
LUÍS GUSTAVO DA SILVA CARVALHO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A produtividade do sentido no acontecer da verdade da tradição em 
Gadamer 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Recife 
Setembro de 2005 



LUÍS GUSTAVO DA SILVA CARVALHO 
 
 
 
 
 
 
 
 

A produtividade do sentido no acontecer da verdade da tradição em 
Gadamer 

 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação de Mestrado apresentada ao Programa 
de Pós-graduação em Filosofia da Universidade 
Federal de Pernambuco como parte dos requisitos 
necessários à obtenção do título de Mestre em 
Filosofia. 

 
 
 
 
 

Orientador: Prof. Dr. Marcelo Luiz Pelizzoli 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Recife 
Setembro de 2005 



LUÍS GUSTAVO DA SILVA CARVALHO 
 
 
 
 
 

A produtividade do sentido no acontecer da verdade da tradição em 
Gadamer 

 
 
 
 
 
 

Dissertação de Mestrado apresentada ao Programa 
de Pós-graduação em Filosofia da Universidade 
Federal de Pernambuco como parte dos requisitos 
necessários à obtenção do título de Mestre em 
Filosofia. 

 
 
 
 
 
 
 
 
Aprovada em 
 

________________________ 
Prof. Dr. Marcelo Luiz Pelizzoli, UFPE 

 
 
 

________________________ 
Prof. Dr. Vincenzo Di Matteo, UFPE 

 
 
 

________________________ 
Prof. Dr. Custódio Luís S. de Almeida, UFC 

 
 
 
 
 
 
 

Recife 
Setembro de 2005 



RESUMO 
 
 
CARVALHO, Luís Gustavo da Silva. A produtividade do sentido no acontecer da verdade 
da tradição em Gadamer. Recife, 2005. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – 
Departamento de Filosofia, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2005. 
 
 
 

No contexto da Filosofia contemporânea, a hermenêutica vem impondo-se como uma 
disciplina de grande destaque. Podemos dizer que, hoje, o seu maior expoente é o filósofo 
alemão Hans-Georg Gadamer. Em sua hermenêutica, o homem compreende-se 
essencialmente como um ser de tradição, onde encontra a sua identidade e a sua substância. 
Ancorado em Verdade e método, demonstramos o vínculo do conceito de “tradição” com o 
conceito de ethos e direito natural em Aristóteles. Procuramos refletir sobre as implicações 
deste vínculo essencial do ser humano com o seu passado. Esta tese foi atacada por conter, 
segundo os seus críticos, uma feição fundamentalmente reacionária e subserviente ao 
princípio de autoridade. Vários filósofos atacaram a teoria de Gadamer sob a alegação de que 
ela não faz justiça à vocação crítica da Filosofia. O mais notável dentre eles foi o filósofo 
contemporâneo Jürgen Habermas, que abriu caminho para as contestações à posição 
gadameriana. A tradição, na visão de Gadamer, não representa uma cadeia semântica 
inexorável, ao contrário, o seu sentido encontra-se num processo constante de re-
significações. O passado não exerce uma opressão simbólica absoluta, não se configura como 
um conjunto de idéias que obstaculizam a emancipação dos indivíduos. A tradição é a própria 
substância da razão que se preserva na história. Aliás, com a distância temporal, a tradição 
possui uma produtividade semântica genuína. E nisto consiste a dimensão crítica da sua 
hermenêutica. 
 
Palavras-chave: Hermenêutica, linguagem, crítica, emancipação, tradição, re-significação. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ABSTRACT 
 
 
CARVALHO, Luís Gustavo da Silva. A produtividade do sentido no acontecer da verdade 
da tradição em Gadamer. Recife, 2005. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – 
Departamento de Filosofia, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2005. 
 
 
 
In the context of the contemporary philosophy, hermeneutics is imposed as a discipline of a 
great prominence. We can say today its greatest exponent is the German philosopher Hans-
Georg Gadamer. In his hermeneutics, man understands himself essentially as a being of 
tradition, in which meets his identity and his substance. Based on Truth and method, we will 
demonstrate the link of the concept of “tradition” as the concept of “ethos” and “natural right” 
from Aristotle. We have tried to reflect about the implications of that essential link of human 
being with his past. This thesis was attacked by containing, according to its reviewers, a 
fundamentally reactionary and subservient feature to the principle of authority. Some 
philosophers have attacked Gadamer’s theory under the allegation of it does not make justice 
to the philosophy critic. The most notable among them was the contemporary philosopher 
Jürgen Habermas who makes way to the contestations to Gadamer’s position. Tradition, on 
Gademer’s point of view, does not represent an inexorable semantic chain, on the contrary, its 
sense is found in a constant process of resignifications. The past does not exercise an absolute 
symbolic oppression, does not configure as a whole of ideas which makes difficult the 
emancipation of the individual. Tradition is the right substance of reason which is preserved 
through the history. By the way, with the temporal distance, tradition has an authentic 
semantic productivity. 
 
Keywords: Hermeneutics, language, criticism, emancipation, tradition, resignification. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



SUMÁRIO 
 
 
 
INTRODUÇÃO........................................................................................................................09 
 
CAPÍTULO 1: Da arte da compreensão à ontologia hermenêutica..........................................18 
1.1. Aspecto histórico................................................................................................................18 
1.1.1. Superando a perspectiva psicológica da hermenêutica de Schleiermacher....................18 
1.1.2. Crítica de Gadamer à objetivação da tradição na hermenêutica de Dilthey...................21 
1.1.3. A base fenomenológica da hermenêutica de Gadamer...................................................24 
1.1.4. Heidegger e a guinada ontológica: o aspecto produtivo do círculo hermenêutico.........27 
1.2. A legitimação da verdade da tradição em Gadamer...........................................................31 
1.2.1. A questão da verdade fora dos padrões metodológicos da ciência.................................31 
1.2.2. A evidência do sentido no acontecer da verdade da tradição..........................................43 
1.2.3. A tarefa da razão diante dos preconceitos e do discurso da autoridade..........................46 
 
CAPÍTULO 2: A hermenêutica como experiência da tradição................................................52 
2.1. Aspectos fundamentais da experiência hermenêutica........................................................52 
2.1.1. A hermenêutica como descrição da experiência cotidiana e natural do mundo e o seu 
aporte na tradição......................................................................................................................52 
2.1.2. A experiência da tradição como revelação da finitude...................................................58 
2.2. A historicidade da experiência hermenêutica....................................................................63 
2.2.1. A história continuamente influente.................................................................................63 
2.2.2. O aspecto produtivo da distância temporal.....................................................................71 
2.3. A lingüisticidade da experiência hermenêutica.................................................................77 
2.3.1. A universalidade da linguagem: a linguagem como mensageira do passado.................77 
2.3.2. O aspecto comunitário da linguagem..............................................................................81 
 
CAPÍTULO 3: O aspecto produtivo da verdade da tradição....................................................89 
3.1. Da compreensão à crítica...................................................................................................89 
3.2. A produtividade hermenêutica na aplicação do texto à situação do intérprete..................94 
3.3. A produtividade do sentido da tradição na pergunta hermenêutica...................................99 
3.4. O caráter modelar da filosofia prática de Aristóteles para a hermenêutica de 
Gadamer..................................................................................................................................104 
3.5. O diálogo e o seu jogo......................................................................................................112 
 
CONCLUSÃO........................................................................................................................119 
 
REFERÊNCIAS .....................................................................................................................126 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dedico este trabalho à minha querida avó Diva. 
Foi ela que tornou este trabalho possível, 

quando cuidou de mim desde a mais tenra idade 
até o momento presente. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 

AGRADECIMENTOS 
 
 
 
 
 
 

À minha família. 
E a todos aqueles que estiveram ao meu lado nesses dois difíceis anos. 

Ao meu cunhado Akiles, que me estendeu a mão do começo ao fim desta dissertação. 
Gostaria de mencionar os nomes das pessoas que tiveram grande importância para que eu 

pudesse dar cabo desta tarefa. 
Devo lembrar do primeiro amigo que conquistei na Universidade, Marco Antônio, que, ao 

viajar para a Inglaterra, me deixou o primeiro volume de Verdade e método. 
Lembro-me, agora, de D. Aurilene e sua família, que sempre me receberam em seu lar como 

muito carinho, tornando mais fácil a minha vida. 
Não posso esquecer do grande carinho de minha querida amiga Leônia Torres, que me cedeu 

o exemplar de Habermas que foi escolhido na prova de seleção do Mestrado. 
Seria uma falta de minha parte não lembrar do nome de meu amigo Maurício; sua atenção foi 

de suma importância para que eu conseguisse concluir minha dissertação. 
Passarei, agora, a mencionar o nome de dois amigos especiais, sem os quais não teria me 

mantido em pé por nenhum momento nessa jornada, tão grande sua importância na minha 
vida. O primeiro, o meu amigo Felipe Pimentel que, para revelar sua importância na minha 

vida digo apenas que ele foi a minha cabeça quando eu já não mais a possuía. Em seguida, o 
meu amigo Tony Apolinário que, juntamente com a sua esposa, Patrícia, me ofereceram uma 

atenção e um carinho tão grandes que me fizeram andar no momento em que eu já parava. 
Ao Prof. Vincenzo Di Matteo, pelas críticas tão pertinentes que fez para o melhoramento do 

meu trabalho 
Por último, devo um agradecimento muito especial ao Prof. Marcelo Pelizzoli, meu 

orientador, que, com uma compreensão inacreditável, teve paciência com o meu ritmo, sendo 
um grande amigo que me estendeu a mão quando o medo já começava a roubar-me as 

esperanças. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“A mera compreensão das tradições de sentido, isto é, das tradições, dentro das quais nos 
encontramos não representa tanto um campo de objetos para a dominação científica objetiva, 

quanto uma mediação de nós mesmos com nossas possibilidades reais transmitidas, com o 
que pode ser, com o que pode suceder-nos e com o que pode ser de nós.” 

H.-G. Gadamer



INTRODUÇÃO 

 

No contexto contemporâneo, o maior dos valores diz respeito à contínua busca de 

novidade. A cada dia, a indústria se encarrega de trazer um novo fetiche para “saciar” a nossa 

sede de consumo. No mundo globalizado da civilização técnica, todos são convocados a 

participar da grande festa do volátil e do efêmero. O fluxo incessante das novidades faz com 

que o nosso olhar perca a capacidade de perceber o que se consolida dentro da transfiguração 

geral. Já quando falamos em hermenêutica ou em Hans-Georg Gadamer, queremos colocar 

diante dos nossos olhos aquilo que se sustenta diante do presenteísmo e futurismo 

tecnocêntrico absolutos: a tradição (Überlieferung) – uma espécie de direito natural –, o 

substrato histórico que não morre na ruína do tempo, a riqueza cultural que se sedimenta em 

detrimento de todo devir histórico. 

O objetivo deste trabalho é demonstrar a produtividade do sentido no acontecer da 

verdade da tradição a partir da ontologia hermenêutica de Gadamer. Partimos da idéia de que 

a tese do filósofo é demonstrar, apesar de todas as mudanças e transformações históricas que 

percebemos, aquilo do passado que permanece, que se preserva na ruína do tempo; ele nomeia 

essa substância histórica permanente de tradição. Entretanto, nesse preservar-se, não se 

poderia anular a produtividade histórica. Para tanto, é preciso saber como Gadamer 

compreende a tradição. Ela não se configura como um cânone fixo e rígido para o presente, ao 

contrário, é um horizonte de compreensão flexível e não uma rígida tabela de categorias em 

que experimentamos fatalisticamente as leis da natureza. A nossa tarefa será descrever como 

ocorre a produtividade do sentido da tradição nos vários contextos históricos, compreendendo 

a tradição como o conjunto dos valores não perecíveis. Se for assim, o nosso trabalho 

precisará reportar-se, também, a uma dimensão ética do acontecer da verdade da tradição. 



 

 O caminho escolhido para apresentar o tema parte de uma análise histórica da 

problemática hermenêutica. Como se pode justificar a possibilidade da verdade da tradição? 

Antes de tudo, Gadamer terá que superar a idéia moderna de que a verdade só pode ser 

encontrada no procedimento científico metodologicamente controlado. Para desconstruir esta 

idéia, retornará aos primórdios da hermenêutica, identificando a influência que a mentalidade 

metodológica da ciência moderna exerceu sobre ela. 

Por conseguinte, no primeiro capítulo da nossa investigação, tentaremos refazer o 

caminho que deve levar ao instante em que a hermenêutica deixa de ser entendida como uma 

metodologia para tornar-se o modo de ser fundamental da existência humana. O trajeto 

começará por considerar as teses hermenêuticas de Schleiermacher, perguntando se este 

considerava a hermenêutica como algo mais que uma técnica geral para a compreensão. O 

postulado fundamental da sua hermenêutica não consistirá, em última instância, em 

empreender uma interpretação psicológica de um autor para atingir o sentido de seu texto? 

Isto é suficiente? Gadamer, pois, tentará superar a hermenêutica de Schleiermacher nos dois 

pontos mencionados. Em primeiro lugar, não seria a partir da perspectiva de uma 

hermenêutica técnica que se compreenderá o sentido originário da tradição. Em segundo, não 

é o sentido que se encontra na cabeça de um autor que se integrará ao acontecer da tradição, 

mas, antes, o sentido que o texto manifesta; este sim se tornará mensagem enviada ao futuro. 

 O segundo grande nome a ser abordado é o de Dilthey, conhecido pela famosa 

distinção metodológica que separava o procedimento das chamadas “ciências do espírito” do 

das “ciências da natureza”; nestas, o método correto é a explicação e, naquelas, o método de 

abordagem correto é a compreensão. A natureza seria explicada; quanto às realidades 

históricas, seriam compreendidas. Para Gadamer, Dilthey trabalhou muito em prol das 

ciências do espírito, entretanto, consegue ele se livrar da consciência metodológica do seu 

 10



 

tempo, impressa no próprio historicismo? Estaria ele em condições de realizar uma genuína 

experiência histórica? 

 No caminho rumo à hermenêutica de Gadamer, um nome impõe-se como 

absolutamente necessário, o do filósofo alemão Edmund Husserl, que exerceu grande 

influência sobre a sua hermenêutica. No aspecto formal, a hermenêutica gadameriana estaria 

muito próxima do conceito de horizonte (Horizont) da fenomenologia husserliana. Também 

muito significativo é o conceito de mundo da vida (Lebenswelt), introduzido por Husserl na 

Krisis, engendrado em oposição à abstração realizada pela ciência moderna – segundo o 

próprio Husserl; quando a ciência retira o objeto das suas relações mundanas ela não estaria 

indo às “coisas mesmas”. A coisa mesma deve ser abordada como aparece no mundo da vida, 

em todas as suas relações mundanas. O mundo da vida parece-nos remeter à nossa experiência 

comum e corrente. Isto será de fundamental importância para a hermenêutica de Gadamer, 

pois o significado genuíno da tradição parece ser revelado na nossa inserção cotidiana no 

mundo e não metodologicamente como pretendiam Schleiermacher e Dilthey. E Husserl, para 

Gadamer, fez jus ao conceito de mundo da vida (Lebenswelt), criado por ele mesmo ou o 

deixou circunscrito ainda à esfera da consciência? São os rumos delineados da nossa 

investigação. 

 Nesta trajetória, é preciso falar a respeito da guinada ontológica da hermenêutica na 

figura de Martin Heidegger. Com ele, as conquistas do pensamento de Husserl ganham nova 

determinação ontológica. Seria Heidegger que superaria mais radicalmente a perspectiva 

metodológica da hermenêutica. Com ele, a compreensão deixaria de ser um método das 

ciências do espírito para se tornar o modo de ser fundamental do Dasein (pre-sença); onde 

quer que nos encontremos, estaremos compreendendo o ser; daí o aspecto universal da 

compreensão. A compreensão não seria, pois, uma realização essencialmente histórica? 

Realizaria ela a constante mediação do presente com o passado? 

 11



 

 Qual será então o ponto de partida da hermenêutica de Gadamer? A nossa hipótese 

começará apontando para a determinação ontológica que Heidegger deu à fenomenologia de 

Husserl e ao conceito de “compreensão”. A historicidade da experiência humana revelada por 

Heidegger no conceito de compreensão seria fundamental para Gadamer. Com o conceito de 

Geworfenheit, Heidegger revelaria a co-pertença entre presente, passado e futuro na 

compreensão. Assim, abriria a porta para Gadamer legitimar, a partir da compreensão mesma, 

a sobrevivência da verdade da tradição. 

Não obstante, para legitimar a verdade da tradição, Gadamer primeiro terá que se 

defrontar com a idéia moderna de que a verdade só pode ser alcançada dentro de 

experimentos metodologicamente controlados. É dessa peleja do filósofo com o ideário 

metodológico da modernidade que irá tratar o primeiro item dedicado a Gadamer desta 

dissertação, A questão da verdade fora dos padrões metodológicos da ciência. Somente 

superando a idéia de que a verdade se dá apenas dentro da ciência, Gadamer poderá tornar 

possível a verdade da tradição. No item que logo se segue, A evidência do sentido no 

acontecer da verdade da tradição, buscaremos dizer algo a respeito do modo de ser da 

tradição; apresentaremos o seu caráter de evento, de olhar a tradição como um acontecimento 

do ser, da emergência do passado para além do nosso querer e fazer. 

A hipótese é se para Gadamer a tradição nos aconteceria através dos preconceitos 

advindos do passado, mas tentando conciliar o caráter de acontecimento preconceituoso da 

tradição com a possibilidade de uma existência crítica e produtiva; como já se disse, 

demonstrar isso será o desafio constante do nosso trabalho e, assim, encerraremos o primeiro 

capítulo com o item A tarefa da razão diante dos preconceitos e do discurso de autoridade. 

No segundo capítulo, A hermenêutica como experiência da tradição, começaremos 

com o tópico geral Aspectos fundamentais da experiência hermenêutica, que por conseguinte 

está dividido em dois subtópicos. O primeiro é A hermenêutica como descrição da 

 12



 

experiência cotidiana e natural do mundo e o seu aporte na tradição. Aqui será de muita 

importância a distinção husserliana entre “mundo da ciência” e “mundo da vida”. Para 

Gadamer, pensamos que seria no mundo da vida, na nossa experiência comum e corrente, que 

experimentamos a tradição no seu sentido originário. O investigador histórico, quando tenta 

neutralizar a historicidade da sua pesquisa, estará em condições de realizar a originária 

experiência da verdade da tradição? O segundo subtópico se intitula: A experiência da 

tradição como revelação da finitude. A finitude consistiria no fato de os homens estarem 

marcados pela linguagem e pela história, de pertencerem a uma situação determinada. 

Procuraremos, se é correto, demonstrar que esta facticidade condicionaria as ações históricas 

dos indivíduos, que o nosso poder de interferir no curso dos acontecimentos não pode ser 

absoluto, que a situação em que nos encontramos limitaria o nosso poder de ação e que, com o 

condicionamento histórico, se revelaria a nossa finitude. 

No tópico que se segue, tentaremos ser o mais descritivo possível, por se tratar do 

conceito fundamental da hermenêutica de Gadamer: A história continuamente influente. Diria 

respeito ao fato de o passado continuar influindo no momento histórico presente da existência. 

Por ocasião da exposição desse conceito, no primeiro volume de Verdade e método, Gadamer 

menciona outro conceito de fundamental importância para a sua hermenêutica, a saber, fusão 

de horizontes (Horizontverschmelzung). A fusão se realizaria como que naturalmente entre o 

horizonte do passado e o do presente. Mas o conceito também quer expressar outra idéia, 

trata-se da fusão entre vários horizontes relativos dentro do grande horizonte da tradição. Qual 

é esse grande horizonte da tradição? 

Possivelmente, é preciso entender a tradição como o grande horizonte simbólico, onde 

os outros horizontes relativos são subsumidos. A tradição se constitui pelos valores que não 

perecem na ruína do tempo? No tópico O aspecto produtivo da distância temporal, 

buscaremos descrever a maneira como se realiza a “preservação” dos valores do passado na 

 13



 

hermenêutica gadameriana. Para ele, o tempo possuiria função eminentemente crítica. Idéias e 

preconceitos equivocados não se sustentam, o tempo se encarregaria de eliminá-los. Os 

valores que não morrem com a distância temporal constituem a tradição. O passado se tornou 

monumento histórico e que serve de guia e modelo para o presente, para usar uma expressão 

de Gianni Vattimo,. Dessa forma, a produtividade do sentido no acontecer da verdade da 

tradição poderia ser a produtividade dos valores fundamentais que o deus Cronos não 

conseguiu devorar? Com a distância temporal ocorreriam duas coisas: em primeiro lugar, 

estaria garantida a legitimidade do que permanece e, em segundo, o que assim permanece 

falaria de uma forma diferente em cada contexto histórico, porque o sentido de um texto 

sempre supera a intenção do seu autor. 

Em todos os momentos anteriores do trabalho, fez-se referência à universalidade da 

linguagem para a experiência hermenêutica. O tópico que tratará especificamente sobre a 

linguagem será dividido em dois subtópicos. No primeiro, A universalidade da linguagem: a 

linguagem como mensageira do passado, partiremos da universalidade da linguagem para o 

ponto de vista hermenêutico em direção à legitimação que Gadamer procuraria dar aos vários 

tipos de discursos possíveis. Para poder legitimar as mensagens enviadas pelo passado, o 

filósofo precisará primeiro demonstrar que existem outros tipos de discurso válidos que não 

aqueles praticados pela ciência; isto garantido, o filósofo já poderia falar da verdade que nos 

vem do passado através da linguagem. 

A palavra da tradição? Podemos dizer que é o ethos histórico onde nós habitamos? O 

conjunto dos valores que experimentamos na linguagem? Estas também são questões que nos 

motivam neste trabalho. O aspecto comunitário da linguagem será o segundo subtópico a 

tratar especificamente a respeito do tema da linguagem. Aqui buscamos demonstrar que, em 

Gadamer, haveria uma experiência do mundo pré-esquematizada na linguagem e esta é a base 

do acordo originário em que nos encontramos. Contudo, ao mesmo tempo em que temos na 

 14



 

linguagem uma experiência pré-esquematizada do mundo, a linguagem também seria o 

fundamento para toda e qualquer mudança. Somente ela pode tirar-nos da nossa situação 

imediata, só nos seria possível antecipar um estado de coisas diferente que o atual através 

dela. Como podemos perceber, Gadamer reconheceu o caráter fundamentalmente 

emancipador (produtivo) da linguagem na sua hermenêutica. Mas Habermas, filósofo 

escolhido como contraponto, não concordará com isso. Esta será a questão do próximo tópico. 

No terceiro capítulo, intitulado de O aspecto produtivo da verdade da tradição, 

mergulharemos no centro da problemática a que nos propusemos tratar. Nele, tentaremos 

demonstrar que o fato de estarmos inseridos no acontecer da tradição 

(Überlieferungsgeschehen) não limita o potencial da nossa racionalidade, ao contrário, para 

Gadamer a tradição se configuraria como a própria condição de possibilidade da 

racionalidade. No tópico Da compreensão à crítica, trataremos da censura que Habermas 

dirige à hermenêutica de Gadamer, ao combater a tese da universalidade do ponto de vista 

hermenêutico. Segundo Habermas, a nossa linguagem natural não estaria em condições de 

promover uma crítica social competente. Para que a atividade racional seja realmente 

eficiente, não seria preciso preservar uma certa independência do contexto lingüístico ao qual 

pertence? Ele recorreu à epistemologia genética de Jean Piaget para demonstrar que a razão 

está assentada em estruturas categoriais independentes da linguagem natural. Nos tópicos 

subseqüentes, buscaremos demonstrar que a universalidade do ponto de vista hermenêutico 

não representaria um perigo para a nossa racionalidade, mas talvez até a torne possível. 

A produtividade hermenêutica na aplicação do texto à situação do intérprete é o 

tópico em que trataremos de outro conceito fundamental da hermenêutica de Gadamer: a 

aplicação. No conceito de aplicação, a tradição se revela na sua produtividade genuína, pois o 

sentido sempre tenta responder a uma situação concreta particular de um intérprete. Com a 

emergência do ideal metodológico da ciência moderna, na sua exigência de universalidade, a 

 15



 

aplicação foi colocada de lado por se reportar essencialmente a uma situação singular. Mas, 

na verdade, não seria a aplicação aquela que realiza a mediação produtiva entre uma lei de 

caráter universal com uma situação particular? Nisso consistiria a sua produtividade. 

No tópico A produtividade do sentido da tradição na pergunta hermenêutica, 

tentaremos demonstrar como, para Gadamer, com a pergunta autêntica, se pode superar o 

dogmatismo da opinião vigente. Para perguntar é preciso não saber, dessa forma não 

poderíamos nos submeter à ditadura da opinião vigente. A pergunta coloca a nossa opinião no 

aberto, no que ainda não está determinado. Segundo Gadamer, somos atingidos pela pergunta 

que a tradição nos envia, entretanto, para ser uma pergunta legítima, ela tem de ser motivada. 

Em que consiste a sua produtividade? Não seria no fato de que devemos passar a pergunta que 

a tradição nos coloca para o nosso próprio perguntar? Uma resposta a uma pergunta que nós 

mesmos não fizemos possui ainda significado para nós? 

 O tópico O caráter modelar da filosofia prática de Aristóteles para a hermenêutica de 

Gadamer se justifica pelo fato de se ler, na hermenêutica de Gadamer, a continuidade da 

filosofia prática de Aristóteles, acrescentando-se a ela uma dimensão histórica explícita. Essa 

proximidade por nós ventilada entre os dois projetos justificaria a extensão do tópico. A 

razão, tanto em um como no outro, operaria dentro dos limites de uma substância pré-traçada: 

em Gadamer, a tradição; em Aristóteles, o ethos. Em Aristóteles, a produtividade da 

racionalidade prática (phronesis) – a habilidade de aplicar um saber universal a uma situação 

particular – seria a virtude genuína que o hermeneuta deve possuir, de acordo com Gadamer. 

 No tópico O diálogo e o seu jogo, precisamos demonstrar como, para Gadamer, a 

dimensão dialógica da sua hermenêutica pode ser retirada das convenções da linguagem. É 

bem possível que encontremos bivalência na concepção gadameriana a respeito do diálogo, 

pois ele parece ser concomitantemente o lugar de revelação e de implementação da tradição. 

Quando se compreende o diálogo como um jogo, não podemos deixar de perceber um matiz 

 16



 

reacionário, uma vez que, no jogo, os “sujeitos” não dominam, mas são dominados. Por outro 

lado, Gadamer também reconhece o aspecto genuinamente produtivo do diálogo, isto fica 

mais claro quando toma de empréstimo a tese platônica que entende o pensamento como o 

diálogo infinito da alma consigo mesma. Na interiorização do diálogo, Gadamer parece tirar o 

sujeito da inércia em que se encontrava dentro da sua hermenêutica. Salvo maior precisão, 

essa idéia não apareceu no primeiro volume de Verdade e método, somente no segundo, onde 

Gadamer tentou rebater as acusações de que a sua hermenêutica era uma apologética de 

estado de coisas existentes, sem nenhum poder emancipador. 

 O nosso trabalho deseja demonstrar como, no pensamento de Gadamer, estar dentro de 

uma tradição não significaria diminuição da racionalidade. Como em Aristóteles, o ethos 

representa o material da razão prática; em Gadamer, a tradição é a própria condição de 

possibilidade da racionalidade, em nada ela compromete a produtividade da razão. Esta 

continuaria a ser o nosso grande patrimônio, só que agora passando a reconhecer a sua 

finitude. A sua produtividade e o seu poder emanciapador não seriam apenas desconstruídos, 

mas reavaliados e amadurecidos. 

 17



CAPÍTULO 1 

Da arte da compreensão à ontologia hermenêutica 

 

1.1. Aspecto histórico 

Apesar de não haver uma certeza filológica, os historiadores defendem que é muito 

provável que o termo hermenêutica deriva do deus grego Hermes, figura mitológica que 

desempenhava o papel de mensageiro entre os deuses do Olimpo e os mortais. Hermes estava 

incumbido de fazer a tradução para os homens dos desígnios dos deuses. 

 A tradução se tornará uma das características fundamentais do pensamento de 

Gadamer, que a elevará ao patamar de exigência moral. Quando alguém fica responsável pela 

tarefa de divulgar algum saber, deve ter sempre por diretriz alcançar a inteligibilidade no 

maior público possível; a sua palavra deve pleitear alcance universal, traduzindo o estranho 

para a linguagem comum, onde todos possam se encontrar na comunhão de sentido. 

Foi no âmbito teológico e jurídico em que primeiro veio a lume a problemática 

hermenêutica. Procurava-se encontrar a maneira correta de interpretar textos sagrados e 

legais; procurava-se encontrar meios mais eficientes para fazer o texto manifestar o seu 

autêntico significado. Só depois de algum tempo o problema hermenêutico se transfere da 

contenda teológica e jurídica para vicejar na inquietação filosófica. 

 

1.1.1. Superando a perspectiva psicológica da hermenêutica de Schleiermacher 

Com Friedrich Danill Ernst Schleiermacher (1768-1834), a hermenêutica superou sua 

regionalização em disciplinas específicas para integrar-se no contexto mais amplo da 

indagação filosófica. Nos seus primórdios, a hermenêutica se espraiava na indagação 



 

teológica, filológica e jurídica. Foi só com o projeto de Schleiermacher que a hermenêutica 

superou a sua fragmentação. O filósofo propôs uma hermenêutica geral (allgemeine 

Hermeneutik), cujos princípios deveriam servir de base para a interpretação de todos os tipos 

de texto. A sua hermenêutica caracterizava-se como uma “arte geral da compreensão”. 

Schleiermacher foi o primeiro a integrar no contexto filosófico um conceito de grande 

importância para a hermenêutica contemporânea, a saber, o conceito de “círculo 

hermenêutico”. Esse conceito ocupará lugar de destaque no pensamento de Martin Heidegger 

(1889-1976) e Hans-Georg Gadamer (1900-2002). Schleiermacher absorveu-o de uma antiga 

regra da retórica, que tinha por princípio compreender o todo a partir das partes e as partes a 

partir do todo. Em Schleiermacher, o círculo hermenêutico se configura como um método 

utilizado para se atingir a correta compreensão. 

Na sua perspectiva do círculo da compreensão, Schleiermacher postulou duas 

abordagens possíveis para acessar o sentido dos textos. A uma ele deu o nome de 

“gramatical”, enquanto que à outra chamou de “psicológica”. A primeira apóia-se em 

métodos comparativos: gramáticas e históricos. No método comparativo, acredita-se que, ao 

se deslocar para o contexto originário a que o texto pertence, se conseguirá acessar o seu 

sentido. Ele também defendeu a idéia de que, ao se colocar no lugar do seu leitor originário, 

se consegue acessar o sentido autêntico do texto. 

Já a compreensão psicológica, não procura deslocar-se ao contexto originário do autor, 

nem se colocar no lugar do leitor originário do texto para compreendê-lo, mas realizar-se em 

um ato intuitivo, em que uma alma se funde ao conteúdo anímico da outra para acessar o 

sentido do texto. Uma alma consegue adivinhar a outra em um ato intuitivo. O que 

fundamenta essa fusão de uma alma em outra, em última instância, é uma identidade panteísta 

dos intérpretes. Com efeito, sob tal perspectiva, não se poderia pensar em uma alteridade 

efetiva do outro, pois o seu sentido pode ser totalmente acessado em um ato divinatório com 

 19



 

base nessa mesma identidade entre os seres. É uma tal abordagem crítica a que nos leva 

Verdade e método. 

Vejamos de que maneira Gadamer opôs-se às teses de Schleiermacher expostas acima. 

A primeira divergência que podemos destacar diz respeito ao fato de que, para Gadamer, não 

se faz necessário reconstruir o contexto histórico do autor para compreender o sentido do que 

ele diz. O sentido originário do que diz o autor permanece atuante no momento presente, o 

que o texto diz está integrado ao acontecer da história. “Face à historicidade do nosso ser, a 

reconstrução das condições originais, como toda e qualquer restauração, não passa de uma 

empresa impotente. A vida reconstruída, recuperada do alheamento, não é a original”1. Pois, 

no genuíno acontecimento hermenêutico, o horizonte do passado está em constante mediação 

com o horizonte do presente. De alguma forma, o contexto do autor continua sendo o nosso. 

Como veremos, em Gadamer, é na própria compreensão que realizamos a mediação do 

presente com o passado. Ela está em condições de superar a distância temporal. 

Aqui a ausência de referência à efetiva alteridade do texto e do outro é um ponto de 

polêmica para Gadamer, pois Schleiermacher eliminou toda estranheza do texto ao postular a 

possibilidade da compreensão divinatória, na qual o sentido do texto abre-se completamente 

para o intérprete. É apenas uma questão de tempo para que a estranheza do texto seja 

completamente superada. Em Gadamer, a estranheza nunca será eliminada completamente. 

“Existe realmente uma polaridade entre familiaridade e estranheza, e nela se baseia a tarefa 

hermenêutica. Só que essa não pode ser compreendida no sentido psicológico de 

Schleiermacher (...).”2

Na sua perspectiva circular, Schleiermacher não faz jus à historicidade da 

compreensão, uma vez que o círculo hermenêutico que propõe se dissolve no ato divinatório; 

                                                 
1 GADAMER, Hans-Georg. Verdade e método I: traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. 
Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 2003. p. 234. 
2 Ibidem, p. 391. 

 20



 

assim, na compreensão, elimina-se a produtividade da estranheza do texto. A historicidade do 

texto é bloqueada. O sentido do texto torna-se independente da ocasião histórica que o 

manifesta. E há um sentido determinado do texto que deve ser alcançado. “Segundo essa 

teoria, o movimento circular da compreensão vai e vem pelos textos e, quando a compreensão 

dos mesmos se realiza, este é suspenso”3. 

Para Gadamer, deve preservar-se a diferença intransponível entre o intérprete e o 

autor, e, também, entre o intérprete e o texto. Para ele, não é prioridade compreender o autor: 

“(...) compreender significa em primeiro lugar ser versado na coisa em questão, e somente 

secundariamente destacar e compreender a opinião do outro como tal”4. A esta afirmação 

pode somar-se: “É tarefa da hermenêutica explicar esse milagre da compreensão, que não é 

uma comunhão misteriosa das almas, mas uma participação num sentido comum”5. O que o 

tempo preserva é o sentido que o texto revela, não aquilo que está na cabeça do autor, isto 

morre junto com ele. 

Para Gadamer, o “círculo da compreensão” como tal, em Schleiermacher, não serve 

ainda de modelo para sua hermenêutica, pois é demais formal e metodológico, não possui a 

determinação ontológica que receberá com o pensamento de Heidegger, onde se tornará modo 

de ser fundamental do Dasein. 

 

1.1.2. Crítica de Gadamer à objetivação da tradição na hermenêutica de Dilthey 

Passemos a analisar as teses hermenêuticas de Wilhelm Dilthey (1833-1911). O seu 

projeto surgiu da necessidade de se engendrar uma “crítica da razão histórica” que se 

colocasse em pé de igualdade com a Crítica da razão pura de Kant. Pretendia encontrar a 

                                                 
3 GADAMER, 2003, p. 388. 
4 Ibidem, p. 390. 
5 Ibidem, p. 387. 

 21



 

base sólida para a fundamentação das ciências do espírito (Geisteswissenschaften)6. “Dilthey 

concebeu-se como o metodólogo da escola histórica”7. Para Dilthey, as categorias que servem 

para o conhecimento da natureza como necessidade não podem ser aplicadas ao âmbito da 

liberdade histórica do homem, onde não contamos com a positividade dos objetos sensíveis, 

mas sim com o “sentido”. No conhecimento da história, o que compreendemos e articulamos 

é o sentido dos registros legados pelos homens do passado. 

Para Dilthey, o ponto de partida de toda e qualquer reflexão deve ser a vida. As suas 

idéias ficaram registradas nos anais da história como filosofia da vida. As suas teses se 

dirigiram contra a tradição metafísica, uma vez que é somente o confronto com a vida que faz 

brotar a genuína sabedoria. A vida expressa-se e objetiva-se em monumentos históricos, que 

as gerações subseqüentes converterão em compreensão. 

Com o intuito de delimitar duas espécies distintas de conhecimento, Dilthey 

distinguiu, de um lado, as ciências da natureza e, de outro, as ciências do espírito. Para cada 

uma das tipologias de ciências mencionadas elegeu uma abordagem metodológica diferente. 

Trabalhou com dois conceitos distintos para exprimir essa dicotomia: a “explicação” e a 

“compreensão”. “Explicamos a natureza; há que se compreender o homem”8. Com essa 

dualidade metodológica Dilthey desejava fundamentar a possibilidade de um conhecimento 

objetivo dentro das ciências do espírito, dado que, em sua época, as ciências da natureza já se 

encontravam justificadas. 

O foco das atenções hermenêuticas de Dilthey são expressões (Ausdrücken) da vida, 

ou seja, os registros históricos deixados pelo homem. Tais fenômenos serão devidamente 

apreciados somente se adotarmos a compreensão como método adequado para a sua 

                                                 
6 A escola histórica, da qual Dilthey procede, parte do pressuposto hegeliano que se segue: “É o espírito que eu, 
mas completamente, posso fazer meu”. Cf. HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Princípios da filosofia do 
direito. São Paulo: Ícone, 1997. p. 79. 
7 GRONDIN, Jean. Introdução à hermenêutica filosófica. São Leopoldo, Rio Grade do Sul: Unisinos, 1999. p. 
147. 
8 DILTHEY apud RICHARD, Palmer E. Hermenêutica. Lisboa: Edições 70, 1997. p. 120-1. 

 22



 

abordagem. A plenitude da vida está para além do proceder explicativo das ciências naturais. 

A compressão possibilita uma experiência mais plena da realidade histórica. A compreensão 

apreende a vida, como vida que se fez monumento histórico. 

É muito importante ressaltar que o tema da finitude já se encontra delineado no 

pensamento de Dilthey. A pertença a uma situação histórica delimitada já vigora como uma 

premissa da sua hermenêutica. Na qualidade de seres históricos, somos marcados pelo 

passado. O filósofo reconhece que, quando conhecemos, o fazemos a partir de uma 

determinada situação que predetermina as nossas possibilidades de ver. Entretanto, Dilthey 

não assumirá as últimas conseqüências epistemológicas do estar-situado, dado que, mesmo 

assim, defenderá a possibilidade do saber objetivo, da “ciência histórica”, algo motivada no 

veio do cartesianismo. No seu entender, a finitude não representa um obstáculo para tal 

conhecimento objetivo. 

O fato é que a hermenêutica de Dilthey traz uma ambigüidade interna; a sua filosofia 

da vida teve que se coadunar com a exigência geral do seu tempo de elevar todo 

conhecimento ao patamar da objetividade científica. A idéia cartesiana de um saber 

indubitável é muito cara para a hermenêutica de Dilthey. Para este, “a forma cartesiana de se 

alcançar a certeza através da dúvida é de uma evidência imediata, uma vez que ele é um filho 

da Aufklärung”9. 

O que Gadamer irá repreender no pensamento de Dilthey é o fato deste não ter 

assumido até o fim as conseqüências do seu pensamento. Apesar de todos os seus esforços 

para fundamentar as ciências do espírito como um campo específico de conhecimento, 

deixou-se aprisionar pela exigência objetivista do seu tempo. Quando Dilthey elevou o 

conceito de compreensão ao estatuto do método, não fez jus à plenitude do conceito. Em 

                                                 
9 GADAMER, 2003, p. 322. 

 23



 

passagem lapidar de Verdade e método, Gadamer dá o seu parecer a respeito da ambigüidade 

do pensamento de Dilthey: 

 
Por mais que Dilthey tenha batalhado a favor da independência 
epistemológica das ciências do espírito, o que se denomina método na 
ciência moderna é uma e a mesma coisa por toda parte e só se caracteriza 
como exemplar nas ciências da natureza. Não existe nenhum método 
próprio para as ciências do espírito10. 

 

 Enfim, Dilthey trabalhou muito em função da independência epistemológica das 

ciências do espírito, reconhecendo a peculiaridade dessa modalidade de conhecimento com 

relação às ciências da natureza. Partia do pressuposto de que aquele que conhece o faz a partir 

de uma determinada situação. Entretanto, para Gadamer, não é a abordagem metodológica 

que revelará a tradição de maneira genuína. Dilthey não percebeu que a compreensão é muito 

mais que método, ela é o modo de ser fundamental da existência humana. 

 

1.1.3. A base fenomenológica da hermenêutica de Gadamer 

Façamos o esforço de compreender alguns aspectos da fenomenologia de Edmund 

Husserl (1859-1938) que são de decisiva importância para o nosso tema. Falar de Husserl 

sempre se constitui um desafio, pois as suas investigações estão dirigidas para a difícil tarefa 

de descrever a constituição de unidades de sentido no fluxo temporal incessante da 

consciência. 

Podemos justificar essa breve exposição da fenomenologia de Husserl no fato de que 

Gadamer assume que a sua hermenêutica está montada sob solo fenomenológico. O que 

deveremos reter aqui são as implicações dos conceitos de mundo da vida (Lebenswelt) e de 

                                                 
10 GADAMER, 2003, p. 42. 

 24



 

horizonte (Horizont) para a hermenêutica subseqüente; trata-se de dois conceitos 

essencialmente históricos. 

Husserl irá dispor seu tempo na investigação dos desempenhos produtivos do que ele 

chama de “subjetividade transcendental”; diz respeito à constituição do sentido no fluxo 

incessante da consciência, agora intencional. A característica essencial da consciência em 

Husserl é a intencionalidade, isto é, a consciência é sempre consciência de alguma coisa, 

como que sempre produzida e constituída no âmbito transcendental de doação de significação. 

Não podemos separar a consciência dos seus conteúdos; há como que uma co-pertença entre 

consciência e objeto; na verdade, a consciência é uma unidade intencional. Entretanto, chama 

a atenção que na vivência, nem tudo está posto como objeto de atos intencionais, há algo que 

ocorre por trás, na reserva, que, a qualquer momento, pode se apresentar na atualidade de um 

ato intencional em foco. 

 
Antes, cada uma dessas vivências intencionais implica sempre um duplo 
horizonte vazio daquilo que nela não é propriamente visado, mas ao que a 
qualquer momento uma intenção atual pode se orientar essencialmente; em 
último caso, torna-se evidente que a unidade do fluxo vivencial abrange o 
conjunto total das vivências tematizáveis.11

 

Em Husserl, todas as vivências se dão no horizonte do tempo. Como diz Gadamer: 

“Um horizonte não é uma fronteira rígida, mas algo que se desloca com a pessoa e que 

convida a que se continue a caminhar”12. O horizonte do tempo se caracteriza como a própria 

condição de possibilidade das vivências. Como podemos ver nesta outra avaliação de 

Gadamer: “Toda vivência implica os horizontes do anterior e do posterior e se funde, em 

última análise, com o continuum das vivências presentes no anterior e no posterior para 

formar a unidade do fluxo da vida”13. 

                                                 
11 GADAMER, 2003, p. 329. 
12 Ibidem, p. 330. 
13 GADAMER, 2003, p. 329. 

 25



 

Mas não são apenas as vivências individuais da consciência que são estudadas por 

Husserl, mas também as intencionalidades ocultas, anônimas e implícitas em cada vivência 

singular. Com isso, procurou tornar compreensível o todo a que cada vivência particular 

pertence. Cada vivência singular pertence a um horizonte que a engloba, este, por sua vez, não 

se dá de modo totalmente temático. Husserl descreve o horizonte como uma totalidade 

indeterminada, ou melhor, uma totalidade “pré-traçada”, de modo indeterminado, em que se 

revela todo objeto singular na consciência. Vejamos a célebre passagem do cubo nas 

Meditações cartesianas em que Husserl exprime essa relação de uma vivência particular com 

o horizonte à qual pertence: 

 
Certamente, esse traçado em si é sempre imperfeito, mas tem, apesar de sua 
indeterminação, certa estrutura de determinação. Assim, o cubo – visto de 
um lado – não “diz” nada sobre a determinação concreta desses lados não 
visíveis; no entanto, ele é, de antemão, “percebido” como cubo, depois, em 
particular, como colorido, enrugado etc., cada uma dessas determinações 
deixando sempre outras particularidades na indeterminação. Esse deixar na 
“indeterminação” das particularidades – anteriormente às determinações 
efetivas mais precisas que talvez jamais irão ocorrer – é um momento 
contido na consciência perceptiva em si; ele é precisamente o que constitui 
o “horizonte”.14

 

Passemos a falar a respeito do conceito de “mundo da vida” em Husserl. O termo 

designa o mundo não apenas no sentido natural, mas “cultural”, em que vivemos 

intuitivamente, onde encontramos “as coisas mesmas”, elas são como se dão em nossa 

experiência, ou vivência de mundo. Husserl contrapôs ao “mundo da vida” o “mundo da 

ciência”, mundo físico-químico, que não alcança a coisa mesma, porque isola o ente das suas 

relações mundanas para conhecê-lo. Para Husserl, a coisa mesma só se revela no contexto da 

vida. Não há um ente sem mundo, “pois tudo que está dado como ente está dado como mundo 

e leva consigo o horizonte do mundo”15. O filósofo considera uma abstração da ciência 

recortar o objeto do seu mundo para analisá-lo fora de suas relações. É essencial, ao aparecer 
                                                 
14 HUSSERL, Edmund. Meditações cartesianas: introdução à fenomenologia. São Paulo: Madras, 2001. p. 63. 
15 GADAMER, 2003, p. 330. 

 26



 

da “coisa mesma”, o horizonte do mundo. O ente tem sentido no mundo cultural, no mundo 

da vida, mundo tomado hermeneuticamente, que possibilita todo e qualquer mundo. 

Os conceitos de “mundo da vida” e de “horizonte” da fenomenologia de Husserl 

exercerão enorme influência sobre o pensamento de Heidegger e Gadamer. Sendo que, nestes 

filósofos, eles ganharão determinação ontológica diferenciada. De fato, para Gadamer, as 

considerações de Husserl a respeito do “mundo da vida” ainda não fazem jus à determinação 

própria radical deste fenômeno, pelo simples fato de que não o faz transcender de fato à 

circunscrição da consciência interna (subjetividade). Ademais, e o que é mais importante de 

se dizer, tendo em vista o nosso trabalho, é que, no mundo da vida, em nossa linguagem 

comum e corrente, a tradição se revela para nós em seu significado originário e não a partir de 

uma abordagem científica ou mesmo da subjetividade transcendental. 

 

1.1.4. Heidegger e a guinada ontológica: o aspecto produtivo do círculo hermenêutico 

Todas as reflexões que fizemos no tópico anterior a respeito da historicidade e do 

mundo da vida na fenomenologia de Husserl ganham determinação ontológica radical na 

hermenêutica de Heidegger, ou seja, o que ficou circunscrito à esfera da consciência na 

fenomenologia de Husserl passa agora a ter uma nova determinação na “hermenêutica da 

facticidade”. É o “pre” da pre-sença (Dasein), o horizonte do “-sença”, o que Heidegger busca 

explorar nas suas conseqüências primeiramente desconstrutivas. Diz respeito ao solo 

ontológico temporal, antecedente a toda subjetividade em que, desde sempre, já nos 

encontramos mergulhados. “A estrutura da temporalidade aparece assim como a determinação 

ontológica da subjetividade. Mas ela era mais que isso. A tese de Heidegger era: o próprio ser 

é tempo”16. 

                                                 
16 GADAMER, 2003, p. 345. 

 27



 

O primeiro ponto que desejamos destacar aqui diz respeito à mudança que Heidegger 

imprimiu ao conceito da compreensão que, na hermenêutica precedente, se caracterizou ainda 

como método das ciências do espírito; tornar-se-á agora a determinação ontológica 

fundamental ineliminável do Dasein. “Compreender é o caráter ontológico original da própria 

vida humana”17. Para o filósofo, já estamos desde sempre nos movimentando na compreensão 

do ser, ou melhor, na pré-compreensão do mesmo por traz de todo entendimento. Estamos 

dentro de contextos de significações onde os objetos do mundo já se revelam de antemão na 

sua finalidade; ou são instrumentos que se colocam à disposição do Dasein para a realização 

de seu projeto de ser. O fato é que, onde quer que nos encontremos, já nos movemos na 

compreensão do ser, na abertura de sentido possível. Portanto, compreensão não é método e 

sim o modo de ser fundamental do Dasein, que atravessa aquilo que somos, nós mesmos – 

mundo. 

Aqui, a compreensão é o modo de ser fundamental do Dasein, “na medida em que é 

poder-ser e ‘possibilidade’”18. Na e pela compreensão, ele se projeta rumo às suas 

possibilidades de ser. “Na compreensão, a pre-sença projeta seu ser para possibilidades”19. 

Nesse sentido, o Dasein é o único ente que possui a determinação ontológica da possibilidade, 

pois é o único marcado pela temporalidade da compreensão originária. Como comenta 

Gadamer: “Nesse sentido vale para todos os casos que aquele que compreende projeta-se 

rumo às possibilidades de si mesmo”20. Ao que acrescenta: “(...) sobre a base da futuridade 

existencial da pre-sença humana, torna-se visível pela primeira vez a estrutura da 

compreensão histórica em toda sua fundamentação ontológica”21. 

                                                 
17 Ibidem, p. 348. 
18 Ibidem, p. 347. 
19 HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo I. 4. ed. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 1999. p. 204. 
20 GADAMER, op cit., p. 349. 
21 GADAMER, 2003, p. 349-50. 

 28



 

Para Heidegger, enquanto seres histórico-culturais, antes de tudo, nos encontramos 

desde sempre em relação com uma totalidade significativa que chama de mundo. Por isso, 

hermenêuticamente falando, podemos dizer que ao logos apofântico precede o logos 

hermenêutico. Porque, aqui, mundo não significa o conjunto das entidades físicas, mas a 

totalidade significativa a que pertencemos enquanto seres históricos e na qual estamos 

lançados. Este pertencer a uma situação condicionante não dominável (ou controlável) de 

todo, é o que caracteriza a finitude do Dasein. Isto posto, colocamo-nos em condições de 

mencionar a co-pertinência entre o presente, o passado e o futuro no Dasein. “Foi com razão 

que Heidegger insistiu na afirmação de que aquilo que ele chama de estar-lançado 

(Geworfenheit) e o que é projeto se encontram numa pertença mútua”22, pois “a pre-sença, 

que se projeta para seu poder-ser, já é sempre ‘sido’. Este é o sentido do estar-lançado”23. 

Passemos a analisar a concepção de círculo hermenêutico proposta por Heidegger, que 

consiste na articulação da compreensão originária na interpretação. Nela, a compreensão 

atualiza as suas possibilidades. “Nela, a compreensão se apropria do que compreende. Na 

interpretação, a compreensão se torna ela mesma e não outra coisa”24. Interpretamos e então 

explicamos aquilo que já compreendemos. Toda interpretação se funda em uma visão prévia. 

“A interpretação nunca é apreensão de um dado preliminar, isenta de pressuposições”25. 

Essa descrição do círculo hermenêutico proposta por Heidegger guarda em si uma 

possibilidade positiva e mais lúcida para o conhecimento. “Esse círculo da compreensão não é 

um cerco em que se movimentasse qualquer tipo de conhecimento. Ele exprime a estrutura 

prévia existencial, própria da pre-sença”26. O fato de, na interpretação, o interpretado já ter 

sido compreendido de antemão, aponta para a inseparabilidade do sujeito e objeto. O Desein 

                                                 
22 Ibidem, p. 351. 
23 Ibidem, p. 353. 
24 HEIDEGGER, 1999, p. 204. 
25 Ibidem, p. 207. 
26 HEIDEGGER, 1999, p. 210. 

 29



 

já traz consigo uma visão prévia do objeto; caminho e ponto de chegada se misturam. Por 

ocasião da compreensão, o Desein atualiza as suas possibilidades. “Porque a compreensão, de 

acordo com seu sentido existencial, é o poder-ser da própria pre-sença”27. 

A filologia e a hermenêutica precedentes, no entender de Heidegger, perceberam 

apenas parcialmente a legitimidade do círculo da compreensão, dado que a dicotomia do 

“compreender” e do “explicar” são apenas modos derivados da compreensão originária. Não 

obstante, o filósofo reconhece a legitimidade do discurso que reivindica para o conhecimento 

histórico um ideal de rigor distinto daquele que vigora nas ciências da natureza. Como 

podemos conferir nas palavras de Heidegger: 

 
(...) as pressuposições ontológicas do conhecimento histórico ultrapassam, 
em princípio, a idéia de rigor das ciências mais exatas. A matemática não é 
mais rigorosa do que a história. É apenas mais restrita, no tocante ao âmbito 
dos fundamentos existenciais que lhe são relevantes28. 

 

O círculo não deve decair em círculo vicioso, ou seja, ser compreendido apenas 

enquanto uma petição de princípio. Ao contrário, “o círculo deve ser aqui entendido como 

círculo virtuoso, capaz de engendrar o novo”29. O que importa não é abandonar o círculo, pois 

ele é o próprio modo de ser do Desein, mas entrar nele de maneira correta. 

 
Nele se esconde a possibilidade positiva do conhecimento mais originário 
que, de certo, só pode ser apreendida de modo autêntico se a interpretação 
tiver compreendido que a sua primeira, única e última tarefa é de não se 
deixar guiar, na posição prévia, visão prévia e concepção prévia, por 
conceitos ingênuos e “chutes”. Ela deve, na elaboração da posição prévia, 
da visão prévia e concepção prévia, assegurar o tema científico a partir das 
coisas elas mesmas30. 

 

                                                 
27 Idem, loc. cit. 
28 Ibidem. 
29 ALMEIDA, Custódio Luís silva de. Hermenêutica e dialética: dos estudos platônicos ao encontro com 
Hegel. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002. p. 239. 
30 HEIDEGGER, 1999, p. 210. 

 30



 

 Heidegger compreende a verdade como evento histórico, isto é, como um 

acontecimento do ser. Partindo da co-pertinência de presente, passado e futuro compreendeu o 

eclodir do mundo da técnica como acontecimento que dá continuidade à vontade de domínio 

do ser iniciada com a metafísica grega. “No trajeto de uma longa história, a formação 

conceitual gerada pela filosofia ocidental gerou a vontade de domínio como experiência 

fundamental da realidade”31. Ela não compreendeu a diferença ontológica: o ser não é o ente. 

Não se pode dizer o que o ser é, ele se faz presente, sem se deixar apreender; o ser é evento, 

um acontecimento. O mundo da técnica, por exemplo, é rebento da metafísica grega, na 

medida em que procura a mesma estabilidade e a segurança dentro do acontecimento do ser 

tornado ente manipulável. O fato de a nossa civilização ocidental estar organizada em torno 

da técnica revelaria a sua origem grega. “Vemos hoje com clareza crescente, e aprendemos 

isso sobretudo com Heidegger, que a metafísica grega representa o começo da técnica”.32 Não 

obstante, é capital diferenciar técnica como dominação objetificadora da natureza e techne 

como arte vital, vinda dos gregos. 

 

 

1.2. A legitimação da verdade da tradição em Gadamer 

1.2.1. A questão da verdade fora dos padrões metodológicos da ciência 

Tomemos como ponto de partida do pensamento de Hans-Georg Gadamer, em 

Verdade e método, a ontologia hermenêutica de Heidegger proposta em Ser e tempo. Esta, 

como já observamos, instaurou a compreensão como modo de ser fundamental do Dasein. A 

compreensão não deve ser entendida como metodologia das ciências do espírito, tal qual 

ocorreu com a hermenêutica precedente. “A autocompreensão tradicional da hermenêutica 
                                                 
31 GADAMER, Hans-Georg. Verdade e método II: complementos e índice. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 
2002. p. 238. 
32 Idem, loc. cit. 

 31



 

repousava sobre seu caráter de ser uma disciplina técnica. Isso vale inclusive para a ampliação 

diltheyniana da hermenêutica à dimensão de organon das ciências do espírito”33. Não foi essa 

a pretensão de Gadamer, como podemos perceber no prefácio da sua obra citada: 

 
Não foi minha intenção desenvolver uma “doutrina da arte” do 
compreender, como pretendia ser a hermenêutica mais antiga. Não 
pretendia desenvolver um sistema de regras artificiais capaz de descrever o 
procedimento metodológico das ciências do espírito ou que pudesse até 
guiá-lo34. 

 

Foi a partir das teses de Heidegger que Gadamer pôde defender a universalidade do 

ponto de vista hermenêutico; uma vez que, na sua ontologia fundamental, a compreensão está 

posta como o modo de ser fundamental da “pre-sença”. Para Gadamer, a compreensão é a 

maneira universal de nos relacionarmos com o ente. Aqui a compreensão é entendida como o 

solo ontológico que perfaz a totalidade da nossa experiência de mundo. Este é o ponto de 

partida de Gadamer: “O conceito de hermenêutica foi empregado, aqui, nesse sentido. Ele 

designa a mobilidade fundamental da pre-sença, a qual perfaz sua finitude e historicidade, 

abrangendo assim o todo de sua experiência de mundo”35. Pois, como disse Heidegger, a 

compreensão é o modo de ser fundamental do Dasein, ou seja, diz da sua condição 

ontológica, ou, o seu mundo como chão de toda experiência racional; onde quer que este ente 

esteja em jogo, já se move em uma pré-compreensão do ser. 

 
A analítica temporal da existência (Dasein) humana, desenvolvida por 
Heidegger, penso eu, mostrou de maneira convincente que a compreensão 
não é um dentre outros modos de comportamento do sujeito, mas o modo de 
ser da própria pre-sença36. 

 

                                                 
33 GADAMER, 2003, p. 354. 
34 Ibidem, p. 14. 
35 Ibidem, p. 16. 
36 GADAMER, 2003, p.16. 

 32



 

Segundo Paul Ricoeur, a história da hermenêutica foi marcada por duas dicotomias. A 

primeira diz respeito a uma oposição metodológica, a dicotomia entre o “compreender” e o 

“explicar”. A segunda emergiu após o estabelecimento da ontologia heideggeriana; agora a 

oposição não é mais entre dois métodos, mas sim entre uma hermenêutica epistemológica, de 

verve diltheyniana e outra ontológica, fundada por Heidegger. Segundo Ricoeur, o projeto de 

Gadamer tentará coordenar essa dicotomia em uma unidade: “O filósofo de Heidelberg se 

propõe expressamente a reavivar o debate das ciências do espírito a partir da ontologia de 

Heidegger (...)”37. Ao que Ricoeur ainda acrescenta: “(...) Gadamer assinala, em relação a 

Heidegger, o esboço do movimento de retorno da ontologia em direção aos problemas 

epistemológicos”38. Entretanto, a questão que a hermenêutica de Gadamer coloca vai além da 

verdade no âmbito das ciências do espírito. “Essa investigação coloca a questão ao todo da 

experiência humana de mundo e da práxis da vida”39. 

Para descrever a finitude no seu pensamento, Gadamer deixa de lado expressões 

carregadas de niilismo que encontramos no pensamento de Heidegger.40 O filósofo não 

assumiu expressões caras ao seu predecessor, como, por exemplo, ser-para-morte, nadificação 

e angústia. É por isso que Habermas chamou de “urbanização da província heideggeriana” 

este saneamento que Gadamer operou na linguagem hermenêutica. Na filosofia de Gadamer, 

não somos prioritariamente seres-para-a-morte, somos antes, talvez, seres-para-o-texto (sein 

zum Text). Mas certamente num sentido bastante amplo e dinâmico da linguagem viva. 

“Compreender e interpretar textos não é um expediente reservado apenas à ciência, mas 

pertence claramente ao todo da experiência do homem no mundo.”41 O mundo pode ser 

                                                 
37 RICOEUR, Paul. Interpretação e ideologia. 4. ed. Rio de Janeiro: F. Alves, 1990. p. 37. 
38 Ibidem, p, 38. 
39 Ibidem, p. 16. 
40 Nesse sentido, Vattimo refere-se ao abandono do tom niilista de Heidegger no pensamento de Gadamer. [Cf. 
VATTIMO, Gianni. O fim da modernidade: hermenêutica e niilismo na cultura pós-moderna. São Paulo: 
Martins Fontes, 1996.] 
41 GADAMER, 2003, p. 29. 

 33



 

entendido como um grande texto a ser lido; com uma série de horizontes de sentido 

intercambiáveis, o próprio jogo e cenário da experiência que é viver. 

Em Verdade e método, Gadamer tenta descrever o que nos acontece quando 

compreendemos; trata-se de demonstrar o solo ontológico que sustenta a nossa relação com o 

mundo. “A questão colocada aqui quer descobrir e tornar consciente algo que foi encoberto e 

ignorado por aquela disputa sobre os métodos, algo que, antes de limitar e restringir a ciência 

moderna, precede-a e, em parte, torna-a possível”42. Na qualidade de seres históricos, já 

estamos desde sempre assentes em determinadas “tradições”; a tradição nos implica em pré-

compreensões de mundo. É a partir dela que olhamos o mundo, as vivências a priori em 

relação ao mundo físico-químico e geométrico. Assim, podemos compreender porque 

Gadamer questiona o espírito metodológico das ciências da modernidade, uma vez que ele 

não reconhece a historicidade da compreensão enquanto momento constitutivo do ser e do 

conhecer. “A investigação das ciências do espírito não pode ver-se a si própria em oposição 

pura e simples ao modo como nos comportamos com respeito ao passado na nossa qualidade 

de seres históricos.”43

Gadamer defende que o nosso comportamento investigativo com relação ao passado 

não se pode dar à revelia da nossa pertença ao mesmo. Quando nos dirigimos para 

compreender a tradição significa que fomos “interpelados” por ela. “O que está em questão 

não é o que fazemos, o que deveríamos fazer, mas o que nos acontece além do nosso querer e 

fazer”44. Somos seres históricos e, como tais, estamos desde sempre na interpretação do 

mundo que nos antecede. Essa vinculação originária não pode ser quebrada, nem mesmo pelo 

suposto desenraizamento do pesquisador da ciência histórica. Até mesmo quando nos 

colocamos a tentar compreender a tradição cientificamente estaremos sob os seus efeitos. 

                                                 
42 Ibidem, p. 15. 
43 Ibidem, p. 374. 
44 Ibidem, p. 14. 

 34



 

Gadamer procurou demonstrar as conseqüências da ontologia de Heidegger para as 

ciências do espírito, tendo em vista a sua descrição da estrutura circular da compreensão a 

partir da temporalidade intrínseca do Desein. A descrição do círculo hermenêutico proposta 

por Heidegger compromete a crença na objetividade absoluta, uma vez que sujeito e objeto já 

não podem ser separados de maneira tão nítida. Gadamer aplicou essa descrição do círculo 

hermenêutico às suas reflexões a respeito das ciências do espírito. “(...) precisamos 

compreender quais as conseqüências para a hermenêutica das ciências do espírito são 

provocadas pelo fato de Heidegger derivar fundamentalmente a estrutura circular da 

compreensão a partir da temporalidade da pre-sença”45. 

A preocupação de Gadamer com as ciências do espírito revela a sua continuidade com 

a tradição filológica. O fato de estar realizando uma epistemologia das ciências humanas não 

implica que ele esteja fazendo metodologia para as mesmas, como foi o caso de Dilthey, o 

que quer demonstrar é que elas possuem uma missão própria. “Objetivamente, parti de 

Dilthey e do problema da fundamentação das ciências do espírito, assumindo uma distância 

crítica frente a ele”46. De um lado, temos as ciências metodológicas da natureza, de outro, a 

verdade do âmbito das ciências do espírito, com a sua especificidade. Gadamer defenderá que 

as ciências do espírito preservam um vínculo estreito com a herança humanística que foi 

obliterado pelo ideário metodológico da modernidade, como poderemos depreender da 

passagem que se segue: 

 
Eu parto, antes, do fato de que as ciências históricas do espírito, nos moldes 
como procederam do romantismo alemão e se impregnaram do espírito da 
ciência moderna, administram uma herança humanística que as distingue de 
todas as outras investigações modernas e as aproxima de uma experiência 
completamente diferente e fora do âmbito da ciência, sobretudo a 
experiência da arte47. 

 
                                                 
45 GADAMER, 2003, p. 354. 
46Idem, 2002, p. 16. 
47GADAMER, 2003, p. 14. 

 35



 

Gadamer também realizou reflexões a respeito do fenômeno da arte. O capítulo de 

entrada de Verdade e método se chama A liberação da questão da verdade a partir da 

experiência da arte; com ele, Gadamer estava pleiteando liberar a arte das restrições que lhe 

foram impostas pela consciência estética que vicejava na sua época. Esta se deixava limitar 

pelo conceito de verdade da ciência. Já na introdução de sua obra, Gadamer diz: “A presente 

investigação inicia, portanto, com uma crítica da consciência estética, a fim de defender a 

experiência da verdade que nos é comunicada pela obra de arte contra a teoria estética, que se 

deixa limitar pelo conceito de verdade da ciência”48. Mas como acontece com as ciências do 

espírito, a verdade que angariamos na experiência da arte quer apontar para o espaço mais 

amplo do acontecer da verdade. “Assim, esses estudos sobre hermenêutica que partem da 

experiência da arte e da tradição histórica procuram demonstrar o fenômeno hermenêutico em 

toda a sua envergadura”49. 

Podemos ler o pensamento de Gadamer como uma crítica à cultura tecno-científica da 

nossa época. Para o filósofo, o marco do fenômeno da globalização foi a revolução científica 

e a sua conseqüente revolução industrial, uma vez que uniu todos os povos em torno das 

conquistas tecno-industrias, de caráter tecnocêntrico e objetificador, o que pode ser traduzido 

dentro do chamado paradigma cartesiano50. Gadamer procura nos alertar a respeito das 

dicotomias, ocultamentos e também os perigos éticos que este modelo de progresso, na esteira 

do positivismo lato sensu, traz consigo. Entre eles, ressalta a tendência à uniformização 

cultural e o empobrecimento da linguagem no jargão tecnocrata. Este processo tende a sufocar 

as tradições culturais dos povos. 

                                                 
48 Ibidem, p. 31. 
49 Idem, loc. cit. 
50 O termo cartesianismo refere-se a um modelo paradigmático de Saber dominante que condiciona o(s) estatuto(s) 
epistemológico(s) das ciências naturais e depois as humanas, e que gera determinados resultados objetificadores de pesquisa, 
abordagem e orientação científica. As características desse paradigma são apontadas e criticadas por vários filósofos, 
epistemólogos e mesmo cientistas, tais como Capra, Maturana, Heisenberg, Bateson, Lovelock, Feyerabend, Heidegger, 
Morin, mas, principalmente, Gadamer. Cf. PELIZZOLI, Marcelo Luiz. Correntes da ética ambiental. Petrópolis, Rio de 
Janeiro: Vozes, 2002. 

 36



 

Em Herança e futuro da Europa, Gadamer se pergunta pelo papel que as chamadas 

ciências do espírito devem ocupar em uma cultura dominada pelo espírito metodológico das 

ciências por todas as partes. Não esqueçamos que, para ele, o que unifica a cultura ocidental é 

o fenômeno da ciência. “É evidente para todos que foi a ciência que cunhou a civilização 

ocidental em seu modo de ser peculiar e também em sua unicidade predominante.”51 Diante 

da forte tendência da homogeneização cultural, as ciências do espírito que emergem da nossa 

própria situação histórica assumiriam o papel de preservar o que é propriamente humano, a 

diversidade cultural dos povos e o legado humanista; cada qual com as suas tradições 

religiosas, artísticas e morais. As ciências do espírito brotam do solo histórico do pesquisador. 

Sendo assim, na vigência delas, nenhum poder de uniformização global unilateral poderá 

reprimir e desmantelar as tradições dos povos. 

 
Aqui há realidades irremovíveis da experiência humana, que nenhum poder 
do mundo pode reprimir. Interrogo-me agora se, na época do nivelamento e 
da futura civilização mundial, perdurará a força pertinaz dos costumes, das 
confissões de fé e dos valores vividos. Parece-me que a visão da força 
inercial na vida cultural do ser humano é onde justamente a expansão da 
civilização mundial de hoje encontrará a sua limitação interna, e afirmo que 
um elemento da produtividade das chamadas ciências do espírito é que elas 
intensificam a visão das forças inerciais da vida vivida e admoestam-nos, 
assim, também para as tarefas da experiência da realidade no futuro52. 

 

Para Gadamer, a cultura humanista se torna uma opção à exacerbação da cultura 

tecno-científica vigente. Já não podemos dizer o mesmo a respeito do seu mestre Heidegger, 

dado que, para este, a técnica e o humanismo possuem a mesma essência; pois ambas derivam 

de uma mesma origem, a saber: a metafísica. Assim sendo, o humanismo apenas não seria 

uma opção sustentável para a sociedade na tecnocracia, já que ambos os fenômenos são 

rebentos da metafísica e mantêm as marcas do esquecimento do ser. Mas podemos, sem 

                                                 
51 GADAMER, 2002, p 59. 
52 Idem. Herança e futuro da Europa. Lisboa: Edições 70, 1998. p. 48. 

 37



 

problemas, seguir Gadamer no seu resgate cultural e filosófico clássico, bem como a 

preocupação com a reconstrução das ciências sociais e humanas. 

Não será o ideal metodológico vigente no campo das ciências da natureza que fará jus 

ao conhecimento proveniente nas ciências do espírito. Pois tratam-se de dois setores distintos 

do saber; enquanto um diz respeito à “necessidade natural”, o outro se relaciona com a 

liberdade humana. Para fazer justiça ao conhecimento das ciências do espírito, Gadamer 

recupera o conceito humanista de “formação”. 

 
O que faz das ciências do espírito uma ciência é mais compreensível com 
base na tradição do conceito de formação do que da idéia de método da 
ciência moderna. Vemo-nos remetidos à tradição humanista, que ganha um 
novo significado a partir da resistência que oferece às pretensões da ciência 
moderna.53. 

 

Podemos dizer que a mentalidade científica da modernidade está embevecida pelo 

princípio da certeza cartesiana, que rechaça tudo aquilo que é passível de dúvida e não se 

enquadra no princípio apofântico da certeza e evidência reinantes. Só seria aqui verdadeiro o 

que é apodítico e indubitável, o que equivale a ser passível de validade apenas dentro do 

método aí consagrado – eis o problema do reducionismo. Em Descartes, a dúvida aparece 

apenas enquanto elemento provisório, apenas enquanto caminho, ou seja, enquanto método 

para se atingir a verdade. A dúvida aqui é artificial; não brota de um não-saber autêntico, ou 

seja, de uma não-objeticidade radical, mas coaduna-se já com a hipótese dominadora na 

investigação da natureza ou do agora objeto ilustrado. 

 
A certeza científica sempre tem uma feição cartesiana. É o resultado de uma 
metodologia crítica, que procura deixar valer somente o que for indubitável. 
Essa certeza, portanto, não surge da dúvida e de sua superação, mas já se 
subtrai de antemão a possibilidade de sucumbir à dúvida54. 

 
                                                 
53 GADAMER, 2003, p. 54. 
54 GADAMER, 2003, p. 321. 

 38



 

Em contraste com o espírito metodológico das ciências da modernidade, Gadamer 

salvaguarda o direito de cidadania do eikos, ou seja, daquilo que é verossímil, de tudo aquilo 

que podemos considerar, na nossa experiência não científica e imediata da vida, como 

plausível; daquelas verdades que não são apodíticas, mas que merecem a nossa consideração. 

Nesse sentido, uma das principais fontes de inspiração do pensamento de Gadamer, depois de 

Sócrates-Platão certamente, é a reflexão aristotélica a respeito da filosofia prática. “Nossa 

discussão será adequada se tiver a clareza compatível com o assunto, pois não se pode aspirar 

à mesma precisão em todas as discussões, da mesma forma que não se pode atingi-la em todas 

as profissões”55. No último capítulo, votaremos a falar mais sobre a influência que a filosofia 

prática de Aristóteles exerceu sobre a hermenêutica de Gadamer.56

Em tempos de extrema valorização do conhecimento científico moderno e dos seus 

produtos técnicos, como legitimar outras modalidades de conhecimento? “A atualidade do 

fenômeno hermenêutico repousa, a meu ver, no fato de que é só pelo aprofundamento no 

fenômeno da compreensão que se poderá alcançar tal legitimação”57. Ficou reservada à 

compreensão a responsabilidade de tratar de questões em que não podemos contar com a 

certeza matemática. É através dela que nos relacionamos com a tradição, no veio da 

historicidade e da linguagem. 

Na compreensão, ocorre o aperfeiçoamento da tradição; ela atualiza o passado, 

aplicando-o ao momento presente daquele que a interpreta. Na compreensão, o passado e o 

presente se encontram fazendo emergir algo novo no ser. Ao encontro de passado e presente 

na compreensão, Gadamer deu o nome de fusão de horizontes (Horizontverschmelzung). Na 

hermenêutica de Gadamer, o novo brota não apenas do que advém, mas do passado, revelando 

o caráter produtivo do acontecer da tradição. O presente é produto do passado, de uma 

                                                 
55 ARITOTELES. Ética a Nicômacos. 3. ed. Brasília: UnB, 2001. p. 18. 
56 A respeito disso, veja-se, em nosso terceiro e último capítulo, o tópico O aspecto modelar da filosofia prática 
de Aristóteles para a hermenêutica de Gadamer. 
57 GADAMER, op cit., p. 30. 

 39



 

tradição viva que se renova a cada vez que é compreendida, reconstituída no embate do 

presente. 

Para descrever a experiência histórica, Gadamer utiliza um exemplo pitoresco, faz 

referência ao ser das “festas periódicas”; assevera que o característico nesse tipo de 

celebração é a repetição, pois é a mesma festa que perdura no tempo; entretanto, a cada 

celebração algo novo emerge, com isso, a festa ganha um acréscimo de ser. O que faz com 

que a mesma festa seja diferente a cada vez são as idiossincrasias do momento histórico que 

lhe é simultâneo. “A cada vez que ocorre, a festa vai se modificando, pois o que é simultâneo 

com ela é sempre algo diverso. Mesmo assim, também sob esse aspecto histórico continua 

sendo uma e a mesma festa que vai sofrendo as mudanças”58. Há o que permanece o mesmo 

apesar de toda mudança em jogo. 

Também para expressar a sua concepção do tempo, Gadamer realiza uma interessante 

reflexão sobre o conceito do clássico. É um mal-entendido conceber o clássico apenas como 

determinado ideal estilístico de uma época passada. “No clássico culmina um caráter geral do 

ser histórico: o de ser conservação na ruína do tempo”59. Com o exemplo do clássico, 

Gadamer aponta para a existência de realidades históricas permanentes, pois na medida em 

que constituem o nosso viver, não sendo, portanto, coisificadas como peças reveladoras de um 

passado vislumbrado apenas como museu. 

 
O que nos leva a chamar algo de “clássico” é, antes, uma consciência do ser 
permanente, uma consciência do significado imorredouro, que é 
independente de toda circunstância temporal, uma espécie de presente 
intemporal contemporâneo de todo e qualquer presente60. 

 

                                                 
58 GADAMER, 2003, p. 180. 
59 Ibidem, p. 383. 
60 GADAMER, 2003, p. 381. 

 40



 

O que Gadamer está propondo com o conceito de “clássico” é uma correção no ideal 

histórico da Aufklärung e também do romantismo, pois ambos colocaram em litígio o presente 

e o passado. O Iluminismo vai levar a um presenteísmo e futurismo tecnológico que nos 

descolam do chão histórico. O romantismo sofrerá de arcaísmo, volta ingênua ao passado 

impossível, em desconexão com as demandas presentes. O exemplo do clássico opera essa 

mediação histórica do passado com o presente, revelando assim a continuidade do acontecer 

da tradição e que o presente finca as suas raízes no passado. 

 
O que se qualifica como “clássico” não é algo que requeira a superação da 
distância histórica; pois ele mesmo realiza essa superação em constante 
mediação. Nesse sentido, o que é clássico é, sem dúvida, “intemporal”, mas 
essa intemporalidade é um modo de ser histórico61. 

 

O que Gadamer demonstra igualmente é a ingenuidade metodológica do historicismo, 

uma vez que este adotou os padrões epistemológicos da ciência moderna, acreditando ser 

possível romper com os efeitos do passado na pesquisa histórica. Nessa perspectiva, a 

neutralização da situação histórica do pesquisador é condição de possibilidade para que o 

passado se revele em seu ser. Para Gadamer, é justamente este destacar-se da própria situação 

histórica que impede a genuína experiência histórica. 

A universalidade do ponto de vista hermenêutico atinge também a atividade do 

cientista natural. Em breves momentos de Verdade e método, Gadamer faz referência ao nome 

de Thomas Kuhn, como aquele que revelou a dependência do pesquisador das ciências 

naturais ao seu horizonte histórico62. A noção de “paradigma” de Kuhn guarda semelhanças 

com o “horizonte de compreensão” de Gadamer, haja vista que, para ambos, a atividade 

científica se demonstra alicerçada em forças históricas que ultrapassam a mera aplicação 

metodológica. 

                                                 
61 Ibidem, p. 384. 
62 Cf. KUHN, Thomas. A estrutura das revoluções científicas. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 1998. 

 41



 

No pensamento de Kuhn, os elementos sobre os quais se funda a coerência da ciência 

em seus vários momentos de desenvolvimento, ao contrário do que se pensava, não são as 

diretrizes de caráter metodológico. Estas, por si, são insuficientes para explicar o todo da 

problemática científica. O que dirige a pesquisa científica são os paradigmas, os padrões 

modeladores que fornecem leis, teorias e as diretrizes para a ciência normal; 

hermeneuticamente falando, são o chão e o mundo pressupostos. 

Estaríamos indo além das pretensões de Gadamer se disséssemos que ele está 

preconizando uma derrocada total do paradigma da ciência moderna? Na introdução de 

Verdade e método, diz: “Se das investigações apresentadas aqui surgir alguma conseqüência 

prática, isso certamente não ocorre para um ‘engajamento’ não científico mas em vista da 

probidade ‘científica’ de reconhecer o engajamento que atua em todo compreender”63. 

Somente quando liberarmos a questão da verdade das suas restrições metodológicas estaremos 

em condições de escutar a verdade que nos vem da tradição. Por conseguinte, não se trata 

como tal de uma substituição da ciência moderna, mesmo que se trate sim da sua crítica 

radical e remodelagem do seu paradigma, com conseqüências epistemológicas, ontológicas e 

éticas muito significativas. 

Devemos aprender com Gadamer que a historicidade do nosso ser comporta uma 

profunda dimensão ética. “Eticidade e historicidade, aqui, coincidem. A hermenêutica só pode 

corresponder de modo apropriado à sua vocação ética permanecendo fiel à instância da 

historicidade”64 (tradução nossa). Devemos estar abertos para a verdade que nos vem pela 

tradição, o ethos histórico ao qual pertencemos. “O tempo já não é, primariamente, um 

abismo a ser transposto porque separa e distancia, mas é, na verdade, o fundamento que 

                                                 
63 GADAMER, 2003, p. 14. 
64 “Eticidad e historicidad, aqui, coinciden. La hermenêutica puede corresponder de modo apropriado a su 
vocación ética sólo permaneciendo fiel a la instancia de la historicidad.” VATTIMO, Gianni. Etica de la 
interpretación. Buenos Aires: Paidós, 1992. p. 215. 

 42



 

sustenta o acontecer, onde a atualidade finca suas raízes”65. Do passado, também, vem-nos a 

substância ética que cria a comunidade entre os indivíduos. Mas, para escutarmos a sabedoria 

que a tradição nos envia, Gadamer primeiro nos livra do preconceito moderno que determina 

que a verdade é apenas aquela conquistada pelo método. 

 

1.2.2. A evidência do sentido no acontecer da verdade da tradição 

 Vimos no tópico anterior que só podemos legitimar a verdade da tradição na medida 

em que aprendermos a reconhecer que a verdade não é uma prerrogativa da atividade 

metodológica da ciência moderna. A verdade da tradição ultrapassa a atividade metodológica 

do sujeito; é muito mais um padecer do que um fazer técnico; é um acontecimento que se dá 

em nós, um evento do próprio ser. Nesse sentido, a verdade da tradição tem algo do destino 

(Ge-schick), ou seja, daquilo que nos acontece independentemente da nossa vontade. 

Uma das características principais da filosofia é a sua vocação crítica, tanto que 

elegeu como um dos seus princípios básicos a desconfiança com relação a tudo que se 

apresenta imediatamente como verdadeiro. Com Descartes, a navalha da dúvida ascendeu ao 

estatuto de método, o filósofo não tomava como verdadeiro aquilo que era incerto, o que 

equivalerá a dizer científico, pois a ciência moderna está nas costas dos filósofos deste tempo. 

O senso comum, a nossa visão imediata e corriqueira do mundo, sempre foi uma das presas 

favoritas da disposição crítica dos filósofos. Por ser um saber imediato, uma interpretação do 

mundo adquirida pelos indivíduos no seio da sua comunidade lingüística, sempre foi 

desprezado, rechaçado como uma mera doxa. Da crítica à atitude natural, ingênua, à crítica ao 

mundo da vida é um passo. 

É justamente a nossa linguagem natural, no sentido do mundo da vida, adquirida 

no seio de uma comunidade lingüística cultural e histórica, que será recuperada pela 
                                                 
65 GADAMER, 2003, p. 393. 

 43



 

hermenêutica de Gadamer. Pois é nela que se dá o acontecer da verdade da tradição; é através 

dos “preconceitos”, pressupostos compreensivos da linguagem natural que o passado se 

realiza em nós. A nossa competência existencial passa necessariamente pela “proficiência” na 

linguagem natural. A nossa inserção na comunidade humana estará garantida na medida em 

que nos integramos no fluxo vivo da linguagem cotidiana, habitar o “mundo físico” através 

dos mundos humanos. É na nossa linguagem natural que os valores do passado se fazem 

efetivos; nela se revela para nós a tradição, o ethos de um povo, a base da comunidade entre 

os indivíduos. 

Hegel chamou, na sua introdução dos Princípios da filosofia do direito, de 

pseudofilósofos aqueles que se fincam na imediatez e particularidade das suas opiniões; pois 

ele considera o filosofar como um esforço do pensamento, em outras palavras, como o 

trabalho do conceito. De maneira geral, os filósofos sempre consideraram o pensamento como 

um esforço racional e lógico que se torna algo dominador, como quando se diz de um “fato de 

razão”. Com Gadamer, parece ocorrer o contrário, pois, por vezes, fala que o pensamento é 

mais um padecer do que um fazer; não teríamos o poder de restringir a linguagem ao nosso 

controle e razão, mas é no ser jogado por ela que mora o sentido. Por isso precisamos de 

Hermes/hermenêutica. Quando escutamos a palavra que nos vem da tradição, quando nos 

envolvemos no seu jogo, somos tocados pela sua verdade, o que implica postar-se na escuta e 

na finitude aí implicada. 

Para Gadamer, a verdade da tradição nos conduz tal qual a dinâmica de um jogo, 

processo no qual a subjetividade se esvai, o jogador apenas se deixa conduzir pelas regras do 

jogo. O homem que está sob a influência da tradição, da mesma forma que o jogador está 

entregue à dinâmica do jogo, aceita a evidência imediata das suas regras. A verdade que nos é 

dita na tradição é evidente em si mesma, tal qual as regras do jogo; não pede demonstrações 

ou provas para se impor. A evidência é uma das características da verdade da tradição. “O 

 44



 

fato de que se evidencie algo naquilo que foi dito, sem que por isso fique assegurado, julgado 

e decidido em todas as possíveis direções, é algo que de fato ocorre cada vez que algo nos fala 

a partir da tradição”66. 

Para Gadamer, o conceito de evidência difere da certeza, ele pertence ao que os 

gregos chamavam de eikós, termo proveniente da tradição retórica; aponta para uma esfera de 

saberes que não contam com a certeza matemática: “o eikos, o verosimile, vero-símil (Wahr-

Scheinlich), o evidente, formam uma série que pode justificar-se por si mesma frente à 

verdade e à certeza do que está demonstrado e sabido”67. O que é evidente não é 

absolutamente certo apenas se impõe a si mesmo como algo preferencial dentro do âmbito do 

possível e do provável. Segundo Gadamer, o senso comum, tal qual Oetinger o apresentou, 

faz parte do âmbito desses saberes imediatos e vividos por si mesmos. 

O que se mostra em si mesmo é aquilo que não precisa ser demonstrado ou 

provado para ser aceito, ao contrário, é o que se basta a si mesmo na sua presença. Para 

elucidar este delicado âmbito da verdade, Gadamer remonta ao conceito grego de kálon, isto 

é, ao conceito de belo. O belo é aquilo que costuma convencer apenas com a sua presença. O 

belo convence a alma humana no seu simples aparecer; nós aceitamos o belo sem maiores 

discussões. A beleza é evidente em si mesma, não precisando de demonstrações lógicas ou 

provas racionais para ser aceita. A beleza é aquilo que consegue agradar universalmente sem 

conceito. 

A beleza não precisa de argumentos racionais para defendê-la, ela possui luz 

própria, por isso é evidente em si mesma. “O belo é realmente, a partir de si mesmo, ‘o mais 

reluzente’ (to ekphanestaton)”68. De fato, a beleza brilha, ela possui o modo de ser da luz. Dá 

para se perceber porque alguns intérpretes falam que, em Gadamer, há uma concepção 

estética da verdade. Ele traça uma analogia entre o aparecer do belo e a evidência do que pode 
                                                 
66 GADAMER, 2003, p. 625. 
67 Ibidem, p. 624-5. 
68 GADAMER, 2003, p. 621. 

 45



 

ser compreendido. “A metafísica da luz é portanto o fundamento da estreita relação entre o 

aparecer do belo e a evidência do compreensível”69. Com efeito, o belo é tão evidente como 

tudo aquilo que tem sentido. 

 
Partindo da metafísica do belo, podemos trazer à luz sobretudo dois pontos, 
que resultam da relação entre o aparecer do belo e a evidência do 
compreensível. Por um lado, pelo fato de que tanto a manifestação do belo 
quanto o modo de ser da compreensão possuem o caráter de evento; por 
outro, pelo fato de que a experiência hermenêutica, como experiência de um 
sentido transmitido, participa da imediatez que sempre caracterizou a 
experiência do belo e, em geral, de toda evidência da verdade.70. 

 
O que importa reter do exposto é que a verdade da tradição se elenca entre aquelas 

que são evidentes em si mesmas e não precisam ser provadas no padrão metodológico 

matemático-experimental. Por isso, Gadamer nos relembra o poder persuasivo do belo, que 

não solicita nada além da sua simples presença para ser aceito. Na nossa experiência cotidiana 

e natural de mundo, que se dá no seio de tradições, ocorre o mesmo, deparamo-nos com 

verdades que não estão asseguradas na sua certeza, mas que são aceitas como evidentes. Há 

valores da tradição que são indiscutíveis, são tão evidentes quanto a beleza; ou, muitas vezes, 

traduzem-se em práticas sócio-ambientais sustentáveis e brandas, ligadas à arte de viver. 

 

1.2.3. A tarefa da razão diante dos preconceitos e do discurso da autoridade 

Exigência fundamental da Aufklärung: somente reconhecer enquanto conhecimento 

legítimo aquele que estivesse bem fundamentado, a saber, no crivo da clareza-distinção-

certeza cartesiana. Partindo desse princípio, podemos considerar que, para o espírito 

iluminista, a noção de “preconceito” é destituída de todo e qualquer valor, uma vez que este 

consiste em juízos prévios e não fundamentados naquele modelo a respeito de alguma coisa. 

“Em si mesmo, ‘preconceito’ (Vorurteil) quer dizer um juízo (Urteil) que se forma antes do 

                                                 
69 Ibidem, p. 623. 
70 Ibidem, p. 624. 

 46



 

exame definitivo de todos os momentos determinantes segundo a coisa em questão”71. Faz 

parte da essência dos preconceitos não ser um saber definitivo, é uma visão prévia que está 

aberta para a confirmação ou negação na coisa. 

Para Gadamer, a palavra preconceito possui duas significações opostas, são dois 

matizes em uma mesma palavra, um positivo e outro negativo. “Uma análise da história do 

conceito mostra que é somente na Aufklärung que o conceito do preconceito recebeu o matiz 

negativo que agora possui”72. Antes de tudo, preconceito indica apenas que um juízo prévio 

foi formado antes de qualquer tomada de posição definitiva. Ao ler a noção de pré-conceito 

no âmbito jurídico, Gadamer nos faz ver os duas matizes da palavra: “(...) é uma pré-decisão 

jurídica antes de ser baixada uma sentença definitiva”73. É claro que, dependendo do teor 

desta pré-decisão, ela pode beneficiar ou prejudicar aquele que participa de um pleito jurídico. 

“Por isso, préjudice, em francês, tal como praeiudicium, significa também simplesmente 

prejuízo, desvantagem, dano”74. Não podemos, de antemão, recusar a legitimidade de um 

preconceito; “‘preconceito’ não significa, pois, de modo algum, falso juízo, uma vez que seu 

conceito permite que ele possa ser valorizado positiva ou negativamente”75. Os preconceitos 

podem ser verdadeiros: “existem préjugés légitimes”76. Esta constatação é muito importante, 

pois o reconhecimento da verdade da tradição em Gadamer depende da reabilitação da noção 

de preconceito, pois as mensagens do passado nos chegam na forma de preconceitos. 

Em Gadamer, são os preconceitos que constituem a nossa realidade histórica. Por isso, 

o caminho que leva à reabilitação da tradição passa, necessariamente, pela reabilitação da 

noção de preconceito. Gadamer reconhece os preconceitos como elementos estruturais de toda 

compreensão. Só há compreensão onde há preconceitos. Eles são condições de possibilidade 

                                                 
71 GADAMER, 2003, p. 360. 
72 Idem, loc. cit. 
73 Ibidem. 
74 GADAMER, 2003, p. 360. 
75 Ibidem. 
76 Ibidem. 

 47



 

de todo acesso compreensivo da realidade. “É só o reconhecimento do caráter essencialmente 

preconceituoso de toda compreensão que pode levar o problema hermenêutico à sua real 

agudeza”77. A consciência não é uma mera tábua rasa, como defendeu Locke, sua realidade 

histórica é essencialmente preconceituosa. Com os preconceitos, recebemos uma interpretação 

do mundo feita pela tradição lingüística. Não há autoconstrução absoluta da razão. “Para nós a 

razão somente existe como real e histórica, isto significa simplesmente: a razão não é dona de 

si mesma, pois está sempre referida ao dado no qual exerce sua ação”78. A autonomia da 

razão só se faz valer dentro dos limites da substância histórica. A razão não pode voar para 

fora da sua situação histórica. 

São os preconceitos do passado que constituem a realidade histórica do nosso ser. Já 

descobrimos que existem preconceitos legítimos e outros não. Diferenciá-los é a tarefa crítica 

que Gadamer impõe à racionalidade hermenêutica. A razão sempre irá se exercer a partir de 

preconceitos históricos, a sua força está circunscrita às paredes desta facticidade, não pode se 

livrar da contingência da sua situação. Por sua vez, a Aufklärung rejeitou todo tipo de 

preconceito e autoridade, porque onde se respeita a autoridade e os preconceitos socialmente 

instituídos se abre mão da racionalidade dominadora que mantém sob controle todos os 

“objetos”. 

 Gadamer responde dizendo que se deve submeter todo discurso de autoridade e todo 

preconceito à crítica da razão. “Enquanto a validez da autoridade ocupar o lugar do juízo 

próprio, a autoridade será uma fonte de preconceitos”79. Gadamer considera um erro da 

Aufklärung excluir a possibilidade de um juízo ser verdadeiro apenas pelo fato de provir da 

autoridade de outrem. “Sobre a base de um esclarecedor conceito de razão e liberdade, o 

conceito de autoridade acabou sendo referido ao oposto de razão e liberdade, a saber, ao 

                                                 
77 Ibidem. 
78 Ibidem, p. 367. 
79 GADAMER, 2003, p. 370. 

 48



 

conceito de obediência cega.”80 No entanto, quando abdico do direito de decidir, deixando 

isso ao encargo de outrem, posso estar a fazê-lo por um ato da razão, que reconhece no outro 

a superioridade em determinado assunto, do qual sei menos que ele. Isto é bom senso, 

portanto, não estou abrindo mão de minha razão. 

Quando se atribui autoridade a alguém, está-se reconhecendo a legitimidade do seu 

juízo. Reconhece-se que o outro é mais versado que nós em determinado assunto. “É nisso 

que consiste a essência da autoridade que exige o educador, o superior, o especialista.”81. Não 

há aqui uma obediência cega. “Não resta dúvidas de que a autoridade implica necessariamente 

poder dar ordens e encontrar obediência. Mas isso provém unicamente da autoridade que 

alguém tem”82. Autoridade é conquistada, não imposta. 

Gadamer, sem dúvida, realiza sua crítica à Aufklärung apoiado no movimento 

romântico, de fato tem muito a dizer na crítica ao status quo do saber da modernidade. A 

Aufklärung errou ao cair no extremismo de não conferir a possibilidade de veracidade aos 

preconceitos e à autoridade. “Para isso podemos nos apoiar na crítica que o romantismo faz à 

Aufklärung, pois existe uma forma de autoridade que foi particularmente defendida pelo 

romantismo: a tradição”83. Segundo o movimento romântico, a autoridade da tradição se faz 

sentir nos nossos comportamentos e instituições. “E nossa dívida para com o romantismo é 

justamente essa correção da Aufklärung, no sentido de reconhecer que, ao lado dos 

fundamentos da razão, a tradição conserva algum direito e determina amplamente as nossas 

instituições e comportamento.”84

Entretanto, a valorização da tradição encontrada no movimento romântico não 

conseguiu superar a dicotomia entre razão e tradição. O que nos vem da tradição se faz valer 

                                                 
80 Ibidem, p. 370-1. 
81 Ibidem, p. 371-2. 
82 Ibidem, p. 371. 
83 GADAMER, 2003, p. 372. 
84 Idem, loc. cit. 

 49



 

sem o reconhecimento da razão, uma vez que “o romantismo entende a tradição como o 

contrário da liberdade racional e vê nela um dado histórico ao modo da natureza”85. Aqui a 

tradição é compreendida como o contrário da autodeterminação racional, como o contrário da 

nossa liberdade, “na qual o que é transmitido se conserva sem rupturas, a despeito das dúvidas 

e das críticas”86. Nesse sentido romântico, a tradição é compreendida como o pólo oposto da 

racionalidade metodológica e quanto mais instrumental. Em, por vezes, até pode cair num 

certo misticismo ou irracionalismo. Gadamer se opõe a esta concepção romântica da tradição. 

“Parece-me, no entanto, que entre a tradição e a razão não existe nenhuma oposição que seja 

assim tão incondicional.”87 Para Gadamer, essa visão pode terminar sendo análoga à da 

Aufklärung, pois em ambas vale a oposição entre razão e mito. “A crença na perfectibilidade 

da razão se converte na crença na perfeição da consciência ‘mítica’ e se reflete em um estado 

originário paradisíaco anterior à queda no pecado de pensar”88

Para Gadamer, diferentemente do romantismo, a tradição é racional, mas é preciso 

ampliar o que seja o racional. Por isso, o filósofo legitima a autoridade da tradição e dos 

preconceitos advindos por ela, no sentido da produtividade hermenêutica. A tradição se 

transforma em um critério de racionalidade. O que o tempo não consegue corroer é racional. 

A tradição é concomitantemente um acontecimento histórico e momento da liberdade. 

 
Na realidade, a tradição sempre é um momento da liberdade e da própria 
história. Também a tradição mais autêntica e a tradição melhor estabelecida 
não se realizam naturalmente em virtude da capacidade de inércia que 
permite ao que está aí de persistir, mas necessita ser afirmada, assumida e 
cultivada.89. 

 

                                                 
85 Ibidem, p. 373. 
86 Ibidem, loc. cit. 
87 Ibidem. 
88 GADAMER, 2003, p. 364. 
89 Ibidem, p. 373. 

 50



 

Para Gadamer, o que se preserva com a “distância temporal” é racional. Mas a lição 

que devemos aprender com tudo o que foi dito neste tópico é que a razão sempre irá exercer 

as suas tarefas a partir das realidades históricas em que se assenta, em meio aos preconceitos e 

à autoridade da tradição. A racionalidade hermenêutica é análoga à racionalidade prática 

(phronesis) aristotélica, pois ambas só funcionam dento de um ethos. 

 51



CAPÍTULO 2 

A hermenêutica como experiência da tradição 

 

2.1. Aspectos fundamentais da experiência hermenêutica 

2.1.1. A hermenêutica como descrição da experiência cotidiana e natural do mundo e o 

seu aporte na tradição 

Quando caracterizamos a hermenêutica de Gadamer como descrição da nossa 

experiência cotidiana e natural do mundo, lemos o seu pensamento nos baseando na distinção 

husserliana entre o mundo da ciência e mundo da vida; o primeiro, é um modo derivado do 

mundo da vida. O que está em questão aqui não é a especificidade da experiência científica 

com as suas condições artificiais de desvelamento da verdade; o que se procura descrever são 

as características gerais do nosso mundo da vida (Lebenswelt), o lugar originário de realização 

das experiências humanas, de onde tudo parte e para onde o sentido deve convergir.90

Para Gadamer, o ser humano está originariamente dentro do acontecer de uma tradição 

lingüística. A tradição se revela na linguagem comum e corrente da nossa experiência 

cotidiana e natural de mundo, mesmo que não se dê (mostre) de todo. A universalidade do 

ponto de vista hermenêutico se baseia no fato de que tudo parte e tudo retorna para o espaço 

comunitário em que se realiza o nosso falar cotidiano. Como veremos, a própria ciência não 

está fora da universalidade do ponto de vista hermenêutico. 

A ciência moderna, bem sabemos, encontrou a sua fundamentação filosófica no 

cartesianismo; uma vez que este suspendeu a validade dos saberes dubitáveis e verossímeis da 

tradição, pela certeza apodítica do cogito e o papel do método. A partir deste momento, todo 

                                                 
90 Podemos confirmar essa pretensão hermenêutica nas palavras de Habermas: “Como a fenomenologia e a 
análise da linguagem, a hermenêutica traz para o primeiro plano as condições cotidianas da vida (alltägliche 
Lebensverhältnisse) e promove o esclarecimento sobre estruturas profundas do mundo da vida (Lebenswelt)”. 
Cf. HABERMAS, Jürgem. Dialética e hermenêutica. Porto Alegre: L&PM, 1987. p. 83. 



 

conhecimento legítimo se fundamenta sobre a certeza. “Na realidade, era algo monstruoso o 

que Descartes, em sua radical consideração dubitativa, transformou em objeto de discussão: o 

todo do nosso mundo compreensível, no que diz respeito a sua legitimação (...)”91. Para 

Gadamer, não é justificável a demolição cartesiana, pois somos seres essencialmente ligados a 

uma tradição ou a tradições. O próprio ser, hermeneuticamente tomado, pode ser considerado 

dentro das mensagens que o passado nos envia; estas entendidas como registros históricos que 

são capazes de se recriar no momento presente da existência. Tudo que conquista o estatuto 

ontológico de clássico possui a capacidade de se reproduzir produtivamente no acontecer do 

tempo. O exemplo do clássico revela o modo de ser da tradição, não no sentido do passado 

morto, ou no estilo de museu, mas no seu movimento presente e cotidiano. O acontecer da 

tradição se dá na linguagem cotidiana; é na nosso falar comum e corrente que os vestígios do 

passado nos alcançam. 

Desde sempre nos reconhecemos enquanto falantes de uma linguagem natural. A 

universalidade do ponto de vista hermenêutico consiste no fato de que tudo parte e tudo 

retorna para ela, por isso podemos considerá-la a última metalinguagem que há. Qualquer 

linguagem artificial que venha a ser criada parte dela e para ela retorna. As abstrações da 

linguagem lógica, por exemplo, são ancoradas na linguagem comum e corrente. É aí que o 

lógico primeiro elabora a língua abstrata. E depois, para comunicá-la dentro de uma 

comunidade científica e fora dela, também, terá que recorrer à nossa linguagem comum 

novamente. É ela que torna possível o acordo social entre os homens. Daí o grande apreço de 

Gadamer pelo senso comum; nele os indivíduos compartilham um ideário comum, uma 

plataforma onde brota o sentido e onde nos encontramos; mundo comum, que é de 

fundamental importância para o equilíbrio social. O senso comum revela o acordo originário 

em que estamos assentados. Gadamer critica Descartes por ter tentado, na sua filosofia, 

                                                 
91 GADAMER, Hans- Georg. Razão na época da ciência. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1983. p. 93. 

 53



 

romper com este solo comum e aberto onde, apesar dos pesares, nos entendemos, em nome de 

uma única certeza, a da autoconsciência. 

Experimentamos o mundo na sua forma mais originária, enquanto falantes de uma 

linguagem natural. A universalidade do ponto de vista hermenêutico consiste no fato de que 

tudo deve ser traduzido para ela. A ciência, para valer socialmente, deve ingressar no nosso 

falar cotidiano. Ela não está fora do acontecer hermenêutico, uma vez que a lingüisticidade e a 

historicidade da compreensão são modos universais de todo conhecer. Para Gadamer, a 

demolição cartesiana do nosso saber originário do mundo não teve um resultado efetivo 

satisfatório no sentido do progresso humano. Continuamos a ser seres de tradição, até mesmo 

quando praticamos as ciências da natureza, como tão bem demonstrou T. Kuhn. E 

continuamos a sê-lo mesmo em meio à dilapidação cultural e social no capitalismo “pós-

moderno”. 

Movemos-nos dentro de um horizonte de compreensão, nele recebemos a pré-

compreensão lingüística do mundo. A noção de experiência, idealizada pela consciência 

metodológica da ciência moderna, procura banir toda e qualquer pré-compreensão lingüística 

do objeto que seja proveniente da nossa experiência cotidiana e natural do mundo. A tese de 

Gadamer é que, desta forma, a autoconsciência metodológica da ciência moderna está 

tentando se libertar das condições universais de apresentação do ser. Portanto, na metodologia 

das ciências, as suas bases epistemológicas não podem anular a sua inserção no seio de 

tradições. 

O objetivo da ciência92, nestes moldes, inclui eliminar a historicidade do seu 

objeto. Para que um saber seja legitimado cientificamente deve ser repetido e confirmado na 

experiência. Esta, por sua vez, deve ser repetida e confirmada por vários membros de uma 

comunidade científica. “Uma experiência só é válida, na medida em que se confirma; nesse 

                                                 
92 Mesmo que falar em ciência hoje seja um pouco complexo e diferente das visões ideais do passado, e talvez 
fosse melhor falar em algo como tecnociência, no seio da sociedade industrial capitalista. 

 54



 

sentido, sua dignidade repousa no princípio que reza que ela pode ser reproduzida. Mas isto 

significa que, por sua própria essência, a experiência suspende em si mesma sua própria 

história e a extingue.”93. Já na experiência hermenêutica, como descrita por Gadamer, ocorre 

justamente o contrário, ela é legítima quando não se repete, quando nega nossas expectativas 

de sentido, quando nos remete ao aberto da compreensão, por conseguinte, tradição e 

linguagem. 

O conceito de experiência da ciência moderna não faz jus à experiência 

hermenêutica, aquela que realizamos no mundo da vida de forma cotidiana e corrente. Não é a 

experiência artificial e impositiva da ciência da natureza que interessa aqui, mas sim a 

experiência fundamental que realizamos na qualidade de seres históricos, aquela que se 

realiza na nossa mobilidade cotidiana como mundo prévio onde se dá a dinâmica do sentido, 

do ser. A experiência que importa a Gadamer, fundamentalmente, é a experiência da tradição. 

Não é a atividade metodológica do cientista que faz a tradição falar dentro dos seus cânones, 

mas uma abertura fundamental que permite que o passado nos toque com a sua verdade, para 

além inclusive do nosso controle. 

É preciso saber que não está sob o controle da nossa vontade pertencermos ou não 

a uma tradição. Tal pertença faz parte da “essência-existência” humana, disso não podemos 

nos furtar. Por isso, também não depende do nosso consentimento sermos ou não 

condicionados pelos valores da tradição, isso nos ocorre até mesmo de maneira inconsciente. 

Não nos é dado perceber até que ponto somos condicionados pela história. Para Gadamer, 

aqui encontramos os graves limites de toda filosofia da reflexão, da autoconsciência. A 

abertura para o que nos vem do passado é fundamental e originária, não depende do nosso 

reconhecimento. A tradição se realiza em nós, independentemente do nosso querer e razão. 

Por isso, torna-se complicado falar de um emprego puro da razão, independente de todo e 

                                                 
93 GADAMER, 2003, p. 454. 

 55



 

qualquer preconceito adquirido na nossa língua natural. A pré-compreensão que recebemos 

na nossa língua natural, no nosso mundo, abre-nos à interpretação do mundo e de todos os 

mundos possíveis. “Se é verdade que os pseudoproblemas verbalísticos podem proceder do 

âmbito das convenções da linguagem, também é verdade que a linguagem é simultaneamente 

condição e guia positivo da própria experiência.”94

A crença em um estado de consciência transcendental auto-reflexivo, destituído de 

pré-conceitos adquiridos nas nossas vivências de mundo, é incoerente, uma vez que sempre 

herdamos interpretações do mundo feita na linguagem. Não podemos deixar de lado tal 

pressuposto, a saber, a facticidade. Acreditar que podemos nos livrar das antecipações da 

nossa linguagem natural faz parte de uma idealização da experiência realizada pela ciência 

moderna. 

Um dos maiores paladinos do paradigma metodológico da ciência moderna foi o 

filósofo inglês Francis Bacon. “Seu método de indução procura superar a forma fortuita e 

irregular sob a qual se produz a experiência cotidiana (...)”95. Ele acreditava que através de 

experimentos organizados metodicamente conseguiria superar as generalizações precipitadas 

e inconsistentes da nossa experiência cotidiana. Essa era a condição para se chegar ao 

verdadeiro conhecimento do mundo. “Este método verdadeiro se caracteriza pelo fato de que 

nele o espírito não está meramente confiado a si mesmo. Não lhe é dado voar como quiser”96. 

Não poderíamos, pois, confiar na naturalidade da experiência nas nossas culturas; nela, as 

crenças e preconceitos populares da linguagem nos conduziriam ao engano. “Assim, para 

Bacon, também a relação do espírito humano com as convenções da linguagem é um modo de 

extravio do conhecimento através de formas convencionais vazias.”97. Como Descartes, 

Bacon não confere valor de verdade aos saberes instituídos pela tradição. 

                                                 
94 GADAMER, 2003, p. 458. 
95 Ibidem, p. 455. 
96 Ibidem, p. 456. 
97 Ibidem, p. 457. 

 56



 

Bacon propõe uma limpeza metodológica do espírito humano, procurando livrá-lo 

da influência negativa que as convenções da linguagem exercem. O conhecimento verdadeiro 

não se pode deixar condicionar por preconceitos da linguagem. Dessa forma, podemos dizer 

que qualquer forma de conhecimento adquirido no seio de tradições de linguagem está 

refutado de antemão. Não há verdade na tradição histórica dos povos. Assim, fica claro 

porque Gadamer toma o pensamento de Bacon como um contraponto da sua hermenêutica 

filosófica. Tudo que faz parte da maneira natural do homem se relacionar com o mundo é 

descartado em nome de uma verdade plasmada em condições artificiais de experimento. De 

fato, a verdade da tradição não poderia ser descartada dessa forma; inclusive, não depende de 

nossa vontade fazer com que ela deixe de exercer a sua influência. Não podemos suprimir a 

nossa pertença ao passado, nem anular o que aconteceu. “Nisto consiste, como expôs 

claramente Aristóteles, a característica específica do passado. Nem mesmo um deus pode 

anular o que aconteceu”98. Não podemos neutralizar a influência da tradição, nem tampouco 

deixar para trás os preconceitos lingüísticos da nossa experiência cotidiana e natural do 

mundo. 

Gadamer quer defender, frente à pretensão de exclusividade da ciência moderna, o 

conjunto da nossa riqueza cultural. A tradição é como que um cimento que nos une uns aos 

outros. É o lugar originário de acordo entre os homens. Nela compartilhamos uma visão 

comum do mundo. A tradição se revela na linguagem viva do nosso falar cotidiano. É só na 

linguagem cotidiana que os homens alcançam a competência existencial para resolver as 

questões de ordem prática. A ciência, para conquistar validade social, tem de se inserir na 

vida da linguagem. A ciência tem de ser trazida para o espaço de discussão e de acordo entre 

os homens, somente assim ela ganhará legitimidade ética. 

 

                                                 
98 GADAMER, 1998, p. 79. 

 57



 

2.1.2. A experiência da tradição como revelação da finitude 

Costuma-se abordar o tema da finitude em Gadamer apenas sob o ponto de vista 

epistemológico, afirmando-se que a historicidade e a lingüisticidade da compreensão 

obstaculizam a possibilidade de um saber absoluto. Aqui, além deste aspecto, focamos as 

considerações sobre o aspecto finito da ação dos sujeitos históricos. O que se apresenta, antes 

de qualquer coisa, é uma exigência de autoconhecimento. “A exigência délfica ‘conhece-te a 

te mesmo’, significava ‘reconhece que és um homem, não um deus!’”99. O que devemos 

aprender aqui é que a historicidade humana revela os limites dentro dos quais podemos atuar. 

A pretensão de domínio do homem se vê reduzida ao factível dentro de uma determinada 

situação hermenêutica. 

Para Gadamer, a nossa finitude se revela no fato de estarmos ancorados em uma 

determinada situação histórica. O nosso poder de interferir no curso dos acontecimentos não é 

ilimitado, depende das possibilidades que estão abertas para a situação em que nos 

encontramos. Geralmente, experimentamos no curso dos acontecimentos a frustração das 

nossas expectativas com relação ao futuro; dificilmente as coisas saem como tínhamos 

planejado. Não podemos eliminar as contingências históricas. O sujeito experimenta no curso 

dos acontecimentos os limites da sua vontade. Com Gadamer, aprendemos que não há sujeito 

absoluto, que a base da autêntica experiência histórica é negativa, uma vez que sempre nega 

as nossas expectativas e nos abre à recepção do sentido (re)criado. 

 Na exposição da sua teoria da experiência, Gadamer toma por interlocutor Aristóteles; 

demonstra como, na visão aristotélica, ascendemos da multiplicidade das nossas percepções 

individuais à universalidade do conceito. “Aristóteles descreve como, a partir de muitas 

percepções individuais, pela retenção desses múltiplos elementos individuais, acaba surgindo 

                                                 
99 GADAMER, 1983, p. 87. 

 58



 

à experiência, a unidade una da experiência.”100 A universalidade da experiência não é a da 

ciência. Enquanto a ciência capta regularidades, a ciência diz o porquê delas. O estagirita 

batizou de “indução” o raciocínio que leva do particular ao universal. Sabemos que é a 

universalidade do conceito que serve de ponto de partida da ciência. A pergunta que 

Aristóteles quer responder é: “Mas o que é a universalidade da experiência e como passa à 

universalidade do logos?”101. 

 Para ilustrar essa passagem, Aristóteles compara a multidão de observações feitas por 

alguém com um exército em fuga. Um exército só pára quando todos os soldados estiverem 

reunidos na unidade de um comando. “Também as experiências são fugidias, não ficam 

paradas. Mas, nessa fuga geral, quando uma determinada observação se confirma numa 

experiência repetida, então ela pára. Isso faz com que nesse ponto se forme uma primeira 

instância fixa dentro da fuga geral.”102 O que surge da retenção das experiências em uma 

unidade é a universalidade do conceito.103

 No entender de Gadamer, Aristóteles descreve corretamente o processo pelo qual a 

experiência se instaura, entretanto, fê-lo sob pressupostos simplificadores. Para Aristóteles, já 

está pressuposto, em meio à fuga das observações, a estabilidade das experiências na 

universalidade do conceito, “como se o que é típico da experiência se produzisse a si mesmo, 

sem contradições”104. Em Gadamer, o conceito não estagna, não repousa, está envolto na 

produtividade histórica inabalável, há um desenvolvimento perene na constituição do seu 

sentido. Sua tese é que a experiência não é alcançada no repouso do conceito, na formação 

sem rupturas de universalidades típicas. “Essa formação se dá, antes, pelo fato de falsas 

                                                 
100 GADAMER, 2003, p. 458. 
101 Idem, loc. cit. 
102 Ibidem, p. 460. 
103 É importante dizer que, para Gadamer, o conceito é legítimo, apenas é um acontecimento tardio e aberto ao 
devir, produto do processo dialógico. Por isso, o caminho da hermenêutica não é apenas da palavra ao conceito, 
mas também do conceito à linguagem. 
104 Ibidem, p. 461. 

 59



 

universalizações serem constantemente refutadas pela experiência, as coisas tidas por típicas 

são constantemente destipificadas.”105

 A tese de Gadamer é que a verdadeira experiência é sempre negativa, dado que, na 

maior parte das vezes, as nossas expectativas com relação ao curso dos acontecimentos são 

negadas. Quase nada, ou nada, sai tal qual tínhamos planejado. Por conta de sua negatividade, 

Gadamer chamou essa forma de experiência de “dialética”. “Um testemunho importante para 

o momento dialético da experiência não é Aristóteles, mas Hegel. Nele o momento da 

historicidade obtém seu direito”106. A idéia de Gadamer é que não somos capazes de realizar 

uma mesma experiência duas vazes. Somente um fato novo é capaz de se converte em uma 

nova experiência. O que já experienciamos se tornou parte integrante do nosso ser, já o 

possuímos como a nossa experiência, faz parte de como acreditamos e esperamos que as 

coisas sejam. Para que algo venha a se constituir em uma experiência, não deve estar incluído 

entre as nossas expectativas, ao contrário, deve ser algo inesperado, que nos pega como 

elemento surpresa, contrariando as nossas expectativas. “Para Hegel a experiência tem a 

estrutura de uma inversão da consciência. E é por isso que se constitui como movimento 

dialético.”107

 A historicidade não consiste apenas no fato de não podermos realizar a mesma 

experiência duas vezes, mas também, como já reiteramos, no fato do passado continuar 

influindo no presente e nas possibilidades do futuro. É bom lembrar que, para Gadamer, a 

influência do passado não chega de todo à consciência dos seres históricos. O ser histórico 

não se esgota no saber-se. Nenhuma filosofia reflexiva tem o poder de revelar e tornar 

temáticos todos os recônditos da nossa historicidade. A inconsciência faz parte da essência 

histórica do nosso ser. 

                                                 
105 GADAMER, 2003, p. 462. 
106 Idem, loc. cit. 
107 Ibidem, p. 463. 

 60



 

Se, por um lado, é verdade que, para Gadame,r no passado podemos deslindar 

possibilidades do presente e do futuro, por outro, diz que a autêntica experiência histórica é 

aquela que nega as nossas expectativas. A experiência hermenêutica divisada pelo filósofo 

não se consuma na ciência, não há um ponto de repouso para o saber. A nossa visão do 

mundo está sempre em trânsito. Não podemos nos arrogar com o que sabemos, uma vez que a 

experiência hermenêutica autêntica não é ciência, mas traz justamente os limites da mesma. 

Isso não é uma novidade filosófica; por exemplo, “Hegel pensa a experiência como auto-

realização do ceticismo”108. Nessa perspectiva, um homem dogmático sofrerá com os 

dissabores da sua pretensão objetificadora. 

 Segundo Gadamer, Hegel acertou na sua descrição do processo das experiências, mas 

errou quando postulou a possibilidade da identidade entre a consciência e os fatos; sabemos 

que a filosofia de Hegel pleiteia eliminar a cisão posta pelo entendimento na unificação que a 

razão realiza; e, dessa forma, transformou a experiência em ciência. A tese hegeliana seria que 

a história se encontra na autoconsciência absoluta da filosofia. Na lógica dialética de Hegel, 

torna-se possível captar o movimento da história universal. Com efeito, a negatividade da 

experiência culmina na ciência (“Ciência da Lógica”), isto é, no saber absoluto. É neste exato 

momento que o pensamento de Gadamer se separa do de Hegel, quando não aceita que a 

razão possa realizar a síntese entre a história e a consciência. Não somos capazes de antecipar 

a totalidade do curso da história no nosso pensamento. 

Para o nosso filósofo, o homem experiente é o antípoda do dogmático.Tornou-se 

ciente de que o curso dos acontecimentos não vai corresponder exatamente às suas previsões. 

O ser daquele que chamamos de experimentado não consiste em saber tudo, nem tampouco 

em acreditar que sabe mais que todo mundo. “Ao contrário, o homem experimentado evita 

sempre e de modo absoluto o dogmatismo, e precisamente por ter feito tantas experiências e 

                                                 
108 GADAMER, 2003, p. 462. 

 61



 

aprendido graças a tantas experiências está particularmente capacitado para voltar a fazer 

experiências e delas aprender”109. O que vem com a experiência é a consciência da nossa 

finitude – o fato de que há um número infinito de coisas a serem experimentadas e que delas a 

nossa consciência nunca se apossará por completo. 

 A negatividade faz parte da essência histórica do nosso ser. Todos já passaram pela 

experiência frustrante de ter os seus planos negados no efetivo curso dos acontecimentos. 

Entretanto, parece que só crescemos com o sofrimento. Por isso, Gadamer não considera lícito 

o esforço dos pais em poupar seus filhos dos dissabores das experiências. “O fato de a 

experiência ser eminentemente dolorosa e desagradável não corresponde a uma visão 

pessimista, mas provém, como se pode ver, da essência própria da experiência.”110. O que 

devemos aprender são os limites do ser humano, reconhecer que não podemos realizar tudo. 

“No fundo, trata-se de um conhecimento religioso”111, aquele que nos adverte que as barreiras 

que nos separam do divino não podem ser transpostas. “A experiência é, portanto, a 

experiência da finitude humana.”112. O homem experimentado é aquele que se tornou 

consciente dessa limitação. 

 O homem experimentado aprendeu os limites de toda previsão e planificação do 

futuro, aprendeu que a sua vontade não pode transformar tudo; que há forças históricas que 

ultrapassam a sua vontade. O homem experimentado sabe que não domina o curso dos 

acontecimentos, que não é o senhor da história. Reconhece que não há tempo para tudo. 

Percebe os limites dentro dos quais ainda há tempo para realizar os seus planos.113 A 

                                                 
109 GADAMER, 2003, p. 465. 
110 Idem, loc. cit. 
111 Ibidem, p. 466. 
112 Idem, loc. cit. 
113 Por causa da sua tese do condicionamento histórico dos indivíduos, ou seja, de sua finitude, Gadamer foi acusado de 
reacionário, de estar enfraquecendo o poder da racionalidade. Entretanto, penso que descreveu corretamente a essência 
histórica de nosso ser. Por exemplo, é no mínimo complicada a pretensão de um indivíduo, aos 40 anos de idade, se decidir 
por ser o próximo campeão olímpico em qualquer modalidade esportiva, uma vez que, nessa idade, os campeões já estão 
aposentados. Esse indivíduo não se tornou consciente da sua finitude, de que não é um deus, que não possui todo o tempo do 
mundo para realizar os seus projetos. Reconhecer os próprios limites é uma demonstração de racionalidade. 

 62



 

verdadeira experiência é a experiência da nossa historicidade, que consiste no fato de termos 

constantemente a experiência do nosso condicionamento histórico. Este, em Gadamer, 

consiste principalmente no fato de existirmos no seio de tradições lingüísticas, que deixam as 

suas marcas em nós. “Qualquer experiência acontece no interior de uma tradição”114. A 

hermenêutica gadameriana é um convite a que deixemos valer a verdade da tradição em nós. 

 O que devemos aprender aqui é que há forças históricas atuando nas nossas 

experiências. Que o passado influi no nosso presente e nas nossas possibilidades futuras. 

Gadamer batizou esta influência com o nome de “história continuamente influente”115. Com 

isto, pretende demonstrar que a tradição continua a vigorar na história e nas nossas 

experiências, mantendo de pé a sua pretensão de verdade. “Eu tenho de deixar valer a tradição 

em suas próprias pretensões, e não no sentido de um mero reconhecimento da alteridade do 

passado, mas de reconhecer que ela tem algo a nos dizer.”116 Isto pressupõe uma forma de 

abertura fundamental, abertura para a verdade que a tradição nos envia. Este é o convite que o 

pensamento de Gadamer nos faz. 

 

 

2.2. A historicidade da experiência hermenêutica 

2.2.1. A história continuamente influente 

Na hermenêutica gadameriana, o presente é a efetivação do passado, a realização 

produtiva do mesmo. Com o conceito de história continuamente influente 

(Wirkungsgechichte)117, Gadamer tenta exprimir a idéia da contínua repercussão do passado 

                                                 
114 ALMEIDA, 2002, p. 352. 
115 Encontramos comumente este termo traduzido no Brasil como “princípio da história efeitual”, pela Editora 
Vozes; não obstante, optamos pela tradução do Professor Custódio Almeida, da UFC. 
116 GADEMER, 2003, p. 472. 
 

 63



 

no instante presente da existência. Hermeneuticamente falando, podemos dizer que o ser está 

se constituindo nas mensagens transmitidas pela tradição. O passado se efetiva e se 

implementa em cada compreensão dos seus vestígios históricos, como já dissemos, a 

compreensão é responsável por realizar a medição do presente com o passado. Este é um 

processo que se realiza como que naturalmente, uma vez que, em qualquer lugar em que 

estivermos, estaremos realizando a compreensão, nessa efetividade consiste a universalidade 

do ponto de vista hermenêutico. 

A distância entre o passado e o presente é “vencida” pela compreensão; nela, realiza-

se a fusão de horizontes (Horizontverschmelzung), uma perene integração do horizonte do 

passado ao horizonte concreto de um intérprete. Isto é muito importante, o passado falando 

numa situação concreta, esta, por sua vez, é que vai determinar que tipo de influência a 

tradição exercerá. É por isso que a tradição118 histórica realiza-se sempre produtivamente, 

falando para cada situação de uma maneira muito própria. 

 A partir do que já foi exposto a respeito da continuidade do acontecer da tradição 

(Überlieferungsgeschehen), impõe-se aqui a pergunta: como nesta continuidade do acontecer 

da tradição pode haver uma fusão de horizontes? Pois, aparentemente, para que ocorra uma 

fusão de horizontes, faz-se necessário que o presente se destaque do passado e que não se dê 

em continuidade com o mesmo. À primeira vista, temos aqui uma ambigüidade. Vejamos a 

pergunta com a qual Gadamer nos provoca: “Mas se na realidade não existem esses 

horizontes que se destacam uns dos outros, por que falamos então de fusão de horizontes e 

não simplesmente da formação desse horizonte único que lança sua fronteira às profundidades 

da tradição?”119. A fusão ocorre porque no seio da tradição há horizontes particularizados que 

                                                 
118 Em seus textos menores, Gadamer fala muitas vezes no plural: às tradições dos povos, mas em Verdade e 
método parece primar pela verdade de uma grande tradição que está subsumindo as outras no seu acontecer, 
como se houvesse um princípio unitário regendo o acontecer histórico. 
119 GADAMER, 2003, p. 405. 

 64



 

se encontram em uma relação constante de estranhamento e familiaridade; somente por conta 

dessa tensão é possível a compreensão, isto é, a fusão dos horizontes. 

 Com a noção de uma história continuamente influente, Gadamer realiza igualmente 

uma crítica ao historicismo, buscando demonstrar que a pesquisa histórica não está pautada 

apenas pelos fatos históricos, na objetividade da história ou na historiografia, mas está 

assentada nos efeitos dos mesmos na história. O filósofo considera uma ingenuidade 

metodológica do pesquisador da história não reconhecer a sua pertença a um espaço de 

influência histórica que condiciona a sua pesquisa. “Segundo o historicismo, uma consciência 

histórica especificamente desenvolvida deveria ser capaz de emancipar-se desse 

condicionamento (...)”120 No entanto, para Gadamer, não há pesquisador da história que 

consiga neutralizar a influência da tradição. Como já o dissemos, a investigação histórica é 

mediada pela própria história. É a própria história que provoca a pergunta histórica. “Ela 

determina de antemão o que se nos mostra questionável e se constitui objeto de 

investigação”121. Assim, podemos dizer, é a própria história que medeia o interesse pelo 

histórico; aqui não há uma simples constatação de fatos históricos. “E, cada vez que tomamos 

o fenômeno imediato como toda a verdade, esquecemos praticamente a metade do que 

realmente é, ou melhor, esquecemos toda a verdade deste fenômeno”122. Na experiência 

histórica, nem tudo se vai dar atualidade de um ato intencinoal. 

 O momento em que a história efeitual se torna consciente para um intérprete, também 

inclui que o mesmo passa a se reconhecer melhor, se torna ciente de que é condicionado 

historicamente. Assim, o intérprete avança bastante na sua auto-reflexão, se reconhecendo na 

sua finitude. “O que precisamos é apenas aprender a conhecer-nos melhor e reconhecer que os 

efeitos da história efeitual operam em toda compreensão, estejamos ou não conscientes 

                                                 
120 GRONDIN, 1999, p. 191. 
121 GADAMER, 2003, p. 397. 
122 Idem, loc. cit. 

 65



 

disso”123. Entretanto, não precisamos, necessariamente, estar cientes da ação da história para 

que ela nos condicione. Somos acometidos pelos efeitos da história, independentemente do 

nosso querer e saber. “Tal é precisamente o poder da história sobre a consciência humana 

limitada: o poder de impor-se inclusive onde a fé no método quer negar a própria 

historicidade”124. A reflexão que aqui se apresenta tem algo de autofágica, pois também 

resulta no saber da própria limitação reflexiva. Como um socrático declarado que é, Gadamer 

estaria nos convidado ao reconhecimento do saber do não saber? 

 É característica fundamental da história efeitual não se poder tornar de todo 

consciente. Nós nos encontramos de tal modo emaranhados nos seus efeitos que, mesmo se 

usássemos todo o esforço de que somos capazes, não conseguiríamos torná-la completamente 

consciente. Não nos é possível colocá-la diante dos olhos como um objeto qualquer. “A 

afirmação de que a história efeitual pode chegar a tornar-se completamente consciente é tão 

híbrida como a pretensão hegeliana de um saber absoluto, em que a história chegaria à 

completa auto-transparência e se elevaria até o patamar do conceito”125. 

 Quando a história efeitual se torna consciente, o que se revela é a situação 

hermenêutica do intérprete. Para que não caia em alguma pretensão dogmática, é exigido ao 

intérprete que se torne consciente de que pertence ao jogo de um contexto, a uma situação. “O 

conceito de situação se caracteriza pelo fato de não nos encontrarmos diante dela e, portanto, 

não dispormos de um saber objetivo sobre ela”126. Sempre nos encontramos em uma situação, 

cuja elucidação nos concerne. Porém, essa tarefa não se pode realizar totalmente: “Essa 

elucidação jamais poderá ser cumprida por completo.”127 Com efeito, a tradição na qual nos 

encontramos, que queremos e devemos compreender, jamais chegará a ser completamente 

                                                 
123 Ibidem, p. 398. 
124 GADAMER, 2003, p. 398. 
125 Idem, loc. cit. 
126 Ibidem, p. 399. 
127 Ibidem, loc. cit. 

 66



 

auto-transparente para nós, pois estamos tão emaranhados, no seu acontecer, que não 

podemos colocá-la totalmente ante nossos olhos, como se ela pudesse, de uma hora para 

outra, se tornar objeto para nós. Por isso, não é por um defeito da nossa reflexão que não 

percebemos o quanto somos condicionados; faz parte da essência histórica do nosso ser não 

nos apercebermos de toda influência da história efeitual sobre nós, pois, o “ser histórico quer 

dizer não se esgotar nunca no saber-se”128. 

É enquanto seres de tradição que nos reconhecemos; é nela que encontramos a 

substância de nosso ser. “Todo saber-se procede de um dado histórico prévio, que com Hegel 

chamamos substância, porque suporta toda opinião e comportamento do sujeito(...)”129. O que 

somos está profundamente condicionado pela tradição. Não podemos neutralizar os efeitos do 

passado em nós. Para Gadamer, devemos nos reconhecer como membros de uma tradição, 

mesmo que como críticos. “A partir disso, a tarefa da hermenêutica filosófica pode ser 

caracterizada do seguinte modo: deve refazer o caminho da Fenomenologia do espírito 

hegeliana, até o ponto em que, em toda subjetividade, se mostre a substancialidade que a 

determina”130. Para Gadamer, refazer esse caminho da Fenomenologia do espírito nos levará 

ao reconhecimento da nossa própria finitude histórica e, assim, superar o próprio Hegel, que 

deixou para trás a historicidade no saber absoluto. 

Mas a “autoconsciência” que aqui se alcança é a consciência da história efeitual, que, 

antes de qualquer coisa, é a consciência de que pertencemos à marcha da história, não tanto 

no sentido linear e de fatos, mas na inserção ontológica. Aqui não se trata da interioridade de 

um cogito do tipo cartesiano. Ao contrário, a consciência da história efeitual “é mais ser do 

que consciência”. Podemos dizer que isto representa, de alguma forma, um retorno ao 

pensamento grego: nele a racionalidade do homem está ligada à racionalidade do ser, a 

                                                 
128 GADAMER, 2003, p. 399. 
129 Idem, loc. cit. 
130 Ibidem. 

 67



 

racionalidade do próprio cosmos; não há a dimensão da interioridade racionalista, não há ego 

cogito. Em Gadamer, a racionalidade do homem é a racionalidade do ser histórico, é a 

racionalidade da própria tradição. Se entendermos a razão, em sentido lato, como o princípio 

ordenador da experiência humana de mundo, podemos dizer que, em Gadamer, a razão é a 

própria tradição (como linguagem certamente), uma vez que esta é uma espécie de ethos que 

organiza a existência social humana. Ela é princípio ordenador da experiência social humana, 

sem ela o homem começa a perder a substancialidade do seu ser. Igualmente, não podemos 

esquecer que, acima de tudo, logos é palavra, mais que ratio. 

A razão está historicamente situada, ela opera dentro do horizonte da tradição. Nisso, 

consiste o caráter indelével da nossa finitude ontológica. Uma determinada situação histórica 

nos abre algumas possibilidades e nos fecha outras. “Todo presente finito tem seus 

limites”131. Todos podemos reconhecer que a situação em que nós nos encontramos não nos 

permite tudo. Um indivíduo que compreende a sua finitude sabe para quais possibilidades o 

presente está aberto e para as quais está fechado. É preciso compreender que nem tudo nos é 

factível. “Nós definimos o conceito de situação justamente por sua característica de 

representar uma posição que limita as possibilidades de ver”132. Aqui não podemos ignorar a 

ressonância do conceito de horizonte da fenomenologia de Husserl no pensamento de 

Gadamer. 

 
Horizonte é o âmbito de visão que abarca e encerra tudo o que pode ser 
visto a partir de um determinado ponto. Aplicando esse conceito à 
consciência pensante, falamos então da estreiteza do horizonte, da 
possibilidade de ampliar o horizonte, da abertura de novos horizontes etc. A 
linguagem filosófica empregou essa palavra, sobretudo desde Nietzsche e 
Husserl, para caracterizar a vinculação do pensamento à sua determinidade 
finita e para caracterizar o ritmo de ampliação do campo de visão”133. 

 

                                                 
131 GADAMER, 2003, p. 399. 
132 Idem, loc. cit. 
133 Ibidem, p. 399-400. 

 68



 

O conceito de horizonte foi aplicado ao âmbito da compreensão histórica. O credo 

historicista que preconiza o deslocar-se do intérprete ao horizonte histórico do autor, 

desconhece que ambos pertencem ao mesmo horizonte histórico da tradição. Ademais, 

quando se está procurando compreender apenas o horizonte daquilo que nos foi dito do 

passado se esquece de olhar para a coisa mesma e a sua pretensão de verdade. Não se faz 

primordial esse salto de uma época a outra; já estamos sob os efeitos na mesma história, deve-

se manter o olhar atento à coisa mesma. Quando nos preocupamos em nos deslocar para o 

horizonte, esquecemo-nos de atentar para a verdade do que foi dito, o seu aparecer. 

 
Ocorre como no diálogo que mantemos com alguém com o único propósito 
de chegar a conhecê-lo, isto é, de termos uma idéia de sua posição e 
horizonte. Esse não é um verdadeiro diálogo; não se procura o 
entendimento sobre um tema, já que os conteúdos objetivos do diálogo não 
são mais que um tema para conhecer o horizonte do outro134. 

 

O que importa não é apenas compreender o horizonte do outro - esse, de algum modo, 

nós já compartilhamos – mas sim de poder se entender com ele. Quando procuramos apenas 

nos deslocar à situação ou horizonte do outro, deixamos de nos colocar na situação de 

entendimento. Pois não confrontamos a opinião do outro com a nossa própria, apenas nos 

deslocamos para o seu horizonte; portanto, não me confronto aí com a pretensão de verdade 

do que ele diz. “O que se busca compreender historicamente é despojado formalmente de sua 

pretensão de dizer a verdade”135. Quando nos colocamos fora da situação de entendimento, na 

procura de um conhecimento objetivo, abdicamos da chance de encontrar uma verdade válida 

para nós mesmos. Não podemos anular o processo (jogo) em nome de um conhecimento 

objetivo, em nome de um reconhecimento esclarecedor/dominador. “Este reconhecimento da 

alteridade do outro, que a converte em objeto de conhecimento objetivo, é, no fundo, uma 

                                                 
134 GADAMER, 2003, p. 400. 
135 Ibidem, p. 401. 

 69



 

suspensão de nossa própria pretensão”136. Um conhecimento só é significativo para alguém 

quando consegue relacioná-lo com a sua situação concreta. Nisso consiste o aspecto produtivo 

da compreensão. 

Por conseguinte, entende-se agora a pergunta de Gadamer: “Existirão aqui realmente 

dois horizontes diferentes, o horizonte onde vive quem compreende e o horizonte histórico a 

que este pretende se deslocar?”137. A saber, o horizonte do presente não esta aí, à revelia do 

passado; ao contrário, ele é o seu rebento, é o seu efeito. Não é possível pensar um horizonte 

presente fechado em si mesmo. “Assim como cada um jamais é um indivíduo solitário, pois 

está sempre se compreendendo com os outros, também o horizonte fechado que cercaria uma 

cultura é uma abstração”138. Aqui, Gadamer deixa a nítida impressão de que preconiza, acima 

de todos os horizontes particulares, um horizonte único que abarcaria a todos. Assim sendo, 

parece haver algo como que um espírito universal que perpassaria cada horizonte particular, 

criando uma base comum entre os homens. A essa instância chamou de tradição. Vejamos 

uma passagem bastante elucidativa a esse respeito em Verdade e método: 

 
Quando nossa consciência histórica se transporta para horizontes históricos, 
isso não quer dizer que se translade a mundos estranhos que nada tem a ver 
com o nosso; ao contrário, todos eles juntos formam esse grande horizonte 
que se move a partir de dentro e que abarca a profundidade histórica de 
nossa autoconsciência para além das fronteiras do presente. Na realidade, 
trata-se de um único horizonte que engloba tudo quanto a consciência 
histórica contém em si. O nosso próprio passado e o dos outros, a qual se 
volta a consciência histórica, faz parte do horizonte móvel a partir do qual 
vivi a vida humana, esse horizonte que a determina com origem e 
tradição139. 

 

É condição necessária, para se compreender de maneira genuína a tradição, pertencer a 

ela. Com efeito, o sentido do deslocar-se para uma situação histórica estranha é questionado 

por Gadamer, uma vez que, na pesquisa histórica, não há um deslocar-se para mundos 
                                                 
136 Idem, loc. cit. 
137 GADAMER, 2003, p. 401. 
138 Ibidem, p. 402. 
139 Idem, loc. cit. 

 70



 

totalmente estranhos, dado que a tradição que é inquirida é sempre ao mesmo tempo a minha. 

Portanto, Gadamer aponta para uma forma de deslocar-se diferenciada, é um deslocar-se que 

supera tanto a minha particularidade quanto a do outro. É um deslocar-se para a 

universalidade de uma opinião comum. 

 
Esse ato de deslocar-se não se dá por empatia de uma individualidade com a 
outra, nem pela submissão do outro aos nossos padrões. Antes, significa 
sempre uma ascensão a uma universalidade mais elevada que supera tanto 
nossa própria particularidade como a do outro.140

 

Como podemos ascender a esse horizonte comum tanto ao presente quanto ao 

passado? Na verdade, “não existe um horizonte do presente por si mesmo, assim como não 

existem horizontes históricos a serem conquistados.”141 A verdade é que o nosso horizonte de 

compreensão pertence ao do passado. Mas esse passado não é uma força inercial, não estamos 

amordaçados pela tradição, a nossa visão constantemente se amplia, estamos sempre pondo os 

nossos preconceitos tradicionais à prova. O acontecer da tradição é seletivo, portanto, crítico. 

 

2.2.2. O aspecto produtivo da distância temporal 

Com o conceito de distância temporal, Gadamer quis exprimir a genuína dimensão 

crítica da sua hermenêutica. Para ele, a tradição sempre se exerce de modo seletivo, falando a 

uma situação concreta. As idiossincrasias de um tempo realizam uma seleção na tradição. Por 

exemplo, na Idade Média não se levaram em consideração todas as dimensões da obra de 

Platão; foram assumidos apenas aqueles pontos que eram relevantes para a religião cristã. É 

bem verdade que pode ocorrer má fé nesse processo de seleção. Mas, em Gadamer, não é 

assim que as coisas se passam, a seleção realiza-se como que espontaneamente. A 

compreensão é seletiva na sua própria essência. Nenhuma compreensão pode esgotar o 
                                                 
140 GADAMER, 2003, p. 403. 
141 Ibidem, p. 404. 

 71



 

sentido de um vestígio histórico. O sentido da tradição é inesgotável. Nenhuma compreensão 

pode dar conta da sua plenitude; pois, ao mesmo tempo em que ela desenvolve alguns 

aspectos, negligencia outros. 

Devemos encarar essa seletividade de uma maneira positiva, pois apesar de revelar 

uma certa debilidade – o fato de não podermos esgotar o sentido da tradição – ela desenvolve 

aquele aspecto que seleciona, no mais das vezes, levando-o além do que o próprio autor 

pensou. Desta forma, podemos perceber que a distância temporal realiza a produtividade 

hermenêutica que é de fundamental importância para a sobrevivência da tradição. Sem essa 

produtividade, a tradição se tornaria uma força opressora sem igual. 

Se algum valor, idéia ou preconceito consegue superar o crivo do tempo enquanto não 

for reconhecido como falso, continuará repercutindo na história. Gadamer chamou de tradição 

igualmente o conjunto dos valores históricos que continuam a exercer sua influência no 

momento presente da existência; o que assim não se apaga no decurso do tempo revela a sua 

essência racional. Na verdade, não há uma cisão entre a tradição e a razão. O fato de algo não 

perecer na ruína do tempo, torna patente a sua essência racional. A conservação não deixa de 

ser uma “astúcia da razão” para se valer na história. 

 
A tradição é essencialmente conservação e como tal sempre está atuante nas 
mudanças históricas. Mas a conservação é um ato da razão, e se caracteriza 
por não atrair a atenção sobre si. Essa é a razão por que as inovações, os 
planejamentos aparecem como as únicas ações e realizações da razão. Mas 
isso não passa de aparência. Inclusive quando a vida sofre suas 
transformações mais tumultuadas, como em tempos revolucionários, em 
meio à suposta mudança de todas as coisas, do antigo conserva-se muito 
mais do que se poderia crer, integrando-se com o novo numa nova forma de 
validez142. 

 

Faz parte de uma tendência natural que, no transcorrer do tempo, os erros sejam 

dirimidos. Uma visão equivocada a respeito de algo não perdura com o tempo sem causar 

                                                 
142 GADAMER, 2003, p. 373-4. 

 72



 

uma certa estranheza. A distância temporal não deixa incólumes os preconceitos ilegítimos 

que nutrimos a respeito das coisas. Por seu turno, “o intérprete não está em condições de 

distinguir por si mesmo e de antemão os preconceitos produtivos, que tornam possível a 

compreensão, daqueles outros que a obstaculizam e que levam a mal entendidos”143. Essa 

seleção só se torna possível no momento da própria compreensão. É só no momento em que 

relacionamos as nossas antecipações com a coisa a ser compreendida que a estranheza de uma 

opinião equivocada pode surgir. Mas este é um processo que ocorre apenas no desenrolar do 

tempo. 

A hermenêutica gadameriana constituiu-se como uma crítica à teoria hermenêutica 

romântica. “Basta lembrar que esta concebia a compreensão como a reprodução de uma 

produção originária.”144 Procurava-se recapitular o momento originário em que o texto foi 

criado, reconstruindo a intenção do autor e o público originário a que se destinava o seu texto. 

Para Gadamer, essa é uma tarefa ociosa. O texto não deve ser compreendido apenas como 

expressão da individualidade do seu autor. “Também aqui se confirma que compreender 

significa em primeiro lugar ser versado na coisa em questão, e somente secundariamente 

destacar e compreender a opinião do outro como tal”145. Como já dissemos, não é a opinião 

de um autor que permanece e se prorroga com a distância temporal, mas o sentido que o texto 

manifesta, este sim, se dilatará dentro do acontecer do tempo. A tradição continua a reverberar 

produtivamente, pois em cada contexto que for chamado a falar, falará de um modo diferente; 

o seu sentido responderá às exigências da situação concreta a que for chamado. 

A teoria hermenêutica romântica compreendia que na produção genial sempre ficam 

alguns aspectos inconscientes para o seu autor. Cabe ao intérprete torná-los conscientes. “Foi 

por isso que ela pôde se impor à divisa de que é preciso chegar a compreender um autor 

                                                 
143 Ibidem, p. 391. 
144 Idem, loc. cit. 
145 Ibidem, p. 390. 

 73



 

melhor de que ele próprio se compreendia”146. Em Gadamer, essa reflexão ganhará um novo 

significado, pois o que determina as diferentes compreensões não é o caráter inconsciente da 

produção original, mas a própria distância temporal e a diferença insuperável entre a situação 

concreta do intérprete e o autor do texto. Como podemos conferir na seguinte passagem: 

 
O fato de a compreensão posterior possuir uma superioridade de princípio 
face à produção originária e possa, por isso, ser formulada como um 
compreender melhor não se deve a uma conscientização posterior capaz de 
equiparar o intérprete com o autor original (como opinava Schleiermacher), 
mas, ao contrário, descreve uma diferença insuperável entre o intérprete e o 
autor, diferença que é dada pela distância histórica147. 

 

Cada época compreende um texto transmitido pela tradição de uma forma diferente. 

Daí porque Gadamer diz que, com a distância temporal, o sentido do texto sempre supera a 

intenção do seu autor. Cada intérprete se encontra em uma situação histórica diferente, com 

outras exigências concretas. Para Gadamer, o intérprete não se pode livrar das exigências da 

sua situação. Só podemos descobrir sentido em algo quando este diz alguma coisa à nossa 

situação concreta; como veremos, compreender é um processo de aplicação do sentido à 

situação do intérprete. Quando não entendemos alguma coisa é porque não conseguimos 

relacioná-la com nada dentro do nosso contexto vital. Por isso, podemos dizer que a intenção 

que o autor tinha em mente ao escrever o texto nunca será idêntica ao sentido que o intérprete 

acessa a partir da sua situação. “O sentido de um texto supera seu autor não ocasionalmente, 

mas sempre. Por isso, a compreensão nunca é um comportamento meramente reprodutivo, 

mas também e sempre produtivo”148. Para Gadamer, nessa produtividade não se trata de um 

compreender melhor no transcorrer do tempo, mas de um compreender diferente. Luiz 

Rohden diz que o dualismo rígido entre o verdadeiro e o falso faz parte do ideário da 

hermenêutica metodológica, enquanto a hermenêutica filosófica supera esta dicotomia. “O 

                                                 
146 GADAMER, 2003, p. 391. 
147 Ibidem, p. 392. 
148 GADAMER, 2003, p. 392. 

 74



 

mundo do saber precede e vai além da vã e pobre perspectiva da verdade-falsidade.”149 É bom 

lembrar que, para ele, não há uma compreensão errada, apenas momentos distintos do saber. 

 
Na verdade, compreender não é um compreender melhor, nem sequer no sentido de 
possuir um melhor conhecimento sobre a coisa em virtude de conceitos mais claros, 
nem no sentido da superioridade básica que o consciente possui com relação ao 
caráter inconsciente da produção. Basta dizer que, quando se logra compreender, 
compreende-se de um modo diferente150. 

 

O tempo não se constitui como uma barreira para compreensão; a transitoriedade da 

compreensão é mais do que lícita, representa o caráter genuinamente produtivo da 

compreensão. Também, a experiência do limite de uma compreensão possui uma significação 

hermenêutica positiva. Quando percebemos que a nossa compreensão não se está coadunando 

com a coisa, somos forçados a rever as nossas antecipações, devemos nos abrir para o sentido 

que nos vem; se não fizermos isso, ficaremos amordaçados em concepções que se revelam 

incipientes. Portanto, podemos dizer que, na experiência do limite, nos encontramos com a 

produtividade hermenêutica, uma vez que esta experiência não nos permite estagnar 

dogmaticamente nos nossos pontos de vista. 

Como já dissemos, “o tempo já não é, primariamente, um abismo a ser transposto 

porque separa e distancia, mas é, na verdade, o fundamento que sustenta o acontecer, onde a 

atualidade finca suas raízes”151. O presente contempla o vestígio passado, ele é a sua 

prospecção no tempo. Portanto, não se faz necessário superar a distância temporal, uma vez 

que a própria estrutura da temporalidade o faz por nós. “Na verdade trata-se de reconhecer a 

distância de tempo como uma possibilidade positiva e produtiva do compreender”152. Com a 

distância temporal podemos compreender melhor o significado do que nos acontece. “Todo 
                                                 
149 ROHDEN, Luiz. Hermenêutica metodológica e hermenêutica filosófica. In: ROHDEN, Luiz et al. Filosofia 
Unisinos. vol. 4, n. 6, jan./jun, Centro de Ciências Humanas, Universidade do Vale do Rio dos Sinos, São 
Leopoldo: Unisinos, 2003. p. 124. (Revista do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade do 
Vale do Rio dos Sinos.) 
150 GADAMER, loc. cit. 
151 GADAMER, 2003, p. 393. 
152 Idem, loc. cit. 

 75



 

mundo conhece essa peculiar impotência de se julgar onde não dispomos de uma distância 

temporal que nos forneça critérios seguros”153. 

É a distância temporal que torna possível ao verdadeiro sentido de alguma coisa se 

manifestar. “Entretanto, o verdadeiro sentido contido num texto ou numa obra de arte não se 

esgota ao chegar a um determinado ponto final, visto ser um processo infinito”154. Isto ocorre 

por conta da temporalidade perpétua que marca a compreensão. Em cada contexto histórico 

distinto em que a coisa aparece, ver-se-á que ela apresenta-se de uma maneira nova. Com a 

distância temporal, “não se eliminam apenas novas fontes de erro, de modo a filtrar todas as 

distorções do verdadeiro sentido. Antes, estão surgindo sempre novas fontes de compreensão, 

revelando relações de sentido insuspeitadas”155. 

No entender de Gadamer, uma consciência formada hermeneuticamente se tornar 

consciente da sua essência preconceituosa. “Ela tomará consciência dos próprios preconceitos 

que guiam a compreensão para que a traição se destaque e ganhe validade como uma opinião 

distinta”156. A distância temporal permite que os preconceitos de natureza particular se 

dissolvam; dessa forma, abre-se o caminho para que a tradição se faça valer em nós, na sua 

alteridade. A tradição supera a particularidade das nossas opiniões, é uma visão comum de 

mundo que herdamos pela linguagem. Por isso, podemos dizer que ela é uma substância 

universal que nos revela o acordo originário que somos. 

A legitimidade de um preconceito se esvai quando não pode ser confirmado na coisa. 

E na suspensão da validade de um preconceito surge a estranheza da coisa. Somente assim 

atingimos o saber do não saber, o qual é condição de possibilidade de qualquer “pergunta”. 

Como veremos, a pergunta é de fundamental importância para a experiência hermenêutica. Só 

se pergunta quando os próprios preconceitos são questionáveis como uma forma de saber. “A 
                                                 
153 Ibidem. 
154 Ibidem, p. 395. 
155 Idem, loc. cit. 
156 Ibidem. 

 76



 

essência da pergunta é manter abertas as possibilidades. Face ao que nos diz outra pessoa ou 

um texto, quando um preconceito se torna questionável...”157. 

 O aspecto produtivo da distância temporal revela duas coisas, em primeiro lugar, que 

os preconceitos que não se confinam nas coisas fenecem; e, em segundo lugar, que não 

devemos esperar que o tempo nos ofereça um saber absoluto a respeito de alguma coisa, uma 

vez que, através dele, as coisas sempre se apresentarão de um modo distinto. O tempo é uma 

abertura perene para diferentes modos de apresentação da coisa. Mas o que importa reter aqui, 

a partir dessas reflexões, é que o sentido da tradição é inesgotável. A tradição não se faz valer 

de forma estática. Ela realiza uma constante prospecção no tempo. 

 

 

2.3. A lingüisticidade da experiência hermenêutica 

2.3.1. A universalidade da linguagem: a linguagem como mensageira do passado 

 Já apontamos em todo o trabalho a importância da linguagem na ontologia 

hermenêutica de Gadamer. Agora, chegou o momento de nos concentrarmos na problemática 

da universalidade da linguagem. Este tópico tem por objetivo aprofundar a nossa reflexão 

sobre a transmissão da tradição na linguagem. Não seria um absurdo falar que, para Gadamer, 

o próprio ser se refere às mensagens do passado capaz de se reproduzir no momento presente 

da existência; mensagens que se tornam monumentos (o exemplo do clássico) que continuam 

servindo de modelo para o presente. Para legitimar a palavra que nos vem pela tradição, 

Gadamer precisa primeiro demonstrar que existem outros usos legítimos da linguagem que 

não aquele realizado pela ciência. Entre eles, o filósofo dá uma atenção especial à fala poética 

e à linguagem cotidiana. 

                                                 
157 GADAMER, 2003, p. 396. 

 77



 

 Para começar, devemos refletir sobre a dificuldade que temos em tornar a linguagem 

um objeto de conhecimento. Gadamer defende a idéia de que a linguagem impõe difíceis 

obstáculos ao pensamento, uma vez que não podemos pensá-la fora dela mesma, ou seja, 

quando pensamos, fazemo-lo dentro da linguagem. Não podemos colocá-la totalmente diante 

dos nossos olhos, daí vem a dificuldade de torná-la um objeto dado. “Só podemos pensar 

dentro de uma linguagem e é justamente o fato de que nosso pensamento habita a linguagem 

que constitui o enigma profundo que a linguagem propõe ao pensar”158. Antes de qualquer 

coisa, a linguagem representa um mistério profundo para Gadamer. 

Gadamer defende a universalidade da linguagem, tendo em vista que é através dela 

que nos relacionamos com o mundo; o ser se nos apresenta na linguagem, não há experiência 

humana de mundo fora dela. A universalidade da linguagem na hermenêutica gadameriana 

fica clara no célebre filosofema (φιλοσόφημα): “O ser que pode ser compreendido é a 

linguagem”159 (grifo do próprio autor). Não seria um exagero dizermos que aqui se pode 

considerar o mundo como um texto a ser lido. Por isso, a nossa relação com o mundo na 

hermenêutica se dá como interpretação. Quando Gadamer determina a nossa relação com o 

mundo, enquanto uma interpretação, torna-se no mínimo problemático o conceito de um ser 

em si, dado fora da linguagem. Apesar da linguagem ser essencialmente comunitária, o 

intérprete sempre manifesta o mundo a partir do seu próprio vocabulário, dessa forma, dará ao 

seu mundo, no mínimo, um toque peculiar. Cada indivíduo vê o mundo dentro de um 

horizonte lingüístico próprio. “O padrão de medida para ampliação progressiva da própria 

imagem do mundo não se forma por um mundo em si, à margem de todo caráter de 

linguagem.”160. O mundo é tal como o manifestamos na nossa linguagem. O fato de o mundo 

só se demonstrar no vocabulário do seu intérprete não nos faz chafurdar em um mundo irreal. 

                                                 
158 GADAMER, 2002, p. 176. 
159 Idem, 2003, p. 612. Em alemão: “Sein, das verstanden werden kann, ist Sprache.”. 
160 Ibidem, p. 577. 

 78



 

“Ao contrário, aquilo que o próprio mundo é não é nada distinto das visões em que ele se 

apresenta.”161. A linguagem apresenta uma ambivalência na hermenêutica gadameriana; uma 

vez que, apesar da linguagem que manifesta o mundo ser a minha, ela é essencialmente 

comunitária. Pois não existe uma linguagem privada. 

Gadamer demonstra que a linguagem está em condições de abarcar todos os nossos 

tipos de relação com o mundo. Tanto a ciência, quanto o nosso saber natural e imediato do 

mundo, são formas de experiências realizadas na linguagem. O fato de a ciência, muitas 

vezes, afirmar o contrário do nosso saber imediato natural do mundo, pode não alterar em 

nada o nosso falar cotidiano. A compreensão do nosso mundo vital, que se vem condensando 

na nossa linguagem natural, não pode ser substituída pelo ideal de rigor da linguagem 

científica. Por exemplo, para a explicação científica que Copérnico deu ao cosmo não faz 

sentido falar que o Sol se põe. “Assim, mesmo depois que a explicação copernicana do cosmo 

penetrou em nosso saber, o sol não deixou de se pôr para nós”162. A ciência moderna é apenas 

uma dentre outros comportamentos possíveis da linguagem. Junto a ela, Gadamer reconhece o 

valor de outras formas de expressão humanas, como, por exemplo, a linguagem poética e a 

linguagem cotidiana. O mundo que se apresenta nessas formas de linguagem não é um mundo 

arbitrário. 

 
Nossa maneira de falar do pôr-do-sol certamente não é arbitrária, mas 
expressa uma aparência real. É a aparência que se oferece àquele que não se 
move. É o sol que nos alcança e nos abandona com os seus raios. Nesse 
sentido, o pôr-do-sol é, para a nossa contemplação uma realidade (é 
“relativo ao nosso estar-aí”)163. 

 

Com a legitimidade que Gadamer confere aos vários desempenhos da linguagem, ele 

conquistou o direito de falar a respeito da linguagem da tradição. É pela linguagem que nos 

                                                 
161 GADAMER, 2003, p. 577. 
162 Ibidem, p. 579. 
163 Idem, loc. cit. 

 79



 

encontramos com a verdade da tradição. É através dela que o passado chega ao presente. 

Ademais, a verdade da tradição nos atinge inexoravelmente pela linguagem. Para demonstrar 

isso, será bastante ilustrativo relatar a primazia que Gadamer confere ao sentido da audição na 

experiência hermenêutica. “Nada há que não seja acessível ao ouvido através da 

linguagem”164. O saber que aqui se expressa vai muito além do mero reconhecimento de que 

estamos na marcha da tradição. Aponta para o fato de que aquele que é interpelado pela 

palavra da tradição, querendo ou não querendo, irá escutar o sussurrar da sua verdade. “Não 

pode afastar o ouvido, tal qual afastamos a vista de alguma coisa olhando noutra direção”165. 

Não depende da nossa vontade sermos ou não atingidos pela palavra da tradição. “Tradição 

(Überliefeferung) não é um processo que aprendemos a dominar, mas sim linguagem 

transmitida (tradierte), na qual vivemos”166. Porque vivemos na sua linguagem, escutamos a 

verdade da tradição queiramos ou não. 

A tese de Gadamer é que, na linguagem, somos tocados pela verdade dos antigos, é 

certo que aquele que se encontra no seio da tradição escutará suas mensagens. Uma coisa que 

quase nunca é trabalhada expressamente pelos intérpretes de Gadamer é a dimensão oral da 

tradição. “Desde há muito tempo, antes do uso de toda escrita, essa é a verdadeira essência do 

ouvir, a saber, o ouvinte é capaz de ouvir a lenda, o mito, a verdade dos antigos.”167 A 

tradição não depende apenas do seu registro escrito, ela se faz consuetudinária. A tradição se 

emancipa da escritura monumental, tornado-se verbo, isto é, palavra geradora do mundo. 

O ouvir que compreende a tradição, insere a sua verdade num comportamento próprio 

para com o mundo, em um comportamento próprio de linguagem. “Pois a palavra 

interpretadora é a palavra do intérprete. Não é a linguagem nem o vocabulário do texto.”168 

                                                 
164 GADAMER, 2003, p. 596. 
165 Idem, loc. cit. 
166 HABERMAS, Jüngen. Dialética e hermenêutica. Porto Alegre: L&PM, 1987, p. 19. 
167 GADAMER, op cit., p. 597. 
168 GADAMER, 2003, p. 610. 

 80



 

Dessa forma, a verdade da tradição ganha sempre uma validez renovada, dependendo da 

linguagem que a esteja manifestando. A linguagem do intérprete não possui apenas um 

desempenho reprodutivo, mas sim produtivo. A sua linguagem representa e produz o mundo 

concomitantemente. Isso ocorre por conta do desempenho especulativo da linguagem; como 

um espelho, ela reflete uma imagem, que não é a original, mas, ao mesmo tempo, não é 

totalmente independente da imagem que reproduz. A metáfora do espelho serve para 

expressar a idéia de que a linguagem, a um só tempo, reproduz e produz uma imagem do 

mundo. Na sua essência especulativa, a linguagem possui um desempenho produtivo. 

Com efeito, em Gadamer, o intérprete não é um mero repassador da tradição; com ele, 

o sentido da tradição sofre uma inflexão. Aliás, é só pela interpretação que o sentido da 

tradição se concretiza. Ela é a recriação da tradição nas palavras do intérprete; e sem o 

intérprete o sentido da tradição está morto. Somente ele revivifica sua verdade. A palavra 

interpretadora tira o sentido da sua alienação, fazendo-o falar em uma nova conjuntura 

histórica. É dessa forma que a tradição vive: ampliando-se nas palavras interpretadoras. 

 

2.3.2. O Aspecto comunitário da linguagem 

No sub-tópico acima, tratamos da efetivação da tradição no horizonte lingüístico do 

intérprete; agora, iremos concentrar as nossas atenções no aspecto comunitário da linguagem 

dentro da hermenêutica de Gadamer. Faz parte da essência da linguagem pertencer a um 

grupo, não existe uma linguagem privada. Quando aprendemos a falar uma língua, recebemos 

nela um conjunto de valores que forma em nós uma consciência judicativa. Na nossa 

linguagem natural encontramos, de alguma forma, pré-esquematizada a nossa experiência do 

mundo. Tal como Wittgenstein, Gadamer concebe a linguagem como um ethos, porque, com 

ela, recebemos um modo de ser. 

 81



 

Como a linguagem é essencialmente comunitária, é um grupo de indivíduos que 

participará de uma mesma instância judicativa. “Há uma frase de Heráclito, o filósofo ‘que 

chora’: o logos é comum a todos, porém os homens se comportam como se cada um tivesse 

sua razão particular. Isto tem que continuar?”169 Para Gadamer, é justamente pelo fato de que 

os homens compartilham de uma mesma consciência judicativa na língua que falam, que se 

encontram em um acordo prévio a respeito de questões fundamentais da sua existência. Nos 

preconceitos da linguagem, os indivíduos compartilham uma comunidade. Por isso, podemos 

dizer que, com a linguagem, os indivíduos se encontram em um ethos onde comungam de 

uma opinião comum. 

Essa visão de um mundo comum estruturado na linguagem é a base do acordo 

originário em que assentamos. É por isso que existem valores que são evidentes para todos os 

membros de uma comunidade, porque a linguagem que falam é uma instância judicativa 

comum a todos. Por ela, compartilhamos valores que se tornam evidentes para todos os 

membros de uma comunidade, são valores tão evidentes quanto o belo. Este possui o dom de 

convencer a todos apenas com a sua presença. Para os gregos, o belo representava aquilo a 

respeito do qual todos estavam de acordo. Como o próprio Gadamer notara: 

 
Vamos chamá-lo “belo”, no mesmo sentido em que os gregos chamavam 
Kalon; esta palavra denotava não só as criações da arte e do culto, que estão 
além do necessário, mas também abarcava tudo aquilo, em reação ao qual 
ninguém tem nenhum inconveniente em qualificar como desejável (...)170

 

 A linguagem é o que torna possível uma existência social sustentável entre os homens. 

Somente através dela é permitido aos seres humanos entrarem em acordo a respeito de 

questões essenciais para uma vida conjunta saudável. Se não houvesse linguagem capaz de 

manifestar conceitos comuns, nunca haveria acordo entre os homens. Graças à linguagem, os 

                                                 
169GADAMER, 1983, p. 56. 
170Ibidem, p. 48. 

 82



 

homens podem conviver uns com os outros, sem que eles necessitem recorrer constantemente 

à força bruta para defender os seus interesses. 

 Aristóteles já havia definido o homem como único ser vivo dotado de logos. Na 

tradição ocidental, o termo ficou conhecido por expressar a idéia de que o homem é um 

animal racional. Gadamer, por sua vez, procurou liberar uma outra dimensão de sentido do 

termo, que não deixa de estar incluída na primeira. “A palavra grega logos foi traduzida no 

sentido de razão ou pensar. Na verdade, a palavra significa também, e sobretudo: 

linguagem.”171. Em Gadamer, a linguagem é a própria razão, o princípio de ordenação do 

mundo. Pela linguagem é que ordenamos as nossas experiências. São os valores da tradição 

que vêm pela língua, que dão à ordem a nossa existência moral e social. A vida humana não 

passaria de uma grande miríade, se não fosse ordenada no ethos da tradição. Sem os valores 

da tradição a nossa existência não possuiria nenhuma substância que a sustentasse. 

Gadamer defende a idéia que só podemos entrar em acordo sobre as questões práticas 

da nossa existência graças à linguagem. “Apenas aos homens foi dado o logos, para que se 

informem mutuamente sobre o que é útil ou prejudicial o que é justo e injusto.”172. É a 

linguagem que habilita o homem a transitar no futuro. Somente através dela somos capazes de 

enxergar para além do agora. É a linguagem que nos capacita a edificar o futuro para além da 

imediaticidade da nossa experiência. Somente por ela conseguimos transcender um estado de 

coisas indesejáveis. “Isso expõe como característica do homem um sobrepor-se ao atual, um 

sentido para o futuro.”173. A linguagem nos apresenta um além do agora. É através dela que 

planejamos o futuro. 

 
Aristóteles viu o mais decisivo desse fenômeno: um ser que possui 
linguagem está caracterizado por um distanciamento em relação ao 

                                                 
171GADAMER, 2002, p.173. 
172Idem, loc. cit. 
173 GADAMER, 2002, p.173. 

 83



 

presente, pois a linguagem torna presentes as coisas. Ao manter presentes 
fins remotos, se chega à opção de atuar no sentido da escolha de meios para 
fins determinados; além disso, são conservadas as normas obrigatórias em 
relação às quais a ação humana se projeta como social174. 

 

Dessa forma, podemos dizer que, em Gadamer, a linguagem não é apenas o lugar de 

conservação do passado, como fala Habermas, mas a própria condição de possibilidade da 

mudança. É a linguagem que habilita os homens a pensarem os fins (telos) da sua existência 

fora daquilo que é, fazendo-os olhar para como as coisas devem ser. Dessa forma, fica claro 

por que Gadamer considera a linguagem a luz do espírito. “A luz, na qual se articula não 

somente o âmbito visível mas também o inteligível, não é a luz do sol, mas a do espírito.”175 

A linguagem é razão, isto é, princípio de ordenação do mundo. Pela linguagem podemos 

ordenar o futuro. “Poder falar significa: poder tornar visível pela sua fala, algo ausente, de tal 

modo que também um outro possa vê-lo.”176 Somente pela linguagem podemos dividir as 

nossas utopias com os outros, compartilhar de um mesmo sonho. Faz parte da essência da 

linguagem ser comunitária, “nesse sentido, o falar não pertence à esfera do eu, mas a esfera do 

nós”177. A linguagem unifica o eu e o tu, uma vez que é nela que o consenso entre os homens 

se realiza. “A linguagem é, pois, o centro do ser humano, quando considerada no âmbito que 

só ela pode preencher: o âmbito da convivência humana, o âmbito do entendimento, do 

consenso crescente, tão indispensável à vida humana como o ar que respiramos.”178 É por isso 

que a linguagem é, por essência, comunitária e não privada. Podemos verificar isso na 

passagem de Gadamer que se segue: 

 
É somente pela capacidade de se comunicar que unicamente os homens 
podem pensar o comum, isto é, conceitos comuns e sobretudo aquele 
conceitos comuns, pelos quais se torna possível a convivência humana sem 
assassinatos e homicídios, na forma de uma vida social, de uma constituição 

                                                 
174 Idem, 1983, p. 46-7. 
175 Idem, 2003, p. 622. 
176 Idem, 2002, p. 173. 
177 Ibidem, p. 179. 
178 Idem, 2002, p. 182. 

 84



 

política, de uma convivência social articulada na divisão do trabalho. Isso 
tudo está contido no simples enunciado: o homem é um ser vivo dotado de 
linguagem179. 

 

 Não podemos perder de vista que a linguagem possui um caráter bivalente. Se, por um 

lado, aponta para o aspecto convencional da linguagem, por outro, demonstra que cada 

palavra se individualiza no ato da compreensão e da fala, tornando-se única. A hermenêutica 

gadameriana apontou para os limites de toda sinonímia; uma vez que, para ela, nenhuma 

palavra se encontra em condições de substituir o sentido que a outra expressa de forma 

fidedigna. Inclusive, uma mesma palavra quando dita em contextos diferentes adquire outras 

acepções. “A linguagem consiste em que, apesar de seu significado determinado, as palavras 

não são unívocas, mas possuem uma amplitude de significação sempre oscilante e é 

justamente essa oscilação que constitui o atrevimento característico do dizer.”180 Gadamer 

presta elogios às ambigüidades do nosso falar cotidiano. Para ele, o ideal de univocidade da 

linguagem científica não deve ser transferida para o nosso falar cotidiano. Isso comprometeria 

a sua fecundidade. 

Há uma tensão na concepção gadameriana da linguagem, a saber: apesar da sua 

tendência para a normalização e conformação social, ela é a condição de toda mudança. Ela 

não perde nunca o seu potencial criador, a sua produtividade genuína, isto é, a sua capacidade 

de sempre se renovar. Podemos confirmar a dupla valência da linguagem no pensamento de 

Gadamer na passagem que se segue: 

 
A constante tendência de individualização inerente ao dizer se acha, porém, 
em tensão com a tendência de convencionalidade também inerente a todo 
dizer. O que constitui a vida da linguagem é o fato de jamais podermos nos 
afastar completamente das convenções da linguagem. Aquele que fala uma 
língua particular, que ninguém entende, simplesmente não fala. Por outro 
lado, quem só fala uma língua inteiramente assolada pela 
convencionalidade, tanto na escolha dos vocábulos como quanto na sintaxe 

                                                 
179 Ibidem, p. 173-4. 
180 Ibidem, p. 232. 

 85



 

do e no estilo, perde o poder de interpelação e de evocação, apenas 
alcançável pela individualização do acervo e dos recursos da linguagem.181

 

Gadamer defende a idéia de que o nosso tempo está acometido por um progressivo 

empobrecimento da linguagem; isto ocorre por conta da nossa atual civilização técnica, e a 

característica essencial do falar tecnocrata é procurar expressar-se da forma mais objetiva 

possível, tentando abolir todo tipo de ambigüidade proveniente do nosso falar cotidiano. Para 

Gadamer, não podemos deixar que o ideal de objetividade do falar científico se transforme no 

mesmo do nosso falar cotidiano; isto tornaria cada vez mais objetiva e pobre o mundo da vida. 

A ambigüidade não é um problema do nosso falar cotidiano, mas sim a sua riqueza, o seu 

potencial gerador. De fato, as expressões técnicas são muito pouco manejáveis, é como se 

esses termos possuíssem uma redoma protetora que impede a sua integração na verdadeira 

vida da linguagem. 

 
E, no entanto, o que acontece essencialmente com essas expressões técnicas 
é que a sua força de esclarecimento, reduzida pela univocidade, se vê 
enriquecida quando inseridas na comunicação viva da vida da linguagem, 
mediante a força comunicativa do dizer, mesmo vago e polissêmico182. 

 

A linguagem originária do nosso ser-no-mundo é bem diferente do ideal de perfeição 

da linguagem técnica, uma vez que esta última pretende abolir toda ambigüidade no falar. 

Este também foi o objetivo do cálculo lógico moderno, criar uma linguagem artificial 

inequívoca. Gadamer lembra-nos que, “para Vico e Herder, ao contrário, é a poesia que 

representa a linguagem originária do gênero humano. Para ambos, a intelectualização dos 

idiomas modernos está longe de ser a perfeição do ideal de linguagem, não passando de um 

destino medíocre ”183. Para Gadamer, ambigüidade é uma virtude do nosso falar cotidiano; se 

                                                 
181 GADAMER, 2002, p. 207-8. 
182 Ibidem, p. 208. 
183 GADAMER, 2002, p. 226. 

 86



 

a exigência de univocidade da linguagem técnica entrar nele, estaremos solapando na base a 

produtividade histórica do nosso ser. 

Deste modo, a linguagem da técnica não está em condições de dar conta de todos os 

aspectos do nosso estar no mundo. O seu alcance fica restrito a âmbitos específicos. A nossa 

existência social e política exigem muito mais da linguagem. Até mesmo a ciência necessita 

entrar na fluidez do nosso falar cotidiano, se quiser obter validade social e comunitária. É na 

linguagem que articulamos a nossa experiência social de mundo. “É a linguagem que constrói 

e conserva essa orientação comum no mundo.”184 A ciência não se pode furtar ao aspecto 

comunitário da linguagem. A linguagem cotidiana é a última metalinguagem. Toda linguagem 

científica retorna para a linguagem natural, se não quiser cair no ostracismo. 

No entender de Gadamer, quanto mais vivo o ato da fala, menos consciência temos 

dele. “Nenhum indivíduo, quando fala, tem uma verdadeira consciência de sua fala. São muito 

raras as vezes em que alguém está consciente da língua que fala.”185 Dessa forma, não 

deveríamos dar razão a Habermas quando este diz que a concepção de linguagem de 

Gadamer, não possui a devida competência para desmascarar os interesses de poder e de 

manipulação que a linguagem comporta em si? Pensamos que Gadamer responderia com a 

seguinte pergunta: haveria alguma teoria crítica da linguagem capaz de trazer à luz todos os 

nossos preconceitos? Habermas, por sua vez, dá uma indicação para este caminho: 

inicialmente defende que um neomarxismo e a psicanálise seriam as teorias críticas que nos 

podem ajudar a desvelar os preconceitos embutidos na linguagem e, mais tarde, na crença em 

uma reflexividade radical já encetada pelo pensamento da modernidade. 

Entretanto, como veremos mais adiante, Gadamer também nos aponta para caminhos 

que nos levam a superar os condicionamentos do jogo de linguagem em que estamos 

                                                 
184 Ibidem, p. 220. 
185 Ibidem, p. 178. 

 87



 

envolvidos. Apesar de uma certa ambivalência dos conceitos fundamentais da sua 

hermenêutica – o diálogo, a pergunta e a phronesis – podem representar uma fluidificação da 

tradição que acomete o nosso ser. A ambivalência desses conceitos consiste no fato de que, 

apesar de fluidificar os efeitos da tradição, eles sempre trabalham em função da tradição. 

Em verdade, como poderemos perceber no conceito de aplicação, o que há é um 

redimensionamento da tradição ao momento presente da existência. 

 88



CAPÍTULO 3 

O aspecto produtivo da verdade da tradição 

 

3.1. Da compreensão à crítica 

Podemos iniciar o tema apontando com o desafio de validar o caráter universal do 

ponto de vista hermenêutico a partir da crítica de Habermas ao aspecto problemático dessa 

tese hermenêutica proposta por Gadamer. Na leitura habermasiana, a tese hermenêutica 

comportaria implicações políticas indesejáveis, uma vez que possuiria um caráter 

essencialmente reacionário. Habermas acusa Gadamer de “hipostasiar o contexto da 

tradição”186. Para o herdeiro da escola de Frankfurt, nossa linguagem natural e cotidiana não 

está em condições de criticar estados de coisas socialmente indesejáveis. Somente nos 

apoiando em teorias críticas podemos promover as mudanças e desvelar as máscaras de um 

contexto simbólico opressor. Foi na sua postura inicial que Habermas acreditava que o 

marxismo e a psicanálise aplicada à sociedade estariam em condições de tirar as máscaras da 

opressão social. 

Para Habermas, a razão só poderia ser realmente crítica na medida em que conseguisse 

preservar certa independência da esfera simbólica a que pertence; se a razão está 

absolutamente atrelada ao seu horizonte lingüístico, não estará nunca em condições de 

enxergar para além dele. Para se contrapor à tese gadameriana, defendeu que o pensamento 

está ancorado em formas lógicas independentes da linguagem natural. Com o intuito de 

demonstrar a independência da atividade racional da sua esfera simbólica, Habermas procurou 

suporte na epistemologia genética de Jean Piaget: 

 
A epistemologia genética de Jean Piaget traz à luz as raízes, independentes 
da linguagem, do pensamento operativo. É certo que este só pode 

                                                 
186 HABERMAS, 1987, p. 63. 



 

amadurecer em virtude de uma integração dos esquemas cognitivos pré-
lingüísticos, que surgem no círculo funcional do agir instrumental, com o 
sistema de regras lingüístico. Mas há bastantes indícios de que a linguagem 
apenas “monta” (aufsitzt) sobre categorias como espaço, tempo, causalidade 
e substância e sobre regras de associação lógico-formal de símbolos que 
têm o fundamento pré-lingüítico.187

 
Para compreendermos a hermenêutica crítica, precisamos saber que uma das suas 

características fundamentais é não aceitar o sentido aparente como o real; o seu desiderato é 

divisar o sentido oculto no sentido do que está manifesto, por isso também ser chamada de 

hermenêutica profunda. Habermas, para efetivação do seu projeto, como já dissemos, faz 

aportes em outras duas disciplinas: o marxismo e a psicanálise. Estas duas disciplinas 

adotaram a “suspeita” como um instrumento fundamental de abordagem da realidade social e 

psíquica. A hermenêutica crítica desconfia das pretensões de verdade contidas nos discursos e 

nas obras dos indivíduos. Ademais, desconfia também da própria tradição da qual se fazem 

representantes. Esta preocupação, segundo Habermas, não se encontrava presente na 

hermenêutica filosófica de Gadamer, porque se entrega sem maiores resistências às verdades 

contidas no seu contexto simbólico imediato. A hermenêutica filosófica não percebia que “a 

experiência das meias verdades, mentiras, propaganda e opressão do pensamento, censura 

etc., constituem, à primeira vista, um argumento contra a aceitação incontestada das 

afirmações de conhecimento ou verdade.”188 Não nos podemos entregar às seduções da 

linguagem, tal qual Gadamer preconiza, porque assim estaremos nos entregando passivamente 

às forças sociais opressoras. 

A importância do marxismo para a hermenêutica crítica de Habermas consiste em ter 

trazido à luz a estrutura da opressão. Demonstrou que os proletários estavam sendo 

ludibriados em nome dos interesses da classe dominante. Os reflexos de uma estrutura 

econômica opressora são velados por um conjunto de idéias (ideologia) que representam os 

interesses da classe dominante. Por seu turno, a psicanálise mostrou como os indivíduos 

                                                 
187 HABERMAS, 1987, p. 37-8. 
188 BLEICHER, Josef. Hermenêutica contemporânea. Lisboa: Edições 70, s/d. p. 201. 

 90



 

tendem a reprimir as intenções socialmente inaceitáveis, sublimando-as em formas de 

expressão socialmente lícitas. Ambas as disciplinas demonstram como o sentido aparente 

pode ser tomado pelo real. 

O objetivo da hermenêutica crítica de Habermas seria viabilizar uma práxis social e 

política capaz de ampliar a comunicação livre entre os membros de uma sociedade. O filósofo 

defende a idéia de uma sociedade onde a competência comunicativa seja a palavra de ordem, 

onde ocorra uma deliberação conjunta sobre os objetivos e os modos de existência social. 

Habermas postulou uma comunidade comunicativa ideal, onde a comunicação ocorreria livre 

de toda influência e opressão. Foi para tal fim que o filósofo recorreu ao marxismo e à 

psicanálise, como ciências que visam à libertação do potencial emancipador dos agentes 

sociais; enquanto a primeira denuncia a ideologia que engendra a falsa consciência nos 

agentes sociais, a segunda trabalha pela emancipação dos desejos reprimidos pela sociedade 

burguesa. 

O ponto fulcral sobre o qual vai incidir a controvérsia entre Gadamer e Habermas é a 

relação que ambos estabelecem com a tradição e com a autoridade instituída. Para Habermas, 

a universalidade do ponto de vista hermenêutico, segundo o qual há uma tradição que nos 

prende e nos amarra a uma determinada situação interpretativa, de que não podemos nos livrar 

completamente, é o sintoma de uma filosofia conservadora e reacionária que abriu mão da 

tarefa crítica em prol de uma atitude subserviente ao princípio de autoridade. A idéia 

gadameriana de que nos encontramos em um acordo fático, realizado na mediação da 

tradição, é condenada por Habermas. Para ele, a idéia de que o acordo é mais originário do 

que o dissenso, não é suficientemente crítica para perceber que esse acordo pode estar sendo 

forçado socialmente, logo, seria um pseudo-acordo. “Só a antecipação formal do diálogo 

idealizado como forma de vida a ser realizada no futuro garante o último acordo fundamental 

 91



 

contra-fático, quando for falso, poderá ser criticado como falsa consciência.”189 Para 

Habermas, somente uma idealização do acordo pode nos livrar dos falsos acordos fáticos em 

que nos encontramos. 

A tese de Habermas que estamos trazendo é a de que a hermenêutica deve transforma-

se em uma crítica da ideologia, revelando a opressão invisível que uma tradição lingüística 

possa estar exercendo. Na linguagem da tradição, encontram-se os reflexos da estrutura 

econômica e das relações de poder existentes em uma sociedade que devem ser 

desmascaradas e exoneradas dos seus postos pela crítica da ideologia. Para ele, Gadamer teria 

errado quando não considerou na sua hermenêutica os fatores políticos e econômicos que 

podem limitar o horizonte de compreensão dos membros de uma sociedade. O horizonte 

lingüístico-simbólico é condicionado pelas condições materiais da sociedade. Os usos e 

costumes podem estar sendo preservados porque não ferem os interesses da classe dominante. 

Segundo Habermas, a área de aplicabilidade da hermenêutica filosófica é compatível 

com os limites do discurso cotidiano normal. A competência comunicativa no discurso 

cotidiano normal é insuficiente para desmascarar o sentido distorcido; portanto, seria preciso 

recorrer a uma metalinguagem, à psicanálise ou ao marxismo, para recuperação do sentido 

perdido. 

Habermas propôs uma teoria da ação comunicativa com o intuito de superar a 

competência comunicativa do nosso discurso cotidiano normal; e elaborou critérios que 

possam garantir o sucesso da comunicação. Ofereceu-nos como alternativa a aceitação 

subserviente da autoridade instituída e da tradição, um conjunto de diretrizes que garantem 

um diálogo livre. A teoria da ação comunicativa é a elaboração teórica de uma comunidade 

comunicativa ideal, na qual estão descritas as condições necessárias para se chegar a um 

verdadeiro consenso. Habermas elegeu como critérios necessários para o sucesso da 

                                                 
189 HABERMAS, 1987, p. 65. 

 92



 

comunicação: o não uso da força, a exclusão de pressões alheias ao diálogo e à 

inteligibilidade e à verdade do que é dito. De fato, Habermas nos instrumentaliza com 

critérios que possibilitam o sucesso da comunicação. Mas a preocupação de Gadamer não é 

metológico-instrumental é ontológica, diz respeito à abertura fundamental que possibilita 

qualquer diálogo. Portanto, trata-se de duas problemáticas distintas, por isso, não devemos 

dizer que o herdeiro da escola de Frankfurt, por elaborar critérios mais claros para o sucesso 

da comunicação, vai além de Gadamer que nos deixou com uma única recomendação para o 

diálogo, a saber, a abertura para a alteridade, que é a sua condição fundamental. 

A réplica de Gadamer emergiu do âmago da sua própria filosofia, baseada na 

universalidade da experiência hermenêutica, segundo a qual não é possível nos encontrar em 

um ponto exterior à linguagem e aos preconceitos legados pela tradição; a nossa experiência, 

seja ela cotidiana ou científica, é condicionada por interesses e valores historicamente pré-

estabelecidos. Portanto, a nossa comunicação sempre é influenciada por fatores ambientais; 

logo, é nula a possibilidade de uma comunidade comunicativa livre de influências, como 

defende Habermas. A comunicação está sempre sedimentada em um conjunto de valores e 

concepções prévios, difíceis de serem totalmente esclarecidos. Gadamer dirige uma pergunta 

retórica a Habermas: “A crítica da ideologia não é em si mesma ideológica?”190. 

Em suma, Gadamer rejeita a antítese entre razão e autoridade, reflexão e tradição. Em 

verdade, Habermas reconheceu a produtividade do sentido no acontecer da tradição em 

Gadamer; porém, não considerava esta tese suficientemente crítica, pois permanecia atrelada à 

competência comunicativa da linguagem natural. No entanto, é correto falar em 

condicionamento histórico, mas não em determinismo, caso contrário, não haveria sentido em 

se falar em abertura dialógica no pensamento de Gadamer; o fato de nos encontramos no seio 

da tradição não significa que está tudo determinado de uma vez por todas. Para Gadamer, a 

                                                 
190 BLEICHER, p. 225. 

 93



 

produtividade histórica é uma característica fundamental da tradição, sem a qual estaria 

morta; devendo ser combatida como um estorvo à emancipação humana. 

 

 

3.2. A produtividade hermenêutica na aplicação do texto à situação do intérprete 

Já dissemos que a característica fundamental da tradição é a sua vigência no agora. As 

mensagens que nos vêm do passado continuam a reverberar no instante presente da existência 

de maneira sempre nova. O passado, na sua produtividade hermenêutica, a cada momento, nos 

fala de maneira diferente. Vimos que o lugar onde ocorre a mediação do passado com o 

presente é a própria compreensão. É através dela que a tradição se renova na sua validez. 

Chegou o momento de divisar melhor uma característica fundamental da compreensão, a 

aplicação. Em Gadamer, compreender é essencialmente um processo de aplicação da tradição 

à situação em que um intérprete se encontra. “Compreender significa, então, o mesmo que 

aplicar um sentido à nossa situação, aos nossos questionamentos.”191  

Com o conceito de aplicação, Gadamer afirma a genuína produtividade hermenêutica 

da tradição. Com essa tese, aponta para uma questão que ocupou a consciência hermenêutica 

antes de desaguar nas paragens da metodologia científica. Nessa fase, o problema 

hermenêutico poderia ser divisado em três momentos: “distinguia-se uma subtilitas 

intelligende, compreensão, de uma subitilitas explicandi, a interpretação, e durante o pietismo 

se acrescentou como terceiro componente a subtilitas aplicandi, a aplicação.”192 Gadamer 

compreende que esses três momentos perfazem o modo de realização da própria 

compreensão. É importante dizer que a palavra subitilitas significa “sutileza”. Com efeito, 

podemos perceber que os três momentos dizem mais respeito a uma destreza espiritual do que 

a um método. “É significativo que os três recebam o nome de subtilitas, ou seja, que se 
                                                 
191 GRODIN, 1999, p. 193. 
192 GADAMER, 2003, p. 406. 

 94



 

compreendam menos como um método sobre o qual se dispõe do que como uma aptidão que 

requer uma particular finura do espírito”193. Aqui, solicita-se um requinte anímico diferente 

daquele requerido à metodologia científica. 

Já com a hermenêutica romântica houve o reconhecimento da unidade interna entre a 

compreensão e a explicação. Aqui, a interpretação não é compreendida como algo que vem de 

fora e se agrega à compreensão. Antes, compreender sempre é, concomitantemente, 

interpretar. “A interpretação não é um ato posterior e ocasionalmente complementar à 

compreensão. Antes, compreender é sempre interpretar, e, por conseguinte, a interpretação é a 

forma explícita da compreensão”194. Costuma-se dizer que interpretação é a elaboração da 

compreensão. Para Gadamer, contudo, a atenção que o romantismo dedicou à íntima fusão 

entre compreensão e interpretação obliterou uma dimensão hermenêutica fundamental: a 

questão da aplicação. “Ora, nossas reflexões nos levaram a admitir que, na compreensão, 

sempre ocorre algo como uma aplicação do texto a ser compreendido à situação atual do 

intérprete.”195 Nesse sentido, Gadamer dá um passo importante além da hermenêutica 

romântica, uma vez que não considera apenas a unidade interna entre a compreensão e a 

interpretação, somando a esses dois momentos, como era comum na hermenêutica pré-

romântica, a dimensão da aplicação. “Antigamente era lógico e muito natural considerar que a 

tarefa da hermenêutica era adaptar o sentido de um texto à situação concreta que este fala”196. 

O modelo originário desse procedimento, segundo Gadamer, é representado pelo intérprete da 

vontade divina, o qual, na leitura dos seus oráculos, procura traduzir para as situações 

concretas da vida as mensagens recebidas. 

Se dirigirmos o nosso olhar para a história da hermenêutica, perceberemos que houve 

uma época em que a hermenêutica filológica se comportava de maneira análoga à jurídica e à 

                                                 
193 Idem, loc. cit. 
194 GADAMER, 2003, p. 406. 
195 Idem, loc. cit. 
196 Ibidem, p. 407. 

 95



 

teológica. As três eram consideradas disciplinas irmãs; juntas, perfaziam a totalidade do 

conceito de hermenêutica. O fator determinante para a proximidade das três disciplinas está 

no fato de que todas reconheciam a aplicação como dimensão impreterível para a 

compreensão. Com o vicejar da mentalidade metodológica no âmbito das ciências do espírito, 

a filologia baniu da sua autocompreensão a dimensão da aplicação, uma vez que esta se refere 

sempre à situação concreta de cada intérprete. Essa referência à particularidade não se 

harmonizava com o padrão objetivista da ciência moderna. 

Tanto para a hermenêutica jurídica, como para a teológica, o momento da aplicação 

continuou sendo imprescindível. Uma lei não quer ser considerada como um mero documento 

histórico, ela deve ser aplicada. Trata-se de um universal que se deve determinar em cada caso 

particular. Algo análogo ocorre com a mensagem religiosa; na pregação, por exemplo, o 

pastor procura espraiar a graça divina nas mais diversas condições de vida, e isso só é possível 

porque o alcance da palavra salvífica é inesgotável. Aqui, tanto as leis, como a palavra 

sagrada, dependem de uma genuína produtividade para poderem alcançar os seus objetivos; 

pois a recepção de ambas depende da situação a que falam. “Tanto para a hermenêutica 

jurídica quanto para a teológica, é constitutiva a tensão que existe entre o texto proposto – da 

lei ou do anúncio – e o sentido que alcança sua aplicação ao instante concreto da 

interpretação, no juízo ou na pregação.”197 O juiz e o pastor devem possuir uma profunda 

sabedoria para poderem compreender as idiossincrasias de cada situação. Pois não podem 

repousar na segurança de princípios universais: estão constantemente desafiados a aplicá-los à 

singularidade de cada caso. 

Um dos desideratos de Gadamer é o de reaproximar o modo de proceder das ciências 

do espírito ao da hermenêutica jurídica e teológica, tomando ambas como modelo. 

Defendendo que o saber produzido pelas ciências do espírito é essencialmente histórico, 

                                                 
197 GADAMER, 2003, p. 407-408. 

 96



 

depende da aplicação de maneira análoga às outras duas disciplinas. De maneira geral, as 

disciplinas históricas não podem contar apenas com a segurança dos universais. “O caráter 

que revestia a missão da hermenêutica histórica era precisamente refletir sobre a tensão que 

existe na relação entre a identidade da coisa comum e a situação mutável na qual a coisa deve 

ser compreendida.”198 Aqui, o saber universal requer sabedoria para poder ser aplicado; 

lembrando que aplicação diz respeito ao todo da experiência humana de mundo, não se 

deixando restringir à problemática das ciências humanas. 

Na ontologia hermenêutica de Gadamer, a aplicação da vida concreta à tradição efetiva 

o passado no instante presente da existência. Como dissemos, a própria compreensão é 

aplicação e requer uma destreza espiritual diferente daquela exigida pela metodologia 

científica. “Mostramos que a compreensão é menos um método através do qual a consciência 

histórica se aproximaria do objeto eleito para alcançar seu conhecimento objetivo do que um 

processo que tem como pressuposição estar dentro de um acontecer da tradição.”199 A 

compreensão, entendida como uma aplicação, dá continuidade e vida a algo que nos vem de 

longe, é assim que nela se revela a essência produtiva da verdade da tradição. É tentando 

enxergar o que ocorre toda vez que compreendemos que iremos conseguir acessar a essência 

produtiva da tradição. 

Depois de fazer elogios ao caráter erudito do trabalho hermenêutico de E. Betti, 

Gadamer esboça uma crítica à separação que aquele operou na sua hermenêutica entre as 

funções cognitiva, normativa e reprodutiva da compreensão. Para ilustrar sua crítica, Gadamer 

aponta para setores onde essas três funções hermenêuticas ocorrem concomitantemente. Por 

exemplo, quando se encena um drama, recita um poema ou se executa uma composição 

musical, sempre se terá como norma o conhecimento da obra a ser reproduzida, os três 

momentos: norma, conhecimento e reprodução estão atreladas. 
                                                 
198 GADAMER, 2003, p. 408. 
199 Idem, loc. cit. 

 97



 

O fato de a compreensão ser sempre uma aplicação do sentido do texto à situação do 

intérprete não significa que, para Gadamer, a hermenêutica seja um saber dominador. Se há 

aqui alguma forma de domínio, será exercida pelo texto. “Mas quem fornece o verdadeiro 

modelo parra isso é a hermenêutica jurídica e a hermenêutica teológica. A interpretação da 

vontade jurídica e da promessa divina não são, evidentemente, formas de domínio, mas de 

serviço.”200 É bom dizer que Gadamer realiza um retorno à dialética grega, cujo lema era: o 

fazer da própria coisa. Mas o que deve ficar claro é que Gadamer almeja demonstrar que a 

hermenêutica histórica, da mesma forma que a jurídica e a teológica, deve assumir a aplicação 

como um momento essencial. “E se isso for correto, então se coloca a tarefa de voltar a 

determinar a hermenêutica das ciências do espírito a partir da hermenêutica jurídica e da 

hermenêutica teológica.”201

A tese gadameriana de que a compreensão é aplicação é de suma importância para o 

nosso tema, porque, aqui – mais do que em qualquer outro lugar –, podemos perceber a 

genuína produtividade do acontecer da verdade da tradição. Não existe uma pura 

compreensão da tradição, ela sempre se reporta à situação do intérprete. Como dirá Jean 

Grondin: “Entender algo significa ter aplicado algo a nós, de tal maneira que nós descobrimos 

nisto uma resposta a nossas interrogações”202. Não podemos compreender um sentido quando 

ele não se relaciona com as nossas questões, com o nosso horizonte de compreensão; por 

exemplo, uma resposta a uma pergunta que eu mesmo não fiz não possui sentido algum para 

mim. A produtividade do sentido na pergunta hermenêutica será a questão que iremos nos 

dedicar no próximo tópico. 

 

 

                                                 
200 GADAMER, 2003, p. 411. 
201 Ibidem, p. 410. 
202 GRONDIN, 1999, p. 194. 

 98



 

3.3. A produtividade do sentido da tradição na pergunta hermenêutica 

Neste tópico, iremos demonstrar que, como na pergunta hermenêutica, a tradição se 

revela na sua produtividade. Podemos começar expondo a crítica que Gadamer dirige à noção 

de “problema permanente” – defendida pelos “realistas de Oxford” – e o conceito de “história 

dos problemas” – desenvolvida pelo neokantismo. Essas duas escolas defendem que os 

problemas que devem ocupar o pensamento humano são aqueles considerados eternos e 

imutáveis. Aqui, aprenderemos com Gadamer, que a identidade a-histórica de um problema 

não passa de uma mera abstração. Um mesmo problema colocado em um tempo e lugar 

diferentes já não é mais o mesmo problema. “Somente nossa miopia histórica nos permite 

considerar que seja um mesmo problema.”203 O problema legítimo só nasce de um autêntico 

questionar. Um problema retirado de um livro empoeirado da estante não nasceu de um 

autêntico questionar, ou seja, de um não-saber que eleva a uma pergunta. Para Gadamer, na 

experiência hermenêutica, somos atingidos por uma pergunta que a tradição nos coloca. 

Entretanto, para que seja uma pergunta real, é necessário que seja motivada; assim, a pergunta 

que a tradição nos coloca deve passar pelo nosso próprio perguntar. Por isso, podemos dizer 

que a pergunta hermenêutica realiza a produtividade do sentido no acontecer da verdade da 

tradição. 

 Passemos agora a analisar a importância da pergunta na gênese da experiência 

hermenêutica. A experiência hermenêutica, tal qual como Gadamer a compreende, passa 

necessariamente pela pergunta, dessa forma “não se fazem experiências sem atividade de 

perguntar”204. Todo perguntar legítimo brota do reconhecimento de que ignoramos algo, da 

percepção de que algo é estranho ao nosso horizonte de compreensão. Destarte, é o saber do 

não-saber, anunciado por Sócrates, aquele que o hermeneuta deve possuir antes de tudo. “Para 

                                                 
203 GADAMER, 2003, p. 490. 
204 Ibidem, p. 473. 

 99



 

perguntar, é preciso querer saber, isto é, saber que não se sabe.”205 Um homem dogmático a 

duras penas avança no seu saber, pois não reconhece a sua radical finitude ontológica. 

 Como já podemos notar, se quisermos compreender o modo peculiar de realização da 

experiência hermenêutica, devemos nos aprofundar na essência da pergunta. Faz parte da 

essência da pergunta possuir um sentido. “Sentido quer dizer, todavia, sentido de 

orientação.”206 A pergunta orienta o sentido que a resposta deve dar. “O sentido da pergunta é 

pois a única direção que a resposta pode adotar se quiser ter sentido e ser pertinente.”207 

Sendo assim, podemos dizer que a pergunta é um destino para aquele que é interrogado. Com 

a pergunta, o interrogado fala sobre uma determinada perspectiva. O silêncio do interrogado é 

rompido por uma pergunta.“O surgimento de uma pergunta rompe de certo modo o ser do 

interrogado.”208 Cada perguntar autêntico manifesta de um modo particular o ser do 

interrogado. 

 Uma pergunta, tal qual Gadamer a compreende, suspende a validade de toda e 

qualquer idéia que queira se estabelecer de uma vez por todas. Quem pergunta supera o 

dogmatismo. Aquele que pergunta deixa em suspenso a validade da “verdade” que tem em 

mente. “Esse pôr-em-suspenso é a verdadeira essência original do perguntar.”209 Na pergunta, 

suspendemos a validade das nossas antecipações, ou seja, dos nossos preconceitos. Com isso, 

demonstramos que não estamos escravizados pela interpretação do mundo que nos vem pela 

linguagem. A pergunta suspende a validade de uma opinião, deixa entrever outras 

possibilidades para a verdade, que não aquela que se tinha em mente. Portanto, podemos dizer 

que a pergunta é uma “abertura” para outras possibilidades de verdade. Com a pergunta, 

dirigimos o nosso olhar para o aberto. Um dogmático não é capaz de fazer uma autêntica 

                                                 
205 Ibidem, p. 474. 
206 GADAMER, 2003, p. 473. 
207 Idem, loc. cit. 
208 Ibidem. 
209 Ibidem, p. 489. 

 100



 

pergunta, por estar fechado na rigidez das suas idéias. Nietzsche sabiamente apontou para 

algo análogo, como vemos em um de seus aforimos: “De uma vez por todas, não quero saber 

muitas coisas. – A sabedoria também traz consigo os limites do conhecimento.”210 Um 

homem que se arroga sábio, não se dispõe a perguntar, com isso perde a chance de avançar no 

seu conhecimento. 

Quem verdadeiramente pergunta deve estar aberto para outras possíveis respostas. 

Aquele que pergunta assumiu sua inexorável finitude ontológica; não está de posse de todo o 

saber, outrem pode lhe dizer algo. Com a abertura que a pergunta promove, postamo-nos 

disponíveis para a alteridade. Podemos perceber a essência da abertura em uma bela passagem 

de Verdade e método: “A abertura para o outro implica, pois, o reconhecimento de que devo 

estar disposto a deixar valer em mim algo contra mim, ainda que não haja nenhum outro que o 

faça valer contra mim.”211 Com a pergunta, revelamos a nossa disposição para a captação de 

um novo sentido. 

 A pergunta dita a direção que a resposta deve tomar. Isso implica dizer que a abertura 

da pergunta não é ilimitada. Uma resposta deve se mover no horizonte de sentido imposto 

pela pergunta. “Uma pergunta sem horizonte acaba no vazio. Ela só se torna uma pergunta 

quando a fluida indeterminação da direção em que aponta é colocada na determinação de um 

‘assim ou assado’”212 Aqui, Gadamer parece indicar que a produtividade de uma resposta não 

é ilimitada, respeita as diretrizes de uma pergunta. 

 Em Gadamer, não há um puro acomodar-se no seio do acontecer da verdade da 

tradição. Ele concorda com Platão quando este diz que o que obstrui o reconhecimento do 

saber que não se sabe é o poder exercido pela opinião (doxa). “É a opinião aquilo que impede 

                                                 
210 NIETZSCHE, Frierdrich. Crepúsculo dos ídolos: ou como filosofar com o martelo. Rio de Janeiro: Relume 
Dumará, 200. p. 10. 
211 GADAMER, 2003, p. 472. 
212 Ibidem, p. 475. 

 101



 

a pergunta.”213 A opinião quer fixar-se, de uma vez por todas, como verdade. Ela não aceita a 

essencial transitoriedade de todo ponto de vista, ou seja, a sua produtividade genuína. É a 

pergunta que nos livra da ditadura das opiniões. “A pergunta se impõe; chega o momento em 

que não podemos mais fugir dela, nem permanecer aferrados à opinião corrente.”214 A 

primazia que Gadamer confere à pergunta revela uma profunda dimensão crítica da sua 

hermenêutica, a qual nem todos conseguem notar, porque nem todos estão habilitados a 

realizar uma genuína pergunta. “Sem uma tensão interna entre nossas expectativas de sentido 

e as concepções amplamente difundidas, e sem um interesse crítico nas opiniões dominantes, 

não existiria qualquer pergunta.”215

 Como no caso da linguagem, a pergunta, em Gadamer, possui um caráter bivalente: ao 

mesmo tempo em que ela coloca a nossa opinião no aberto, livrando-nos da ditadura da 

opinião vigente, ela também é um acontecimento do passado que se realiza em nós. Antes de 

qualquer coisa, Gadamer defende que a pergunta é mais um padecer que um fazer. Nela, 

somos possuídos pela pergunta que a tradição nos envia. Por isso, podemos dizer que, na 

pergunta hermenêutica, realizamos uma experiência da tradição. “Esse acontecer que gera a 

pergunta não é mágico e, também, a experiência não surge do nada, mas pertence à 

tradição.”216 A pergunta para Gadamer não é um produto da atividade metodológica de um 

sujeito, mas sim um padecer na verdade na tradição. É a tradição que nos envia pergunta. 

Entretanto, “para poder responder a essa pergunta que nos é colocada, nós, os interrogados, 

temos que começar, por nossa vez, a perguntar”217. 

                                                 
213 Ibidem, p. 477. 
214 GADAMER, 2003, p. 478. 
215 Idem, 1983, p. 72-3. 
216 ALMEIDA, 2002, p. 181. 
217 GADAMER, op cit., p. 487. 

 102



 

 Para Gadamer, as perguntas a serem feitas não se encerram nunca: “A arte de 

perguntar é a arte de continuar perguntando (...)”218 Uma resposta jamais se encontra em 

condições de pôr termo ao “círculo da compreensão”. Sempre haverá alteridade, portanto, 

sempre haverá perguntas a serem feitas. A essência finita do nosso ser nos impede de acessar 

toda a verdade. A pergunta desvela apenas possibilidades históricas de sentido. Depois de nós, 

outras perguntas serão feitas, e outras possibilidades de sentido virão à tona; outros indivíduos 

em situação hermenêutica diferente da nossa farão outras perguntas. Faz parte da essência da 

tradição ser compreendida cada vez de forma diferente, nisso consiste a sua produtividade. 

 Como dissemos, devemos passar a pergunta que a tradição nos coloca para o nosso 

próprio perguntar. Pois, somente assim, temos uma pergunta real, ou seja, motivada. “É 

somente em sentido inautêntico que podemos compreender também perguntas que nós 

mesmos não fazemos, por exemplo, as que consideramos superadas ou sem objeto.”219 

Quando passamos a pergunta que a tradição nos coloca para o nosso próprio perguntar, ocorre 

uma fusão de horizontes. Na pergunta, realiza-se a mediação do horizonte do presente com o 

do passado. “A verdadeira compreensão implica a reconquista dos conceitos de um passado 

histórico de tal modo que esses contenham também o nosso próprio compreender.”220 Na 

mediação que a compreensão realiza entre o presente e o passado, dá-se a produtividade do 

acontecer da verdade da tradição. 

 

 

 

 

                                                 
218 Ibidem, p. 479. 
219 GADAMER, 2003, p. 489. 
220 Ibidem, p. 488. 

 103



 

3.4. O caráter modelar da filosofia prática de Aristóteles para a hermenêutica de 

Gadamer 

 Para justificar a importância deste item, a respeito da filosofia prática de Aristóteles, 

mencionemos, logo de partida, as seguintes palavras de Gadamer: “A filosofia prática é aqui 

somente um exemplo de uma tradição desse saber que não se ajusta ao conceito moderno de 

método.”221 Gadamer procurou explicitar o modo de ser das ciências do espírito, bem como 

do acontecer hermenêutico no seu sentido mais amplo, a partir do exemplo da filosofia prática 

de Aristóteles. Para o estagirita, encontramo-nos dentro de um ethos que, de alguma forma, 

molda o nosso ser social. Apesar disso, na sua ética, o bem não está determinado de maneira 

forte, não existem diretivas absolutamente objetivas que possam guiar a ação. Trata-se, antes, 

da habilidade de aplicar leis gerais a situações particulares. “O núcleo da ética filosófica de 

Aristóteles reside na tentativa de conciliar, tencionalmente, o lógos com o ethos, a 

subjetividade do querer com a substancialidade do ser.”222  

O interesse pela ética aristotélica diz respeito à forma como a razão deve proceder com 

relação às questões práticas. Veremos que o papel que a razão desempenha aqui passa longe 

da postura metodológica das ciências modernas. Aristóteles parece apontar aqui para um ideal 

de sabedoria, para um bom senso que sabe comportar-se produtivamente dentro de um ethos 

determinado previamente. “Compreender passa a ser um caso especial da aplicação de algo 

geral a uma situação concreta e particular. Com isso, a ética aristotélica ganha especial 

relevância para nós.”223 Um homem sábio reconhece o valor das convenções, no entanto, sabe 

comporta-se produtivamente a partir delas. É bem verdade que, em Aristóteles, não 

encontramos a dimensão histórica do ethos gadameriano da tradição, mas, em ambos, 

                                                 
221 Idem, 2002, p. 353. 
222 ROHDEN, Luiz. Hermenêutica filosófica como filosofia prática. In: ___ et ali. Filosofia Unisinos. vol. 2, n. 
3, jul-dez, Centro de Ciências Humanas, Universidade do Vale do Rio dos Sinos, São Leopoldo: Unisinos, 2001, 
p. 202. (Revista do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade do Vale do Rio dos Sinos.) 
223 GADAMER, 2003, p. 411. 

 104



 

encontramos a mesma exigência para a razão que trabalha a partir de um determinado 

contexto. 

 
É verdade que Aristóteles não aborda o problema hermenêutico em sua 
dimensão histórica, mas trata somente da apreciação correta do papel que a 
razão deve desempenhar na atuação ética. Mas o que nos interessa aqui é 
precisamente o fato de que ali estão em questão razão e saber224. 

 

 A ética, para Aristóteles, segundo Gadamer, é uma disciplina independente da 

metafísica. Nesta perspectiva, a teoria socrático-platônica das virtudes não teria sido 

suficientemente prudente ao ter identificado de forma absoluta a virtude com o saber, ou seja, 

areté com lógos. Para Aristóteles, há entre o saber e o agir outros fatores determinantes da 

ação moral. A deliberação é um componente indispensável para ela. Ademais, Aristóteles 

também demonstra “que o elemento que sustenta o saber ético do homem é a orexis, a 

“aspiração”, e a sua elaboração em uma atitude firme (hexis)”225. Não basta o saber para 

garantir uma prática moral. Pois, os bons hábitos e a determinação também são relevantes 

para uma vida ética. 

 O homem vem a ser tal qual é não por uma necessidade natural, mas por conta do 

hábito, este por sua vez, enraíza-se no homem de uma maneira tão profunda que pode ser 

chamado de uma segunda natureza. É verdade que aqui não podemos observar a mesma 

regularidade que encontramos na natureza, mas apenas aquelas provenientes do costume 

humano. “Aristóteles opõe ethos a physis, como sendo um âmbito que não é regido pela falta 

de regras; é verdade que não conhece as leis da natureza, mas conhece a regularidade limitada 

dos estatutos humanos e de suas formas de comportamento.”226 O ethos garante certa 

estabilidade ao ser humano, mas uma estabilidade sempre oscilante, uma vez que não é regido 

                                                 
224 Ibidem, p. 411-12. 
225 GADAMER, 2003, p. 412. 
226 Idem, loc. cit. 

 105



 

fatalisticamente por leis naturais. Há sempre um espaço para a deliberação humana, para o seu 

postar-se produtivamente dentro de um ethos. 

 Para Aristóteles, o bem agir não é determinado absolutamente a priori, pois o que é 

certo só se determina de acordo com uma situação concreta, ela que nos diz o que deve ser 

feito. “Sabe-se que através da limitação que impõe ao intelectualismo socrático-platônico na 

questão do bem, Aristóteles funda a ética como uma disciplina autônoma frente à 

metafísica.”227 Essa perspectiva torna problemático qualquer saber teórico a respeito do ser 

ético do homem. Entretanto, para Aristóteles, o saber continua sendo essencial para aquele 

que precisa agir moralmente. Portanto, cabe àquele que atua o devido discernimento 

(phronesis) para aplicar um saber geral a uma situação concreta. “Negativamente, significa 

que um saber geral que não saiba aplicar-se à situação concreta permanece sem sentido, até 

ameaça obscurecer as exigências concretas que emanam de uma determinada situação.”228 Já 

vimos que a aplicação é um aspecto essencial da hermenêutica de Gadamer; com o exposto 

acima, podemos perceber que o mesmo pode ser dito com respeito à filosofia prática de 

Aristóteles. 

 No terreno da filosofia prática não podemos contar com o mesmo nível de exatidão 

que podemos encontrar na matemática. “Aqui se trata tão-somente de tornar visível o perfil 

das coisas e ajudar, de certo modo, a consciência moral com este esboço de mero perfil.”229 

Com isto, podemos dizer que o ouvinte da lição aristotélica não receberá deste o manual que 

irá conduzir as suas tarefas práticas. “Esse deve possuir tal maturidade existencial que possa 

não esperar da instrução que se lhe oferece mais do que esta pode e deve dar.”230 Tratam-se 

apenas de idéias diretrizes que não livrarão a responsabilidade daquele que age de decidir a 

cada vez o que é certo de acordo com cada situação. De fato, na Ética a Nicômacos, 

                                                 
227 Ibidem. 
228 GADAMER, 2003, p. 412-13. 
229 Ibidem, p. 413. 
230 Idem, loc. cit. 

 106



 

Aristóteles parece solicitar certa maturidade existencial daquele que age, para cumprir todas 

as exigências da sua ética. 

 
Uma prova do que foi dito é que, enquanto os jovens se tornam geômetras, 
ou matemáticos, ou sábios em matérias do mesmo gênero, não parece 
possível que um jovem seja dotado de discernimento. A razão disto é que 
este tipo de sabedoria não se relaciona apenas com os universais, mas 
também com os fatos particulares; estes se tornam mais conhecidos graças à 
experiência, e os jovens não são experientes, pois é o decurso do tempo que 
dá experiência; de fato, pode-se também perguntar por que um menino é 
capaz de tornar-se um matemático, mas não pode tornar-se um filósofo de 
um modo geral ou um filósofo da natureza. Será que isto acontece porque 
os objetos da matemática existem por abstração, enquanto os primeiros 
princípios relativos às outras esferas do conhecimento mencionadas vêm 
com a experiência?231

 

 A essa altura já deve ter ficado claro que Gadamer adota a filosofia prática de 

Aristóteles, porque apresenta-se como um modelo de saber que não se deixa limitar pelo 

padrão metodológico da ciência moderna. “É evidente que o discernimento não é 

conhecimento científico, pois, como já dissemos, ele se relaciona com o fato particular 

fundamental, já que a ação a ser praticada é dessa natureza.”232 Importa lembrar aqui que, 

para os gregos, o paradigma da ciência era a matemática, considerada o saber do inalterável. 

Gadamer sabe, como Aristóteles sabia, a respeito da sua filosofia prática, que a sua 

hermenêutica não corresponde ao ideal de saber do inalterável que é a matemática. Por 

conseguinte e  

 
Ao contrário, em oposição a essa ciência “teórica”, as ciências do espírito 
fazem parte, estritamente, do saber ético. São “ciências morais”. Seu objeto 
é o homem e o que este sabe de si mesmo. Este, porém, se sabe a si mesmo 
como ser que atua, e o saber que assim possui de si mesmo não pretende 
comprovar o que é. Antes, aquele que atua está às voltas com coisas que 
nem sempre são como são, pois podem também ser diferentes.233

 

                                                 
231 ARISTÓTELES, 2001, p. 120. 
232 Ibidem, p. 121. 
233 GADAMER, 2003, p. 414. 

 107



 

 Como já o dissemos, uma das preocupações centrais de Aristóteles na sua filosofia 

prática seria demonstrar que não há uma relação necessária entre o saber e o agir. “O 

direcionamento que o saber imprime ao fazer aparece sobretudo e de maneira exemplar aí 

onde os gregos falam de techne. Esta é a habilidade, e o saber do artesão, que sabe produzir 

coisas determinadas.”234 O saber moral não é um saber desse tipo. “Será que o homem projeta 

a si mesmo segundo seu próprio eidos, tal como o artesão traz em si o eidos do que quer 

fabricar e sabe reproduzi-lo no material?”235 A resposta de Gadamer é que o homem não 

dispõe de si mesmo tal como o artesão dispõe da matéria com que trabalha. O homem não 

produz a si mesmo como se produzisse uma coisa. 

 A partir do exposto acima, fica claro que há diferenças entre o saber técnico e o ético. 

Apesar das diferenças, o saber técnico preserva algo em comum com o ético e, com isso, 

também podemos dizer com o problema hermenêutico das modernas ciências do espírito, a 

aplicação. “Fica claro também que a aplicação não significa a mesma coisa em ambos os 

casos.”236 O homem não aplica o seu saber para produzir a si mesmo da mesma forma que um 

artesão faz com o seu objeto. “Só Aristóteles teria encontrado a importante distinção entre 

ciência, tekhne e racionalidade prática (phronesis).”237 Portanto, o saber ético, em que o 

homem se pauta para produzir a si mesmo, difere do saber técnico do artesão, no qual este se 

pauta para produzir uma coisa. Esta é uma distinção cara para a hermenêutica de Gadamer: 

“A phronesis, a arete da ‘razão prática’, allo eidos gnoseos, ‘um gênero de conhecimento 

diferente’, representou para mim então uma palavra mágica.”238. Por esta, entre outras razões, 

podemos compreender por que ele se ocupou em Verdade e método da filosofia prática de 

Aristóteles. Este lhe ofereceu importantes indicações de que há um saber legítimo fora dos 

padrões metodológicos da ciência moderna. 
                                                 
234 Ibidem, p. 415. 
235 GADAMER, 2003, p. 415. 
236 Idem, loc. cit. 
237 Idem, 2002, p. 355. 
238 Ibidem, p. 552. 

 108



 

 Como já tivemos o ensejo de perceber, o saber continua sendo fundamental para a 

ética aristotélica, mas não é tudo. A imagem que o homem forma sobre o que ele deve ser, 

como, por exemplo, os seus conceitos de justo e injusto, de decência, coragem, dignidade, 

solidariedade etc., todos os conceitos que têm o seu correlato no catálogo das virtudes de 

Aristóteles são, de certo modo, apenas imagens diretrizes pelas quais devemos guiar as nossas 

ações. Estas idéias diretrizes não nos eximem da nossa responsabilidade racional de decidir 

em cada situação concreta de ação. 

 Para Gadamer, a concepção do “direito natural”, presente em Aristóteles, preserva 

uma relação com a sua hermenêutica da tradição. “Limitamo-nos a apresentar aqui um 

pequeno esboço que permite pôr em primeiro plano a relação entre a idéia do direito natural e 

o problema hermenêutico.”239 Para ele, podemos encontrar em Aristóteles a tese que indica a 

deficiência do direito positivo. Este necessita, vez por outra, ser complementado pelo direito 

natural (tradição consuetudinária). “A lei é sempre deficiente, não em si mesma, mas porque, 

frente ao ordenamento a que se destinam as leis, a realidade humana é sempre deficiente e não 

permite uma aplicação simples das mesmas.”240 Segundo Gadamer, Aristóteles outorga a 

eqüidade (epieikeia) o direito de corrigir a lei, de efetivá-la produtivamente. Com a eqüidade 

podemos corrigir a lei. “Atenuando a lei não faz reduções à justiça, mas encontra um direito 

melhor.”241 A verdade é que o direito positivo não é absoluto para Aristóteles, reconhecendo 

na eqüidade uma tarefa complementar do direito, ela complementa o direito positivo com o 

direito natural (em Gadamer equivaleria ao papel da tradição). “Volta-se assim contra o 

convencionalismo extremado do positivismo jurídico, distinguindo claramente entre o que é 

justo por natureza e o que é justo por lei.”242 Entretanto, para Aristóteles, o direito natural não 

                                                 
239 GADAMER, 2003, p. 419. 
240 Idem, loc. cit. 
241 Ibidem. 
242 Ibidem, p. 420. 

 109



 

se impõe como lei da física. O fato do direito natural completar a debilidade do positivo, não 

o torna inalterável, como via de regra se costuma entender em Aristóteles: 

 
Aristóteles conhece efetivamente a idéia de um direito absolutamente 
inalterável, mas a limita expressamente aos deuses e declara que entre os 
homens tanto é alterável o direito positivo quanto o direito natural. Segundo 
Aristóteles, essa alterabilidade é perfeitamente compatível com o caráter 
natural desse direito. O sentido dessa afirmação me parece ser o seguinte: 
existem efetivamente leis jurídicas que são fruto de mera convenção (por 
exemplo, as normas de trânsito, como a de conduzir pela direita); mas 
existem também aquelas que não permitem uma convenção humana 
qualquer, porque a “natureza da coisa” se defende e se impõe. A essa classe 
de leis pode-se chamar juridicamente de “direito natural”.243

 

 Assim, o direito natural em Aristóteles não é imutável, diz respeito às idéias diretrizes 

que revelam a sua versatilidade quando chamadas às situações concretas a que devem falar. O 

que devemos reter aqui é que, em Aristóteles, encontramos certas diretivas para a conduta que 

ultrapassam a mera convenção. Na interpretação deste filósofo, Gadamer dá a entender que, 

pela eqüidade (epieikeia), o direito natural implementa o direito positivo. “Frente à inevitável 

deficiência de toda lei vigente, também para Aristóteles a idéia do direito natural é totalmente 

imprescindível e se torna particularmente atual onde se trata da ponderação da eqüidade, a 

única que encontra o que é justo.”244 O direito positivo é completado produtivamente pelo 

direito natural245. 

 Como já enfatizamos, a ação moral requer uma determinada forma de saber; este, por 

sua vez, nunca é suficiente diante das situações concretas da vida. Dessa forma, não concerne 

a nenhum professor de ética determinar, de uma vez por todas, o que seja o Bem. Daí o fato 

de a deliberação ser insubstituível para Aristóteles. “O saber ético não poderá nunca revestir o 

                                                 
243 GADAMER, 2003, p. 420. 
244 Ibidem, p. 421. 
245 Compreendo a tradição em Gadamer como uma espécie de direito natural, revelado nas mensagens históricas 
que o passado nos envia, estas mensagens transmitem à posteridade uma substância ética perene para a 
ordenação do comportamento social do homem. 

 110



 

caráter prévio, próprio dos saberes suscetíveis de aprendizagem.”246 Sendo assim, o catálogo 

das virtudes que Aristóteles apresenta não deve possuir um uso dogmático. “Mas, por outro 

lado, tampouco são meras convenções, já que reproduzem realmente a natureza da coisa em 

questão; só que esta, por sua vez, somente se determina através da aplicação que a consciência 

moral faz dela.”247 O saber ético assim entendido pressupõe, como já o dissemos, uma certa 

experiência e sabedoria daquele que age. 

 A racionalidade prática em Aristóteles não se realiza de maneira solipsista. “Ela está, 

antes, inseparavelmente ligada ao que Aristóteles chama de ethos. Ethos é para ele a arché, o 

“fato prévio” que serve como ponto de partida de todo esclarecimento filosófico-prático.”248 

O catálogo das virtudes descrito por Aristóteles indica os conceitos que estão sempre sob a 

pressuposição de validade normativa. “A filosofia prática pressupõe já estarmos conformados 

pelas idéias normativas nas quais fomos educados e que sustentam a ordem de toda vida 

social.”249 Assim, podemos perceber por que a filosofia prática de Aristóteles difere do saber 

técnico de um especialista, pois não exige a suposta neutralidade de um observador distante. 

Como o dissemos, essa idéia é cara à hermenêutica de Gadamer: 

 
Trata-se, pois, de um conceito de ciência que não preconiza o ideal do 
observador distante, mas que impulsiona a conscientização do elemento 
comum que vincula a todos. Em meus trabalhos, empreguei esse ponto as 
ciências hermenêuticas, sublinhando a pertença do intérprete ao 
interpretandum ou ao objeto a ser interpretado.250

 

 Gadamer encontra o caráter de finitude da sua hermenêutica na filosofia prática de 

Aristóteles. “Pois bem, o pensamento decisivo, válido tanto para as chamadas ciências do 

espírito como para a ‘filosofia prática’, é que em ambas a natureza finita do ser humano 

                                                 
246 GADAMER, op cit., p. 422. 
247 GADAMER, 2003, p. 422. 
248Idem, 2002, p. 365. 
249 Ibidem, p. 367. 
250 Idem, loc. cit. 

 111



 

adquire uma posição decisiva ante a tarefa infinita do saber.”251 Tanto em uma como na outra 

a pretensão dogmática é solapada. Para Gadamer, isso dista do espírito científico da 

modernidade, pois este só reconhece a verdade objetiva. Na filosofia prática de Aristóteles, o 

princípio que deve guiar a nossa ação é a própria situação concreta. A facticidade adquire aqui 

o caráter de princípio. Ela possui um sentido mais amplo do que aquele que estamos 

habituados a conceber. “Trata-se da factualidade das crenças, valorações, usos partilhados por 

todos nós, é o paradigma de tudo que constitui o nosso sistema de vida. A palavra grega que 

designa o paradigma dessas factualidades é conhecida pelo termo ethos...”252 Neste, 

experimentamos as condições finitas da nossa existência; tudo o que nos é possível saber, 

desejar e realizar possui o seu fundamento nas condições prévias da nossa existência. 

É realmente surpreendente a aproximação que Gadamer faz da sua hermenêutica com 

a filosofia prática de Aristóteles. Tanto em uma como na outra a aplicação constitui-se como 

uma tarefa fundamental. Para ambos, a aplicação é a tarefa de relacionar algo geral e prévio 

com uma situação particular; essa é a virtude fundamental, poder relacionar-se 

produtivamente com a facticidade condicionante d nossa existência. 

 
A virtude aristotélica da racionalidade, a phronesis, acaba sendo a virtude 
hermenêutica fundamental. Serviu de modelo para a formação de minha 
própria linha argumentativa. Desse modo, a hermenêutica, essa teoria da 
aplicação, quer dizer, da conjunção do universal e do particular, converteu-
se para mim numa tarefa filosófica central.253

 

 

3.5. O diálogo e o seu jogo 

Podemos caracterizar a hermenêutica gadameriana como um convite ao diálogo. “Por 

isso, quando a tarefa hermenêutica é concebida como um entrar em diálogo com o texto, mais 

                                                 
251 Ibidem, p. 376. 
252 GADAMER, 2002, p. 376. 
253 Ibidem, p.380. 

 112



 

que uma metáfora, isso representa uma verdadeira recordação do originário.”254 Gadamer 

pretende demonstrar o que nos acontece quando falamos, pretende revelar a nossa inserção 

em um dado ontológico prévio que suporta as nossas ações mundanas, ou seja, aponta para o 

solo hermenêutico onde ocorre todo diálogo. O filósofo também demonstra como, na 

experiência de um diálogo autêntico, esse dado ontológico prévio torna-se fluido. “Pois, cada 

vez que se leva a cabo uma comunicação, não só se usa, como também se plasma a 

linguagem.”255 O diálogo também possui um caráter essencialmente bivalente; porque é, 

concomitantemente, o lugar originário de manifestação e implementação da tradição. 

Para Gadamer, a linguagem só se realiza no diálogo. Ademais, para o hermeneuta, ele 

também é uma via de libertação dos condicionamentos perpetrados pela linguagem em que 

vivemos. O diálogo que realizamos com os outros e conosco mesmos nos dá a oportunidade 

de revermos todos os nossos pontos de vistas. O genuíno diálogo pressupõe uma abertura à 

alteridade por parte do falante. É a oportunidade que temos para deixar para trás as 

concepções equivocadas que trazemos conosco. No entanto, para tal, faz-se mister possuir a 

capacidade para o diálogo; é preciso disponibilidade e abertura para o que nos é estranho. 

Estas seriam qualidades raras de se encontrar no grande monólogo que caracteriza a nossa 

civilização da técnica. 

Podemos perceber duas nuances distintas na concepção gadameriana de diálogo. 

Vamos ilustrar a primeira relacionando-a com o conceito de jogo, que tanta influência exerceu 

sobre a sua ontologia. No conceito de jogo, poderemos perceber o aspecto conformador e 

fatalista da linguagem que se revela no diálogo. Aqui o indivíduo falante é jogado pela sintaxe 

da sua língua, é ela que vem à tona no diálogo. A outra feição do diálogo é ilustrada por uma 

tese platônica, a saber: a idéia de que o pensamento é o diálogo infinito da alma consigo 

mesma; nessa perspectiva, vê-se no diálogo aquela infinita abertura que caracteriza o 
                                                 
254 Idem, 2003, p. 480. 
255 GADAMER, 1983, p. 12. 

 113



 

pensamento. É uma característica essencial do pensamento não se deixar reter em nenhum 

ponto fixo, uma vez que procura sempre superar o seu horizonte atual. Salvo engano, a tese 

platônica do pensamento como diálogo infinito da alma consigo mesma, não aparece no 

primeiro volume de Verdade e método, só ganhando certo destaque no segundo volume da 

obra. Não devemos esquecer que, nesta última, Gadamer procura esquivar-se das críticas 

feitas ao caráter reacionário do seu pensamento. 

Como podemos refletir, o conceito de jogo em Gadamer é muito ilustrativo para 

compreender a sua ontologia hermenêutica. O acontecer da tradição é análogo ao acontecer do 

jogo; neste, os sujeitos estão entregues a uma marcha que não é a conseqüência das suas 

determinações individuais; as regras do jogo são um dado prévio em que o jogador deve se 

submeter. A mesma coisa pode-se dizer do diálogo entendido como jogo: “Já mostrei em 

outro lugar que a forma em que se realiza todo diálogo pode ser descrita a partir do conceito 

de jogo. Para isso é necessário livrar-se de um hábito de pensar que define a essência do jogo 

a partir da consciência do jogador.”256 Fica claro, a partir desta perspectiva, que o diálogo 

autêntico não é determinado pela consciência dos interlocutores, mas sim por outra instância; 

os “sujeitos” falantes estão submetidos à sintaxe da linguagem ou ao fazer da própria coisa 

que, por sua vez, também é linguagem. Na linguagem, os “sujeitos” falantes possuem pré-

esquematizadas as possibilidades do diálogo. 

No diálogo autêntico, é a linguagem que determina o seu curso, não os interlocutores. 

“Como uma palavra puxa a outra, como a conversação toma seus rumos, encontra seu curso e 

seu desenlace, tudo isso pode ter algo como uma direção, mas nela não são os interlocutores 

que dirigem; eles são os dirigidos.”257 Ninguém sabe de antemão o que surgirá de uma 

conversação. Sabemos apenas que, em todo diálogo autêntico, algo se realiza em nós, algo de 

antanho, uma mensagem que a linguagem traz do passado para nós. “Tudo isso demonstra que 
                                                 
256 GADAMER, 2002, p.180. 
257 Idem, 2003, p. 497. 

 114



 

a conversação tem seu próprio espírito e que a linguagem que empregamos ali carrega em si 

sua própria verdade, ou seja, ‘desvela’ e deixa surgir algo que é a partir de então.”258 Aqui. 

não estaria Gadamer dando a entender que os interlocutores são apenas instrumentos para as 

realizações da linguagem? Teria o filósofo não concebendo a linguagem como um 

instrumento humano, tornado o homem um instrumento da linguagem? 

O diálogo deve ser compreendido como um processo de acordo, nele se revela o 

acordo originário que somos. O diálogo desvela e deixa vir à tona a verdade da tradição. Ela é 

a minha e a tua, a nossa tradição; são os valores que compartilhamos na linguagem, estes se 

tornam tão evidentes que anulam todo o dissenso259. Por isso, para Gadamer, a tradição é tão 

evidente quanto o belo que convence a todos apenas com a sua presença e sem pedir provas. 

“Na verdade, a opinião comum constrói-se, sempre na mutualidade da conversa e é somente 

depois que recai no silêncio do consenso e do evidente.”260 No diálogo, podemos, pelo menos 

em parte, tematizar a influência silenciosa da tradição. 

Em Gadamer, essa substância ética perene que chama de tradição possui uma 

plasticidade genuína, ela fala em cada contexto de uma forma diferente. O diálogo também 

confere fluidez a esse dado ontológico prévio. Com o diálogo, o indivíduo abre o seu 

horizonte atual de compreensão, não permitindo o seu enrijecimento nas convenções da 

linguagem. O desafio para o intérprete de Gadamer é tentar coordenar no filósofo o fato de na 

linguagem termos uma experiência pré-esquematizada do mundo e, apesar disso, produtiva. 

“Em todo diálogo, porém, vige um espírito, bom ou mal, espírito de enrijecimento e 

paralisação ou um espírito de comunicação e intercâmbio fluente entre eu e tu”261. 

                                                 
258 Idem, loc. cit. 
259 É interessante perceber como existem valores tão evidentes que ninguém em sã consciência ousa negá-los. 
Parecem fazer parte de um direito natural, indo além da mera convenção. Por exemplo, não creio que em lugar 
algum do mundo, mesmo com todas as relatividades culturais, seja a prática do estupro aceitável, pois viola o 
direito natural de alguém decidir o que fazer com o seu próprio corpo. 
260 GADAMER, 2002, p. 221. 
261 Ibidem, p.179-180. 

 115



 

O acordo não elimina a estranheza entre o eu e o tu, apenas a silencia. A hermenêutica 

gadameriana preserva em si uma tensão fundamental: o seu lugar é o entremeio entre a 

familiaridade e a estranheza. O diálogo só continua porque ao mesmo tempo há e falta uma 

linguagem comum. Podemos dizer que uma linguagem comum, tanto quanto o estranho e o 

hermético, é condição de possibilidade para que o diálogo não se encerre. O diálogo não se 

encerra porque a estranheza sempre está presente ao nosso horizonte de compreensão. O 

hermético motiva a compreensão e o diálogo a continuarem. 

 
Todo diálogo possui, portanto, uma infinitude interna e não acaba nunca. O 
diálogo é interrompido, seja porque os interlocutores consideram já ter dito 
o suficiente, seja por não terem mais nada a dizer. Toda interrupção desse 
diálogo guarda, por sua vez, uma referência interna à retomada do 
diálogo.262

 

A capacidade para o diálogo é de fundamental importância para a nossa prática social; 

nela é que se decidem todas aquelas questões em que a certeza científica não nos será de 

muita serventia. Como disse Habermas: “A retórica tem sido tradicionalmente considerada 

como a arte de produzir um consenso em questões que não podem vir a ser decididas por 

demonstrações concludentes”263. O diálogo é a chave para uma vida social justa e equilibrada; 

por ele, tornamo-nos capazes de romper o dissenso na procura de uma comunhão genuína. “O 

êxito de um diálogo dá-se quando já não se pode recair no dissenso que lhe deu origem. Uma 

solidariedade ética e social só pode acontecer na comunhão de opiniões, que é tão comum que 

já não é nem minha nem tua opinião, mas uma interpretação comum do mundo.”264

Em vários momentos do segundo volume de Verdade método, Gadamer procura 

desconstruir as interpretações que conferem ao primeiro volume da sua obra uma feição 

reacionária; tenta demonstrar que o fato de habitarmos em um mundo pré-esquematizado pela 

                                                 
262 GADAMER, 2002, p.181. 
263 HABERMAS, 1987, p. 30. 
264 GADAMER, op cit., p. 221. 

 116



 

linguagem não restringe a nossa capacidade crítica. Um momento muito interessante da 

desconstrução da imagem reacionária da sua obra é quando toma de empréstimo a tese 

platônica que compreende o pensamento como o diálogo infinito da alma consigo mesma. 

Assim, apesar de Gadamer estar procurando recuperar a racionalidade grega na sua 

hermenêutica, uma racionalidade sem cogito, não estaria dando, sem que o percebesse, um 

passo em direção à interioridade humana, resgatando o sujeito de uma profunda apatia, que 

está implicada na sua concepção do diálogo como jogo? “O jogo da fala e da réplica 

prolonga-se para um diálogo interior da alma consigo mesma, como Platão já havia tão bem 

qualificado o pensamento.”265 O fato é que Gadamer parece titubear, no segundo volume da 

sua obra, no que diz respeito à universalidade do ponto de vista hermenêutico. Como que 

dando razão a Habermas, em discreto momento, aponta para uma dimensão da nossa 

racionalidade que não estaria ligada à linguagem, admitindo, assim, a independência do 

pensamento da linguagem que o manifesta: “(...) por trás de todas as relatividades de 

linguagem e convenções existe algo comum, que já não é linguagem, mas propício a ser 

verbalizado como linguagem, para o que a conhecida palavra razão não é tão inadequada”266. 

Podemos admitir que essa passagem indica ao menos uma mudança de tom no 

pronunciamento da universalidade da linguagem que se encontra no primeiro volume de 

Verdade e método? 

O pensamento é um diálogo interior infinito; um constante superar-se. Consiste num 

trabalhar perene, estamos sempre revendo as nossas idéias, corrigindo-as, certificando-nos da 

sua justeza. “E se há algo que caracteriza bem nosso pensar humano, é justamente esse 

diálogo infinito conosco mesmos que não leva a nada de definitivo”267 Com o diálogo assim 

compreendido, Gadamer considera que não estamos nos entregando passivamente às seduções 

                                                 
265 GADAMER, 2002, p. 180. 
266 Ibidem, p. 240. 
267 Ibidem, p. 235. 

 117



 

da linguagem da tradição, pelo contrário, dessa forma, o diálogo confere fluidez à tradição. Só 

assim, podemos fazer jus à nossa racionalidade. “O diálogo interno da alma consigo mesma 

não encontra limites. Esta é a tese que contraponho à suspeita de ideologia levantada contra a 

linguagem.”268 A linguagem é uma instância essencialmente aberta, possui uma produtividade 

originária. 

Quando entramos em um diálogo legítimo, suspendemos a validade do nosso mundo 

de valorações e colocamos a nossa opinião no aberto. O desenvolvimento do diálogo acontece 

no vai-e-vem de perguntas e respostas. “A dialética, como a arte de perguntar, só pode se 

manter se aquele que sabe perguntar é capaz de manter de pé suas perguntas, isto é, a 

orientação para o aberto.”269 O diálogo nos dá a oportunidade de ampliarmos o nosso 

horizonte de compreensão, capacita-nos a superar os condicionamentos da linguagem. 

Dialogando, colocamos constantemente à prova as nossas antecipações, uma vez que nos 

abrimos para a alteridade. 

Enfim, o diálogo, além de nos desvelar a tradição também representa em Gadamer a 

possibilidade de ultrapassarmos as convenções da linguagem. “O fato de nos movermos no 

mundo de linguagem, de estarmos inseridos em nosso mundo através da experiência pré-

formada pela linguagem não restringe nossa possibilidade crítica.”270 Quando dialogamos 

com pessoas que pensam de modo diferente de nós, temos a chance de reavaliar as nossas 

posições, de realizar um exame crítico sobre nós mesmos. Dialogando, podemos ir além das 

convenções e do nosso atual horizonte de compreensão. O diálogo confere fluidez ao solo 

ontológico prévio em que nos encontramos. Por isso, o diálogo realiza aquela produtividade 

hermenêutica tão cara a Gadamer para a sobrevivência da tradição. 

                                                 
268 GADAMER, 2002, p. 236-37. 
269 Idem, 2003, p. 479. 
270 GADAMER, op cit., p. 239. 

 118



CONCLUSÃO 

 

 Com este trabalho, aprendemos com Gadamer que o ser humano está, essencialmente, 

ligado a uma tradição. E que, antes de representar um comprometimento negativo da 

racionalidade humana, a tradição é a sua guardiã. O objetivo deste trabalho foi descrever a 

produtividade do sentido no acontecer da verdade da tradição em Gadamer, tese que o filósofo 

contrapõe às acusações de que a sua hermenêutica possuiria um caráter eminentemente 

reacionário. A hermenêutica gadameriana defende a idéia de que a tradição não diminui a 

força crítica da racionalidade humana; ao contrário, torná-la possível. Pois, a racionalidade se 

encontra, fundamentalmente, na própria tradição, não na interioridade humana entendida 

como cogito. 

 Na nossa exposição, entendemos a tradição como a instância histórica que confere 

substância à existência humana. Ela salvaguarda a razão na história. A tradição é a própria 

razão que se preserva historicamente. São as mensagens do passado que se reproduzem 

produtivamente no instante presente da existência, tornando-se guia e programa para o 

presente. A tradição é o princípio de ordenação da existência social do homem. Para 

Gadamer, a tradição é muito mais do que um conjunto de costumes ordenados legalmente; por 

isso, pode ser compreendida como uma espécie de direito natural. Como Aristóteles dizia, 

apesar do direito natural ser a referência perene para o direito positivo, por revelar a natureza 

da coisa mesma, ele não possui a inexorabilidade de uma lei da natureza, uma vez que possui 

certa plasticidade na sua influência. O mesmo se deve dizer da tradição em Gadamer: não a 

experimentamos como uma lei natural, mas como horizonte de compreensão volátil, que se 

efetiva dialogando com as situações concretas. 



 

 Antes de poder falar da legitimidade das mensagens que o passado nos envia, 

Gadamer sabe que deve enfrentar a crença moderna de que a verdade só pode ser atingida por 

experiências metodologicamente controladas. Ele retoma a história da hermenêutica para 

demonstrar como Heidegger superou a perspectiva metodológica da disciplina e revelou a 

essencial historicidade da existência humana. Vimos que, na compreensão psicológica que 

Schleiermacher propõe na sua hermenêutica, a historicidade do sentido é interrompida na 

compreensão divinatória; quando o intérprete consegue compreender a intenção que o autor 

tinha em mente a compreensão cessa. Para Gadamer, o problema é que não é a intenção que 

se encontra dentro da cabeça de um autor que se transforma em uma mensagem histórica para 

a posteridade; esta morre junto com ele; o que se torna mensagem é o sentido que o texto 

manifesta em si mesmo, no diálogo que estabelece com as situações concretas dos seus 

intérpretes. 

Também não foi na abordagem metodológica de Dilthey que Gadamer encontrou o 

modelo para a sua hermenêutica. Somente quando Heidegger colocou a compreensão como 

modo de ser fundamental do Dasein foi possível compreender a radical historicidade do ser 

humano. Na compreensão, tem-se a co-pertinência entre o presente, o passado e o futuro no 

Dasein. Heidegger revelou a essencial historicidade do ser humano. Com efeito, as portas 

ficaram abertas para que Gadamer engendrasse a sua hermenêutica da tradição. O homem é 

essencialmente um ser ligado a uma tradição. Não há como se livrar desse solo hermenêutico, 

seja na nossa mobilidade cotidiana dentro do mundo, seja fazendo ciência. 

 Gadamer compreende a história como o solo ontológico que “predetermina” a 

mobilidade do homem no mundo, nisso consiste a sua finitude. Tudo que podemos esperar, 

fazer e conhecer passa essencialmente pelo enraizamento histórico do nosso ser. Tratamos 

dessa questão no segundo capítulo da nossa dissertação, lugar em que abordamos a 

experiência hermenêutica como uma experiência da finitude. Tornando-se consciente das 

 120



 

condições indeléveis da experiência humana, o hermeneuta perceberá que não é um deus, que 

não há tempo para a realização de todos os seus projetos, que nem tudo lhe é factível a partir 

da sua situação concreta. 

 Apesar da tradição representar o solo ontológico prévio que condiciona as ações 

humanas, o filósofo defende que não se trata de uma experiência fatalística da realidade 

social, apenas anela que reconheçamos os limites da nossa interferência no curso dos 

acontecimentos. Não nos podemos livrar da historicidade do nosso ser. Foi isso que Gadamer 

quis ensinar com o conceito de história continuamente influente. O passado permanece 

continuamente a exercer a sua influência; na verdade, ele é o fundamento que sustenta o 

acontecer da história. 

Em sentido lato, podemos compreender a razão como o princípio de ordenação da 

experiência humana de mundo; talvez isto nos sirva de pista para compreender por que, para 

Gadamer, a tradição é racional. Uma vez que a tradição remete às mensagens do passado, que 

servem de cânones para ordenar a nossa experiência do presente, não seria estranho 

considerá-la como princípio racional. Pois, a tradição coloca-se como princípio ordenador da 

existência humana. 

A tradição nos alcança pela linguagem, o passado chega-nos como mensagens 

lingüísticas. O nosso ser é constituído pelos preconceitos lingüísticos legados pelo passado. O 

ser se apresenta aos homens como linguagem. Para nós, não há um ser em si, fora da 

linguagem, o ser é tal como se apresenta no vocabulário de um intérprete. Na hermenêutica de 

Gadamer, somos, antes de tudo, intérpretes. A nossa relação com o mundo dá-se como uma 

interpretação. Cada intérprete manifesta o mundo a partir do seu próprio vocabulário, isso 

confere ao seu mundo um tom particular. A apresentação lingüística do mundo possui essa 

genuína produtividade hermenêutica. Para Gadamer, não existe um sinônimo perfeito; 

inclusive, uma mesma palavra não possui significado unívoco. Em si mesma, cada palavra é 

 121



 

polissêmica, uma mesma palavra dita em contextos diferentes sempre manifesta um tom 

significativo distinto. Nisso consiste a genuína produtividade da linguagem na hermenêutica 

de Gadamer, no próprio fato de uma mesma palavra estar, constantemente, re-significando-se, 

no seio do contexto dinâmico e vivo da linguagem, ou da conversação que nós mesmos 

somos. 

A tradição é uma grandeza lingüística essencialmente aberta. O fato de o nosso ser 

estar constituído nas mensagens do passado não implica um destino estéril para o homem. O 

horizonte de compreensão tradicional em que se encontra amplia-se constantemente. Apesar 

da linguagem impor-nos um ethos, isto é, um modo de ser, uma maneira de situar-se-no-

mundo, não elimina a possibilidade de um produtivo portar-se-no-mundo. Pois, a linguagem 

que o passado nos impõe é a mesma que nos abre o futuro. 

Embora a linguagem seja o elemento de conservação, ela também é a chave da 

emancipação em Gadamer. Somente pela linguagem temos acesso ao futuro. Somente com a 

linguagem podemos superar a imediatez da nossa experiência. Se, por um lado, ela nos impõe 

um modo de ser, por outro, é a condição de possibilidade da nossa emancipação de estado de 

coisas indesejáveis. Por isso, não podemos dizer que em Gadamer a linguagem representa um 

poder esterilizante, mas sim produtivo. Quando constatamos o caráter essencialmente aberto 

da linguagem, podemos compreender que a tradição não é uma cadeia semântica para o 

homem. Há sempre uma re-significação da tradição para a situação concreta de um intérprete; 

é dessa forma que se realiza a genuína produtividade hermenêutica. A tradição não se impõe 

como uma força absoluta, já que o seu ser efetiva-se no diálogo, a tradição se determina, 

dialogando com as situações concretas da existência de cada intérprete. 

Também foi com o conceito de aplicação que Gadamer revelou o caráter 

genuinamente produtivo da sua hermenêutica. O conceito demonstra que o sentido da tradição 

não se impõe à revelia da situação concreta do seu intérprete – lembrando que intérpretes são 

 122



 

todos os homens na medida mesma em que são, isto é, existem. A aplicação não é uma 

dimensão que se procura dar a uma compreensão; ao contrário, a aplicação ocorre como que 

automaticamente, quando se dá uma compreensão, sem que aí o intérprete precise intervir. É a 

tradição que, automaticamente, se aplica à situação de um intérprete. Como em um jogo, o 

sujeito aqui não conduz, pelo contrário, é conduzido. 

Vimos também que a hermenêutica de Gadamer conserva uma profunda familiaridade 

com a filosofia prática de Aristóteles. Para o filósofo grego, a racionalidade prática funciona a 

partir de um solo ontológico prévio, que chama de ethos. O conceito de tradição, em 

Gadamer, é análogo ao ethos aristotélico, apenas acrescido de uma dimensão histórica 

explícita. Gadamer considera a phronesis (racionalidade prática em Aristóteles) um termo 

mágico. Pois, nele, revela-se a sabedoria que solicita, para todo hermeneuta, a capacidade de 

aplicar produtivamente um princípio de caráter universal em uma situação concreta e singular. 

Vimos também que, dialogando, conferimos fluidez ao solo ontológico prévio da 

tradição em que nos encontramos. Pelo diálogo, somos capazes, pelo menos em parte, de 

tornar temática a influência silenciosa que a tradição exerce sobre nós. Quando, pelo diálogo, 

nos é revelado o solo ontológico prévio em que nós todos estamos assentes, nos é revelado 

também o acordo originário do qual fazemos parte. Compartilhamos o nosso ser em uma 

mesma substância simbólico-racional. A tradição é uma instância ético-judicativa que confere 

diretriz à existência humana; sem ela, o nosso ser careceria de substância, uma vez que ele é 

constituído pelos preconceitos que nos vêm do passado. 

Todos sabemos da importância do conceito de jogo para a ontologia hermenêutica de 

Gadamer. Vimos que o filósofo compreende o diálogo como um jogo, onde quem determina o 

seu curso não são os interlocutores, mas a dinâmica inerente à própria linguagem. Aos 

interlocutores cabe apenas se portar de tal forma abertos que a verdade da tradição possa se 

lhes revelar no diálogo. A partir dessa perspectiva, não parece haver, na hermenêutica 

 123



 

gadameriana, um sujeito que dialoga. O homem apresenta-se apenas como um meio para que 

a própria tradição se implemente a si mesma, no diálogo que estabelece com uma situação 

particular que um indivíduo lhe oferece. Os interlocutores não devem fazer da linguagem um 

instrumento para manifestar os seus pontos de vista particulares, ao contrário, devem se deixar 

possuir por uma mensagem universal que a linguagem lhes envia. Os interlocutores devem-se 

compreender como um meio para as realizações da linguagem. Ao não permitir que a 

linguagem seja rebaixada ao nível de mero instrumento do pensamento humano, Gadamer, 

por outro lado, rebaixou o homem ao nível de um mero instrumento das realizações da 

linguagem, essa estrutura que o atravessa. 

Vimos que Habermas reconhece a produtividade do sentido no acontecer da tradição 

na hermenêutica de Gadamer. Mas entendia que essa tese é insuficiente para livrar o seu 

pensamento do teor reacionário que apresenta. Uma das críticas que Habermas faz a Gadamer 

é que se o pensamento estiver absolutamente atrelado ao horizonte lingüístico, ao qual 

pertence, não terá força suficiente para criticá-lo. Vimos que Habermas aponta para esferas 

que se encontram fora da universalidade da linguagem preconizada por Gadamer. A 

linguagem seria condicionada pelas condições materiais da vida humana e o pensamento 

possuiria uma origem pré-lingüística. 

No segundo volume de Verdade em método, Gadamer diminui o ímpeto com que 

afirma a universalidade do ponto de vista hermenêutico. Pensamos que, sob a pressão das 

críticas, o filósofo deu um passo atrás no que diz respeito à universalidade da linguagem, 

chegando a admitir, com Habermas, que há experiências extra-lingüísticas. Sabemos que 

Gadamer tenta recuperar a racionalidade grega, uma racionalidade sem cogito, sem 

interioridade de sujeito. Mas não seria um passo em direção ao reconhecimento da 

interioridade humana quando Gadamer adota, no segundo volume de sua obra, a tese 

platônica do pensamento como o diálogo infinito da alma consigo mesma? 

 124



 

Enfim, sabemos que, para Heidegger, apesar de ser um ente privilegiado, podemos 

considerar o Dasein um ser no ser271, sem base no cogito, sem a dimensão da interioridade 

identitária primeira. Na esteira de Heidegger, Gadamer afirma que a consciência histórica 

efeitual “é mais ser do que consciência”. Dessa forma, podemos dizer que a produtividade do 

sentido que aqui ocorre, parece ser operada pelo próprio ser da tradição; não é produto da 

capacidade plasmadora da alma humana solipsista, mas do desenvolvimento natural do 

próprio ser histórico que nos atravessa. 

                                                 
271 Cf. RICOEUR, Paul. Interpretação e ideologia. 4. ed. Rio de Janeiro: F. Alves, 1990. 

 125



REFERÊNCIAS 
 
 
 
ALMEIDA, Custódio L.; FLINKINGLER, Hans-Georg; ROHDEN, Luiz. Hermenêutica 
filosófica: nas trilhas de Hans-Georg Gadamer. Porto Alegre: Edipucrs, 2000. 
 
 
ALMEIDA, Custódio Luís Silva de. Hermenêutica e dialética: dos estudos platônicos ao 
encontro com Hegel. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002. 
 
 
APEL, Karl-Otto. Transformação da filosofia 1: filosofia analítica, semiótica, 
hermenêutica. São Paulo: Loyola, 2000. 
 
 
___. Transformação da filosofia 2: o a priori da comunidade da comunicação. São Paulo: 
Loyola, 2000. 
 
 
ARITOTELES. Ética a Nicômacos. 3 ed. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2001. 
 
 
BLEICHER, Josef. Hermenêutica contemporânea. Lisboa: Edições 70, s/d. 
 
 
CORETH, Emerith. Questões fundamentais de hermenêutica. São Paulo: Edusp, 1973. 
 
 
GADAMER, Hans-Georg. A razão na época da ciência. Rio de Janeiro: Tempo 
Brasileiro, 1983. 
 
 
___. Elogio da teoria. Lisboa: Edições 70, 2001. (Biblioteca de Filosofia Contemporânea) 
 
 
___. Herança e futuro da Europa. Lisboa: Edições 70, 1998. 
 
 
___. O mistério da saúde: o cuidado da saúde e a arte da medicina. Lisboa: Edições 70, 
1993. 
 
 
___. O problema da consciência histórica. 2. ed. Rio de Janeiro: FGV, 2003. 
 
 



 

___. Verdade e método: traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. 5. ed. 
Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 2003. Vol 1. 
 
 
___. Verdade e método: complementos e índices. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 2002. 
Vol. 2. 
 
 
GRONDIN, Jean. Introdução à hermenêutica filosófica. São Leopoldo, Rio Grande do 
Sul: Unissinos, 1999. 
 
 
HABERMAS, Jürgen. Dialética e hermenêutica. Porto alegre: L&PM, 1987. 
 
 
HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Princípios da filosofia do direito. São Paulo: Ícone, 
1997. 
 
 
HEIDEGGER, Martin. Que é uma coisa? Doutrina de Kant: dos princípios 
transcendentais. Lisboa: Edições 70, 1992. (Biblioteca de Filosofia Contemporânea) 
 
 
____. Que é isto – a filosofia? In: ___. Conferências e escritos filosóficos. Trad. Ernildo 
Stein. São Paulo: Nova Cultural, 1989. (Coleção Os Pensadores) 
 
 
___. Que é metafísica? In: ___. Conferências e escritos filosóficos. Trad. Ernildo Stein. 
São Paulo: Nova Cultural, 1989. (Coleção Os Pensadores) 
 
 
___. Ser e tempo I. Trad. Márcia de Sá Cavalcante. 4. ed. Petrópolis, Rio de Janeiro: 
Vozes, 1999. 
 
 
HUSSERL, Edmund. Meditações cartesianas: introdução à fenomenologia. São Paulo: 
Madras, 2002. 
 
 
KUHN, Thomas. A estrutura das revoluções científicas. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 
1998. 
 
 
NIETZSCHE, Frierdrich. Crepúsculo dos ídolos: ou como filosofar com o martelo. Rio de 
Janeiro: Relume Dumará, 2000. 
 
 

 127



 

OLIVEIRA, Manfredo Araújo de. Reviravolta lingüístico-pragmática na filosofia 
contemporânea. São Paulo: Loyola, 1996. 
 
 
PALMER, Richard. Hermenêutica. Lisboa: Edições 70, 1997. 
 
 
PELIZZOLI, Marcelo. Correntes da ética ambiental. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 
2002. 
 
 
RICHARD, Palmer E. Hermenêutica. Lisboa: Edições 70, 1997. 
 
 
RICOEUR, Paul. Interpretação e ideologias. 4. ed. Rio de Janeiro: F. Alves, 1990. 
 
 
ROHDEN, Luiz. Hermenêutica filosófica: entre a linguagem da experiência e a 
experiência da linguagem. São Leopoldo, Rio Grande do Sul: Unisinos, 2002. 
 
 
___. Hermenêutica filosófica como filosofia prática. Filosofia Unisinos, vol. 2, n. 3, jul-
dez, Centro de Ciências Humanas, Universidade do Vale do Rio dos Sinos, São Leopoldo: 
Unisinos, 2001. p. 202. (Revista do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da 
Universidade do Vale do Rio dos Sinos.) 
 
 
___. Hermenêutica metodológica e hermenêutica filosófica. Filosofia Unisinos, vol. 4, n. 6, 
jan./jun, Centro de Ciências Humanas, Universidade do Vale do Rio dos Sinos, São 
Leopoldo: Unisinos, 2003. p. 124. (Revista do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da 
Universidade do Vale do Rio dos Sinos.) 
 
 
VATTIMO, Gianni. Etica de la interpretación. Buenos Aires: Paidós, 1992. 
 
 
___. O fim da modernidade: niilismo e hermenêutica na cultura pós-moderna. São Paulo: 
Martins Fontes, 1996. 
 

 128


	REFERÊNCIAS 

