Universidade Federal de Pernambuco
Centro de Filosofia e Ciéncias Humanas
Departamento de Filosofia

Mestrado em Filosofia

Platao e Freud: Duas Metaforas da Alma Humana

Anastacio Borges de Araujo Junior

RECIFE - PE

1999



Anastacio Borges de Araujo Junior

Platao e Freud: Duas Metaforas da Alma Humana

Dissertagdo de Mestrado apresentada a Banca
Examinadora como exigéncia parcial para
obtencdo do titulo de Mestre em Filosofia, pela
Universidade Federal de Pernambuco, sob
orienta¢dao do Prof. Dr. Jesus Vazquez.

Recife, abril de 1999.



Araujo Junior, Anastacio Borges de

Platdo e Freud : duas metaforas da alma humana /
Anastacio Borges de Araujo Junior. — Recife : O
Autor, 1999.

120 folhas.

Dissertagdo (mestrado) - Universidade Federal de
Pernambuco. CFCH. Filosofia, 1999.

Inclui bibliografia.

1. Antropologia filoséfica. 2. Platdo — Teoria da
alma tripartida. 3. Freud — Metapsicologia (Segunda
topica). 4. Metaforas — Teoria da subjetividade. |.
Titulo.

141.131:159.964.2 CDU(2.ed.)
UFPE
128.3 CDD(21.ed.)(21.ed.) BC2004-

326



TERMO DE APROVACAO
ANASTACIO BORGES DE ARAUJO JUNIOR

Dissertagio de Mestrado em Filosofia aprovada, pela Comissdo Examinadora
formada pelos professores a seguir relacionados, como requisito parcial & obtengédo
do titulo de Mestre em Filosofia, pela Universidade Federal de Pernambuco.

Recife, 28 de abril de 1999.

Dr. Jesus Vazquez Torres (UFPE)

ORIENTADOR

Dr. Zeferino Rocha (UFPE)

Jf._m QL

EXAMINADOR '

Dr. Alcides Hector Be (UNICAMP)

/ E/ INADOR



Resumo

O objetivo deste trabalho foi fazer uma aproximacdo entre as representacdes da alma
contidas em alguns didlogos de Platdo e nos textos da teoria psicanalitica de Freud. Ou seja,
estabelecemos um espago de confrontagcdo entre 0 modelo conhecido como tripartido que Platao
desenvolveu basicamente em A Republica, Fedro e Timeu, € o modelo de alma desenvolvido por
Sigmund Freud denominado segunda topica, estabelecendo entdo as convergéncias e divergéncias
entre tais modelos. A dissertagdo procura mostrar que o conceito de alma, como tradugdo do
termo grego Yuxn e do termo alemdo seele, fez um longo e tortuoso trajeto desde seu
aparecimento nos escritos de Homero até os nossos dias e que apesar deste conceito ter sido,
contemporaneamente, abandonado pela filosofia, os problemas associados a este conceito
permanecem sob diversos nomes tais como individuo, interioridade, identidade pessoal, sujeito,
subjetividade etc. Para aproximar Platdo e Freud, segundo o complexo conceito de alma, foi
necessario fazer uma espécie de preparagdo de terreno. Procuramos entdo estabelecer um campo
relacional que, no decorrer de nossa investigacdo, foi determinado pela fungcdo que possui os seus
respectivos modelos no contexto de suas teorias. Segundo nossa andlise, Platao e Freud, no que
se refere as suas representacdes da alma humana, trabalham com tais modelos estabelecendo,
claramente, que eles sdo metdforas da alma, na medida em que ela ¢ uma realidade da qual s
podemos ter uma experiéncia singular. Porém, para superar a simples constatacdo de analogias
entre os autores investigados, foi necessario ainda investigar seus pressupostos com relagdo a suas
concepgoes de ciéncia, isto €, tivemos que examinar seus pressupostos epistemoldgicos, definindo
o significado do uso de metaforas no contexto de suas teorias. Chegamos a conclusdo que o uso
de metéforas constitui uma maneira de enfrentar os paradoxos na elucidacao da alma humana, pois
guarda com esta a relagdo do como se, e garante, deste modo, a manutengdo da alma como lugar
de incidéncia de realidades ontologicamente diversas e paradoxais, tais como unidade e
multiplicidade, sensivel e inteligivel, mesmo e outro, identidade e diferenga etc. Assim, para estes
pensadores o saber psicologico, em ultima instancia, ¢ um saber da ordem do provavel que
poderia, no limite, tornar-se conhecimento cientifico. Finalmente, depois de estabelecer as
convergéncias entre os modelos de alma propostos por Platdo e Freud, investigamos em termos de
dindmica, isto ¢, em relagdo a satde e doenga da alma, qual a maneira sauddvel e também
patologica de organizar as diferentes tendéncias da alma, o desejo como elemento central da alma
e as diferengas entre o descentramento metafisico e o psicanalitico.



Abstract

The objective in this work is to make an approximation between the representations of
the soul in some of Plato’s dialogue and in Freud’s psychoanalytic theory. That is to say, we
establish a confrontation area between the tripartite model, which was developed by Plato in the
Republic, Fedro and Timeu and the model of the soul developed by Freud named second topica,
thus establishing the convergences and divergences between such models. The dissertation shows
that the concept of soul, as a translation of the Greek word Jsux1 and the German word seele, has
run through a long and tortuous route since its appearance in Homero writings up to our days, and
despite having been abandoned by the philosophy nowadays, the problems associated to this
concept remain under various names such as individual, interiority, personal identity, subject,
subjectivity. In order to compare Plato and Freud, according to the complex concept of soul, some
preparation was necessary. We sought, then, to establish a relative field that, in the development of
our investigation, was determined by the function of its respective models in the context of its
theories. According to our analysis, Plato and Freud, in reference to their representations of the
human soul, work with such models by clearly defining them as metaphors of the soul, since the
soul is a reality from which one can only have a singular experience. However, to overcome the
simple evidence of analogies between the authors under investigation, it was necessary to explore
their purpose in relation to their conceptions of science. In other words, we had to examine their
epistemologic pretext, defining the meaning of the use of metaphors in the context of their
theories. We concluded that the metaphors are one of the means to face paradoxes in the
elucidation of the human soul, for they maintain with the latter the relationship of as if , and
guarantee, this way, the maintenance of the soul as a place of incidence of ontologically diverse
and paradoxical realities, such as unit and multiplicity, sensitive and intelligible, even and other,
identity and difference, etc. Thus, for these thinkers the psychological knowledge is a knowledge
of the probable that might, in the limit, becomes scientific knowledge. Finally, after establishing the
convergences between the models of soul proposed by Plato and Freud, we investigated in terms
of dinamics, that is to say, in relation to health and sickness of the soul, which is the healthy and
also the pathologic way to organize the different tendencies of the soul, the desire as the central
element of the soul, and the differences between metaphisic and psychoanalytic descentrement.



Agradecimentos

Agradeco ao Prof. Dr. Jesus Vazquez pelos seus ensinamentos em sala de aula, sua
rica orientacdo e por todas as discussdes metafisicas. Certamente, estas atividades foram essenciais
nesse trabalho de dissertagao.

Ao Prof. Dr. Zeferino Rocha por ter aceitado ser co-orientador e, pacientemente, ter
compartilhado seus profundos conhecimentos acerca da Psicanalise de Freud.

Ao Departamento de Filosofia do Centro de Filosofia e Ciéncias Humanas da
Universidade Federal de Pernambuco, em especial aos Profs. Drs. George Browne, Alfredo
Antunes, Raimundo Juliano e Inacio Strieder por suas dedicagdes na atividade docente, por terem
acolhido o meu projeto, apoiado as minhas investigagdes e terem me iniciado na atividade
docente.

A CAPES pelo apoio, sob forma de bolsa de estudos, durante dois anos que foram
vitais. A Secretaria de Saude do Estado de Pernambuco pela licenca concedida para cumprir os
créditos.

Ao Prof. Vicenzo di Mateo por suas importantes sugestoes na Pré-Banca e ao Prof.
Dr. Hector Benoit, por ter aceito compor a banca para a defesa de dissertagdo, vindo de Sdo
Paulo, por sua preocupagio e interesse, bem como por suas oportunas sugestoes.

Agradeco ainda aos meus primeiros mestres, 0os quais nunca pude esquecer, em
especial aos Profs. Arthur Shaker, Rachel Gazzola, Maria do Carmo Guedes, Mirian Dubieux e
Luis Claudio Figueiredo.

Aos companheiros de jornada Inés Loureiro, Iso Ghertman, Marcos Nunes Costa e
Karla Cascao pelos seus apoios e incentivos.

Aos meus alunos pelas suas questdes e participagdo nas aulas; aos amigos em geral e
ao Dr. Reinaldo de Oliveira, pela sua cuidadosa revisdo na versao final da dissertacao.

Aos meus pais e irmaos pelo inestimavel suporte afetivo e a Sylvia pelo seu amor e

dedicagao.



“E necessario, pois, a este proposito, fazer uma
das coisas seguintes: ndo perder a ocasido de
instruir-se, ou procurar aprender por si mesmo, ou
entdo, se ndo for capaz nem de uma nem de outra
dessas agoes, ir buscar em nossas antigas tradi¢des
humanas o que houver de melhor e menos
contestavel, deixando-se assim levar como sobre
uma jangada, na qual arriscaremos a fazer a
travessia da vida, uma vez que ndo a podemos
percorrer, com mais seguranga € COMm Mmenos
riscos, sobre um transporte mais solido: quero
dizer, uma revelacao divina!”

Platao, Feéedon 85 c/d



INDICE

INTRODUGAOQ ...ttt 8
I-0ESTATUTO DO TEMA DA ALMA EM PLATAO E FREUD ........................... 27
1. As Metaforas Platonicas e a Teoria das FOrmas.................cccceeeviiiiiiniiiee e 28
2. As Metaforas Freudianas e a Metapsicologia .................ccccoeeviiiiiiiniiiniiniiee e 41
II - OS ELEMENTOS DA ALMA EM PLATAO E FREUD.............c.c.c........ 57
1. Conflito Psiquico : o Problema do Uno e do Multiplo Revisitado ...................cc.cccooininn 58
2. A Triparticio em Platdo e Freud e a Questdo do Inconsciente...................cccooviiiiniiiennnnn.. 72
III - DINAMICA E ABERTURA DA ALMA EM PLATAO E FREUD............cccocoovvviieeenn 88
1. A Concepcio de Satide e as Patologias da Alma..................ccccoeeviiiiiinniiiii e 89
2. Eros e Libido : Descentramento Metafisico e Psicanalitico .....................cccccoevviiriiniinnnennnn, 103
CONCLUSAOQ ..ottt 110

FONTES BIBLIOGRAFICAS ..ot ee e ee e es e e s eaeas 113



INTRODUCAO

1. Apresentacio

Esta dissertagdo tem como objetivo fazer “dialogar” as concepgdes de Platdo e Freud
acerca do tema da alma humana. Melhor dizendo, neste trabalho iremos aproximar o modelo de
alma que Platdo desenvolveu basicamente n’A Republica, no Fedro e no Timeu, conhecido como
“tripartido” e o modelo de alma desenvolvido por Sigmund Freud a partir dos textos de 1923,
denominado “segunda topica”, estabelecendo convergéncias e divergéncias. Antes, porém, iremos
fazer algumas consideragdes necessarias acerca da problematica da alma, dos autores que iremos
trabalhar e dos seus respectivos modelos, da aproximagao entre eles e das abordagens atuais a esta
aproximac¢do, bem como, nos posicionaremos acerca do problema quando faremos uma breve
exposi¢ao do plano metodologico desta pesquisa.

Na histéria da Filosofia o conceito alma' percorre uma longa e complexa historia,
composta de varias tendéncias de pensamento e de diferentes maneiras de problematizar esta
nocdo. Desde o homem homérico da Grécia antiga até o momento atual, existe um trajeto
tortuoso em que o conceito alma ¢ construido, modificado e reconstruido. Esse conceito passa
pelos poetas épicos, liricos e tragicos, adensa-se através dos varios momentos da Filosofia Antiga,
perpassa pelos mais de mil anos resultantes do encontro entre o pensamento Cristdo e a concepgao
Classica, chega ao apice da confianga na razdo, na Modernidade, retoma os poderes da razio

numa posicdo mais critica no Iluminismo, enfrenta o surgimento dos saberes que se querem

" Em relagdo a obra de Platdo, acatamos a tradugfio corrente do termo grego Wux1| por alma, pela auséncia de uma
palavra mais adequada. Se o termo alma, hoje, tem entre nés uma prevaléncia exclusivamente religiosa, queremos
lembrar que na cultura grega Yuxn tinha sentido em varios dominios: no metafisico, antropologico, ético,
cosmoldgico, politico e também no religioso. Ver REALE, Giovanni. Histéria da Filosofia Antiga. Volumes [ - V.
Trad. Henrique Claudio de Lima Vaz e Marcelo Perine. Sdo Paulo: Loyola, 1994. Ver termo “psyché” p. 216 e 217
do Volume V - Léxico, Indices, Bibliografia. Quanto a Freud, alguns podem estranhar a utilizagio do termo “alma”
no que se refere a sua obra, mas segundo Bettelheim, o fundador da Psicanalise utilizou intencionalmente a palavra
Seele, Seelisch para falar do aparato psiquico que ¢ melhor traduzido por alma, pois se Freud quisesse uma opgao
mais proxima de mente (mind) como foi traduzido para o Inglés, ele teria utilizado o termo alemdo Geistig. Ver,
sobre o termo alma e as criticas a tradugdo Inglesa de Freud, ver BETTELHEIM, Bruno. Freud e a Alma Humana.
Trad. Alvaro Cabral. Sdo Paulo: Cultrix, 1984, p. 86 e ss..



cientificos — as Psicologias — e que descartam a nog¢do ou restringem ao maximo o seu
significado e, por fim, chega a concepc¢do atual de homem que pde em questdo os ideais da
ilustragdo e nega qualquer sobrevida para o conceito. Nossa investigacdo, como dissemos, se
insere neste longo e inacabado percurso composto das varias tentativas de elucidar este conceito,
elegendo dois importantes capitulos desta historia: Platao e Freud.

Antes de examinarmos os nossos autores e suas concepgoes, ¢ importante deixarmos
claro que ndo se trata aqui da defesa de uma palavra — alma — a qual a propria Filosofia parece
ter, pelo menos atualmente, abandonado. Acreditamos que “os problemas classicos da alma foram
substituidos pelos problemas da interioridade, da identidade pessoal, do sujeito e da subjetividade,
da alienacdo ou ainda, pelos problemas da consciéncia e da possibilidade de sua incorporacdo aos
discursos cientificos”.”

Neste sentido, devemos repetir, ndo se trata aqui de tentar reabilitar a palavra alma,
mas trazer alguns problemas que estavam associados a ela e permanecem no momento atual, sob
diversos nomes. A aproximac¢do dos discursos da alma de Platdo e Freud servird de eixo e de
baliza, com seus elementos essenciais, para o exame do tema da alma tendo em vista que este
guarda toda sua atualidade, ainda que problemdtica, na historia deste esfor¢o reflexivo da

humanidade que constitui a propria Filosofia.

2. A Problematica da Alma

O “didlogo” que gostariamos de estabelecer entre os modelos de Platao e Freud acima
referidos, se baseou entdo em algumas observagdes e numa desconfianca. Constatamos que existe
uma semelhanca Obvia, pelo menos a primeira vista, entre estes dois modelos de alma;
constatamos também a importancia destes dois pensadores nos seus respectivos contextos —
origem e atualidade — na historia das representacdes do homem e, por ltimo, desconfiamos que
estes modelos guardam elementos essenciais para uma reflexdo acerca do humano, os quais serdo
destacados por uma aproximagdo analdgica entre os modelos. Em outros termos, suspeitamos que

uma aproximacao entre estas duas teorias seria fecunda para indicar alguns conceitos fundamentais

> DURING, Elie. L’Ame. Paris: Flammarion, 1997, p.12, Collection Corpus.



para pensar numa possivel teorizagio acerca do humano no contexto filosofico atual’. Desse
modo, a proposta desta dissertacdo ¢ “recortar” da historia das representagdes do homem, estas
duas concepgdes de Platdo e Freud e aproxima-las para realcar esses elementos.

Entretanto, apesar de assumirmos uma posi¢cdo epistemologica realista ao longo de
nossa dissertagdo, ndo estamos defendendo, de antemdo, um realismo ingénuo que conceba que
existe uma realidade “alma” para onde todos os discursos sobre ela convergem. Na verdade,
quando os observamos, vemos que, na historia do pensamento ocidental, eles, ao contrario, nao
apontam para um consenso sobre a constituicdo da alma, nem sobre a melhor maneira de
representa-la.

A alma, na sua peculiaridade, ¢ “algo” de que ndo temos uma experiéncia sensivel, mas
de que temos uma pré-compreensdo existencial, uma vivéncia imediata enquanto consciéncia de
um “eu” no mundo. A alma ¢ um “objeto” que resiste as analises cientificas, na medida em que ¢
uma nog¢do complexa e de dificil apreensdo, pois existe numa regido intermediaria, numa funcdo
mediadora entre as relagdes que mantém com o corpo, aspecto material e natural da existéncia, e
com o espirito, entendido aqui como realidade especifica do ser humano®.

E por algumas destas peculiaridades do “objeto” alma que podemos observar que ao
fazermos um paralelo entre as nog¢des de Epistemologia e a Psicologia, vemos que esta ultima
nunca ficou numa posi¢do confortdvel em relagdo a sua cientificidade; por exemplo, a cldssica
divisdo entre ci€ncias exatas e humanas imposta a Psicologia, cindia 0 homem, nas duas dimensdes
que lhe eram peculiares — natural e cultural — e forgava ao saber psicologico a filiagdo a um dos
pblos desta divisdio — behaviorismos e humanismos — ou o destituia de qualquer pretensdo

cientifica’. Talvez por isso, as Psicologias tiveram que abandonar a nogdo de alma, no seu sentido

? Pode-se fazer um paralelo curioso entre a Grécia de Platdo e o momento atual, pois naquela, com a derrocada da
educacdo aristocratica e o surgimento dos sofistas, Platdo teve que rapidamente pensar uma nova resposta as
demandas humanas emergentes ou correria o risco de cair num relativismo absoluto que levaria a um provavel
nihilismo. N6s, depois de um certo fracasso dos sonhos da racionalidade moderna, parece que estamos atonitos com
algumas das tendéncias filosoficas atuais. Dodds no final de sua magnifica e ja classica obra, ja sugere uma
analogia semelhante. Ver DODDS, E.R.. Os Gregos e o Irracional. Trad. Leonor Santos B. de Carvalho. Lisboa:
Gradiva, 1988, p. 273 (Colegdo Trajectos).

* Sobre a categoria do psiquismo, suas dimensdes e relagdes com o corpo e espirito ver o belo trabalho de VAZ,
Henrique Claudio de Lima. Antropologia Filoséfica I. 3°. ed.. Sdo Paulo: Loyola, 1991, p. 187 a 198. (Colegdo
Filosofia 15).

> Como diz Figueiredo “o que parece realmente estar faltando é uma compreensdo do radical desencontro histérico
entre o projeto epistemoldgico moderno e os novos saberes psico e socioldgicos: os segundos entram em cena no

10



mais amplo do que psiquismo moderno, herdada da Filosofia, pois esta no¢do implicaria também
suas relacdes com o corpo e o espirito e junto com eles as dimensdes simultineas de natureza e
cultura. Saberes que ndo abandonaram a concep¢do de alma, como parece ser o caso da
Psicanalise, tém até hoje suas pretensdes cientificas ainda postas em duvida.

Por ultimo, a alma antes de ser “objeto” ¢ também “‘sujeito” que se experimenta como
“substancia” pensante e conhece a possibilidade da liberdade rompendo com as determinacdes
naturais. Nesse sentido, o homem produz cultura, d4 sentido para sua experiéncia empirica e
constitui o universo simbdlico do ethos® que ird regular todas as ag¢des humanas. Essas
caracteristicas da alma, que a fazem lugar de incidéncia das classicas categorias do “sujeito” e

“objeto””

, podem nos ajudar a compreender a multiplicidade e dispersdo das suas representacdes
ao longo da historia, pois, esta diversidade de tendéncias pode ser traduzida como modos de
compreensdo histérica e culturalmente determinados em relagio a este “algo” que é a alma. E por
sua peculiaridade que poderemos compreender, também, a existéncia de duas teorias da alma nos

didlogos de Platdo, assim como das duas topicas da Psicandlise de Freud, ou ainda o seu modelo

exato momento em que o primeiro fraqueja e esta entrada ndo sé testemunha, mas apressa o declinio do modo de
subjetivacdo que poderia sustentar uma cultura regulada pelo ideal epistemologico” in FIGUEIREDO, Luis Claudio
Mendonga. Revisitando as Psicologias: Da Epistemologia a Etica das praticas e Discursos Psicologicos. Petropolis:
Vozes - Educ, 1995, p. 21. No que se refere as relagdes entre Epistemologia e Psicologia, ver também
FIGUEIREDO, Luis Claudio Mendonga. Matrizes do Pensamento Psicologico. Petropolis: Vozes, 1991, 208 p..

% Algumas reflexdes atuais sobre a cientificidade da Psicologia, incluindo a Psicanalise, resvalam para o campo da
Etica como se, depois de esgotadas as forcas na busca dos fundamentos cientificos, pudéssemos fazer uma “virada”
para as especulagdes Eticas e encontrar ali o respaldo possivel. Ao que parece, esta “virada” mantém a classica
polaridade entre o natural e cultural, ainda que optando pelo segundo pélo e enfocando o homem na sua relagdo
com ethos, na sua dupla acepc¢do de morada e costume ou habito. Apesar deste assunto ser bastante complexo para
uma nota de rodapé, acreditamos que existem algumas dificuldades de realizar esta passagem da Epistemologia
para Etica, senio vejamos duas: a) o campo da FEtica na Filosofia sempre esteve submetido a uma maior
indeterminagdo do que o campo da Epistemologia. Neste sentido ndo existe qualquer esbogo de consenso desde os
Sofistas até Habermas; b) os saberes Psicologicos podem contribuir nas reflexdes éticas, mas ndo poderdo se
transformar numa Etica, ao prego de se converterem numa Weltanschauung e serem absorvidos como saber pela
Filosofia. Ver, sobre esta “virada”, os textos de FIGUEIREDO, Luis Claudio Mendong¢a. Revisitando as
Psicologias: Da Epistemologia a Etica das praticas e Discursos Psicolégicos. Petropolis: Vozes - Educ, 1995, 97 p.;
COSTA, Jurandir Freire. A Etica e o Espelho da Cultura. Rio de Janeiro: Rocco, 1994, 180 p.; FRANCA, Maria
Inés (org.). Etica, Psicanilise e sua Transmissdo. Petropolis: Vozes, 1996, 238 p.; sobre a relagio entre
Psicanalise ¢ Metafisica ver DRAWIN, Carlos Roberto. Psicandlise e Metafisica: o Esquecimento da Razdo in
Revista Sintese, No. 50, Julho - Setembro 1990, p. 13-30.

7 Estas classicas categorias foram se desdobrando nos seus efeitos pares como ciéncia e ética, teoria e pratica,
conhecimento e intervencdo, etc. Na verdade, qualquer reflexdo sobre o homem, enquanto cruzamento
epistemologico destas dois dominios abertos pela razio, produz um curioso circulo interpretativo, pois, aquilo que
se observa acerca do “objeto” homem se volta como condenagio sobre o “sujeito” homem.

11



, . e . 8 . ~ ~ ~
neuroldgico inicial do Projeto”. Estas diferentes representacdes sdo expressdes de tomadas de

posicao na descri¢cdo desta realidade psiquica. Vejamos as posi¢des de Platdo.

3. Platido e 0 Tema da Alma

Platdo influenciou toda a maneira de pensar ocidental e ¢ indiscutivel que qualquer
grande filosofo teve, e provavelmente terd, que levar em conta as suas elaborac¢des, ndo s6 acerca
da alma. Desde Aristoteles até aos contemporaneos, todos trataram de questdes que se ndo foram
inauguradas pelo principal discipulo de Socrates, foram desenvolvidas por ele de uma forma
propria e fundamental. Seu grande mérito, do ponto de vista especulativo, foi pensar os problemas
recolocando-os a partir de seus fundamentos ontologicos, ou seja, a partir dos principios
universais constitutivos do ser.

De modo sucinto, se analisarmos a historia da Filosofia, podemos dizer que Platao
sintetizou — ainda que de uma forma ndo sistematica — os dois periodos da Filosofia classica que
o antecederam. Isto é, Platdo foi o primeiro filosofo que articulou as investigacdes naturalistas
acerca do fundamento do cosmo, realizadas pelos pré-socraticos e as questdes antropologicas
inauguradas pelos sofistas e por seu grande mestre Socrates, fazendo do homem um intermediario
entre o devir sensivel e as realidades inteligiveis. Neste sentido, Platdo desenvolve, nos seus
didlogos, duas fortes concepgdes da alma humana — a que denominamos “unitaria” do Fédon e a
“tripartida” d’4 Republica, Fedro e Timeu — que se tornaram referéncia a ponto de podermos
afirmar que “até hoje a imagem do homem na nossa civilizagdo mostra indeléveis tracos
platdnicos™.

Na concepg@o “unitaria”, a alma ¢ anterior ao corpo, principio que lhe fornece vida e
movimento e tem caracteristicas contrarias a este, tais como: ser simples, invisivel e imortal. Nesse

sentido, a alma tem um parentesco, uma afinidade com as realidades inteligiveis do mundo das

¥ Freud, no inicio de sua obra, desenvolve um modelo neurolégico no Projeto que visava “estruturar uma psicologia
que seja ciéncia natural; ou seja, representar os processos psiquicos como quantitativamente determinados de
particulas materiais especificaveis (...)”. Em outras palavras, Freud tenta determinar os fundamentos fisicos das
realidades psiquicas para elucidar a alma e o comportamento humano. Ver FREUD, Sigmund. Projeto de uma
Psicologia Cientifica (1895). Rio de Janeiro: Imago, 1974, Edi¢do Standard Brasileira das Obras Psicologicas
Completas de Sigmund Freud (E.S.B.), vol. I, p. 381.

’ VAZ, Henrique Claudio de Lima. Antropologia Filoséfica L. p. 35 ¢ 36.

12



formas, as quais busca incessantemente. Assim, sua unido com a realidade corpdrea ndo ¢ natural,
mas acidental. A vida humana seria entdo uma oportunidade de purificagdo para nos livrarmos dos
renascimentos e escaparmos do intermindvel ciclo das geracdes sucessivas ao qual estamos
submetidos. A Filosofia seria entdo o refugio dos homens para garantir a purificacdo e o
distanciamento necessarios em relagdo ao corpo, sede das paixdes. De forma resumida, esta ¢ a
atmosfera da nogdo “unitaria” desenvolvida basicamente no Fédon'’.

O segundo modelo de Platdo, embora sugerido no Gérgias'', foi desenvolvido
fundamentalmente nos didlogos A Repiiblica, Fedro e Timeu". Platdo defende a idéia de que a
alma se divide em trés elementos, partes ou atividades' : a) o primeiro ¢ o elemento apetitivo ou
concupiscente (émOuunTikor), fonte de nossos desejos e apetites, tais como: sede, fome e desejo
sexual; b) o segundo ¢ o elemento irascivel, caloroso ou também chamado coracao
(Bupos, Bupoeldns), responsavel por nossa capacidade de sentir ira, raiva e orgulho; c) o terceiro
¢ a inteligéncia (\0yos, AoyLoTikdr) que abriga nossas racionalidade, capacidade de calculo e

intuicdo intelectual, capaz de pensar e conhecer as formas inteligiveis.

" PLATAO. Fédon (64a e ss.) Trad. de Jorge Paleikat e Jodo Cruz Costa. 4*.ed. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1987, p.
65, (Os pensadores).

' Existe a seguinte passagem no dialogo Gorgias (493a/d): “Mas a vida, a0 menos como tu (Célicles) concebes, é
verdadeiramente terrivel. Ndo me causaria surpresa se Euripides tivesse dito a verdade nestes versos: Quem sabe se
viver ndo é morrer e se, por outro lado, morrer, ndo é estar vivo? Talvez estejamos realmente mortos! Ndo faz
muito tempo, ouvi de um sabio que neste momento estamos mortos, nosso corpo, cOpa, ¢ nosso timulo, ofjua, € a
parte da alma onde se encontram os desejos ¢ susceptivel de se deixar seduzir e perturbar em desordem,
confundindo o superior com o inferior” Este trecho sugere a doutrina da alma tripartida, mas este modelo so surge
de modo nitido e incontestavel a partir de 4 Republica, reaparecendo no Fedro e no Timeu com algumas variantes.
PLATAO. Gérgias. Trad. Léon Robin. Paris: Gallimard, 1993, 1450 p., vol. II (Bibliothéque de la Pléiade).

"2 PLATAO. A Repiiblica. (435b e ss.) Trad. Maria Helena da Rocha Pereira. 5° ed. Lisboa: Fundagio Calouste
Gulbekian, 1987, 513 p.. PLATAO. Fedro. (246a e ss.) Trad. Carlos Alberto Nunes. Belém: Universidade Federal
do Para, 1975, 249 p., vol. V (Cole¢do Amazonica). ; PLATAO. Timeu.(69b e ss.) Trad. Carlos Alberto Nunes.
Belém: Universidade Federal do Para, 1986, 158 p., vol. XI (Cole¢do Amazonica).

" Para tratar dos elementos da alma, Plato utiliza, n’4 Republica, duas vezes o termo épos (442 ¢, 444 b) que
deve ser traduzida por “parte” e nas demais passagens utiliza €15n (435 ¢) que geralmente ¢é traduzido por “forma”.
Nao existe um consenso entre os intérpretes acerca da melhor tradugdo para este termo que denota a divisdo da
alma. Por exemplo, Jaeger traduz por “espécies” ou “partes” da alma, Robin prefere traduzir o termo por
“atividade” da alma e Janine Chanteur adere a tradu¢do de Robin e justifica que o termo “parte” revela uma
descrigdo pouco dindmica. Na verdade usaremos indistintamente os termos, pois, como veremos mais adiante, a
divisdo da alma em partes, elementos ou atividades, guarda um paradoxo de algo que ¢ simultaneamente uno e
multiplo, ou seja, ao usarmos o termo “partes” estaremos privilegiando uma conota¢do multipla enquanto que a
palavra “atividades” privilegia a unidade da alma. Ver JAEGER, Werner. Paidéia : a formacao do homem grego.
Trad. Artur M. Parreira. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1986, p. 557; ROBIN, Léon. Platon. Paris : PUF, 1997, p.131.,
(Collection Quadrige) ¢ CHANTEUR, Janine. Platon, le desir et la cité. Paris: Sirey, 1980, p. 91 (Colegdo
Philosophie Politique).

13



No que se refere a existéncia destes dois modelos — “unitario” e “tripartido” — na
Filosofia de Platdo, destacamos duas principais posi¢des assumidas pelos comentadores : a) a dos
que defendem a superioridade do modelo “unitario” sobre o “tripartido” apontando para sua
coeréncia com a teoria das formas ou ainda argumentando que o modelo “tripartido”, oriundo do
pitagorismo, seria um corpo estranho aos didlogos platonicos'*; b) a dos que defendem que o
modelo “tripartido” representa um avango significativo em relagdo ao “unitario”, sendo portanto
um aperfeicoamento da concepgio estreita e puritana apresentada no didlogo Fédon".

Sem duavida, as duas posigdes tém suas razdes. Se olharmos a obra de Platdo como um
continuum, veremos que o conceito de alma dilata-se na medida em que avangam as investigagoes.
Estas mudangas que ocorrem, do Fédon até ao Timeu, t€ém necessariamente este duplo aspecto: ao
mesmo tempo em que tentam resolver certos impasses, aperfeicoando as teorias, trazem, também,
novos problemas e, por isto, sdo vistas como incoerentes. Assim, se o modelo “unitario” ¢

insuficiente para explicar a dimensdo afetiva do homem, ndo conseguindo sequer dar conta da

' Neste sentido, autores como Rodhe, Burnet e Taylor fazem restri¢des ao modelo “tripartido”, referindo-se a um
trecho d’4 Republica (X, 611b) em que Platdo estd examinando a imortalidade da alma e diz que “(...) nem to-
pouco vamos supor que a alma, na sua verdadeira natureza, ¢ de tal espécie que esteja repleta de variedade,
disparidade e discordancia consigo mesma. (...) ndo ¢ facil ser eterno, se se ¢ formado de muitas partes [se referindo
a sua doutrina tripartida exposta neste mesmo dialogo], (...) para saber o que ¢ [a alma] na verdade, ndo devemos
examina-la deteriorada pela unido com o corpo e outros males, que ¢ como atualmente a vemos, mas tal como a
alma fica depois de purificada, ¢ assim que devemos observa-la cuidadosamente pela razdo (...) Agora o que
dissemos sobre ela [ referindo-se a doutrina “tripartida” novamente], é verdade, quanto ao seu estado actual”. Estes
intérpretes acreditam que Platdo mantém intacto seu modelo “unitario”, pois na sua simplicidade a alma ¢ conatural
(ovyyevela) com as formas; deste modo, este trecho d’A Republica demonstra a falta de firmeza de Platdo na
defesa do modelo “tripartido”. Rodhe chega mesmo a afirmar que Platdo abandona a nogdo de triparticdo so
esbogada n’4 Republica e no Fedro. Burnet argumenta também, baseado na doxografia de Galeno, que a doutrina
da alma tripartida era na verdade de origem pitagdrica e incoerente com todo o sistema platonico. Ver ROHDE,
Erwin. Psique. Barcelona: Editorial Labor, 1973, vol II, p.493 nota 25; BURNET, John. O Despertar da Filosofia
Grega. Trad. Mauro Gama. Sao Paulo: Siciliano, 1994, p. 237 ¢ 238 (nota 1); TAYLOR, A. E.. Plato : the man &
his work. New York: Methuen, 1986 (7°. ed.), p. 281.

> Em torno desta idéia, podemos reunir nomes como Grube, Dodds e Robinson que defendem que o modelo do
Fédon nao ¢ a ultima palavra de Platdo sobre o tema, mas a primeira, e desta forma o modelo “tripartido” ¢ um
avango que sintetiza dois aspectos humanos essenciais — emogao ¢ intelecto — representado pelos conceitos gregos
de épws e \dyos, os quais estariam dissociados no modelo “unitario”. Neste sentido, Grube diz que Platdo, ao
estender o significado da concepgdo de alma aos trés elementos, elaborou a nog¢do de conflito interior na propria
alma que ¢, da forma que se apresenta n’4 Republica, uma idéia surpreendentemente atual. Ver GRUBE, G.M.A..
El Pensamiento de Platon. Trad. Tomas Calvo Martinez. Madrid: Editorial Gredos, 1987, p. 202 e ss. (Colegdo
Biblioteca Hispanica de Filosofia, no. 80); DODDS, E.R.. Os Gregos e o Irracional, p. 229 ¢ ROBINSON,
Thomas More. Plato’s Psychology. 2°. ed.. Toronto: University of Toronto Press Inc, 1995, p. 53 ¢ ss. (Phoenix,
8).

14



paixdo — necessaria ao filosofo, pela sabedoria'® — também é verdade que o modelo “tripartido”
ameaga a integridade da teoria das formas, pois todo o sistema metafisico de Platdo implica
necessariamente imortalidade da alma'’, e seria dificil supormos a imortalidade de algo composto.
Dessa forma, o modelo “unitario” parece ser mais adequado e coerente com a teoria das formas, o
“tripartido”, por outro lado, supera as limitagdes do primeiro e representa o0 homem de forma
muito mais integral, complexa e adequada.

Entretanto, acreditamos ser possivel recolocar esta questdo, ou seja, em lugar de
estabelecermos uma logica excludente entre os dois modelos, podemos examinar o significado
deles de acordo com a estrutura exibida em cada um e com o contexto dos seus respectivos
didlogos. De acordo com essa analise, desenvolvida no primeiro capitulo, podemos antecipar que
o modelo “tripartido” mostrou-se mais adequado para os objetivos propostos por nossa
investigacdo, pois ele representa o homem existente na sua totalidade que possui aspectos
imanentes e também transcendentes. De qualquer forma, a existéncia destes dois modelos esta
associada a uma perspectiva tedrica tomada pelo fundador da Academia. A alma como realidade

complexa permite estes varios pontos de vista. Passemos as teorias de Freud.

4. Freud e 0 Tema da Alma

Freud, por sua vez, serd o interlocutor contemporaneo de Platdo nesta dissertacado,
pois desenvolveu na sua Metapsicologia uma fecunda representacdo do homem e se tornou uma
forca tedrica dominante no nosso século. Esta teoria, por um lado deslocou o centro do individuo
da consciéncia para os seus aspectos irracionais e inconscientes € por outro, mostrou a

necessidade do homem de preservar sua autonomia racional para garantir a vida civilizada.

'O modelo “unitario” seria incapaz de fornecer sentido a paixdo filosofica pela verdade, pois todas as paixdes
confinadas no corpo sempre atrapalhariam o homem na busca da verdade, assim, ¢ complicado entender alguns
trechos dos didlogos de Platdo tendo como paradigma o modelo “unitario”. Ver Fédon (68b).

7" Ao que parece, Platdo deixa inconclusa a questdo da imortalidade n’4 Repuiblica (X, 612a), pois so depois que o
fildsofo atingisse o inteligivel “ver-se-ia a sua [da alma] verdadeira natureza, se ¢ complexa ou simples, ou como €.
Agora quanto as afecgdes ¢ formas que tem na vida humana, analisamo-las suficientemente, segundo julgo.” Esta
tematica da imortalidade no modelo “tripartido” reaparecera com novos elementos no Fedro e so sera solucionada
no Timeu, mas de qualquer forma este ¢ um tema bastante complexo do pensamento de Platdo.

15



Dessa forma, se o médico vienense afirmou que a Psicandlise teria consumado o que
seria o terceiro golpe do conhecimento cientifico contra o amor-proprio da humanidade'®,
destituindo o homem de sua unidade e homogeneidade e atingindo frontalmente os ideais da
modernidade, Freud também mostrou sua fé inabalavel no conhecimento cientifico como unica
arma contra o obscurantismo e a ilusdo, crenca esta que o tornava um auténtico Aufkldirer. Este
duplo aspecto da Psicandlise pode ser compreendido pela ambigiiidade de Freud em relacdo ao
conhecimento cientifico e a Filosofia.

Em relagdo ao primeiro, todos sabemos que Freud tinha como projeto tornar a
Psicanalise uma Ciéncia, no sentido forte do termo. Porém as suas investigagdes clinicas e o seu
modelo de homem traziam uma relativizagdo profunda na pretensdo de racionalidade e autonomia
humanas. Nesse sentido, no seu bojo, a Psicandlise carregava uma “peste” capaz de implodir o
projeto cientifico da modernidade tornando-se até mesmo anticientificista.

Em relacdo a Filosofia, se por um lado, Freud, como ele mesmo admitia, tinha uma
grande atrag@o por esta forma de conhecimento, bem como utilizava a citacdo filosdfica de modo
habitual na sua obra, por outro, ele lhe era hostil, mantendo a Psicandlise sempre a uma certa
distancia desta Weltanschauung, sentindo-se mesmo ofendido pelo desprezo que os filosofos
dirigiam a sua ‘“ciéncia” e pelos obstaculos colocados ao seu conceito de Inconsciente. Talvez,
esta dupla ambigiiidade em relagdo ao conhecimento cientifico e filosofico, possa ser interpretada
como uma hesitacdo — ainda que implicita — de Freud a respeito de a qual destes dois tipos de

conhecimento lhe caberia filiar a Psicanalise'”.

'8 Freud afirma que a humanidade sofreu, pelo conhecimento cientifico, trés duros golpes no seu amor-proprio ou
narcisismo: a) o golpe cosmoldgico, anunciado pelo pitagérico Aristarco de Samos e amplamente divulgado por
Copérnico no século XVI, que retira a terra de sua suposta condigdo central (geocentrismo) e mostra que o Sol,
além de ser incomparavelmente maior que o nosso planeta, ¢ o verdadeiro centro (heliocentrismo) do Universo; b) o
golpe biologico, proferido pelo evolucionismo de Darwin, que colocou o homem ao lado dos outros animais e na
mesma linhagem de descendéncia e retira dele qualquer pretensdo em ter origem divina; c¢) o golpe psicologico,
talvez o mais dolorido para a espécie humana, anunciado pelas conhecimentos psicologicos, em especial, pela
psicologia profunda da Psicanalise, que mostra que o homem ndo ¢ senhor em sua propria casa, pois a consciéncia ¢
apenas uma pequena parte da sua realidade psiquica, um efeito de superficie que encobriria a maior parte do seu
psiquismo inconsciente que determina o seu comportamento. Ver FREUD, Sigmund. Conferéncias Introdutérias
sobre Psicanailise : Parte III. Teoria Geral da Neuroses : Conferencia XVIII : A Fixacio em Traumas — O
Inconsciente (1917), E.S.B., XVI, p. 336 ¢ Uma Dificuldade no Caminho da Psicanalise (1917), E.S.B., XVII, p.
174.

' Ver sobre os aspectos anticientificos da Psicanalise o texto de BIRMAN, Joel. Indeterminismo e Incerteza do
Sujeito na Etica da Psicandlise : Uma leitura sobre o fundamento ético do discurso freudiano in FRANCA, Maria
Inés (org.). Etica, Psicanilise e sua Transmissio. Petropolis: Vozes, 1996, p. 34 a 65; sobre a relagio de Freud

16



Como iremos ver quando aproximarmos os modelos de Platdo e Freud, a riqueza da
representacdo de homem da Metapsicologia freudiana, que por si s6 justifica sua presenga nesta
investigacdo, pode ser atribuida, pelo menos em parte, a esta indefinicdo tedrica de Freud, que no
seu discurso manifesto fazia ciéncia, mas de maneira latente utilizava a especulacdo que seria,
supostamente, propria do discurso filosofico.

Na doutrina freudiana existem pelo menos duas nitidas representacdes da alma
humana: a primeira, apresentada inicialmente no capitulo VII de A Interpretagcdo dos Sonhos
(1900) e sistematizada metapsicologicamente no artigo Sobre o Inconsciente (1915), conhecida
como “primeira topica”, e a outra, desenvolvida principalmente a partir do seu livito O Ego e o Id
(1923), denominada “‘segunda topica” ou “teoria estrutural”.

Na primeira teoria do aparelho psiquico, Freud distingue na alma humana trés
sistemas: consciente, pré-consciente € inconsciente. A partir de suas investigacdes clinicas, o
grande neurologista observou que a maior parte da vida psiquica ndo era consciente, embora
exercesse forte influéncia no comportamento humano. A este sistema Freud chamou inconsciente,
o qual ¢ constituido por conteudos recalcados; estes contetidos sdo os aspectos representativos
dos representantes psiquicos das pulsdes que sdo sentidos como ameagas ao individuo. Estes sdo
expressdes psiquicas das excitagdes somaticas, que querem satisfacdo imediata por serem regidas
pelo principio do prazer. Estas representagdes tém forte componente energético e, por isso, estdo
sempre tentando retornar a consciéncia para satisfazer-se. O inconsciente ¢ regido por um modo
de funcionamento proprio denominado processo primario, podendo o componente energético
dissociar-se de sua representagdo original e associar-se a outras representagdes (deslocamento) ou
aglutinar varias (condensacdo), o que funcionard como um disfarce para satisfacdo indireta da
representacdo originaria ou desejo. Os sistemas pré-consciente — consciente, em 0posi¢do ao
inconsciente, sao regidos pelos processos secunddrios que ndo permitem a livre circulagdo desta
energia psiquica e pelo principio da realidade que influencia a censura, estabelecida entre os
sistemas pré-consciente e inconsciente, que deve vigiar os desejos “inadequados” vindos deste

ultimo. De forma bem sucinta, esta ¢ a “primeira topica” freudiana.

com a Filosofia ver ASSOUN, Paul-Laurent. Freud : a filosofia ¢ os filésofos. Trad. Hilton Japiassu. Rio de
Janeiro: Francisco Alves, 1978, 223 p..

17



Na “segunda topica”, Freud teoriza a alma humana segundo trés instancias distintas:
ego, id e superego. O id, polo pulsional inato da alma, ¢ totalmente inconsciente, € tem como
contetdo originario algumas representagdes herdadas, bem como outras recalcadas pela defesa do
ego. O id ¢ o mais antigo dos elementos animicos, sendo a fonte primitiva da energia psiquica, da
qual irdo se diferenciar o ego e o superego. O ego, apesar de ndo ser totalmente auténomo, € o
mediador dos varios interesses da totalidade do individuo; nesse sentido, estd sujeito as
reivindicacdes do id, as criticas e julgamentos do superego e as exigéncias da realidade. O
superego ¢ uma espécie de juiz, censor com relacdo ao ego, tendo assim, as fungdes de
consciéncia moral, auto-observacao e formacao de ideal. Nesse esquema, o ego € o superego tém
em si “partes” também inconscientes.

No que se refere a essas duas maneiras de ver o psiquismo, ¢ verdade que Freud, ao
longo de sua obra, “ndo renunciou a conciliar as suas duas topicas™>. Pode-se ver isso, de modo
inequivoco, num de seus ultimos textos, o Esbogo de Psicandlise (1938). Porém, sabe-se que a
“segunda topica” surgiu para tentar explicar, de modo mais adequado, as constatagdes clinicas
acerca do conflito psiquico e da formacao do ego, que o primeiro modelo ndo conseguia explicar
de modo satisfatorio. Deste modo, justificamos a nossa escolha pela “segunda topica” para
trabalhar em nossa dissertacdo, pelo fato de acreditarmos que ela representa um aperfeicoamento
tedrico em relacdo a “primeira topica” da Psicandlise, j4 que ¢ uma adequagdo as observagdes
clinicas. Muito embora, recorreremos a textos de Freud anteriores a O Ego e o Id (1923), ja que,

no limite, ndo existe uma ruptura entre os dois modelos.
5. Platao e Freud: Abordagens Atuais do Problema
A idéia de aproximar Platdo e Freud ndo ¢é original. Existem alguns trabalhos que ja o

fizeram e devemos tecer alguns comentérios sobre certas pesquisas. Muito embora, s6 iremos

comentar alguns destes”' estudos, ja que sobre Platdo e Freud existem iniimeras referéncias breves

** LAPLANCHE, Jean e PONTALIS, Jean-Baptiste. Vocabulario da Psicanalise. 9* ed. Trad. Pedro Tamen. Sdo
Paulo: Martins Fontes, 1986, p. 661.

! Platio e Freud foram citados de maneira breve — en passant — pelos mais diversos nomes, desde autores
considerados classicos, como Jaeger e Dodds, passando por historiadores da psicologia e psiquiatras, como
Alexander, até pensadores atuais como Allan Bloom. Os conteudos destas referéncias sdo varios, desde

18



e outros trabalhos™ que ndo serdo uteis neste rapido panorama histérico das aproximagdes acerca
de nossos autores.

O primeiro trabalho de que temos noticia chama-se Freuds Libidotheorie verglichen
mit Eroslehre Platos™, escrito por Max Nachmansohn em 1915. Trata-se de uma comparagio
entre a no¢do de libido freudiana com o eros platonico. Nachmansohn, no inicio desse ensaio,
retoma a querela acerca da libido entre Freud e Jung na qual este ultimo teorizava uma concep¢ao
ampla de libido como energia psiquica em geral, enquanto Freud postulava que a libido é sempre
de natureza sexual, no seu sentido amplo, mesmo que esta seja passivel de dessexualizagdo como
nos investimentos narcisicos ou ainda na sublimagdo. Nachmansohn sugere alguns equivocos na
interpretagdo Jungiana dos textos de Freud e, em seguida, defende a idéia de que Platdo seria um
precursor da teoria da libido de Freud. Ele se diz “convencido que exista efetivamente em Platdo
uma extraordinaria antecipagio de certas idéias freudianas™**.

A partir de citagdes dos didlogos Banquete e Fedro, Nachmansohn tenta provar suas
convic¢des declaradas de antemdo, concluindo que “a teoria da sublimacdo de Freud ja foi

detalhada por Platiao™

e que “a teoria da libido de Freud, objeto de tanta hostilidade, encontrou
como precursor um grande pensador e moralista grego, que antecipou estas descobertas de tiao
alta importancia”. Eis que encontramos a chave deste ensaio: ele ¢ uma defesa das nocdes de
sexualidade infantil e teoria da libido, que tanto escandalizaram os contemporaneos de Freud. Esse

ensaio de Nachmansohn como o trabalho do pastor suico Oskar Pfister chamado Plato als

aproximagdo pelo tema do amor (Eros e libido), até & desconfianga de que Platdo ¢ um pensador muito mais
profundo que Freud. Ver algumas dessas referéncias em : JAEGER, Werner. Paidéia : a formacdo do homem
grego. Trad. Artur M. Parreira. Sao Paulo, Martins Fontes, 1986, p. 655; Dodds, E.R.. Os Gregos e o Irracional,
p. 230 e 236; ALEXANDER, F. e SELESNICK, S.. Histéria da Psiquiatria. S3o Paulo, Ibrasa,1980, p. 66;
BLOOM, Allan. O Declinio da Cultura Ocidental. Sao Paulo: Best Seller, 1989, p. 129.

** Desde que Lacan no seu Seminario sobre transferéncia, entre 1960 e 1961, fez uma leitura atenta do Banquete de
Platdo, muitos psicanalistas se reaproximaram deste texto em busca de elucidagdo do fenémeno da transferéncia a
partir da relagdo entre Alcebiades e Socrates. Desta forma, alguns trabalhos sobre a performace de Alcebiades
podem ser encontrados; ver, por exemplo, o texto de RETH, De Claude van. O Banquete ou a ilusdo amorosa -
Leitura de Freud a luz do banquete in Revista Kriterion, Belo Horizonte: Universidade Federal de Minas Gerais,
1977, jan-dez..

2 Este trabalho foi publicado na revista Internationale Zeischrift Fiir Psychoanalyse, vol. 3, no. 65, 1915; tivemos
acesso a uma traducgdo francesa deste; ver NACHMANSOHN, Max. La Libido chez Freud et L’Eros chez Platon
: une comparaison. Trad. Petra Menzel, Micheline Weinstein, Gilbert Bortzmeyer, Solange Faladé, Michéele
Lohner-Weiss e Pr. Maurice Colleville. Paris, mimeografado, 1984, 42 p..

** NACHMANSOHN, Max. La Libido chez Freud et L’Eros chez Platon : une comparaison, p. 24.

> NACHMANSOHN, Max. La Libido chez Freud et L’Eros chez Platon : une comparaison, p. 41.

** NACHMANSOHN, Max. La Libido chez Freud et L’Eros chez Platon : une comparaison, p. 42.

19



Vorlaufer der Psychoanalyse® tinham como intengdo ltima mostrar que a nogdo de libido em
Freud — injustamente chamado de pansexualista — nada tinha de imoral, pois estava respaldada
pelas idéias do divino Platao.

Nesse mesmo niicleo tematico, em 1963, Thomas Gould publicou um livro chamado
Platonic Love™ que ¢ um trabalho sobre o tema do amor na Filosofia de Platdo, no qual o autor
contrasta, de modo muito sucinto, esta concep¢do com outras trés, a saber, as concepcdes crista,
romantica e freudiana. Gould faz referéncias aos trabalhos de Nachmansohn e Pfister sobre Eros e
libido, e mostra que esta aproximacgdo entre Platdo e Freud pode ser alargada, pois existem outros
pontos convergentes” com relagdo aos seus modelos de homem. Deste modo, Gould comenta, de
modo breve, alguns destes pontos presentes na Filosofia de Platdo e no pensamento de Freud,
entre 0s quais destacamos: a) a idéia de que a infelicidade humana esta associada a uma “guerra
civil no interior da psyche”; b) o autoconhecimento, enquanto busca racional e também
reconhecimento de atividades irracionais que se revelam em sonho, como Unica esperanga para a
felicidade humana; c) a cura ou terapia estd associada aos efeitos do didlogo; d) ambos tém
profunda admiragdo e divida com os poetas, mas também os consideram perigosos e sua arte algo
irracional; por ultimo: e) a tematica do amor, através dos conceitos de Eros e libido, aspecto este
mais desenvolvido nesta obra. Para nos, o importante ¢ que Gould € o primeiro autor que, embora
se proponha s6 a aproximar Platdo e Freud pela tematica do amor, observa com precisdo a
existéncia de outros aspectos que compdem esta aproximacao e nesse sentido, suas consideragdes
sdo inaugurais e significativas.

Em 1978, Bennett Simon escreve um trabalho interessante sobre a concepg¢do de razao
e loucura na Grécia antiga, no qual dedica um capitulo ao tema Platdo ¢ Freud®. Simon considera
“atil” este aproximacao entre os autores, pois, acredita “que o modelo platdnico da mente e dos
transtornos mentais ocupa um lugar muito importante no pensamento de Freud”'; mas adverte,

com relacdo aos trabalhos que tentaram aproximar estes dois pensadores, que eles “fracassam de

% Este ensaio de Oskar Pfister, também foi publicado na revista Internationale Zeischrift Fiir Psychoanalyse, vol.
7, no. 269, 1921. Sabe-se (cf. nota 46) que Freud conhecia estes dois trabalhos e mencionou esta “coincidéncia” de
suas idéias com o fundador da Academia.

** GOULD, Thomas. Platonic Love. London: Routledge & Kegan Paul, 1963, 215 p.

¥ GOULD, Thomas. Platonic Love, p. 15.

% SIMON, Bennett. Razon y Locura en la Antigua Grecia : las raices clasicas de la psiquiatria moderna. Trad.
Felipe Criado Boado. Madrid: Akal Editor, 1984, p. 241 a 261 (Colecdo Akal Universitaria, 64).

20



algum modo na hora de determinar se as configuracdes globais das teorias destes dois homens sdo
suficientemente congruentes, a ponto de poderem justificar uma aproximagdo “comparada e
contrastada” entre ambos’™”.

Depois dessa adverténcia®, Simon afirma que “se considerarmos que os dois
pensadores compartilham de uma mesma nogdo, ou estrutura central subjacente, entdo nossa
comparacdo estard justificada. Esta no¢do fundamental ¢ a de que o homem ¢ uma criatura que
tem conflitos interiores e se encontra dividida entre uma parte racional e superior, € uma parte
inferior ou desejante™*. Ou seja, Simon, que fundamenta sua aproximagao a partir do conceito de
conflito, utiliza o modelo “unitario™’, pois para ele as diversas concep¢des de Freud sdo variagdes
do tema da dualidade expressas nos termos razao e desejo.

Embora concordemos com Simon acerca do papel central que tem a no¢do de conflito
nas teorias da alma humana de Platdo e Freud, temos que nos opor a consideracdo que ele faz de
que esta semelhanca ¢ o fundamento valido para aproximar os pensadores. Pois, como
defenderemos no primeiro capitulo, o fundamento necessario para aproximar Platdo e Freud ¢ que

suas concepcdes da alma tenham fungdo analoga no contexto geral de suas teorias. No momento,

o essencial, ¢ ndo perdermos de vista que o trabalho de Simon foi importante para o avango das

! SIMON, Bennett. Razon y Locura en la Antigua Grecia, p. 245.

> SIMON, Bennett. Razon y Locura en la Antigua Grecia, p. 246.

> Na verdade, esta adverténcia de Simon, aparece diversas vezes entre os autores que abordam a aproximagio entre
Platao e Freud. Existe uma hesita¢ao tedrica como se houvesse um abismo entre Platio e Freud que dificultaria ou
impediria qualquer aproximacdo entre eles. Um exemplo claro disto é encontrado em Dodds, quando trata do
avango da concepcao tripartida em relagdo ao modelo “unitario”. Diz : “as paixdes ja ndo sdo encaradas como uma
infecgdo de origem estranha, mas como parte necessaria da vida da mente, como a conhecemos, € mesmo como
uma fonte de energia, como a /ibido de Freud, que pode ser “ canalizada” para a atividade tanto sensual como
intelectual "*.” Na nota 732 continua o segundo termo de sua hesitagio : “(...) Mas os pressupostos de Platio sdo
muito diferentes dos de Freud, como notou Cornford no seu excelente ensaio sobre o Eros platonico (...)”. Ou seja,
as diferencas de pressupostos parecem destituir a validade das semelhangas observadas entre Platdo e Freud. Ver
Dodds, E.R.. Os Gregos e o Irracional, p. 229 ¢ 245. Em nossa dissertagdo, tentamos transpor este suposto
abismo, ou melhor, recolocar esta problematica através do exame atento das idéias dos dois pensadores, como
também pela constituicdo de um espago comum de confrontacdo entre eles, através do uso da metafora, como sera
desenvolvido no primeiro capitulo.

** SIMON, Bennett. Razon y Locura en la Antigua Grecia, p. 246 ¢ 247.

0 autor diz, numa nota de rodapé (cf. nota 8), que “o modelo “tripartido” nio resolve satisfatoriamente as
questdes colocadas pelo modelo psique-soma”, reduzindo todas as variantes dos modelos de Platdo e Freud ao
esquema dual. Ver SIMON, Bennett. Razon y Locura en la Antigua Grecia, p. 247.

21



discussoes e do estudo comparativo entre esses dois pensadores, como, alids, era o seu desejo,
manifesto no préprio ensaio®.

Mais recentemente, Gerasimos Santas publicou um livro dedicado a uma aproximagao
entre Platdo e Freud’’ acerca do tema do amor. Segundo Santas, “as duas teorias nio tém sido
reconstruidas e comparadas de modo suficientemente sistematico e num nivel significativo de
detalhes”. Refere-se, em particular, a cinco trabalhos, entre eles os de Nachmansohn, Gould e
Simon, considerando-os resumidos ¢ mesmo fragmentados. Nesse sentido, a pesquisa de Santas
quer preencher esta lacuna, fazendo uma comparagao cuidadosa, ja que, segundo ele, as teorias de
Platdo e Freud ndo problematizam o amor na mesma perspectiva, pois, “eles nem tém teorias
similares sobre a mente humana, nem métodos parecidos de investigagdo™®. Assim, segundo
Santas, “cada teoria deve primeiramente ser reconstruida em seus proprios termos e dentro da
extensdo de seu contexto tedrico, e as principais comparagdes feitas mais tarde”’

Esta receita ¢ entdo seguida, a risca, por Santas na sua obra. Ele reconstroi, nos quatro
primeiros capitulos, a teoria platonica de Eros a partir do Banquete e Fedro, utilizando também o
Lisis e A Republica, e, em seguida retoma, nos capitulos cinco e seis, a teoria sexual da
Metapsicologia de Freud e sua correspondente concep¢do de amor, para, finalmente, no sétimo e
ultimo capitulo, comparar as duas. Apesar de partirmos de pressupostos e chegarmos a conclusdes
bem diferentes das de Santas, temos que reconhecer a importancia desse trabalho, na medida em
que, pela primeira vez, se produziu uma obra inteiramente dedicada a Platdo e Freud.

Finalmente, existe um ensaio de A.W. Price sobre Platio e¢ Freud”, que serd uma
importante referéncia para nossa dissertagdo. Nesse trabalho, Price se propde ndo s6 a estabelecer
convergéncias entre o pensamento desses autores, mas também a “refletir sobre o tipo de

9941

significado que elas possuem™ . Para fazer um paralelo entre os dois pensadores, sem negligenciar

% SIMON, Bennett. Razon y Locura en la Antigua Grecia, p. 261.

37 SANTAS, Gerasimos. Plato & Freud : two theories of love. New York: Basil Blackwell, 1988, 195 p-.

* SANTAS, Gerasimos. Plato & Freud, p. 03. Concordamos inteiramente com a segunda afirmagdo, porém nossa
dissertacdo busca estabelecer convergéncias e divergéncias entre as teorias, considerando justamente a diferenca de
perspectiva entre os nossos autores.

3 SANTAS, Gerasimos. Plato & Freud, p. 03.

* PRICE, A. W.. Plato and Freud in C. Gill (ed.) The Person and the Human Mind : Issues in Ancient and
modern Philosophy. Oxford: Oxford University Press - Clarendon Press, 1990, 284 p.

I PRICE, A. W.. Plato and Freud, p. 247.

22



as diferencas, o autor propoe, entdo, dois nicleos tematicos: o conhecido tema do amor a partir
das nogdes de ascese e sublimagio e a questdo da triparticio da alma**.

No que se refere a concepg¢do de alma tripartida, Price acredita que o modelo
platonico tem sido freqiientemente desvalorizado e cita como exemplo, as palavras de Cornford
sobre este modelo: “O esquema ¢ artificial e falso, e ndo s6 como trabalho filoséfico independente,

43 . ~ N . ~
” ™. Price se opde a interpretacdo de Cornford, e

mas como analise do tipo introspectiva e direta
desenvolve entdo uma concisa e interessante andlise das convergéncias e divergéncias entre o
modelo “tripartido” de Platdo e a “segunda topica” de Freud, examinando, de maneira precisa, os
diversos aspectos e tentando extrair o significado dessas semelhangas. A partir de nossa

aproximagao, na medida que desenvolvermos os temas, iremos apontar as contribui¢des de Price.

6. Metodologia

Uma das nossas experiéncias mais comuns ¢ identificar semelhangas entre os animais,
plantas, objetos, lugares, pessoas, sensagdes etc.”* Parece-nos uma vivéncia tio simples — “isto
parece com aquilo” — que dispensaria ver ai qualquer problematica. Entretanto, na Filosofia, para
mantermos a coeréncia, ndo poderiamos nos desviar de uma justificativa diante de um
procedimento de aproximacao entre dois objetos quaisquer. Ainda mais, se levarmos em conta que
nosso trabalho propde uma aproximacdo entre dois objetos discursivos — representagdes da alma
humana — inscritos na Filosofia de Platdo e na Metapsicologia de Freud, o que observamos ¢, na
verdade, uma proliferacdo das dificuldades que exigem uma investigacdo clara e uma justificativa
precisa. Para minimizar as dificuldades, na nossa proposta de aproximacdo, iremos agora
problematizar alguns pontos desta comparacdo e mostrar as perspectivas de solu¢do encontradas,

ainda que provisorias.

*2 PRICE, A. W.. Plato and Freud, p. 250.

 CORNFORD, F. M.. Psychology and Social Structure in the “Republic” of Plato. Classical Quarterly, 6 (1912),
259 apud PRICE, A. W.. Plato and Freud, p. 258.

* Alias, na linguagem ordinaria quando nomeamos com os substantivos estamos identificando semelhancas,
podemos designar seres diversos pelo mesmo nome (substantivo comum) e estamos estabelecendo uma igualdade:
quando chamo este e aquele animal de coelho, por exemplo. A efetividade da linguagem depende, portanto de
categorias (idéia, universal, conceito, género, conven¢ao etc.) que possibilitam a comunicagao.

23



A primeira armadilha que temos que superar ¢ a tendéncia de tomarmos a perspectiva
de um dos termos comparados para julgar o outro. Nesse sentido, ndo devemos considerar
Platao precursor de Freud, observando suas teses como antecipagdes intuitivas das verdades
freudianas, nem devemos tentar elucidar o homem Platdo ou sua obra, a partir de uma

45 . ..
” ™, De maneira similar,

interpretacdo psicanalitica, fazendo uma espécie de “psicanalise aplicada
ndo seria pertinente ver Freud como um discipulo tardio da Academia que apenas d4 uma
roupagem moderna aos temas e idéias que ja estavam contidas nos didlogos platonicos.

Ambos os procedimentos, para nds, pecam por tentar uma avaliagdo a partir de um
parametro exterior ao pensamento do proprio autor. Isto produz distor¢des e equivocos. Se na
perspectiva freudiana, fizermos de Platdo um caso clinico ou um protopsicanalista, passaremos a
ver a histéria como um desenvolvimento continuo e consideraremos o desdobramento das idéias
como uma evolu¢do positiva das ciéncias, na qual a Grécia Antiga seria a infincia de nosso
pensamento adulto e evoluido.

Se, ao contrario, na perspectiva platonica, fizermos de Freud o ultimo neoplatdnico

inconfesso™, veremos a historia como uma decadéncia continua e tenderemos, por fim, a rotular

Freud de um impostor que se apossou e desvirtuou as formulagdes do divino Platdo. Acreditamos

* Queremos deixar claro que “psicanalisar” Platdo nio é nossa proposta mas temos que admitir que existem
interessantes trabalhos nesta perspectiva como por exemplo o de Yvon Bres, que fez uma profunda e extensa
investigacdo para examinar a “criacdo filosofica de Platdo como expressdo de uma experiéncia que pode ser descrita
em termos da psicologia moderna”, utilizando a doutrina freudiana. Ver BRES, Yvon. La Psychologie de Platon. 2
ed. Paris: Presses Universitaires de France, 1973, 432 p. (Colecao Publications de la Faculté des Lettres et Sciences
Humaines de Paris-Sorbonne, série Recherches, 41).

46 Segundo Ernest Jones, Freud afirmou, certa vez, que seu conhecimento sobre a Filosofia de Platio era
fragmentario, porém, sabemos que Freud, na sua obra, faz referéncia a Republica e ao Banquete, conheceu
trabalhos que o aproximavam de Platdo, além de ter também traduzido o 12°.volume da obra de John Stuart Mill,
que constava de alguns ensaios, entre eles um sobre Platdo. Entretanto, ndo poderiamos debitar a Freud uma divida
maior do que a de qualquer homem ocidental em relagdo ao fundador da Academia. Neste sentido, Platdo foi
condi¢do de possibilidade de todo pensamento ocidental. Como diz Aristdteles na sua Metafisica: “nos, platdnicos”.
Ver JONES, Ernest. A Vida e a Obra de Sigmund Freud. Rio de Janeiro, Imago, 1989, p. 67. Volume I; sobre a
referéncia a Republica ( IX, 576 b) ver FREUD, Sigmund. Interpretac¢io dos Sonhos (1900), E.S.B., V, p. 658 ¢
Conferéncias Introdutérias sobre Psicanalise : Parte II. Sonhos IX Coferéncia : A Censura dos Sonhos (1915-
1916), E.S.B., XV, p. 176; sobre o Banquete (189 d - 193 d ) ver FREUD, Sigmund. Além do Principio do Prazer
(1920), E.S.B., XVIII, p. 78; Freud faz referéncias aos trabalhos de Max Nachmansohn e Oskar Pfister, que
aproximavam suas teorias de Platdo, publicados em 1915 e 1921 respectivamente na Internationale Zeischrift Fiir
Psychoanalyse, sob os titulos Freuds Libidotheorie verglichen mit Eroslehre Platos e Plato als Vorlaufer der
Psychoanalyse, no seu livro Psicologia de Grupo e a Analise do Ego (1921), E.S.B., XVIII, p. 116 e no Prefacio a
4%, edi¢do dos Trés Ensaios para uma Teoria Sexual (1905), E.S.B., IV, p. 08.

24



que estes procedimentos sdo estéreis, desrespeitam os pensadores no seu contexto e singularidade
e implicam uma tomada de posi¢@o prévia.

Evitando isso, devemos deixar claro que estamos conscientes de que a maior
dificuldade nesta aproximagdo entre Platdo e Freud, ¢ a interpretacdo que teremos que fazer do
pensamento destes autores. Se por um lado, a interpretacdo dos tempos remotos da Grécia,
geralmente, vem contaminada por nossa linguagem e nosso modo atual de pensar, por outro,
interpretar uma disciplina tdo controversa quanto a Psicandlise que se caracteriza pelos seus
multiplos aspectos (clinico, metapsicoldogico, hermenéutico etc.) ¢ uma tarefa tdo ou mais
arriscada. Ainda assim, consideramos que vale a pena enfrentar as dificuldades e assumir os riscos,
demarcando nossa leitura e tomando como limite interpretativo os proprios textos de Platdo e
Freud e levando em conta a contribui¢do de alguns comentadores.

Um segundo ponto que queremos marcar € que ndo estamos tentando fazer aqui uma
genealogia da Psicandlise. Platdo elaborou seus didlogos vinte e trés séculos antes que Freud
escrevesse sua Traumdeutung. Esta anterioridade cronologica favorece a tendéncia de encontrar
na Filosofia de Platdo elementos que colaborem numa genealogia da Psicanalise. Deixemos claro,
desde ja, que essa também ndo sera nossa perspectiva, ndo nos interessa utilizar o pensamento de
Platao como um dos fermentos que supostamente compdem a génese da Psicanalise freudiana.

Procuraremos estabelecer um espago de confronto para analisar as elaboragdes de dois
genuinos pensadores, um campo comum que sirva para aproximar a concep¢ao de alma tripartida
de Platdo e a “segunda topica” freudiana, um espago relacional que favorega a identificagdo das
convergéncias e o contraste das divergéncias de seus respectivos modelos. Este lugar relacional,
no nosso modo de ver, s6 pode ser determinado pela fun¢do que t€ém seus modelos no contexto de
suas teorias. Explicando melhor: para aproximar e comparar os modelos de homem de Platdo e
Freud, iremos examinar se estes modelos sdo andlogos, ou seja, se eles tém uma fungdo
comparavel no contexto de suas respectivas teorias. Esta analogia garantird a validade
metodologica de nossa proposta, pois estaremos, assim, comparando objetos funcionalmente
semelhantes com relacdo ao seu proprio contexto tedrico.

Tentaremos demonstrar que existem elementos comuns em Platdo e Freud, no que se

refere as suas representacdes da alma humana. Ambos trabalham com modelos da alma

25



estabelecendo que eles sdo metaforas’’ da alma, enquanto ela ¢ uma realidade da qual s6 podemos
ter experiéncia de forma singular. Feito isso, constituiremos o espago comum para fazermos as
aproximagdes entre os seus respectivos modelos. Porém, para superar a simples constatagdo de
analogias entre 0s nossos autores, sera necessario ainda investigar seus pressupostos com relagao
a suas concepcdes de ciéncia, isto ¢, para utilizar um termo atual, teremos que examinar 0s
pressupostos epistemologicos de nossos autores, definindo o significado do uso das metaforas no
contexto de seus discursos tedricos. Portanto, uma vez fixado o objetivo desta dissertacdo e o
nosso posicionamento tedrico, deveremos passar a expor a nossa trajetoria metodologica.

O primeiro capitulo serd uma propedéutica, uma prepara¢do em termos de teoria do
conhecimento para estabelecer o didlogo entre Platdo e Freud. Examinaremos o status dos
modelos de alma em relagdo as concepcdes cientificas destes pensadores, buscando um espago de
confronto que permita aproximar, analogicamente, suas concepgades.

No segundo capitulo, examinaremos o significado e a origem da noc¢ao de elementos,
partes ou atividades da alma, resgatando algumas nogdes desenvolvidas pelos Pré-Socraticos. E
em seguida iremos mostrar o lugar central da idéia de conflito nas concepgdes de alma de Platdo e
Freud e depois aproxima-las, estabelecendo as convergéncias e divergéncias.

O terceiro capitulo serd dedicado as conseqiiéncias dos dois modelos em termos de
dindmica — satde e patologia — e as aberturas da alma. Analisaremos a no¢ao de funcionamento
saudavel do psiquismo, as doengas da alma e, por ultimo, mostraremos as aberturas possiveis a
partir destes modelos de homem, para a busca da realizacdo humana em termos de completude.

Na conclusdo tentaremos extrair do percurso aproximativo entre Platdo e Freud, os
elementos fundamentais para pensar numa possibilidade de representar o homem na atualidade,

relacionando o conceito de alma com a concepgao atual de subjetividade.

7 Utilizaremos aqui a nogdo de metafora na sua acep¢io geral como transferéncia de caracteristica, aspecto,
propriedade ou modo de funcionamento de um sistema secundario para um outro, que estamos tentando elucidar.
Esta transposi¢do utiliza-se de um sistema para compreender o outro e pode estabelecer diversos tipos de relagdes
como analogia, equivaléncia, semelhanga, alegoria, mito, fabula etc. Iremos passar ao largo desta tipologia, dando
énfase a elucidag@o do estatuto epistemoldgico dado a metafora por Platdo e Freud. Sobre a Filosofia e a metafora,
ver COSSUTTA, Frédéric. Elementos para a leitura dos textos filoséficos. Trad. Angela de Noronha Begnami...
et al. Sao Paulo: Martins Fontes, 1994, p. 99-139. Ver também a defini¢do de metafora como transposi¢do segundo
uma relagdo de analogia em ARISTOTELES. Poetica ( 21, 1457b) in Obras. Trad. Francisco Samaranch. Madrid:
Aguilar, 1986, p. 1125, (Coleccion Grandes Culturas).

26



I-0ESTATUTO DO TEMA DA ALMA EM PLATAO E FREUD

O uso das metaforas para falar das realidades psiquicas ¢ tdo antigo quanto o proprio
pensamento ocidental. Desde Homero as fun¢des animicas sdo designadas segundo analogias com
os Orgdos corporeos e suas fungdes: por exemplo, yuxr € o sopro, respiragdo que mantém o
homem vivo e depois passa a ser a alma, ndo que pensa e sente, mas a alma que anima o homem,
que o abandona no momento de sua morte, sai pela boca, voa para o Hades e 14, leva uma
existéncia fantasmatica. Neste sentido, as metaforas sdo fundamentais para representar esta

vivéncia unica e singular de nosso proprio psiquismo. Como diz Bruno Snell:

“Mais importante ainda é que, para tudo o que é espiritual, as metdforas
verbais sdo originarias e necessarias. Na lingua grega, a concepgdo
<<abstrata>> de tudo que é espiritual e animico forma-se diante de nossos
olhos de modo que podemos seguir com exatiddo o desenvolvimento destas

. ~ ;. 48
designacoes metaforicas"

Neste capitulo, tentaremos mostrar, baseando-nos nas obras de Platdo e Freud, que

eles se inserem, através de suas representagdes metaforicas da alma, nesta longa tradi¢do
. . 49 ~ s A <7

ocidental inaugurada por Homero”~. Em Platdo, utilizaremos trés dos seus didlogos — A4

Republica, o Fedro e o Timeu — para reconstituir este uso na sua representacdo tripartida,

* Ver a excelente obra de SNELL, Bruno. A Descoberta do Espirito. Trad. Artur Mordo. Lisboa: Edigdes 70,
1992, p. 255 (Colegdo Perfil - Historia das Idéias e do Pensamento).

* 0 discurso filosofico, até por ter sua origem a partir do mito, sempre foi marcado por uma ambigiiidade em
relagdo a metafora. Platdo, por exemplo, faz duras criticas aos poetas na fundagio de sua Republica (11, 377e ss.),
mas também recorre constantemente ao uso de alegorias, mitos, imagens, ou seja, metaforas para desenvolver suas
concepgdes. Cossutta, na sua analise sobre a metafora, mostra que até Hegel — quando diz : “Querer pensar sem as
palavras ¢ uma tentativa insensata... Acredita-se normalmente, ¢ verdade, que o que ha de mais elevado ¢ o
inefavel. Mas esta ¢ uma opinido superficial e sem fundamento; pois na realidade o inefavel é o pensamento
obscuro, o pensamento em estado de fermentacdo, e que se torna claro apenas quando encontra a palavra” — esta,
na verdade, utilizando varias metaforas com os termos “obscuro”, “elevado”, “baixo”, “puro” e “fermentacdo”.
Neste sentido a linguagem com seus conceitos, jamais atingiria o “grau zero” de metaforizacdo. Heidegger e, na sua
sombra, as desconstrugdes contempordneas da Metafisica, parecem levar ao paroxismo a metaforizagdo da
linguagem filosofica. Ver Cossutta, Frédéric. Elementos para a leitura dos textos filosoficos, p. 100 e ss..

27



mostrando seus fundamentos na sua propria teoria do conhecimento. Em relagdo a Freud,
mostraremos a partir de trés de seus textos — A Interpretagdo dos Sonhos (1900), O Ego e o Id
(1923) e A Disseca¢do da Personalidade Psiquica (1932 - 1933) — como o médico vienense
tece uma trama de analogias e metaforas utilizando-se de conceitos dos mais diversos campos do
conhecimento para representar o aparato psiquico; iremos também examinar os seus fundamentos
epistemologicos — explicitados em [Instintos e suas Vicissitudes (1915) — que justificam a

necessidade de tdo vasto repertorio representacional nas suas elaboracdes tedricas.

1. As Metaforas Platonicas e a Teoria das Formas

Examinaremos primeiro, como Platdo, quando vai introduzir o tema da alma nos seus
didlogos, mostra-se reticente e revela que este ndo ¢ exatamente um assunto simples. Em seguida,
iremos observar como o filésofo se utiliza constantemente de metaforas na sua representagdo da
alma, para em seguida, analisar a justificacdo deste uso na sua propria teoria do conhecimento. Por
exemplo, n'4A Republica quando vai transpor as conseqiiéncias de suas investigagdes sobre a

justica na cidade para o individuo, Platdo pondera:

"Ora la caimos nos, meu caro amigo, numa questdo de pouca monta sobre a
alma: saber se possui em si trés partes ou ndo. (...) Mas fica a sabé-lo bem, 6
Glaucon, que, em minha opinido, com os métodos de que estamos a servir-nos
agora na discussdo, jamais atingiremos rigorosamente o0 nosso fim - pois o

caminho que ai conduz é outro, mais longo e mais demorado,; contudo, talvez

. . . . . 50
alcancemos um que seja digno do que anteriormente se disse e se examinou."

Ora, com estas palavras, o fundador da Academia revela de antemao a dificuldade de
se examinar o objeto alma, e mais ainda, mostra que o método — logico e discursivo — que ele
estd usando para abordar o animico ndo ¢ adequado nem rigoroso. Platdo indica a existéncia de

um outro caminho que seria mais fiel para determinar se a alma tem ou ndo trés elementos, porém

 PLATAO. A Republica, 435¢/d; grifo nosso.

28



este outro caminho s6 serd revelado n’4 Republica, quando ele examinar a questdo do Bem’'.
Nesta passagem, Platdo adverte que o Bem ¢ algo muito grandioso para ser atingido pelo
pensamento discursivo, recua e desenvolve a conhecida analogia entre os termos sol/olhos/visdo e
bem/alma/inteleccao que serd coroada pela alegoria da caverna. Assim, quando Platdo afirma a
existéncia de outro caminho, mais longo e demorado, para examinar a natureza da alma, estd
apontando a dialética ascendente ao mundo inteligivel que possibilita ao homem conhecer as
coisas através de suas formas ou esséncias imutaveis. Nesse sentido, Platdo tinha consciéncia que
pelo modo como se realizou a investigagdo neste didlogo, ndo se chegaria a um conhecimento
rigoroso acerca da alma, pois para falarmos em rigor e verdade ¢ indispensavel a ascese a0 mundo
das formas, mas de toda maneira, desenvolve sobre o tema um saber digno, confiavel e possivel.

Platao, entdo, desenvolve, na seqiiéncia ao texto citado, uma investigagdo a partir do
principio l6gico da contradi¢do, o qual impede que a mesma parte da alma possa simultaneamente
sofrer efeitos contrarios relativamente ao mesmo objeto. Ou seja, a partir da aplicacdo deste
principio, ele demonstra a necessidade da triparticdo animica, estabelecendo ainda a nogdo de
discordia ou conflito (cTdols) na alma como conceito central, conforme examinaremos melhor
no segundo capitulo.

Noutra passagem, um pouco mais adiante nesta mesma obra, Platdo, depois de ter
determinado que a alma, como a cidade, tem trés partes ou elementos, afirma que o individuo s6
deve se ocupar da aquisicdo de riquezas ou dos cuidados com o corpo ou da politica, depois de

ter desenvolvido:

"(...) autodominio, de se organizar, de se tornar amigo de si mesmo, de ter
reunido harmoniosamente trés elementos diferentes, exatamente como se
fossem trés termos numa propor¢do musical, o mais baixo, o mais alto e o

intermédio, e outros quaisquer que acaso existam de permeio, e de os ligar a

todos, tornando-os, de muitos que eram, numa perfeita unidade, temperante e

harmoniosa (...)"

I PLATAO. A Repiiblica, 504a e ss..
2 PLATAO. A Republica, 443d/e ; grifo nosso.

29



Como observou muito bem G. Grube™, Platdo deixa claro que ndo pretende com sua
concepgdo tripartida ter elaborado uma "classificacdo exaustiva" que dé conta da complexidade
da alma humana, pois como ele mesmo admite poderdo existir outros elementos de permeio, o
que atesta que ele tinha consciéncia de que esse modelo tripartido € uma representagdo
aproximada. Nesse sentido, ndo importa saber exatamente quantos elementos existem na alma,
desde que se unifique esta multiplicidade de tendéncias dispersas. Tal unificagcdo ¢ o sentido maior
da maldéia platonica. Noutra passagem, agora no diadlogo Fedro, Platdo, quando vai discorrer

sobre a natureza da alma, diz:

"Sobre sua natureza, teremos de dizer o seguinte: o que realmente, ela seja, é

assunto de todo o ponto divino, que exigiria largas explanagoes; mas, ira bem

. . . .. 54
uma imagem em nosso linguajar humano e de recursos limitados."”

Novamente, Platdo deixa claro que descrever o que exatamente ¢ a alma ¢ uma tarefa
dificilima, assunto para o saber divino>, e isto significa que pertence ao que ha de mais alto e
perfeito para os gregos em matéria de conhecimento — de Homero até Aristoteles — e que em
relagdo a alma, devemos nos contentar e confiar na espécie de conhecimento que nos cabe, quer
dizer: um conhecimento aproximado, limitado, humano, sob a forma de uma imagem, ou,
resumindo, uma representacdo metaforica.

Finalmente, no Timeu, didlogo que trata da origem do universo e do homem, Platdo

. . . , 19956 .
desenvolve uma narrativa que ele denomina “mito verossimil”””. Com esta narrativa ele quer

> GRUBE, G.M.A.. El Pensamiento de Platén, p. 210.

>* PLATAO. Fedro, 246a ; grifo nosso.

3> Ver SNELL, Bruno. Saber Humano e Saber Divino in A Descoberta do Espirito, p.179 ¢ ss..

*% Este ¢ um dos varios sentidos para a narrativa mitica que encontramos na obra de Platdo, entre eles destacamos:
A) mito, no seu sentido mais amplo, como exposi¢do em narrativa de temas filosoficos em geral em oposigdo a
forma dialética (Fedro, 276e); B) mito como discursos narrativos tradicionais, transmitidos na educagido das
criancas pelas mulheres, amas de leite, avds, € poetas cantadores; mitos estes criticados duramente por Platdo (A
Republica, II, 377e ss.), por seu carater antropomorfico e pela incapacidade critica das criangas frente a alegoria
(A Repiblica, II, 378e); C) mito como narragdo provavel, mito verossimil ou opinido verdadeira quando néo pode
aplicar o logos puro nas investigacdes sobre os objetos sujeitos a geracdo ou intermediarios entre o sensivel e o
inteligivel; D) narrativa alegoérica necessaria ao discurso l6gico quando este encontrou seus limites, neste sentido
levaria o espirito a uma visdo intuitiva de verdades inteligiveis ndo enuncidveis (Cartas, 341 c-d, A Republica
506e). Os melhores discursos escritos sao os que provocam a anamnese (Fedro 278a ). Entretanto, Platdo sempre
advertiu que ndo devemos racionalizar estas narrativas miticas, isto ¢, elas ndo devem ser interpretadas segundo seu
sentido literal (Fédon, 114d ¢ Fedro, 229d ss.). Em relagdo ao tema da alma, os discursos miticos de Platdo estardo

30



deixar claro que nesta matéria ndo podemos alcangar sendo o provavel e o verossimil, e, para isto,

9957

¢ necessario um “método de verossimilhanga™’. Vejamos esta passagem do didlogo, que apesar

de longa, merece ser citada na integra:

"(...) as palavras sdo da mesma ordem das coisas que elas exprimem,; quando
expressam o que é estavel e fixo e visivel com a ajuda da inteligéncia, elas
também serdo fixas e inalterdveis, tanto quanto é possivel e o permite sua
natureza serem irrefutaveis e inabaldveis, nem mais nem menos. Mas, se apenas
exprimem o que foi copiado do modelo, ou seja, uma simples imagem, terdo de

ser, tdo somente, parecidas, para ficarem em propor¢do com o objeto; o que a

essencial [ sic., isto é, o ser ou esséncia | é para o devir, a verdade ¢ para a

crenga. Por esse motivo Socrates, se sob varios aspectos, acerca de muitas

questdoes — os deuses e a génese do mundo — _ndo nos for possivel formular

uma explicacdo exata em todas as minicias e coerentes consigo mesma, sem a

minima discrepancia, ndo tens que admirar-te. Dar-nos-emos por satisfeitos se

a nossa ndo for menos plausivel do que as demais, sem nos esquecermos de,

que tanto eu, ou expositor, como VOs outros, meus juizes, participamos da

natureza_humana, razdo de sobra, para aceitarmos, em semelhante assunto, o

"8

mito mais verossimil, sem pretendermos ultrapassar seus limites.

Em determinados assuntos devemos respeitar nossas limitagdes humanas e a natureza
. . 59 . , . . L, . .
dos objetos conhecidos™ aceitando quando necessario, o mito verossimil como conhecimento

valido e possivel. Platdo, nesta passagem do Timeu, deixa claro que suas concepcgdes sobre

entre os significados “C” ¢ “D”, sendo que o sentido “D” sera usado numa perspectiva escatologica. Ver sobre mito
e suas significagcdes na Filosofia de Platdo a obra de REALE, Giovanni. Histoéria da Filosofia Antiga. p. 40 e ss.
do volume II. Platdo e Aristoteles. PLATAO. Cartas. Trad. Carlos Alberto Nunes. Belém, Universidade Federal do
Para, 1975, 249 p., vol. V (Colecdo Amazodnica/ Série Farias Brito).

> PLATAO. Timeu, 59c¢; ver também a excelente e elucidativa introdugio a este dialogo feita por Hildeberto Bitar
no volume 11 das obras completas de Platdo, da Universidade Federal do Para.

¥ PLATAO. Timeu, 29b/d; observagio entre colchetes e grifo nosso.

> Curiosa esta dupla limitagio apontada por Platdo, pois uma se refere ao “objeto” alma e a outra, quando aponta
para o limite cognitivo do género humano, se refere ao “sujeito” alma. Neste sentido, como ja apontamos na
introdugdo, podemos perceber um circulo interpretativo constituido pela superposi¢do das categorias
“sujeito/objeto” quando investigamos o ser humano. As caracteristicas dele enquanto “objeto” estdo
necessariamente presentes nele enquanto “sujeito”, incluindo ai suas possibilidades cognitivas.

31



determinados assuntos, inclusive sobre a origem e natureza da alma, sdo conhecimentos
aproximados, plausiveis como as metéaforas. Esta passagem sintetiza sua teoria do conhecimento
ou teoria das formas desenvolvida com mais detalhes n'd Republica®, a qual podera nos ser ttil
para elucidar o proprio didlogo 7imeu, enquanto “mito verossimil”. Passemos, entdo, ao exame
da teoria das formas de Platdo para localizar e elucidar, no quadro geral de sua doutrina do
conhecimento, o lugar e significado do mito verossimil ou opinido verdadeira e sua relagdo com a
metafora.

Para o grande discipulo de Socrates, o conhecimento estd intimamente relacionado
com seu objeto, isto ¢, a clareza do conhecimento ¢ determinada segundo o grau de realidade de
que possui o seu objeto. Deste modo existem, na sua teoria do conhecimento, quatro niveis de
saber que correspondem a quatro tipos de objetos: a conjectura ou imaginacao (elkacia) sobre as
imagens e reflexos (eikdves) de objetos; a crenca (mloTis) sobre os animais ({@a), plantas
(dbuTeuTdr) e objetos artificiais (okevaoTov); o conhecimento discursivo (Stdvroia) sobre os
inteligiveis inferiores como os entes matematicos, ¢ a intelecgdo ou intuigao intelectual (vénots)
conhecimento direto dos inteligiveis superiores ou formas®'.

A imaginacdo e a crenca fazem parte de um tipo de conhecimento sobre o mundo
sensivel (TO opaTév, 7O 8ofacTév) que Platdo chama opinido (86Ea) enquanto que o
conhecimento discursivo e a inteleccdo constituem um saber sobre o mundo inteligivel
(T0 vonTév) que o filosofo denomina ciéncia (€moTrpn)>.

Esta teoria do conhecimento de Platdo pode ser desdobrada em trés sentidos
fundamentais: gnosiologico, ontoléogico e metodologico. No sentido gnosioldgico estdo

determinadas as formas do saber (opinido e ciéncia) desde o mais obscuro (imaginagdo) até o mais

% PLATAO. A Repiiblica, 509d-513e.

' Ver uma sistematizagio desta teoria do conhecimento em FRAILE, Guillermo. Historia de la Filosofia. 5° ed.
Madrid: Editorial Catolica, 1982, p. 306 e ss., Tomo I, (Biblioteca de Autores Cristianos 160).

2 £ importante ressaltar que para Platio ndo existe um abismo entre os sensiveis (reflexos e objetos) e os
inteligiveis (entes matematicos e formas), mas, ao contrario, Platdo em toda sua obra tenta superar esta dificuldade
de sua teoria, relacionando os dois mundos através de realidades intermedidrias bem como através de conceitos
como participagdo (ué6efLs) e imitagdo (Lipnots). De maneira similar, podemos considerar o conceito de €pws, do
modo que ¢ desenvolvido no Banquete (202e ¢ ss.) ¢ no Fedro (248b), um destes intermediarios, for¢a mediadora
entre o sensivel e o inteligivel que podera levar os homens dos corpos belos ao belo-em-si, assim como, no Timeu (
29e ¢ ss.), o0 proprio demiurgo € uma tentativa mitica, de elucidar a relagdo que existe entre o sensivel e inteligivel.
Assim, as interpretagdes simplistas que véem no pensamento de Platdo um dualismo radical que cria um abismo
intransponivel entre o sensivel e o inteligivel, devem ser relativizadas.

32



cristalino (intelec¢do); no sentido ontoldgico existem varios modos ou graus de ser segundo sua
perfeicdo, desde as imagens de objetos mais dependentes e efémeras (reflexos) até os objetos
autdonomos e imutaveis (formas) ©; enfim, no sentido metodologico sio definidas a dialética
ascendente, que vai do sensivel em direcdo a intelec¢do das formas e a dialética descendente, para
aplicag¢do no sensivel das conseqiiéncias das verdades anteriormente intuidas.

Os sentidos gnosiologico e ontologico desta teoria estdo intimamente relacionados,
conforme Platdo desenvolve n’4 Repuiblica®, pois o conhecimento e a ignorancia existem com
relagdo as realidades do ser e do ndo-ser®. Para o fundador da Academia, o conhecimento é
sempre conhecimento de algo que €, logo aquilo que ¢ absolutamente €, pois “absolutamente

’ 66 ~ roor . r 67
cognoscivel”™, a0 mesmo tempo que o que absolutamente ndo ¢, ¢ “totalmente incognoscivel™".

Entretanto se existir alguma realidade entre estes dois extremos que “¢ e ndo é”* a0 mesmo
tempo, esta ficaria numa posi¢do intermédia entre eles e corresponderia a algum tipo de saber
entre a ignorancia e a ciéncia. A opinido, no contexto do realismo platonico, ¢ o saber que esta
entre a ignorancia completa acerca do ndo-ser e a ciéncia que atinge o que ¢ absolutamente, o ser.

A opinido ¢ uma espécie de conhecimento que se aplica, como vimos, ao devir

sensivel que ¢ o reino da relatividade e do conhecimento ambiguo, pois as coisas que ai estdo, sdo

errantes, isto ¢ sdo ao mesmo tempo belas e feias, pesadas e leves, pequenas e grandes etc. O

% Devemos perceber que a forma representacional do conhecimento, nesta teoria, s6 existe no dominio do sensivel e
da opinido. Pois, a partir conhecimento discursivo a alma ja ndo necessita de qualquer imagem ou representacao,
sendo o conhecimento das formas superiores uma 6ewpla, uma contemplagdo na qual a inteligéncia e o inteligivel
tornam-se uma mesma realidade. Neste sentido, Platdo mostra como os matematicos se apdiam nas imagens
sensiveis que ndo sdo mais necessarias: “se servem de figuras visiveis e estabelecem acerca delas o seu raciocinio,
sem, contudo pensarem neles, mas naquilo com que se parecem; fazem os seus raciocinios por causa do quadrado
em si ou da diagonal em si, mas ndo daquelas cujas imagens tragaram (...) servem-se disso como se fossem
imagens, procurando ver o que nio pode avistar-se, senfio pelo pensamento.” Ver PLATAO. A Republica (510d/e)
e VAZ, Henrique Claudio de Lima. Antropologia Filoséfica I, p. 201.

% PLATAO. A Repiiblica, 476d-480a.

% No pensamento de Platdo encontramos a problematica do Nao-ser em dois sentidos muito diferentes: a) Nao-ser
como contraditorio do Ser, ou seja como negagido do Ser, nada que na verdade ndo pode existir e b) Nao-ser como
“outro” do Ser, ou seja como diverso do Ser, alteridade e nesse sentido podendo existir. Nesta passagem d’4
Republica, Platao estd se referindo ao Nao-ser como nada, o que simplesmente ndo existe. Sobre o Nao-ser que de
alguma maneira é, ver PLATAO. Sofista. (237 a e ss.) Trad. Jorge Paleikat e Jodo Cruz Costa. 4*.ed.. Sdo Paulo:
Nova Cultural, 1987, p. 154 ¢ ss..

% PLATAO. A Repiiblica, 477a.

7 PLATAO. A Repiiblica, 477a.

% PLATAO. A Repiiblica, 477a/b.

33



conhecimento sobre o sensivel ¢ imperfeito e provisorio, pois deve ser superado por um

conhecimento mais estavel das realidades inteligiveis. Portanto, Platdo afirma sobre o sensivel:

“(...) poderas dar-lhes melhor coloca¢do do que entre o Ser e o Nado-ser?
Porquanto ndo parecerdo mais obscuras do que o Ndo-ser relativamente a
terem mais existéncia que o Ndo-ser, nem mais claras do que o Ser
relativamente a ndo terem mais existéncia que o Ser. (...) Mas assentamos
previamente em que, Se uma coisa destas nos aparecesse, teriamos de a

considerar do dominio da opinido, e ndo da ciéncia, pois, como objeto errante

.  g. , . A e 5969
no espago intermédio, é apreendida pela poténcia intermediaria.”” .

A opinido ¢ o conhecimento intermediario acerca das coisas que estdo entre o ndo-ser
absoluto e o ser absoluto. Por um lado sdo e por outro ndo sdo, ou melhor, sdo na medida em que
participam das formas. A opinido podera ser correta ou falsa, correta se estiver de acordo com o
inteligivel, ou seja, se atingir a verdade do ser. No didlogo Sofista, Platdo determina que para
existir o erro, o falso, a ilusdo e o proprio Sofista, € necessario, paradoxalmente, que o ndo-ser de
alguma forma seja. Assim, Platdo através do personagem Estrangeiro de Eléia comete o famoso
“parricidio” no qual admite, contra as teses de Parménides, que o ndo-ser ¢ algo intermediario
entre o ser ¢ o ndo-ser absoluto. O ndo-ser ¢ admitido como outro do ser, como alteridade
relativa ao ser. Analogamente, podemos dizer que para Platdo o sensivel e a opinido sdo o outro
do inteligivel e da ciéncia. A opinido, dessa forma, podera ser um erro se afirmar algo distinto do
que realmente ¢, ou seja, falar do ndo-ser que de alguma maneira €, e serd opinido correta se
estiver em consonancia com o ser que sempre &.

Assim, Platdo revela-nos que dentre as opinides, existem aquelas que alcangam o ser:
a opinido correta, certa ou verdadeira. No Banquete, por exemplo, Platdo, através do didlogo de

Diotima com Soécrates, diz:

“(...) ndo percebeste que existe algo entre a sabedoria e ignorancia? (...) O

opinar certo mesmo sem poder dar razdo, ndo sabes, dizia-me ela, que nem é

% PLATAO. A Republica, 479d/e.

34



saber — pois o que ¢ sem razdo, como seria ciéncia? — nem ¢é ignordancia —
Ppois o que atinge o ser, como seria ignorancia? — e que é sem duvida alguma

coisa desse tipo a opinido certa, um_intermediario entre o entendimento e

ignordncia.””’

Ou seja, a opinido correta acerca das coisas intermedidrias entre o ndo-ser absoluto e
o ser absoluto, fala do que ¢, do ser — de uma forma indireta e ndo absoluta — mesmo sem se
justificar, sem ter razdo no sentido forte do termo. Pela participacdo do sensivel no inteligivel, a
opinido correta capta algo do que &, porém sem demonstrar suas razdes. Neste sentido ¢ um saber
valido, mas provisorio, como o € seu proprio objeto, podendo ser facilmente abalado ja que ndo
possui fundamento wltimo. Nesta mesma direcio, existe uma passagem no dialogo Ménon’' em

que Platdo esclarece a relagdo entre opinido correta e conhecimento cientifico:

“— Dai que possuir uma obra de Dédalo sem té-la encadeada é como ter um

escravo fujdo :_é ndo ter nada, é ter algo que nada vale, porque, livres, ambos

fogem - mas uma estatua bem atada vale muito, por que grande é sua beleza.

Por que me referi as estatuas de Dédalo ? Com que inten¢do ? Pensando nas

opinides certas. Pois estas, da mesma forma, enquanto permanecem, valem

um tesouro e sO produzem o que ¢ bom, mas ndo consentem em permanecer

muito tempo na alma do homem, e ndo demoram muito a escapar, a fugir - o

que faz com que ndo tenham muito valor até o instante em que o homem as

amarra, as_encadeia, as liga por um raciocinio de causalidade. Ora, caro

Ménon, ndo faz muito que ficamos de acordo em que reminiscéncia oferece

esta base racional. E assim, pois, quando as opinides certas sdo amarradas,

transformam-se_em_conhecimento, em ciéncia, e, como _ciéncia, permanecem

estaveis. Por esse motivo é que dizemos ter a ciéncia mais valor do que a

opinido certa : a ciéncia se distingue da opinido certa por seu encadeamento

. 72
racional.”

" PLATAO. Banquete, 202a. Trad. José Cavalcante de Souza. 4°.ed. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1987, 261 p., (Os
pensadores). Vemos que aqui mais uma vez, como a Filosofia de Platdo ¢ prenhe de intermedidrios.

" PLATAO. Ménon. Trad. Jorge Paleikat. 2°. ed. Porto Alegre, Globo, 1950, 263 p., (Biblioteca Séculos).

2 PLATAO. Ménon. 97¢-98b. Grifo nosso.

35



Vemos que para Platdo, a opinido correta ¢ algo que podera valer muito se se
descobrir seu fundamento inteligivel, pois assim, transformariamos este saber provisorio, instavel e
de grande beleza em algo de muito valor, pois ndo podera ser mais refutado. A provisoriedade do
saber da opinido correta, estatua de Dédalo ndo amarrada, se explica pela falta de uma
fundamentagdo inteligivel. Para transformar a opinido correta em ciéncia devemos descobrir o
inteligivel — através da anamnese (Ménon) que se apoia em uma experiéncia pré-empirica anterior
a existéncia ou através da dialética ascendente (A4 Republica) que se funda na experiéncia
transempirica da existéncia — para 14 “amarrar” a opinido a verdade e torna-la conhecimento
cientifico”.

Desta forma, a ciéncia no pensamento platdnico ¢ conhecimento pleno do ser,
enquanto é absolutamente’*. Logo é um conhecimento estével, ainda que implique movimento, e
perfeitamente inteligivel” através deste percurso que vai desde a conversdo interior até ao
conhecimento direto das formas.

Depois desta digressdo acerca da teoria das idéias, podemos compreender que, na
passagem citada do Timeu, o significado de “mito verossimil” ¢ elucidado pela andlise que fizemos
do conceito de opinido correta. O mito verossimil, apesar de ndo explicitar as razdes do seu
discurso, atinge a verdade do ser, pois revela através de uma narrativa crivel algo do ser enquanto
universal. Em relagdo ao tema da alma, ¢ necessaria uma narrativa verossimil, uma imagem capaz

de representa-la, elucida-la enquanto realidade complexa, isto ¢, composta de diferentes

3 Sobre a relagio entre ciéncia e opinifio, ver o ensaio L Idée de la Science dans Platon in DIES, Auguste. Autour
de Platon : essai de critique et d’histoire. 2°. ed. Paris: Les Belles Lettres, 1972, p. 450 a 522, (Collection D’Etudes
Anciennes).

™ Platdo caracteriza o Ser, como uma realidade absoluta, imutavel, inteligivel, perfeita, etc. Neste sentido, sdo
inimeras as expressoes tautologicas que expressam o Ser como aquilo que €. Ver por exemplo as passagens do
Fedro (247c ¢ 249¢): 70 év 6vTws..., ovola 6vTws ovad....No didlogo Sofista (248 ¢ - 249 a), Platio sugere que o
Ser na sua totalidade (mavTel@s 6v) ndo deve ser entendido como privado de inteligéncia e imovel, mas incluindo
necessariamente em si “o movimento, a vida, a alma e o pensamento”. Esta importante passagem tem
interpretacdes controvertidas pelos comentadores de Platdo. Seria interessante aprofundar esta investigagcdo e
observar quais as conseqiiéncias desta suposta mudanca na teoria das formas para o tema da alma, de qualquer
maneira fica como abertura para um outro trabalho.

" O Inteligivel para Platio é integralmente cognoscivel, porém existe uma impossibilidade de comunicé-lo de
maneira plena. O proprio Platdo admite esta impossibilidade, quando na Carta VII (341c/d) discorrendo sobre esta
realidade ultima, diz: “De mim, pelo menos, nunca houve nem havera nenhum escrito sobre semelhante matéria [as
Idéias]. Nao ¢ possivel encontrar a expressdo adequada para problemas dessa natureza, como acontece com outros
conhecimentos. Como conseqiiéncia de um comercio prolongado e de uma existéncia dedicada a meditag@o de tais
problemas ¢ que a verdade brota na alma como luz nascida de uma faisca instantanea, para depois crescer sozinha.”
Ou seja, Platdo aponta para o limite da linguagem em expressar o inteligivel, haveria nele pois, algo indizivel.

36



tendéncias. O mito verossimil ¢ uma metafora, um discurso intermediario como a opinido correta,
que atinge a verdade da alma enquanto local de incidéncia de duas categorias fundamentais: objeto
e sujeito.

Enquanto objeto, a alma tem uma dupla determinag¢do pela sua natureza tripartida.
Com efeito, a alma deve ser localizada numa regido intermedidria entre os sensiveis e 0s
inteligiveis”®, pois sendo tripartidla é composta de um elemento inteligente
(A6yos, AoyLoTikdr) imortal, imutavel e proximo das idéias, mas possui também dois elementos
mortais, o irascivel, caloroso ou coracdo (Bupos, Bupoeldns) e o apetitivo ou desejante
(émbupnTikdr), elementos estes impermanentes ¢ semelhantes ao sensivel. Portanto, seria
impossivel conhecer, de modo rigoroso e completo, a alma humana nesta concepcao tripartida, ja
que ela possui duas partes mutaveis como o devir sensivel que ¢ atingido pelo saber da opinido. A
alma, nesta versdo tripartida seria uma realidade intermedidria mais cognoscivel que o sensivel,
mas menos que o inteligivel.

Enquanto sujeito, a alma tem sua duplicidade epistemologica traduzida em termos
gnosiologicos por uma dupla capacidade de conhecer e ser afetada. Por um lado, é capaz de
conhecer os sensiveis, 0 que muitas vezes pode ser traduzido como limitagdo, ja que por este
contato sente-se preso e apegado, dificultando sua ascese ao mundo formal. Por outro lado, tem
capacidade de perceber e unir-se com o mundo formal, o que muitas vezes ¢ experimentado como
inquietacdo, estranhamento, desconforto e nostalgia do absoluto, sentimentos estes
experimentados junto ao mundo sensivel. Platdo neste ponto ¢ fiel a um principio comum da
Filosofia antiga no qual s6 o semelhante conhece o semelhante, a alma tem que ter elementos
préoximos ao sensivel e ao inteligivel para ter acesso aos dois. Neste sentido, a triparticdo da alma
¢ mais coerente com a teoria do conhecimento desenvolvida n’4 Republica, na qual a alma seria
uma espécie de interface entre o sensivel e inteligivel.

Resumindo, a metafora ¢ uma representagdo necessaria em relagdo a forma de ser —

ontologia — do humano, como também em relagdo ao modo de conhecer — gnosiologia —

7® Platdo, ao desenvolver no Timeu a nogio de xpa, conceito complexo que indica material, recepticulo ou espago
necessarios para criagdo do mundo, afirma que esta realidade, ndo apreensivel pelos sentidos, como o sensivel, nem
pela inteligéncia, como as formas, s6 serd captada por uma espécie de “raciocinio bastardo”. De modo analogo,
podemos pensar que a alma humana, como elemento intermediario, s6 sera apreendida por um raciocinio similar
que seria a opinido correta ou mito provavel. Ver PLATAO. Timeu, 52b.

37



deles. Em relagdo ao primeiro, a metafora ¢ necessaria para descrever a alma enquanto realidade
intermedidria que exige um “raciocinio bastardo”, pois possui aspectos inteligiveis e sensiveis e
necessita de uma representacdo que abarque estes dois aspectos. Com relacdo ao segundo, a
metafora ¢ também adequada, pois se constitui por uma imagem sensivel que atinge as partes
mortais do homem, mas que respeita as regras de possibilidade logica; dai sua verossimilhanca
que garante sua inteligibilidade.

Desse modo, devemos nos satisfazer com o mito verossimil fornecido pelas imagens
da alma que a caracterizam como uma unidade orgéanica constituida de multiplos aspectos. Fica
claro que na teoria do conhecimento de Platdo, a Psicologia’’, o conhecimento acerca da alma é
um tipo de saber ndo rigoroso, provisorio, instavel, ndo cientifico com relag@o a sua concepgao de
episteme, conhecimento pleno do mundo imutavel das formas. Ainda assim, a Psicologia seria um
conhecimento digno para o género humano. Talvez, aqui Platdo tenha uma ligdo a nos transmitir:
nao devemos exigir de um objeto mais verdade e objetividade que a sua propria natureza
comporte.

Interessante notar que a condi¢do humana, enquanto local de incidéncia, de
cruzamento, do sensivel e inteligivel, faz do homem mediador entre estes dois modos de ser. Por
exemplo, em relacdo ao impulso amoroso, épws, pode ser entendido nesta dupla acepgdo:
tendéncia para os corpos sensiveis, como também, poténcia de realizagdo espiritual que nos faz
sentir nostalgia pelo absoluto. O amor platonico seria entdo a maneira que teriamos de
transformar, pouco a pouco, o impulso egoista por um sé corpo sensivel, oriundo das partes
mortais da alma, em amor pela fonte inteligivel de todas as belezas, a beleza-em-si, originaria e
objeto tltimo de amor dos humanos, conforme iremos ver nos terceiro capitulo.

Com os elementos desenvolvidos até o momento, podemos elucidar o significado da
existéncia dos dois modelos de Platdo — “unitario” e “tripartido” —, conforme foi exposto na
introducdo. Parece-nos possivel recolocar a questdo da relacdo entre estes modelos sem
necessariamente tomar partido, naquela querela” levantada pelos intérpretes. Analisando a

estrutura das duas concepgdes, poderiamos associa-las, como estdo desenvolvidas no Fédon e n’A

"7 Embora este termo s6 tenha surgido no séc. XVI, e atribuido 2 Melanchthon, utilizamos aqui na sua acepgio
ampla de ciéncia, estudo, discurso da alma, e neste sentido, ja existia desde os gregos .
" Ver nossa Introdugdo p. 09 e ss (notas 14 ¢ 15).

38



Repuiblica, por exemplo, a dois esquemas fundamentais’ da tradi¢do do pensamento ocidental : a)
o esquema dual no qual a alma é uma realidade que se opde ao corpo, € b) o esquema ternario
no qual a alma ¢ uma mediadora entre o corpo e o espirito, que sdo as outras categorias do
homem.

Desta forma, nos dois modelos o termo alma tem significados bem diferentes: no
primeiro a alma representa o aspecto essencial do homem, seu aspecto imortal, aquilo que ele tem
de transcendente em oposicdo ao corpo, enquanto representante dos aspectos efémeros do
humano; no segundo modelo, o conceito alma representa a propria totalidade do homem nas suas
trés dimensdes: o corporeo, o psiquico e o espiritual representados, neste modelo, pelo conjunto
dos trés elementos: apetite, coragdo e inteligéncia.

Assim, nesta maneira de recolocar a questdo, ndo teriamos por que fazer a defesa de
um dos modelos em detrimento do outro, pois ambos sdo adequados para finalidades distintas. O
modelo “unitario” torna-se mais adequado para pensar a alma em termos da ciéncia platonica, ou
seja, tomando-a como unidade proxima ao Ser que sempre ¢, e, neste sentido, destituida de seus
aspectos mortais e efémeros. Por isso, ele ¢ central quando queremos elucidar a questdo da
imortalidade e do destino final da humanidade; enquanto que o modelo “tripartido” mostra-se mais
adequado para examinar as questdes humanas, o homem encarnado e mesclado com os seus
aspectos efémeros.

No contexto da teoria do conhecimento de Platdo, o tipo de saber mais adequado que
pode elucidar a experiéncia individual da alma humana, ¢ a opinido correta, que atinge o sensivel e
as realidades intermediarias, na medida em que estes participam do Ser que sempre é. Os saberes
fundamentados na opinido sdo sempre provisorios podendo ser transformados em conhecimento
cientifico que se refere ao Ser que sempre ¢, e, assim, se converter em conhecimento acerca dos
humanos a partir do mundo imutavel das formas ou idéias.

Esta analise estrutural ¢ perfeitamente corroborada pelo contexto dos didlogos em que
foram desenvolvidos os dois modelos de alma. O Fédon ¢ a descrigdo do ultimo encontro de
Sécrates com seus discipulos, no qual ele examina a questdo da morte e da imortalidade. Ora, os

ultimos momentos do mestre devem ser dedicados a assuntos essenciais como a imortalidade e a

7 Acreditamos que estes dois esquemas estdo representados, a maneira de Platdo, nas suas duas concepgdes de

alma. Ver sobre este esquema, VAZ, Henrique Claudio de Lima. Antropologia Filoséfica I . p. 187.

39



teoria das formas. A Republica, de modo distinto, se passa ao longo de um dia qualquer, na casa
de homens comuns, num porto de Atenas. Estes homens conversam, aparentemente sem qualquer
objetivo, até chegarem a questdo: “O que ¢ a Justica?”’. Qual o seu efeito para a alma humana,
mesmo que passe despercebido aos outros homens e deuses. Neste sentido, A Republica interessa
fundamentalmente aos homens, a sua realidade humana com seus valores, paixdes, virtudes, vicios,
e, por fim, em seu aspecto transcendente que surge no mito final do didlogo, como o mais
importante apéndice. Assim, se o modelo “unitario” trata do aspecto essencial do homem, o
modelo “tripartido”, por sua vez, revela-nos a sua totalidade.

Desta forma, concordamos com Robin®’ quando diz, sobre o modelo “tripartido” d’4
Republica, que “ndo existe entdo nenhuma ruptura com a antiga concepcao”, pois este didlogo
“observa, com mais atengdo, a face sensivel da alma, ndo para exclui-la, mas para integra-la e para

81 . ~ ~
%% Os dois modelos ndo sdo

determinar-lhe, de uma maneira mais precisa, a sua fun¢do de ligagdo
incompativeis, pois revelam aspectos bem diferentes da alma humana. O modelo “unitério”,
proximo das formas, revela o aspecto essencial da unidade transcendente e simples do homem, e o
“tripartido” mostra sua totalidade enquanto composto de um aspecto essencial e dois aspectos
acidentais, revelando entdo sua unidade imanente e multipla.*

Henrique Vaz, na sua concisa e brilhante apresentacdo da antropologia platonica,

reforca nossa hipotese, quando defende que nos didlogos de Platio:

“(...) a antropologia platonica apresenta uma unidade que resulta da sintese
dindmica de temas, cuja oposi¢do, se concilia do ponto de vista de uma
realidade transcendente a qual o homem se ordena pelo movimento profundo

. . e 83
e essencial de todo seu ser: a realidade das Idéias.”

De acordo com o exposto, a Psicologia platdnica ¢ um saber provisorio, inacabado,

que tem sua realizag@o ultima e acabamento na Metafisica ou conhecimento pleno do Ser. Neste

%0 ROBIN, Léon. Platon. Paris, PUF, 1997, 272 p. , (Collection Quadrige).

1 ROBIN, Léon. Op. cit., p. 129.

%2 Este duplo aspecto da representacio da alma em Platio foi observado completamente por Robledo, na sua
importante obra. Ver ROBLEDO, Antonio Gomez. Platén: los seis grandes temas de su filosofia. Cidade do
México: Fondo de Cultura Economica, 1986, p.322 e ss. e PLATAO. Repiiblica (611b/e);

3 VAZ, Henrique Claudio de Lima. Antropologia Filoséfica I. p. 36.

40



sentido podemos compreender um pequeno trecho do Fedro, em que Platdo pergunta: “(...)

2784 Baseado no

Acreditas que seja possivel conhecer a natureza da alma sem conhecer o universo
que foi desenvolvido até o momento, podemos responder: ndo. Rigorosamente falando, nao
existe, na Filosofia de Platdo, qualquer conhecimento cientifico acerca da alma sem o
conhecimento pleno do Ser que ¢, absolutamente na sua universalidade.

Entretanto, se o conhecimento acerca da alma, revelado pelo modelo “tripartido”, ndo
pode ser considerado cientifico, ele ¢ um conhecimento digno e possivel, pois de alguma maneira
atinge o Ser que ¢, ainda que de uma forma indireta pela participacdo do sensivel no inteligivel.
Platao mostra, entdo, sua outra face — muito diferente daqueles esteredtipos que o consideram
idealista e utopico — a qual sugere que aonde ndo pudermos ter algo rigoroso e estavel devemos
nos satisfazer com o provavel. A opc¢do por trabalhar em nossa investigagdo com o modelo
“tripartido” fica, deste modo, fundamentada no fato de ele se mostrar mais adequado para nossa
investigacdo que se d4 no campo da existéncia humana, enquanto realidade empirica, isto €, viva
no mundo de risco e possibilidades e ndo numa perspectiva escatologica.

De modo semelhante, iremos agora examinar como Freud, da mesma forma que
Platdo, quando trata da alma tem consciéncia do cardter aproximativo de seu modelo e recorre
sistematicamente a comparagdes metaforicas, conceitos metaforicos elaborados a partir do
repertorio de diversas ciéncias tais como a Anatomia, Biologia, Quimica, Fisica, Geografia entre
outras. Em seguida tentaremos elucidar a concepgao epistemoldgica de Freud, para entender este

uso recorrente e até insistente das metaforas na sua Metapsicologia.

2. As Metaforas Freudianas e a Metapsicologia

O uso de metaforas para elucidar, na teoria psicanalitica, a alma humana acontece
desde seus primeiros textos. Por exemplo, no famoso capitulo VII da Interpretacdo dos Sonhos
(1900), Freud ao descrever a experiéncia de satisfagdo alucinatdria no sonho a partir do conceito
de regressdo, o faz, representando o aparelho psiquico numa analogia com o aparelho ptico.

Freud adverte que ndo pretende fazer qualquer localizagdo anatdmica do psiquico, este

8 PLATAO. Fedro, 270c.

41



“ocuparia” um espaco virtual — como a imagem que se forma entre as lentes do aparelho 6ptico
— mas utiliza a metafora desse aparelho para termos uma “visualizacdo” do aparato psiquico. Ou
seja, Freud com sua comparagdo pretende fazer uma espécie de mapeamento da alma, revelando

sua funcdo e também o seu alcance:

“(...) Ndo vejo necessidade para desculpar-me pelas imperfeicoes desta ou de

qualquer imagem semelhante. Analogias desta espécie destinam-se apenas a

auxiliar _nossos __esforcos _em _tornar _inteligiveis as _complicacoes do

funcionamento mental, através da disseca¢do da fungdo e da atribui¢do de

seus diferentes constituintes a partes componentes diferentes do aparelho. Ao
que me consta, ndo se fez até aqui a experiéncia de utilizar esse método de
disseca¢do com o fito de investigar a maneira pela qual o instrumento mental
se une e ndo posso ver nada de mal nele. Em minha opinido, estamos

justificados em dar rédea livre a nossas especulacoes enquanto retivermos a

frieza de nosso juizo e ndo tomarmos os_andaimes pelo edificio. E, uma vez

que _em_nossa_primeira _abordagem a algo desconhecido tudo de que

precisamos é o _auxilio de idéias provisorias, darei preferéncia, da primeira

vez, a hipoteses da mais grosseira e concreta descricdo. (...) Por conseguinte,

representaremos o aparelho mental, como um instrumento composto, aos

componentes do qual daremos o nome de “instancias” ou (por amor a maior

clareza) “sistemas”. (...) "%

Essas comparagdes ou analogias servem para auxiliar a ordenacdo e compreensao das
realidades psiquicas; sdo instrumentos da fungdo analitica da razdo. Freud mostra que desconhecia
que, desde Platdo, existia este tipo de divisdo da alma para elucidé-la e diz que ndo vé problemas
no seu “inédito” método de especulacdo tedrica, que utiliza representacdes de outros saberes para
compor o conhecimento acerca da alma. Este conhecimento ¢ um “andaime”, uma elaboragao

provisoria que ndo deve ser confundida com um saber sélido e rigoroso, o qual lhe substituird ao

% FREUD, Sigmund. Interpretacio dos Sonhos (1900). E.S.B., V, p. 572. Grifo nosso. Interessante notarmos que
a palavra que Freud utiliza para falar de sua construcdo metaforica ¢ Geriiste — traduzida por “andaime” — ou
seja, ele parece querer indicar que a metafora é uma construgdo provisoria necessaria na elaboracao de seu edificio
tedrico definitivo.

42



longo do tempo. Nao devemos tomar as metaforas da alma por uma representacao fidedigna desta
realidade complicada que ¢ o psiquismo humano. Vejamos como este uso metaforico da
linguagem esté presente também na “segunda topica” de Freud.

Como ja mencionamos, no livto O Ego e o Id (1923), Freud desenvolve a sua
representacdo do aparelho psiquico conhecida como ‘“segunda topica”, e constituida de trés
instancias: Id, Ego e Superego. Ele tenta caracterizar estas instancias relacionando-as aos
sistemas Consciente, Pré-consciente e Inconsciente, oriundas do seu primeiro modelo de aparelho
psiquico. Se tomarmos como exemplo o Ego, veremos que Freud tenta caracterizd-lo com suas
relagdes com o Id e o Superego de maneira comparativa, conforme podemos ver nestas duas

passagens:

"4 importancia funcional do Ego se manifesta no fato de que, normalmente, o
controle sobre as abordagens a motilidade compete a ele. Assim, em sua
relagdo com o id, ele ¢ como um cavaleiro que tem de manter controlada a
for¢a superior do cavalo, com a diferenga de que o cavaleiro tenta fazé-lo com
a sua propria for¢a, enquanto o ego utiliza for¢as tomadas de empréstimo. A
analogia pode ser levada um pouco além. Com fregiiéncia um cavaleiro, se ndo
deseja ver-se separado do cavalo, é obrigado a conduzi-lo onde este quer ir; da
mesma maneira, o ego tem habito de transformar em a¢do a vontade do id,

L 86
como se fosse sua propria.”

"(...) no assunto da ag¢do, a posi¢cdo do ego é semelhante a de um monarca
constitucional, sem cuja sang¢do nenhuma lei pode ser aprovada, mas que hesita
longo tempo antes de impor seu veto a qualquer medida apresentada no
parlamento. (...) De outro ponto de vista, contudo, vemos este mesmo ego como
uma pobre criatura que deve servi¢os a trés senhores e, conseqiientemente, ¢

ameagado por trés perigos : o mundo externo, a libido do id e a severidade do

superego.(...) "

% FREUD, Sigmund. O Ego e o Id (1923). E.S.B., XIX, p. 39. Grifo nosso.
¥ FREUD, Sigmund. O Ego e o Id (1923). E.S.B., XIX, p. 72 ¢ 73. Grifo nosso.

43



Vemos que Freud tenta elucidar o Ego através de analogias e metaforas. Se Freud,
nestas passagens, ndo chama atencdo para o fato de que estas representagcdes sdo meras
construgdes teodricas, como fez vinte anos antes na sua Traumdeutung, o uso, que ele faz destas
comparagdes para elucida-lo, aponta claramente para sua natureza metaforica. De maneira similar,
poderemos ver este uso na conferéncia XXX7 - O Desmembramento da Personalidade Psiquica
das Novas Conferéncias Introdutorias da Psicandlise (1932 - 1933), texto em que Freud também
centraliza sua pesquisa no tema da alma humana. Nesta conferéncia, Freud nos adverte acerca do

1d:

“Os senhores ndo haverdo de esperar que eu tenha muita coisa nova a dizer-
lhes acerca do id, exceto o seu nome novo. E a parte obscura, a parte
inacessivel de nossa personalidade; o pouco que sabemos a seu respeito,
aprendemo-lo de nosso estudo da elaboragdo onirica e da formagdo dos
sintomas neuroticos, e a maior parte disso é de cardter negativo e pode ser

descrita somente como um contraste com o ego. Abordamos o id com

analogias; denominamo-lo _caos, caldeirdo cheio de agitacdo fervilhante.

Descrevemo-lo como estando aberto, no seu extremo, a influéncias somaticas e

como contendo dentro de si necessidades instintuais que nele encontram

o ~ . 188
expressdo psiquica; ndo sabemos dizer, contudo, em que substrato.”

Freud utiliza-se novamente da linguagem figurada agora para descrever o Id. Ele
confessa que esta instancia ¢ quase inacessivel, dando-nos uma metafora dela para elucida-la
como fez com o Ego nas citacdes anteriores. Essas passagens levam-nos a crer que a
representacdo da alma humana, na teoria freudiana, ¢ uma construgdo teodrica que tem valor
elucidativo e organizador. Por isso que Freud sempre adverte que seu modelo ndo deve ser
tomado de forma rigida, mas como uma realidade aproximada. Nesse sentido, nesta mesma
conferéncia, quando Freud articula as descricdes da “primeira topica” com as instancias da
“segunda” utiliza de uma analogia geografica que revela, com todas as letras, o alcance

aproximativo de suas representacdes teoricas:

44



"(...) O superego, o ego e o id — estes sdo, pois, oS trés reinos, regioes, provincias
em que dividimos o aparelho mental de um individuo, e é das suas relagoes mutuas
que nos ocuparemos a seguir. (...) Antes porém, uma breve interpolacdo. Penso
que os senhores se sentem insatisfeitos porque as trés qualidades da consciéncia e
as trés regioes do aparelho mental ndo se agrupam em trés pares harmonicos, e 0s
senhores podem considerar esse fato, em certo sentido, obscurecedor de nossos
achados. Nao penso, todavia, que devemos lamentd-lo, e devemos dizer a nos
mesmos que ndo tinhamos o direito de esperar nenhuma disposi¢do homogénea

nessas coisas. Permitam-me mostrar-lhes _uma _analogia; é verdade que as

analogias nada decidem, mas podem fazer a pessoa sentir-se mais a vontade. Estou

imaginando uma regido com uma paisagem de configura¢do variada —
montanhas, planicies e cadeias de lagos — e com uma populagdo mista : é
habitada por alemdes, magiares e eslovacos, que se dedicam a atividades
diferentes. Ora, poderiam as coisas estar repartidas de tal modo que os alemdes,
criadores de gado, habitam a regido montanhosa, os magiares, que plantam
cereais e videiras, moram nas planicies, e os eslovacos, que capturam peixes e

tecem junco, vivem junto aos lagos. Se a partilha pudesse ser tdo simples e definida,

um Woodrow Wilson ficaria feliz da vida com isso, também seria conveniente um
tal arranjo para uma conferéncia numa aula de geografia. Entretanto, seria
provavel que s senhores encontrassem menos homogeneidade e mais mistura, se
viajassem pela regido. Alemdes, magiares e eslovacos vivem disseminados por
toda parte;, na regido montanhosa também ha terras cultivaveis, e cria-se gado

também nas planicies. Algumas coisas, naturalmente, sdo conforme os senhores

esperavam, pois ndo se pode capturar peixes nas montanhas e os vinhedos ndo
crescem na dagua. Realmente, o quadro da regido, que os senhores se afiguravam,
pode, na sua totalidade, ajustar-se aos fatos; os senhores, no entanto, terdo de

. 9
conformar-se com desvios nos detalhes.”

% FREUD, Sigmund. Novas Conferéncias Introdutoérias sobre a Psicanalise: Conferéncia XXXI: A Dissecacio
da Personalidade Psiquica (1932 - 1933). E.S.B., XXII, p. 94. Grifo nosso.

¥ FREUD, Sigmund. Novas Conferéncias Introdutérias sobre a Psicandlise: Conferéncia XXXI: A Dissecacio
da Personalidade Psiquica (1932 - 1933). E.S.B., XXII, p. 93. Grifo nosso.

45



E inequivoco que, para Freud, a descricdo topica ¢ algo aproximado da realidade,
assim como a descri¢do geografica de uma regido ndo ¢ precisa ou perfeita. A geografia da mente
¢ uma descricdo aproximada, imagem verossimil, representacdo figurada do real. Entretanto,
Freud pondera que algumas coisas sdo tais como ele descreve no seu modelo, ou seja, a topica
atinge a verdade do aparato psiquico, assim como a triparticdo da alma, em Platdo, enquanto mito
verossimil, atingia a verdade do Ser. A metafora, de acordo com as teorizagdes de Platdo e Freud,
ndo ¢ simplesmente uma imagem aleatéria da alma, mas a atinge e corresponde parcialmente a

esta realidade. Neste sentido, arremata Freud:

"(...) Ao pensar nessa divisdo da personalidade em um ego, um suprego e um

id, naturalmente, os senhores ndo terdo imaginado fronteiras nitidas como as

fronteiras artificiais delineadas na geografia politica. Ndo podemos fazer

justica_as_caracteristicas _da_mente por esquemas lineares como os _de um

desenho ou de uma pintura primitiva, mas de preferéncia por meio de dreas

coloridas fundindo-se umas com as outras, segundo as apresentam_artistas

modernos. Depois de termos feito a separagdo, devemos permitir que
novamente se misture, conjuntamente, o que haviamos separado. Os senhores

ndo devem julgar com _demasiado rigor uma__primeira _tentativa de

proporcionar _uma_representacdo grdfica de algo tdo intangivel como o0s

, 90
processos psiquicos."”

Freud, repetindo as idéias da Traumdeutung, afirma que o psiquico — tdo dificilmente
apreensivel — ndo admite um discurso completamente rigoroso e preciso. Necessitamos de uma
representacdo adequada, isto €, aproximada, difusa como a pintura moderna, para expressa-lo.
Observarmos portanto como Freud, consciente dos limites da linguagem no que se refere a alma
humana, ¢ levado a utilizar metaforas. O “como se” ¢ o modo apropriado do discurso sobre a
realidade psiquica. A distingdo da realidade psiquica em instancias estruturais visa a facilitar a

compreensdao daquilo que, antes, na experiéncia real, se encontra junto, aglutinado. A condigdo

% FREUD, Sigmund. Novas Conferéncias Introdutérias sobre a Psicanalise: Conferéncia XXXI: A Dissecagio
da Personalidade Psiquica (1932 - 1933). E.S.B., XXII, p. 101. Grifo nosso.

46



peculiar do psiquico relaciona-se com os fundamentos epistemologicos da teoria freudiana, como
o uso de metaforas em Platdo apontava para sua teoria do conhecimento.

Antes de examinarmos estes fundamentos da Psicanalise freudiana, um breve
esclarecimento : a concepgao epistemoldgica de Freud que vamos desenvolver aqui ndo € a tnica
possivel, existindo, na verdade, uma celeuma em torno do assunto e inimeras interpretacdes em
relagdo aos seus fundamentos. Como indicamos na introducao, ndo ha qualquer sinal de consenso
quando o assunto ¢ a cientificidade da Psicandlise. Optamos, entdo, por uma leitura possivel, a
partir da investigagdo de alguns autores’', que tomam a Metapsicologia freudiana como uma
teorizagdo metaforica provisoria, dentro de uma perspectiva realista empirica, posto que Freud
esperava encontrar representagdes mais adequadas e que correspondessem de fato a suas
observagoes clinicas.

Freud explicita os fundamentos epistemologicos da teoria psicanalitica e mostra sua
metodologia cientifica numa passagem de seu texto Os Instintos e suas Vicissitudes (1915) na

qual faz consideragdes desta ordem, antes de introduzir o complexo conceito de pulsdo:

"Ouvimos com freqiiéncia a afirma¢do de que as ciéncias devem ser
estruturadas em conceitos basicos claros e bem definidos. De fato, nenhuma
ciéncia, nem mesmo a mais exata, come¢a com tais defini¢oes. O verdadeiro
inicio da atividade cientifica consiste antes na descri¢gdo dos fenomenos,
passando entdo a seu agrupamento, sua classificagdo e sua correlagdo. Mesmo

na_fase de descricdo ndo é possivel evitar que se apliquem certas idéias

abstratas ao material manipulado, idéias provenientes daqui e dali, mas por

certo ndo apenas das novas observacéoes. Tais idéias — que se tornardo os

conceitos basicos da ciéncia — sdo ainda mais indispensaveis a medida que o
material se torna mais elaborado. Devem, de inicio, possuir necessariamente

certo grau de indefinicdo; ndo pode haver duvida quanto a qualquer

°l Esta interpretagdo tomou por base algumas investigagdes acerca do tema da metafora no discurso freudiano.
Entre estas destacamos : ASSOUN, Paul-Laurent. Introducéo a Epistemologia Freudiana. Trad. Hilton Japiassu.
Rio de Janeiro: Imago, 1983, 247 p.; SPENCE, Donald P.. A Metifora Freudiana : para uma mudanca
paradigmatica na Psicanalise. Trad. Julio Cesar Castafion Guimaraes. Rio de Janeiro: Imago, 1992, 256 p. (Série
Diversos); WALLERSTEIN, Robert S.. One Psychoanalysis or many ? in /nt. J. Psycho-Anal.. London, Institute
of Psycho-Analysis, 1988, 69,5.; WURMSER, Leon. A Defense of Use of Methaphor in Analytic Theory
Formation in The Psychoanalytic Quarterly. New York, 1977, 46(3), p. 466-498.

47



delimitacdo nitida de seu conteudo. Enquanto permanecem nessa condicdo,

chegamos a uma compreensdo acerca de seu significado por meio de repetidas

referéncias ao material de observacdo do qual parecem ter provindo, mas ao

qual, de fato foram impostas. Assim, rigorosamente falando, elas sdo da

natureza das convencdes  — embora tudo dependa de ndo serem

arbitrariamente escolhidas mas determinadas por terem relagoes significativas

com o material empirico, relacdes que parecemos sentir antes de podermos

reconhecé-las e determind-las claramente. So depois de uma investiga¢do mais

completa do campo de observagdo, somos capazes de formular seus conceitos
cientificos basicos com exatiddo progressivamente maior, modificando-os de
forma a se tornarem uteis e coerentes numa vasta darea. Entdo, na realidade,
talvez tenha chegado o momento de confina-los em defini¢coes. O avango do
conhecimento, contudo, ndo tolera qualquer rigidez, inclusive em se tratando
de defini¢oes. A Fisica proporciona excelente ilustra¢do da forma pela qual

mesmo ‘“‘conceitos basicos”, que tenham sido estabelecidos sob forma de

o N . 92
definicoes, estdo sendo constantemente alterados em seu conteudo..”

Freud afirma que a atividade cientifica, em geral, tem origem na descrigdo do
fendmeno. Entretanto, nesta descri¢do os dados da observagdo ja sdo organizados e formatados
segundo “idéias abstratas” advindas de outros saberes cientificos. Freud nos revela
simultaneamente a influéncia do modelo cientifico da época, ou seja, o realismo empirico das
ciéncias naturais, ¢ a sua maneira singular de fazer ciéncia: organizar essas observagdes clinicas
segundo modelos provisorios e Uteis na compreensdo do material clinico.

Desta forma, Freud estabelece um movimento pendular entre a observacdo dos
fendmenos na atividade clinica e a descricdo destes fendmenos que ja vem pré-formatada por
idéias abstratas de outros setores. Na escolha dessas idéias, Freud confessa que utiliza uma forte
dose de especulacdo intuitiva. O médico vienense justifica aqui a relacdo entre a pratica do
consultério e a montagem dos conceitos metapsicologicos e o lugar da metafora nesta relacdo. A
metafora ¢ uma forma de teorizar, ela se caracteriza por ser resultado desta organizacdo das

observacgoes clinicas através de modelos oriundos de outras areas do conhecimento humano.

2 FREUD, Sigmund. Os Instintos e suas Vicissitudes (1915). E.S.B., XIV, p. 137. Grifo nosso.

48



Assim, a Psicandlise, ciéncia incipiente, no ato de descrever os fenomenos observados

na clinica ja os ordena, ou, como diz Laplanche:

"a propria experiéncia, simplesmente para ser percebida e dita, para ser

simplesmente descrita, necessita de um primeiro enquadramento conceitual

. . » 193
emprestado, “improvisado” 7.

Longe de ser um empirista ingénuo, Freud sabe que o avanco cientifico depende de
uma racionalidade que ajuste os dados brutos e a especulacdo, ou como ele proprio diz, o “sentir”
tem um papel fundamental nessa elaboracdo racional. Esta passagem elucida os motivos para
Freud tomar emprestado, de varios dominios como a Fisica, Arqueologia, Biologia, os modelos
que aplicados ao material psiquico irdo constituir as metaforas, as relagdes analogicas e as imagens
para revelar a alma humana.

A metafora ¢ entdo uma constru¢do hibrida resultante da observa¢do do material
clinico e sua organiza¢do descritiva que se utiliza idéias abstratas oriundas dos mais diversos
campos do conhecimento. A metafora surge entdo como uma maneira que Freud encontrou de
elucidar e representar o psiquismo humano “tao dificilmente apreensivel”. Podemos concluir que a
construcdo tedrica da Metapsicologia freudiana tem um carater provisério, pois em toda ciéncia
— e isto, segundo Freud, inclui a Psicandlise — a especulagdo teodrica produz convengdes que
podem, e até devem, ser abandonadas e substituidas.

Sabe-se que Freud nunca renunciou a esperanca de um dia poder localizar
anatomicamente as fun¢des do aparato psiquico, assim como Freud também gostaria que sua
teoria das pulsdes fosse substituida por uma Quimica, que sua libido fosse um conceito
quantificdvel como os da Fisica. Os trés aspectos que compdem a Metapsicologia freudiana — o
topico, o dindmico e o econdmico — deveriam, com o passar do tempo, ser substituidos por uma

. , . , . . . 94
Anatomia, uma Quimica e uma Fisica do psiquismo .

% LAPLANCHE, Jean. Novos Fundamentos para a Psicanalise. Trad. Claudia Berliner. Sdo Paulo, Martins

Fontes, 1992, p. 4, (Estante de Psicanalise).
% Sobre estes aspectos da Metapsicologia freudiana, a génese da Psicanalise ¢ sua relagio com as ciéncias da
época, ver ASSOUN, Paul-Laurent. Introducio a Epistemologia Freudiana, p.213 ¢ ss.

49



Portanto, na sua origem, a Metapsicologia incorporou provisoriamente um conjunto
de convengdes. Freud considerava desejavel reduzir, na medida do possivel, os fendmenos
psiquicos a seus fundamentos naturais, através da Psicandlise como Naturwissenschaft, porém
quando era imprescindivel ele ndo hesitava em evocar sua feiticeira”.

Querer reduzir o psiquismo a seus fundamentos naturais, era coerente com o ideal de
ciéncia vigente em sua época : o realismo empirico. E indiscutivel que a influéncia deste clima
cientifico foi mais forte no comeco de sua producdo intelectual como podemos constatar no
Projeto de uma Psicologia Cientifica (1895), mas esta influéncia sobre seu modelo
epistemologico sempre esteve presente ao longo de toda sua obra, como observamos em Os
Instintos e suas Vicissitudes (1915) e podemos ver também nesta passagem da carta de Freud a

Einstein;

“Talvez ao senhor possa parecer serem__nossas teorias uma__espécie de

mitologia e, no presente caso, mitologia nada agradavel. Todas as ciéncias,

porém, ndo chegam, afinal, a uma espécie de mitologia como esta ? Ndo se

. . , . 1196
pode dizer o mesmo, atualmente, a respeito da sua Fisica ?

Assim, Freud equiparando aqui a Fisica e a Psicandlise enquanto ciéncias da natureza,
neste texto de 1932, ao final de sua producdo tedrica, mostra que conserva intactos seus ideais
cientificos. Por outro lado, ¢ verdade também que Freud estd tentando provar que todo
conhecimento cientifico utiliza-se de arsenal especulativo que ele denomina mitologia. Nesse
sentido, existe um elemento subversivo nesta comparacao entre Psicandlise e a Fisica, porém esta
tentativa de estabelecer um novo conceito de ciéncia, tornaria a Psicanalise uma visdo de mundo,

fato que Freud, pelo menos explicitamente, sempre evitou.

% Algumas vezes Freud se referia & sua Metapsicologia como “feiticeira”, mostrando que ele tinha plena
consciéncia que sua teoria trazia uma dimensao metaforica ou especulativa. Um 6timo exemplo deste fato pode ser
encontrado no livro Andlise Terminavel e Interminavel (1937) quando Freud diante de uma dificuldade tedrica, diz:
“(...) ndo sera facil achar uma resposta. Podemos apenas dizer: So muss denn doch die Hexe dran [ citando o Fausto
(parte 1, cena 6) de Goethe | — a Metapsicologia Feiticeira. Sem especulagdo e teorizagdo metapsicologica —
quase disse “fantasiar” —, n@o daremos outro passo a frente.” Ver Freud, Sigmund. Anilise Terminavel e
Interminavel (1937). E.S.B., XXIII, p. 257.

% FREUD, Sigmund. Por que a Guerra? (1932). E.S.B., XXII, p.254. Grifo nosso.

50



Monzani escreve num texto sobre o manuscrito inédito de Freud — Visdo do
Conjunto das Neuroses de Transferéncia — sobre varias das questdes acerca da cientificidade da
Psicanalise e da sua natureza metaforica. Apesar do autor chegar a conclusdes bem diferentes das

nossas, ele reconhece a utilizagdo inequivoca das metaforas no texto freudiano:

“(...) € preciso acabar com essa grande ilusdo (para ndo dizer farsa), criada
principalmente a partir dos anos 40-50, de que a Psicanalise freudiana é uma
pura Psicologia, que ela trabalha unica e exclusivamente no campo do sentido e

da significagdo. Desde o inicio de sua carreira tedrica até o fim, Freud

modelou seu pensamento baseado em hipoteses fisicas e biologicas. Coisa que

nada tem a ver com seu suposto positivismo, questdo esta que deve ser tratada

num outro nivel.(...) "’

Para Monzani, ¢ indiscutivel que Freud, longe de elaborar uma Psicologia do sentido,
sempre utilizou modelos da Fisica e Biologia para trabalhar sua teoria. No final de seu ensaio, ele

retoma essa maneira de teorizar de Freud e da sua interpretacao deste fato:

“Por ultimo, uma palavra sobre as fantasias de Freud. Ou melhor, sobre seu

modo de construcdo teorica. Se repassarmos os seus grandes textos teoricos,

seremos _obrigados a constatar que quase todos eles sdo fantasias teoricas. O

Projeto esta todo baseado numa neurologia fantastica. A Metapsicologia,
Freud mesmo a classifica como bruxa. Aléem do Principio do Prazer abre

declaradamente espaco para a fantasia. (...) De fato, parece ser uma

caracteristica _do _procedimento _ freudiano _esse _método de _fantasiar

cientificamente. O _que se acostumou_denominar o _positivisSmo, 0 mecanicismo

de Freud, na verdade nada mais é que a transformacdo, o metabolismo

especulativo operado por ele na base dos conceitos advindos desse campo. E,

se damos algum crédito a obra de Freud e ao discurso psicanalitico, é preciso

*” MONZANI, Luiz Roberto. 4 “fantasia” freudiana in PRADO JR., Bento (org.) Filosofia da Psicanalise. Sio
Paulo, Brasiliense, 1991, p. 86.

51



voltar a pensar mais seriamente na compara¢do aristotélica entre poesia e

historia (...)""*

Desta forma, a constru¢ao teérica de Freud mostra-se na verdade uma fantasia
teorica. Segundo Monzani, Freud teimosamente sustentava, nas suas elaborag¢des psicanaliticas,
teses advindas de outros saberes que ja estavam superadas e eram repudiadas pelos cientistas da
época’. Esta teimosia tedrica ndo era motivada por pruridos positivistas mas para tentar dar
solugdes universais € a0 mesmo tempo inéditas, aos problemas da natureza humana descobertos
pela clinica. Assim, Monzani acredita que a elaboragdo fantastica de Freud esta longe de ser uma
exigéncia dos modelos cientificos da época, mas responde a um imperativo interno ao texto
freudiano. Sua especulacdo a partir dos conceitos das ciéncias positivas mudaria o registro do
discurso freudiano para outro tipo de saber.

A conclusdao de Monzani leva-nos a crer que se dermos algum crédito a especulagao
de Freud, temos que fazé-lo retomando a antiga oposicao aristotélica entre a poesia e a historia,
quando na sua Poética, o estagirita declara: “a poesia ¢ algo mais filos6fico e mais elevado que a

100
7. Em outros

historia; a poesia tende mais a representar o universal, a historia, o particular
termos, Monzani sugere que Freud desenvolve ao longo de sua obra uma teorizagdo que se
emancipa das matrizes cientificas de sua época e aproxima-se de um saber mais universal. Ao que
parece - isto ndo estéd explicito no texto de Monzani - o saber do qual a Psicandlise se aproximaria
na sua elaboracdo teorica fantastica, seria algo como a propria Filosofia.

E verdade que, como adiantamos na mnossa introdugdo, Freud hesita, na sua
constru¢do metapsicologica entre o conhecimento cientifico e a Filosofia. A Psicandlise se
constitui justamente neste campo da hesitacdo: entre o discurso manifesto de Freud defendendo-a
como Naturwissenschaft, atacando a Filosofia como especulacio e sua elaboragdo tedrica latente
utilizando, com desenvoltura, esta mesma especulagdo Metafisica. Esta ambigiiidade de Freud

pode ser associada, em outro nivel, a outra ambigiiidade da Metapsicologia freudiana: o0 monismo

metodologico e o dualismo doutrinal.

% MONZANI, Luiz Roberto. A “fantasia” freudiana, p. 104. Grifo nosso.
% MONZANI, Luiz Roberto. A “fantasia” freudiana, p. 76.
1% ARISTOTELES. Poetica ( 9, 1451a/b) in Obras, p. 1125.

52



Tudo se passa como se Freud ndo abrisse mdo, por um lado, de nenhum dos dois
aspectos do humano, o natural, através de suas manifestagdes de quantidade, energia, jogo de
forcas e o psiquico, com suas representacdes, intencionalidade e sentidos, e, por outro, da
maneira de fazer ciéncia reduzindo tudo a dimensdo naturalista do real. A manutengdo da
dualidade doutrinal apontava para o limite de seu monismo metodologico. Entretanto, Freud sabia
que esse monismo ndo dava conta da complexidade da alma. Era um modelo explicativo pobre e
provisorio, pois aguardava ser substituido pelas descobertas dos fundamentos anatdmicos,
quimicos e fisicos destes fendmenos.

Neste contexto, nada mais compreensivel que substituir os provaveis futuros
conhecimentos do psiquico por metaforas topicas, dindmicas e econdmicas que constituiam sua
Metapsicologia. Estas metaforas seriam convengdes temporarias, provisorias, repletas de residuos
ndo observacionais, ou seja, especulativos. Assim, as suas formulagdes metapsicologicas estao
carregadas de conceitos metafisicos, ou miticos, que em Tultima instdncia substituem
temporariamente as provaveis formula¢des cientificas que, no futuro, seriam descobertas.

E por isso que apesar do monismo declarado de Freud, observamos constantemente
um dualismo na Psicandlise que, no limite, reflete estes dois aspectos da unidade organica do
humano: corpo e alma. Paul Ricouer'' observou muito bem que esta duplicidade — traduzida
pelos termos energética e hermenéutica — ¢, simultaneamente, o grande problema epistemoldgico
do freudismo, mas também a razdo de ser da propria Psicandlise. Esta ambigiiidade cria um
paradoxo que pde em risco a propria Psicandlise. Com efeito, o aperfeigoamento da Psicanalise,
tal como foi concebida por Freud, implicaria na sua propria superacdo. Isso, porque o
aprofundamento na descoberta dos determinantes naturais da Psicandlise, capazes de explicar
todos os fendmenos psiquicos, tornaria obsoleta a Metapsicologia freudiana.

Assim, se por um lado, concordamos com o texto de Monzani a respeito da presenca
inequivoca da fantasia na teorizagdo freudiana, por outro, temos que nos opor a sua interpretagao,
quando identifica a especulagdo tedrica de Freud a uma pura especulacdao Filosofica, como se
Freud quisesse explicitamente produzir Filosofia e ndo estivesse preocupado em tornar a

Psicanalise uma ciéncia natural. Se a Psicandlise ndo pode ser considerada uma Psicologia pura ela

%l RICOUER, Paul. Da Interpretagio: ensaio sobre Freud. Trad. Hilton Japiassu. Rio de Janeiro: Imago, 1977,
442 p..

53



também ndo podera ser vista como um saber especulativo puro como a propria Filosofia. Desta
forma, acreditamos que a Psicandlise se constituiu como um saber hibrido entre a ciéncia natural
que desejava ser e a Filosofia especulativa que atraia tanto Freud. Saber hibrido, provisorio e

inacabado tdo bem caracterizado por Paul-Laurent Assoun:

“(...) a Psicanalise, como forma de saber, operando no espago do inacabamento,
se realizara em sua morte, uma vez alcangando o limite de sua perfei¢do
epistémica, absorvido pelos outros saberes. Imaginemos — posto que esta
imagem encontra-se incessantemente no horizonte da consciéncia epistémica de
Freud — as correlagoes anatomicas fixadas, as substancias quimicas
descobertas, as medidas realizadas, topica dindmica e econémica concluidas;
fechado o campo, a Psicandlise concluida como edificio metapsicologico se
tornaria um ponto imaginario nos confins de uma anatomia, de uma fisica e de

uma quimica acabadas. Sua morte e sua perfei¢do se conjugam, pois, em Sseu

imagindrio cientifico.” '

O carater provisorio da teoria psicanalitica, talvez, seja determinado, no limite,
contrariamente a Freud, pela peculiaridade propria do seu objeto, a alma humana. O psiquismo,
enquanto tal, ndo admitiria reducionismos. Em todo caso, o problema da duplicidade corpo-alma,
presente na Psicandlise acompanha toda a historia das representacdes do “eu”, e continua longe de
ter sido solucionada. Na Psicandlise, o aparato psiquico estd enraizado no corpo e por isso
devemos investigar as suas determinagdes biologicas, filogenéticas, fisico-quimicas, etc., mas este
mesmo aparato produz sentido e significagdes, tem consciéncia de si e, deste modo, deveria ser
regido por leis proximas da linguagem com uma sintaxe e uma semantica proprias. Assim, Freud
tentou montar, através de sua Metapsicologia, um referencial tedrico que desse conta da realidade
complexa do psiquismo humano. Freud acreditava que a Psicandlise viesse, no futuro, a superar
esta fase de produgdo de convengdes metapsicologicas, e tornar-se cientifica, no sentido forte do

termo. Ao que parece ainda estamos muito longe de seu ideal cientifico.

192 ASSOUN, Paul-Laurent. Introdugio 4 Epistemologia Freudiana, p. 215.

54



Em resumo e de acordo com o que foi exposto até o momento, temos que constatar
que tanto Platdo como Freud fazem uso corrente de metaforas e analogias no contexto de suas
elaboragdes tedricas para elucidar o que seja a alma humana. A partir da andlise sucinta dos
pressupostos epistemologicos dos dois pensadores podemos afirmar que tal uso de metaforas ¢
determinado por seus principios € modelos epistémicos respectivos. Pois, conforme vimos, para
ambos o conhecimento possivel da alma ¢ um saber da ordem do provavel que exige a metafora
como forma central de expressdo, constituindo-se entdo num saber provisorio que podera ser
reduzido ou modificado em um outro conhecimento mais rigoroso e estdvel que seria o saber
cientifico.

No horizonte do realismo das formas e do realismo empirico, as metaforas sdo breves
construcdes que ndao poderemos jamais testar, validar, refutar ou mesmo corrigir. A questdo
central que se coloca com relagdo a metafora, enquanto transposi¢do de caracteristicas de um
sistema a outro, ndo € a sua confirmagdo, pois esta s6 ¢ possivel no dominio da verdade e a
metafora se encontra noutro dominio: o do provavel.

Como diz Spence, acerca das metaforas psicanaliticas, “uma metéafora, afinal, nunca

pode ser validada” '

, mas podemos saber se “facilitam” ou ndo na estrutura¢do do saber clinico.
A metéfora funda no campo representacional realista uma maneira sui generis de representar o
real, pois ¢ semelhante a verdade sem ter a pretensdo da verdade. A metafora funda a relacdo de
verossimilhanga.

Assim, a metafora no dominio da representacdo escapa a nog¢do rigorosa de
correspondéncia. Em Platdo e Freud, existe uma conveniéncia entre a metafora e o real, ja que ela
revela algo como realmente ¢, porém ela, enquanto representacdo, estabelece uma identidade
parcial com o real. A idéia de verdade como correspondéncia entre o ser € sua representagdo
(Freud) ou como identidade entre o ser e conhecer (Platdo), s6 sera possivel nos horizontes
cientificos do realismo empirico e do realismo das formas, respectivamente. Essas concepcdes de

ciéncia de Platdo e Freud sdo bem diferentes, mas, em todo caso, a representagdo metaforica da

alma humana ndo faz parte nem da nogdo platonica de episteme, nem dos ideais cientificos do

1% SPENCE, Donald P.. A Metafora Freudina, p. 24.

55



médico vienense; antes, como vimos, sdo representagdes possiveis, aproximadas e provisorias
desta realidade que, a rigor, deveriam ser superadas.

Em Platdo, isto significa que s6 depois do homem contemplar diretamente as formas,
numa perfeita identidade entre a inteligéncia e o inteligivel, ele poderd conhecer a alma na sua
essencialidade, ou seja, proximo da versdo unitaria. Para Freud isto significa conhecer e
representar a alma através dos seus determinantes naturais — Anatomia, Fisica ¢ Quimica — os
quais, podemos dizer, sdo a realidade ultima do psiquismo.

A Psicologia platonica e a Psicandlise freudiana seriam saberes provisorios que se
realizariam respectivamente numa Metafisica e numa ciéncia empirica natural que abarcariam
conhecimentos anatomicos, quimicos e fisicos. Existe, entdo, uma inversdo entre as concepgoes de
ciéncia em Platdo e Freud; o que o primeiro busca no inteligivel o segundo diz estar no sensivel.
Esta inversdo de posicdes cientificas, entre Platdo e Freud, pode ser elucidada pelas varias etapas
historicas que o pensamento ocidental enfrentou, entre as quais destacamos duas: a valorizagdo da
realidade empirica do sensivel iniciada com Aristoteles, que servird de base para as ciéncias
modernas e a inversdo cartesiana na idade moderna, que desloca o lugar da investigagdo primeira
do sensivel para o cogito. Enquanto para Platdo, a abertura fundamental para a alma humana ¢
direcionada para o inteligivel, para Freud, o descentramento humano que incidird sobre sujeito
cartesiano aponta para o desejo sensivel com seus aspectos inconscientes. Esta inversdo de
perspectivas pode ser demonstrada, noutro nivel, pelas ciéncias consideradas modelos nos dois
pensadores: a Matemdtica e a Dialética para Platdao e Biologia e a Fisica para Freud.

Esta inversdo do fundamento da investigacdo cientifica, — do inteligivel para o
sensivel — de Platdo para Freud, trard conseqiiéncias fundamentais sobre os modelos de alma dos
dois pensadores, pois, influenciara toda nocdo de satde e patologia, bem como, serd referéncia
para pensar a no¢ao de completude humana.

Passaremos entdo, na proxima parte ao exame das metaforas da alma em Platdo e
Freud, mas antes aprofundaremos nossa investigacdo sobre a origem e o significado delas serem
compostas de varios elementos, a0 mesmo tempo em que formam uma unidade. Observaremos
qual a necessidade imperativa que estd por tras deste paradoxo da metafora: ser uma unidade

composta de elementos distintos.

56



II - OS ELEMENTOS DA ALMA EM PLATAO E FREUD

De acordo com o que expusemos até agora, podemos dizer que quando Platdo e
Freud se referem a partes, elementos, instincias, estruturas ou provincias da alma e do aparato
psiquico, ndo estdo querendo marcar uma separacdo entre estes elementos mas também nao
aceitam que a alma seja uma unidade homogénea e uniforme; antes, eles querem mostrar que o
funcionamento do psiquismo humano ¢ feito de um modo “como se” existissem varios elementos
distintos e houvesse ainda um nivel de relagdo entre estes elementos em conjunto.

A linguagem do “como se” subjacente ao uso das metaforas, revela um verdadeiro
paradoxo, pois a alma ¢ o lugar onde se d4 o encontro de realidades com pesos ontologicos
distintos tais como o sensivel e o inteligivel em Platdo e o consciente e o inconsciente em Freud.
A alma ¢, entdo, uma espécie de mistura de realidades diferentes que se relacionam e formam uma
unidade.

Neste sentido, a metafora ndo suprime as caracteristicas do objeto psiquico; conforme
vimos nas representacdes metaforicas, a alma humana ¢ o lugar do paradoxo, pois ela funciona
“como se” fosse dividida em varias partes, e estas partes se inter-relacionam “como se” fossem
instancias independentes ao mesmo tempo em que agem e sdo vividas “como se” formassem um
conjunto “unitario”.

As metaforas mostram, entdo, aspectos simultineos e opostos da propria natureza
humana: simplicidade e complexidade, homogeneidade e heterogeneidade, unidade e
multiplicidade, identidade e diferenca etc. Antes de passarmos a aproximagdo entre os modelos de
Platdo e Freud, devemos examinar melhor a origem e o significado desta necessidade de
desmembramento da alma humana em estruturas menores.

Para explorarmos o significado desta distingdo da alma humana em vérios elementos no
pensamento de Platdo, e também na doutrina de Freud, teremos que investigar como surge esta nogao
de unidade e multiplicidade na origem da prépria Filosofia ocidental e como esta problematica do uno

e do multiplo esta presente nas teorias de nossos autores.

57



Neste capitulo iremos entdo resgatar, a partir do pensamento Pré-socratico, a origem da
classica antinomia entre o uno € o multiplo e mostrar como Platao e Freud desenvolvem este tema na
investigacdo da alma humana, através da nocdo de conflito psiquico presente nas suas teorias. Em
seguida, iremos realizar a aproximagdo propriamente dita entre os dois modelos de alma de Platdo e

Freud.

1. Conlflito Psiquico: o Problema do Uno e do Multiplo Revisitado

O pensamento Pré-socratico tem inicio como especulagdo em torno da questdo da
impermanéncia dos seres, dos ciclos dos fendmenos, da regularidade dos movimentos celestes. Enfim,
da gerago e corrupgdo as quais os seres compostos estdo submetidos. E neste pensamento que
surgem os elementos da Ontologia que servirdo para elucidar os principios constitutivos do ser em
geral, que serdo Uteis em nossa investigagdo acerca do uno, do multiplo e do conflito psiquico.

Nesta época, os primeiros que filosofaram tentavam compreender de que sdo feitas as
coisas, qual o elemento primordial de onde elas provém, ou seja, qual a natureza (¢bUoLs) ou o
primeiro principio (dapxm) dos seres multiplos e mutaveis. Os filosofos pré-socraticos buscavam

4

10 > v . . r .
um substratum ', ou melhor uma ovola que se mantivesse estdvel para além da realidade

aparente e impermanente das coisas e que promovesse a verdade universal'®.

Tales, primeiro filosofo da escola de Mileto, foi também quem primeiro concebeu a
dpx1) que seria o principio primordial e constitutivo de todos os seres que sdo. O elemento Agua,
segundo Tales, ¢ o principio de tudo, ou seja, “aquilo do qual as coisas vém, aquilo pelo que sdo,

aquilo no qual terminam™'*

. Anaximandro, em seguida, observou que para algo ser o principio de
todas as determinagdes dos seres condicionados, este algo teria que ndo possuir nenhuma
determinagdo e por isso o chamou de indeterminado (dmeLpor). Anaximenes, por sua vez,

sugeriu que este elemento sem determinagdes poderia ser o proprio Ar, animador universal que

%% Sobre estes principios ontologicos fundamentais ver GRENET, P.B. Ontologia. Trad. Montserrat Kirchner.

Barcelona, Herder, 1965, p. 30 ¢ ss..

1% Desde os pré-socraticos que surge a nogdo de um conhecimento mais essencial, estavel em oposi¢do ao
conhecimento aparente. Desta forma, esta nog¢do irda desembocar na concepg¢do corrente de ciéncia como
conhecimento permanente, fixo ¢ universal; ainda que na forma de um ideal, esta nogo, se mantém através de todo
pensamento ocidental, incluindo, como vimos Platdo e Freud.

58



através de suas diferenciagdes quantitativas (rarefacdo e condensagdo) geraria todos os seres
multiplos.

Entretanto as questdes levantadas pelos Milesianos estavam longe de ter uma resposta
definitiva. Mesmo que admitissemos a existéncia de um primeiro principio, se mantém a questao
do por que tudo ndo se limita a este proprio principio, ou, em outras palavras, o que acontece a
este elemento primordial para que ele venha a gerar os seres multiplos e compostos? Heréclito
traz uma nova contribuicdo a estas primeiras especulacdes da Escola de Mileto; o efesiano
exaltava a impermanéncia das coisas; tudo flui'”’, dizia, tudo estd em constante movimento. Para
ele a geragdo e corrupgdo dos seres finitos se davam, entdo, entre opostos e a composi¢do destes
seres era feita desses mesmos elementos, ou seja, composi¢do era tensdo entre principios opostos.

Desta forma, Heraclito pensava que os sentidos, origem da ignorancia e ilusdo, se
apegavam a aparéncia fixa e estavel das coisas, mas o conhecimento racional mostrava que tudo
era fluxo constante no unico ser — fluxo este que seria uma sintese de opostos — vivo e morto,
jovem e velho, ser e ndo-ser etc — regido por uma lei que regula com medida estas mutagdes.

Parménides desenvolveu, inversamente a Heraclito, um monismo estavel: a mudanga
sensivel seria ilusdo dos sentidos. Tudo que € penséavel ¢ o ser, logo o ser ¢ e 0 ndo-ser ndo ¢é. A
impermanéncia ¢ impensavel, pois exigiria do ser deixar de ser e do ndo-ser o vir a ser. Logo, para
o Eleata ndo existe conciliacdo possivel entre a aparéncia e o que ¢ verdadeiramente; e ja que
a razdo exige o ser, todo movimento de geracdo torna-se impensavel. Parménides funda o
principio ontoldgico da contradigdo; oposigdo ¢ contradi¢do, s6 existe o ser na sua plenitude:
eterno, sem vazios, imutavel, esférico, perfeito; o ndo-ser que ¢ nada, ndo é.

Empédocles, Anaxagoras, Leucipo e Democrito incorporam as nogdes de ser e nao-
ser de Parménides e tentam mostrar como a partir de multiplas realidades imutaveis (ser),
podemos ter a ilusdo da mudanca. Desta forma, Empédocles sugere seus quatro elementos;
Anaxagoras cré em particulas infinitesimais e Leucipo e Democrito supdem que estes seres

imutaveis sdo dfomos em nimero indefinido que se justapdem e se separam de forma mecanica.

1% Ver sobre o significado de “principio” REALE, Giovanni. Histéria da Filosofia Antiga. p. 48 do volume I. Das
origens a Socrates.
197 Afirmagio atribuida a Heréclito no didlogo Crdtilo (402 a) de Platio: mdvTa xwpel kal oUdev pével.

59



Em resumo, a Filosofia pré-socratica quando buscou explicitar como as coisas dos
sentidos, a multiplicidade — divisivel, composta e finita — que estd sujeita a geragcdo e
corrup¢do, constituiu o lugar do ser indivisivel, do uno. Ou seja, os primeiros fildsofos através da
investigacdo racional acerca dos seres mutdveis chegaram a necessidade da existéncia de um ou
de um elemento simples. Assim, se constituiram os dois termos de uma antinomia classica da
Filosofia: o uno e o multiplo. A partir destes conceitos observamos que a escola de Mileto
investiga a origem dos seres (multiplo) a partir de uma unidade fundamental estavel (uno) que
lhes da inteligibilidade; Heraclito supde que a impermanéncia das coisas (multiplo) ¢ sintese e
tensdo provisoria entre os opostos, fluxo constante no verdadeiro ser (uno) regido por uma lei
reguladora; Parménides nega a existéncia dos seres mutaveis (multiplo) e afirma que existéncia do
ser monolitico (uno) que nunca devém; e, por ultimo, os pluralistas mostram que todos as coisas
(multiplo) surgem a partir da combinagdo de seres indivisiveis (uno e multiplo) que sdo imutaveis.

Dessa forma, foram vdrias as tentativas de encontrar uma explicagdo plausivel para a
geracdo e corrupgdo dos seres finitos (multiplo) que estivesse de acordo com a exigéncia racional
da existéncia de uma unidade indivisivel (uno). A partir dessas vdarias posicdes e da
irredutibilidade delas, rapidamente se observou que se o monismo puro, imével ou ndo, ¢
impensavel, a multiplicidade pura, como ruptura radical entre os seres, também ¢ irracional.
Assim, os sofistas, diante desse impasse entre as varias doutrinas, defenderam o relativismo
gnosiologico e sugerem como alternativa centrar suas preocupagdes e investigagdes no homem e
propor a utilidade do saber através de sua finalidade e alcance praticos. Socrates, e na seqiiéncia,
Platao, irdo se opor de forma veemente a este “pragmatismo” sofista, que na verdade pode tornar-
se um nihilismo'®.

Platdo sugeriu que para superar o impasse entre essas diversas doutrinas, em especial
entre o imobilismo de Parménides e o mobilismo de Heraclito que apontavam para a

impossibilidade do conhecimento, seria necessario articular o multiplo sensivel a seus inteligiveis

1% Parece que atualmente estamos num momento muito semelhante a este, pois, diante da dispersdo e fragmentagio
dos diversos saberes, parece que a Unica alternativa ¢ um certo pragmatismo que diagnostica muito bem a situagao
de barbarie do mundo atual mas que na hora de propor alternativas, o faz fundamentado em uma pragmatica da
linguagem muito pouco convincente. Resta-nos saber se surgira algum novo Platao para fornecer uma solugao de tal
envergadura.

60



indivisiveis através de sua teoria das formas'®, conforme mostramos no primeiro capitulo. Neste
sentido, a teoria das formas funda uma relacdo especifica entre o uno e o multiplo, relacdo
dialética na qual devemos ir do mutltiplo ao uno que concentre e resuma este mesmo multiplo sem
o suprimir' .

Os inteligiveis seriam géneros supremos que, de acordo com certas regras de
combinagdo, produziriam os seres sensiveis e particulares. A forma inteligivel, preconizada por
Platdo, ¢ uma realidade primordial que contém em possibilidade todos os multiplos particulares.
Vejamos como Fraile traduz uma passagem do didlogo O Sofista''' que, no nosso entender,
elucida e sintetiza as relagdes entre o sensivel e o inteligivel, segundo as categorias do uno e

multiplo:

“A Dialética, <<a maior de todas as ciéncias>> e ciéncia dos homens livres,
corresponde em <<dividir por géneros (katad yevn ) e ndo tomar por diversa
uma forma que é idéntica, nem pela idéntica uma forma que é diversa...;
aquele que assim ¢ capaz pode perceber uma idéia unica
(uiav (S¢av Sta molday), estendida em todos os sentidos em uma multiddo de
individuos, cada um dos quais permanece distinto; depois, uma multiddo de
Idéias, diferentes uma das outras e que estdo envolvidas extrinsecamente
(Etwber mepLexouerao) em uma Idéia unica; logo, uma Ildéia unica, recolhida
na pluralidade de seres relacionados entre si, e, finalmente, uma multidao de

.. wli2
Idéias absolutamente separadas umas das outras>>."

A dialética ¢ a ciéncia que pode levar e elevar a alma dos multiplos sensiveis a uma

unidade inteligivel, que por sua vez se abre numa nova multiplicidade ndo composta do mundo

10 dialogo central de Platdo acerca do uno e multiplo é O Parménides, muito embora sejam também essenciais O
Feédon, A Republica, O Sofista e O Filebo. Ver a excelente tradugdo comentada do Parménides in Santos, Mario
Ferreira dos. O Um e o Miiltiplo em Platao. Sao Paulo: Logos, 1958, 245 p..

10 Platio sugere que a existéncia simultinea do uno e do multiplo, ¢ algo intrinseco ao proprio pensar : “Dizemos
que o Mesmo, como uno ¢ como multiplo, ¢ identificado pelo pensamento e que circula, agora e sempre, por tudo
que falamos. Semelhante fato ndo ¢ de hoje nem nunca deixara de existir; trata-se, segundo creio, de uma
propriedade inerente ao nosso pensamento, e que jamais envelhece.” PLATAO. Filebo (15d). Trad. Carlos Alberto
Nunes. Belém, Universidade Federal do Para, 1974, vol. VIIL, p. 110 e 111.

HUPLATAO. Sofista. (253d) Trad. Léon Robin. Paris: Gallimard, 1993, p. 314, vol. II (Bibliothéque de la Pléiade).
2 FRAILE, Guillermo. Historia de la Filosofia. p. 338.

61



das formas, que o homem podera contemplar na sua alma, alcangando uma identidade com estas
realidades, numa espécie de conhecimento ndo representacional: voUs. A alma em Platdo ¢ uma
unidade paradoxal que tem abertura em dire¢do a dois mundos multiplos: o sensivel, representado
pelas partes apetitiva e corajosa, que ¢ cambiante, efémero, composto, incognoscivel e imperfeito;
e o inteligivel, representado pela parte inteligente, que ao contrario, é imutavel' ", eterno, simples,
cognoscivel e perfeito. Assim, a unidade da alma em Platdo se desdobra em abertura para as
possibilidades do sensivel e inteligivel, sentidos como descentramento pelas inquietacdes e desejos
das partes sensiveis que em ultima instancia sdo imagens, cOpias imperfeitas da inquietacdo
Metafisica fundamental que ¢ desejo do Bem.

Em Freud, a alma enquanto unidade — através do Ego como representagdo da
totalidade do individuo — est4d aberta a uma tripla exigéncia: as influéncias do corpo pelos
desejos do Id, as exigéncias do Superego com seus ideais morais e as imposi¢oes da realidade. A
alma no pensamento freudiano ¢ também lugar de paradoxo — uno e multiplo — pois o Ego tem
a responsabilidade de administrar e de unificar as varias exigéncias que lhe sdo impostas a partir
dessas trés instancias. Assim, qualquer unidade da alma, na teoria freudiana, ¢ sempre fragil e
provisoria, pois, realizada sempre a partir de uma instancia mediadora — Ego — que se utiliza as
forgas alheias emprestadas''*.

Platao e Freud nas suas formula¢des sdo, em certa medida, herdeiros destas primeiras
concepgoes filosdficas, pois para ambos a alma ¢ um organismo vivo, esta sujeita a mudangas e
conseqiientemente tem que ser composta, ja que a impermanéncia implica composic¢ao e finitude.
Assim, Platdo e Freud quando desenvolvem suas metaforas mostram que o ser humano, sendo
finito, ¢ também composto; sendo composto, tem elementos constitutivos diferentes que o
compdem e podem variar, dai sua mutabilidade. Desta forma, Platdo e Freud conceberam o

homem constituido de elementos que interagem de forma dindmica. O homem ¢ entdo sintese e

' A nogdo de que o inteligivel é imutavel ndo significa afirmar que seja necessariamente estatico, sem vida e
parado, conforme vimos no Sofista (248-¢ e ss.). Na idade Média representava-se esta acdo imutavel pelo simbolo
da esfera que em movimento em torno de qualquer um dos seus eixos, ndo ocupa nenhum outro lugar no espaco.
Este simbolo revela o movimento constante de algo imutavel.

"% Vemos que, em Freud, ndo existe a dimensdo Metafisica aberta pelo platonismo, na medida em que este
relaciona a parte inteligente com o mundo das formas. E por isso que, para Freud, qualquer tentativa de restabelecer
uma unidade maior ¢ vista como uma ilusdo fundamentada em vivéncias primitivas da infancia. Assim, a propria
Filosofia ¢ analisada por Freud como uma espécie de paranodia que projeta no mundo uma unidade que s6 existe
fantasmaticamente.

62



tensdo de principios opostos. As metaforas da alma e do aparato psiquico tiveram, entdo, que
incorporar os elementos da Ontologia dos seres finitos, ontologia esta inaugurada pelos Pré-
socraticos. Desta maneira, quando Platdo e Freud reconhecem a necessidade de dividir a alma
humana em partes, instdncias ou elementos, eles utilizam o principio ldgico-ontologico da
contradigdo, e o fazem através de uma experiéncia fundamental, a qual teremos que examinar
mais profundamente: conflito na alma. Vejamos, entdo, como Platdo desenvolve esta nocdo de
cisdo ou conflito na alma no seu didlogo 4 Republica, para em seguida mostrar como Freud
desenvolve este conceito na sua Metapsicologia.

Platao, n’4 Republica, depois de ter concluido a construc¢do da cidade ideal com suas
trés castas sociais, construcdo esta feita através do logos, examina se ¢ razoavel transpor a
estrutura desta cidade e a nogao de justiga ali encontrada para o interior do individuo, enquanto
um microcosmo que tem uma relacdo andloga com a cidade. Segundo o filésofo, examinar a

legitimidade desta transposicdo' "~ ndo ¢ tarefa simples, pois é:

“(...) dificil saber se executamos cada a¢do por efeito do mesmo elemento, ou
cada ag¢do por meio de seu elemento, visto que sdo trés. Compreendemos,
gragas a um, irritamo-nos, por outro dos que temos em nos; desejamos, por um
terceiro, o que toca aos prazeres da alimentagdo, da gera¢do e quantos ha
gémeos destes; ou entdo praticamos cada uma destas agoes com a alma inteira.
Isto é que serd dificil de determinar convenientemente.(...) E evidente que o
mesmo sujeito ndo pode, ao mesmo tempo, realizar e sofrer efeitos contrarios
na mesma de suas partes e relativamente a mesma coisa. Por conseqiiéncia se
descobrirmos que tal fato ocorre neste caso, ficaremos a saber que ndo havia

, . 1l6
um so elemento, mas mais.”

Assim, Platdo observa que se conseguirmos demonstrar que a alma produz e sofre

efeitos contrarios simultaneamente em relacdo ao mesmo objeto, podemos concluir que ela ¢

15 A transposigio é a caracteristica central da metafora. Assim, se pensarmos que a construgio da cidade ideal n’4
Republica, foi realizada com a finalidade de observar “numa escala mais ampla” o que € a justiga e depois aplicé-la,
se for razoavel, ao homem, teremos que concluir que a cidade ¢ uma metafora da alma. Com efeito, a analogia entre
os termos cidade e homem, é um pressuposto de Platdo. Ver PLATAO. A Repiiblica, 368d-369a.

" PLATAO. A Repiiblica, 436a/c.

63



composta. Ora, Platdo parte do principio da contradi¢do e o aplica no interior da alma para
examinar a sua suposta composicdo. Antes, o filosofo adverte que ndo devemos cair no
relativismo absoluto e na ambigiiidade de expressdes, por exemplo, quando vemos um homem
parado que movimenta as maos e a cabega, somos tentados a afirmar que ele estd a0 mesmo

117 r ~ 7 118 .
”". Porém, este ndo ¢ o modo adequado de se expressar , pois,

tempo “imével e em movimento
na verdade, ha uma parte dele em movimento e outra em repouso. De modo similar, se na alma
existem movimentos contrarios em relacdo ao mesmo objeto e ao mesmo tempo, temos que
concluir pela sua composicao e conseqiiente divisibilidade.

Deste modo, Platdo utiliza o principio da contradi¢do’”’ para determinar se a alma
humana ¢ uma unidade que esta presente inteira em cada uma das a¢cdes como o raciocinio, a ira e

o desejo, ou se, ao contrario, cada uma destas agdes da alma deve ser atribuida a um elemento

especifico, sendo entdo de natureza composta. Assim, continua Platao:

“(...) ha pessoas que, quando tém sede, recusam beber? (...) Entdo, que se dira
acerca delas ? Que na alma delas ndo esta so presente o elemento que impele
mas também o que impede de beber, o qual é distinto do que impele e
superintende nele ? (...) Ndo é, portanto, sem razdo que consideramos que sdo
dois elementos, distintos um do outro, chamando aquele pelo qual ela
raciocina, o elemento racional da alma, e aquele pelo qual ama, tem fome e
sede e esvoaca em volta de outros desejos, o elemento irracional e da
concupiscéncia, companheiro de certas satisfacoes e desejos. (...) vamos

o . 2120
distinguir na alma a presenca destes dois elementos.”

"7 PLATAO. A Republica, 436¢/d.

'8 Platdo parece querer recolocar as ambigiiidades da linguagem através de sua arte dialética, quando relaciona as
afirmagdes contraditérias a diferentes referentes, como deixa claro na seguinte passagem da A Republica (IV,
439b/c) : “Da mesma maneira, julgo eu, que ndo seria bem dizer que, no arqueiro, as maos dele afastam e puxam o
arco ao mesmo tempo, mas sim que uma das maos afasta e a outra puxa.”

"% Interessante percebermos que Platdo, na medida que tentou conciliar o pensamento de Parménides e Heraclito,
defende aspectos das duas filosofias. Por exemplo, quando utiliza o principio da contradi¢do esta sendo muito mais
parmenideano e analitico; ja no didlogo Sofista esta questdo ¢ relativizada na medida em que a oposicdo entre as
realidades ¢ vista num horizonte de superagdo dialética, Platdo passa a ser muito mais heracliteano e dialético.
Porém, nos didlogos que analisamos acerca do tema da alma o principio de contradigdo ¢ fundamental.

20 PLATAO. A Republica, 439¢/d.

64



O comportamento contraditorio, a cisdo (0Tdots) ou conflito é o que denuncia a
composicdo da alma humana. Esta composicdo ¢ constituida de pelo menos dois elementos
bastante caracteristicos da natureza humana: o elemento inteligente e o irracional. Através do
primeiro, o0 homem raciocina e compreende, e, pelo segundo, ele deseja e tem prazeres sensiveis.

Resta examinar nossos impulsos volitivos, e neste sentido, continua Platao:

“Poréem o da ira, pelo qual nos irritamos, sera um terceiro, ou da mesma
natureza de algum destes dois ? (...) Uma vez ouvi uma historia que dou crédito
. Ledncio, filho de Aglaion, ao regressar do Pireu, pelo lado de fora da
muralha norte, percebendo que havia cadaveres que jaziam junto do carrasco,

teve um grande desejo de os ver, ao mesmo tempo que isso lhe era insuportavel

e se desviava,; durante algum tempo lutou consigo mesmo e velou o rosto, por
fim, vencido pelo desejo, abriu muito os olhos e correu em dire¢do aos
cadaveres, exclamando : <<Aqui tendes, génios do mal, saciai-vos deste belo
espetaculo | >> (...) Esta historia, contudo, mostra que, por vezes, a colera luta

) : . wi2l
contra os desejos como sendo coisas distintas.”

- 122 ~ ~
Segundo Crombie ~, alguns comentadores se opdem ao uso que Platdo faz desta
historia de Leodncio, argumentando que “o incidente s6 demonstra, como o exemplo da bebida,

»123 " pois a ira ndo faz parte do conflito mas seria

que pode haver conflito entre a razdo e o desejo
um sentimento posterior ao conflito. Acreditamos que esta dificuldade na verdade pode ser
superada se analisarmos a metafora do Fedro'** em que a alma tripartida ¢ imaginada como uma
carruagem composta de dois cavalos, um docil e o outro desobediente, ¢ um cocheiro. Nesta
metafora, a atividade do elemento inteligente parece ser de outra ordem em relag@o as atividades
das partes desejante e volitiva, ou seja, segundo nossa interpretacdo, a parte racional caberiam s

acdes de ordem interna ao individuo como ponderar, repreender, compreender, deliberar, de

maneira similar ao cocheiro, enquanto que aos outros dois elementos caberiam ndo s6 atividades

"I PLATAO. A Repiiblica, 440a.

'22 Crombie, I. M.. Anilises de las Doctrinas de Platén. Trad. Ana Toran y Julio César Armero. Madrid: Alianza
Editorial, 1988, volumesI e II, 967 p..

'3 Crombie, I. M.. Analises de las Doctrinas de Platén, p. 357.

12 PLATAO. Fedro, 253d-254b.

65



intra-psiquicas, como ter ira e desejo, mas também agdes exteriorizaveis, motoras, como as que
atribuimos aos cavalos na carruagem.

Assim, no conflito de Ledncio estdo presentes tanto as repreensdes da parte
inteligente como as agdes motoras que acompanham esta repreensdo de desviar e velar o rosto,
que s6 poderia ser atribuida a parte irascivel da alma. Resumindo, acreditamos que a historia de
Ledncio demonstra a intervengdo da parte irascivel da alma em favor da deliberacdo do elemento
inteligente; nossa hipotese parece confirmada por uma rapida passagem d’A Republica que trata

da educagdo destas duas partes da alma:

“(...) ndo guardardo elas [inteligéncia e voli¢do] toda a alma e o corpo, mesmo

dos inimigos externos, sendo uma dessas partes a deliberar e a outra a

125
combater, obedecendo ao comando, e executando com coragem as ordens ?”

Platao estabelece os diferentes tipos de acdes destes dois elementos da alma: a
inteligéncia delibera e a parte volitiva ou coracdo, executa as deliberagdes. Dessa forma, parece
claro que ndo podemos interpretar, como sugeriu Crombie, que este conflito de Ledncio, sé
implica presenga dos elementos racional e apetitivo, mas implica também a presenga do elemento
irascivel, elemento caloroso também chamado coragao.

Em seguida, Platao, aplicando novamente o principio da contradi¢do, demonstra que a
parte irascivel ndo poderd ser identificada, também, com a parte racional, pois “nas criangas
qualquer pessoa pode ver que, mal nascem, sdo logo cheias de irascibilidade, ao passo que a

99126

razdo, alguns nunca a alcangam” . E desta forma conclui Platdo, através da aplicacdo do

principio da contradi¢do oriundo do eleatismo, que “ha na cidade e na alma de cada individuo as
mesmas partes e em niimero igual”'”’.

Temos que constatar que a nogao de discordia, cisao ou conflito (0TdoLs) na alma ¢
o ponto de partida e o fundamento explicativo da triparticdo da alma na filosofia de Platdo. Esta

no¢do ¢ o resultado da aplicacdo do principio de contradi¢do, enquanto conseqiiéncia logico-

ontolégica do proprio principio de identidade, na esfera do psiquico. A alma humana enquanto

' PLATAO. A Repiiblica, 442 d; texto entre colchetes nosso.
"2 PLATAO. A Repiiblica, 441b.

66



realidade dinamica ¢ palco de tensdes e contradicdes multiplas, que, quando analisadas, mostram
os elementos de que ¢ composta.

Interessante notarmos ainda que, na filosofia de Platdo, a no¢do de que o conflito ¢
algo essencial e mesmo constitutivo surge também em outros didlogos. Por exemplo, no Fedro,
Platao utiliza a metafora, que referimos anteriormente, da carruagem com dois cavalos descrita
numa narrativa mitica na qual as almas, depois que abandonam o corpo, percorrem uma viagem
seguindo os deuses. As almas, cujos cocheiros conseguem controlar seus cavalos, chega mais
proximo ao mundo inteligivel, enquanto outras, cujos cavalos sdo indomaveis, rapidamente se
afastam do mundo formal. Em meio a confusdo as almas perdem suas asas atraidas pelo mundo
sensivel e concreto. Assim, o conflito entre as diferentes tendéncias do psiquismo ¢ primordial na
constituicdo da natureza humana, pois ¢ através desse conflito fundamental, apresentado por
Platdo de maneira mitica, que os humanos tornam-se humanos.

Esta no¢do de conflito entre as atividades do psiquismo, que aparece também em
outros dialogos como O Sofista'** e O Timeu'*, foi considerada por varios comentadores como
uma contribuicdo pessoal de Platdo que tem carater radicalmente moderno. Grube, por exemplo,
diz que “ao estender o significado de {sux1, incluindo nela paixdes e desejos, Platdo se aproximou
da noc¢do de conflito interior na alma ou mente individual, passo de enorme valor (...) Longe de
ser um “ponto de vista primitivo”, se trata de uma proposi¢do muito avancada; uma das coisas
mais surpreendentemente modernas dentro da filosofia platonica é precisamente a descoberta da
importancia do conflito na mente.”"*°

A nogao de conflito revela a irredutibilidade da alma, pelo menos enquanto encarnada,
a uma unidade uniforme e homogénea (uno) ou a uma dissocia¢do radical (multiplo) sem relagao
entre as partes. Ontologicamente precdria, a existéncia da alma tripartida se dd entre a unidade
interior (uno) e a pluralidade dispersa de elementos (multiplo), que representam, respectivamente,
as nogdes de saude e patologia na filosofia platonica. Assim, Platdo concebe, a partir dessa

concep¢do de conflito ou discordia, a sua concepg¢do de saude, como unidade harmonica das

"7 PLATAO. A Repuiblica, 441¢/d.

28 PLATAO. Sofista, 228a/c.

12 PLATAO. Timeu, 42a ¢ ss.

0 Grube, G.M.A.. El Pensamiento de Platon, p. 208.

67



multiplas tendéncias da alma e de doenca, como desagregacdo do psiquismo, conforme iremos ver
melhor no terceiro capitulo, retomando em outro nivel esta nogao de conflito.

No que se refere a Freud, a no¢@o de conflito ¢ também indiscutivelmente central na
sua Metapsicologia. Desde seus primordios, a Psicanalise observou, no estudo clinico da histeria,
que, subjacentes aos sintomas (desordens de comportamento e perturbagdes de carater), existiam
sempre conflitos psiquicos. Alids, os comportamentos contraditorios e ambiguos, como 0s atos
falhos e os chistes, foram amplamente explorados por Freud, num esquema similar ao de Platao,
como indicadores de uma dupla intengdo — manifesta e latente — na alma dos individuos
normais, que se expressavam nestes pequenos comportamentos cotidianos'’'. Porém, a nogio de
conflito na Psicanalise de Freud ¢ mais vasta do que na Filosofia de Platdo. Segundo ressaltaram

Laplanche-Pontalis:

“Fala-se em Psicandlise de conflito quando, no individuo, se opéem exigéncias
internas contrarias. (...) A Psicandlise considera o conflito como constitutivo
do ser humano, e isto em diversas perspectivas : conflito entre desejo e defesa,
conflito entre diferentes sistemas e instancias, conflito entre as pulsées, e por

fim, o conflito edipiano, onde ndo apenas se defrontam desejos contrarios, mas

. 132
onde estes enfrentam interdi¢do.”

De uma maneira geral, o conflito é caracterizado pela existéncia de forcas contrarias
na alma do individuo. O conflito constitui o homem enquanto tal, e isto, na doutrina freudiana,
ocorrem em varios niveis que dificilmente poderdo ser reduzidos a uma tnica dimensdo tedrica na
sua Metapsicologia. Assim, examinaremos de modo sucinto, trés importantes dimensdes do
conflito na teoria freudiana: o conflito como constitutivo do homem, o conflito a partir da
dualidade pulsional e o conflito entre as instancias da alma.

A importancia do conflito psiquico na constituicdo do aparato psiquico ¢

demonstrada pelo papel fundamental que Freud lhe atribui através do tema do recalque originario

P! Freud, na sua obra, diminuiu a distdncia que existia entre as patologias da alma e o ser humano dito normal,
através destas investigacdes sobre os sonhos, atos falhos e chistes. Ver por exemplo FREUD, Sigmund.
Psicopatologia da Vida Cotidiana (1900 - 1901). E.S.B., VL.

68



e do complexo de Edipo. O recalque originario ¢ uma nogao limite e fundante, pois é constituinte
do Inconsciente e, conseqiientemente, da divisdo entre este sistema e a propria Consciéncia. Este
conceito €, naturalmente, um postulado, um conceito operacional hipotético na teoria freudiana
do recalcamento. Ou seja, ¢ através de uma separagdo primitiva do aparato psiquico, ou ainda,
através de “algo” recalcado sem ter sido consciente, que se dd o recalque origindrio que
transforma o homem em um ser cindido, subjetividade que possui uma alienagdo interior: o
Inconsciente.

O complexo de Edipo, por sua vez, ¢ um conjunto de sentimentos e desejos
ambivalentes — amorosos e hostis — radicalmente conflitantes, que todos os individuos
experimentam numa tenra fase da infancia. Na sua modalidade positiva, o conflito Edipico surge a
partir do desejo incestuoso pela mae e desejo de morte pelo pai. Segundo Freud, esta fase da
infancia ¢ fundamental na estrutura¢do psiquica dos sujeitos, pois a partir dela e so através dela,
os individuos teriam possibilidade de entrar no mundo simboélico da cultura e teriam determinado
seu modo de se relacionar com o desejo e seus objetos. Assim, através do recalque originario e do
complexo de Edipo, o conflito psiquico na teoria freudiana, tem fungdo estruturante, pois
constitui o individuo enquanto tal.

As outras duas dimensdes do conflito na teoria freudiana sdo, na verdade, um
desmembramento da Metapsicologia que envolve sempre uma abordagem dinamica, econdmica e
topica. No nivel dindmico-econdmico, o conflito ¢ descrito por Freud em termos de dualismo
pulsional; no nivel topico, o conflito seria uma tensdo entre as instancias ou sistemas.

O dualismo pulsional sempre esteve presente ao longo de toda obra de Freud. Ele nao
tinha nenhuma inten¢do de transformar a libido em energia psiquica geral, mas sempre defendeu o
carater sexual, no sentido amplo, da libido. Assim, a libido ¢ a energia das pulsdes sexuais. No
inicio de sua obra, Freud distinguiu as pulsdes do Ego ou de autoconservacdo em oposi¢do as
pulsdes sexuais; em seguida, em Mais Além do Principio do Prazer (1920), postulou as pulsdes
de vida em oposicdo as pulsdes de morte. Os seres humanos teriam entdo dois tipos basicos de
pulsdes : de vida, que favoreciam a construcdo e organizacdo de unidades maiores e mais

complexas e a pulsdo de morte que, ao contrario, levaria o homem a destrui¢do, violéncia e fim.

32 T APLANCHE, Jean ¢ PONTALIS, Jean-Baptiste. Vocabulario da Psicanalise. 9° ed. Trad. Pedro Tamen. Sio
Paulo, Martins Fontes, 1986, p. 131 e ss..

69



De forma irredutivel, Freud pensou a experiéncia humana como um dilaceramento entre estas
duas tendéncias fundamentais'>.

Esta dualidade pulsional que representa o conflito na perspectiva dinamico-econdmica
da Metapsicologia ndo coincide com a perspectiva topica. Se o conflito a partir da dualidade
pulsional tem lugar no Id como fonte das pulsdes, este mesmo conflito representado topicamente
se da no Ego, que seria uma espécie de administrador das varias exigéncias advindas de trés
lugares: Id, Superego e do mundo real. Assim, no pensamento de Freud, com também na filosofia
de Platdo, a saude e a patologia da alma — neurose e psicose — podem ser elucidadas a partir da
nocao de conflito. A saude seria uma boa administracdo do Ego, com relagdo a tripla exigéncia a
qual é submetido, resultando numa unidade razoavel (uno), enquanto a patologia ¢ considerada
uma mé administragdo por parte do Ego, privilegiando uma parte em detrimento do conjunto,
cindindo entdo a alma em diversos redutos conflituosos (multiplo). Desse modo, a neurose seria
um disturbio no qual o Ego toma partido da realidade e do Superego em detrimento do Id e a
psicose seria uma ruptura do Ego com o mundo real, deixando-se dominar pelo Id produzindo
entdo sua linguagem do desejo que € o delirio.

Resumindo, o conceito de conflito psiquico na Metapsicologia freudiana como algo
constitutivo e essencial ao ser humano ¢ analogo a nocdo de conflito elaborada por Platdo, nos
seus didlogos. Muito embora, a teorizagdo freudiana seja muito mais elaborada empiricamente ou
pelo menos com base na experiéncia clinica. Difere das formula¢des platonicas, na medida em que
Freud desenvolve explicacdes psicologicas da génese do aparato psiquico. Nesse sentido, as
elaboragdes freudianas parecem, pelo menos para nds, contemporaneos de Freud, ser mais
cientificas do que os argumentos platonicos, tal como podemos encontrar nas narrativas miticas
do Fedro. Com efeito, a natureza das elaboragdes tedricas de Platao e Freud, esta intimamente
relacionada com as respectivas perspectivas ontologica e epistemologica de nossos autores. De
acordo com o capitulo anterior, vimos que os mitos escatologicos, as imagens e metaforas
utilizadas por Platdo sdo coerentes com seu realismo das formas, enquanto as metaforas
cientificas e a génese psicologica da Metapsicologia de Freud, sdo perfeitamente compativeis com

a nocao de racionalismo empirico do inicio de nosso século.

3 Ver por exemplo o brilhante trabalho de FREUD, Sigmund. O Mal-Estar na Civilizacio (1929 - 1930).
E.S.B.,.XXI, p.75.

70



Ao analisarmos a dimensao tdpica do conflito psiquico, ou seja, enquanto tensdo entre
os elementos ou instancias da alma, constatamos uma forte analogia entre o pensamento de Platao
e o de Freud. Esta dimensdo, da forma como foi desenvolvida por Freud, como eixo teorico para
pensar as nogdes de satde e patologia, parece analoga ao desenvolvimento que Platdo realizou no
seu didlogo 4 Republica. Como desdobramento da no¢do de conflito entre as partes, existe em
Freud uma outra dualidade entre os modos do acontecer psiquico — processo primario e
secundario — que de alguma forma, parece estar presente também na obra de Platdo, conforme
veremos mais adiante.

Assim, com relagdo a nocdo de conflito entre os elementos ou instdncias da alma,
Platdo e Freud assimilaram nas suas teorias da alma a cldssica antinomia entre o uno e multiplo
desenvolvidas na origem da Filosofia. Suas teorias do conflito psiquico “introjetaram” o
antagonismo das forcas cOsmicas que, por assim dizer, produzem e regem o universo para o
intimo do humano. Neste sentido, se ¢ valida a suposi¢cao de Freud de que as mitologias primitivas
sdo conhecimento psicologico inconsciente projetado na natureza, o inverso também ¢
verdadeiro: a Psicologia ndo ¢ outra coisa sendo conhecimento Metafisico e Mitico introjetado na
alma humana'**.

Tudo se passa como se existisse uma comunicacdo entre o mundo interno dos
humanos e o mundo externo. Se os deuses ou forcas cosmicas foram constituidos a imagem dos
homens, também podemos dizer que este antropomorfismo foi depois introjetado para constituir o
psiquico e dar sentido a experiéncia do homem em contato consigo mesmo. Examinemos, entao,

estes dois modelos de alma de Platdo e Freud.

134 Esta idéia do psiquismo como uma introjegdo de aspectos exteriores é apresentado por Snell quando mostra o
psiquismo humano se adensando a partir da experiéncia do divino. Diz o autor: “Goethe sublinhou com freqiiéncia
esta fun¢@o do divino, e de um modo muito conciso na sua conversa com Riemer (Biedermann 1601) : “O que o
homem venera como deus ¢ o reflexo do seu mais intimo eu”. Do ponto de vista historico, poderia justamente dizer-
se o contrario : o intimo do ser humano ¢ o divino acolhido no homem. Com efeito, o que ulteriormente se
interpreta como “vida interior” concebe-se, originariamente, como intervengdo da divindade.” Ver SNELL, Bruno.
A Descoberta do Espirito, p. 55.

71



2. A Triparticio em Platio e Freud e a Questio do Inconsciente

Antes de continuarmos nossa analise comparativa das concepgdes de alma de nossos
autores, sera necessario fazer algumas considera¢des acerca do significado das convergéncias e
divergéncias, nesta aproximacao, entre as metaforas da alma.

Conforme desenvolvemos no primeiro capitulo, a metafora ¢ uma construgdo
necessaria para representar a alma humana nos contextos do realismo das esséncias de Platdao e do
realismo empirico de Freud. A metafora esta no dominio do saber representacional realista. Ela
nos fala de algo que existe, mas também se mantém distante das pretensdes da verdade, enquanto
discurso que ndo corresponde rigorosamente a realidade daquilo que existe. Portanto, a metafora,
nos discursos de Platdo e Freud, diz algo do que é, isto €&, atinge a realidade psiquica parcialmente.
Nesse sentido, a metdfora produz um saber provisério e inacabado, mas que obedece a
necessidade e a coeréncia logica. A metafora estabelece um campo cognitivo da verossimilhanca
que tem caracteristicas proximas do dominio da verdade, tais como coeréncia, conformidade,
utilidade etc. A metafora, enquanto verossimil, tem uma identidade parcial com a verdade, logo
ndo tem pretensdes rigorosamente cientificas enquanto conhecimento.

Nessas condi¢des, uma questao central se impde na aproximagdo que propomos entre
os autores: qual o significado das convergéncias e divergéncias das metaforas de Platdo e Freud
acerca da alma humana? Esta ¢ uma questdo dificil, pois exige dos discursos metaféricos uma
precisdo e um rigor que eles mesmos ndo possuem. Entretanto, talvez seja possivel dizer algo
razoavel sobre a questdo: as convergéncias das respectivas metaforas da alma humana em nossos
autores apontam para uma caracteristica essencial e central desta realidade a que ela se refere. As
divergéncias entre os modelos devem ser elucidadas e compreendidas enquanto tais.

Assim, iremos aproximar o modelo de alma tripartida de Platdo com a “segunda
topica” de Freud, tendo em vista, por um lado, examinar suas convergéncias e o seu significado, e,
por outro, compreender o sentido tedrico das divergéncias, tendo como critério Ultimo desta
aproximacdo, ndo a verdade, mas a verossimilhanca dos modelos com pressupostos empiricos

adotados por Freud e os pressupostos metafisicos advogados por Platdo.

72



Para Platdo, como vimos, a alma humana é complexa e composta de trés elementos
principais: o primeiro, o elemento concupiscente ou apetitivo (emBupunTikdr) é fonte de nossos
desejos e apetites tais como sede, fome, sexo. Tem vdrias tendéncias, estd sempre em movimento
¢ possui alguma autonomia. O segundo ¢é o elemento irascivel ou coragao (Bupos, Bupoeldns) que
produz a ira, raiva ¢ orgulho e o terceiro ¢ elemento inteligente (\0yos, AoyLoTLkdv), tnico
imortal que expressa nossa capacidade de reflexdo e inteleccao superior.

No pensamento freudiano, o aparelho psiquico ¢ também uma realidade complexa
dividida em trés instancias: o Id, totalmente inconsciente, fonte das pulsdes que procuram a
satisfagdo imediata. O Ego, resultado de uma diferenciagdo no Id provocada pela sensacgdo-
percepcdo, € a parte que representa nossos aspectos racionais, governado pelo principio de
realidade e o mediador dos vérios conflitos no psiquismo, e o Superego, também resultado de uma
diferenciacdo, no interior do Ego, responsavel pelos ideais deste ultimo e pela consciéncia moral.

Para Platdo a parte apetitiva da alma ¢ composta de duas espécies de desejos: os
necessarios € 0s nao-necessarios. Entre os primeiros estdo “aqueles que ndo seriamos capazes de

repelir, e a quantos nos for 1til satisfazer”'>

, tais como o desejo de comer, dentro dos limites da
saude e o bem estar fisico, enquanto os ndo-necessarios sdo “aqueles de que ¢ possivel libertar-
nos, se nos esforcarmos desde novos, e cuja presenca, além disso, ndo nos impele para nada de

99136

bom” ", Dentre estes ultimos podemos exemplificar o desejo por toda espécie de manjares que €

re . . 137 o« . . r .
“susceptivel de se reprimir, se se comegar desde novo” . No inicio do livro IX d’A4 Republica,
quando ird desenvolver a génese do homem e da cidade tiranica, Platdo retoma a andlise desta

espécie de desejos ndo-necessarios:

“(...) entre os prazeres e desejos ndo-necessarios, ha alguns que me parecem
ilegitimos , que provavelmente sdo inatos em toda gente, mas, se forem
castigados pelas leis e pelos desejos melhores, com o auxilio da razdo, em
alguns homens, ou se da a libertagdo total deles ou os que restam sdo poucos
e débeis; ao passo que em outros se tornam mais fortes e mais numerosos. —

Mas de que desejos é que estas a falar ? — Daqueles que_despertam durante o

35 PLATAO. A Repiiblica, 558e.
B3¢ PLATAO. A Republica, 559a.
B7PLATAO. A Republica, 559b.

73



sono, sempre que dorme a parte da alma que é dotada de razao, cordata e

senhora da outra, e quando a parte animal e selvagem, saciada de comida e

bebida, se agita, repudia o sono e procura avancar e satisfazer os seus gostos.

Sabes que nessas condicoes ela ousa fazer tudo, como se estivesse livre e fora

de toda a vergonha e reflexdo._Ndo hesita no seu pensamento, em tentar unir-

se a propria mde, deus ou animal, em cometer qualquer assassinio, nem em se

abster de alimento de espécie alguma. Numa palavra, ndo ha insensatez nem

. . 138
impudor que passe adiante.”

Ou seja, Platdo revela-nos que, na parte apetitiva da alma, existe uma espécie de

desejo que ¢ inata e que se realiza em sonho, quando dorme a parte inteligente e dotada de razio.

Estes desejos, numerosos, primitivos e irracionais, podem até ser erradicados da alma pela

educacdo — leis, razdo e desejos melhores — ou podem, ao contrdrio, se tornar mais fortes e

numerosos se nada fizermos. Estes desejos “selvagens e sem leis

99139

acordam durante o sono,

quando a razdo adormece, e procuram realizar seus desejos que vao desde a unido sexual com a

mée (Edipo) até o canibalismo. Vejamos em contrapartida o texto freudiano, quando discorre

sobre as caracteristicas do /d, enquanto instancia desejante do psiquismo:

“(..) E a parte obscura, a parte inacessivel de nossa personalidade; o pouco
que sabemos a seu respeito, aprendemo-lo de nosso estudo da elaboragdo
onirica e da formagdo dos sintomas neuroticos (...) Abordamos o id com
analogias, denominamo-lo caos, caldeirdo cheio de agitacdo fervilhante. (...)

Esta repleto de energias que a ele chegam dos instintos, porém ndo possui

organizacdo, ndo_expressa_vontade coletiva, mas somente_uma_luta pela

consecucdo da satisfacdo das necessidades instintuais, sujeita a observancia

do principio do prazer. (...) Naturalmente, o id ndo conhece nenhum

julgamento de valores : ndo conhece o bem, nem o mal, nem moralidade.

() 2,140

S PLATAO. A Repiiblica, 571b/d.
39 PLATAO. A Republica, 572b.

40 FREUD, Sigmund. Novas Conferéncias Introdutérias sobre a Psicanilise :

Conferéncia XXXI :

A

Dissecacdo da Personalidade Psiquica (1932 - 1933). E.S.B., XXII, p. 94. Grifo e comentario entre colchetes

nossos.

74



Para Freud, o homem tem na sua parte inata — o Id — que ¢ fonte dos apetites da
alma, desejos que se revelam ao homem através dos sonhos e dos sintomas, enquanto
comportamentos contraditdrios, tentando se realizar quando mostram, para além do bem e do mal,
ndo ter nogdo de valor ou moral, nem possuir qualquer sentido de coletividade ou contradi¢do. O
Id é uma espécie de caldeira fervente, cheia de energias que sdo desejos que buscam satisfacao.

Analisemos como Platdo descreve o elemento apetitivo da alma, a partir da metéfora

da carruagem com seus dois cavalos, no seu didlogo Fedro:

“Convem lembrar que no comego da nossa fabula dividimos a alma em trés

partes, duas das quais com forma de cavalo, e a terceira com a do respectivo

cocheiro. (...) Acerca dos ginetes dissemos, ainda, que um era bom e o outro
mau,; porém em que consiste a bondade de um ou a maldade do outro ndo
ficou declarado, e é o que vamos explicar neste momento. (...) O outro [cavalo

que representa a parte apetitival, pelo contrario, ¢ desengoncado, massa

bruta, sem graca, de pescoco curto e duro de rédeas, nariz_achatado, pélo

negro, olhos azuis e injetados, compleicdo sangiiinea, companheiro da

arrogancia e teimosia, orelhas felpudas e moucas, e so obedecendo ao chicote

e ao aguilhdo. "

A alma ¢ um conjunto similar a carruagem, onde os cavalos representam as partes
mortais e sensiveis da alma, enquanto o cocheiro seria o elemento inteligente e racional que tem a
funcdo de deliberar. A parte apetitiva € como um cavalo de dificil comando : teimoso, inflexivel,
bruto, arrogante e praticamente sem ouvidos, s6 atendendo & imposi¢do violenta e firme. De
maneira analoga, Freud, na sua obra Ego e o Id (1923), tenta descrever o Ego na sua relacdo com

o Id e utiliza-se da seguinte metéafora:

“(...) Para o ego, a percep¢do desempenha o papel que no id cabe ao instinto.

O ego representa o _que pode ser chamado de razdo e senso comum, em

contraste com o id, que contém as paixdes. (...)"A importancia funcional do

Ego se manifesta no fato de que, normalmente, o controle sobre as abordagens

75



a motilidade compete a ele. Assim, em sua relagdo com o id, ele é como um

cavaleiro que tem de manter controlada a forca superior do cavalo, com a

diferenca de que o cavaleiro tenta fazé-lo com a sua propria for¢a, enquanto o
ego utiliza forcas tomadas de empréstimo. A analogia pode ser levada um
pouco além. Com freqiiéncia um cavaleiro, se ndo deseja ver-se separado do
cavalo, é obrigado a conduzi-lo onde este quer ir; da mesma maneira, o ego

tem habito de transformar em ag¢do a vontade do id, como se fosse sua

propria."*”

Na teoria freudiana, o /d enquanto fonte das paixdes, ¢ também representado por um
cavalo em relagdo ao cavaleiro — o Ego — ou o aspecto racional da alma. Porém, adverte Freud,
as for¢as do Ego sdo emprestadas do /d, que tem forgas superiores aquele. Neste sentido, muitas
vezes a razdo (Ego) se identifica com as paixdes ( Id ) fazendo sua a vontade daquelas. Vejamos

agora , ainda sobre o elemento desejante, como Platdo, desta vez no didlogo 7imeu, descreve-o:

“A parte da alma que apetece comer e beber e tudo o mais de que necessita

para a preservacdo da natureza do corpo, os deuses alojaram no limite

compreendido entre o diafragma e o umbigo, e construiram nessa regido uma
especie de manjedoura para alimenta¢do do corpo, onde acorrentaram essa
parte, como a um animal selvagem, mas que é preciso alimentar assim preso
ao conjunto, para que possa existir a raca mortal. Ai a localizaram os deuses,

para que,_sem parar de comer na sua manjedoura e tdo longe quanto possivel

da porcdo deliberativa, ndo a perturbasse com tumultos e clamores, a ndo ser

no estritamente indispensavel, permitindo, desse modo, que a parte mais
nobre deliberasse trangiiilamente, no interesse de todos e de cada um em

particular. E porque sabiam que ela jamais compreenderia os argumentos da

razdo, e mesmo que, de algum modo, chegasse a pressentir-lhes a presenga,

ndo condizia com sua natureza preocupar-se com o raciocinio, sendo deixar-

. . . . 2143
se, dia e noite, seduzir por imagens e fantasmas (...)”

U PLATAO. Fedro, 253d/e. Comentario entre colchetes nosso.
142 FREUD, Sigmund. O Ego e o Id (1923). E.S.B., XIX, p.39. Grifo nosso.
'3 PLATAO. Timeu, 70e-71b.

76



A parte apetitiva da alma, necesséria para existéncia e preservagdo da espécie humana

mortal'**

, estd como que acorrentada as fungdes de nutrigdo do corpo, longe da parte racional,
sempre a desejar e tentar satisfazer estes desejos. Irracional, pois ndo compreende os apelos da
parte inteligente, pode perturbar e tumultuar a alma como um todo se deixando seduzir por
fantasmas e imagens. A inteligéncia, elemento nobre, através de suas deliberagdes defende o
interesse da totalidade do individuo.

Observemos, como Freud caracteriza o /d, em uma de suas ultimas obras, no seu

Esbogo de Psicandlise (1938):

“A mais antiga destas localidades ou areas de acdo psiquica damos o nome
de id. Ele contém tudo o que é herdado, que se acha presente no nascimento,

que esta ausente na constituicdo — acima de tudo, portanto, os instintos, que

se originam da organizacdo somdtica e que aqui [no id] encontram uma

. . ~ ’ . ~ . 15145
primeira expressdo psiquica, sob formas que nos sdo desconhecidas.”

Para Freud, o Id ¢, originariamente, a instancia inata do psiquismo que ¢ aberta as
necessidades somadticas e influéncias do corpo que buscam nele uma primeira expressdo de sua
constante exigéncia de satisfacdo. Ou seja, os conteudos do Id, sdo as expressdes psiquicas das
pulsdes inconscientes, que em parte sdo herdadas e em parte sdo recalcadas pela censura.

Assim, de acordo com o exposto, temos que concluir que o /d, no pensamento de
Freud, tem caracteristicas muito semelhantes a parte apetitiva da alma tripartida de Platdo'*.
Ambas instancias t€ém uma grande parte que ¢ inata, fonte dos desejos na alma, tais como fome,
sede, sexo e paixdes, €, sd0 proXimas ao corpo, pois representam psiquicamente os estimulos
advindos desta regido. Sdo ainda elementos governados por uma tendéncia constante ao prazer e

satisfacdo dos desejos, por isso sua expressdo mais legitima é o sonho, quando a parte racional

144 Um estudo sobre a necessidade das poténcias desejante e afetiva da alma para realizagio humana — votis — no
pensamento de Platdo pode ser encontrado no estudo sobre os gregos de FRERE, Jean. Les Grecs et Le Désir de
L’Etre : des préplatoniciens a Aristote. Paris: Les Belles Lettres, 1981, p. 115 a 281 (Collection D’Etudes
Anciennes).

145 FREUD, Sigmund. Esboco de Psicanalise (1938 - 1940). E.S.B., XXIII, p. 169. Grifo nosso.

77



dorme, ou a censura relaxa. O Id e a parte apetitiva ndo tém valores morais, ndo conhecem
contradicdo ou vontade coletiva, sdo na sua esséncia um conjunto de desejos numerosos e
dispersos que querem satisfagdo, sem qualquer trago de unidade. Assim, o /d e o elemento
apetitivo sdo representados em Platdo e Freud, como o maior ou mais forte elemento da alma,
numa metafora de extensdo e forca que indica a possibilidade deste elemento se opor de maneira
perturbadora ao conjunto da alma.

Em relagdo a parte inteligente em Platdo e ao Ego na teoria de Freud, devemos
concluir que ambas, nas suas fung¢des racionais, se desenvolvem paulatinamente nos homens, tém
fungdes deliberativas e defendem o interesse da totalidade do individuo. Nesse sentido, se opdem
ao elemento desejante como regulador dessas fungdes, pois o AoytoTikorv e o Ego sdo nogdes
daquilo que esta mais proximo do “eu”. O elemento racional e o Ego tém acesso a realidade e tém
suas fungdes cognitivas muito semelhantes.

Curioso que de acordo com o predominio da tendéncia racional ou apetitiva, Platdo e
também Freud conceberam dois principios que governam os homens. Em Freud, sdo bastante
conhecidos os principios de prazer e de realidade que funcionam segundo os mecanismos dos
processos primario e secundario respectivamente. Na teoria freudiana, o principio do prazer, que
domina o Id, faz com que esta instancia tenda sempre a satisfacdo imediata de seus desejos, ao
passo que, no Ego, a satisfacdo dos desejos ¢ realizada de maneira adaptada ao principio de

realidade. Em Platdo, encontramos também algo similar quando o filosofo grego diz no Fedro:

“Convem saber, por conseguinte, que em todos nos ha dois principios que nos

governam e dirigem, e aos quais seguimos para onde quer que nos conduzam :

um_é o _inato desejo de prazeres; o outro, a idéia adquirida de que é preciso

procurar o bem. Esses dois principios ora se acomodam no nosso intimo, ora se

’o. 9147
combatem, com o predominio alternado de um ou de outro.”

Resta-nos examinar se o terceiro eclemento da alma em Platdo tem, também,

semelhanga com a instancia freudiana denominada Superego. O elemento irascivel, caloroso ou

146 Com relagiio ao Id e a parte apetitiva, chegamos a conclusdes muito semelhantes ao ensaio de Price. Ver Price,
A. W.. Plato and Freud, p. 261 ¢ ss.
'“7PLATAO. Fedro, 237e.

78



coracdo (Bupds, Bupoeldns), em Platdo é responsavel pela ira, raiva, colera e esta presente nos
homens desde a mais tenra infancia e “de preferéncia, toma armas pela razdo quando ha luta na
alma”.'*® Este elemento é nobre, aparentado com a inteligéncia e é amigo das honras. No Fedro,

Platao o descreve como o cavalo bom e de origem nobre:

“(...) o de melhor condi¢do é de postura ereta e tragos firmes, pescogo fino,
nariz aquilino, pelo branco, olhos negros, amoroso da honra, da moderagdo e
da modéstia, além de amigo da opinido verdadeira, motivo por que ndo precisa

. . 1149
apanhar para ser conduzido, para isso basta uma ordem, uma palavra.”

Ou seja, o elemento irascivel, sendo oposto, naturalmente, ao elemento apetitivo e
préoximo da inteligéncia ¢é, pois, amistoso, docil, moderado, humilde e amante das palavras e de

modos educados. Assim, continua Platdo no Timeu:

“A por¢do da alma que participa da coragem e da colera e ambiciona a vitoria,
eles alojaram perto da cabega, entre o diafragma e o pescogo, para em
condigoes de ouvir a razdo e a ela aliar-se, a fim de dominar pela for¢a a tribo
dos desejos, sempre que estes se recusarem a obedecer a ordem de comando
partida da cidadela. Ao coragdo, no das veias e fonte do sangue que circula
com for¢a nos membros, eles atribuiram um posto de guarda, para que ao
receber alguma mensagem da razdo de que algo injusto ocorre nos membros,
quando o arrebatamento da colera fervesse, ou por causa externas ou desejos

internos (...) """’

A parte irascivel ¢ o ardor que permite a defesa das deliberagdes racionais contra os
excessos internos do elemento desejante, ou contra inimigos externos. E por assim dizer, o

elemento colérico que se indigna com as injusticas internas e externas. Desta forma, se localiza no

148 PLATAO. A Repiiblica, 440e.
9 PLATAO. Fedro, 253d/e.
0 PLATAO. Timeu, 70a/c.

79



peito e queima como um fogo na sua ira que faz o cora¢do bater mais rapido e impulsiona o
psiquismo para a agao.

Na teoria freudiana, o Superego ¢ uma instancia essencialmente critica, como se fosse
um juiz ou censor em relagdo ao Ego. Freud descreve-o, na Conferencia XXXI, da seguinte

maneira:

“Pois bem, como todos sabem, as criancas de tenra idade sdo amorais e ndo
possuem inibigoes internas contra seus impulsos que buscam o prazer. O papel
que mais tarde é assumido pelo superego é desempenhado, no inicio, por um
poder externo, pela autoridade dos pais. (...) Apenas posteriormente é que se
desenvolve a situa¢do secundaria (que todos nos com demasiada rapidez
havemos de considerar com sendo a situa¢do normal), quando a coer¢do
externa é internalizada, e o superego assume o lugar da instancia parental e
observa, dirige e ameac¢a o ego, exatamente da mesma forma como

. . . . »i51
anteriormente os pais faziam com a crianga.”

De maneira geral, podemos encontrar analogias entre o elemento irascivel e o
Superego. Por exemplo, ambos tém a fungdo de repreender as outras partes da alma, instaurando a
culpa. Porém, entre estes elementos, existe uma diferenga vital: enquanto o 6upds confronta o
elemento apetitivo, o Superego se dirige sempre ao Ego. Desta forma, encontramos uma primeira
dessemelhanga entre os dois modelos, pois ndo existe uma semelhanca vis-a-vis com relagdo ao
elemento irascivel da teoria tripartida de Platdo e o Superego da Psicanalise de Freud.

Muito embora, esta diferenga ndo significa que as fungdes atribuidas ao Superego em
Freud estejam ausentes na triparticdo platonica. Por exemplo, Platdo quando se refere & educagado
das criangas n’4 Republica, revela uma fun¢do da poténcia racional da alma, muito semelhante as

caracteristicas do Superego, vejamos:

“E bem assim a maneira de mandar nas criancas, ndo as deixando em

liberdade, até termos organizado na sua alma, como na cidade, uma

I FREUD, Sigmund. Novas Conferéncias Introdutérias sobre a Psicanalise : Conferéncia XXXI : A
Dissecacio da Personalidade Psiquica (1932 - 1933). E.S.B., XXII, p. 80.

80



constituicdo, e, depois de termos cultivado o que elas tém de melhor, pelo que

temos de equivalente, instauremos nelas um guarda e chefe semelhante a nos,

L . . 152
para fazer as nossas vezes, e s6 entdo as deixamos livres.”

E admiravel que o fundador da Academia, mais de dois mil e quatrocentos anos antes
de Freud, consiga teorizar, metaforicamente, de maneira tdo similar a teorizagdo metapsicologica
da Psicandlise. Segundo Platdo, na educagdo das criancas deve-se cultivar uma instancia critica,
semelhante aos pais, para substituir estes nas suas fungdes educativas. Este chefe, ou guarda
interior, ¢ muito semelhante ao Superego na teoria freudiana. Nao obstante, temos que admitir que
existem certos aspectos ndo coincidentes numa aproximagdo entre o elemento irascivel ou
caloroso e o Superego.

Assim, de acordo com essa aproximagdo, por assim dizer estdtica, entre os elementos
constitutivos do modelo “tripartido” de Platdo e as instancias da “segunda topica” de Freud, temos
que concluir que existem muitas convergéncias entre esses elementos que apontam para
caracteristicas fortes do psiquismo humano. O significado dessas convergéncias serd resgatado na
conclusdo. Antes, porém, devemos aprofundar nossa analise nas divergéncias entre os modelos de
alma de Platao e Freud.

Além das diferengas entre o elemento irascivel e o Superego, € necessario analisar as
diferencas que encontramos entre o elemento apetitivo e o Id e entre a razdo e o Ego. A primeira
¢ que o Id tem a qualidade de ser totalmente inconsciente, qualidade esta que ndo encontramos no
elemento apetitivo da alma tripartida de Platdo. A segunda ¢ a abertura Metafisica que existe da
parte racional do modelo de alma de Platdo, para as realidades inteligiveis, que ndo esta presente

na no¢ao de Ego do freudismo. Segundo Laplanche-Pontalis:

“no quadro da “segunda topica” freudiana, o termo inconsciente é sobretudo
usado na sua forma adjetiva; efetivamente, inconsciente deixa de ser o que é
proprio de uma instancia especial, visto que qualifica o Id e, em parte, o Ego e

1153
o Superego’ ™.

32 PLATAO. A Republica, 590e-591a.

81



Ou seja, na “segunda topica”, o inconsciente deixa de ser um sistema e passa a ser uma
qualidade que pode ser aplicada a qualquer uma das instancias do aparato psiquico. Muito embora,
de uma maneira geral, todas as caracteristicas do Inconsciente — sistema da “primeira topica” —
sejam repassadas ao Id.

Com relagdo ao pensamento de Platdo, podemos até supor que parte do elemento
apetitivo da alma — movimentos e impulsos — que se enraiza no corpo seja inconsciente, na
medida em que ndo chega a consciéncia. Price, no seu ensaio, sugere que a teoria da
reminiscéncia>* poderia ser uma certa antecipagio da nogdo de Inconsciente de Freud, mas
convenhamos que esta nocdo de conhecimento como rememoragdo e lembranca do mundo
inteligivel, a partir da teoria da metempsicose, estd muito longe da maneira através do qual Freud
teorizou o inconsciente como regido inacessivel do psiquismo. Sejamos claros : ndo existe o
conceito de Inconsciente na Filosofia de Platdo. Se quiséssemos encontrar esta nogdo de
inconsciente esbogada ou sugerida em Platdo, teriamos que fazé-lo com base na idéia de que existe

155 z .
. Porém, acreditamos, como

uma parte do elemento apetitivo que s6 se manifesta em sonho
dissemos na introducdo, que muitas vezes quando analisamos tempos remotos somos tentados a
impor conceitos estranhos a uma época a partir de nosso atual modo de pensar. Devemos, neste
caso, ser cuidadosos, recuar e admitir que na metafora platonica ndo existe o conceito de
Inconsciente tal qual foi formulado por Freud.

Porém, permanece a questdo se a inexisténcia do conceito de inconsciente na filosofia
de Platdo, coloca em risco a aproximagdo que tentamos desenvolver entre ele e Freud.
Acreditamos que ndo. Porém, iremos aprofundar este ponto, tendo como contraface a nog¢ao de
mundo inteligivel que, por sua vez, esta presente na Filosofia platonica e ausente nas teorizagdes
de Freud.

Segundo Renato Mezan, ndo existe o conceito de mente na Psicanalise. Para Freud “o
g ,

que existe ¢ um aparelho complexo, cujas partes se articulam na dimensdo de complementaridade

'3 LAPLANCHE, Jean e PONTALIS, Jean-Baptiste. Vocabulario da Psicanilise. p. 306.

3* PRICE, A. W.. Plato and Freud, p. 262. Segundo Jones, Freud teria “ (...) ficado muito impressionado com a
teoria da reminiscéncia de Platdo, (...) e que em certa época pensou muito sobre ela (...) 7. JONES, Ernest. A Vida
e a Obra de Sigmund Freud , p. 67.

133 Platdo n’A4 Repuiblica (572b) diz “(...) existe em cada um de nés uma espécie de desejos terrivel, selvagem e sem
leis, mesmo nos poucos de entre nds que parecem ser comedidos. E nos sonhos que o fato se torna evidente. (...)”.

82



99156

e na dimensdo da oposicao. Este aparelho ¢ essencialmente conflito que, “embora possa se

tornar menos agudo, através dos processos terapéuticos que ocorrem numa Psicanalise”"”’, é
irredutivel.

Mezan reconhece que a no¢do de alma composta de partes antagdnicas remonta, pelo
menos, & Republica de Platdo, porém ainda que exista nesta concep¢do uma nog¢do que se
“assemelha” ao conflito psiquico, o filosofo grego “busca reduzir este conflito”, de maneira que

158 .
7% Embora discordamos

“uma alma bem governada ¢ aquela em que este conflito foi exorcizado
totalmente dessa interpretacdo da Filosofia de Platdo, no momento o importante é ndo perdermos
de vista que Mezan acredita que “a semelhancga desta doutrina [tripartida de Platdo] com a idéia

freudiana do conflito é apenas aparente”. Pois segundo ele:

“Quando Freud introduz a nog¢do de um inconsciente dinamico, mantido sob
repressdo mas cujos efeitos se fazem sentir em todas as esferas do
funcionamento psiquico, o que se rompe ¢ a homogeneidade destas esferas. O

resultado é que ndo se pode mais falar em hierarquia das partes da alma, pois

tal hierarquia pressupoe que os fatores da série sejam da mesma natureza. Dito

de outro modo, e aproveitando a exposi¢do que ouvimos, a existéncia de dois
modos de funcionamento — 0s processos primario e secundario — rompe com a

homogeneidade sempre pressuposta_entre os sentimentos, os apetites e a razdo,

os_quais, ao longo de toda tradicdo filosofica, estiveram freqiientemente em

oposi¢cdo, porém numa oposicdo que os situava no mesmo plano, o que alids é

condi¢do sine qua non para que pudesse ser admitida a subordina¢do das

o »o . 159
partes “inferiores” a parte racional”

Segundo Mezan, Freud rompe com a tradicdo do pensamento ocidental pois aponta

para a heterogeneidade entre as instncias da alma sendo o Inconsciente ou Id um “estrangeiro

'3 MEZAN, Renato. Psique, Alma e Aparelho Psiquico : Caminhos Cruzados. Sio Paulo: s.d., mimeografado, p.
181.

"7 MEZAN, Renato. Psique, Alma e Aparelho Psiquico : Caminhos Cruzados. p. 181.

"8 MEZAN, Renato. Psique, Alma e Aparelho Psiquico : Caminhos Cruzados. p. 182.

% MEZAN, Renato. Psique, Alma e Aparelho Psiquico : Caminhos Cruzados. p. 182 ¢ 183. Grifo nosso.

&3



' da qual estaremos inexoravelmente alienados.

interior”, uma espécie de coisa-em-si kantiana
Neste sentido, Mezan afirma que, curiosamente o Inconsciente freudiano parece ser mais
aparentado com a no¢ao de daimon dos pitagdricos que seria uma “forca sagrada que transcende
o individuo; habita dentro dele, mas ndo o singulariza enquanto pessoa”'®'.

De acordo com as colocagdes de Mezan, o Inconsciente dindmico da Psicandlise de
Freud coloca um corte na “histéria da alma”, uma ruptura na historia das representacdes do
homem, na qual Freud “arranca a psique da sua identidade profunda com a pessoa : o mais
verdadeiramente psiquico — o Inconsciente — ¢ algo estranho ao Eu oficial, aos seus controles
conscientes e a seus ideais culturais.”'*

A argumentacdo de Mezan tenta provar uma diferenca radical, uma heterogeneidade
ontologica entre o conjunto do psiquismo e este lugar do Inconsciente alheio a nés mesmos.
Porém, desde os filésofos Pré-socraticos, conforme desenvolvemos no primeiro item deste
capitulo, que se a unidade pura e monolitica ¢ impensavel, a multiplicidade dispersa e sem
qualquer relagdo também o €. Neste sentido, se existe uma espécie de abismo entre o psiquismo
consciente ¢ o Inconsciente, Freud, similarmente a Platdo em relagao as realidades sensiveis € o
mundo formal, sempre procurou relaciona-los através do sonho, dos sintomas, dos atos falhos, da
interpretagdo, etc. Assim, se ha alguma diferenca no modo de ser, e isto significa afirmar uma
diferenca ontologica entre o psiquismo consciente € o Inconsciente, esta ndo poderd ser vista
como uma ruptura radical, pela qual ndo poderiamos ter nenhum acesso mesmo indireto, ao
Inconsciente através da consciéncia.

Na teoria freudiana, a formagdo de compromisso entre as instincias psiquicas prova
que elas tém um ponto de contato, assim como o conceito de participacdo em Platdo aponta para

uma relagdo do sensivel com o inteligivel. Mezan, ao que nos parece, quer fundamentar o

“profundo corte” da teoria freudiana no pensamento ocidental em argumentos que devem ser no

10 O préprio Freud desenvolve este paralelo com a Filosofia de Kant, porém, para ele a realidade psiquica (interior)
seria menos incognoscivel do que a realidade fisica (exterior). Ver FREUD, Sigmund. Artigos sobre
Metapsicologia : O Inconsciente (1915). E.S.B., XIV, p. 197. Ver também a interessante polémica sobre este
paralelo com Kant e acerca das metaforas da Psicanalise, os textos de Lopari¢c e Mezan em perspectivas bem
diferentes, o primeiro numa posi¢do pragmatica metodoldgica e o segundo numa posi¢do realista : LOPARIC,
Zeljko. Um olhar epistemologico sobre o inconsciente freudiano. MEZAN, Renato. Didlogo com Loparic. in O
Inconsciente : varias leituras. KNOBLOCH, Felicia. (org.) ...[ et al.]. Sdo Paulo, Escuta, 1991, 185 p..

"' MEZAN, Renato. Psique, Alma e Aparelho Psiquico : Caminhos Cruzados, p. 186.

12 MEZAN, Renato. Psique, Alma e Aparelho Psiquico : Caminhos Cruzados, p. 187.

&4



minimo relativizados. Como vimos no nosso primeiro capitulo, a metafora como representacdo da
alma guarda o paradoxo do uno e do multiplo.

A homogeneidade e a heterogeneidade sao faces das antinomias da razao entre o uno e
o multiplo. De acordo com a nossa interpretacdo, podemos entender a hesitagdo de Mezan quando
em alguns paragrafos antes, afirma que as partes da alma em Platdo sdo hierarquizaveis porque sao

homogéneas e logo em seguida diz:

“Em sintese, Platdo consegue manter juntas a idéia de que a alma é o que

existe de mais profundamente individual em cada pessoa — eu sou minha alma

— e a idéia de que ela se compoe de_partes heterogéneas, a saber, a razdo, os

sentimentos e _os_apetites. Mas o que prevalece é a tese da unidade na

diversidade, se podemos dizer assim : embora diferentes e lutando pela

2163

supremacia, as partes da alma sdo fundamentalmente semelhantes (...)

Na Filosofia de Platdo, como na Psicanalise de Freud, a alma humana ¢ unidade e
diversidade simultaneas. Nesse sentido, Mezan parece no seu texto entrever esta dificuldade de
sua posicdo tedrica quando hesita entre os termos homogéneo e heterogéneo, diferente e
semelhante, e por fim, sugere que na Filosofia de Platdo “prevalece” a unidade na diversidade. Ou
seja, o autor desloca para o campo do valor aquilo que ontologicamente ¢ dificil de afirmar. Nao
iremos desenvolver este aspecto agora, mas, se, em Platdo, “prevalece”, isto €, tem mais valor a
unidade em detrimento da diversidade, em Freud, contrariamente, “prevalece” a diversidade em
detrimento da unidade. Noutro nivel, esta prevaléncia inversa parece perfeitamente compativel
com a inversdo que houve entre Platdo e Freud em seus modelos de ciéncia. Iremos desenvolver
este aspecto no terceiro capitulo.

O importante ¢ ndo perdermos de vista que a argumentacdo de Mezan se ¢ valida para
Freud também o ¢ para Platdo, pois a suposta homogeneidade entre as partes hierarquizaveis da
alma tripartida na Grécia antiga ndo seria coerente com a diferenga ontoldgica entre o sensivel e o
inteligivel. Tudo se passa como se Mezan defendesse que no pensamento de Platdo o sensivel e o

inteligivel fossem da mesma ordem. Ora, a diferenga entre estas realidades que ¢ central no

' MEZAN, Renato. Psique, Alma e Aparelho Psiquico : Caminhos Cruzados, p. 186. Grifo nosso.

&5



platonismo aponta também para uma heterogeneidade entre as partes mutaveis da alma proximas
do sensivel e a parte inteligente que pode ascender até o mundo divino das formas. Assim, como
vimos, a alma é o lugar por exceléncia do paradoxo entre o multiplo e o uno, diversidade e
unidade.

Por outro lado, apesar de Mezan afirmar que a situagdo clinica ¢ o lugar onde
podemos verificar a coeréncia das hipdteses metapsicologicas, ele silencia sobre uma importante
transformacdo que ocorreu na nocdo de Inconsciente dindmico entre a primeira e “segunda
topica”. Pois Freud, a partir da clinica, observou que as resisténcias a terapia eram também
inconscientes. Logo este conceito teria que ser modificado, provocando uma mudanca e
aperfeicoamento na sua Metapsicologia, sendo inconsciente uma qualidade aplicada as trés partes
da alma: Id, Ego e Superego. O proprio Freud admite a necessidade de repensar o conceito de

mconsciente em sua obra:

“Quando nos vemos assim confrontados pela necessidade de postular um
terceiro inconsciente, que ndo é reprimido, temos de admitir que a
caracteristica de ser inconsciente comega a perder significagdo para nos.

Torna-se uma_qualidade que pode ter muitos significados, uma qualidade da

qual ndo podemos fazer, como esperariamos, a base de conclusdes inevitaveis e

de longo alcance. (...)"""

Ora, apesar de concordarmos que a no¢do de Inconsciente ¢ a grande descoberta
freudiana, quando levada as ultimas conseqiiéncias, como o fez Mezan, traz dificuldades tedricas
intransponiveis. Nesse sentido, a situag@o clinica seria, ao contrario do que postulou Mezan, o
lugar exclusivo de confirmagdo das explicacdes metapsicologicas e ndo da verificagdo empirica.
Pois, o Inconsciente como lugar da contradicdo em continua mudan¢a ndo permitiria qualquer
refutacdo e todos as interpretacdes do material clinico seriam validas a priori. Desta forma, o
psicanalista tornar-se-ia um céptico em relagdo ao discurso manifesto e um dogmatico em relacdo

ao seu significado latente e Inconsciente, nas palavras de Spence:

1 FREUD, Sigmund. O Ego e o Id (1923). E.S.B., XIX, p. 30 e 31. Grifo nosso.

86



“(...) o inconsciente indefinido pode explicar quase tudo e ndo temos meios de
verificar qualquer interpreta¢do particular. Invocar o inconsciente dindmico é

tirar vantagem de graus ilimitados de liberdade e assim produzir uma

explicacdo que ndo pode ser falsificada. '

Dessa maneira, discordamos da posicdo realista empirica de Mezan que vé a
Metapsicologia de Freud como uma sistematizagdo tedrica das observagdes clinicas. Contudo,
existe uma relagdo coerente entre as metaforas metapsicologicas e a clinica, mesmo que a clinica
nunca possa ser lugar de verificagdo da teoria, pois uma teoria metaforica ndo poderd ser
simplesmente validade ou refutada. Trata-se do problema epistemologico de base: que tipo de
validacdo estd em jogo na clinica psicanalitica?

O Inconsciente ¢ um conceito fundamental na Metapsicologia metaforica de Freud,
que ndo invalida a aproximacdo de seu modelo de aparato psiquico com a doutrina da alma
tripartida de Platdo.

O Inconsciente freudiano funciona, antes, como uma abertura da alma para uma
realidade dindmica, inesgotavel e indizivel. Paralela e inversamente, em Platdo, a alma racional ¢
uma abertura para o mundo inteligivel como horizonte inevitavel em que se move todo ser dotado
de razdo, mas igualmente inesgotavel, pelo menos numa perspectiva histérica “encarnada”. No
terceiro e ultimo capitulo, aproximaremos os modelos de Platdo e Freud pela perspectiva
dindmica, isto ¢, como interagem os elementos da alma e quais sdo as possibilidades humanas na

busca pela completude e sua relacdo com a pulsdo amorosa.

1 SPENCE, Donald P.. A Metifora Freudiana, p. 56.

87



III - DINAMICA E ABERTURA DA ALMA EM PLATAO E FREUD

Nos capitulos precedentes vimos que em Platdo e Freud nas suas representacdes da
alma enquanto realidade paradoxal e complexa, incidéncia de categorias tais como sujeito e objeto,
uno e multiplo, mesmo e outro, necessitam do expediente da metafora, pois esta, a0 mesmo tempo
que guarda as caracteristicas paradoxais, estabelece com a realidade uma relagdo de analogia.

Assim, em Platdo, a alma ¢ uma unidade composta de trés elementos ou atividades,
sendo que a parte racional ou inteligente ¢ préxima ao mundo inteligivel, enquanto que as partes
mortais — irascivel e desejante — sao naturalmente ligadas ao sensivel. O elemento desejante
exige satisfacdo de seus desejos e o irascivel, se for educado juntamente com a inteligéncia, podera
ajuda-la neste relacionamento tumultuado com o desejo.

Em Freud, a alma ¢ inicialmente — através do Id — pura tendéncia para descarga e
obtencdo de prazer. Porém através do contato com a realidade modifica seu modo de ser, até
porque, neste modo de ser primitivo, se tornaria um organismo inviavel. Nesta modificagdo, que
respeita os limites da realidade e procura satisfagdo de maneira adaptada, surge o Ego como
instancia mediadora entre o Id e a realidade. O Superego, aspecto modificado do Ego, surge como
herdeiro da fase edipica, sendo uma espécie de juiz, ideal e censor deste ultimo. Assim, o Ego esta
submetido a uma tripla exigéncia advinda do Id que impde seus desejos, da realidade que exige
maneiras civilizadas e do superego que estabelece os ideais e metas a serem atingidas.

Observamos ainda como o conflito entre os diferentes aspectos da alma ¢ uma nogao
central em ambos os modelos e analisamos as convergéncias e divergéncias entre estes elementos
da alma. Agora iremos examinar como Platdo e Freud determinam a maneira saudavel de relagao
dindmica entre as partes da alma e as doengas decorrentes desta relagao.

Em seguida, iremos desenvolver o tema do amor e sua relagdo com os modelos da
alma, para finalmente, examinarmos as aberturas da alma, representada em Platdo pelo

descentramento metafisico e em Freud pelo descentramento psicanalitico do desejo.

88



1. A Concepc¢io de Saude e as Patologias da Alma

A alma, no pensamento de Platdo, ¢ o que existe de mais valioso para o homem. E o

. . . 166
seu centro, aquilo que ele pode denominar “si mesmo”

(avTés) e pelo qual pensa e toma as
decisdes. Assim, deve preocupar-se com sua saude e boa disposicdo. E por isso que Platdo
reprova o jovem HipOcrates por entregar sua alma aos ensinamentos de um homem que ele nem

mesmo conhece, dizendo:

“(..) Sabes a que espécie de perigo vais expor tua alma? Se tivesses de confiar teu corpo
a alguém correndo o risco de que ele se tornasse saudavel ou doentio, longamente irias
examinar se deverias ou ndo confia-lo, e te aconselharias com os amigos e com 0s
parentes, refletindo durante dias seguidos; sobre o que porém consideras mais
importante que o corpo, a alma, e de que depende que tudo teu seja bem ou mal
sucedido, se se torna bom ou mau. Sobre isso ndo consultaste teu pai nem teu irmdo nem
qualquer dos nossos amigos, se deves confiar ou ndo tua alma a esse recém-chegado
estrangeiro;, ao contrario, ouvindo a noite que ele chegou e chegando aqui de
madrugada, sobre isto ndo fazes nenhum julgamento ou consulta, se deves ou ndo
confiar-te a ele, como se tivesses concluido o absoluto dever de freqiientar Protigoras, a
quem ndo conheces, como dizes, com quem nunca conversaste, a quem chamas de
sofista, mas o que é este sofista evidentemente ignoras, ao qual no entanto vai te

167
confiar”.

Ou seja, segundo Platdo, ndo se deve confiar e entregar o que hd de mais valioso e
importante no homem — a sua alma — a pessoas desconhecidas. E grande o risco e perigo que se
corre em relagdo a saude. Pois os discursos e ensinamentos sdo para a alma aquilo que os
alimentos e remédios sdo para o corpo. Assim, quando o homem adquire conhecimentos, ndo os
leva como os alimentos e remédios em outros vasos e depositos, mas os carrega em Si mesmo

redobrando o risco e o perigo, pois seria tarde para perceber se o discurso foi prejudicial ou

' PLATAO. Primeiro Alcebiades. (130 ¢) Trad. Carlos Alberto Nunes. Belém, Universidade Federal do Par4,
1975, 249 p., vol. V (Colecdo Amazodnica).

&9



benéfico'®. A satide da alma ¢ algo delicado e de grande valor que podera ser modificada com
palavras, harmonia e ritmo, ou seja, com todas as artes concernentes as Musas'®.

Em relacdo a alma tripartida, a nocdo de saide em Platdo, estd diretamente
relacionada com o conceito de justica. Platdo, n’4 Republica, desenvolve de maneira central o
tema da justica primeiramente na cidade e s6 depois, quando determina que a alma humana tem
também trés partes assim como a cidade tem trés classes, transpde este conceito para o homem'”’.
Segundo Platdo, o homem ¢ justo pela mesma forma que a cidade € justa, ou seja, pelo principio

r : r 171 . ~
de que nela cada classe deve executar a sua tarefa propria e especifica . Assim, prossegue Platdo:

“— (...) ndo compete a razdo governar, uma vez que é sabia e tem o encargo de
velar pela alma toda, e ndo compete a colera ser sua sudita e aliada ? —
Absolutamente — Ora ndo é, como dissemos, uma mistura de musica e
ginastica que harmonizara essas partes, uma, fortalecendo-a e alimentando-a
com belos discursos e ciéncia, outra, abrandando-a com boas palavras,
domesticando-a pela harmonia e pelo ritmo ? — Exatamente — respondeu ele
— FE estas duas partes, assim criadas e educadas de verdade no que lhe
respeita, dominardo o elemento concupiscivel (que, em cada pessoa, constitui a
maior parte da alma e ¢, por natureza, a mais insaciavel de riquezas) e hdo de

vigia-lo, com receio que ele enchendo-se dos chamados prazeres fisicos, se

7 PLATAO. Protagoras (313a/c). Tradugdo, introducio e notas de Eleazar M. Texeira. Fortaleza: Edigdes UFC,
1986, p. 98.

1 PLATAO. Protagoras, (314a/c).

19" A classica critica platonica aos poetas e imitadores na sua Repiiblica (387¢ ¢ 601b e ss.), ¢ fundamentada no
critério de educag¢do ¢ manutengdo da saide da alma. Assim, Platdo pondera em A Republica (607¢c): “(...) se a
poesia imitativa voltada para o prazer tiver argumentos para provar que deve estar presente numa cidade bem
governada, a receberemos com gosto, pois temos consciéncia do encantamento que sobre nds exerce (...).

170 Apesar da investigagdo n’A Repuiblica desenvolver primeiramente o tema da justica na cidade e depois aplicar
ao homem, o dialogo inicia-se com a questdo da justica, dirigida primordialmente ao homem. Como ja dissemos, a
cidade, enquanto metafora da alma, serve para facilitar a investigagdo. A justica, da maneira que ¢ desenvolvida
n’A Republica, ¢ um ordenamento da alma a partir da contemplagdo do inteligivel. Apenas de maneira secundaria,
como conseqiiéncia e aplicacdo das verdades intuidas — dialética descendente — a justica podera ser util a cidade.
Como diz o proprio Platdio n’4 Republica (443c): a cidade justa ¢ uma “imagem da justiga”
(eldwAév TL THs dikatoolvns). Neste sentido, concordamos com as brilhantes interpretagdes contidas na Paidéia
de Jaeger, quando ele afirma : “A maneira como Platdo descreve as constitui¢des politicas ¢ uma obra-prima de
psicologia. E a primeira interpretagio geral deste tipo de dentro para fora, da esséncia das formas da vida, que a
literatura universal conhece.” JAEGER, Werner, Op. cit., p. 637.

"I PLATAO. A Repiblica, 441d/e.

90



torne grande e forte, e ndo execute sua tarefa, mas tente escravizar e dominar

~ . . . 172
uma parte que ndo compete a sua classe e subverta toda a vida do conjunto.”

A justica no individuo, similar a cidade, consiste em que cada espécie da alma execute
a tarefa para a qual ¢ designada segundo sua propria natureza. A educacdo ¢ util para garantir o
desenvolvimento destas aptiddes, distribuicdo das competéncias e deveres de cada elemento, para
em seguida designar a forma de governo da alma. A razdo, como sede das deliberagdes e tnica
capaz de defender a totalidade do individuo por sua fungdo unificadora, deve governar os homens
com auxilio do elemento irascivel, com seu ardor e coragem. Juntos, educados com musica e
ginastica, devem cuidar do elemento desejante na sua busca frenética por satisfagdo dos desejos'”.

Assim, conclui Platao:

“(...) a justica era qualquer coisa neste género, ao que parece, exceto que nao

diz_respeito _a_atividade externa _do homem, mas a interna, aquilo que é

verdadeiramente ele e o que lhe pertence, sem consentir que qualquer das
partes da alma se dedique as tarefas alheias nem interfira uma nas outras, mas
depois de ter posto a sua casa em ordem no verdadeiro sentido, de ter
autodominio, de se organizar, de se tornar amigo de si mesmo, de ter reunido

harmoniosamente trés elementos diferentes, exatamente como se fossem trés

termos numa propor¢do musical, o mais baixo, o mais alto e o intermédio, e
outros quaisquer que acaso existam de permeio, e de os ligar a todos,

tornando-os, de muitos que eram, numa_perfeita _unidade, temperante e

harmoniosa - so entdo se ocupe (se ¢ que se ocupa) ou da aquisi¢do de

2 PLATAO. A Republica, 441e-442b.

'3 No pensamento de Platio, o elemento apetitivo ¢ indisciplinavel, por isso a educagdo é util s6 para os elementos
inteligente e irascivel da alma. Para estes, Platdo recomendou a educagdo habitual da sua época — musica para
alma e gindstica para o corpo — mostrando como elas, aplicadas nesta ordem, desenvolvem na verdade esses dois
aspectos da propria alma. A musica, enquanto artes em geral, dirigida para alma tem como finalidade desenvolver
nela boa disposigao e equilibrio através da palavra, harmonia e do ritmo. A ginastica desenvolve a coragem natural
e a disposi¢do do elemento irascivel. Porém, Platdo adverte que estas duas artes ndo devem ser administradas
isoladas pois o excesso da musica pode tonar o homem amolecido, assim como o excesso da ginastica pode tornar o
homem um bruto e colérico. Assim, Platdo pondera n’A Republica (411e-412a) : “Para estas duas faces da alma, a
corajosa ¢ filosofica, ao que parece, eu diria que a divindade concedeu aos homens duas artes, a musica ¢ a
ginastica, ndo para a alma e o corpo, mas para aquelas faces, a fim de que se harmonizem uma com a outra,
retesando-se ou afrouxando até onde lhes convier.” Ver também Grube, G.M.A.. Lo Pensamiento de Platon, p.
275 ess..

91



riquezas, ou dos cuidados com o corpo, ou de politica ou de contratos
particulares, entendendo em todos estes casos e chamado justa e bela a ag¢do
que mantenha e aperfeicoe estes habitos, e apelidando de sabedoria a ciéncia

que preside esta a¢do;, ao passo que denominara de injusta a agdo que os

. . A~ . e . 35174
dissolve a cada passo, e ignordncia a opinido que a ela preside.”

A justica ¢ algo do dominio intimo do homem, ¢ a maneira dele se organizar
estabelecendo aos trés elementos da alma restrigdes as suas tarefas segundo as suas aptiddes
naturais. A justica ¢ um auto-ordenamento harmoénico. Logo, este conceito se refere a relacdo
entre os homens de maneira secunddria. Primordialmente, justica ¢ um ordenamento hierarquico
da alma que respeita a no¢do de unidade diferenciada — homogeneidade e heterogeneidade
simultaneas — entre os seus varios elementos, em torno do tnico elemento capaz de unifica-la: a
inteligéncia.

Em oposi¢do a justica, a injustica ¢ uma espécie de desordem na alma, uma
desarmonia do conjunto por privilégios parciais de alguns elementos da alma em detrimento do

todo. Desse modo, continua Platdo acerca da injustiga:

“(...) é for¢oso que ela seja uma sedi¢do dos elementos da alma, que sdo trés,
uma intriga, uma ingeréncia no alheio, e uma sublevagdo de uma parte contra o
todo, a fim de exercer nela o poder, sem lhe pertencer, uma vez que possui uma

natureza a qual convém a escravatura, ao passo que a que é de raca real ndo

. l75
lhe compete servir.”

A justica e injustica, no que se refere a alma humana, “ndo diferem em nada das coisas
saudaveis e doentias”'’®. A justica é a propria satide da alma, a maneira correta de dispor os
diversos elementos presentes nessa, de forma que eles formem um conjunto com propor¢do. A
injusti¢ca ¢, ao contrario, a doenga da alma, sua desagregacdo de forma que esses elementos que

compunham antes uma unidade possivel se dispersem numa multiplicidade sem conjunto. Seria

7 PLATAO. A Republica, 443d/e.
' PLATAO. A Repiiblica, 444b.
7 PLATAO. A Repiiblica, 444c.

92



entdo, uma espécie de ruptura interna. Para Platdo, j4 que justica e saude t€ém o mesmo

significado, podemos dizer que:

“(...) produzir saude consiste em dispor, de acordo com a natureza
(kata ¢voiy), os elementos da alma, para dominarem ou serem dominados uns

pelos outros, a doenga, em, contra a natureza (mapa ¢voly ), governar ou ser

25177
governado um por outro.”

Ora, em Platdo o justo para a alma ¢ o saudéavel e o injusto ¢ a doenca. Segundo a
natureza'”®, ou seja, segundo o inteligivel como fundamento do sensivel, deve-se buscar a justica
como se procura a saude. Ou ainda, segundo o principio de inteligibilidade do sensivel, o elemento
inteligente deve governar e dirigir a totalidade do individuo, pois, o elemento concupiscente por
sua multiplicidade irredutivel e inesgotavel carece de qualquer nogdo de unidade ou totalidade'”.
Desse modo, como diz Jaeger, “quando se pensa assim, ndo tem cabimento colocar seriamente o
problema sobre se porventura ndo seria mais feliz agir na injustica, tal como nao se pode perguntar
se ndo seria mais desejavel estar doente do que sdo.”'*’

A saude, na Filosofia de Platdo, ¢ determinada segundo uma lei universal e por isso,
ndo € necessario que exista um s6 homem sdo, para que a saude seja real. A satde, enquanto
possibilidade do inteligivel, poderd ser ou ndo efetivada na alma humana em contato com o
sensivel. De maneira analoga, para Platdo, ndo ¢ imprescindivel a existéncia fatica da cidade justa
desenvolvida em /ogos. Neste sentido, a inexisténcia de homens saudaveis ndo converte a doenca

em saude, pois Platdo ndo usa critérios segundo o que existe relativamente no sensivel, mas

segundo o inteligivel que verdadeiramente €.

"TPLATAO. A Republica, 444d.

178 Segundo Reale, a tradugdo de dpuols por natureza é problematica mas é o termo menos inadequado. Porém,
devemos ter claro que o termo natureza deve ser colocado longe das acepgdes cientificas redutoras atuais, pois
originariamente carrega uma significagdo de geragdo e crescimento, principio desta geracdo, principio do
movimento, principio constitutivo e realidade substantiva das coisas. Neste sentido, em Platdo ¢iois significa o que
esta conforme ao mundo inteligivel das formas e € neste sentido que devemos entendé-la. Ver REALE, Giovanni.
Histéria da Filosofia Antiga. termo “physis”, p. 200 a 202 do volume V. Léxico, Indices, Bibliografia.

' Vemos aqui que estamos muito longe da interpretagdo dada por Mezan ao pensamento de Platdo. Antes de
extirpar a parte desejante da alma devemos cuidar para que ela se restrinja ao exercicio de suas fungdes.

93



O homem normal e saudavel ¢ aquele que organizou o seu psiquismo segundo a
natureza constitutiva (ontoldgica) dos elementos ou atividades que compdem a alma humana. A
atividade desejante, por exemplo, s6 podera governar o homem segundo os critérios do prazer e
da dor e esta atividade em si mesma ndo ¢ racional, pois, poderia levar-nos a situagdes criticas. Tal
como aquela imaginada por Platdo no Goérgias'®'em que um médico, que nem sempre promove
experiéncias agraddveis aos pacientes, fosse acusado por um cozinheiro, que sabe agradar ao
paladar dos homens, num tribunal de criangas.

No que se refere a Freud, curiosamente, os termos satde e doenca nio sdo “categorias
operat(')rias”182 do seu discurso. Na verdade, Freud desenvolve, na maioria das vezes, o aparato
psiquico em termos de processos os quais tenta descrever através de metaforas de funcionamento,
primordialmente quantitativas, oriundas da Fisica e da Quimica. Se Freud privilegia as descrigdes
patologicas porque elas revelam o modo de funcionamento da alma humana de uma maneira
explicita, pela exposicdo caracteristica da disfuncdo psiquica, ele o faz, segundo metaforas
quantitativas e ndo em termos de doen¢a e saide. Da mesma maneira que uma fratura expode a
nossa constituicdo Ossea, a patologia psiquica revela a constitui¢do do psiquismo. Neste sentido,
Freud, no inicio da Conferéncia XXXI, revela as vantagens da situagdo patoléogica para a

investigacao psicanalitica:

“Por outro lado, sabemos que a patologia, com seu poder de ampliar as coisas e tornd-las
mais palpaveis, pode evidenciar situagoes normais que de outro modo nos escapariam. Onde
ela mostra uma brecha ou uma rachadura, ali pode novmalmente estar presente uma
articulacdo. Se atiramos ao chdo um cristal, ele se parte, mas ndo em pedagos ao acaso.
Ele se desfaz, segundo linhas de clivagem, em fragmentos cujos limites, embora fossem
invisiveis, estavam predeterminados pela estrutura do cristal. Também os doentes mentais sdo

como estruturas divididas e partidas. Nao podemos negar o temor reverente que 0s povos

180 JAEGER, Werner, Op. cit., p. 634.

"I PLATAO. Gérgias (521e).

82 ASSOUN, Paul-Laurent. Freud e Nietzsche: semelhancas e dessemelhangas. Trad. Maria Lucia Pereira. Sdo
Paulo: Brasiliense, 1989, p. 229.

94



antigos sentiam pelos loucos. Eles afastaram-se da realidade externa, mas por essa mesma

razdo conhecem mais da realidade interna, psiquica, e podem revelar-nos muitas coisas que

Lo . ,,183
de outro modo nos seriam inacessiveis.”

Freud mostra que a situagdo patoldgica ¢ privilegiada, como uma vitrine, para
observamos aquilo que nos seres humanos normais existe de maneira invisivel. Ou seja, Freud
utiliza a nogdo de estrutura oriunda do conhecimento dos cristais para mostrar que a alma ¢
constituida como se nela existissem “linhas de clivagem preestabelecidas pelas disposicdes
constitucionais, pela hereditariedade bem como pelas marcas adquiridas nas vicissitudes da historia

184 e . . , . . ~ , . .
”™" Estas divisdes interiores so se revelariam na situagdo patologica quando eclodisse

de cada um.
a doenca. Ora, para Freud existe um continnum entre o funcionamento psiquico do ser humano
normal ¢ os que desenvolvem as patologias como a neurose e psicose. E dificil determinar um
padrdo de normalidade para Freud, pois, todos os seres humanos teriam maneiras singulares de se
organizar diante das exigéncias do Id, do Superego e da realidade.

Entretanto, podemos constatar que Freud preconizava um certo equilibrio do Ego em
relagdo aos seus trés senhores, como ele deixa claro na propria conferéncia XXXI, pois “o ego,
pressionado pelo id, confinado pelo superego, repelido pela realidade, luta por exercer
eficientemente sua incumbéncia econdmica de instituir a harmonia entre as forgas e as influéncias
que atuam nele e sobre ele”'®. O Ego ¢ responsavel pela busca da harmonia das vérias exigéncias
as quais ¢ submetido. Enquanto instancia que representa a totalidade do homem que tem uma

186 . ~ .
” pode mediar a tensdo que existe gerada pelo cruzamento

tendéncia para “sintese” e “unificacdo
das solicitagdes pulsionais, morais e da realidade. Deste modo, Freud no final dessa conferéncia,

anuncia a proposta terapéutica da Psicanalise:

'8 FREUD, Sigmund. Novas Conferéncias Introdutérias sobre a Psicanalise : Conferéncia XXXI : A
Dissecacio da Personalidade Psiquica (1932 - 1933). E.S.B., XXII, p. 77.

8 ROCHA, Zeferino. Freud : Aproximagoes. Recife, Ed. Universitaria da UFPE, 1993, p. 158

'8 FREUD, Sigmund. Novas Conferéncias Introdutérias sobre a Psicanalise : Conferéncia XXXI : A
Dissecacio da Personalidade Psiquica (1932 - 1933). E.S.B., XXII, p. 99.

'8 FREUD, Sigmund. Novas Conferéncias Introdutérias sobre a Psicanalise : Conferéncia XXXI : A
Dissecacio da Personalidade Psiquica (1932 - 1933). E.S.B., XXII, p. 97.

95



“Seu proposito é, na verdade, fortalecer o ego, fazé-lo mais independente do
superego, ampliar seu campo de percep¢do e expandir sua organizagdo, de
maneira a poder assenhorar-se de novas partes do id. Onde estava o Id, ali

estard o ego. E uma obra da cultura — ndo diferente da drenagem do Zuider

Zee 2187

Eis a famosa e polémica frase de Freud — “Wo Es war soll Ich werden” — que teve
varias interpretacdes, mas que segundo nossa perspectiva, e também para sermos coerentes com
toda nossa leitura de sua Metapsicologia, significa que ¢ necessario ao Ego, inclusive por questdes
de sobrevivéncia, que ele busque ampliar seus dominios e se fortalecer, para garantir que a
totalidade do individuo seja preservada. Neste sentido, concordamos com Zeferino Rocha, acerca

da necessidade do cavaleiro (Ego) tentar dominar o seu cavalo (Id), quando ele diz:

“As forcas obscuras do Id devem ser dominadas pelas for¢as da razdo. E
verdade que para Freud este dominio exercido sobre o Id ndo significa uma
destrui¢do do Id, porquanto a morte do Id significaria a morte do proprio
desejo e, conseqiientemente, a morte da propria alma. Mas diante das for¢as do
1d, o Eu tem de conquistar sua autonomia e afirmar-se como sujeito que fala em

L 2188
primeira pessoa.”

Segundo Zeferino Rocha, Freud mostra-nos sua face apolinea quando afirma a
necessidade do ser humano buscar autonomia racional frente ao elemento desejante. Esta hipotese

nos parece totalmente confirmada pelo proprio Freud quando ele, no texto As Resisténcias a

Psicanalise (1924), afirma:

“A civilizagdo humana repousa em dois pilares, dos quais um ¢ o controle das
for¢cas naturais e o outro, a restricdo de nossos instintos. O trono dos
governante repousa sobre escravos agrilhoados. Entre os componentes

instintuais que sdo assim colocados a seu servigo, os instintos sexuais, no

7 FREUD, Sigmund. Novas Conferéncias Introdutérias sobre a Psicanalise : Conferéncia XXXI : A
Dissecacio da Personalidade Psiquica (1932 - 1933). E.S.B., XXII, p. 102.

96



sentido mais estrito da palavra, sdo conspicuos por sua for¢a e selvageria. Que
desgraca, se eles se libertassem ! O trono seria derrubado e o governante,

calcado sob pés. A sociedade esta ciente disso — e ndo permitird que o assunto

. . 11189
seja mencionado.”

Desta forma, Freud, como também Platdo, mostra-se convencido de que a maneira
saudavel de organizar o psiquismo ¢ que o Ego tenha controle sobre o elemento desejante. Note-
se, no entanto, que Freud enfatizou que esta ordenacdo ¢ produzida pela cultura enquanto Platao
concebia que a cultura era um reflexo da natureza do inteligivel. Novamente, surge uma sutil
diferenca entre Platdo e Freud, pois o primeiro utiliza-se da Metafisica — perspectiva ontologica
— para ordenar a cultura e Freud faz de sua andlise Psicologica — perspectiva 6ntica — o eixo
para compreender a cultura.

Tudo se passa como se entre as duas tendéncias basicas do ser humano — razdo e
desejo — Platdo admitisse a forca do desejo, mas insistisse que a razdo ¢ o unico elemento capaz
de unificar o individuo, pois capaz de racionalidade e universalizagdo; Freud, sutilmente diferente,
até¢ admitiria que ¢ desejavel o dominio do elemento racional sobre os desejos, mas, para ele as
forgas dionisiacas fazem parte de nossa natureza mais originaria e fundamental. Passemos entdo,
as patologias da alma em Platdo e depois na Psicanalise.

No livro VIII d’4 Republica, Platdo desenvolve as formas degeneradas de estado e
sua correspondente patologia da alma. Apesar de serem infinitamente numerosas'”’, Platdo elege
para analisar quatro formas: timocracia, oligarquia, democracia e tirania. Segundo o fundador da
Academia, todas as degeneracdes que acontecem no estado, como na organizacdo da alma
humana, ocorrem em virtude da discordia (oTdols) na classe governante. Esta discordia se

r s e N ~ 191
estabelece porque “tudo que nasce estd sujeito a corrupgao”

e também porque os governantes
gerardo filhos em época impropria. Os filhos destas unides improprias ja ndo cuidardo da cidade

ideal como deviam, e se dedicardo pouco a Filosofia e a Ginastica, “de onde resultard que os

'8 ROCHA, Zeferino. Freud : Aproximagdes. p. 145.

' FREUD, Sigmund. As Resisténcias a Psicanalise (1923 - 1924). E.S.B., XIX, p. 271.
0 PLATAO. A Republica, 448c/d.

I PLATAO. A Repiiblica, 546a.

97



99192

nossos filhos ficardo menos cultos As classes serdo misturadas e ja ndo haverd uma boa

selecdo de jovens para serem os novos guardides. Apos o surgimento da discordia, as classes
dominantes, que antes ndo tinham propriedades, dividem a terra e escravizam as pessoas livres das
quais eram amigas. Deste modo ¢ que surge o estado timocratico como degeneracdo da
monarquia que ¢ o estado ideal de governo para Platdo, com o governo entregue ao fildsofo-rei.

Sobre a génese do homem timocréatico, diz o seguinte:

“— (...) por vezes ¢ o filho ainda novo de um pai que é homem de bem e que
habita numa cidade que ndo é bem governada, que evita as honrarias, os
cargos e os processos e toda a agitagdo deste género (...)

— De que maneira é que ele se forma?

— Sempre que escuta, em primeiro lugar, a mde, que se agasta pelo fato de o
marido ndo ter lugar entre os governantes, e que, por este motivo, se sente
diminuida entre as outras mulheres; além disso, vé que ele ndo se esfor¢a
grandemente por possuir bens, que ndo luta nem insulta, particularmente nos
tribunais, ou em publico, mas suporta com indiferenca todas essas situag¢oes
(...) Irritada com tudo isto, afirma que o pai dele ndo é homem, mas que é
bonacheirdo em demasia e outras cantilenas da mesma espécie, que as
mulheres costumam trautear a este proposito. (...) Ora tu sabes que também os
criados dessas pessoas, que parecem estima-las, por vezes fazem, as ocultas,
consideragoes dessa ordem perante os filhos (...) entdo, o jovem que ouve e vé
todas estas coisas e por outro lado, ouve os argumentos do pai, e vé as
atividades dele mais perto, e as compara com as dos outros é arrastado por
cada uma das partes, pela do pai, que reage e faz crescer a parte racional da
sua alma, e pela dos outros, que apelam para desejos e paixdes. Como ndo é
mau homem por natureza, mas teve mas companhias e ¢ puxado por ambas
essas forgas, vai para o meio delas, e entrega o dominio da sua pessoa d parte
intermediaria, que é ambiciosa e exaltada, tornando-se um homem orgulhoso e

. .19
amigo das honrarias.

2 PLATAO. A Repiiblica, 546e.
'3 PLATAO. A Repiiblica, 549¢ - 550b.

98



Platdao desenvolve a génese do homem timocratico, amigo da parte irascivel da alma,
responsavel pela animosidade, impetuosidade e do desejo do reconhecimento, no interior da
familia, o que ndo ¢ mero acaso, ja que este ambiente, hoje sabemos, ¢ fundamental no
desenvolvimento do individuo. Vemos aqui a riqueza da descri¢do platdnica do individuo inserido
num contexto de dupla mensagem: o pai, por um lado, desenvolvendo sua parte inteligente da
alma, enquanto a mae e os criados estimulam a parte apetitiva. O individuo absorve o conflito
criado neste ambiente de discordia e entrega o comando de sua alma ao seu coragdo, parte
impetuosa que deveria ser aliada da razdo em um psiquismo saudavel ou normal onde estivesse
presente a justi¢a e reinasse a inteligéncia.

Platdo tem consciéncia da necessidade de um reconhecimento, uma autoriza¢ao
materna a autoridade paterna, e ¢ isto justamente que falha na estrutura familiar do individuo
timocratico. A estrutura do homem timocratico ¢ a primeira patologia psiquica onde impera
ambicdo, a Etica do ser reconhecido, ou seja, sua disfungdo ¢ dominar na alma um elemento que
por natureza esta destinado a obedecer.

A oligarquia, proxima constituicdo a ser examinada, ¢ “a forma baseada no
recenseamento da propriedade, em que os ricos sdo soberanos e os pobres ndo participam do
governo”'™*, ou seja, ¢ um governo de poucos que se baseia na riqueza. Isto contraria totalmente
as concepcdes de Platdo: a virtude da sabedoria, unica condi¢do para ser governante, ndo ¢
propriedade de bens. A passagem da timocracia para a oligarquia acontece quando, pouco a

pouco, os governantes se corrompem pelas riquezas, até que:

“(...) acabam por se tornarem avarentos e apreciadores do dinheiro, e louvam e
admiram quem é rico e elevam-no ao poder, ao passo que o pobre, desprezam-

2195
no.

Nesse estado onde os cargos sdo preenchidos proporcionalmente a fortuna que cada

um adquiriu, existe uma segunda imperfeicao:

4 PLATAO. A Republica, 550d.
'3 PLATAO. A Repiiblica, 551a.

99



“E que um Estado desses ndo é um so, mais dois forcosamente.: o dos pobres e

o dos ricos, que habitam no mesmo lugar, e estdo sempre a conspirar uns

1196
contra os outros.”

O Estado, como a alma dos individuos, perdeu a sua unidade e harmonia, a luta entre
as classes foi instaurada. Junto aos pobres e mendigos existem ladrdes e criminosos: conseqiiéncia
social da ignorancia, da educag@o defeituosa e da forma de governo.

A origem do homem oligarquico ocorre quando um jovem testemunha a vida de um
pai timocrata que ocupa algum posto publico importante na cidade, mas ndo ¢ reconhecido, que
enfrenta as quebras e fracassos, que ¢ caluniado e julgado, perdendo sua fortuna e sendo
condenado a morte. Entdo este jovem, que presenciou todos estes acontecimentos, “atira logo, de
cabeca para baixo, do trono que as tinha na sua alma, a ambicdo e a soberba; humilhado pela

99197

pobreza, volta-se para o negocio, e, poupando e trabalhando” "' consegue juntar algum dinheiro.

Na sua alma agora quem reina ¢ a parte interesseira e avarenta. Continua Platao:

“Quanto ao espirito da razdo e ao da coragem, julgo eu, senta-os no chdo
daquele rei, de um lado a outro, como escravos, sem os deixar calcular nem
observar outra coisa que ndo seja a maneira de transformar poucos haveres em

muitos, nem admirar e pagar nada que ndo seja riqueza e os ricos, e a ndo

.. . , 1198
ambicionar outra coisa além da posse de bens e tudo o que a ela conduza”

Deste modo, Platdo apresenta a segunda patologia da alma, o carater oligarquico, que
entrega o dominio da alma ao elemento apetitivo e escraviza as outras duas partes, inteligéncia e o
coragdo em funcdo de obter lucros e mais riquezas. O individuo oligarquico, assim como o estado
oligdrquico, perdeu a unidade e a harmonia conseguida pela ordenagdo justa no individuo
saudavel, ou estado ideal. Ele vive cindido internamente, repleto de conflitos, sem sentido de

cultura e excessivamente preocupado com os lucros.

¢ PLATAO. A Republica, 551d.
T PLATAO. A Repiiblica, 553c.
8 PLATAO. A Republica, 553d.

100



A democracia, por sua vez, surge do estado oligarquico, quando neste ultimo se
agravam as diferencas sociais, causando mal estar e perturbacdes na ordem. Logo em seguida os
pobres percebem a exploragdo dos ricos e comecam a luta civil. A democracia se constitui quando
os pobres vitoriosos matam alguns, expulsam outros e dividem entre si o governo e os cargos. O
governo democratico produzird o homem democratico que valoriza a liberdade e estabelece uma
igualdade aritmética para todos os prazeres e entregard o comando de si ao primeiro destes

desejos que ele encontrar. Desta forma:

“(...) passara cada dia a satisfazer o desejo que calhar, umas vezes
embriagando-se e ouvindo tocar flauta, outras bebendo agua e emagrecendo,
outras ainda fazendo gindstica; ora entregando-se a ociosidade e sem querer
saber de nada, ora parecendo dedicar-se a Filosofia. Muitas vezes entra na
politica, salta para a tribuna e diz e faz o que adregar. Um dia inveja os
militares, e vai para esse lado, ou os negociantes, e volta-se para ai. Na vida

dele, ndo ha ordem nem necessidade; considera que uma vida destas é doce,

. 19199
livre e bem-aventurada, e segue-a para sempre.”

Eis, entdo, a terceira patologia da alma, o homem democratico que tem sua génese nos
conflitos do elemento desejante da alma. Entrega-se aos varios desejos ndo conhecendo ordem ou
necessidade. E, neste sentido, um escravo dos desejos conflituosos e matizado por varias
tendéncias.

Resta-nos examinar, segundo Platdo, a Gltima patologia do psiquismo: a tirania. Ela se
origina no excesso de liberdade do ambiente democratico no qual os mestres temem os alunos e
estes nao respeitam os mestres. O tirano chega ao poder como protetor dos oprimidos e nos
primeiros tempos parece docil, simpatico e amigo de todos. Em seguida, elimina os inimigos,
propde guerra e aumenta os impostos para que os cidaddos necessitem de um chefe e se
preocupem com a sobrevivéncia. O homem tiranico ¢ um jovem educado no desregramento e no

€XCECSSO:

1% PLATAO. A Repiiblica, 561 d/e.

101



“(...) repletos de incenso, de perfumes, coroas e vinho e dos prazeres dissolutos
de tais companhias, o fazem crescer e o alimentam até atingir o maximo e
colocam neste zangdo o aguilhdo do desejo. E entio que este protetor da alma,
escoltado pela loucura, é tomado de frenesi, e, se encontrar em si algumas
opiniodes ou desejos considerados honestos, mata-os e lan¢a-os fora, para longe
de si, até varrer da alma a temperanga e a encher de uma loucura

. 15200
importada.”

Um homem nessas condi¢cdes ¢ como um embriagado, onipotente, apaixonado e louco.
Germinam, todos os dias, no seu intimo “desejos numerosos e terriveis, que fazem toda espécie de

95201

reclamagdo™" . Este enxame de desejos que se apoderou da alma do tirdnico, “eram opinides que

anteriormente s6 se expandiam em sonhos durante o sono (...), mas sob a tirania de Eros, estara
sempre, mesmo desperto como era algumas vezes em sonho””"

O homem tiranico ¢, como a cidade tiranizada, um simulacro do homem justo e
saudavel, mas, na realidade ¢ o seu reverso. Na sua alma ndo ha unidade nem harmonia, ele vive
perseguindo os seus desejos e, por isso, sua realizagdo sera sempre parcial, dominado que € pelo

elemento apetitivo que, como sabemos, ¢ 0 mais numeroso € disperso. O homem tiranico ¢ o mais

infeliz dos homens, pois:

“(...) a alma tiranizada nao fara de modo algum o que quer — refiro-me a alma

na sua totalidade; mas arrastada sempre a forca por um desejo furioso, estara

. ~ 11203
cheia de perturbagées e remorsos.”

Eis entdo, as patologias da alma na Filosofia de Platao. Examinemos as patologias na
teoria psicanalitica: Freud, no texto Neurose e Psicose (1923), mostra que o Ego estd numa
situacdo intermedidria entre o mundo exterior ¢ o Id e que tem uma tendéncia a harmonizar, ao

mesmo tempo, todas as exigéncias a que ¢ submetido. Em seguida, afirma:

2 pLATAO. A Republica, 573a/b.
1 PLATAO. A Repuiblica, 573d.
22 pLATAO. A Repuiblica, 574e.

102



“a neurose ¢ o resultado de um conflito entre o Ego e o Id, ao passo que a

psicose ¢ o desfecho andlogo de um disturbio semelhante nas relagoes entre o

204
ego e o mundo externo.”

Na Psicandlise existem dois conflitos bésicos: a neurose que se caracteriza por uma
afeccdo psicogénica na qual os sintomas sdo formacao de compromisso entre a defesa do Ego, que
atende as exigéncias da realidade ou do Superego, e o recalque aos desejos inconscientes do Id e a
psicose, na qual o ego deixa-se dominar pelo Id e rompe com a realidade.

Apesar de Platao e Freud descreverem as patologias da alma de uma maneira diversa,
existe uma dindmica comum segundo a qual, a patologia ¢ conseqiiéncia da ma administracdo do
elemento racional que se deixa dominar por uma parte da alma em detrimento da totalidade. Neste
sentido, ambos trabalham através de nogdes analogas.

Passemos, entdo, para Ultima parte de nosso capitulo, no qual examinaremos as
alternativas para os homens em termos de completude humana nas teorias da alma de Platdo e

Freud.

2. Eros e Libido: Descentramento Metafisico e Psicanalitico

Freud, no seu texto Psicologia das Massas e Andlise do Ego (1920 - 1921), investiga
a Psicologia das multiddes e através dos conceitos psicanaliticos, procura elucidar os mecanismos
de funcionamento das massas, tomando como exemplo grandes grupos tais como a igreja e o

exército. Na quarta parte desse texto, Freud investiga os temas da Sugestdo e Libido e afirma:

“Em sua origem, fungdo e relagdo com o amor sexual, o “Eros” do filosofo
Platdo coincide exatamente com a for¢ca amorosa, a libido da psicandlise, tal
como foi, pormenorizadamente, demonstrado por Nachmansohn (1915) e

Pfister (1921) (...)"*"”

29 PLATAO. A Repuiblica, 577e.
29 FREUD, Sigmund. Neuroses e Psicoses (1923). E.S.B., XIX, p.189.
293 FREUD, Sigmund. Psicologia de Grupo e Analise do Ego (1920-1921). E.S.B., XVIIL p. 116.

103



Nessa passagem, Freud se diz convencido, a partir dos artigos de Nachmansohn e
Pfister’”, que existe uma identificagio entre o Eros de Platdo e o conceito de libido na teoria
Psicanalitica. Sabemos que, conforme assinalamos no segundo capitulo, estes trabalhos tinham
por “missdo” demonstrar que a nocao de libido e de sexualidade infantil, que tanto escandalizou
os contemporaneos de Freud, ndo tinha nada de imoral ou absurda, mas, ao contrario, encontrava
eco no pensamento de um grande moralista grego, o fildsofo Platdo. Porém, devemos examinar
melhor a pertinéncia desta analogia entre Eros e libido que levou o fundador da Psicandlise a
declara-la em varios de seus textos™”’.

Podemos, ¢ verdade, num primeiro olhar, identificar algumas analogias entre Eros e
libido. De fato, para Platdo, a no¢io de Eros”” unifica todas as manifestagdes do desejo amoroso,
desde o desejo sexual dos animais até¢ ao desejo filosofico pelas verdades inteligiveis, como a
beleza-em-si’””. Similarmente, para Freud, a libido ¢ a energia de todas as pulsdes relacionadas ao
que, correntemente, entendemos por amor, desde o amor que visa a unido sexual, passando pelo
amor pela humanidade até ao amor pelas idéias abstratas.

Outra analogia manifesta ¢ a idéia de que Eros e libido, enquanto conceito que unifica
os desejos amorosos, t€ém uma capacidade de investimento limitada, como se existissem numa
quantidade determinada. Platdo, n’A Republica, apesar de usar constantemente a no¢do de alma
tripartida, deixa claro que existe uma Unica ¢ mesma fonte de investimento para todas as

atividades da alma, conforme ele deixa claro na seguinte passagem:

“Mas, na verdade, quando os desejos se inclinam com violéncia para um so

objeto, sabemos que, de algum modo, se tornam mais débeis para o resto,

2% Os trabalhos de Max Nachmansohn e Oskar Pfister foram publicados em 1915 e 1921 respectivamente na

Internationale Zeischrift Fiir Psychoanalyse, sob os titulos Freuds Libidotheorie verglichen mit Eroslehre Platos e
Plato als Vorlaufer der Psychoanalyse.

7 Esta referéncia se repete em varias passagens dos textos de Freud. Ver o Prefacio a 4°. edigdo dos Trés Ensaios
para uma Teoria Sexual (1905), E.S.B., IV, p. 08; Por que a Guerra ? (1932), E.S.B., XXII, p.250; As
Resisténcias a Psicanalise (1924 - 1925), E.S.B., XIX, p. 270.

2% Sobre o conceito de Eros, sem duvida, o didlogo mais importante de Platio é O Banquete, muito embora O
Lisis e o Fedro sdo também essenciais para o tema.

2 PLATAO. Banquete, 200a ¢ ss.. Neste dialogo, Platdo mostra que Eros é desejo, caréncia daquilo que ndo
possui ou que ndo ¢é. Nesse sentido, o amor denota incompletude, auséncia de algo que ndo tem e que por isso
deseja.

104



como se fossem uma torrente desviada para aquele lado. (...) Se a corrente for

em dire¢do as ciéncias ou atividades dessa espécie, julgo que ndo cuidard

. . ., , 2210
sendo do prazer da alma em si, e deixard o que vem através do corpo (...)”

Utilizando-se de uma metéfora hidraulica, Platdo mostra que os desejos dos trés
elementos da alma®'' tém uma fonte comum e que sdo como uma enxurrada de agua de modo que
se for direcionada para um certo objeto, ela se tornara escassa para os outros. Freud, por sua vez,
utiliza imagens similares para discorrer sobre a libido e sua relagdo com o aparelho animico. Por
exemplo, nos Trés Ensaios para uma Teoria Sexual (1905) tratando das enfermidades neuroticas,

diz:

“Em ambos estes casos, a libido se comporta como uma corrente cujo leito

principal ficou bloqueado. Ela passa a preencher canais colaterais que até

~ ) 202
entdo talvez tivessem estado vazios.’

Deste modo, temos que ambos os autores concordam que o desejo ¢ uma forga que
trabalha como se fosse uma forte corrente de 4gua que pode ser direcionada para alguns objetos,
mas que tem uma quantidade de aplicacdo limitada. E por isso que, apesar da alma ser dividida em
partes, estas partes dispdem de uma unica fonte de energia’’ e possuem um quantum
determinado para dirigir os seus interesses.

Entretanto, esta limitagdo quantitativa ndo impede que tanto o Eros na Filosofia de
Platdo quanto a libido na Psicandlise de Freud tenham uma plasticidade expressa também na

alegoria hidraulica. Ou seja, estas forgas afetivas tém a capacidade de deslocamento de um objeto

21 PLATAO. A Repiblica, 485d/e.

11 Apesar de existir uma parte da alma que é apetitiva todos as trés partes da alma tém seus proprios desejos
(émBupely, émbupia), como podemos ver nas palavras de Platdo n’4 Republica (580d) : ““(...) Se ha trés partes,
parece-me que havera também trés espécies de prazer, cada um especifico de cada uma delas. E do mesmo modo
com os desejos e os poderes.”

12 FREUD, Sigmund. Trés Ensaios para uma Teoria Sexual. (1905). E.S.B., VII, p. 173.

1> Obviamente que Platdo ndo utiliza o termo energia para designar esta possibilidade que 0 homem tem de investir
num determinado objeto. Entretanto, o conceito de energia na obra de Freud €, na verdade, uma metafora da Fisica
que pretendia dar uma dimensdo quantitativa a “ciéncia” Psicanalitica. Neste sentido, ndo ha justificativa para nao
utiliza-la ja que enquanto nocdo existe na Filosofia platonica, na medida em que a alma tem poténcias proprias.

105



a outro, assim como possibilidade de mudar o modo de satisfacdo, o que as torna realidades
extremamente moldaveis.

Para Platdo o Eros, enquanto poténcia afetiva, pode ser um forte aliado na busca
pelas verdades inteligiveis, na medida em que pode “alimentar” esta ascese. Ou seja, Platdo
propde, numa correlagdo perfeita com a dialética ascendente descrita n’4 Republica, uma ciéncia

das coisas do amor ou uma disciplina erética:

“Eis, com efeito, em que consiste o proceder corretamente nos caminhos do
amor ou por outro se deixar conduzir: em comegar do que aqui é belo e, em
vista daquele belo, subir sempre, como servindo-se de degraus, de um so para
dois corpos e de dois para todos os belos corpos, e dos belos corpos para os
belos oficios, e dos oficios para as belas ciéncias até que das ciéncias acabe
naquela ciéncia, que de nada mais ¢ sendo daquele proprio belo, e conhega

., 214
enfim o que em si é belo.”

De maneira analoga, Freud mostrou que a pulsdo sexual podera deslocar-se para alvos
ndo sexuais tais como as atividades artistica e intelectual, e produzir uma satisfacdo substitutiva
com objetos socialmente valorizados. Este processo Freud chamou de sublima¢do, na medida em
que, por um lado, designa uma atividade mais elevada — sublime — e, por outro, remete a um

e . . rqe 215
processo quimico no qual um corpo passa, diretamente, do estado sélido para o gasoso™ . Nas

palavras do proprio Freud:

“O instinto sexual (..) coloca a disposi¢do da atividade civilizada uma
extraordinaria quantidade de energia, em virtude de uma singular e marcante
caracteristica : sua capacidade de deslocar seus objetivos sem restringir
consideravelmente a sua intensidade. A essa capacidade de trocar seu objetivo
sexual original por outro, ndo mais sexual, mas psiquicamente relacionado com

o . L2106
o primeiro, chama-se capacidade de sublimagdo.”

?14 PLATAO. Banquete, 211c.
13 Ver LAPLANCHE, Jean ¢ PONTALIS, Jean-Baptiste. Vocabulario da Psicanalise. “Sublimagio”, p. 638.
21 FREUD, Sigmund. A Moral Sexual Cultural e a Nervosidade Moderna (1908). E.S.B., IX, p.193.

106



Portanto, Eros e libido sdo também nogdes similares, na medida em que podem ser
deslocadas, por alguns individuos, de um determinado alvo e dirigidas para outras finalidades,
como, por exemplo, as atividades artisticas e intelectuais. Nesse sentido, a dindmica de
funcionamento destas forcas ¢ muito semelhante. Isto ¢, tanto em Platdo quanto na Psicanalise de
Freud, o desejo busca substitutos de um objeto anterior e originario, fonte da estrutura desejante
do homem.

No didlogo Lisis, Platdo constata que a Medicina ¢ amada em vista da saude, em
seguida questiona: e a salide ¢ amada em vista de qué? Certamente em vista de outro objeto

amado; este raciocinio, se levado as ultimas conseqiiéncias, resultara na seguinte conclusao:

“Entdo chegar-se-a fatalmente ou que deixaremos de seguir nessa via, ou que
chegaremos a um principio que ndo nos remeterda mais a outro objeto amado,

quero dizer a esse objeto que é o primeiro objeto de amor, em vista do qual

. ~ w217
dizemos que todos os outros sdo amados.”

E, praticamente, impossivel ndo associarmos esta citacio do dialogo de Platdo a
no¢do freudiana de que o homem ¢ essencialmente desejo. Desejo inaugurado pelo objeto
primordial e mais fundamental, pois fundante do desejo: a figura materna. E razoavel reconhecer
que existe uma estrutura analoga entre Eros e libido, pois, em ultima instancia, sdo forgas que
impulsionam o homem ao desejo que ndo ¢ outra coisa sendo tendéncia a restabelecer uma
condi¢do anterior de suposta plenitude. Entretanto, no que se refere a Eros e libido, existem
algumas diferencas significativas entre Platdo e Freud, as quais teremos que marcar agora.

Para Platdo a origem de Eros, como, alids, de todas as realidades sensiveis, ¢
Metafisica. Ou seja, Eros ¢ sempre desejo do Bem, realidade que “toda alma procura, e por causa

da qual ela faz tudo, adivinhando-lhe o valor™'®

. Nesse sentido, todos os outros desejos sdo
reflexos e substitutos daquele desejo originario e fundamental. A propria sexualidade ¢ a maneira

que os corpos fisicos tém de participar desta tendéncia universal a unidade transcendente do Bem.

217 PLATAO. Lisis, 219d.
28 pPLATAO. A Repuiblica, 505e.

107



Freud, diferentemente, concebeu o desejo como experiéncia psicologica humana na
relagdo com o outro — a mde — que tem carater sexual. Isto €, todos os desejos sdo também
substitutos desta experiéncia inaugural que cada ser humano conheceu empiricamente na relagao
com sua propria mae. Freud, ao contrario de Platdo, acreditava que a experiéncia de maior
satisfagdo ¢ a realizacdo das pulsdes grosseiras e primitivas € ndo o seu substituto sublimado, ja
que a propria sublimagdo implica um distanciamento do alvo mais originario.

Desta forma, o que representa na Psicanalise uma progressao e distanciamento do alvo
origindrio, na Filosofia de Platdo ¢ uma regressdo e proximidade da fonte originaria do desejo.
Tudo se passa como se houvesse uma inversdo entre o realismo ontologico das formas de Platdo e
o realismo epistemologico empirico de Freud.

A partir desta inversdo, podemos compreender por que Freud sempre manteve uma
distancia da Filosofia enquanto visdo de mundo, e a caracterizou como uma constru¢do proxima
do delirio parandico. Ora, se Freud rejeita a no¢ao de unidade transcendente de Platdao, qualquer
tentativa humana de restabelecer uma unidade ¢ explicavel pelas experiéncias primitivas do Ego na
infancia®"’.

Os modelos da alma humana de Platdo e Freud tém uma abertura comum para o
elemento desejante. Vimos que no homem tiranico e na psicose, a razdo ¢ invadida por um desejo
autoritario e indomavel. Neste sentido, ambos conceberam a loucura como perda do autocontrole
e da unidade harmoniosa dos varios elementos da alma, ou seja, uma unilateralidade.

Porém, Platdo concebeu algo mais que ndo existe nas teorizagdes metapsicoldgicas de
Freud, uma abertura da alma para as realidades inteligiveis, uma abertura para o mundo noético
quando a alma se identificaria com seu verdadeiro centro o NovUs. Esta abertura, com relacdo ao
conceito de Eros, seria o que Platio denominou no Fedro de loucura divina™’ em oposigdo a
loucura causada por doengas humanas.

Freud, como legitimo herdeiro da modernidade, ndo pode receber, a partir de Descartes, a
nocado de inteligéncia espiritual, que esteve presente no pensamento ocidental de Platdo até Santo Toméas de

Aquino. Dessa forma, a partir da modernidade, houve uma espécie de “achatamento” do mundo. A {nica

\

1% Ver por exemplo a interpretagio freudiana, no Mal Estar na Cultura (1929), dada a “sensagio de eternidade”
ou “sentimento oceanico” levantado por seu amigo Romain Rolland para falar da origem da religido. FREUD,
Sigmund. Mal Estar na Cultura (1929). E.S.B., XIX, p.81 ¢ ss..

108



possibilidade de abertura do cogito foi o desejo e suas paixdes sensiveis. Perdeu-se a abertura espiritual da
alma humana para as realidades inteligiveis que podemos chamar de descentramento Metafisico. Nas palavras

de Henrique Vaz:

“(..) a “inteligéncia espiritual” e a Metafisica a ela adequada como sua expressdo
conceptual pressupoem no homem uma estrutura ontologica que permita, como acima se
explicou, uma abertura da infinitude formal da razdo e da liberdade para a infinitude

real do Absoluto do ser. Em virtude dessa abertura, o homem deve ser considerado um

ser descentrado com relacdo a si mesmo (ou trabalhado pela inquietacdo Metafisica), na

medida em que tem seu centro mais profundo (interior intimo) no Absoluto transcendente

(superior summo). Ora, o paradigma da Metafisica moderna opera justamente uma

recentragdo do sujeito em si mesmo e implica, por conseguinte, uma profunda

rearticulagdo da estrutura ontolégica do homem.”*!

O homem platdnico tem um descentramento muito mais radical que o descentramento
freudiano, pois neste outro centro ndo existem as indefinidas pulsdes do desejo, mas ¢ uma abertura para o
infinito Absoluto representado pelo mundo inteligivel das verdades formais. O descentramento psicanalitico
ndo possui qualquer possibilidade de recentralizacdo, na medida em que Freud acreditou ser impossivel
resgatar o objeto perdido. Por isso, Freud rotulou as visdes de mundo, as religides e a arte como tentativas
ilusorias de superar a castracdo da existéncia.

Tudo se passa, como se na concepgao de Freud existisse s6 o louco — enquanto abertura para
0 inconsciente — ao passo que nas teorizagdes de Platdo existiria o louco mais também o santo — enquanto
abertura para o inteligivel. Talvez, possamos entender melhor por que Freud cita a Eneida de Virgilio como

subtitulo da sua Traumdeutung:

. 222
“Flectere si nequeo superos, acheronta movebo”

*0 PLATAO. Fedro, 265b ¢ ss.
1 VAZ, Henrique Cldudio de Lima. Antropologia Filoséfica I. p. 262, grifo nosso.
22 “Se ndo posso conciliar com os deuses celestiais, moverei os do inferno”.

109



CONCLUSAO

Nas concepgdes epistemologicas de Platdo e Freud, a necessidade de metaforas para
tratar do tema da alma humana aparece como inevitavel. Na Filosofia de Platdo a alma ¢ um
intermedidrio entre as realidades inteligiveis e o sensivel e, desta forma, necessita de uma
representacdo “bastarda”, uma mistura que guarde as caracteristicas do sensivel, mas que também
respeite a inteligibilidade das formas. Na Metapsicologia de Freud, o psiquico ¢ uma realidade que
exige analogias, isto €, construcdes teoricas que utilizam conceitos de outros campos do saber,
constituindo o que podemos chamar de teorizagio fantéstica.

Desse modo, nas teorias de Platdo e Freud, o conhecimento acerca da alma humana é
algo provisorio, um “andaime” que deve ser transformado ou abandonado quando chegarmos a
um conhecimento propriamente cientifico. Muito embora, o realismo de Platdo — realismo das
formas — tenha caracteristicas bem diferentes do realismo empirico de Freud: a ciéncia platonica
ndo ¢ um conhecimento representacional, mas uma espécie de visdo intelectual, um conhecimento
direto através da intuicdo direta destas verdades imutdveis; no pensamento freudiano, ciéncia ¢é
conhecimento das determinagdes anatomicas, quimicas e fisicas das realidades psiquicas.

A metéafora guarda e mantém as caracteristicas paradoxais da alma humana. Ou seja, a
metafora instaura uma relagdo de verossimilhanca com a alma, que conserva, através do “como
se”, qualidades opostas tais como unidade e multiplicidade, mesmo e outro, identidade e diferenca,
etc.. Isto ocorre porque as metaforas da alma, em Platdo e Freud, defrontam-se com o paradoxo
ontolégico dos seres finitos e compostos, ja presente nos filosofos pré-socraticos, no qual a
existéncia simultdnea do uno e do multiplo aparece como inexoravel.

Através do conceito de conflito psiquico, Platdo e Freud trazem, por um lado, para o
interior do ser humano, na descri¢do da alma humana, principios racionais, como por exemplo o
principio da ndo contradi¢do, e por outro, resgatam um antropomorfismo que foi, antes, projetado
nas realidades divinas. Dessa forma, a metafora abre uma porta de comunicacao entre o interior e
o exterior, mostrando que existe uma relagdo dialética entre a cultura e a estrutura da
subjetividade, isto €, somos feitos a semelhanca de um certo universo ético e este mesmo universo
ético ¢ construido, circularmente, a partir da multipla relagdo do homem com o mundo, consigo

mesmo e com os outros homens. E por isso, que Platdo, na sua Republica, mostra as patologias

110



da alma em paralelo com as patologias do Estado e que Freud diz, através do processo de
identificag@o, que a Psicologia das massas ndo ¢ outra coisa sendo a Psicologia do individuo.

As analogias entre os modelos de alma de Platdo e Freud podem ser resumidas assim:
a) ambos conceberam que o homem ¢ uma unidade complexa composta de diferentes tendéncias;
b) um dos elementos da alma ¢ inato e fonte dos desejos tais como fome, sede e sexo, e, €
proximo ao corpo pois representa psiquicamente os estimulos que tendem ao prazer advindos
deste ultimo; c) o elemento desejante da alma procura sua satisfagdo pelo sonho quando a parte
inteligente da alma relaxa e dorme e ¢ um elemento que ndo gera vontade coletiva nem tem
valores morais; d) um outro elemento da alma ¢ funcdo do pensamento que ¢ desenvolvido
durante a vida do individuo e defende o interesse da totalidade deste; e) ambos pensadores
conceberam que na alma do homem se desenvolve um elemento que substitui as interdigdes
parentais, como se fosse um juiz ou guarda interior. E, sem davida, notavel que dois pensadores
de épocas tao distantes e a partir de premissas tdo diferentes tenham chegado a metéforas da alma
humana que sejam tdo semelhantes.

O conceito de Inconsciente, apesar de ausente das teorizagcdes de Platdo, ndo coloca
em risco nossa aproximag¢do entre os modelos de Platdo e Freud. Nas suas teorizagdes, a alma ¢é
uma espécie de interface entre duas realidades qualitativamente diferentes: entre o sensivel e o
inteligivel no caso de Platdo e entre o Inconsciente e o Consciente na Psicandlise. Isto evidencia
que seria impensavel existir uma ruptura intransponivel entre estas realidades pois inviabilizaria a
existéncia humana entre essas proprias realidades, ou seja, teriamos que pensar na existéncia, no
intimo do humano, como uma realidade noumenal ao estilo kantiano.

Para Platao e Freud a noc¢do de satde da alma ¢ algo préximo a unidade e a patologia
¢ uma dispersdo das partes, ou melhor, uma fragmentag@o na qual a parte se coloca contra o todo,
como mostra a andlise das varias patologias da alma em ambos os autores.

O descentramento metafisico em Platdo ¢ de outra natureza que o psicanalitico; o
desejo em Platdo ¢ originariamente o das verdades inteligiveis o que significa desejo pelo Bem. Em
Freud, ele ¢ algo originario de uma experiéncia psicologica do contato com a mae, de natureza
sexual e que jamais podera ser satisfeito.

Para falar da alma ou, como denominamos atualmente, da subjetividade, a metéafora ¢é

fundamental. As reflexdes contemporaneas sobre a subjetividade descrevem-na como “lugar”,

111



“vazio”, “campo de experiéncias”’, “morada”, ‘“abrigo das experiéncias”’, “processo”, etc.
denominagdes que sdo, na verdade, metaforas, advindas de diversos saberes, da realidade psiquica.
Existem também trabalhos que querem pensar uma teoria da subjetividade a partir de elementos
como elasticidade e vibragdo, mas também sdo metaforas fisicas ou oriundas da engenharia dos
materiais. A alma, o psiquismo, a subjetividade sdo noc¢des, sem divida, de alta complexidade que
exigem teorizagdes refinadas para tentar elucida-la.

De Platdo a Freud, existem dois elementos essenciais na representacdo da alma: o
elemento inteligente ou racional e o elemento desejante ou afetivo. Estes elementos foram também
denominados, na leitura que Nietzsche fez da cultura grega, apolineo e dionisiaco. Qualquer teoria
da alma terd que considera-los na medida em que sdo universais na experiéncia humana. A
teorizacdo acerca do psiquico teve que atualizar as antinomias do uno e multiplo e, decorrente
desta atualizagdo, recolocar a no¢do de conflito como uma no¢ao constitutiva e central do ser
humano.

Platdo e Freud, a partir de premissas bem diferentes, sabiam das dificuldades que
teriam em tentar definir a alma e do grande desafio que seria tentar elucida-la. A prova disto sdo
suas proprias hesitacdes e consideragdes quando discorrem sobre o tema. O uso de metéforas foi a
maneira que eles encontraram de tentar dizer o indizivel. Sabiam do risco e da provavel
provisoriedade de suas teorizagdes, mas nem por isso recuaram. Eis entdo uma ultima semelhanca
entre eles: a irrecusavel tendéncia de buscar o que a maioria dos homens julga impossivel. Isto nos

faz lembrar de um trecho da Critica da Razdo Pura, em que Kant diz:

“A terra da verdade ¢ uma ilha, rodeada por um oceano largo e tormentoso, a
regido da ilusdo; onde muitos nevoeiros, muitos icebergs, parecem ao
marinheiro, em sua viagem de descoberta, um novo pais, e, ao mesmo tempo em
que o iludem com vds esperangas, o atiram a perigosas aventuras, das quais
ndo pode desistir jamais, e que contudo jamais podem ser conduzidas a um bom

’

termo.’

112



FONTES BIBLIOGRAFICAS

I - Fontes Primarias

A - Obras de Platdao

PLATAO. A Republica. Trad. Maria Helena da Rocha Pereira. 5°. ed. Lisboa: Fundagio Calouste
Gulbekian, 1987, 513 p..

PLATAO. Didlogos (Obra Completa). Trad. Carlos Alberto Nunes. Belém: Universidade Federal
do Para, 1973, I-XIV volumes (Colecdo Amazonica, série Farias Brito).

PLATAO. Dialogos ( O Banquete, Fédon, Sofista, Politico). Selecio de textos de José Américo
Motta Pessanha; traducdo e notas de José Cavalcante de Souza, Jorge Paleikat e Jodo
Cruz Costa. 4°.ed. Sao Paulo: Nova Cultural, 1987, 261 p., (Os pensadores).

PLATAO. Dialogos (Ménon, Banquete, Fedro). Trad. Jorge Paleikat. 2°. ed. Porto Alegre:
Globo, 1950, 263 p., (Biblioteca dos Séculos).

PLATAO. Protagoras. Trad., estudo introdutério e notas de Eleazar Magalhdes Texeira.
Fortaleza: Edi¢des UFC, 1986, 147 p..

PLATON. Obras Completas. 2 ed. Trad. Maria Araujo, Francisco Garcia Yagiie, Luis Gil, Jose
Antonio Miguez, Maria Rico, Antonio Rodrigues Huescar e Francisco de P. Samaranch.
Madrid: Aguilar, 1988, 1715 p..

PLATON. Oeuvres Compleétes. Trad. e Notas Léon Robin com a colaboragdo de M.-J. Moreau.
Paris: Editions Gallimard, 1993, 3121 p., I-II volumes (Bibliothéque de la Pléiade,51 e
64).

113



B - Obras de Freud

FREUD, Sigmund. Edi¢do Standard Brasileira (E.S.B.)das Obras Completas de Sigmund
Freud. Traduzido do Alemdo e do Inglés sob a Direcdo Geral e Revisdo Técnica de
Jayme Salomdo. Rio de Janeiro: Imago Editora, 1977, XXIV volumes.

FREUD, Sigmund. Obras Completas. 4 ed. Trad. Luis Lopez-Ballesteros y de Torres. Madrid:
Biblioteca Nueva, 1981, 3667 p., I-1II volumes.

II - Fontes Secundarias

ALEXANDER, F. e SELESNICK, S.. Historia da Psiquiatria. Sao Paulo: Ibrasa,1980,280 p..

ANDRADE, Rachel Gazzola de. Platao : o cosmo, o homem e a cidade : um estudo sobre a alma.
Petropolis: Vozes, 1993, 214 p..

ARISTOTELES. Poetica ( 21, 1457b) in Obras. Trad. Francisco de P. Samaranch. Madrid:
Aguilar, 1986, 1182 p., (Coleccion Grandes Culturas).

ASSOUN, Paul-Laurent. Freud : a filosofia e os filosofos. Trad. Hilton Japiassu. Rio de Janeiro:
Francisco Alves, 1978, 223 p.

ASSOUN, Paul-Laurent. Freud e Nietzsche : semelhancas e dessemelhangas. Trad. Maria Licia
Pereira. Sao Paulo: Brasiliense, 1989, 313 p..

ASSOUN, Paul-Laurent. Introduciio a Epistemologia Freudiana. Trad. Hilton Japiassu. Rio de
Janeiro: Imago, 1983, 247 p..

BETTELHEIM, Bruno. Freud e a Alma Humana. Trad. Alvaro Cabral. Sdo Paulo: Cultrix,
1982, 130 p..

BLOOM, Allan. O Declinio da Cultura Ocidental. Sao Paulo: Best Seller, 1989, p. ?7?

BRES, Yvon. La Psychologie de Platon. 2 ed. Paris: Presses Universitaires de France, 1973, 432
p. (Cole¢ao Publications de la Facult¢ des Lettres et Sciences Humaines de Paris-
Sorbonne, série Recherches, 41).

BROCHARD, Victor. Estudios sobre Socrates e Platon. 2 ed. Trad. Leon Ostrov. Buenos
Aires: Losada, 1945, 228 p. (Colecao Biblioteca Filosofica).

114



BRUN, Jean. Platdo. Trad. Filipe Jarro. Lisboa: Dom Quixote, 1985, 183 p. (Cole¢ao Mestres do
Passado, 10).

BURNET, John. O despertar da filosofia grega. Trad. Mauro Gama. S3o Paulo: Editora
Siciliano, 1994, 301 p..

CHAIGNET, A-Ed.. De La Psychologie de Platon. Bruxelles: Culture et Civilisation, 1966,
481p..

CHANTEUR, Janine. Platon, le desir et la cité. Paris: Sirey, 1980, 269 p. (Coleg¢do Philosophie
Politique).

CHATEAU, Jean. As Grandes Psicologias na Antiguidade. Lisboa: Publicagdes Europa-
América, 1978.

CHATELET, Frangois. Platdo. Trad. Sousa Dias. Porto: Rés Editora, s.d., 181 p..

CORNFORD, F. M.. Antes y Después de Sécrates. 2 ed. Trad. Antonio Pérez-Ramos.
Barcelona: Ariel, 1981, 249 p. (Colegao Ariel Quincenal).

CORNFORD, F. M.. Principium Sapientiae: as origens do pensamento filoséfico grego. 3 ed.
Trad. Maria Manuela Rocheta dos Santos. Lisboa: Fundagao Calouste Gulbenkian, 1989,
448 p..

COSSUTTA, Frédéric. Elementos para a leitura dos textos filoséficos. Trad. Angela de
Noronha Begnami ... et al. Sao Paulo: Martins Fontes, 1994, 254 p..

COSTA, Jurandir Freire. A Etica e o Espelho da Cultura. Rio de Janeiro: Rocco, 1994, 180 p.

CROMBIE, 1. M.. Analises de las Doctrinas de Platén. Trad. Ana Tordn y Julio César Armero.
Madrid: Alianza Editorial, 1988, 967 p., 02 volumes.

DETIENNE, Marcel. Os Mestres da Verdade na Grécia Arcaica. Trad. Andréa Daher. Rio de
Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1988, 148 p..

DIES, A.. Autour de Platon : essais de critique et d’histoire. 2 ed. Paris: Les Belles Lettres,
1972, 617 p. (Colegao D’Etudes Anciennes).

DODDS, E.R.. Os Gregos e o Irracional. Trad. Leonor Santos B. de Carvalho. Lisboa: Gradiva,
1988, 322 p. (Colegdo Trajectos).

DRAWIN, Carlos Roberto. Psicandlise e Metafisica: o Esquecimento da Razdo in Revista

Sintese, No. 50, Volume XVII, Julho - Setembro 1990, p. 13-30.

115



DURING, Elie. L’aAme. Paris: Flammarion, 1997, 239 p., Collection Corpus.

ENTRALGO, Pedro Lain. La Curacién por la Palabra en la Antigiiedad Clasica. Barcelona:
Editorial Anthropos, 1987, 284 p. (Colecdo Antropologia - Autores, Textos y Temas,
13).

FIGUEIREDO, Luis Claudio Mendonca. A Inven¢do do Psicolégico : quatro séculos de
subjetivacao (1500-1900). Sao Paulo: Educ - Escuta, 1992, 184 p., (Cole¢dao Linhas de
Fuga).

FIGUEIREDO, Luis Cldudio Mendongca. Matrizes do Pensamento Psicolégico. Petropolis:
Vozes, 1991, 208 p..

FIGUEIREDO, Luis Cldudio Mendonga. Revisitando as Psicologias: Da Epistemologia a Etica
das praticas e Discursos Psicologicos. Petropolis: Vozes - Educ, 1995, 97 p..

FOUCAULT, Michel. Histéria da Sexualidade II - o uso dos prazeres. 4 ed. Trad. Maria
Thereza da Costa Albuquerque. Rio de Janeiro: Edigdes Graal, 1988, 232 p. (Colecao
Biblioteca de Filosofia e Historia das Ciéncias, 15).

FRAILE, Guillermo. Historia de la Filosofia. 5°. ed. Madrid: La Editorial Catolica, 1982, 852 p.,
Tomo I, (Biblioteca de Autores Cristianos 160).

FRANCA, Maria Inés (org.). Etica, Psicanalise e sua Transmissdo. Petropolis: Vozes, 1996, p.
238.

FRERE, Jean. Les Grecs et Le Désir de L Etre : des préplatoniciens a Aristote. Paris: Les Belles
Lettres, 1981, 462 p. (Collection D’Etudes Anciennes).

GARCIA-ROZA, Luiz Alfredo. Freud e o Inconsciente. Rio de Janeiro: Zahar, 1984, 237 p..

GOULD, Thomas. Platonic Love. London: Routledge & Kegan Paul, 1963, 215 p.

GRENET, P.B. Ontologia. Trad. Montserrat Kirchner. Barcelona, Herder, 1965, 298 p..

GRUBE, G.M.A.. El Pensamiento de Platon. Trad. Tomas Calvo Martinez. Madrid: Editorial
Gredos, 1987, 495 p. (Colegdo Biblioteca Hispanica de Filosofia, no. 80).

HANLY, Charles. O problema da verdade na psicanalise aplicada. Trad. Raul Fiker. Rio de
Janeiro: Imago, 1995, 251 p., (Desenvolvimento da Psicanalise)

JAEGER, Werner. Paidéia : a formacdo do homem grego. Trad. Artur M. Parreira. Sao Paulo:
Martins Fontes, 1986, 966 p..

116



JEANNIERE, Abel. Lire Platon. Paris: Aubier, 1990, 281 p..

JEANNIERE, Abel. Platio. Trad. Lucy Magalhdes. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1995,
170 p.. (Colegdo Biblioteca de Filosofia).

JONES, Ernest. A Vida e a Obra de Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1989, 03 volumes.

KIRK, G. S. ¢ Raven, J.E.. Os Filosofos Pré-Socraticos. 3 ed. Trad. Carlos Alberto Louro
Fonseca, Beatriz Rodrigues Barbosa e Maria Adelaide Pegado. Lisboa: Fundacdo
Calouste Gulbenkian, 1990, 510 p..

KNOBLOCH, Felicia. (org.)... [ et al.]. O Inconsciente : varias leituras. S3o Paulo: Escuta, 1991,
185 p.

LAERTIOS, Didgenes. Vidas e Doutrinas dos Filésofos Ilustres. Trad. Mario Gama Kury.
Brasilia: Editora da Universidade de Brasilia, 1988, 361 p. (Colecao Biblioteca Classica
UnB).

LANGER, Susanne K. Filosofia em Nova Chave. Trad. Moysés Baumstein. Sdo Paulo:
Perspectiva, 1971, 301p. (Colecao Debates, 33).

LAPLANCHE, Jean e Jean-Baptiste Pontalis. Vocabulario da Psicanalise. 9* ed. Trad. Pedro
Tamen. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1986, 707 p..

LAPLANCHE, Jean. Novos Fundamentos para a Psicanailise. Trad. Claudia Berliner. Sao
Paulo: Martins Fontes, 1992, 174 p., (Estante de Psicanalise).

MAIRE, Gaston. Platde. Trad. Rui Pacheco. Lisboa: Edigdes 70, 1986, 119 p. (Colecao
Biblioteca Basica de filosofia).

MEZAN, Renato. Freud: A Trama dos Conceitos. Sdo Paulo: Perspectiva, 1982, 350 p.
(Colegao Estudos, 81)

MEZAN, Renato. Psique, Alma e Aparelho Psiquico : Caminhos Cruzados in

NACHMANSOHN, Max. La Libido chez Freud et L’Eros chez Platon : une comparaison.
Trad. Petra Menzel, Micheline Weinstein, Gilbert Bortzmeyer, Solange Faladé, Michele
Lohner-Weiss e Pr. Maurice Colleville. Paris, mimeografado, 1984, 42 p..

PAVIANI, Jayme. Escrita e Linguagem em Platio. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1993, 82 p.

PIEPER, Josef. Entusiasmo y Delirio Divino : sobre el dialogo platonico “Fedro”. Trad.
Consuelo Garcia. Madrid, Ediciones Rialp, 1965, 159 p..

117



PIEPER, Josef. Sobre Los mitos Platonicos. Trad. Claudio Gancho. Barcelona: Editorial Herder,
1984, 88 p..

PRADO JR., Bento (org.) Filosofia da Psicanalise. Sdo Paulo: Brasiliense, 1991, 198 p..

PRICE, A. W.. Conflito Mental. Trad. Norberto Abreu e Silva Neto. Campinas: Papirus, 1998,
264 p..

PRICE, A. W.. Plato and Freud in C. Gill (ed.) The Person and the Human Mind : Issues in
Ancient and modern Philosophy. Oxford: Oxford University Press - Clarendon Press,
1990, 284 p.

REALE, Giovanni. Histéria da Filosofia Antiga. Trad. Henrique Claudio de Lima Vaz e
Marcelo Perine. Sao Paulo: Edi¢des Loyola, 1994, 2595 p., 05 volumes.

REALE, Giovanni. Para uma nova interpretacido de Platdo. Trad. Marcelo Perine. Sao Paulo:
Edi¢des Loyola, 1997, 636 p..

RETH, De Claude van. O Banquete ou a ilusdo amorosa - Leitura de Freud a luz do banquete in
Revista Kriterion, Belo Horizonte: Universidade Federal de Minas Gerais, 1977, jan-
dez.

RICOUER, Paul. Da Interpretacio : ensaio sobre Freud. Trad. Hilton Japiassu. Rio de Janeiro:
Imago, 1977, 442 p..

RICOUER, Paul; Festugicre, Andre J.; Vidal-Naquet, Pierre et al. Grécia e Mito. Trad. Leonor
Rocha Vieira; Revisao Miguel Pereira. Lisboa: Gradiva, 1988, 201 p. (Panfletos, 11).

ROBIN, Léon. La Théorie Platonicienne de L’Amour. 3 ed. Paris: Presses Universitaires de
France, 1964, 190 p. (Colecao Bibliothéque de Philosophie Contemporaine - Histoire de
la Philosophie Générale).

ROBIN, Léon. Platde. Trad. Adolfo Casais Monteiro. Lisboa: Editorial Inquérito, s. d., 94 p.
(Colegao Cadernos Culturais).

ROBIN, Léon. Platon. Paris : PUF, 1997, 272 p. , (Collection Quadrige).

ROBINSON, Thomas More. Plato’s Psychology. 2 ed. Toronto: University of Toronto Press Inc,
1995, 202 p. (Phoenix, 8).

ROBLEDO, Antonio Gomez. Platén : los seis grandes temas de su filosofia. México: Fondo de
Cultura Economica, 1986, 623 p..

118



ROCHA, Zeferino. Freud : Aproximagoes. Recife: Ed. Universitaria da UFPE, 1993, 344 p.

ROHDE, Erwin. Psique. Barcelona: Editorial Labor, 1973, 02 volumes.

ROSS, David. Teoria de las Ideas de Platon. Trad. José Luis Diez Arias. Madrid: Ediciones
Catedra, 1989, 288 p. (Cole¢ao Teorema).

SANTAS, Gerasimos. Plato & Freud : two theories of love. New York: Basil Blackwell, 1988,
195 p..

SANTOS, Maria Carolina Alves dos. A Noc¢do do Corpo na Antropologia Platénica. Sao
Paulo: Dissertagdo Mimeografada defendida na PUC/SP, 1986, 110 p..

SANTOS, Mario Ferreira dos. O Um e o Multiplo em Platdo. Sao Paulo: Logos, 1958, 245 p.

SCHUHL, Pierre-Maxime. La Obra de Platén. Trad. Amparo Albajar. Buenos Aires: Libreria
Hachette, 1956, 255 p. (Colecao Biblioteca Hachette de Filosofia).

SHOREY, Paul. What Plato Said. Chicago: The University of Chicago Press, 1933, 686 p..

SIMON, Bennett. Razon y Locura en la Antigua Grecia : las raices clasicas de la psiquiatria
moderna. Trad. Felipe Criado Boado. Madrid: Akal Editor, 1984, 358 p. (Colegao Akal
Universitaria, 64).

SNELL, Bruno. A Descoberta do Espirito. Trad. Artur Morao. Lisboa: Edi¢des 70, 1992, 424 p.
(Colegao Perfil - Historia das Idéias e do Pensamento).

SPENCE, Donald P.. A Metafora Freudiana : para uma mudanga paradigmatica na psicanalise.
Trad. Jalio Cesar Castafion Guimardes. Rio de Janeiro: Imago, 1992, 256 p. (Série
Diversos).

TAYLOR, A. E.. Plato : the man & his work. New York: Methuen, 1986 (7°. ed.), 562 p..

VAZ, Henrique Claudio de Lima. Antropologia Filosofica I. 3°. ed. Sao Paulo: Loyola, 1991,
300p. (Colegao Filosofia; 15).

VAZ, Henrique Claudio de Lima. Antropologia Filosofica II. Sdo Paulo: Loyola, 1992, 261 p.
(Colegao Filosofia; 22).

VAZ, Henrique Claudio de Lima. Escritos de Filosofia III : Filosofia e Cultura. Sao Paulo:
Loyola, 1997, 376 p. (Colecao Filosofia).

VERNANT, Jean-Pierre. As Origens do Pensamento Grego. 5 ed. Trad. fsis Borges B. da
Fonseca. Sao Paulo: Difel, 1986, 95 p..

119



VERNANT, Jean-Pierre. L’individu, la mort, ’amour : soi-méme et I’dutre en gréce ancienne.
Paris: Editions Gallimard, 1989, 232 p. (Folio/Histoire, 73).

VERNANT, Jean-Pierre. O Mito e a Religido na Grécia Antiga. Trad. Telma Costa. Lisboa:
Editorial Teorema, 1991, 100 p. (Cole¢ao Teorema Breve - Ensaio No.1).

WALLERSTEIN, Robert S.. One Psychoanalysis or many ? in /nt. J. Psycho-Anal.. London:
Institute of Psycho-Analysis, 1988, 69,5.

WOLFF, Francis. Sécrates. 4 ed. Trad. Franklin Leopoldo e Silva. Sdo Paulo: Brasiliense, 1987,
96 p. (Colecao Encanto Radical, 4).

WURMSER, Leon. A Defense of Use of Methaphor in Analytic Theory Formation in 7he
Psychoanalytic Quarterly. New York: 1977, 46(3), p. 466-498.

120



