
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

 
ANA PAULA C. LUNA DE ANDRADE 

 

 

 

 

 

 

 

 
A ÉTICA DO DISCURSO HABERMASIANA: NOVO PARADIGMA NA 
SOCIEDADE MODERNA E POSSÍVEL MEIO DE INTEGRAÇÃO SOCIAL 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RECIFE, Março de 2007 



 

 

1

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
A ÉTICA DO DISCURSO HABERMASIANA: NOVO PARADIGMA NA 
SOCIEDADE MODERNA E POSSÍVEL MEIO DE INTEGRAÇÃO SOCIAL 
 

Dissertação apresentada por Ana Paula Cavalcante 
Luna de Andrade ao Programa de Pós-Graduação em 
Filosofia da Universidade Federal de Pernambuco, 
como requisito parcial para obtenção do grau de 
Mestre sob a orientação do Professor Doutor 
Washington Martins. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RECIFE, Março de 2007 



 

 

2

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

        
   

       
 
 

Andrade, Ana Paula Cavalcante Luna de  
      A ética do discurso habermasiana : novo paradigma 
na sociedade moderna e possível meio de integração 
social. -- Recife: O Autor, 2007. 
      102 folhas. 
 
      Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de 
Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2007. 
      Inclui: bibliografia. 
 
       
 

1. Filosofia. 2. Teoria da ação. 3. Razão. 4. Ética – 
Discurso. 5. Ingegração social. 6. Intersubjetividade. I. 
Título. 
 

              1 
              100 

        CDU (2. ed.) 
       CDD (22. ed.)

UFPE 
BCFCH2010/40 



 

 

3



 

 

4

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
         A Deus, pela vida e força. 

      A Fernando, meu querido esposo. 

 
 



 

 

5

AGRADECIMENTOS 
 

 

A Deus pelo dom da vida e pelo seu imenso amor.  

Ao meu esposo Fernando, pela dedicação, estímulo, apoio, amor e 

paciência nos momentos mais difíceis e pela sensatez com que sempre me 

ajudou. 

Aos meus pais Douglas e Lindinalva, pelo inestimável apoio familiar, 

vocês são diretamente responsáveis pela minha formação e realização. 

Aos meus sogros, Severino e Maria pelo apoio, atenção e amor.  

Aos meus irmãos, que são grandes amigos, os quais tenho forte 

admiração.  

Ao meu Orientador, Prof. Dr. Washington Martins, pelo incentivo e 

indispensáveis orientações. 

Ao Prof. Dr. Karl Heinz por sua atenção, sugestões e disponibilidade em 

discutir o tema. 

Ao Corpo Docente desse Programa de Pós-Graduação, especialmente 

aos que tive a honra de ser aluna: Jesús Vázquez Torres, Fernando Raul, 

Vincenzo Di Matteo, Walteir Silva, Inácio Strieder, Witold Skwara e Alfredo 

Morais. 

Agradeço também à secretária Betânia pelo seu profissionalismo, 

cuidado e atenção com cada aluno deste Programa. 

 

 
  

 
 



 

 

6

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“Ainda que alguém seja perfeito entre os 

homens, sem a sabedoria, que procede de 

Vós, não será nada”. 

     Sb 9,6 



 

 

7

RESUMO 
 
 
 
A presente dissertação tem por objetivo fazer um estudo sobre a Ética 
do Discurso de Habermas como novo paradigma e possível meio de 
integração social na sociedade moderna e contemporânea. Faz-se, 
primeiramente, uma análise da teoria crítica da Escola de Frankfurt, 
contextualizando o autor mencionado nas suas tentativas de ultrapassar 
a perspectiva pessimista instalada na Escola. Parte-se de que o 
pensamento dialógico habermasiano vai além do paradigma da 
consciência, propondo uma ação comunicativa embasada na 
intersubjetividade mediada pela linguagem concebida como meio de 
interação entre os indivíduos e a sociedade. Mostra-se em seguida que 
o pensador alemão elabora a sua Teoria da Ação Comunicativa 
esboçando ser uma teoria crítica social, buscando estabelecer uma base 
ético-deontológica cognitiva nos paradoxos existentes na sociedade 
moderna, sedimentada no entendimento mútuo mediado pela linguagem 
e livre de coação, na qual participam sujeitos capazes de ação e fala. 
Conclui-se que a Ética do Discurso habermasiana oferece um novo 
conceito obtido entre os sujeitos em diálogo, para encontrar novas 
saídas de inclusão social frente à crise individual e social do sujeito 
contemporâneo. 
 
Palavras-chave: teoria da ação comunicativa, razão comunicativa, ética 
do discurso, integração social, intersubjetividade. 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

8

ABSTRACT 
 
 
To present dissertation has for objective to do a study on the Ethics of 
Habermas´s speech as new paradigm and possible means of social 
integration in the modern and contemporary society. It is done, firstly, an 
analysis of the critical theory of the Frankfurt School contextualizing the 
author mentioned in their attempts to crossing the pessimistic perspective 
installed at the School. It is believed that the Haberma´s dialogic thought is 
goes beyond the paradigm of the conscience, proposing a communicative 
action based in the intersubjectivity mediated by the language conceived as 
means of interaction between the individuals and the society. It is shown 
soon afterwards that the German thinker elaborates his Theory of 
Communicative Action sketching to be a social critical theory, attemping to 
establish a base ethical-deontological cognitive in the existent paradoxes in 
the modern society, silted up in the mutual understanding mediated by the 
language and free from coercion in the which they announce subjects 
capable of action and speech. It is concluded that the Ethics of the Speech 
habermasiana offers a new concept obtained among the subjects in 
dialogue, to find new exits of social inclusion faced by social and individual 
crisis of contemporary individuals. 
 
Key words: Theory of the Communicative Action, Communicative reason, 
Ethics of the Speech, Social Integration, Intersubjectivity. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

9

SUMÁRIO 
 
INTRODUÇÃO............................................................................................11 
 
CAPITULO 1: HABERMAS E A TEORIA CRÍTICA……………………...…17 
 
1.1 Teoria Crítica da Escola de Frankfurt………………………………….18 

1.2 Habermas como Herdeiro da  Escola de Frankfurt…………………..21 

1.3 Habermas no Caminho da Comunicação Intersubjetiva……………....24 

 

CAPÍTULO 2: HABERMAS E A TEORIA DA AÇÃO COMUNICATIVA..31 

 

2.1 Contextualização da Teoria da Ação Comunicativa……..…………….31 
2.2 Habermas e o Diálogo com a Sociologia.………………..……………..36 

2.3 Mudança do Paradigma da Consciência para o Paradigma da 
Linguagem..……………………………………………………………………….39 
2.3.1 Tipologia das Ações na Perspectiva Habermasiana.......................42 

2.3.2 Atos de Fala, Competência Comunicativa e Interação Estratégica.44  
2.3.3 A Pragmática Universal da Linguagem..………………………………50 

2.4 A Racionalidade Comunicativa…………………………………………….51 

2.4.1 Racionalidade Cognitivo-instrumental e Racionalidade 
Comunicativa……………………………………………………………………..52 
2.5 A Sociedade em Dois Níveis: “Mundo da Vida”  e  “Sistema”.……….59 

2.5.1 Aspectos do “Mundo da Vida” a partir de um ponto de vista da 
socialização: Mead e Durkheim………………………………………………..61 
2.5.2 O Mundo da Vida na Perspectiva Habermasiana..…………………..67 

2.5.3 O Sistema…………………………………………………………………..70 

2.5.4 A Colonização do Mundo da Vida pelo Sistema…………..………….73 

 

 

 



 

 

10

CAPÍTULO 3: A ÉTICA DO DISCURSO COMO POSSÍVEL MEIO DE 
INTEGRAÇÃO SOCIAL…………………………………………………….….75 
 

3.1 Delineamentos da Ética do Discurso……………………..………………75 

3.2 Karl-Otto Apel e a Fundamentação Pragmático-transcendental: 
Contribuições à Ética do Discurso…………………………………………….78 
3.3 A Ótica de Habermas em Relação à Ética Kantiana.………………….80 
3.3.1 Características da Ética do Discurso…………………………………..83 

3.3.2 O Método do Discurso Prático referido em “D”……………………….85 
3.3.3 A Formação Moral dos Falantes…...…………………………………...87 
3.4 As Validades das Proposições Morais Calcadas numa Perspectiva 
Intersubjetiva…………………………………………………………………..….88 
3.5 O Consenso obtido entre os Sujeitos em Diálogo..……………….……92 

Conclusão…………………………………………………………………..……94 

Referências………………………………………………………………………97 
 
 

 

 

 

 

 
 

 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

11

INTRODUÇÃO 
 
 Na sociedade contemporânea, percebemos um quadro de 

ansiedade causado por modificações sociais, culturais, econômicas, 

políticas e tecnológicas. A desestabilidade cresce, a globalização, trazida 

a reboque pelo neoliberalismo, e o processo de reestruturação produtiva 

da sociedade, trazem consequências sociais gravíssimas, aumentando a 

distância social e econômica entre incluídos e excluídos1. 

 No âmbito da ética, por exemplo, convivemos com uma crise de 

valores onde predomina um relativismo moral e os valores humanos 

entram em jogo. O individualismo torna-se cada vez mais acentuado, 

conduzindo a supressão da solidariedade. 

 Nesse contexto de desestabilidade social e moral, a exclusão surge 

como reflexo para a compreensão da sociedade contemporânea, mas em 

contrapartida de uma sociedade que impõe essa lógica, cresce a 

necessidade da análise de mecanismos de integração social.  

 Diante desta problemática, a sociedade moderna, segundo 

Habermas, necessita recuperar a dimensão humana baseada no agir 

comunicativo, na construção de argumentos e explicações, através da 

fala, que possibilite uma maior compreensão da realidade, possibilitando 

meios para alcançar a solidariedade. Segundo Habermas: “A expressão 

agir comunicativo indica aquelas interações sociais para as quais o uso 

da linguagem orientado para o entendimento ultrapassa um papel 

coordenador da ação”2.     

Habermas crê que é possível que possamos “reconstruir 

racionalmente” através de nossos atos linguísticos uma competição 

                                                 
1 Segundo MARTINS, Washington. Repensar a democracia, a tecnologia e o 
pluralismo. Recife: Ed. do Autor, 2005. p. 21: “A interatividade, assim, é um valor de 
espírito pragmático, positivo, podendo fazer tanto o bem como mal. Daí que a 
interatividade deve fazer prevalecer o indivíduo e não a individualidade. O 
individualismo caracteriza-se pela identidade pessoal, pela autonomia e pelo juízo. A 
globalização facilita a individualidade e gera riscos negativos como a exclusão social,  
sociedade dual na fratura do seu interior (…) há progressos para uns e retrocesso para 
outros ocasionando o confuso entendimento de diversidade como variedade”. 
2 HABERMAS, Jürgen. Agir comunicativo e razão destranscendentalizada. Rio de Janeiro: 
Tempo Brasileiro, 2002.  p. 72. 



 

 

12

comunicativa que dê virtualidade ética no campo de relações entre os 

falantes. 

No marco das teorias ético-contemporâneas, a ética do discurso de 

Jürgen Habermas se autoconcebe formando parte das éticas cognitivas e 

da perspectiva fundamentadora que caracteriza essas últimas. 

 O tema de nossa dissertação, A Ética do Discurso Habermasiana: 

novo paradigma na sociedade moderna e possível meio de integração 

social, se enquadra na linha de pesquisa direcionada à Ética e Filosofia 

Política. Sabendo que a Ética do Discurso parte da crítica habermasiana 

da modernidade, expressa principalmente na Teoria da Ação 

Comunicativa. Como teoria, se interessa pela condição humana, na busca 

de formular uma teoria social atual e coesa com nosso tempo, e de 

estabelecer uma base ética para a sociedade sedimentada no 

entendimento mútuo, mediado pela linguagem e livre de coação, na qual 

participam sujeitos capazes de linguagem e ação.   

Habermas propõe uma nova dimensão em três mundos: o mundo 

subjetivo das coisas, o mundo social das normas e instituições e o mundo 

das vivências e sentimentos. Ele conceitua a ação comunicativa como um 

processo de argumentação mediado pelo princípio fundamental da 

dignidade humana. Nesse princípio, que remete a Kant – de que o ser 

humano jamais deva ser visto ou usado como meio, mas somente como 

fim em si – é que se baseia a Ética Discursiva de Habermas, na qual 

prevalece o melhor argumento, respeitando todos os demais à luz de sua 

maior coerência, justeza e adequação. 

A escolha de Jürgen Habermas dá-se por suas contribuições em 

várias áreas do conhecimento, possibilitando uma visão interdisciplinar a 

partir de sua Teoria da Ação Comunicativa, que parte de uma filosofia que 

trata do ser humano, enquanto sujeito dotado de linguagem, 

proporcionando uma base reflexiva em diferentes aspectos de atividades 

humanas. 

Habermas entende que a esfera da sociedade participa de uma 

interação em que normas sociais se constituem a partir da convivência 

entre os sujeitos, capazes de comunicação e ação, e que prevalece, 

assim, uma ação comunicativa, a qual se orienta segundo normas de 



 

 

13

vigência obrigatória, que definem as expectativas recíprocas de 

comportamento e que têm de ser entendidas e reconhecidas, pelo menos, 

por dois agentes. É essa capacidade de juízo e não o resultado fático de 

um acordo por uma espécie de equilíbrio de poderes que pode permitir a 

distinção entre a validez e a vigência social das normas entre o absoluto 

relativo das normas e essas normas eticamente fundamentadas. 

Diante da argumentada dicotomia sujeitos reais / sujeitos ideais, 

Habermas tem reivindicado uma ética de imparcialidade desenvolvida 

pelas éticas cognitivas e deontológicas, sobre a forma de princípios 

universais, que está enraizada nas estruturas da mesma argumentação 

que se manifestará em atos de fala. E se assim não é, como saber se 

uma norma moral é boa para todos se não é sobre o juízo imparcial dos 

interesses de todos os envolvidos? 

É a partir desse debate que durante nosso estudo percorreremos os 

conceitos relevantes à Teoria da Ação Comunicativa especificamente no 

que concerne à Ética do Discurso e à possibilidade da mesma ser um 

meio de integração social. O problema a ser investigado não é outro 

senão analisar como a ética do discurso, trazida pela teoria da ação 

comunicativa, contribui para os desafios enfrentados pela sociedade no 

que toca à integração social. 

Para bem analisarmos essa problemática, o presente estudo foi 

dividido em 3 (três) capítulos. 

No primeiro, intitulado Habermas e a Teoria Crítica, iniciaremos 

nossa análise pela Escola de Frankfurt e sua elaboração de uma teoria 

crítica da sociedade, estudo esse essencial para nos situarmos no 

pensamento de Habermas, contextualizando-o desde suas primeiras 

influências e estudos iniciais. A importância se verifica pelo fato da Ética 

do Discurso ter influência em sua formação histórica da Teoria Crítica 

dessa Escola, que promoveu severas críticas ao modelo técnico-científico 

dos pressupostos da ética iluminista.  

Seguindo, desenvolveremos o tema Habermas como Herdeiro da  

Escola de Frankfurt, procurando elucidar que mesmo que ele herde, de 

modo peculiar, o pensamento crítico e principalmente a linha marxista da 

primeira fase da Escola, ele discorda da perspectiva negativa que nela se 



 

 

14

instalou, e verifica que é necessário ir além na busca de alternativas 

capazes de dar subsídios à realidade enfrentada pela sociedade atual. O 

seu esforço consiste em ultrapassar e reformular a Teoria Crítica tendo 

como foco os paradoxos e as exigências das sociedades modernas.  

Para finalizarmos o primeiro capítulo, verificaremos a importância 

de nos determos nas obras deste autor que dão início a seu projeto de 

uma teoria social com base na ação comunicativa. Em todo o seu 

percurso e nas suas obras anteriores está presente de forma significativa 

a problemática da comunicação intersubjetiva. Procuraremos, portanto, 

delinear o percurso em torno da comunicação realizado por Habermas, 

que em nosso olhar se apresenta como o mais significativo para o 

entendimento da problemática proposta. 

 No Segundo Capítulo, adentraremos no tema Habermas e a Teoria 

da Ação Comunicativa. Realizaremos uma contextualização da Teoria da 

Ação Comunicativa, obra na qual é apresentada, de forma explícita, sua 

teoria sobre a problemática da comunicação intersubjetiva, como também 

oferece uma teoria crítica da sociedade que segue a tradição crítico-

epistemológico da Escola de Frankfurt. Seu interesse epistemológico 

consiste claramente na elaboração de uma teoria global que permite uma 

análise crítica da sociedade moderna. O ponto central dessa teoria 

habermasiana está assentado na afirmação de que o processo de 

modernização (o qual caracteriza a evolução histórica das sociedades) 

deve ser apreendido mediante o paradigma voltado para a 

intercompreensão.  

Na sequência, analisaremos Habermas e o diálogo com a 

sociologia, enfatizando o seu projeto de reabilitação da razão nas 

ciências sociais. Habermas tem como ponto de partida o pensamento de 

Max Weber para a construção da sua teoria da racionalidade e 

compreensão da crise na sociedade moderna, pois o considera 

importante tanto quando se refere a uma teoria da ação, como quando 

põe em questão de saber se e em que sentido a modernização de uma 

sociedade pode ser descrita do ponto de vista da racionalização cultural e 

social.  



 

 

15

 No item seguinte, trataremos da Mudança do paradigma da 

consciência para o paradigma da linguagem, no qual Habermas direciona 

o seu trabalho teórico na tentativa de superar as debilidades presentes no 

paradigma da filosofia da consciência; por meio da interação mediada 

pela linguagem que em seu entendimento é fundamental e relevante nas 

relações nas quais os sujeitos capazes de falar e agir estabelecem com o 

mundo.  

 Seguiremos fazendo uma referência à Tipologia das ações na 

perspectiva habermasiana, que tem como ponto de partida os enfoques 

de Max Weber que se reportam à relação “meios-fim”. Diferencia quatro 

conceitos básicos de ação, quais sejam, ação teleológica, ação regulada 

por normas, ação dramatúrgica e ação comunicativa, na busca de 

estabelecer as particularidades destas em função das relações que seus 

agentes têm com diferentes mundos.   

 Abordaremos em sequência os Atos de Fala, Competência 

Comunicativa e Interação Estratégica. Neste, entraremos na distinção 

existente entre ato locucionário, ato ilocucionário e ato perlocucionário, 

com objetivo de demonstrar que com o auxílio de manifestações 

linguísticas pode-se realizar os mais variados tipos de ações. Habermas, 

mediante o estudo referente A Pragmática Universal da linguagem, 

pretende reconstruir a base de validade universal do discurso. Esta deve 

ter por base pretensões de validade que sejam reconhecidas 

mutuamente. 

 Prosseguindo, adentraremos na Racionalidade Comunicativa, na 

qual analisaremos a racionalidade sob o prisma da Teoria da Ação 

Comunicativa e o seu desvelamento na racionalidade comunicativa que 

se apresenta como um novo conceito de razão. Delinearemos a distinção 

existente entre Racionalidade cognitivo-instrumental e Racionalidade 

comunicativa, tendo por base os conceitos de ação estratégica e ação 

comunicativa. 

 No prosseguimento dessa pesquisa, verificaremos a sociedade em 

dois níveis: mundo da vida  e  sistema, as distinções realizadas por 

Habermas referentes a este tópico que se encontram bem delineadas na 

sua Teoria da Ação Comunicativa II.  



 

 

16

No tópico seguinte, desenvolveremos os Aspectos do “mundo da 

vida” a partir de um ponto de vista da socialização de Mead com a sua 

fundação teorético-comunicativa da sociologia e Durkheim com a sua 

teoria da solidariedade social, contributos para a mudança paradigmática 

proposta por Habermas. O mundo da vida na perspectiva habermasiana 

tem como característica a sua utilização de forma implícita para que os 

indivíduos interajam num nível linguístico vislumbrando sua Teoria da 

Ação Comunicativa. O sistema, no entanto, se refere a uma “reprodução 

material” que é relacionada à adequação de meios a fins.  

Por fim, o último tópico se refere à problemática da Colonização do 

mundo da vida pelo sistema que acontece quando o sistema, mediante a 

estratégia da ação instrumental, invade o mundo da vida estas podem 

explicar as patologia existentes na sociedade contemporânea. 

 No terceiro capítulo, adentraremos especificamente na Ética do 

Discurso e suas possibilidades de integração social, no pensamento de 

Habermas. Iniciaremos delineando as linhas gerais da Ética do Discurso 

sabendo que esta pode ser entendida como uma tentativa de recuperar a 

intersubjetividade perdida durante a modernidade e o desaparecimento da 

solidariedade entre os sujeitos, ambos enfraquecidos pelo crescimento da 

racionalização do mundo da vida. Na Ética do Discurso, os sujeitos 

capazes de linguagem e ação assumem o compromisso de dotar o uso da 

linguagem de uma dimensão ética, favorecendo a integração social. 

 Seguindo nessa mesma sistemática, verificaremos as contribuições 

à ética do discurso habermasiana tecidas por Karl-Otto Apel e sua 

fundamentação pragmático-transcendental. Ambos os autores têm como 

ponto principal e comum a tentativa de ultrapassar a posição estéril que 

se coloca entre um universalismo abstrato e um relativismo moral. 

 No tópico subseqüente, passaremos para a análise da ótica 

habermasiana em relação à ética kantiana na reformulação do imperativo 

categórico.  

Em seguida, teceremos as características fundamentais da ética do 

discurso em seus aspectos deontológicos, cognitivos e universais, 

adentrando no princípio “D” que propõe aos intervenientes que, ao 

argumentarem, devem partir de um princípio estabelecido, em regra, de 



 

 

17

que todo os participantes em questão tomam parte, apresentando-se 

como sujeitos livres e iguais, que buscam a verdade na força do melhor 

argumento e no princípio “U” que expressa o conteúdo normativo de um 

processo de formação discursiva da vontade e que deve ser distinguido 

dos conteúdos da argumentação. Tais aspectos “U” e “D” são referências 

normativas do percurso da capacidade de juízo moral. Entramos assim na 

formação moral dos falantes expressa em Consciência moral e Agir 

comunicativo, obra que enfoca uma racionalidade processual que está 

permeada pela força do melhor argumento ao seguir a lógica evolutiva da 

consciência moral, segundo Habermas, reconhecemos as características 

gerais da ética do discurso. 

Nesse contexto, seguiremos verificando as validades das 

proposições morais calcadas numa perspectiva intersubjetiva, onde 

aparece de forma clara os meios possibilitadores de integração social, 

pois há um consenso fundamentado pela determinação da validade das 

proposições onde as questões morais são solucionadas em meio a uma 

comunidade de comunicação por meio da razão dialógica. 

Concluiremos nosso trabalho desenvolvendo a temática que 

envolve o consenso obtido entre os sujeitos em diálogo, ponto-chave da 

integração social, pois todos os sujeitos devem ter lugar na ação 

comunicativa em condições de igualdade, reciprocidade e livre de 

qualquer coação. 

    

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

18

CAPITULO 1 
HABERMAS E A TEORIA CRÍTICA 
 
1.1 Teoria Crítica da Escola de Frankfurt 
 

O núcleo originário da Escola de Frankfurt tem sua formação a 

partir de 1922, o “Institut für Sozialforschung” (Instituto para pesquisa 

social). Entre os principais integrantes, destacamos: Marx Horkheimer, 

Theodor W. Adorno, Herbert Marcuse, Erich Fromm, Walter Benjamim, 

entre outros. Inicialmente, caracterizava-se pela discussão em torno dos 

problemas sociais não apenas por filósofos, mas incluindo também 

sociólogos, economistas e outros intelectuais. 

 O termo “Escola de Frankfurt” veio a ser utilizado para designar um 

grupo de intelectuais e uma teoria específica. Reporta-se, portanto, à 

institucionalização dos trabalhos de um grupo de intelectuais marxistas 

não ortodoxos que, a partir do século XX, intentou enriquecer o marxismo 

com contribuições nos campos correlatos como a psicologia social, a 

história, a psicanálise e a estética.  

 Somente com a nomeação de Max Horkheimer para a direção do 

Instituto, em 1930, é que se estruturou a base que mais tarde ficou 

conhecida como Escola de Frankfurt3. 

A Escola de Frankfurt propõe elaborar uma Teoria Crítica da 

sociedade4, norteada por um ideal revolucionário de uma humanidade 

futura livre e não alienada. Os temas centrais dos estudos realizados por 

esse grupo eram os da Ilustração, onde destacavam a razão, a justiça e a 

igualdade, norteados pelo pensamento marxista, kantiano, hegeliano e 

freudiano. O contexto histórico e social da época era marcado pelo 

advento do nazismo e do fascismo na Europa Ocidental, com os relativos 

                                                 
3 SLATER, Phil. Origem e significado da Escola de Frankfurt. Trad. Alberto Oliva. 
Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1978. p. 11. 
4 Segundo SLATER, Phil. Origem e significado da Escola de Frankfurt. Trad. Alberto 
Oliva Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1978. p. 49: “A natureza dessa teoria foi 
apresentada mais claramernte no ensaio de Horkheimer, em 1937, intitulado Teoria 
Crítica e Tradicional, suplementado no mesmo ano por um artigo conjunto de 
Horkheimer e Marcuse intitulado “Filosofia e Teoria Critica”. Esta discussão prolongada 
reflete o importante papel do termo Teoria Crítica, que passou a ser usado 
frequentemente em ensaios subseqüentes”.  



 

 

19

problemas ligados à autoridade e à estrutura da sociedade industrial 

moderna, como também a afirmação do comunismo soviético, utilizado 

como exemplo negativo de revolução falida e o triunfo da sociedade 

tecnológica.   

 Institucionalizado um grupo com objetivo de teorizar e debater 

acerca dos acontecimentos da época, foi fundada em 1932, por 

Horkheimer, a revista “Zeitschrift für Sozialforschung” (Revista de 

Pesquisa Social), de fama internacional e de grande importância na 

divulgação dos trabalhos elaborados pela Escola. 

A Escola de Frankfurt possuía como característica mais 

significativa, sobretudo na sua primeira fase, a ligação com o marxismo, 

que serviu de base para inúmeras reflexões desses pensadores. 

Entretanto, se propunha a superação ou mesmo a revitalização das 

análises marxistas, com a introdução de novas teorias, como a 

psicanálise.5 

Na perspectiva de buscar uma “teoria crítica dialética” e realizar 

uma releitura do marxismo, como também a preocupação de explicar as 

patologias da modernidade, Horkheimer e os demais participantes da 

Escola de Frankfurt encontraram no pensamento de Lukács e 

principalmente na sua obra “História e Consciência de Classe”6 uma nova 

análise do pensamento de Marx.  

Tal como o apresentado na Ilustração, o desejo dos pensadores da 

Teoria Crítica consistia na libertação moral dos homens por via da razão, 

e que esta permanecesse afastada da esfera religiosa e da metafísica. 

Isso contudo não foi concretizado, pois com a ascensão científica, técnica 

e econômica o homem obteve a libertação técnica, mas não a sua 

libertação moral. Nesse contexto, moralidade e industrialização são 

contrapostas no pensamento moderno. Essa problemática é tematizada 

pela Escola de Frankfurt, cuja intenção era fazer emergir a moralidade 

então sujeita ao processo de desenvolvimento técnico-científico.  

                                                 
5 Diante dos fatores sociais que marcaram aquela época, como o sucesso do nazismo 
na Alemanha, o socialismo na Rússia stalinista entre outros, despertaram a atenção 
dos pensadores da Escola de Frankfurt para as possíveis mediações psíquicas, 
relacionados com os fatores sócio-econômicos. 
6 LUKÁCS, G. História y Conciencia de Clase. Barcelona: Grijalbo, 1969.  



 

 

20

A Escola de Frankfurt faz uma “crítica” direta à sociedade industrial 

da época que com a ideologia positivista contaminou a tradição marxista; 

questionava-se o valor da tecnologia na sua efetiva relação com o 

progresso.7  

Por meio dessa crítica, pretendia-se desenvolver bases filosófico-

científicas com o objetivo de resgatar a tradição marxista do positivismo e 

trazer novamente à tona a proposta de emancipação dos homens. Surge 

nesse viés um discurso negativo a toda sociedade de consumo, 

capitalista, acusada de fomentar a desigualdade social, o autoritarismo e 

a alienação; sociedade esta que, embasada numa “razão instrumental”8, 

estava direcionada apenas para os interesses particulares das classes 

dominantes.  

Em 1933, por ordem do governo nazista, o instituto é fechado, 

tendo as suas atividades transferidas para Genebra e logo depois para 

Nova York, retornando a estabelecer-se em Frankfurt em 1950. Nesse 

período é publicada uma coletânea de ensaios escritos acerca da cultura 

de massa nas sociedades modernas por Adorno e Horkheimer, “A 

Dialética do Esclarecimento”. Essa obra marca o rompimento desses 

pensadores com os seus trabalhos anteriores, e o surgimento da 

concepção de uma dialética negativa, contrária à idéia proposta na 

Ilustração. Para Adorno e Horkheimer, o desenvolvimento da ciência e da 

técnica reduz o conhecimento a um simples instrumento a seu serviço, 

tornando-se maléfica para o homem. 

Em torno dessa dialética negativa, nessa fase da Escola, perde-se 

a esperança numa sociedade emancipada, não propondo-se soluções ou 

caminhos para uma saída futura da negatividade do mundo atual. 

Encontram em Marx somente um denunciador de um lado oculto das 

coisas, mas não acreditam na possibilidade do surgimento de uma saída 

futura para a sociedade.  

                                                 
7 Nasce um discurso critico que pretendia desmascarar a ideologia burguesa e lutar 
contra o captalismo existente na sociedade do sec.XX. 
8 Os frankfurtianos entendiam que o cerne do positivismo estava expresso na razão 
instrumental. 



 

 

21

Os teóricos críticos acreditam que a razão fora reduzida e tornou-se 

repressiva, sustentando a convicção que o desenvolvimento científico e 

tecnológico seria capaz de solucionar a problemática atual. 

 

  

1.2 Habermas como Herdeiro da  Escola de Frankfurt 
 

 Habermas inicia sua carreira filosófica na Escola de Frankfurt 

e integra-se de um modo peculiar ao pensamento crítico. Sua passagem 

pela Escola vai orientar a sua produção literária, principalmente a linha 

marxista da primeira fase da Escola, como também passa a ser 

determinante no seu programa de trabalho.  

Dedica-se ao estudo da filosofia nas Universidades de Göttingen, 

Zurich e Bonn, entre 1949 e 1954, época em que estava em voga o 

neokantismo, a fenomenologia e a antropologia filosófica de Heidegger. O 

seu processo de formação filosófica acadêmica convencional dá-se com a 

conclusão do doutorado, cuja tese intitulada “O absoluto na história” gira 

em torno da reconciliação transcendental da natureza e do espírito em 

Schelling9. 

 Entre 1955 e 1959, foi pesquisador do Instituto de Pesquisas 

Sociais em Frankfurt, onde se tornou assistente de Adorno, dedicando-se 

às pesquisas empíricas até o início da sua tese de pós-doutorado: 

“Mudança Estrutural na Esfera Pública”, orientada por Wolfgang 

Abendroth, da Universidade de Marburg. À mesma havia sido negada o 

patrocínio tanto de Horkheimer quanto de Adorno, fato que intensificou o 

afastamento de Habermas com seus antigos mestres.  

Habermas discorda da perspectiva meramente negativa que se 

instalou na Escola de Frankfurt, sugere que é necessário ir além na busca 

de alternativas capazes de dar subsídios à realidade enfrentada pela 

sociedade atual. Aprofunda a discussão em torno dos limites da Teoria 

Crítica sem com isso abandonar seus aspectos mais significativos, que 

são a crítica ao positivismo. Nesse contexto, nos anos 60, “Habermas 

                                                 
9 INGRAM, David. Habermas e a dialética da razão. Brasília: Editora UNB, 1994. p.  
14 



 

 

22

procurou justificar a primazia de uma ciência social crítica contra a 

hegemonia metodológica esboçada por Karl Popper e outros 

neopositivistas”.10  

Nos anos de 1961 a 1964, lecionou filosofia na Universidade de 

Heidelberg, tornando-se tempos depois professor de filosofia e de 

sociologia na Universidade de Frankfurt até o ano de 1971. Essa época 

foi marcada por pesquisas importantes “sobre a teoria da ciência, sobre o 

nexo entre praxis política e social, sobre a formação de teorias científicas 

e, convém salientar, sobre as implicações éticas da aplicação concreta 

dos resultados da ciência e da técnica.”11 Período em que assumiu o 

cargo de diretor do Instituto de Pesquisa Social Max-Planck, localizado 

em Starnberg, permanecendo lá até 1981. Em meados de 1982, retorna a 

Frankfurt como professor honorário de filosofia e sociologia 

Habermas, no seu distanciamento da Escola de Frankfurt, procura 

estruturar um novo sistema de conceitos para análise social. Nas suas 

obras iniciais esta afirmação é pertinente, pois esboça um esforço 

contínuo de ultrapassar e reformular a teoria crítica, colocando em relevo 

os paradoxos e exigências das sociedades modernas “do capitalismo 

avançado”, destacando como problema marcante a supremacia da “razão 

instrumental”, onde a racionalidade científica e técnica se reafirmam como 

dominante e se converte na principal força da sociedade contemporânea. 

 Habermas, em todo o percurso, aspirava promover um modelo de 

saber filosófico-científico que pudesse ser também depositário de 

virtualidades transformadoras da sociedade atual. Surge na linha de 

pensamento da Escola de Frankfurt, mas não coincide com ela, pois 

possui um olhar diferenciado em relação à sociedade moderna, não 

compactuando com o pessimismo dos pensadores da primeira fase do 

Instituto e apresentando novas perspectivas para uma reconstrução 

social. 

 Habermas acredita que a teoria crítica não necessita permanecer 

numa perspectiva unicamente negativa, mas deve ultrapassá-la e buscar 
                                                 
10 Ibidem, p. 21. 
11 SIEBENEICHLER, Flávio Beno. Jürgen Habermas: razão comunicativa e 
emancipação. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1989. p. 180. 
 



 

 

23

alternativas capazes de gerar soluções para os desafios enfrentados na 

realidade social. 

 Nesse contexto, pretende superar o impasse vivido pela “Teoria 

Crítica”, não estando de acordo com alguns desdobramentos teóricos 

discutidos pelo Instituto. Discute a sociedade mediante duas razões: a 

instrumental e a comunicativa, acentuando com isso, segundo 

ROUANET12, seu distanciamento da Escola de Frankfurt, pois, como 

vimos anteriormente, tanto para Adorno como para Horkheimer a razão é 

geradora da dominação13, não possibilitando a emancipação dos homens. 

Descreve ARAGÃO: 
 
A grande diferença de Habermas em relação àqueles 
pensadores, e exatamente aquilo que faz dele um 
pensador original é, entretanto, sua postura otimista 
em relação a uma reabilitação da esfera pública, 
onde as pessoas passariam a decidir sobre a 
orientação das ações sociais, não mais por qualquer 
imposição coercitiva (externa ou interna), mas por 
disposição democrática de dialogar e encontrar um 
consenso, unicamente, em função da racionalidade 
das ações14.     

  
Habermas destaca-se por abraçar um projeto audacioso e 

interdisciplinar15 para a filosofia em relação às outras ciências, com a 

pretensão de unir e universalizar os diversos aspectos do mundo objetivo, 

do mundo social e subjetivo. As suas obras abordam de um modo geral: 
 
A tradição iluminista da reflexão voltada para a 
prática, ao mesmo tempo que uma crítica da cultura 
que em seus grandes traços o aproxima da crítica 
aos iluminismos, dos seus predecessores; as idéias 

                                                 
12 ROUANET, Sérgio Paulo. As razões do iluminismo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1987. 
13 Para Habermas o conceito resumido de razão intrumental é insuficiente para analisar 
a sociedade moderna. 
14 ARAGÃO, Lúcia Maria de Carvalho. Razão comunicativa e teoria social crítica em 
Jürgen Habermas. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1997. p. 13. 
15 Segundo EFKEN, Karl-Heinz. Razão comunicativa e integração social em Jürgen 
Habermas. Revista Symposium, Recife, Vol. 8, nº 1, Jan./Jun. 2004. p. 5: “Jürgen 
Habermas, apesar da sua relação polêmica com a Escola de Frankfurt, manteve-se fiel 
ao projeto e ao programa da Escola: uma teoria social crítica com intenções práticas e 
uma pesquisa interdisciplinar que procura estabelecer uma nova relação entre a 
Filosofia e as Ciências Humanas, respectivamente. Com a mudança de paradigma da 
razão instrumental para a razão comunicativa, procura reconstruir os núcleos de 
racionalidade ainda presentes e não explorados do projeto da modernidade”. 



 

 

24

da razão emancipatória; a denúncia do positivismo; e 
a categoria da utopia, sob a forma do modelo 
comunicativo puro e da situação lingüística ideal16. 

 

Analisaremos no próximo tópico algumas obras deste autor que dão 

início a seu projeto de uma teoria social com base na ação comunicativa. 

 

 

1.3 Habermas no Caminho da Comunicação Intersubjetiva 
 

Habermas trata da comunicação como um tema explicitamente 

desenvolvido na Teoria da Ação Comunicativa, porém em todo o seu 

percurso e nas suas obras anteriores está presente de forma significativa 

a problemática da comunicação intersubjetiva, temática esta que passou 

pela Mudança Estrutural da Esfera Pública a Técnica e Ciência como 

Ideologia, Conhecimento e Interesse, Reconstrução do Materialismo 

Histórico, dentre outros.  

Neste item procuramos delinear o caminho mais significativo, em 

nosso olhar, realizado por Habermas em torno da comunicação. “A idéia 

de que a teoria crítica encontra sua justificativa na comunicação tem sido 

a principal fonte de inspiração das pesquisas de Habermas desde o fim 

da década de 1960.”17 Seguindo um dos temas mais relevantes do 

iluminismo como da modernidade, na afirmação do sujeito como agente 

ativo na sociedade civil frente ao Estado. Para este autor, a sociedade é 

constituída de um todo formado por estruturas intersubjetivas e objetivas 

geradas através da ação e da linguagem. 

No livro Mudança Estrutural da Esfera Pública, publicado em 1962, 

Habermas analisa o espaço público burguês, postula a necessidade de 

uma revitalização da esfera pública, a qual deveria passar por uma 

reorganização social, mediante a comunicação intersubjetiva. O conceito 

de “opinião pública” é relevante nesta obra; Habermas procura relacionar 

este conceito às suas raízes históricas e parte da análise do 

                                                 
16 ROUANET, Sérgio Paulo. Teoria crítica e psicanálise. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 
1986. p. 258. 
17 INGRAM, David. Habermas e a dialética da razão. Brasília: Editora UNB, 1994. p.  
38.  



 

 

25

desenvolvimento do capitalismo mercantil na Europa18 para, a partir desta 

perspectiva, chegar à compreensão sistemática da sociedade e de suas 

categorias centrais. Tal desenvolvimento se refletiu na emergência de um 

espaço entre a esfera privada e o Estado, tendo como característica a 

discussão livre e racional da função e autoridade política; ainda nessa 

mudança, o público burguês assume um papel de destaque no setor 

político na avaliação dos assuntos atuais, de modo específico da política 

do Estado.  

Nesse período, a imprensa tem um elevado crescimento e se 

transforma em instrumento de expressão da opinião pública e com isso 

aumenta a quantidade de clubes e associações, que independente dos 

tribunais e instituições, formavam uma espécie de fórum, mediante o qual 

os homens, numa perspectiva de igualdade, debatiam e argumentavam 

de modo crítico os acontecimentos da época. A publicidade possibilita o 

estabelecimento de valores morais, por meio dos quais se norteia a 

democracia.  

Seguindo a linha em torno da opinião pública, referida no seu 

primeiro trabalho, Habermas trata de analisar as fontes ideológicas das 

sociedades modernas como possível diagnóstico de sua estabilidade ou 

crises futuras nos cenários previsíveis de mobilização política.  

Em Ciência e Técnica como Ideologia, Habermas dá início a uma 

reflexão em torno do que considera ser o seguimento evolutivo da 

sociedade, firmado na intersubjetividade. Nessa obra, Habermas discute a 

tese de Marcuse sobre a instrumentalização da técnica19, e ao mesmo 

                                                 
18 Segundo INGRAM, David. Habermas e a dialética da razão. Brasília: Editora UNB, 
1994. p.  23: “Habermas traçou a emergência de uma esfera pública esclarecida e 
politizada, no século XVIII, e sua emasculação gradual sob o capitalismo avançado. 
Enquanto a sociedade feudal o público se via representado passivamente uma ordem 
política pré-ordenada por Deus, com o aparecimento do capitalismo surgiu uma vida 
pública de cidadãos privados que buscavam limitar a autoridade do Estado e afirmar o 
principio da responsabilidade política.” 
19 Os primeiros escritos de Habermas em torno do estudo da ideologia moderna podem 
ser caracterizados como uma continuação crítica da obra de Marcuse. É importante 
ressaltar que Habermas compartilha, em parte, com o caráter ideológico da 
racionalidade instrumental. A distância de Habermas com respeito a Marcuse pode ser 
pontuada em dois aspectos, quais sejam, a) Discordância sobre o caráter unidirecional 
da racionalidade técnica como “princípio de organização” das sociedades modernas e 
b) A possibilidade de sua “superação” dialética em um novo tipo de sociedade. Cf: 
HABERMAS, Jürgen. Técnica e Ciência como “Ideologia”. Lisboa: Edições 70, 2001. 
p. 46-47. 



 

 

26

momento direciona-se para futuros desenvolvimentos no seu 

pensamento, especialmente em torno do agir comunicativo, 

estabelecendo a diferença entre atividade instrumental e atividade 

comunicativa. Sobre a atividade instrumental nos diz Habermas:  

 
Orienta-se por regras técnicas que se apóiam no 
saber empírico. Estas regras implicam em cada caso 
prognoses sobre eventos observáveis, físicos ou 
sociais; tais prognoses podem revelar-se verdadeiras 
ou falsas. O comportamento da escolha racional 
orienta-se por estratégias que se baseiam num saber 
analítico. Implicam deduções de regras de 
preferência (sistemas de valores) e máximas gerais; 
estas proposições estão deduzidas de um modo 
correto ou falso20.  

 

Já em sua análise referente à atividade comunicacional, constata 

que é uma interação mediada por símbolos, que se adequa às normas em 

vigor, que demarca expectativas de comportamentos recíprocos e que 

necessariamente seja compreendida e reconhecida pelo menos por dois 

sujeitos agentes.21 

Ainda nesta mesma obra, Habermas enfatiza a intersubjetividade, 

afirmando que: “ Enquanto a validade das regras e estratégias técnicas 

depende da validade de enunciados empiricamente verdadeiros ou 

analiticamente corretos, a validade das normas sociais só se funda na 

intersubjetividade”22, mediada pela compreensão das intenções, e esta só 

é assegurada mediante o reconhecimento das obrigações por todos. É 

portanto nessa diferenciação da atividade em conexão com um fim e da 

interação, que Habermas começa a caracterizar os sistemas sociais, 

afirmando que:  
 
O enquadramento institucional de uma sociedade 
consta de normas que dirigem as interações 
linguisticamente mediadas. Mas há subsistemas, 
como o sistema econômico ou o aparelho estatal, 
para nos mantermos nos exemplos de Max Weber, 
nos quais se institucionalizam sobretudo proposições 
acerca de ações racionais teleológicas. No lado 

                                                 
20 Ibidem, p. 57. 
21 Ibidem, p. 57. 
22 Ibidem, p. 58. 



 

 

27

oposto, encontram-se subsistemas como a família e 
o parentesco que, sem dúvida, estão ligados a uma 
grande quantidade de tarefas e habilidades, mas que 
se baseiam sobretudo em regras morais de 
interação23. 

 

É nesse contexto que Habermas distingue entre o aspecto 

institucional de uma determinada sociedade, “mundo sócio-cultural”, por 

um viés, e por outro, os subsistemas que estão relacionados com as 

atividades racionais com respeito a um fim. Nessa obra, portanto, 

Habermas enfoca os efeitos prejudiciais do tecnicismo como também do 

positivismo como justificação ideológica. Nesse contexto, confere à 

Filosofia a capacidade de retomar a comunicação desprovida de todo o 

tipo de coação na tentativa de reconstrução dos princípios emancipatórios 

dos indivíduos bem como da sociedade mediante o diálogo.  

Habermas, em Teoria e praxis,24 traz questionamentos em torno da 

possibilidade de, por via reflexiva, entender o nexo entre os avanços da 

racionalidade técnica e o mundo social. Procura através do pensamento 

crítico recolocar o progresso técnico no contexto prático da vida humana. 

Nas notas preliminares da obra, descreve processos históricos para uma 

investigação sistemática da possível relação entre teoria e prática nas 

ciências sociais.  

Seguindo, na obra Conhecimento e Interesse25, constatamos a 

importância que Habermas concede à “comunidade de comunicação”, 

como parte integrante do seu projeto de renovação de uma teoria social 

fundada no interesse emancipatório. Essa obra realiza uma crítica ao 

positivismo, salientando que: “ o positivismo assinala o fim da teoria do 

conhecimento. Em seu lugar instala-se uma teoria das ciências”26. 

                                                 
23 Ibidem, p. 60. 
24 HABERMAS, Jürgen. Teoría y praxis. Madrid: Tecnos. 1990. 
25 Em Conhecimento e Interesse, Habermas faz críticas à estrutura das ciências 
objetivistas que não concedem a auto-reflexão como um elemento iniciador da 
construção do conhecimento, entendendo que todo conhecimento é constituido numa 
objetividade tendo como ponto de partida interesses. Defende portanto que são três as 
vertente do conhecimento: os interesses técnico e prático, e o interesse emancipatório. 
Cada uma dessas formas de interesse efetivados em ações dar lugar a três dimensões 
da existência social humana: o trabalho, a interação humana e o poder. 
26 HABERMAS, Jürgen. Conhecimento e Interesse. Rio de Janeiro: Zahar, 1982. p. 89. 



 

 

28

 Escreve Habermas: “o interesse pela emancipação não se limita a 

pairar em suspenso; pode-se vislumbrar-se a priori. O que nos arranca à 

natureza é o único estado de coisas que podemos conhecer segundo a 

sua natureza: a linguagem.”27 A linguagem, nessa perspectiva, em sua 

estrutura nos coloca a emancipação.  

O interesse emancipatório está ligado, segundo Habermas, à força 

da auto-reflexão, que possibilita estabelecer modos de comunicação entre 

os homens. “Na auto-reflexão, o conhecimento pelo conhecimento vem 

coincidir com o interesse pela maioridade.”28 A importância que é 

atribuída ao interesse emancipatório é pelo fato de que este surge como 

resposta a uma realidade estigmatizada por uma comunicação 

sistematicamente distorcida. Pontua Habermas:  

 
 Sem dúvida, só uma sociedade emancipada, que tivesse levado a cabo a 
maioridade dos seus membros é que a comunicação se desdobraria no 
diálogo, livre da dominação, de todos com todos, ao qual vamos sempre já 
buscar tanto o padrão de uma identidade do eu reciprocamente constituída 
como a idéia do verdadeiro consenso.29 

 

Em A Crise de Legitimação do Capitalismo Tardio, Habermas 

procura demonstrar que também no capitalismo avançado30, no que 

concerne ao desenvolvimento social, há contradições e crises; explica a 

implicação do termo crise na teoria social moderna, na tentativa de 

introduzir sistematicamente um conceito científico-social útil para esta31. 

Faz uma distinção de quatro tipos de formação social, a partir de seus 

princípios básicos de organização e os possíveis tipos de crise. Aponta as 

novas conjunturas da sociedade onde se dá a formação do sujeito. Assim 

como em Espaço Público, Habermas direciona o seu estudo a teoria da 

sociedade e às suas questões problemáticas referentes à verdade, à 

intersubjetividade, à comunicação e à liberdade.  

                                                 
27 HABERMAS, Jürgen. Técnica e Ciência como “Ideologia”. Lisboa: Edições 70, 
2001. p. 144. 
28 Ibidem, p. 144. 
29 Ibidem, p. 144. 
30 Habermas entende o capitalismo avançado como formações de reações a crises, 
dando enfoque a integração social. 
31 HABERMAS, Jürgen. A Crise de Legitimação do Capitalismo Tardio. Rio de 
Janeiro: Tempo Brasileiro, 2002. p. 13. 



 

 

29

Na obra A Crise de Legitimação do Capitalismo Tardio, Habermas 

expressa de maneira mais contundente a sua pretensão de chegar a uma 

renovação da teoria da evolução social como também de uma teoria das 

crises32, seguindo os pressupostos de integração e comunicação. 

Habermas chega à sua “teoria crítica da evolução social” no seu 

trabalho Reconstrução do Materialismo Histórico, Pretende ultrapassar as 

insuficiências do materialismo e alcançar uma nova teoria da evolução 

social em consonância a uma sociedade democrática; segue além da 

tradição marxista, cujo norte central orientador era a defesa dos 

interesses de uma classe apenas. Nessa perspectiva, defende a idéia de 

que, enquanto as forças de produção seguem um modelo estabelecido 

pela ação instrumental, tendo por objetivo atingir fins previamente 

determinados, as relações de produção mediante as regras da ação 

comunicativa, tem por finalidade o entendimento mútuo.  

Habermas considera que as regras da ação instrumental e as 

regras da ação comunicativa, da interação, não são redutíveis umas às 

outras e é basilar que sejam considerados ambos os desenvolvimentos 

para a reconstrução da lógica da evolução social. Encontra-se de forma 

crescente, nessa obra, a idéia de um modelo ideal de comunicação ligado 

ao consenso.  

É importante ainda fazer referência ao estudo também realizado na 

década de 70: “O que é a pragmática universal”, o qual detalharemos 

mais adiante, mas, a princípio, esse trabalho colabora na compreensão 

entre Habermas e Apel33 na elaboração da ética do discurso e delineia a 

tentativa habermasiana das possibilidades de reconstrução das condições 

universais da intercompreensão, direcionada para uma teoria da ação. 

Habermas, na sequência de suas reflexões, considera o ato de 

comunicar, a comunicação, como mecanismo de assimilação de 

informações, estratégias, técnicas e sobretudo o coloca no viés das 

representações simbólicas referente ao mundo e seu sentido, sobre as 

                                                 
32 Para perceber a realidade humana num viés dialético é necessário levar em 
consideração diferentes fatores que intervêm na sua respectiva mediação, procurando 
em cada caso e pricipalmente nos momentos de crise realizar uma reflexão de forma 
aberta.  
33 A influência de Karl Otto Apel (1922) foi decisiva para o desenvolvimento deste trabalho.  



 

 

30

normas sociais e os princípios morais. O homem organiza suas ações 

mediante as suas necessidades e os seus interesses, e é graças à 

comunicação que a relação entre os sujeitos se efetiva, estabelecendo a 

socialização. 

A comunicação é delineada por Habermas de maneira progressiva 

nas suas obras, culminando na Teoria da Ação Comunicativa. Esta obra 

constitui um marco novo em relação às obras anteriores. Destaca-se pela 

explicitação de conceitos importantes de uma lógica dialética, como 

também procura responder aos problemas da “Teoria Crítica” na 

formulação de um novo paradigma, o paradigma comunicativo. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
CAPÍTULO 2 
HABERMAS E A TEORIA DA AÇÃO COMUNICATIVA 



 

 

31

 
 

2.1 Contextualização da Teoria da Ação Comunicativa 
 
  
 Habermas, em 1981, publica a Teoria da Ação Comunicativa. A 

complexidade e magnitude dessa obra são devidas a duas causas 

sobretudo. Por um lado, há três níveis de reflexões em torno do mundo 
objetivo, social e subjetivo que aparecem entrelaçados entre si ao 

longo dos oito capítulos de que consta a obra, de modo que para se 

chegar ao conceito de racionalidade comunicativa é necessário enfatizar 

o seu envolvimento com os outros dois núcleos centrais, que são: o nexo 

vital social e os paradoxos da modernidade.  

Isto se torna ainda mais complexo, mediante a progressiva 

articulação dos elementos doutrinais que configuram a contextualização 

histórica sistemática: Max Weber, Lukács, Horkheimer e Adorno, Mead e 

Durkheim, Parsons e Marx na ordem como são referidos por Habermas e 

também várias referências a outros pensadores, como Alfred Schütz, 

Austin, Peter Winch, Gadamer, entre outros34. 

Nessa obra ele apresenta, de forma significativa, sua teoria sobre a 

problemática da comunicação intersubjetiva, como também oferece uma 

teoria crítica da sociedade que segue a tradição crítico epistemológica 

frakfurtiana. Em suas palavras:  

 
A teoria da ação comunicativa não é uma meta-
teoria, mas o princípio de teoria da sociedade que se 
esforça por dar razão aos cânones críticos de que 
faz uso. Entendo a análise das estruturas gerais da 
ação orientada ao entendimento não como uma 
continuação da teoria do conhecimento com meios 
distintos35. 

                                                 
34 Cf: GOMEZ, Mariano Alvarez. Sobre la acción comunicativa en J. Habermas. 
Cuadernos Salmantinos de Filosofía. Universidad Pontificia de Salamanca, 1987. p. 
38.  
35 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa I. Madrid : Taurus, 2003. p. 
9. “La teoria de la acción comunicativa no es una metateoría, sino el principio de una teoría de 
la sociedad que se esfuerza por dar razón de los cánones críticos de que hace uso. Entiendo el 
análisis de las estructuras generales de la acción orientada al entendimiento no como una 
continuación de la teoría del conocimiento con otros medios”. 



 

 

32

Nesse viés, Habermas expressa seu interesse direto situado no 

nível de análise em plano teórico; portanto, na Teoria da Ação 

Comunicativa, Habermas pretende construir um sistema teórico capaz de 

contemplar a dinâmica dos processos macro estruturais em 

interdependência com os aspectos que caracterizam o dever dos 

processos micro estruturais. Isto quer dizer que são os próprios fatos 

sociais que representam a base para as ações dos sujeitos.  

A Teoria da Ação Comunicativa: “Permite-nos uma categorização 

da vida social, com a qual se pode dar razão aos paradoxos da 

modernidade”36. A análise de Habermas acerca do contexto da vida social 

faz referência a conjunção de dois paradigmas: o mundo da vida e o 

sistema, o que supõe a elaboração de uma concepção dual e gradual ao 

mesmo tempo da sociedade. O mundo da vida representa uma 

perspectiva interna, como o ponto de vista dos sujeitos que atuam na 

sociedade, já o sistema representa a perspectiva externa, como a 

estrutura sistêmica. O interesse epistemológico de Habermas consiste 

explicitamente na elaboração de uma teoria global que permite uma 

análise crítica da sociedade moderna (industrial capitalista) com suas 

estruturas e mecanismos.  

A Teoria da Ação Comunicativa é, portanto, uma teoria da 

sociedade e almeja fazer uma análise teórica geral da sociedade 

moderna. Habermas considera que se refere inicialmente a um conceito 

de racionalidade comunicativa, desenvolvida com o suficiente ceticismo, 

todavia é capaz de fazer frente às reduções cognitivo-instrumentais que 

se faz da razão; em segundo lugar, de um conceito de sociedade 

articulado em dois níveis, associando os paradigmas do mundo da vida e 

sistema, e não apenas de forma retórica. E, por fim, de uma teoria da 

modernidade que explica o tipo de patologias sociais que hoje se tornam 

cada vez mais evidentes, mediante a hipótese de que os âmbitos de ação 

comunicativamente estruturados ficam submetidos aos imperativos de 

sistemas de ação organizados formalmente que se tornaram autônomos37. 

                                                 
36 Ibidem, p. 10. “Nos permite una categorización del plexo de la vida social, con la 
que se puede dar razón de las paradojas de la modernidad”.  
37 Ibidem, p. 10.   



 

 

33

Em suma, ele afirma que a Teoria da Ação Comunicativa deve levar 

a uma conceitualização do contexto social da vida, referindo-se aos 

paradoxos da modernidade e situa o grau de significação da experiência 

social dos sujeitos claramente nas ações das pessoas, distinguindo entre 

dois tipos de ações fundamentais, a saber: ações estratégicas e ações 

comunicativas.    

Tendo em vista este propósito, o modelo explicativo por ele 

desenvolvido tem como objetivo estabelecer uma interrelação entre os 

contextos práticos das experiências humanas com o nível das formações 

objetivas do sistema social. Em outras palavras, sua pretensão é 

reconstruir a interconexão vital entre o nível sistêmico e o nível dos 

contextos cotidianos. 

 Para tanto, inicia a Teoria da Ação Comunicativa com uma análise 

do conceito da racionalidade e de suas possíveis relações com a ação e a 

linguagem, tendo por base a premissa de que a ação comunicativa está 

intimamente ligada à argumentação.38 
 A racionalidade é um tema que está presente desde o início dos 

seus trabalhos; a idéia de encontrar um conceito novo de razão perpassa 

todo o seu pensamento. O problema fundamental da atualidade consiste 

justamente em saber fundamentar o conceito de razão, base para uma 

teoria da sociedade que contemple os ideais da modernidade. Habermas 

centra a sua análise e sua percepção da problemática da racionalidade, 

típico das sociedades modernas, no criticismo de Kant, persistindo no 

conceito crítico de razão, afirma que, desde o início, a filosofia tem como 

tema fundamental a razão.39 

A filosofia, desde as suas origens, segue um esforço de explicar o 

mundo na sua totalidade. Para as filosofias tem sido comum a pretensão 

de pensar o ser ou a unidade do mundo, por meio da experiência da 

razão em relação consigo própria, experiência  que pode ser considerada 

como aquilo que mais interessa ao homem, como aquilo que não o 

                                                 
38 Cf: INGRAM, David. Habermas e a dialética da razão. Brasília: Editora UNB, 1994. 
p. 40. 
39 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa, I. Madrid : Taurus, 2003. p. 
15. 



 

 

34

ilude.40 Contudo, Habermas apresenta-se convencido da mesma forma de 

que os dois modelos fundamentais como a filosofia configurou o conceito 

de razão fracassaram, por isso, não mais é possível continuar 

considerando a razão conforme tais modelos, que na visão de Horkheimer 

são a “razão objetiva” que configura a ordem do cosmos e implica o 

entendimento que o mundo considerado como um todo, bem como cada 

um de seus elementos integrantes, organizam-se em conformidade com 

uma estrutura básica do ser mesmo, que é possível descobrir e a partir 

dele se pode conhecer o destino do homem, bem como estabelecer as 

normas através das quais rege seu comportamento; e a “razão subjetiva”, 

que corresponde à faculdade de pensar, raciocinar.  

O modelo de “razão objetiva”, não obstante as variantes, em alguns 

casos essenciais, é de sinal platônico, ultrapassado pelo modelo de Kant, 

pelo qual a racionalidade é construída a partir de categorias e de normas 

radicadas na subjetividade transcendental.  

A “razão subjetiva” chega ao clímax no pensamento de Hegel 

quando intenta construir a totalidade do saber. Também este modelo 

restou ultrapassado pelo próprio desenvolvimento e pela diversificação 

dos diferentes conhecimentos particulares que não se deixam reduzir a 

um todo organizado ontologicamente e também não se deixam 

fundamentar transcendentalmente desde um sujeito, cuja atividade é 

centrada num saber absoluto.  

Nas suas vertentes, objetiva e subjetiva, a filosofia está pois 

questionada, e tornou-se problemática; com o avanço da ciência, perde o 

seu lugar de destaque, “a filosofia não dispõe mais de critérios de 

validade próprios e diferentes, capazes de ficar incólumes à idéia da 

precedência da prática frente à teoria.”41  

No pensamento contemporâneo, a filosofia já não se apresenta 

como um saber totalizante, referente ao mundo, à natureza, à sociedade. 

“Os mestres e pensadores caíram em descrédito.”42 Segundo Habermas, 

                                                 
40 Ibidem, p. 15 
41 HABERMAS, Jürgen. Pensamento pós-metafísico: estudos filosóficos. Rio de 
Janeiro: Biblioteca Tempo Universitário, 1990. p. 59. 
42 HABERMAS, Jürgen. Consciência Moral e Agir Comunicativo. Trad. Guido A. de 
Almeida. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1989. p. 17. 



 

 

35

a filosofia já não pode esperar grandes esquemas filosóficos, como os 

realizados por Kant e Hegel.   

Nesse contexto, assistimos no século XX à despedida da filosofia, 

da fundamentação filosófica, e principalmente das disputas entre as 

várias correntes da filosofia, que garantiam seu avanço. Nos diz 

Habermas: “O adeus à filosofia realiza-se atualmente em três formas mais 

ou menos ostensivas, o que chamarei, para simplificar, a forma 

terapêutica, a forma heróica, e a forma salvífica da despedida”43. 

Habermas reconhece tais limitações e aporias nas quais a filosofia 

caiu nos últimos tempos, mas tenta superá-la. Apresenta uma nova 

abordagem da problemática da racionalidade; ocupa-se do tema da razão, 

não mais por meio do conhecimento e da ação, mas por meio da 

linguagem, postulando a sua adoção como um novo paradigma para a 

filosofia. Suas idéias apontam para a necessidade de uma nova 

concepção para a reconstrução da racionalidade.  

Neste intento nos diz que as condições formais, da compreensão e 

da ação lingüística, seja na vida diária ou no plano das experiências 

ordenadas metodicamente ou nos discursos organizados 

sistematicamente, especial importância tem neste ponto a teoria da 

argumentação, já que tem a tarefa de reconstruir os pressupostos e as 

condições pragmático-formais de um comportamento explicitamente 

racional; em suas palavras: “A teoria da argumentação requer uma 

significação especial, posto que compete a ela a tarefa de reconstruir as 

pressuposições e condições pragmático-formais do comportamento 

explicitamente racional”44. 

Na Teoria da Ação Comunicativa, Habermas retoma a problemática 

da racionalidade, proposta por Max Weber, ultrapassando a perspectiva 

da teoria crítica da Escola de Frankfurt, estabelecendo um diálogo com as 

ciências sociais, mais precisamente com a sociologia, o qual 

verificaremos a seguir. 

                                                 
43 Ibidem, p. 26. 
44 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa I. Madrid : Taurus, 2003. 
p.16. “La teoría de la argumentación cobra aquí una significación especial, puesto que 
es a ella a quien compete la tarea de reconstruir las presuposiciones y condiciones 
pragmático-formales del comportamiento explícitamente racional”. 



 

 

36

 
2.2 Habermas e o diálogo com a sociologia 
 

Habermas situa seu projeto de reabilitação da razão nas ciências 

sociais, de modo mais específico na sociologia, tendo como ponto de 

partida as exigências lógico-pragmáticas da ação comunicativa. Mais que 

a filosofia mesma, é a sociologia que possui competência para 

desenvolver a problemática da racionalidade, pois manteve sempre 

relação com os problemas da sociedade global. “Tem sido sempre 

também teoria da sociedade, e a diferença das outras ciências sociais, 

não pode desfazer-se dos problemas da racionalização, redefini-los ou 

reduzi-los a um formato menor”.45 Ou seja, segundo ele, a sociologia não 

pode dividir, compartimentar em pequenos pedaços as questões da 

racionalidade. Ciência das crises por excelência, a sociologia, enquanto 

mantém referência a problemas da sociedade no seu conjunto, é a que 

mais pode contribuir para desenvolver a problemática da racionalidade.46   

Para a construção da sua teoria da racionalidade e compreensão 

da crise na sociedade moderna, Habermas tem como ponto de partida o 

pensamento weberiano, considerando-o importante quando se refere a 

uma teoria da ação e quando põe em questão de saber se e em que 

sentido a modernização de uma sociedade pode ser descrita do ponto de 

vista da racionalização cultural e social.47  

Para Max Weber, a racionalidade é uma característica da ação que 

só se torna definitiva “depois de incorporar às estruturas de 

personalidade, interpretações culturais e instituições sociais”48. Esse 

processo de transformação é designado por ele como racionalização.  
 
Max Weber introduziu o conceito de racionalidade 
para definir a forma da atividade econômica 
capitalista, do tráfego social regido pelo direito 
privado burguês e da dominação burocrática. 

                                                 
45 Ibidem, p. 20. “Ha sido siempre también teoría de la sociedad, y a diferencia de las 
otras ciências sociales, no ha podido deshacerse de los problemas de la 
racionalización, redefinirlos o reducirlos a un formato más pequeño”. 
46 Ibidem, p. 19. 
47 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa, I. Madrid : Taurus, 2003. p. 22. 
48 Cf: INGRAM, David. Habermas e a dialética da razão. Brasília: Editora UNB, 1994. 
p. 68. 



 

 

37

Racionalização significa, em primeiro lugar, a 
ampliação das esferas sociais, que ficam submetidas 
aos critérios de decisão racional. A isto corresponde 
a industrialização do trabalho social com a 
conseqüência de que os critérios da ação 
instrumental penetram também noutros âmbitos da 
vida.49  
   
 

Nesses casos, a racionalidade característica da modernidade é 

uma racionalidade direcionada a fins (meios-fins) e não uma 

racionalidade formal.   

Tendo em vista que o problema da racionalidade diz respeito não 

só a Weber mas a toda sociologia que tem o intento de teoria da 

sociedade, Habermas escreve: 
 
A apropriação sistemática da história da teoria 
sociológica me ajudou a encontrar o nível de 
integração em que hoje se pode fazer um fecundo 
uso científico das intenções filosóficas desenvolvidas 
de Kant a Marx. Trata-se de Weber, Mead, Durkheim 
e Parsons como clássicos, ou seja, como teóricos da 
sociedade que todavia têm algo a nos dizer50.  

  

O processo de racionalização é analisado por Habermas mediante 

três perspectivas, quais sejam, as tratadas por Marx, Weber e pela Escola 

de Frankfurt. 

Habermas discorre que para Marx a racionalização social é 

implantada de modo direto, considerando o desenvolvimento das forças 

produtivas, em outras palavras, com a ampliação do saber empírico, bem 

como o aperfeiçoamento das técnicas de produção e a modernização, 

qualificação e organização sempre mais eficiente da força de trabalho 

socialmente disponível; “Pelo contrário, as relações de produção, ou seja, 

as instituições que expressam a distribuição do poder social e que 

regulam o acesso diferencial aos meios de produção, apenas 

                                                 
49 HABERMAS, Jürgen. Técnica e Ciência como “Ideologia”. Lisboa: Edições 70, 
2001. p. 45. 
50 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa I. Madrid: Taurus, 2003. p. 11. “La 
apropriación sistemática de la historia de la teoria sociológica me ha ayudado a encontrar el 
nivel de integración en que hoy puede hacerse un fecundo uso científico de las intenciones 
filosóficas desarrolladas de Kant a Marx. Trato a Weber, a Mead, a Durkheim y a Parsons 
como clásicos, es decir, como teóricos de la sociedad que todavia tienen algo que decirnos”. 



 

 

38

experimentam revoluções graças à pressão racionalizadora das forças 

produtivas”51. 

Habermas explicita que Weber julga de outro modo52 o marco 

institucional da economia capitalista e do estado moderno. Para Weber, 

tal marco são aqueles subsistemas de ação racional com respeito a fins 

no qual se desenvolve o racionalismo ocidental; “não obstante, teme 

como seqüela ou resultado da burocratização uma coisificação53 das 

relações sociais que acaba por asfixiar os impulsos motivacionais de que 

se nutre o modo racional da vida”54.  

A Escola de Frankfurt (Horkheimer, Adorno e depois Marcuse) 

interpreta Marx a partir dessa perspectiva apontada por Weber.  
 
Sob o signo de uma razão instrumental 
autonomizada, a racionalidade da dominação da 
natureza se mistura com a irracionalidade da 
dominação de umas classes sobre outras, as forças 
produtivas desunidas operam a estabilização de 
umas relações de produção alienadas. A dialética da 
ilustração dissipa a ambivalência que todavia havia 
alimentado Weber frente aos processos de 
racionalização e inverte de uma vez a estimação 
positiva que Marx fazia deles. A ciência e a técnica, 
que para Marx representavam um potencial 
inequivocamente emancipatório, aparecem agora 
como meio de repressão social55. 

 

                                                 
51 Ibidem, p. 198. Na tradução espanhola: “Por el contrario, las relaciones de producción, 
es decir, las instituciones que expresan la distribución del poder social y que regulan el 
acceso diferencial a los medios de producción, sólo experimentan revoluciones merced 
a la presión racionalizadora de las fuerzas productivas”.  
52 Nesse sentido Habermas entende que Weber não toma como marco as relações de 
produção que unem o potencial de racionalização que as forças produtivas comportam. 
53 Entende-se por coisificação (ou reificação) quando as relações humanas se tornam 
semelhantes às relações com coisas, por exemplo quando o trabalhador é confundido como 
uma mera força laboral capaz de se comprar e vender no mercado de trabalho, em outras 
palavras, não são as normas que coordenam as relações sociais, nem muito menos os valores, 
mas o valor da troca.  
54 Ibidem, p. 198. 
55 Ibidem, p. 198-199. Na tradução espanhola: “Bajo el signo de una razón instrumental 
autonomizada, la racionalidad de la dominación de la naturaleza se amalgama con 
la irracionalidad de la dominación de unas clases sobre otras, la fuerzas productivas 
desencadenadas operan la estabilización de unas relaciones de producción 
alienadas. La Dialéctica de la ilustración disipa la ambivalencia que todavía había 
alimentado Weber frente a los procesos de racionalización e invierte de un plumazo 
la estimación positiva que Marx hacía de ellos. La ciencia y la técnica, que para 
Marx representaban un potencial inequívocamente emancipatório, aparecen ahora 
como medio de represión social”. 
 



 

 

39

 Os pensadores da teoria crítica concordam com Weber ao 

considerar que racionalidade formal é a base da atual cultura industrial. 

Essas três posições para Habermas apresentam debilidades 

teóricas, não contemplam o processo de racionalização na sua totalidade, 

ambos identificam a racionalização social com o aumento da 

racionalidade instrumental e estratégica nos contextos da ação. Para o 

autor, apesar de Weber ser um referencial para o estudo das sociedades 

modernas, só contempla um aspecto da racionalidade humana, que se 

manifesta nas relações dos sujeitos com o mundo, ou seja, o aspecto 

inerente das ações com respeito aos fins. 

Habermas vai além e não segue o pessimismo aporético que se 

apoderou da teoria crítica, na crescente instrumentalização da razão, 

continua na busca de uma razão que proporcione o entendimento entre os 

homens por meio do caminho da comunicação. Dá continuidade à análise 

realizada pela dialética da ilustração tendo como fim detectar os fatores 

das patologias da sociedade moderna,  em vista a sua superação.  

 Na tentativa de superar tais patologias, correspondentes ao 

processo de racionalização das sociedades contemporâneas, Habermas 

segue um caminho diferente do proposto pela teoria da razão 

instrumental, teoria esta que deixa de lado a praxis e não apresenta 

capacidade de analisar os mecanismos sociais da época moderna. Busca 

um novo conceito de razão que não se resuma ao conceito de razão 

instrumental.  

 

 

2.3 Mudança do paradigma da consciência para o paradigma da 
linguagem  
 

Na perspectiva de proceder por via reconstrutiva, Habermas 

direciona o seu trabalho teórico para a configuração de um novo 

paradigma que possibilite a superação das debilidades presentes no 

paradigma da filosofia da consciência, que predominou no princípio do 

mundo moderno.  



 

 

40

O paradigma proposto por Habermas, em oposição ao paradigma 

da consciência, é o da interação mediado pela linguagem, que em seu 

entendimento é fundamental e relevante nas relações nas quais os 

sujeitos capazes de falar e agir estabelecem com o mundo; consiste 

portanto em suceder uma atividade segundo os fins, uma ação sujeito-

objeto para uma ação comunicativa que busca chegar a um 

entendimento. Argumenta que “uma mudança de paradigma para a teoria 

da comunicação tornará possível um retorno a tarefa que foi interrompida 

com a crítica da razão instrumental, nos permitindo retomar as tarefas, 

desde então negligenciadas, de uma teoria crítica da sociedade.”56   

Na tentativa de dar bases firmes à racionalidade, a razão, no intuito 

que esta possa unificar e dar sentido à totalidade do mundo, Habermas 

segue um caminho diferente do percorrido pela teoria crítica e encontra 

na linguagem a interrelação entre individual e unidade, interesses e 

normas, cognição e intenção, subjetividade e objetividade.  

A linguagem é concebida no pensamento habermasiano como meio 

de interação entre os indivíduos, comum a todos os homens e 

proporciona uma abertura ao diálogo, necessitando sempre de um outro 

para se efetivar, tornando-se portanto um referencial social. Nesse 

contexto, “a linguagem orientada ao entendimento é fonte de integração 

social. Os participantes da comunidade interpretam coletivamente uma 

situação e tentam chegar a um consenso quanto a uma interpretação que 

contemple interesses comuns e seja o factualmente possível daquilo que 

é idealmente postulado”57. 

 A importância da linguagem nesse novo paradigma proposto por 

Habermas dá-se pela sua ligação na ação do homem no mundo objetivo, 

subjetivo e social; é a categoria única cuja natureza podemos de fato 

conhecer58. Possibilita substituir, na construção de um novo paradigma. 

As relações entre linguagem e mundo, entre proposição e estados de 

coisas, substituem as relações sujeito-objeto, tornando-se assim uma 

relação comunicativa interssubjetiva. Nas palavras de Habermas:  
                                                 
56 Ibidem, p. 390. 
57 EFKEN, Karl-Heinz. Razão comunicativa e integração social em Jürgen Habermas. 
Revista Symposium, Recife, Vol. 8, nº 1, Jan./Jun. 2004. p. 5. 
58 HABERMAS, Jürgen. Conhecimento e Interesse. Rio de Janeiro: Zahar, 1982. p. 310.  



 

 

41

 
A passagem do paradigma da filosofia da consciência 
para o paradigma da filosofia da linguagem constitui 
um corte de igual profundidade. A partir deste 
momento, os sinais lingüísticos, que serviam apenas 
como instrumento e equipamento das 
representações, adquirem, como reino intermediário 
dos significados lingüísticos, uma dignidade própria. 
As relações entre linguagem e mundo, entre 
proposição e estados de coisas, substituem as 
relações sujeito-objeto.  O trabalho de constituição 
do mundo deixa de ser uma tarefa da subjetividade 
transcendental para se transformar em estruturas 
gramaticais.59 

 

Mas esta opção pela linguagem não é propriamente nova na 

filosofia contemporânea e em várias correntes das ciências sociais. 

Tendo como ponto de partida a antropologia cultural, muitos estudiosos 

consideram a linguagem simbólica e articulada como perfil marcante da 

natureza humana, e ainda há aqueles que vêem a linguagem não apenas 

como um elemento a mais no homem, mas como o elemento principal e 

definitório do seu comportamento social. É o caso dos estudos realizados 

nas correntes analíticas da filosofia, nas lógico-formais e nas 

investigações sintático-semânticas do círculo de Viena.  

Habermas, na Teoria da Ação Comunicativa, em meio ao contexto 

da guinada comunicativa por ele proposta, trava intenso debate com 

Wittgenstein, Pierce, Chomsky, Searle, Austin, entre outros. Estes são 

considerados por Habermas como grandes impulsionadores na mudança 

do paradigma da filosofia da consciência, pois foram responsáveis por 

inúmeras críticas a esta filosofia, abrindo caminho para uma reflexão 

aprofundada sobre as condições do entendimento subjetivo enraizado na 

linguagem.  

Para Habermas, a linguagem não se encontra no plano 

precisamente gramatical, mas principalmente como um meio de atingir o 

entendimento recíproco acerca de algo. A sua proposta está direcionada 

para uma teoria social enquanto comunicação intersubjetiva, teoria da 

intercompreensão. Esta, por sua vez, é instaurada pelas ações 

                                                 
59 HABERMAS, Jürgen. Pensamento pós-metafísico: estudos filosóficos. Rio de 
Janeiro: Biblioteca Tempo Universitário, 1990. p.15. 



 

 

42

linguísticas que, através da argumentação racional, possibilita a obtenção 

do consenso, numa perspectiva real de emancipação dos homens.  

 
 
2.3.1 Tipologia das ações na perspectiva habermasiana 
 
  Nesse tópico adentraremos no conceito de ação, porém vamos 

aprofundar tal conceito a partir do pensamento habermasiano, que tem 

como ponto de partida os enfoques weberianos, que, como vimos 

anteriormente, têm como referência a relação “meios-fim”.  

 Habermas procura reforçar na sua análise os processos 

interacionais e comunicacionais embutidos nas ações; exemplifica as 

ações “como atividades práticas ou cotidianas, tais como correr, entregar 

coisas, martelar ou serrar. Quanto ao discurso, será exemplificado 

através de atos de fala como ordens, confissões e declarações”60. Nos 

diferentes casos, Habermas refere-se às ações num sentido mais amplo; 

no primeiro, as ações são apresentadas como atividades não lingüísticas, 

o agente intervém no mundo com o fim de alcançar os seus objetivos; no 

segundo, as ações são apresentadas por meio de expressões linguísticas 

nas quais o falante tem a pretensão de entender-se com o outro falante 

sobre algo no mundo. 

 Habermas distingue mais claramente ainda quatro conceitos 

básicos de ação: ação teleológica, ação regulada por normas, ação 

dramatúrgica e ação comunicativa; busca estabelecer as particularidades 

destas em função das relações que seus agentes têm com os diferentes 

mundos.  

 A ação teleológica está relacionada à ação “racional-com-respeito-

a-fins”, refere-se àquele tipo de ação que, para a realização de um fim, 

elege os meios mais adequados a uma situação dada. O sujeito, a partir 

de uma certa interpretação da situação, direciona a sua ação para a 

realização de um objetivo. Nos diz Habermas: “O conceito central é o de 

uma decisão entre alternativas de ação, endereçada a realização de um 

                                                 
60 HABERMAS, Jürgen. Racionalidade e Comunicação. Trad. Paulo Rodrigues. Lisboa: 
Edições 70, 2002. p. 103. 



 

 

43

propósito, dirigida por máximas e apoiado em uma interpretação da 

situação”.61 A ação teleológica parte do pressuposto ontológico de um 

mundo objetivo e as relações que um ator pode manter com os estados 

de coisas existentes em sua intervenção no mundo; nesta relação 

acontece o ajustamento dos critérios de resultado e eficácia. 

 A ação estratégica, por sua vez, é uma extensão da ação 

teleológica. Esta amplificação acontece segundo Habermas quando “(…) 

no cálculo que o agente faz de seu êxito intervêm a expectativa de 

decisões de ao menos outro agente que também atua com vistas a 

realização de seus próprios propósitos”.62 Neste caso, o resultado da 

ação dependerá das ações de outros atores, o sujeito toma em 

consideração o comportamento de outro sujeito, que faz referência não só 

ao mundo objetivo, mas também aos sistemas de decisões. 

Nas ações reguladas por normas, o ator visa atender às 

expectativas de comportamento estabelecidas com outros atores, uma 

ação determinada referindo-se a uma norma dada. Neste caso, “O 

conceito central de observância de uma norma significa o cumprimento de 

uma expectativa generalizada de comportamento”.63 As normas 

expressam um acordo estabelecido em um grupo social; há, portanto, 

uma integração, uma concordância socialmente aceita entre os atores.  

Neste tipo de ação o ator estabelece relações com dois mundos: o  

mundo objetivo (o ator faz referência a um estado de coisas) e o mundo 

social (vinculado ao contexto normativo).  

O terceiro tipo de ação considerado por Habermas é a ação 

dramatúrgica: nesta terceira forma, o indivíduo estabelece uma relação 

em conformidade com os participantes (público), tendo como fim uma 

auto-apresentação simbólica, quase como se estivesse em cena, num 

comportamento expressivo, espontâneo. Habermas considera como traço 

                                                 
61 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa I. Madrid : Taurus, 2003. p.122. “El 
concepto central es el de una decisión entre alternativas de acción, enderezada a la 
realización de un propósito, dirigida por máximas y apoyada en una interpretación de la 
situación”.  
62 Ibidem, p. 122. “(…) en el cálculo que el agente hace de su éxito interviene la 
expectativa de decisiones de a lo menos otro agente que también actúa con vistas a la 
realización de sus propios propósitos”.   
63 Ibidem, p. 123. “El concepto central de observancia de una  norma significa el 
cumplimiento de una expectativa generalizada de comportamiento”.  



 

 

44

significativo da ação dramatúgica o fato do ator apresentar diante dos 

demais um lado de si mesmo, e relacionar-se reflexivamente com seu 

próprio mundo subjetivo.64  

 Já a ação comunicativa está direcionada à interação (verbal ou não 

verbal) de dois ou mais sujeitos que visam chegar a um entendimento 

mútuo acerca de algo, numa relação interpessoal. Os atores buscam 

entender-se numa determinada situação para poderem assim coordenar 

de comum acordo seus planos de ação.  

 Os tipos de ações caracterizados por Habermas distinguem-se na 

relação que o ator estabelece nos diferentes mundos e quanto ao uso que 

fazem da linguagem. Nas ações teleológicas, normativa e dramatúrgica, o 

ator relaciona-se com um ou dois mundos. Somente na ação comunicativa 

o ator se relaciona com os três mundos, o objetivo, o subjetivo e o social.  

 Pelo fato da ação comunicativa encontrar-se permeada pela 

linguagem, e esta necessitar de elementos para a sua análise, 

verificaremos doravante acerca da teoria dos atos de fala de Austin, da 

competência comunicativa e da interação estratégica.   

 
 
2.3.2 Atos de Fala, Competência Comunicativa e Interação 
Estratégica  
 

 

As diversas abordagens acerca da linguagem que surgiram a partir 

da lógica, da linguística e da filosofia analítica da linguagem, têm em 

comum o objetivo de clarificar os processos sintático-semânticos e 

pragmáticos da linguagem, que, segundo Habermas, tem o seu 

desenvolvimento mais promissor na Teoria dos Atos de Fala concebida 

por Austin e Searle65. Esta teoria estabelece uma distinção entre ato 

locucionário, ato ilocucionário e ato perlocucionário, na tentativa de 

demonstrar que, com o auxílio de manifestações linguísticas, pode-se 

realizar os mais variados tipos de ações.  

                                                 
64 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa I. Madrid : Taurus, 2003. p. 132. 
65 HABERMAS, Jürgen. Racionalidade e Comunicação. Trad. Paulo Rodrigues. Lisboa: 
Edições 70, 2002. p. 20 



 

 

45

Nos atos locucionários, as orações são de caráter enunciativas, há 

utilização cognitiva da linguagem, o falante “diz algo”, expressa estados 

de coisas. Com os atos ilocucionários realiza-se uma ação “dizendo algo”, 

os falantes e ouvintes conseguem estabelecer relações entre si no uso 

interativo da linguagem. Já nos atos perlocucionários, o falante produz 

um certo efeito no ouvinte ao “dizer algo”.  

 
Deste ponto de vista, a linguagem preenche três 
funções: (a) a função da reprodução cultural ou da 
presentificação das tradições (é nessa perspectiva 
que Gadamer desenvolve sua hermenêutica 
filosófica), (b) a função de integração social ou da 
coordenação dos planos de diferentes atores na 
interação social (é nessa perspectiva que desenvolvi 
uma teoria do agir comunicativo), (c) a função da 
socialização da interpretação cultural das 
necessidades (é nessa perspectiva que G.H Mead 
projetou sua psicologia social).66 

 

Os três atos que Austin distingue podem, portanto, caracterizar-se 

da seguinte forma: dizer algo; fazer dizendo algo; causar algo mediante o 

que se faz dizendo algo67. 

Habermas toma a Teoria dos Atos de Fala como ponto de partida 

para a sua Teoria da Ação Comunicativa, pois em toda comunicação que 

realizamos há um ato de fala que determina o tipo de relação 

comunicativa entre falante e ouvinte; acredita que esta possa esclarecer 

os fundamentos normativos de uma teoria da sociedade; para tanto a 

estuda e a reelabora colocando como ponto de destaque, ou melhor, 

como foco de interesse, os aspectos dos proferimentos linguísticos68 que 

geram interações sociais, que não tenham o caráter apenas proposicional 

como é o caso do ato locucionário. 

Podemos verificar que a comunicação na linguagem é possível 

quando os participantes, ao se comunicarem acerca de algo, entram de 

modo simultâneo em dois níveis de comunicação: o da intersubjetividade 

                                                 
66 HABERMAS, Jürgen. Consciência moral e agir comunicativo. Rio de Janeiro: Tempo 
Brasileiro, 1989. p. 41. 
67 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa I. Madrid : Taurus, 2003. p. 371.  
68 Habermas descreve os proferimentos lingüísticos como atos através dos quais um falante 
gostaria de chegar a um entendimento com um outro falante sobre algo no mundo.  



 

 

46

e a dos conteúdos proposicionais. Na intersubjetividade, os participantes 

assumem relações interpessoais, enquanto nos conteúdos proposicionais 

assumem a utilização mais cognitiva da linguagem. Habermas afirma:  

 
Na utilização interativa da linguagem tematizamos as 
relações que falante e ouvinte estabelecem (avisos, 
promessas, pedidos, etc.) limitando-nos por outro 
lado a uma simples mediação de conteúdo 
proposicional das expressões. Na utilização cognitiva 
da linguagem, pelo contrário, tematizamos o 
conteúdo da expressão enquanto declaração a 
respeito de algo que se está a passar no mundo (ou 
que se poderia estar a passar) ao mesmo tempo que 
expressamos a relação interpessoal de uma forma 
meramente indireta.69 

 
  

 Os atos ilocucionários e perlocucionários permitem interações 

sociais, distinguindo-se no tipo de interação que objetivam alcançar. Os 

atos perlocucionários são caracterizados como uma classe especial de 

interações estratégicas, apresentando-se nos contextos das ações 

teleológicas. Para Habermas, os atos ilocucionários constituem um 

modelo privilegiado, onde os seus fins estão direcionados para o 

entendimento mútuo que é o telos da linguagem e que possibilitam a ação 

comunicativa. “Chamo, pois, de ação comunicativa aquelas interações 

mediadas linguisticamente em que todos os participantes perseguem com 

seus atos de fala fins ilocucionários e só fins ilocucionários”70.   

 Na sua reinterpretação da Teoria dos Atos de Fala, Habermas 

busca desenvolver um conceito de interação através da comunicação 

lingüística, à qual denomina como agir comunicativo, que tem por 

finalidade contribuir no processo de compreensão da racionalidade do 

agir social. 

O agir comunicativo é uma ação voltada para o entendimento 

mútuo, possibilita um acordo entre os falantes e ouvintes referentes ao 

significado das mensagens transmitidas e se apresenta como oposição ao 
                                                 
69 HABERMAS, Jürgen. Racionalidade e Comunicação. Trad. Paulo Rodrigues. Lisboa: 
Edições 70, 2002. p. 82. 
70 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa I. Madrid : Taurus, 2003. p. 378. 
“Cuento, pues, como acción comunicativa aquellas interacciones mediadas 
lingüísticamente en que todos los participantes persiguen con sus actos de habla fines 
ilocucionarios y sólo fines ilocucionarios”.  



 

 

47

agir estratégico. “Ao contrário, falo em agir comunicativo quando os 

atores tratam de harmonizar internamente seus planos de ação e de só 

perseguir suas respectivas metas sob a condição de um acordo existente 

ou a negociar sobre a situação e as consequências esperadas”71.  

Habermas considera a competência comunicativa das pessoas 

capazes de gerar consenso tanto sobre as normas quanto sobre os fatos 

sociais nos diversos discursos cotidianos.  

 Já o agir estratégico tem por meta atingir um fim, o indivíduo 

solitário pretende influenciar as ações dos outros, à procura do seu 

sucesso, sempre de acordo com seus interesses particulares. Ao se agir 

estrategicamente, podem-se forçar os outros a contribuírem para 

determinada meta, no sentido de emitir ordens, ameaças, mentiras e 

outras proposições manipuladoras. Como afirma Habermas: 
 
Na medida em que os atores estão exclusivamente 
orientado s para o sucesso, isto é, para as 
conseqüências do seu agir, eles tentam alcançar os 
objetivos de sua ação influindo externamente por 
meio de armas ou bens, ameaças ou seduções, 
sobre a definição da situação ou sobre as decisões e 
motivos de seu adversário.72  

 
  
    Estas ações distinguem-se, portanto, mediante dois tipos de 

orientações do agir racional: a orientação voltada para o entendimento e 

a orientação voltada para o sucesso (como vimos), correspondendo 

respectivamente à ação comunicativa e à ação estratégica. É importante 

frisar que na ação comunicativa a intenção do falante é chegar ao 

entendimento, a um consenso perante o que está sendo lingüísticamente 

expresso, pois é uma “forma de interação social em que os planos de 

ação dos diversos atores ficam coordenados pelo intercâmbio de atos 

comunicativos, fazendo, para isso, uma utilização da linguagem orientada 

para o entendimento”73. 

                                                 
71 HABERMAS, Jürgen. Consciência Moral e Agir Comunicativo. Rio de Janeiro: Tempo 
Brasileiro, 1989. p. 165. 
72 Ibidem, p. 164. 
73 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la Acción Comunicativa: Complementos y Estudios 
Previos.  Madrid: Cátedra, 1997. p. 418. “(…) forma de interacción social en que los 
planes de acción de los diversos actores quedan coordinados por el intercambio de 



 

 

48

 Ainda na sua reelaboração da teoria dos atos de fala, Habermas 

afirma que o entendimento não seria completo se o ouvinte não tiver a 

possibilidade de poder tomar uma posição de sim/não. Para tal, a força 

ilocucionária que permite uma orientação mútua deve ser constituída por 

pretensões de validade (verdade, retitude, veracidade e inteligibilidade) 

que deverão ser reciprocamente levantadas pelo falante e pelo ouvinte. 

Portanto, as pretensões de validade são elementos constitutivos do ato 

ilocucionário, que é previamente idealizado pelo falante. Habermas 

distingue três modos idealizados de “atos de fala”: constatativos, 

regulativos e expressivos.  

 Os constatativos são enunciados elementares sobre fatos, o falante 

se refere a algo no mundo objetivo, no sentido de refletir um estado de 

coisas; os regulativos expressam declarações de intenções elementares, 

o falante se refere a algo no mundo social comum, no sentido de 

estabelecer uma relação interpessoal que seja reconhecida como 

legitima; os expressivos são enunciados acerca de vivências elementares, 

o falante se refere a algo pertencente a seu mundo subjetivo, no sentido 

de desvelar ante um público uma vivência à qual tem um acesso 

privilegiado.74 Esta divisão tem por base o critério de distinção dos 

diferentes “mundos” correspondentes aos “atos de fala”: no primeiro, o 

mundo objetivo; no segundo, o mundo social e no terceiro, o mundo 

subjetivo. 

 Os diferentes tipos de ações lingüísticas constitutivas dos atos de 

fala procuram estabelecer uma determinada garantia de validade75 e que 

estes sejam suscetíveis de fundamentação e de crítica. Para tanto, a 

pretensão de validade dos constativos está na verdade proposicional, na 

relação fiel dos acontecimentos do mundo objetivo; já os regulativos têm 

como pretensão a justeza na adequação às normas e aos preceitos do 

mundo social; e por fim os expressivos, os quais pretendem a veracidade 
                                                                                                                                               
actos comunicativos, y ello haciendo una utilización del lenguaje orientada al 
entendimiento”.   
74 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa I. Madrid : Taurus, 2003. p. 416. 
75 HABERMAS, Jürgen. Pensamento pós-metafísico: estudos filosóficos. Rio de Janeiro: 
Biblioteca Tempo Universitário, 1990. p. 81: “Pretensões de validez formam o ponto de 
convergência do reconhecimento intersubjetivo por parte dos participantes. Elas desempenham 
um papel pragmático na dinâmica que perpassa a oferta do ato de fala e a tomada de posição 
do destinatário em termos de sim/não”.    



 

 

49

mediante a reflexão de uma situação do mundo subjetivo (interior). Estas 

relações entre os mundos clarificam os quatro tipos de ações: ação 

teleológica, ação estratégica, ação dramatúrgica e ação comunicativa.76 

 Desse modo, temos como pretensões de validade a verdade, a 

justeza e a veracidade, elementos importantes nas interações que 

possibilitam a vida em comum dos sujeitos e garantem o sucesso da força 

ilocucionária. 

 Portanto, ao nos comunicarmos, realizamos sempre um ato de fala. 

Esse fato, por sua vez, determina o tipo de relação que pode ser 

estabelecido entre falante e ouvinte e que ao buscarem o entendimento 

mútuo (Verständigung) necessitam conhecer e aceitar as normas de 

comunicação, “enquanto o Ego executa um ato de fala o Alter define 

posição perante ele, ambos entram em relação pessoal”77.  

 A competência comunicativa necessita de um “eu” que seja 

competente socialmente e individualmente reflexivo, participante de 

processos interativos, e que busque o entendimento com os outros “eu”,  

identidade que apenas pode ser garantida no plano intersubjetivo da ação 

e da linguagem.  

2.3.3 A Pragmática Universal da linguagem 
 

Vimos no tópico anterior a importância que Habermas confere à 

Teoria dos atos de Fala de Austin e Searle, considerando-a o ponto mais 

promissor na elaboração de uma pragmática universal, porém o seu 

interesse principal está na ação da força dos atos de fala ilocucionários 

(que na racionalidade comunicativa será a força do melhor argumento), 

no estabelecimento de relações interpessoais, que permite o 

entendimento entre falante e ouvinte, possibilitando a ação comunicativa. 

                                                 
76 A ação teleológica está direcionada a um objetivo, realiza fins definidos mediante condições 
dadas numa determinada situação; na ação estratégica o sujeito leva em consideração o 
comportamento de outro sujeito, que faz referência não só ao mundo objetivo, mas também 
aos sistemas de decisões; na ação dramatúrgica, por sua vez, o sujeito estabelece uma 
relação em conformidade com o público e tem como fim uma auto-apresentação simbólica; 
e a ação comunicativa está direcionada para a ação que visa chegar ao entendimento 
mútuo. 
77 HABERMAS, Jürgen. O Discurso Filosófico da Modernidade. São Paulo: Martins Fontes, 
2002. p. 227. 



 

 

50

 Na sua pragmática universal, Habermas pretende reconstruir a 

base de validade universal do discurso, “tem como objetivo revelar os 

universos do diálogo que uma pessoa precisa adquirir para participar de 

uma situação que envolva a fala.”78 Nos diz: “A função da pragmática 

universal é identificar e reconstruir condições universais de possível 

compreensão mútua”79. Esta deve ter por base pretensões de validade 

que sejam reconhecidas mutuamente. 

Para Habermas, “uma pessoa que aja segundo uma atitude 

comunicativa deve, ao efetuar qualquer tipo de ato de fala, apresentar 

pretensões de validade universal e supor que estas possam ser 

defendidas”80. No processo de comunicação, o falante, se pretender 

atingir o entendimento, deve expressar-se de forma inteligível; ter a 

intenção de comunicar a verdade do conteúdo afirmado no proferimento e 

respeitar as normas estabelecidas na relação interpessoal. O 

entendimento pela linguagem só pode ser efetivado graças às regras que 

viabilizam sua aceitação e validade, denominados como mecanismos 

coordenadores da comunicação. 

 Nesse contexto, Habermas encontra na linguagem o caminho mais 

seguro para o acesso à racionalidade, onde está o telos da compreensão, 

que possibilita aos participantes de uma situação de comunicação 

encontrar formas de acordos racionais, tendo como objetivo alcançar as 

condições universais do entendimento. Desse modo, abre caminho para 

uma racionalidade comunicativa e por conseqüência gera elementos 

constitutivos da ética do discurso. Portanto, os indivíduos, quando 

socializados, comunicam-se por meio da linguagem e o seu emprego está 

voltado para o entendimento.   

Com esse modelo, a sociedade é vista não mais segundo a 

perspectiva de sujeito-objeto, mas sob a perspectiva orientada pela ação 

comunicativa, para o consenso por meio do diálogo livre e não coativo. O 

sujeito capaz de fala e ação se relaciona com outro sujeito, e ambos se 

                                                 
78 INGRAM, David. Habermas e a dialética da razão. Brasília: Editora UNB, 1994. p. 
62. 
79 HABERMAS, Jürgen. Racionalidade e Comunicação. Trad. Paulo Rodrigues. Lisboa: 
Edições 70, 2002. p. 9. 
80 Ibidem, p. 12. 



 

 

51

entendem sobre algo no mundo. Pela linguagem é possível ter acesso a 

uma razão comunicativa, não instrumental, não subjetiva, essencialmente 

intersubjetiva, que visa a emergência da compreensão, constituindo um 

conceito normativo que embasa a teoria habermasiana. 

 
 
2.4 A Racionalidade Comunicativa 
  

 Neste tópico vamos abordar a racionalidade sob o prisma da Teoria 

da Ação Comunicativa e o seu desvelamento na racionalidade 

comunicativa. Nos diz Habermas: “A Teoria da Ação Comunicativa se 

propõe a investigar a razão inscrita na própria prática comunicativa 

cotidiana e reconstruir a partir da base de validez da fala um conceito não 

reduzido de razão”81. A racionalidade neste caso começa a ser erguida no 

cotidiano das interações.  

Para Habermas, a racionalidade de uma pessoa é proposicional ao 

fato de se expressar racionalmente, bem como a sua capacidade de 

justificar as suas expressões numa perspectiva reflexiva. A noção de 

racionalidade surge precisamente da capacidade que os homens 

possuem de agir sobre a natureza e interagir com os outros. Somente às 

pessoas atribuímos o predicado de racionais e irracionais. 

Mas o que caracteriza a racionalidade de uma ação ou de uma 

fala? Habermas argumenta que a racionalidade diz respeito nem tanto ao 

saber em si ou à sua aquisição, e sim à forma como os sujeitos capazes 

de linguagem e de ação fazem uso desse saber.82 Saber este que tanto 

pode ser de natureza teórica ou prática, isto é, que tenha a intenção de 

negar ou afirmar algo sobre um objeto, queira atingir um objetivo 

mediante uma ação correspondente, seja suscetível de crítica e de 

argumentação, que busque um sentido motivado e fundamentado. A 

                                                 
81 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la Acción Comunicativa: Complementos y Estudios 
Previos.  Madrid: Cátedra, 1997. p. 506. “La teoría de la acción comunicativa se propone 
además como tarea investigar la razón inscrita en la propia práctica comunicativa 
cotidiana y reconstruir a partir de la base de validez del habla un concepto no reducido 
de razón”. 
82 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa I. Madrid : Taurus, 2003. p. 24. 



 

 

52

racionalidade de uma ação caracteriza-se, portanto, quando o agente 

possui uma crença que se justifica racionalmente.  

O critério de racionalidade reside na forma como os sujeitos fazem 

uso do saber em suas ações e manifestações simbólicas, portanto, por 

meio de suas ações, os sujeitos expressam o potencial de racionalidade. 

“É que, como é óbvio, aquilo que sabemos fazemos e dizemos apenas 

será racional se estivermos pelo menos implicitamente cientes do porquê 

de as nossas crenças serem verdadeiras, as nossas ações certas, e as 

nossas expressões linguísticas válidas”. Habermas parte do pressuposto 

que “racional, se refere, antes de mais, às crenças, ações e expressões 

linguísticas porque, na estrutura proposicional do conhecimento, na 

estrutura teleológica da ação e na estrutura comunicativa do discurso, 

deparamo-nos com diversas raízes de racionalidade”.83 

É portanto, no modo como as pessoas fazem uso de um saber e as 

expressões simbólicas são utilizadas, na capacidade de serem 

fundamentadas e suscetíveis de críticas que reside a racionalidade.  

 

 

2.4.1 Racionalidade cognitivo-instrumental e Racionalidade 
comunicativa 
 

Tendo por base os conceitos de ação estratégica e ação 

comunicativa, Habermas faz uma distinção entre racionalidade cognitivo-

instrumental e racionalidade comunicativa. A primeira caracterizou 

fortemente a modernidade, o seu conceito está atrelado à perspectiva do 

êxito no mundo objetivo, que edificou a coisificação burocrática e 

tecnológica, afirma-se nos critérios pragmáticos do sucesso e do domínio 

técnico de uma situação, a linguagem neste caso é utilizada para 

alcançar determinado fim previamente definido. Confirma Habermas que a 

racionalidade cognitivo-instrumental “Tem a conotação de uma auto-

afirmação com êxito no mundo objetivo, possibilitada pela capacidade de 

                                                 
83 HABERMAS, Jürgen. Racionalidade e Comunicação. Trad. Paulo Rodrigues. Lisboa: 
Edições 70, 2002. p. 185. 



 

 

53

manipular informadamente e de adaptar-se inteligentemente às condições 

de um entorno contigente”84.  

A racionalidade comunicativa, por sua vez, é constituída por 

normas que orientam a perspectiva da intersubjetividade, baseada no 

entendimento com todos os sujeitos capazes de linguagem e ação, tal 

conceito está direcionado para a capacidade de agir sem coações e de 

gerar consensos entre participantes mediante a fala argumentativa. A 

capacidade de utilizar a linguagem neste caso está voltada para uma 

razão coletiva e dialógica. Segundo David Ingram: “Se ao agir 

isoladamente as pessoas são racionais na medida em que satisfazem 

com eficiência suas necessidades privadas, os agentes sociais, 

reponsáveis perante outras pessoas, só são racionais quando resolvem 

os conflitos potenciais por meio da argumentação.”85 

Na perspectiva de dar bases ao conceito de razão comunicativa 

que não se limita apenas à razão instrumental, mas que é constituído 

pelas relações entre os sujeitos que buscam um entendimento, e possui 

na linguagem seu principal meio de realização, Habermas procura 

esclarecer que o que é paradigmático para a racionalidade comunicativa é 

a relação intersubjetiva que se estabelece entre sujeitos capazes de falar 

e de agir, ao entenderem-se sobre alguma coisa.  

Para Habermas, o conceito de racionalidade comunicativa se refere 

a um nexo sistemático de pretensões de validez universais, busca o 

sucesso nos processos de entendimento e tem que ser adequadamente 

explicitado mediante uma teoria da argumentação.  

Habermas chama argumentação:  

 
(…) ao tipo de discurso, no qual os participantes 
tematizam pretensões de validez questionáveis e 
intentam assumi-las ou criticá-las com argumentos. 
Um argumento contém razões que estão vinculadas 
de forma sistemática com a pretensão de validade da 
manifestação ou emissão problematizada. A força de 

                                                 
84 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa I. Madrid : Taurus, 2003. p. 27. 
“(…) tiene la connotación de una autoafirmación con éxito en el mundo objetivo 
posibilitada por la capacidad de manipular informadamente y de adaptarse 
inteligentemente a las condiciones de un entorno contingente”.  
85 INGRAM, David. Habermas e a dialética da razão. Brasília: Editora UNB, 1994. p.40. 



 

 

54

um argumento se mede, em um contexto dado, pela 
solidez das razões86. 
 

Nesse viés, vale ressaltar os diversos tipos de discursos, quais 

sejam: o discurso teórico, o discurso prático, o criticismo estético, a crítica 

terapêutica e o discurso explicativo. O discurso teórico é a forma de 

argumentação cognitivo-instrumental cujas pretensões de validade 

controversas estão assentadas na verdade das proposições e na eficácia 

das ações teleológicas. O discurso prático é a forma argumentativa em 

que a disputa é julgada sob a perspectiva prático-moral equacionada de 

maneira consensual sem que os interesses particulares o influenciem, as 

pretensões de validade controvertidas estão assentadas na retidão das 

normas de ação. A critica estética, não se pode denominar rigorosamente 

um tipo de discurso haja vista, não ter pretensão de validade universal, 

seus fundamentos são utilizados no sentido de conduzir a percepção de 

modo racional à aceitação dos padrões valorativos correspondentes pela 

inequívoca evidência e autenticidade de uma obra de arte; suas 

manifestações ou emissões problemáticas são avaliativas, e suas 

pretensões de validade estão assentadas na adequação dos standards de 

valor. A crítica terapêutica é considerada também uma forma de 

argumentação, entretanto,quando da relação ocorrida entre médico e 

paciente, os papéis se distinguem, não havendo proponente nem 

oponente. Desse modo, o discurso só será estabelecido depois do êxito 

terapêutico, o qual possibilitará as condições necessárias para um 

discurso livre de coação. Nos diz Habermas:  
 
Pois em um diálogo terapêutico endereçado para que o 
paciente se conheça a si mesmo ficam sem cumprir-se os 
pressupostos importantes para que possa haver discurso: 
a pretensão de validade não é reconhecida de antemão 
como problemática. O paciente não adota uma atitude 
hipotética frente ao dito. Por sua parte, não ficam de 
nenhum modo neutralizados todos os motivos com 
exceção da busca cooperativa da verdade. Tão pouco se 

                                                 
86 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa I. Madrid : Taurus, 2003. p. 37. 
“(…) al tipo de habla en que los participantes tematizan las pretensiones de validez 
que se han vuelto dudosas y tratan de desempeñarlas o de recusarlas por medio de 
argumentos. Una argumentación contiene razones que están conectadas de forma 
sistemática con la pretensión de validez de la manifestación o emisión 
problematizadas. La fuerza de una argumentación se mide en un contexto dado por 
la pertinencia de las razones”.  



 

 

55

dão relações simétricas entre os participantes no diálogo, 
etc. Contudo, segundo as concepções psicoanalíticas, a 
força do diálogo psicoanalítico radica também na força de 
convicção dos argumentos que se empregam nele. Para 
dar conta destas especiais circunstâncias falarei de 
´crítica´ em lugar de ´discurso´ sempre que se empregem 
argumentos sem que os participantes tenham que supor 
cumpridas as condições de uma situação de fala livre de 
coações internas e externas87. 
  

Por fim, acerca do discurso explicativo, as pretensões de validade 

controvertidas estão assentadas na intelegibilidade ou correção 

construtiva dos produtos simbólicos. 

Habermas confere uma importância especial à argumentação, 

considerando que a prática da argumentação é fundamental para gerar 

entendimentos, a força de um argumento se pode verificar mediande a 

pertinência de suas razões; a solidez das razões é clara quando possui a 

capacidade de convencer os participantes no discurso, motivando-os à 

aceitação da pretensão da validez em disputa. Nesse quadro, Habermas 

julga a racionalidade de um determinado sujeito capaz de linguagem e de 

ação também de acordo com o modo como, chegado ao caso, se 

comporta enquanto participante da argumentação.88  

Habermas cita Toulmin na Teoria da Ação Comunicativa quando 

este discorre acerca da racionalidade ou não dos participantes no uso da 

argumentação; segundo este autor, quando uma pessoa participa em uma 

argumentação, pode demonstrar a sua racionalidade ou a falta da mesma 

pelo seu modo de atuar e responder às razões que lhe são oferecidas a 

favor ou contra aquilo que se encontra em litígio. Se a pessoa se mostra 

aberta aos argumentos, ou reconhecerá a força dessas razões, ou tratará 

de contestá-las, e nos dois casos enfrenta a questão de forma racional. 

                                                 
87 Ibidem, p. 68. “Pues en un diálogo terapéutico enderezado a que el paciente se 
autoconozca quedan sin cumplirse presupuestos importantes para que pueda haber 
discurso: la pretensión de validez no es reconocida de antemano como 
problemática. El paciente no adopta una actitud hipotética frente a lo dicho. Por 
parte suya, no quedan de ningún modo neutralizados todos los motivos a excepción 
del de la búsqueda cooperativa de la verdad. Tampoco se dan relaciones simétricas 
entre los participantes en el diálogo, etc. Con todo, según las concepciones 
psicoanalíticas, la fuerza del diálogo psicoanalítico radica también en la fuerza de 
convicción de los argumentos que se emplean en él. Para dar cuenta de estas 
especiales circunstancias hablaré de ´crítica´ en lugar de ´discurso´ siempre que se 
empleen argumentos sin que los participantes tengan que suponer cumplidas las 
condiciones de una situación de habla libre de coacciones internas y externas”. 
88 Ibidem, p. 37. 



 

 

56

“Todavia, se se mostra surdo aos argumentos, ou ignorará as razões 

contrárias, ou as contestará com assertivas dogmáticas. E nem em um 

nem em outro caso estará enfrentando-se racionalmente as questões”89.  

 A argumentação torna-se uma exigência da racionalidade 

comunicativa “para avaliar as pretensões de validade conectadas com as 

expressões, e substituir o uso da força externa por um tipo de 

comunicação que implica em não-coercitividade”90, que está presente na 

ação comunicativa, que tem como fim o entendimento mútuo. 

A fala argumentativa pode decompor-se em três aspectos: a 

retórica que se ocupará da argumentação como processo (situação ideal 

do ato de fala), em que toda comunicação deve ser livre de coação ou 

que a única coação legítima é a força do melhor argumento; a dialética 

cujo enfoque serão os procedimentos pragmáticos da argumentação 

(condições do discurso para seu entendimento), ou seja, consiste na 

forma especialmente regulada da interação91; e por fim a lógica, referindo-

se aos produtos da argumentação (o modo como se apresentam os 

rendimentos comunicativos pretéritos que se movem no discurso como 

apoios de novas argumentações e as relações internas que mantém 

dentro do discurso), esta deverá por sua vez poder produzir argumentos 

sólidos, os quais sejam, conclusivos e convincentes mediante suas 

propriedades intrínsecas que conduzem a admissão ou negação das 

pretensões de validade.92  

                                                 
89 TOULMIN, R. Riecke. An Introduction to Reasoning. New York, 1979 Apud HABERMAS, 
Jürgen. Teoría de la acción comunicativa I. Madrid : Taurus, 2003. p. 37. “Pero si se 
muestra sordo a los argumentos, o ignorará las razones en contra, o las replicará 
con aserciones dogmáticas. Y ni en uno ni en outro caso estará enfrentándose 
racionalmente a las cuestiones”. 
90 ARAGÃO, Lúcia Maria de Carvalho. Razão comunicativa e teoria social crítica em Jürgen 
Habermas. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1997. p. 36. 
91 Em suas próprias palavras consiste na: “División cooperativa del trabajo entre proponentes y 
oponentes, de modo que los participantes en el proceso discursivo de comprensión, en primer 
lugar tematizan una pretensión de validez que há devenido problemática; en segundo lugar, 
libres de la presión de la acción y de la experiencia, adoptan una actitud hipotética para, por 
último, comprobar con razones – y solamente con razones – si la pretensión defendida por el 
proponente ha de ser admitida”. Cf: HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa I. 
Madrid : Taurus, 2003. p.46. Em nossa tradução: “Divisão cooperativa do trabalho entre 
proponentes e oponentes, de modo que os participantes no processo discursivo de 
compreensão, em primeiro lugar tematizam uma pretensão de validade que é problemática; em 
segundo lugar, livres da pressão da ação e da experiência, adotam uma atitude hipotética para, 
por último, comprovar com razões – e somente com razões – se a pretensão defendida pelo 
proponente será admitida”. 
92 Ibidem, p.48 



 

 

57

Segundo Habermas, os três aspectos apontados acima, quais 

sejam, a fala argumentativa como processo (retórica), como procedimento 

(dialética) e como produto da argumentação (lógica), todos eles devem 

ser considerados conjuntamente, pois pelo contrário a fala argumentativa 

estaria fadada ao fracasso93. Sob a forma de processo serão estipuladas 

as condições da fala ideais que se referem a um auditório universal, como 

procedimento pretende-se chegar a um acordo racionalmente motivado e 

como produto estaríamos diante das condições capazes de fundamentar 

uma pretensão de validade utilizando-se argumentos.94  

  Os argumentos devem ser capazes de convencer, entretanto, 

mesmo possuindo esta capacidade, isso não é critério definitivo para ser 

considerado válido; vale ressaltar que o fato de não convencerem 

também não são critérios contrários a sua validade. Nas palavras de 

Habermas:  

 
Os argumentos são os meios com cuja ajuda pode 
obter-se um reconhecimento intersubjetivo para a 
pretensão de validade que o proponente projeta 
prontamente de forma hipotética, e com os que, 
portanto, uma opinião pode transformar-se em 
conhecimento95.  

 

As pretensões de validade que se especificam pelos tipos de ação 

antes mencionados têm um alcance universal. A racionalidade 

comunicativa é medida, portanto, pelo sucesso nos processos de 

entendimento. 

Habermas considera que: 

  
a racionalidade comunicativa expressa-se na força 
unificadora do discurso orientado para o 
entendimento, que assegura aos falantes 
participantes no ato de comunicação um mundo da 

                                                 
93 Habemas critica Klein, pois entende que este reduz o conceito de validade ao de aceitação, 
desse modo confunde a validade dos argumentos com a vigência social. Igualmente critica 
Toulmin referindo que seu erro consistiu em não diferenciar as pretensões convencionais de 
validade dos contextos de ação e as pretenções universais de validade. 
94 Ibidem, p.48 
95 Ibidem, p. 47. “Los argumentos son los medios en cuya ayuda puede obtenerse un 
reconocimiento intersubjetivo para la pretensión de validez que el proponente 
plantea por de pronto de forma hipotética, y con los que, por tanto, una opinión 
puede transformarse en saber”. 



 

 

58

vida intersubjetivamente partilhado, garantindo assim 
simultaneamente um horizonte no seio do qual todos 
se possam referir a um só mundo objetivo.96 

 

 Quando a interação entre os sujeitos envolvidos no discurso estiver 

orientada para o sucesso, há ocorrência da ação estratégica; caso 

contrário, se estiver orientada para a compreensão recíproca, haverá uma 

ação comunicativa; portanto, não se pode reduzir ação comunicativa a 

uma estratégia instrumental, cuja pretensão é tão somente modificar o 

comportamento de um auditório (ato perlocucionário), pois exige que se 

reconheça o ato desempenhado através do próprio discurso. Vale 

ressaltar que tanto as estratégicas como as negociações não se 

dissociam de forma dicotômica da ação orientada para o entendimento, o 

próprio Habermas adverte que toda ação, inclusive a ação comunicativa, 

objetiva uma finalidade e contém em si também a estratégia.   

 A ação comunicativa contém em si uma racionalidade; 

“comunicativo” que é visto como linguagem capaz de produzir algo; nesse 

viés, a comunicação denomina a “ação” específica da linguagem como 

tal, ou seja, a linguagem propriamente produzida; Habermas afirma ainda 

ser o entendimento a função que anima a linguagem.97  

Habermas, na construção da racionalidade comunicativa, considera 

que sob o aspecto normativo uma sociedade tem que fundamentalmente 

estar não apenas situada numa filosofia da história, mas na existência de 

uma comunidade de linguagem. E, como vimos nos tópicos anteriores, 

faz-se necessária uma mudança de paradigma que possibilite uma 

alternativa frente às debilidades do funcionamento sistêmico.  

Para efetuar esta mudança, é essencial ter clara a distinção entre 

Racionalidade Comunicativa e Racionalidade cognitiva-instrumental, ação 

comunicativa e ação estratégica, pois, para completar os pontos 

fundamentais do debate habermasiano, é necessário, agora, analisar os 

dois conceitos que colocam a ação comunicativa em contextos sociais, o 

“mundo da vida” e o “sistema”. 

                                                 
96 HABERMAS, Jürgen. Racionalidade e Comunicação. Trad. Paulo Rodrigues. Lisboa: 
Edições 70, 2002. p. 192. 
97 Nessa perspectiva concorda com Wittgenstein quando considera que “linguagem” e 
“entendimento” são conceitos co-originários que se esclarecem reciprocamente.  



 

 

59

Segundo Habermas, a ação estratégica (instrumental) e a ação 

comunicativa definem duas esferas complementares da sociedade na 

qual nos encontramos a viver: a sociedade como “sistema” e a sociedade 

como “mundo da vida”. É mediante estes conceitos como pontos 

interativos e constitutivos da sociedade que ele elabora a sua teoria 

social comunicativa.  

 
 
2.5 A sociedade em dois níveis: “mundo da vida”  e  “sistema”  

 

A preocupação pelo “mundo da vida” é apresentada no capítulo que 

introduz o primeiro volume da Teoria da Ação Comunicativa, porém só no 

segundo volume esse conceito é estabelecido com exatidão e distingue-

se quanto ao conceito de “sistema”, formando, segundo Habermas, um 

conceito de sociedade em dois níveis: o “mundo da vida” e o “sistema”.  

Habermas chega à elaboração do conceito de “mundo da vida” por 

intermédio de uma verificação dos desenvolvimentos existentes, que 

possibilitou apreender a complexidade intrínseca do “mundo da vida” e dá 

mostras de como este surge e se reproduz, simbolicamente, por meio da 

ação comunicativa. 

O conceito de “mundo da vida” é inquestionavelmente um conceito 

basilar em Habermas, extraído da fenomenologia husserliana98 e 

principalmente da sociologia fenomenológica de Shürtz. Em “Sobre a 

lógica das ciências sociais”, faz um confronto entre “o princípio 

fenomenológico e hermenêutico do mundo da vida de E. Husserl99, M. 

                                                 
98 HABERMAS, Jürgen. Pensamento pós-metafísico: estudos filosóficos. Rio de 
Janeiro: Biblioteca Tempo Universitário, 1990. p. 88 afirma que Husserl “No seu Tratado 
Sobre a Crise das Ciências Européias, introduziu o conceito do mundo da vida na perspectiva 
de uma crítica da razão”. 
99 Segundo HABERMAS, Jürgen. Racionalidade e Comunicação. Trad. Paulo 
Rodrigues. Lisboa: Edições 70, 2002. p.127: “como bem sabemos, Husserl ( na parte mais 
recente da sua obra), com a definição de mundo da vida procurou explorar o terreno do 
imediatamente familiar e do inquestionavelmente certo. Tentou, através de meios 
fenomenológicos, fazer incidir alguma luz sobre este reino do conhecimento implicíto, do pré-
indicativo e do pré-categórico, das esquecidas fundações do significado subjacentes às 
práticas da vida quotidiana e da experiência do mundo”. Habermas considera que apesar da 
importância do pensamento de Husserl, este mantém-se ligado excessivamente à filosofia do 
sujeito, faltando-lhe a devida mediação da intersubjetividade lingüística. Ainda em 
HABERMAS, Jürgen. Pensamento pós-metafísico: estudos filosóficos. Rio de 



 

 

60

Heidegger, A. Shürtz, H.G. Gadamer e A. V. Cicourel com o principio 

linguístico das formas de vida, dos jogos de linguagem de L. Wittgenstein 

e P. Winch”.100 Habermas tem como resultado deste trabalho o projeto de 

reconstruir o conceito fenomenológico e hermenêutico de “mundo da vida” 

em um grau linguístico. Segundo Siebeneichler:  

Em Teoria do Agir Comunicativo Habermas 
aprofunda esta reconstrução, explorando novos 
aspectos, capazes de fornecer elementos à sua 
teoria da convergência: Husserl utilizara o conceito 
mundo da vida como sinônimo de corrente da vida e 
de horizonte vivo da consciência que reflete. Em A. 
Shürtz e M. Heidegger o mundo da vida constituía um 
conjunto de referência do mundo cotidiano de atores 
sociais, as quais são dadas e experimentadas 
previamente101.  

 Para Habermas, no entanto, o desenvolvimento fenomenológico 

que provém de Husserl e Shürtz peca devido à “redução culturalista”102,  

que enfatiza a produção e a renovação do conhecimento cultural 

prescindindo da constituição e transformação pertinentes aos grupos e às 

identidades pessoais. Estes encontravam-se limitados pela filosofia da 

consciência. Habermas considera que os elementos básicos do “mundo 

da vida” não se caracterizam apenas pela cultura, mas também pelas 

ordens institucionais e pelas estruturas da personalidade. 

Habermas segue referindo que a Lebenswelt, embora não seja o 

todo da sociedade, é um dos meios, juntamente com o funcionamento 

sistêmico103, onde se movimentam os atores sociais. Segue suas análises 

buscando contribuições para o desenvolvimento de sua teoria crítica, no 

                                                                                                                                               
Janeiro: Biblioteca Tempo Universitário, 1990. p. 88: “Husserl conclama o mundo da vida 
como a esfera imediatamente presente de realizações originárias; na perspectiva dela ele 
critica as idealizações que o objetivismo das ciências naturais esqueceu. Entretanto, uma vez 
que a filosofia do sujeito é cega para o sentido próprio da intersubjetividade lingüística, Husserl 
não é capaz de reconhecer que o próprio solo da prática comunicativa cotidiana descansa 
sobre pressupostos idealizadores”. 
100 SIEBENEICHLER, Flávio Beno. Jürgen Habermas: razão comunicativa e 
emancipação. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1994. p. 117. 
101 Ibidem, p. 117. 
102 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la Acción Comunicativa II, Madrid: Taurus, 2003. p. 198 
entende que: “En la tradición fenomenológica que se remonta a Husserl y a Alfred Schütz la 
teoría de la sociedad, a cuya base se pone un concepto de mundo de la vida así reducido en 
términos culturalistas, queda consecuentemente disuelta en sociología del conocimiento”. 
103 O funcionamento sistêmico é caracterizado por estruturas da sociedade norteadas pelo agir 
técnico intrumental e estratégico. 



 

 

61

que tange o mundo da vida, e encontra em Mead, com a sua fundação 

teorético-comunicativa da sociologia, e Durkheim, com a sua teoria da 

solidariedade social, contributos para a mudança paradigmática por ele 

proposta. 

 

2.5.1 Aspectos do “mundo da vida” a partir de um ponto de vista da 
socialização: Mead e Durkheim 

Habermas, na mudança de paradigma “da atividade segundo fins” 

para o paradigma da ação comunicativa e na sua formulação dos 

conceitos básicos para uma teoria social, mediante a qual a teoria da 

racionalização de Weber pode libertar-se das aporias da filosofia da 

consciência104, recebe contribuições importantes dos trabalhos 

elaborados por Mead e Durkheim. 

Mead traz uma fundamentação da sociologia nos termos da teoria 

da comunicação; analisa os fenômenos da consciência desde o ponto de 

vista de como estes se constituem no seio das estruturas da interação 

mediada pela linguagem ou por símbolos. Para ele a competência 

intelectual e social são produtos de estruturas simbolicamente mediadas. 

Mead considera a linguagem como condutora tanto da 

individualização quanto da socialização105, esta última constitui o aspecto 

primordial para que a sociedade possa permanecer unida, mediante a 

coordenação das ações. Habermas entende que as teses enunciadas por 

Mead estabelecem conexão com a racionalidade comunicativa, visto que 

a razão centra-se na comunicação que pressupõe um “mundo da vida” 

simbolicamente estruturado. Porém Mead não “apreciou suficientemente a 

importância da comunicação consensual como mecanismo subjacente a 

esses processos; conseqüentemente nunca pôde explicar a possibilidade 

da ação normativa”.106  

                                                 
104 Ibidem, p. 7 
105 HABERMAS, Jürgen. Pensamento pós-metafísico: estudos filosóficos. Rio de 
Janeiro: Biblioteca Tempo Universitário, 1990. p. 35 entende que: “Segundo Mead, 
nenhuma individuação é possível sem socialização e nenhuma socialização sem individuação”. 
106 INGRAM, David. Habermas e a dialética da razão. Brasília: Editora UNB, 1994. p. 
141. 



 

 

62

Nas suas análises da teoria do interacionismo simbólico de Mead, 

Habermas encontra elementos importantes para fundamentar a sua crítica 

aos modelos estritamente individualistas de ação social e reformular a 

teoria da ação social esboçada na Teoria da Ação Comunicativa, estando, 

portanto, seu foco de interesse na teoria da socialização de Mead e nos 

pressupostos do domínio da competência comunicativa. 107 

As reflexões de Mead giram em torno da ação enquanto reguladas 

por normas, enquanto Durkheim enfatiza a solidariedade social; 

Habermas utiliza como ponto de partida tais concepções, destacando a 

função mediadora da ação comunicativa entre o fundo da solidariedade 

social por um lado e as normas vigentes e identidade pessoais, por outro:  
 
Imaginemos que os indivíduos se socializaram como 
membros de uma sociedade comunicativa ideal; na 
mesma medida adquiririam uma identidade, que tem dois 
aspectos complementares: o da universalização e o da 
particularização. Por um lado estas pessoas, que 
cresceram em condições ideais aprendem a orientar-se 
dentro de um marco universalista de relações, isto é, 
aprendem a atuar autonomamente; por outro lado, 
aprendem a pôr em jogo a sua autonomia que os equipara 
a todos os demais sujeitos que atuam moralmente, para 
se desenvolverem em sua subjetividade e particularidade. 
Ambas as coisas, a autonomia e a força para se auto 
realizar espontaneamente, as atribui Mead a cada pessoa 
que, no papel revolucionário de quem participa no 
discurso universal, se libere das cadeias de relações 
vitais concretas, interiorizadas pelo costume. A 
pertinência à sociedade comunicativa ideal é, nas 
palavras de Hegel, constitutiva para ambas as coisas: 
para o eu como algo universal e para o eu como 
indivíduo108. 
 

No Conjunto das idéias de Mead, Habermas aponta algumas 

restrições referindo-se que Mead não dá atenção necessária aos fatores 
                                                 
107 Ibidem, p. 142. 
108 Ibidem, p. 159. “Imaginémonos que los individuos se socializaran como miembros 
de una sociedad comunicativa ideal; en la misma medida adquirirían una identidad, 
que tiene dos aspectos complementarios: el de la universalización y el de la 
particularización. Por una parte estas personas, que han crecido en condiciones 
ideales, aprenden a orientarse dentro de un marco universalista de relaciones, i.e. 
aprenden a actuar autónomamente; por otra parte, aprenden a poner en juego su 
autonomía, que los equipara a todos los demás sujetos que actúan moralmente, 
para desarrollarse en su subjetividad y particularidad. Ambas cosas, la autonomía y 
la fuerza para auto realizarse espontáneamente, las atribuye Mead a cada persona 
que, en el papel revolucionario de quien participa en el discurso universal, se libere 
de las cadenas de relaciones vitales concretas, interiorizadas por la costumbre. La 
pertenencia a la sociedad comunicativa ideal es, en palabras de Hegel, constitutiva 
para ambas cosas: para el yo como algo universal y para el yo como individuo”. 



 

 

63

externos, que não aborda a produção material da sociedade, estando 

presente na visão de Habermas uma excessiva carga de idealismo e 

formalismo. Habermas completa as lacunas deixadas na teoria de Mead 

com a teoria da solidariedade social e a teoria da religião de Durkheim 

que traz a idéia coletiva constitutiva da identidade do grupo completando 

com a teoria do sistema social de Parsons. 

 Habermas encontra meios para entender a formação da 

solidariedade social e os princípios de uma teoria que une “mundo da 

vida” e interação social na explanação exposta por Durkheim acerca da 

solidariedade social109 e como estas se alteram com a “divisão do 

trabalho”110, que inter-relaciona sistema de integração e integração social. 

“A teoria de Durkheim da divisão do trabalho social oferece, em troca, a 

vantagem de pôr as formas de solidariedade social em conexão com a 

diferenciação estrutural do sistema social”111.  

Durkheim, em seus estudos, refere-se que a autoridade moral das 

normas sociais tem as suas raízes no sagrado. O simbolismo sagrado 

expressa um consenso normativo que se estabelece e regenera através 

da prática do ritual. A religião, nesse contexto, é manifestação de uma 

consciência coletiva, entendendo que a fé religiosa é compartilhada por 

todos os membros do grupo. Esse consenso normativo mediado por 

simbolos constituí-se, então, o cerne da identidade coletiva, que nos 

termos expostos por Mead seria o “outro generalizado”. Dessa maneira, a 

forma de tentar explicar a filogênese do “outro generalizado” é alterada 

pela justificação da mudança estrutural da solidariedade social que é 

interpretada através da semântica do sagrado e se forma no contexto do 

simbolismo religioso.  

                                                 
109 Ibidem, p. 164, entende que: “La solidaridad social no sería, pues, otra cosa que la 
coincidencia espontánea de intereses individuales, coincidencia de la que los contratos 
constituirían la expresión natural”. Em nossa tradução: “A solidariedade social não seria outra 
coisa que a coincidência espontânea de interesses individuais, coincidência de que os 
contratos constituiriam a expressão natural”. 
110 Durkheim utiliza “la expresión división del en el sentido de una diferenciación estructural de 
los sistemas sociales”. Cf: Ibidem, p. 161.  
111 Ibidem, p. 160. “La teoría durkheimiana de la división del trabajo social ofrece, en 
cambio, a ventaja de poner las formas de solidaridad social en conexión con la 
diferenciación estructural del sistema social”. 



 

 

64

Segundo Ingram: “ Habermas considera mais promissora a forma 

como Durkheim aborda a questão das origens, através dos estudos 

etnólogicos dos sistemas totêmicos. Esses estudos indicam que o 

simbolismo religioso e a sociedade são contemporâneos”.112 

Nas suas análises da teoria da religião de Durkheim, Habermas 

encontra meios para complementar o programa de reconstrução exposto 

por Mead.113 Ele parte da análise de Durkheim acerca da passagem da 

solidariedade mecânica à orgânica114 com o intuito de analisar como a 

prática ritual e o simbolismo religioso se direcionam paulatinamente para 

o contexto da ação comunicativa.  

O foco de Habermas está direcionado para a “ligüistização do 

sagrado”, ou seja, a mediatização linguística que conduz à redução da 

força do sagrado a qual se converte na força de um vínculo racional, que 

se traduz na necessidade de compromisso das pretensões de validade 

exteriorizadas na justificativa e da legalidade normativa. Nesse 

entendimento, a autoridade do sagrado encontra-se questionada, a 

tradição é cada vez mais exposta a uma revisão discursiva, conduzida ao 

entendimento consensual, onde normas e valores necessitam sujeitar-se 

à argumentação.   

 Nas sociedades arcaicas este consenso encontrava-se 

subentendido na forma de solidariedade mecânica pautadas nas práticas 

do simbolismo religioso, mas com o advento da sociedade moderna, 

Habermas considera que o viés religioso não mais está presente 

respaldando o poder do Estado, portanto, a unidade do coletivo apenas 

será capaz de se estabelecer e se manter como unidade de uma 

comunidade de comunicação, ou seja, por meio de um consenso que se 

alcança de forma comunicativa no seio da opinião pública política.115  

                                                 
112 INGRAM, David. Habermas e a dialética da razão. Brasília: Editora UNB, 1994. 
p.147. 
113 Cf: HABERMAS, Jürgen. Teoría de la Acción Comunicativa II. Madrid: Taurus, 2003. p. 
74. 
114 INGRAM, David. Habermas e a dialética da razão. Brasília: Editora UNB, 1994. p. 
148: “As conexões entre individuação, racionalização e linguagem proposicionalmente 
diferenciada estão implicítas no exame, de Durkheim, da transformação estrutural da 
integração social. a transição de uma forma mecânica (segmentada) de solidariedade social, 
em que praticamente inexiste divisão de trabalho para uma forma orgânica é marcada pelo 
fortalecimento da identidade pessoal e da autonomia moral do indivíduo”. 
115 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la Acción Comunicativa II. Madrid: Taurus, 2003. p. 119. 



 

 

65

Dessa forma se estabelece na sociedade moderna a solidariedade 

orgânica que através da linguagem e da comunicação pretende garantir o 

entendimento entre os indivíduos, bem como obter o consentimento 

coletivo. Toda essa transformação ocorreu devido ao criticismo implícito 

na ação comunicativa e também ao processo de racionalização.  

É certo que as condições trazidas pela racionalidade comunicativa 

tornam possível o reconhecimento intersubjetivo, racionalmente motivado 

de normas e o estabelecimento do mundo da vida, e conseguem maior 

fundamentação para os processos de reprodução social e cultural. 

Habermas encontra em Durkheim contribuições significativas no 

que tange o esclarecimento das teses concernentes à dinâmica evolutiva 

das sociedades, sendo analisadas as condições de solidariedade nas 

alterações sócio-culturais e as modificações na forma de reprodução 

material. Contudo, entende que Durkheim centralizou suas teses nas 

discussões legais do desenvolvimento religioso para o direito e a religião, 

entretanto, deixa lacunas no que é pertinente à filosofia da linguagem, 

carente em sua análise.  
 
 
Habermas atribui a incapacidade de Durkheim de 
explicar satisfatoriamente a individuação ao fato de 
não ter feito a transposição da filosofia da 
consciência para a filosofia da linguagem. Se a 
emergência da linguagem proposicionalmente 
diferenciada e da ação comunicativa fosse decisiva 
para viabilizar uma forma mais elevada de 
solidariedade moral, então a racionalização teria de 
ser concebida como envolvendo a elevação da 
interação simbólica para o plano linguístico116. 

  

 A sociologia do direito de Durkheim atesta para a exigência de 

vincular secularização e evolução da linguagem; ademais, trata da 

evolução da integração simbólica para o plano linguístico. 

No desenvolvimento multidimensional do “mundo da vida”, 

Habermas esboça uma reformulação da teoria da ação social, e esta, 

como vimos anteriormente, está calcada não num paradigma de 

atividades segundo fins, mas num paradigma da ação comunicativa.  
                                                 
116 INGRAM, David. Habermas e a dialética da razão. Brasília: Editora UNB, 1994. p. 
147. 



 

 

66

Habermas procura afirmar que a ação comunicativa sempre teve 

um lugar de destaque na teoria social e demonstra isso quando analisa as 

teorias de Mead e Durkheim, retomando-as com o objetivo de corrigir 

seus pontos frágeis e reconstruindo-as no âmbito comunicativo. Porém, 

as contribuições de Mead e Durkheim ficam restritas ao ângulo 

introspectivo da ação e evidenciam os aspectos adotados pelo próprio 

sujeito. “Parte-se com Mead de categorias relativas à interação social ou 

com Durkheim de categorias relativas às representações coletivas, em 

ambos os casos se está concebendo a sociedade desde a perspectiva 

dos sujeitos agentes que participam nela, como mundo da vida de um 

grupo social”117. 

 Tais formas de abordagens, do mesmo modo, as que compreendem 

a sociedade como “mundo da vida”, pecam segundo Habermas pela 

unilateralidade e seletividade.   

 Habermas continua a sua analise na construção fenomenologica do 

“mundo da vida” e a teoria dos sistemas de Parsons (preferindo esta aos 

invés de Luhmann), pois inicia na teoria da ação do sentido intencional 

para a formulação da pesrpectiva estrutural-sistêmica que possibilita a 

continuidade do paradigma comunicativo desde a teoria da ação.  

2.5.2 O mundo da vida na perspectiva habermasiana 
 
 Relevante para a Teoria da Ação Comunicativa é a concepção de 

que os indivíduos que interagem no discurso possam se entender 

reciprocamente quando fizerem referência temática a algo existente no 

mundo. Dessa forma,  é necessário estruturar o mundo simbolicamente118, 

inclusive pré-determinando gramaticalmente o conjunto de sentidos para 

                                                 
117 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la Acción Comunicativa II. Madrid:Taurus, 2003. p. 167. 
“Ya se parta con Mead de categorías relativas a la interacción social o con 
Durkheim de categorías relativas a las representaciones colectivas, en ambos casos 
se está concibiendo la sociedad desde la perspectiva de los sujetos agentes que 
participan en ella, como mundo de la vida de un grupo social”.    
118 Segundo ARAGÃO, Lúcia Maria de Carvalho. Razão Comunicativa e Teoria Social Crítica 
em Jürgen Habermas. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1997. p. 44 caracterizado por 
expressões imediatas, atividades dirigidas a metas, ações cooperativas, atos-de-fala, textos, 
tradições, documentos, obras de arte, bens, técnicas, instituições, sistemas sociais e estruturas 
de personalidade. 



 

 

67

que os falantes e ouvintes, compreendendo e interpretando algo que lhes 

seja comum, possam ser capazes de ação sobre o mundo.  

É preciso que os indivíduos estejam inseridos no mesmo “mundo” 

(objetivo, social ou subjetivo) para que exista uma ação comunicativa. 

Habermas o denomina “mundo da vida”, o qual é utilizado de forma 

implícita quando os indivíduos interagem num nível lingüístico, 

vislumbrando sua teoria da ação comunicativa. Ness plano,  tanto a ação 

quanto a linguagem estão presentes, mediante a uma pré-compreensão 

total do “mundo”, que logra de um estado de certeza incontestável. Nas 

palavras de Habermas: “Por sermos sujeitos capazes de linguagem e de 

ação, nós temos, antes de qualquer ciência, um acesso interno ao mundo 

da vida simbolicamente estruturado, ou seja, aos produtos e 

competências de indivíduos socializados”119. 

 Bem inspirado na obra de Aragão, podemos sedimentar o que 

caracteriza o mundo da vida: a) O mundo da vida tem caráter não 

problemático, uma vez que encontra aceitação sem questionamento no 

senso comum; b) O mundo da vida é anterior e comum a todos os 

indivíduos; aqueles que pertencem a uma mesma coletividade “se 

consideram pertencendo ao mundo-da-vida na primeira pessoa do plural e 

essa comunhão se baseia no conhecimento consensual, num estoque de 

conhecimento cultural que os membros partilham”120; c) Os limites do 

mundo da vida não podem ser transcendidos mesmo com a mudança das 

situações. Rauber expõe que: “O mundo da vida é o âmbito das relações 

sociais espontâneas, das emissões lingüísticas não tematizadas, da 

vigência do entendimento mútuo”121. Aragão entende que: “Esse mundo 

da vida intersubjetivamente partilhado forma o pano-de-fundo para a ação 

comunicativa, ou seja, ele forma, a partir da junção dos três mundos, um 

sistema de referência que é pressuposto nos processos comunicativos, 

                                                 
119 HABERMAS, Jürgen. Pensamento pós-metafísico. Biblioteca Tempo Universitário, 1990. 
p. 30. 
120 ARAGÃO, Lúcia Maria de Carvalho. Razão Comunicativa e Teoria Social Crítica em 
Jürgen Habermas. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1997. p. 45. 
121 RAUBER, Jaime José. O Problema da Universalização em Ética. Porto Alegre: 
EDIPUCRS, 1999. p. 65. 



 

 

68

pois define aquilo sobre o que possivelmente pode haver qualquer 

entendimento”122.  

 Na perspectiva habermasiana, o mundo da vida apresenta-se como 

algo imprescindível à ação comunicativa, ou seja, como condição 

necessária à prática comunicativa contemplando o horizonte da 

consciência e o contexto da comunicação lingüística, é visto ainda como 

um espaço familiar onde são projetadas as tradições, a cultura e os 

valores, é um universo repleto de sinais que fazem sentido; é 

compartilhado intersubjetivamente, possibilitando e sustentando a 

racionalidade comunicativa. O mundo da vida em Habermas apresenta-se 

como complemento da ação comunicativa e esta reproduz o mundo da 

vida.  

 Podemos expor que o locus onde são formados os processos de 

entendimento no qual os indivíduos exercem a prática comunicativa e não 

ousam questioná-la ou problematizá-la é o mundo da vida, um lugar, de 

acordo com Habermas, “quase transcendental” onde falante e ouvinte se 

encontram, e que almejam reciprocamente que seus enunciados 

coincidam com o mundo em todos os seus aspectos (objetivo, social e 

subjetivo123); onde é possível criticar e confirmar as suas pretensões de 

validade, como também regular os seus desacordos e visar um acordo.124 

Nas palavras de Siebeneichler: “ele transparece na forma de auto-

evidências intersubjetivas, nas quais os que agem comunicativamente se 

apoiam e em que confiam intuitivamente, a tal ponto que nem lhes passa 

pela cabeça a possibilidade de problematizá-las”125. 

No mundo da vida há pleno entendimento entre os indivíduos 

participantes, sejam falantes ou ouvintes, acerca da verdade do 

enunciado, da adequação normativa do proferimento, bem como da 

                                                 
122 ARAGÃO, Lúcia Maria de Carvalho. Razão Comunicativa e Teoria Social Crítica em 
Jürgen Habermas. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1997. p. 44. 
123 Segundo HABERMAS, Jürgen. Teoría de la Acción Comunicativa II. Madrid: Taurus, 
2003. p. 171, o mundo objetivo é entendido como “totalidad de las entidades sobre las que son 
posibles enunciados verdaderos”; o mundo social é visto como “totalidad de las relaciones 
interpersonales legítimamente reguladas” e, por fim, mundo subjetivo como “totalidad de las 
proprias vivencias a las que cada cual tiene un acceso privilegiado y que el hablante puede 
manifestar verazmente ante un público”. 
124 Ibidem, p. 192. 
125 SIEBENEICHLER, Flávio Beno. Jürgen Habermas: razão comunicativa e 
emancipação. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1994. p. 119. 



 

 

69

veracidade das proposições emitidas pelo falante; em outras palavras, 

quando o falante, ao se comunicar, consegue que o ouvinte entenda126 e 

aceite suas proposições, estaremos no mundo da vida, ou seja, “sob o 

horizonte das certezas e obviedades inquestionadas, sob o horizonte do 

entendimento plenamente satisfeito”127. O mundo da vida, portanto, é 

entendido como um conjunto de saber organizado, transferido 

linguisticamente, constituindo-se como o horizonte da interação social, 

pois está introduzido na intersubjetividade comunicativa. 

Ao agirem comunicativamente, os sujeitos na perspectiva 

habermasiana se entendem sempre no horizonte do mundo da vida. 

Segundo Rauber: “O mundo da vida como horizonte de saberes 

intersubjetivamente partilhados, é condição de possibilidade para a 

reabilitação do entendimento por meio da apresentação de razões”128. Ele 

abre a possibilidade de acordo entre falantes e ouvintes no que concerne 

à validade de uma emissão lingüística, livre de coação. 

As estruturas simbólicas do mundo da vida se reproduzem por via 

da continuação do saber válido, da estabilização da solidariedade dos 

grupos e da formação dos atores capazes de responder as suas ações. 

 Habermas escreve: 

  
Podemos imaginar os componentes do mundo da 
vida, a saber, os modelos culturais, as ordens 
legitimas e as estruturas de personalidade, como se 
fossem condensações e sedimentações dos 
processos de entendimento, da coordenação da ação 
e da socialização, os quais passam através do agir 
comunicativo.129 
 
 

Esses componentes estruturais do mundo da vida, a cultura que é o 

acervo de saber, onde os participantes da comunicação se abastecem de 

interpretações para entender-se sobre algo no mundo, ou seja, é o 

conhecimento cognitivamente adquirido e transmitido através das 
                                                 
126 Para Habermas “entender” é aceitar as pretensões de validade implícitas no ato de fala. Cf: 
RAUBER, Jaime José. O Problema da Universalização em Ética. Porto Alegre: EDIPUCRS, 
1999. p. 66. 
127 Ibidem, p. 67. 
128 Ibidem, p. 70. 
129 HABERMAS, Jürgen. Pensamento pós-metafísico: estudos filosóficos. Rio de 
Janeiro: Biblioteca Tempo Universitário, 1990. p. 96 



 

 

70

gerações; a sociedade que se caracteriza pelas ordenações legítimas por 

meio das quais os participantes na interação regulam suas pertinências a 

grupos sociais, assegurando com isso a solidariedade, onde se efetiva a 

integração social; e a personalidade, que Habermas entende como 

competência que transforma o sujeito capaz de linguagem e ação, isto é, 

que o habilita para tomar parte dos processos de entendimento e para 

afimar nele sua própria identidade.130  

Todos esses componentes possuem uma relação com o mundo da 

vida que, ao se interpenetrarem, estabelecem uma concordância com a 

teoria da ação comunicativa131. “Os componentes do mundo da vida 

resultam da continuidade do saber válido, da estabilização de 

solidariedade grupais, da formação de atores responsáveis e se mantém 

através deles”132. 

 

2.5.3 O Sistema  
 
 O sistema para Habermas se refere a uma “reprodução material” 

que é relacionada à adequação de meios a fins; denota a dimensão 

objetiva, quer sejam os diversos sistemas cada um com sua estrutura e 

mecanismos direcionados à manutenção do equilíbrio interno. Ele utiliza 

para a sua análise dos sistemas sociais as idéias referidas por Talcott 

Parsons, o qual promove a integração da teoria da ação e da teoria dos 

sistemas. 

Na evolução da obra de Parsons, Habermas encontra subsídios 

teóricos que proporcionam a análise da problemática que envolve a 

ligação dos componentes estruturais da teoria da ação concernentes ao 

mundo da vida, quais sejam, a cultura, sociedade e personalidade, com 

os da teoria dos sistemas, quais sejam, a economia, política e 

                                                 
130 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la Acción Comunicativa II. Madrid: Taurus, 2003. p. 196. 
131 HABERMAS, Jürgen. Direito e Democracia: entre faticidade e validade. Trad. Flávio Beno 
Siebeneichler. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003. p. 111, afirma que: “O mundo da vida 
configura-se como uma rede ramificada de ações comunicativas que se difundem em espaços 
sociais e épocas históricas; e as ações comunicativas, não somente se alimentam das fontes 
das tradições culturais e das ordens legítimas, como também dependem das identidades de 
individuos socializados”.  
132 HABERMAS, Jürgen. Pensamento pós-metafísico: estudos filosóficos. Rio de 
Janeiro: Biblioteca Tempo Universitário, 1990. p. 96. 



 

 

71

administração. Nesse viés, Habermas expõe que há um “desacoplamento” 

entre sistema e mundo da vida e as idéias de Parsons ajudam-no a criar 

um elo entre a sociedade como sistema e a sociedade como mundo da 

vida.   

 Entretanto, para Habermas, “a principal dificuldade da teoria da 

ação social de Parsons reside na análise primária da unidade de ação, 

formulada em termos teleológicos e que, se opõe à análise da ação 

´sistema´, caracterizada pela reciprocidade comunicativa”133. 

 Habermas propõe um esquema de estruturação da sociedade em 

dois níveis, quais sejam, o mundo da vida (expressando o meio de 

comunicação lingüística) e os sistemas existentes no meio social (como a 

economia e a política) que possuem meios especializados de 

comunicação (como dinheiro e poder). Nesse sentido, diz Siebeneichler: 

“O enfoque do sistema, desenvolvido dialeticamente a partir do conceito 

mundo da vida traz uma vantagem importante: a sociedade pode ser 

interpretada como um complexo dialético que é, ao mesmo tempo, mundo 

vital e mundo do sistema”134; nesse sentido, Habermas afirma que: 

 
A concepção da sociedade como mundo da vida, que 
é a que mais obviamente resulta desde a perspectiva 
conceitual da ação orientada ao entendimento, 
apenas tem um alcance limitado para a teoria da 
sociedade Por isso vou propor que entendamos as 
sociedades simultaneamente como sistema e como 
mundo da vida135. 

 

 Habermas segue, portanto, afirmando que a sociedade possui 

outros meios de integração e verifica que nem todos os elementos 

coordenadores da ação136 encontram-se no mundo da vida. Nesse 

                                                 
133 INGRAM, David. Habermas e a dialética da razão. Brasília: Editora UNB, 1994. 
p.183. 
134 SIEBENEICHLER, Flávio Beno. Jürgen Habermas: razão comunicativa e 
emancipação. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1994. p. 127. 
135 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la Acción Comunicativa II. Madrid: Taurus, 2003. p. 168. 
“La concepción de la sociedad como mundo de la vida, que es la que más obvia 
resulta desde la perspectiva conceptual de la acción orientada al entendimiento, 
sólo tiene un alcance limitado para la teoría de la sociedad. Por eso voy a proponer 
que entendamos las sociedades simultáneamente como sistema y como mundo de 
la vida”.  
136 HABERMAS, Jürgen. Pensamento pós-metafísico: estudos filosóficos. Rio de 
Janeiro: Biblioteca Tempo Universitário, 1990. p. 35: “A coordenação da ação em geral 



 

 

72

contexto, para ele, na sociedade o mundo da vida está ligado a um outro 

meio, que é o sistema, estabelecendo uma dupla conceitualização da 

sociedade.  

Estamos diante agora de dois meios de integração considerados 

por Habermas, integração social e integração sistêmica, o primeiro 

referente ao mundo da vida (mecanismos de reprodução simbólica da 

sociedade) e o segundo referente ao sistema (reprodução material da 

sociedade), ambos relevantes para o entendimento da sociedade, e que 

devem ser articulados de modo dialético. Habermas expõe que: “A 

evolução sistêmica se mede pelo aumento da capacidade de controle 

(Steuerungskapazität) de uma sociedade, enquanto que a separação de 

cultura, sociedade e personalidade constitui um indicador do estado 

evolutivo de um mundo da vida cuja estrutura é uma estrutura 

simbólica”137. 

 A análise da sociedade nesses dois níveis (mundo da vida e 

sistema), inclusive nas suas contradições, só é possível mediante, 

segundo Habermas, o paradigma da ação comunicativa. Nas palavras de 

Habermas:  
 
A ação comunicativa se baseia no processo 
cooperativo de interpretação no qual os participantes 
se referem simultaneamente a algo no mundo 
objetivo, no mundo social e no mundo subjetivo ainda 
quando em sua manifestação apenas sublinhem 
tematicamente um desses três componentes. 
Falantes e ouvintes empregam o sistema de 
referência que constituem os três mundos como 
marco de interpretação dentro do qual elaboram as 
definições comuns de sua situação de ação138.  

                                                                                                                                               
serve à integração social de um mundo da vida compartilhado intersubjetivamente pelos 
participantes”. 
137 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la Acción Comunicativa II. Madrid: Taurus, 2003. p. 215. 
“La evolución sistémica se mide por el aumento de la capacidad de control 
(Steuerungskapazität) de una sociedad, mientras que la separación de cultura, 
sociedad y personalidad constituye un indicador del estado evolutivo de un mundo 
de la vida cuya estructura es una estructura simbólica”.  
138 Ibidem, p. 171. “La acción comunicativa se basa en un proceso cooperativo de 
interpretación en que los participantes se refieren simultáneamente a algo en el 
mundo objetivo, en el mundo social y en el mundo subjetivo aun cuando en su 
manifestación sólo subrayen temáticamente uno de estos tres componentes. 
Hablantes y oyentes emplean el sistema de referencia que constituyen los tres 
mundos como marco de interpretación dentro del cual elaboran las definiciones 
comunes de su situación de acción”. 



 

 

73

 

Em suma, podemos afirmar que para a construção de uma teoria da 

sociedade é preciso considerar que sistema e mundo da vida são 

realidades que interagem. 

 Vimos que Habermas considera importantes os dois níveis de 

análise da sociedade enquanto integrados. Ele segue suas análises 

acerca do mundo da vida e do sistema, enfatizando que as patologias da 

sociedade contemporânea podem ser explicadas através do processo de 

colonização do mundo da vida pelo sistema. 

 
 
2.5.4 A colonização do mundo da vida pelo sistema 
   

A colonização do mundo da vida acontece quando o sistema, 

mediante a estratégia da ação instrumental, invade o mundo da vida 

(onde estão presentes relações sociais, valores familiares e 

comunitários), este tende a se degenerar progressivamente e a ação 

comunicativa cede espaço para os meios de controle “deslingüistizados” 

do poder e do dinheiro que antes eram coordenadas pela mediação das 

estruturas linguísticas, causando a racionalização139 do mundo da vida, 

que implica numa crescente diferenciação entre seus três componentes.  

Os sistemas que norteiam a economia e a administração fazem 

prevalecer a sua própria lógica, substituindo as relações da vida diária 

pelas relações do dinheiro e do poder. 

Em vários sentidos, acontece um “desaclopamento”140 entre as 

tomadas de posição (afirmação ou negação) diante de pretensões de 

validade suscetíveis de crítica e a ação. Tal  relação refere-se a que 

usualmente neutralizava a necessidade de consenso que representa o 

mundo da vida. Com a crescente expansão do subsistema administrativo 

                                                                                                                                               
 
139 Habermas reformula o conceito de “racionalização” do mundo da vida delineado por Max 
Weber e Marcuse, como também tenta ultrapassar as categorias marxistas na sua reflexão 
sobre a evolução social. 
140 Este “desaclopamento” é consequencia do processo de modernização do capitalismo 
avançado. 



 

 

74

e econômico o mundo da vida se reduz nesta perspectiva a um “satélite” 

do sistema.  

Habermas não concorda com a mercantilização e burocratização do 

mundo da vida, que conduzem para a instrumentalização das relações 

sociais. Irá propor, na Teoria da Ação Comunicativa, a descolonização do 

mundo da vida, isto não significa retirar da sociedade o sistema, mas 

conferir a este um espaço delimitado.  

 Habermas segue na tentativa de promover um novo princípio de 

organização normativa das sociedades que possa orientar a convivência 

universal entre os seres humanos com vistas a uma prática democrática. 

Essa proposta está delineada na ética do discurso que abordaremos a 

seguir. 



 

 

75

CAPÍTULO 3 
 
A ÉTICA DO DISCURSO COMO POSSÍVEL MEIO DE INTEGRAÇÃO 
SOCIAL 
 
 
 3.1 Delineamentos da ética do discurso 
 
 A ética do discurso está inserida no projeto de reconstrução da 

modernidade mediante sua relação com a Teoria da Ação Comunicativa, 

esta última se enquadra como teoria crítica da sociedade. Em seu projeto 

de reconstrução da modernidade, Habermas propõe uma transformação 

cultural, uma vez que deve ser situado como continuação da 

modernidade, o qual entende não ter exaurido todas as suas 

potencialidades, é um “projeto inacabado” que ele deseja reconstruir 

sobre bases democráticas e assentado numa racionalidade 

(comunicativa) intersubjetiva. 

O desenvolvimento da modernidade acarreta a cientificização da 

vida humana, pois a civilização é fortemente influenciada pela 

racionalidade científica; entretanto, Haverms entende que a razão não 

pertence apenas aos que de certo modo a reduziram no campo científico 

ou técnico , a razão na perspectiva havermasiana , pertence a todos os 

homens capazes de linguagem e ação que, mediante um discurso 

racional, fazem uso de um ponto de vista normativo e situam-se numa 

perspectiva ética.  
A necessidade de formular uma teoria normativa da sociedade vem 

como conseqüência das análises realizadas por Habermas acerca da 

colonização do mundo da vida pelo sistema. O mundo da vida perde a 

sua principal função, que é a de possibilitar a integração social. A 

problemática existente na ética do discurso refere-se a saber de que 

modo uma cultura moral pode possibilitar aos homens a força individual 

de relacionar as suas vivências em meio a um espaço público 

democrático.  

A ética do discurso pode ser entendida como uma tentativa de 

recuperar a intersubjetividade perdida durante a modernidade e o 



 

 

76

desaparecimento da solidariedade entre os sujeitos, ambas enfraquecidas 

pelo crescimento da “racionalização” do mundo da vida no Ocidente141.  

Habermas acredita que a ética não tem que oferecer conteúdos, 

mas possibilitar condições de racionalidade. Nesse viés, aponta que a 

ética deve situar-se por questões procedimentais e normativos, portanto 

sua preocupação maior deverá ser com o discurso prático e não com o 

discurso teórico142. Propõe dessa maneira a pretensão de proceder no 

campo ético, mediante a discussão prática.  

A ética do discurso143 surge na teoria de Habermas como referência 

principal para a articulação normativa nas sociedades modernas144 que 

encontra na linguagem argumentativa os procedimentos necessários para 

fundamentar de modo racional as normas morais; porém, a ética do 

discurso não encontra-se reduzida apenas ao nível normativo, posto ser 

um procedimento pelo qual se torna possível equacionar os conflitos no 

contexto interativo do agir145. “A ética do discurso entende-se como 

tentativa de repensar a racionalidade do ético numa civilização 

profundamente marcada pela racionalidade própria às ciências 

modernas”146.  

 Os sujeitos capazes de linguagem e ação na ética do discurso 

assumem o compromisso de dotar o uso da linguagem de uma dimensão 

ética, ou seja, quando o falante diz alguma coisa, gera expectativas no 

ouvinte e se compromete a se conduzir de acordo com aquilo que 

                                                 
141 HABERMAS, Jürgen. Comentários à ética do discurso. Trad. Gilda Lopes Encarnação. 
Lisboa: Instituto Piaget, 1999. p.119, entende que: “a ética do discurso é confrontada com 
objeções que se dirigem, por um lado, às abordagens deontológicas de uma maneira geral, e  
por outro, à tentaliva particular de se explicar o ponto de vista moral a partir de pressupostos 
comunicativos universais da argumentação”.   
142 Cf: HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa I. Madrid : Taurus, 2003.  
143 Segundo STRIEDER, Inácio. Ética na vida e no trabalho. Revista Perspectiva 
Filosófica. Vol. VII, nº 13, Jan.-Jun./2000. p. 175: “A ´ética do discurso´ é uma ética de 
convenção baseada no diálogo de iguais para iguais. Propõe que, diante da 
problemática ética os parceiros se reúnam e dialoguem propondo argumentos e contra-
argumentos até se estabelecerem os procedimentos éticos a serem seguidos por todos 
os participantes de diálogo”. 
144 Esta preocupação relativa a questão da normatividade social podemos considerar como um 
legado da passagem de Habermas pela Teoria Crítica, centrado na busca da inacabada 
racionalidade prática do projeto da ilustração. 
145 Cf: PIZZI, Jovino. Ética do discurso: a racionalidade ético-comunicativa. Porto Alegre: 
EDIPUCRS, 1994. p. 79. 
146 OLIVEIRA, Manfredo Araújo de. Ética e Racionalidade Moderna. São Paulo: Edições 
Loyola, 1993. p. 9. 



 

 

77

proferiu, caso contrário incorrerá no insucesso, perderá a credibilidade e 

romperá a comunicação.  

No discurso, portanto, os falantes devem assumir a 

responsabilidade de justificar e tornar claro as normas mediante as quais 

conduziram seus atos de fala, estabelecendo, assim, um 

comprometimento ético. Como já referimos no capítulo anterior, J. L. 

Austin afirma que, quando dizemos algo, fazemos alguma coisa, 

realizamos um “ato de fala”, no qual é exposto uma promessa, com a qual 

nos comprometemos de modo efetivo. É preciso ressaltar que para Apel a 

ética discursiva dirige ao discurso argumentativo como forma de 

fundamentar concretamente as normas de consenso147.   

 Em toda a obra habermasiana encontramos a preocupação com a 

ética, afirmação esta que se verifica em “Mudança estrutural da Esfera 

Pública”, no qual pretende estabelecer, mediante a análise do espaço 

público burguês, nos seus contextos históricos, a pretensão de uma 

formulação primeira de uma ética comunicativa que, pelo  conteúdo 

normativo das pressuposições pragmáticas da argumentação, seja capaz 

de obter um princípio moral universal, e “Problemas de Legitimação no 

Capitalismo Tardio”, mas é assumida e apresentada de maneira clara na 

“Teoria da Ação Comunicatica” e em “Consciência Moral e Agir 

Comunicativo”, neste último aborda a ética como tema nuclear, e 

expressa a idéia que as questões práticas são suscetíveis de verdade e 

ainda que a legitimação de uma norma deriva do fato desta ter sido obtida 

em circunstâncias democráticas , num discurso argumentativo.  

Salientamos ainda a obra “Comentários à Ética do Discurso” como 

importante subsídio teórico para compreensão desse tema no 

pensamento de Habermas148; nesse sentido, a proposta de uma ética 

comunicativa deve ser entendida em contextualização com toda a obra do 

autor. 

                                                 
147 Cf: APEL, Karl Otto. Teoría de la verdad y ética del discurso. Barcelona: Paidós, 1991. p. 
147. 
148 OLIVEIRA, Manfredo Araújo de. Ética e Racionalidade Moderna. São Paulo: Edições 
Loyola, 1993. p. 13 discorre que: “Habermas considera a situação da ética atual a partir de sua 
interpretação do processo de modernização das sociedades ocidentais elaboradas em 
confronto com a análise dos processos de modernização em Max Weber”.  



 

 

78

 Doravante, verificaremos as contribuições teóricas de Karl-Otto 

Apel que, na sua pragmática transcendental, exerceu grande influência no 

desenvolvimento do pensamento habermasiano149 na construção da ética 

do discurso, bem como a influência da ética de Kant e as críticas a esta 

ética tecidas por Hegel, na formulação do ideal ético presente na Teoria 

da Ação Comunicativa proposta por Habermas. 

 
 
3.2 Karl-Otto Apel e a fundamentação pragmático-transcendental: 
contribuições à Ética do Discurso 
 
 
 Apel150 e Habermas, a partir dos anos setenta, iniciaram juntos a 

constituição de um programa que pudesse fundamentar uma ética cuja 

base estaria assentada nos pressupostos da comunicação; ambos têm 

como ponto principal a tentativa de ultrapassar a oposição estéril que se 

coloca entre um universalismo abstrato e um relativismo moral.  

Nesse contexto, esboçaremos, daqui em diante, os principais 

pontos da pragmática transcendental de Apel e sua influência no 

pensamento habermasiano. 

 A filosofia de Apel pode ser definida como uma pragmática 

transcendental da linguagem, a qual relaciona o posicionamento da 

filosofia transcendental com o posicionamento da lógica da 

argumentação. Essa afirmação se refere ao caráter de intermediação 

existente entre a filosofia transcendental de Kant e a filosofia analítica 

com a qual Apel intenta esboçar seu propósito de produzir a 

transformação semiótica da filosofia transcendental. 
                                                 
149 HABERMAS, Jürgen. A Ética da Discussão e a Questão da Verdade. São Paulo: Martins 
Fontes, 2004. p. 22 expõe que: “Dentre os meus colegas vivos, não há nenhum com quem eu 
tenha aprendido tanto quanto aprendi com meu amigo Karl-Otto”. 
150 Tal autor alemão realizou seus estudos en Bonn onde foi discípulo de Erich Rothacker e 
Habermas com quem seguiu trabalhando de maneira permanente. Foi professor nas 
Universidades de Kiel, Saarbrücken e Frankfurt, nesta última é professor emérito. Suas 
principais influências foram a hermenêutica de Dilthey e a de Heidegger; a fenomenologia de 
Husserl, a filosofia lingüística de Peirce, Wittgenstein, Austin, Searle e outros; a Escola de 
Frankfurt, a Escola de Erlangen, Max Weber, Karl Popper, Lawrence Köhlberg e alguns 
clássicos como Leibniz, Hegel e fundamentalmente Kant. Suas pesquisas recorrem também 
diferentes campos como a filosofia da linguagem e a teoria da racionalidade, ainda que se 
orientou cada vez mais no campo da ética. Cf: VILLARROEL, Raúl. Ética del Discurso. 
Disponível em: 
http://www.plataforma.uchile.cl/fb/cursos_trans/etica/unidad1/tema07/doc/discurso. Acesso em: 
23 Jan. 2007. 



 

 

79

 A pragmática transcendental da linguagem busca refletir acerca das 

condições de um conhecimento verbalmente formulado e, dessa forma, 

válido sob uma perspectiva intersubjetiva. A pragmática transcendental 

almeja abordar o problema da ética filosófica na tentativa de ultrapassar, 

de modo definitivo, o relativismo moral; para tal empreendimento, há a 

renovação do modo de fundamentação transcendental utilizando-se dos 

meios escritos pela pragmática lingüística; tal mudança segue mediante o 

fato de sustentar o critério metodológico da reflexão sobre as condições 

de possibilidade (referindo-se a Kant), mas também situada no plano 

linguístico da linguagem, bem como em sua dimensão pragmática, 

correspondendo ao nível das relações existentes entre os signos 

linguísticos e seus usuários e intérpretes151.  

 Apel tem como ponto de partida os a priori necessários a toda e 

qualquer comunicação racional, ou seja, a toda a argumentação. Para 

tanto, desenvolve um modo de argumentação transcendental que possui 

como base os aspectos pragmáticos da linguagem, utilizando o conceito 

de contradição performativa,152 a qual possibilitará verificar a contradição 

produzida entre aquilo que se afirma num ato de fala e a própria ação que 

é afirmada, que não era possível deixar de admitir sem cair em 

contradição e sem se auto-excluir da discussão. Portanto, a contradição 

performativa servirá como identificador dos pressupostos sem os quais a 

argumentação não faria sentido. 

 Nessa perspectiva, Apel acredita na possibilidade de reconstruir um 

sistema de regras capazes de serem apresentadas como pressupostos de 

                                                 
151 Para Apel, somente uma filosofia transcendental, transformada semioticamente, pode 
compreender que as colocações hermenêuticas dos problemas têm sua origem no interesse 
pelo acordo que é complementar ao interesse científico do conhecimento: estabelecida como 
sujeito do conhecimento – enquanto função mediada por signos – a comunidade comunicativa, 
a filosofia transcendental, semioticamente transformada, supera o solipsismo metódico da 
teoria tradicional do conhecimento segundo o qual somente podemos pensar os outros homens 
e suas ações comunicativas como objetos (com os quais podemos entrar na relação empática 
de maneira superior) de um sujeito isolado do conhecimento.  Cf: APEL, Karl-Otto. A 
transformação da filosofia. São Paulo: Loyola, 2000. p. 93.  
152 HABERMAS, Jürgen. Consciência moral e agir comunicativo. Trad. Guido Antônio 
de Almeida. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003. p. 102 discorre que: “Apel renova 
o modo d fundamentação transcendental com os meios fornecidos pela pragmática 
lingüística. Ao fazer isso, utiliza o conceito da contradição performativa, que surge 
quando um ato de fala constatativo ´Cp` se baseia em pressuposições não-
contingentes cujo conteúdo proposicional contradiz o enunciado asserido ´p´”. 



 

 

80

toda argumentação, portanto, o princípio da universalização estaria 

presente nesses pressupostos.  

É em Apel que Habermas procura o fundamento para a ética da 

comunicação que tem a capacidade de elucidar as exigências de validade 

que emitimos ao produzirmos os atos de linguagem, os quais supõem 

uma norma.  

Tanto Apel quanto Habermas consideram o princípio de 

universalização a partir do imperativo categórico kantiano buscando a sua 

reformulação em bases comunicativas; inspirados na teoria dos atos da 

fala, o primeiro com a pragmática - transcendental e o segundo com a 

pragmática - universal, buscam fundamentar o princípio da 

universalização. 

Habermas, apesar de algumas divergências, considera o projeto de 

Apel um dos principais contributos para a sua teoria da ação comunicativa 

e expressa que o argumento pragmático - transcendental consegue 

provar que o princípio de universalização encontra-se implicado pelos 

pressupostos da argumentação. Segundo ele: “Cabe sobretudo a K. O. 

Apel o mérito de haver desobstruído a dimensão entrementes soterrada 

da fundamentação não dedutiva das normas éticas básicas. Apel renova o 

modo de fundamentação transcendental com os meios fornecidos pela 

pragmática lingüística”153. Eles concordam que as regras argumentativas 

não são apenas convenções linguísticas, mas regras universais. Logo, o 

princípio de universalização exerce a função de regra argumentativa que 

possibilitará atingir o consenso.  

 

 

3.3 A ótica de Habermas em relação à ética kantiana 
 
 Habermas, nas primeiras páginas em “Comentários à Ética do 

Discurso”, esboça a sua tentativa juntamente com Karl-Otto Apel de 

reformular a teoria kantiana da moral, “tendo em vista a questão da 

                                                 
153 HABERMAS, Jürgen. Consciência moral e agir comunicativo. Trad. Guido Antônio 
de Almeida. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003. p. 102. 



 

 

81

fundamentação de normas através de meios da teoria da 

comunicação”154.  

 Habermas, ao iniciar a sua explicação referente a “o que significa a 

ética do discurso?”, enfoca a necessidade de esclarecer aos leitores o 

caráter deontológico, cognitivista, formalista e universalista da ética 

kantiana.  

Mas, antes, é mister recordar outra tradição ética que, como a 

tradição kantiana, se apresenta como uma das mais consideradas e 

importantes do ocidente, que é a tradição clássica, aristotélica. A isso 

refere-se Siebeneichler: “As éticas clássicas estruturam-se numa base 

ampla, referindo-se às questões da vida moral em geral, incluindo tudo 

aquilo que se pode chamar de `vida boa´, `felicidade´ (Aristóteles) ou 

`bem comum´ (Tomás de Aquino)”155. 

Enquanto a ética kantiana diz respeito a problemas da ação correta 

ou justa, nessa perspectiva reduz o conceito de moral, prendendo-se aos 

juízos éticos normativos que encontram fundamentação racional: “Os 

juízos morais explicam como os conflitos de conduta podem ser 

contornados com base num acordo de motivação racional”156. Habermas 

segue a linha kantiana, mesmo ciente das limitações que ela possui, 

propondo-lhe uma reconstrução.  

É preciso, antes de adentrarmos na perspectiva de Habermas em 

relação à ética kantiana, nos referirmos à crítica de Hegel tanto à ética 

clássica ( aristotélica, tomista) quanto à ética kantiana, referindo-se à 

moral da felicidade e do dever.  

No conceito hegeliano:  

 
Opõe-se ao universalismo abstrato da justiça, tal 
como ele é formulado nas abordagens individualistas 
da modernidade, no direito natural racional e na ética 
kantiana; rejeita, de igual forma, e com 
determinação, o particularismo concreto do bem-
estar geral, tal como se enuncia na polis-ética de 

                                                 
154 HABERMAS, Jürgen. Comentários à ética do discurso. Trad. Gilda Lopes Encarnação. 
Lisboa: Instituto Piaget, 1999. p. 13. 
155 SIEBENEICHLER, Flávio Beno. Jürgen Habermas: razão comunicativa e 
emancipação. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1989. p. 139. 
156 HABERMAS, Jürgen. Comentários à ética do discurso. Trad. Gilda Lopes Encarnação. 
Lisboa: Instituto Piaget, 1999. p. 15. 



 

 

82

Aristóteles ou na ética do bem tomista. A ética do 
discurso recupera esta intenção fundamental de 
Hegel para a redimir por processos kantianos157. 

 

A ética do discurso habermasiana utiliza a teoria moral de Kant, 

mas a reformula, ou seja, é uma moral preocupada com a fundamentação 

de normas aplicando elementos da teoria da comunicação, que também 

recorre ao pensamento de Hegel, que contribui no sentido de 

interpretação intersubjetiva do imperativo categórico de Kant.  

Habermas considera que a ética do discurso utiliza a teoria de 

Hegel do reconhecimento para ler de modo intersubjetivista o imperativo 

categórico, sem pagar por isso o preço de uma dissolução historicista da 

moralidade nos costumes158. 

Propondo a reformulação do imperativo categórico kantiano, 

Habermas entende que, no lugar de propor a todos os demais como 

válidas uma máxima que eu quero que opere como lei universal, tenho 

que apresentá-la à consideração dos outros a fim de comprovar 

discursivamente sua aspiração de universalidade; o peso se transporta 

desde aquilo que cada um pode querer sem contradição alguma como lei 

geral, ao que todos de comum acordo querem reconhecer como norma 

universal159. 

Na perspectiva habermasiana, o imperativo categórico kantiano se 

transforma em um princípio que possibilita o consenso, buscando a 

universalização da ações e dos interesses, ambos conduzidos pelo “bem 

comum”. O princípio fundamental da ética do discurso é que uma norma 

somente pode ter validade quando todas as pessoas que toca conseguem 

entrar em acordo enquanto participantes de um discurso prático em que 

esta norma é válida160. Os enfoques kantianos estão presentes na ética 

do discurso, concedendo a esta as suas principais características. 

  

 

                                                 
157 Ibidem, p. 20. 
158 Ibidem, p. 101. 
159 Cf: HABERMAS, Jürgen. Consciência moral e agir comunicativo. Trad. Guido 
Antônio de Almeida. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003, p. 88. 
160 Ibidem, p. 116-118. 



 

 

83

 

3.3.1 Características da ética do discurso 
 

Os aspectos deontológicos, cognitivos, formais e universais, são 

considerados por Habermas como propriedades da ética do discurso. Nas 

suas análises referentes aos quatro níveis teóricos suscitados pela 

proposta kantiana da fundamentação da moral, enfatiza que estes se 

deixam derivar do princípio moral fundamentado na ética do discurso161.   

 Habermas considera no aspecto de uma ética deontológica a 

validade moral das obrigações ou das normas de conduta o dever-ser, ou 

seja, a questão é a de analisar a validade das ações humanas em relação 

às normas, ou a validade das normas com certos princípios, “esta 

compreende a correção das normas ou das obrigações em analogia com 

a verdade de uma proposição assertória”162, sua preocupação está 

centrada na retidão onde a obrigatoriedade das normas está respaldada 

pela justiça.  

À ética cognitivista, por sua vez, cabe a tarefa de responder à 

questão de como se podem fundamentar afirmações normativas, sendo 

este o ponto inicial da ética do discurso. Ela recorre à formulação de 

razões argumentativas que fundamentam as pretensões de validade 

normativa e encontram-se apoiadas na lógica do discurso como também 

na teoria consensual da verdade, contrapondo-se assim ao cepticismo 

ético, aclarando como os juízos morais podem ser fundamentado.  

Nos diz Habermas: “Com efeito, toda a teoria do desenvolvimento 

da capacidade de juízo moral tem que pressupor como dada a 

possibilidade de distinguir entre juízos morais corretos e errados.”163 

Assim, todas as questões práticas podem ser resolvidas mediante a 

validade intersubjetiva das normas. 

                                                 
161 Ibidem, p.147. 
162 Cf: HABERMAS, Jürgen. Comentários à ética do discurso. Trad. Gilda Lopes 
Encarnação. Lisboa: Instituto Piaget, 1999, p. 15. 
163 HABERMAS, Jürgen. Consciência moral e agir comunicativo. Trad. Guido Antônio 
de Almeida. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003. 



 

 

84

Habermas denomina de ética universalista contrapondo-se ao 

relativismo ético164 aquela “que afirma que este princípio moral (ou um 

idêntico) não exprime apenas as intuições de dada cultura ou de dada 

época, mas tem também uma validade geral”165, logo, este principio moral 

de validez universal pretende não ser vulnerável ao relativismo cultural e 

histórico.  

O princípio da universalização das normas tem como expressão a 

vontade universal e, como características, o interesse comum a todas as 

pessoas atingidas, a aprovação geral e o reconhecimento intersubjetivo, 

onde os interesses particulares devem coincidir com a vontade geral. É 

importante que as normas sejam aceitas por todas as pessoas envolvidas 

na argumentação e que não haja nenhum tipo de constrangimento ou 

coação. 

 Em relação à ética formalista,  àquela que assinala como válidas 

normas de conduta capazes de serem universalizadas, onde aqueles que 

são providos de razão devem ser capazes de almejar aquilo que é 

moralmente justificado, ou seja, esta ética busca as condições para que 

uma ação possua dignidade moral mediante a justificação da validade das 

normas e a sua aceitação. Habermas a relaciona com a escolha de Kant 

ao formular o seu “imperativo categórico”166 (caracterizando como válidas 

normas de ação universalizáveis)167; a posição defendida por Habermas e 

Apel tem como vantagem que suas “suposições básicas de ordem 

cognitivista, universalista e formalista se deixam derivar do princípio 

moral fundamentado pela ética do discurso”168. 

 Entretanto, em sua ética do discurso, substitui o imperativo 

categórico pelo método da argumentação moral, formulando o princípio 

                                                 
164 O relativismo ético afirma que os juízos morais são válidos quando medidos pelos valores 
culturais. 
165 Cf: HABERMAS, Jürgen. Comentários à ética do discurso. Trad. Gilda Lopes 
Encarnação. Lisboa: Instituto Piaget, 1999. p. 16. 
166 O imperativo categórico kantiano é postulado como a máxima que possibilita cada indivíduo 
julgar se uma norma dada merece aprovação de todos, ou seja, de caráter geral. 
167 Comentários a ética do discurso. Pág. 15 “age só pela máxima que se possa transformar ao 
mesmo tempo, por ação de teu desejo, em lei geral!”. Cf: SIEBENEICHLER, Flávio Beno. 
Jürgen Habermas: razão comunicativa e emancipação. Rio de Janeiro: Tempo 
Brasileiro, 1989. p. 139-140. 
168 HABERMAS, Jürgen. Consciência moral e agir comunicativo. Trad. Guido Antônio 
de Almeida. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003. p. 147. 



 

 

85

“D”, assim explicitado por Habermas: “As únicas normas que têm o direito 

a reclamar validade são aquelas que podem obter a anuência de todos os 

participantes envolvidos num discurso prático”169. Portanto, o princípio 

kantiano é reformulado e transformado em regra de argumentação do 

discurso prático, que tem como função e conteúdo justificar as normas 

éticas quando estas se tornam aceitas na comunidade de sujeitos que se 

encontram em diálogo e em consenso. 

Desse modo explicado por Habermas, o imperativo categórico 

passa a ser, na ética do discurso, o princípio de universalização “U”: 
 
 

O imperativo categórico desce ao mesmo tempo na 
escala, transformando-se num princípio de 
universalização “U”, que nos discursos práticos 
assume o papel de uma regra de argumentação: no 
caso das normas em vigor, os resultados e as 
conseqüências secundárias, provavelmente 
decorrentes de um cumprimento geral dessas 
mesmas normas e a favor da satisfação dos 
interesses de cada um, terão de poder ser aceites 
voluntariamente por todos170.  

 

 Nessa perspectiva, o princípio de universalização “U” é deduzido 

inicialmente dos pressupostos do discurso argumentativo; possibilita 

chegar a uma ética discursiva partindo de ações comunicativas e não 

monológicas. Habermas considera que unicamente um processo de 

entendimento intersubjetivo pode conduzir a um acordo que seja de 

caráter reflexivo, só então os participantes podem saber que estão 

conjuntamente convencidos acerca de algo171. 

 
3.3.2 O método do discurso prático referido em “D” 

 

O método do discurso prático propõe que os intervenientes, ao 

argumentarem, devem partir do princípio estabelecido, em regra, de que 

todos os participantes em questão tomam parte, ao passo que se 

                                                 
169 HABERMAS, Jürgen. Comentários à ética do discurso. Trad. Gilda Lopes Encarnação. 
Lisboa: Instituto Piaget, 1999. p. 16. 
170 Ibidem, p. 16. 
171 HABERMAS, Jürgen. Consciência moral e agir comunicativo. Trad. Guido Antônio 
de Almeida. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003. p. 88. 



 

 

86

apresentam como sujeitos livres e iguais, que buscam de modo 

cooperante a verdade, onde somente interessa a força do melhor 

argumento. 

Habermas afirma que o discurso prático é visto como uma forma 

exigente da formação argumentativa da vontade, este deve garantir 

exclusivamente “em função dos pressupostos gerais da comunicação, a 

correção (ou justiça) de todo o consenso normativo possível sob essas 

condições”172.  

Habermas  nos diz que, por outro lado, ainda é possível conceber o 

discurso prático “como um processo de comunicação que, pela sua forma, 

exorta todos os intervenientes a uma assunção simultânea dos papéis 

ideais”173, transforma neste sentido a assunção dos “papéis ideais” 

propostos por Mead, que “era efetuada por cada indivíduo de forma 

particular e privatim, num acontecimento público em que todos intervêm 

de forma conjunta e intersubjetiva”174. 

Em suma, o princípio “D” exprime que apenas podem ser 

consideradas válidas as normas que encontrem o assentimento de todos 

os intervenientes enquanto participantes de um discurso prático, isto é, 

que as normas morais unicamente podem ser válidas se puderem 

fundamentar-se com boas razões; porém, para que este princípio “D” 

tenha possibilidade de operacionalidade, ou melhor, seja operativo, 

necessitamos, segundo Habermas, de uma regra de argumentação que 

permita esclarecer quando as normas morais podem ser fundamentadas 

moralmente, trata-se do princípio de universalização “U”, dito em outras 

palavras: “Toda norma válida tem que preencher a condição de que as 

conseqüências e efeitos colaterais que previsivelmente resultem de sua 

observância universal, para a satisfação dos interesses de todo indivíduo 

possam ser aceitas sem coação por todos os concernidos”175. 

                                                 
172 HABERMAS, Jürgen. Comentários à ética do discurso. Trad. Gilda Lopes Encarnação. 
Lisboa: Instituto Piaget, 1999. p. 17. 
173 Ibidem, p. 17. 
174 Ibidem, p. 18. 
175 HABERMAS, Jürgen. Consciência moral e agir comunicativo. Trad. Guido Antônio 
de Almeida. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003. p. 147. 



 

 

87

O Discurso prático, “D”, torna possível a existência de “U”, que 

expressa o conteúdo normativo de um processo de formação discursiva 

da vontade, e este deve ser distinguido dos conteúdos da argumentação.  

A ética do discurso, na utilização dos princípios “U” e “D”, privilegia 

aspectos de juízos morais válidos que tenham possibilidade de servir 

como referência normativa do percurso de desenvolvimento da 

capacidade de Juízo moral. 

  

3.3.3 A formação Moral dos Falantes 
 
 Em Consciência moral e agir comunicativo, o estudo da teoria moral 

expressa  uma racionalidade processual que está permeada pela força do 

melhor argumento, o “ponto de vista” moral nessa perspectiva é orientado 

para intercompreensão e encontra-se ligado à racionalidade 

comunicativa.  

 No entanto, é importante salientar que, para que os sujeitos sejam 

capazes de julgar moralmente uma norma, estes necessitam ter passado 

pelo processo de desenvolvimento moral que se inicia na infância, 

adentrando pela adolescência até a idade adulta. 

 No intuito de verificar o processo natural de desenvolvimento, 

Habermas recorre às pesquisas realizadas por Lawrence Köhlberg que 

provêm  da epistemologia genética desenvolvida por Piaget, na tentativa 

de reconstruir a lógica evolutiva que adere a capacidade de juízo moral, 

se depara em correspondência com a ética discursiva. 

 A teoria do desenvolvimento moral de Köhlberg enfatiza a distinção 

entre três níveis do desenvolvimento humano, quais sejam: pré-

convencional, convencional e pós-convencional. 

 No nível pré-convencional encontram-se os dois primeiros estágios, 

período no qual se apresenta uma perspectiva egocêntrica nas interações 

das crianças. No nível convencional já se estabelece a formação de 

papéis sociais; no indivíduo, os valores culturais normativos de uma 

comunidade de vida se encontram mais além dos membros que a 

compõe. Nessa etapa, a cooperação social viria motivada por um bem 

comum. Finalmente, no nível pós-convencional, o sujeito social precisa de 



 

 

88

novos conceitos universais de conduta, tais como a justiça, para ordenar 

suas noções morais; nesse viés, os conflitos tendem a ser resolvidos 

considerando-se as perspectivas dos falantes e do mundo. Habermas 

assumirá a formulação de uma moral pós-convencional para delimitar seu 

paradigma comunicativo onde o sujeito racionalmente adere às normas. 

 Os níveis supramencionados possuem dois estágios cada um, 

refletindo a evolução sócio-moral do sujeito; em tais níveis, os sujeitos 

estabelecem de modo recíproco a interação que os insere paulatinamente 

no processo de desenvolvimento da consciência moral176.  

Habermas, mediante esse estudo, pretende apresentar como é que, 

ao seguir a lógica evolutiva da consciência moral, reconhecemos as 

características gerais da ética do discurso, a qual entende que cada 

estágio representa um processo de construção que tematiza e 

problematiza a validez de uma norma. 

 
 
3.4 As validades das proposições morais calcadas numa perspectiva 
intersubjetiva 
 

Podemos afirmar que a argumentação tem como objetivo a busca 

de tornar estável um consenso fundamentado pela determinação da 

validade das proposições.  

Habermas tem como alvo de preocupação sobre a ética o problema 

da universalidade das normas, por isso recorre, como vimos, ao 

imperativo categórico kantiano (pelo caráter universal que ele possui) na 

busca pela validação de normas, entretanto faz uma releitura tomando 

como base sua teoria da ação comunicativa.  

Nessa perspectiva, a contribuição de Kant, na interpretação de 

Habermas, verifica-se na afirmação de que as normas só apresentam 
                                                 
176 “Köhlberg compreende a passagem de um para o outro estágio como um aprendizado. O 
desenvolvimento moral significa que a pessoa em crescimento transforma e diferencia de tal 
maneira as estruturas cognitivas já disponíveis em cada caso que ela consegue resolver 
melhor do que anteriormente a mesma espécie de problemas, mas, a saber, a solução 
consensual de conflitos de ação moralmente relevantes (…) Köhlberg interpreta esse processo 
de aprendizagem, em concordância com Piaget, como um desempenho construtivo do 
aprendiz”. HABERMAS, Jürgen. Consciência moral e agir comunicativo. Trad. Guido 
Antônio de Almeida. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003. p. 154-155. 



 

 

89

validade quando expressam uma vontade universal, ou seja, para que 

uma norma seja considerada válida, a mesma deve obter o 

reconhecimento de todos. Rauber confirma nossa afirmação ao expor 

que: "A universalidade na proposta habermasiana de fundamentação 

racional da ética, da mesma forma que em Kant, é condição de validade 

das normas morais, pois as normas que não encontrarem o assentimento 

de todos os possíveis concernidos serão excluídas como inválidas”177. 

Portanto, somente podem pretender ser válidas as normas que nos 

discursos práticos possam suscitar a aprovação de todos os interessados.  

A ética do discurso vai além do pensamento kantiano, pois para 

Kant a validade das normas permanecem no caráter subjetivo e 

monológico, enquanto que Habermas defende uma interação entre todos 

os participantes. “Para Habermas, o princípio de validação das normas 

regra argumentações entre participantes diferentes de uma ação 

interativa”178, compreende ainda que, para a validação de normas morais, 

não basta apenas a universalização, pois haveria um risco de mesmo ao 

agir corretamente fossem legitimadas normas de ação imorais. Segundo 

Rauber:  
Se a universalização fosse o único critério para a 
validação de normas morais, então normas 
inaceitáveis também poderiam ser legitimadas. Este 
risco é evitado pela ética do discurso na medida em 
que ela transfere o procedimento de validação de 
normas morais, do sujeito solipsista, para a 
comunidade do discurso de todos os sujeitos 
capazes de linguagem e ação179.  

 

Para se chegar ao consenso, é preciso que haja a participação de 

todos num empenho cooperativo, que em meio a um processo 

intersubjetivo voltado para a compreensão os participantes sejam 

capazes de perceber que todos, de modo comunitário, estejam 

convencidos sobre algo. Com isso, há uma reformulação do imperativo 

categórico, cujo foco não mais está assentado no sujeito solipsista, mas 
                                                 
177 RAUBER, Jaime José. O Problema da Universalização em Ética. Porto Alegre: 
EDIPUCRS, 1999. p. 74. 
178 OLIVEIRA, Manfredo Araújo de. Ética e Racionalidade Moderna. São Paulo: Edições 
Loyola, 1993. p. 22. 
179 RAUBER, Jaime José. O Problema da Universalização em Ética. Porto Alegre: 
EDIPUCRS, 1999. p. 74. 



 

 

90

põe a argumentação como esforço comunitário. Portanto, para que uma 

norma seja considerada válida (ou não) é necessário que haja um 

consenso obtido entre os sujeitos capazes de linguagem e ação.  

 Nesse contexto, Habermas faz referência a três distinções que 

separam a ética do discurso e Kant (não obstante seus aspectos 

comuns), quais sejam:  

a) A ética do discurso renuncia à diferenciação categorial entre o mundo 

do inteligível, o qual estão presentes o dever e a vontade livre, e o mundo 

do fenomenal, o qual engloba “as inclinações, os motivos meramente 

subjetivos e também as instituições do Estado e da sociedade”180, dessa 

forma abandona a teoria-dos-dois-mundos. Segundo Habermas: 

  
A necessidade como que transcendental, sob a qual 
os sujeitos direcionados para a comunicação se 
orientam por pretensões de validade, só se torna 
perceptível no imperativo de falar e de agir sob 
pressupostos idealistas. O hiato entre o inteligível e o 
empírico é atenuado por uma tensão que se torna, 
ela própria, perceptível na força factual das 
assunções contra-factuais no interior da prática 
comunicativa do dia-a-dia181. 

 
  

O conhecimento, para Kant, inicia pela experiência, embora 

entendesse que nem tudo seria originado da experiência; existem 

conhecimentos “a priori e distinguem-se dos empíricos, que possuem 

suas fontes, a posteriori, ou seja, na experiência”182. 

 

b) Como já afirmado anteriormente, a ética do discurso sobrepuja o 

imperativo categórico kantiano simplesmente interior e monológico 

mediante “o qual cada indivíduo empreenderia in foro interno (…) a 

avaliação das suas máximas de conduta”183 enquanto Habermas defende 

uma interação entre todos os participantes quando explica que “a ética do 

                                                 
180 HABERMAS, Jürgen. Comentários à ética do discurso. Trad. Gilda Lopes Encarnação. 
Lisboa: Instituto Piaget, 1999. p. 23. 
181 Ibidem, p. 23. 
182 KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. Valério Rohden e Udo Baldur Moosburger. 
Os Pensadores. São Paulo: Nova Cultural, 1999. p. 51. 
183 HABERMAS, Jürgen. Comentários à ética do discurso. Trad. Gilda Lopes Encarnação. 
Lisboa: Instituto Piaget, 1999. p. 23. 



 

 

91

discurso conta com uma conciliação acerca da capacidade de 

generalização de interesses unicamente enquanto resultado de um 

discurso público organizado intersubjetivamente”184, ou seja, as questões 

morais são solucionadas em meio a uma comunidade de comunicação por 

meio da razão dialógica.  

 

c) Por fim, a ética do discurso objetiva solucionar a questão referente ao 

problema da fundamentação, o qual Kant “se esquiva mediante a 

referência a um fato da razão – à experiência do ser-compelido através 

do dever -  passando essa solução pela abstração de “U”, a partir dos 

pressupostos gerais da argumentação”185. 

 
 Habermas, na tentativa de comprovar como o princípio da 

universalização, o qual funciona como regra da argumentação, é 

implicado por pressuposições da argumentação em geral, diz que toda 

pessoa que participa nos pressupostos comunicativos gerais e 

necessários do discurso argumentativo, e que sabe o significado que tem 

justificar uma norma de ação, tem que presumir implicitamente a validade 

do postulado de universalidade186.  

 Em Habermas, a fundamentação da ética do discurso exige: 

 

1. A presença de um princípio generalizador (de universalização) que 

atue como regra da argumentação; 

2. A identificação dos pressupostos da argumentação em geral 

inevitáveis e de conteúdos normativos; 

3. A representação explícita desse conteúdo normativo, ou seja, as 

regras do discurso; 

4. A prova da existência de uma relação de implicações materiais 

entre (3) e (1), em relação com a idéia da justificação de normas187. 

 
                                                 
184 Ibidem, p. 23. 
185 Ibidem, p. 23. 
186 HABERMAS, Jürgen. Consciência moral e agir comunicativo. Trad. Guido Antônio 
de Almeida (Trad.). Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003. p. 109-110. 
187 Ibidem, p. 119-120. 



 

 

92

3.5 O consenso obtido entre os sujeitos em diálogo 
 
 O princípio de universalização da ética é um requisito prévio e 

necessário da ética do discurso, uma vez que leva os sujeitos a uma 

disponibilidade ao diálogo e ao entendimento mútuo, daí a expressão 

“dialógico”, pressuposto indispensável para se chegar ao consenso, pois 

todos os sujeitos devem ter lugar na ação comunicativa (em condições de 

igualdade, reciprocidade e livre de qualquer coação).  

 Tal diálogo é conseguido mediante a racionalização nele praticada, 

dessa forma a ética do discurso defende que uma norma só terá validade 

quando todos aqueles envolvidos no diálogo estiverem de acordo, na 

perspectiva de participarem de um discurso prático onde tal norma 

aludida é válida. 

 É importante frisar que Habermas considera que a relação entre os 

falantes é inerente à própria essência da linguagem, preocupa-se em 

meio a um discurso prático com o fundamento de validade das normas à 

qual aderem os sujeitos nela inseridos, favorecendo o reconhecimento 

intersubjetivo, não excluindo os sujeitos históricos. 

 Habermas se distancia de Kant quando substitui, como vimos 

anteriormente, a consciência moral solipsista e monológica pelos sujeitos 

participantes em uma relação dialógica, pelos sujeitos concretos e 

históricos, é neste ponto que se chega ao âmago da interação da teoria 

da ação comunicativa e conseqüentemente na ética do discurso. Insiste 

ainda que apenas uma participação efetiva de cada sujeito envolvido é 

capaz de prevenir possíveis deformações de perspectiva na interpretação 

dos interesses pessoais pelos demais188. 

 Com efeito, a lógica do discurso, bem como o procedimento 

argumentativo já apresentado, tem por finalidade estabelecer normas 

objetivas e universais obtidas pelo consenso, onde prevalece a força do 

                                                 
188 HABERMAS, Jürgen. Consciência moral e agir comunicativo. Trad. Guido Antônio 
de Almeida. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003. p. 88 refere: “Ao invés de 
prescrever a todos os demais como válida uma máxima que eu quero que seja uma lei 
universal, tenho que apresentar minha máxima a todos os demais para o exame 
discursivo de sua pretensão de universalidade. O peso desloca-se daquilo que cada 
(indivíduo) pode querer sem contradição como lei universal para aquilo que todos 
querem de comum acordo reconhecer como norma universal”.  



 

 

93

melhor argumento. Tais normas serão corretas quando alcançarem um 

consenso fundado, quer dizer, quando certas condições presentes nas 

regras de argumentação forem satisfeitas acerca de sua pretensão 

problematizada. 

 Uma ética que tenha a intenção de ser uma ética comunicativa 

deve ter como base o seguinte princípio: apenas pode reclamar validade 

aquelas normas em que todos os interessados concordam (ou 

concordariam) sem coação, caso participassem (ou fossem levados a 

participar) num processo de formação discursiva de vontade189. “O 

consenso que se procura no plano discursivo depende, por um lado, do 

`sim´ ou do `não´ insubstituíveis de cada individuo e, por outro lado, da 

superação da perspectiva egocêntrica.”190Esse consenso, portanto, é 

obtido mediante uma vontade racional. A universalidade das normas 

calcadas no consenso estão ligadas à racionalidade.  

 Podemos afirmar que o “consenso fundado” permite a integração 

social, que deve ser entendida no sentido de forças ilocucionárias de atos 

de fala que venham a ser utilizados para a coordenação de planos de 

diferentes atores191. Habermas objetiva, mediante uma discussão 

racional, livre e comunicativa, que os sujeitos cheguem ao consenso.   

A possibilidade de integração social na ética do discurso, partindo 

da ação comunicativa, é obtida por uma estruturação dupla da 

comunicação linguística, a qual promove a comunicação entre os sujeitos, 

bem como estabelece a forma de intersubjetividade quando permite que 

os indivíduos dotados da mesma capacidade de linguagem e ação e 

abertos inclusive a aceitar pontos-de-vista contrários interajam sem que 

fatores externos imponham idéias preconcebidas que dificultem o diálogo. 

 
 
 
 
                                                 
189 HABERMAS, Jürgen. A crise de legitimação no capitalismo tardio. Rio de Janeiro: 
Tempo Brasileiro, 2002. p. 115. 
190 HABERMAS, Jürgen. Comentários à ética do discurso. Trad. Gilda Lopes Encarnação. 
Lisboa: Instituto Piaget, 1999. p. 22. 
191 HABERMAS, Jürgen. Direito e Democracia: entre faticidade e validade. Trad. Flávio Beno 
Siebeneichler. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003. p. 54. 



 

 

94

Conclusão 
  

Após percorremos o pensamento habermasiano, verificamos que 

esse autor confere à Filosofia a capacidade de retomar a comunicação 

desprovida de todo o tipo de coação, na tentativa de reconstrução dos 

princípios emancipatórios dos indivíduos, que possibilita estabelecer 

modos de comunicação entre os homens propiciador da integração social.  

O interesse emancipatório surge como resposta a uma realidade 

estigmatizada por uma comunicação sistematicamente distorcida e 

propõe possibilidades de reconstrução das condições universais da 

intercompreensão, direcionada para uma teoria da ação. Para esse autor, 

a sociedade é constituída de um todo formado por estruturas 

intersubjetivas e objetivas geradas através da ação e da linguagem, 

permeada pela compreensão das intenções e assegurada mediante o 

reconhecimento das obrigações por todos.   

O ponto central da Teoria habermasiana está assentado na 

afirmação de que o processo de modernização, que caracteriza a 

evolução histórica das sociedades, deve ser apreendido pelo novo 

paradigma, o da intercompreensão. Nas suas análises acerca do contexto 

da vida social, se refere aos paradigmas “mundo da vida” e “sistema”, o 

primeiro como ponto de vista dos sujeitos onde atuam na sociedade que 

ao agirem comunicativamente se entendem sempre em seu horizonte, e o 

segundo representando a estrutura sistêmica.  

Seu interesse epistemológico consiste na elaboração de uma teoria 

global que permite uma análise crítica da sociedade moderna. Esse 

intento é expresso em todas as suas obras, mas recebe especial 

destaque na Teoria da Ação Comunicativa, uma teoria crítica da 

sociedade que se interessa na condição humana, na busca de formular 

uma teoria social e gerar alternativas capazes de dar subsídios à 

realidade enfrentada pela sociedade atual estabelecendo uma base ética 

para a sociedade, por meio da mudança do paradigma da consciência 

para o paradigma da linguagem, ou seja, o da interação mediado pela 

linguagem propiciadora da interrelação entre individual e unidade, 

interesses e normas, cognição e intenção, subjetividade e objetividade.  



 

 

95

A linguagem é concebida no pensamento habermasiano como meio 

de interação entre os indivíduos, comum a todos os homens e 

proporciona uma abertura ao diálogo, necessitando sempre de um outro 

para se efetivar, tornando-se portanto um referencial social. Nesse 

contexto, a linguagem orientada ao entendimento é fonte de integração 

social. A importância da linguagem no paradigma comunicativo verifica-se 

pela sua ligação na ação do homem no mundo objetivo, subjetivo e social. 

 A Teoria da Ação Comunicativa inicia sua análise partindo do 

conceito da racionalidade e de suas possíveis relações com a ação e a 

linguagem, tendo por base a premissa de que a ação comunicativa está 

intimamente ligada á argumentação. Habermas distingue racionalidade 

cognitivo-instrumental e racionalidade comunicativa, esta última 

constituída por normas que orientam a perspectiva da intersubjetividade e 

direcionada para a capacidade de agir sem coações e de gerar consensos 

entre participantes mediante a fala argumentativa, estando voltada para 

uma razão coletiva e dialógica.  

Embasado nessas premissas expostas anteriormente, Habermas 

desenvolve a Ética do Discurso como parte de sua crítica da modernidade 

que tem a sua fundamentação no entendimento mútuo mediado pela 

linguagem Voltado para o consenso.  

A Ética do discurso pode ser entendida como uma tentativa de 

recuperar a intersubjetividade perdida durante a modernidade e o 

desaparecimento da solidariedade entre os sujeitos, ambas enfraquecidas 

pelo crescimento da racionalização do mundo da vida. Ela se apresenta 

como principal referência para articulação normativa nas sociedades 

modernas que encontra na linguagem argumentativa os procedimentos 

necessários para fundamentar de modo racional as normas morais.  

Os sujeitos capazes de linguagem e ação na Ética do Discurso 

assumem o compromisso de dotar o uso da linguagem de uma dimensão 

ética, ou seja, assumem a responsabilidade de justificar e tornar claro as 

normas mediante as quais conduziram seus atos de fala. Podemos 

afirmar que a Ética do Discurso se apresenta como uma ética da 

responsabilidade.  



 

 

96

O principio fundamental dessa ética é que uma norma somente 

pode ter validade quando todas as pessoas que toca conseguem entrar 

em acordo enquanto participantes de um discurso prático em que esta 

norma seja válida. Portanto, Habermas propõe a reformulação do 

imperativo categórico kantiano e entende que, no lugar de propor a todos 

os demais como válidas uma máxima que eu quero que opere como lei 

universal, tenho que apresentá-la à consideração dos outros a fim de 

comprovar discursivamente sua aspiração de universalidade.  

Nesse sentido, verificamos que a Ética do Discurso vai além do 

pensamento kantiano, pois para Kant a validade das normas permanecem 

no caráter subjetivo e monológico, enquanto que Habermas defende uma 

interação entre todos os participantes num empenho cooperativo, que em 

meio a um processo intersubjetivo voltado para a compreensão os 

participantes sejam capazes de perceber que todos de modo comunitário 

estejam convencidos sobre algo. O imperativo categórico reformulado não 

mais se refere ao sujeito solipsista, mas ao consenso obtido entre os 

sujeitos capazes de linguagem e ação. 

 Portanto, uma ética comunicativa dispõe que só pode reclamar 

validade aquelas normas em que todos os envolvidos tenham condições 

de concordar ou discordar sem coação no processo de formação 

discursiva de vontade.  

 Finalmente, podemos afirmar que o consenso fundado na Ética do 

Discurso possibilita a integração social. Esta acontece quando permite 

que os indivíduos dotados da mesma capacidade de linguagem e ação 

estão abertos inclusive a aceitarem pontos-de-vista contrários e interajam 

sem constrangimentos e sem que fatores externos imponham idéias 

preconcebidas que dificultem o diálogo que cada vez mais se impõe em 

cada um de nós como o instrumento eficaz para a saída da crise do 

homem individual. 

  

 

 

 

 



 

 

97

REFERÊNCIAS 
 

ADORNO, Theodor W. Prismas: Crítica cultural e sociedade. São 
Paulo: Ática, 1998.  
 

APEL, Karl-Otto. A transformação da filosofia. São Paulo: Loyola, 2000. 
 
APEL, Karl Otto. Teoría de la verdad y ética del discurso. Barcelona: 
Paidós, 1991. 
 
ARAGÃO, Lúcia Maria de Carvalho. Razão comunicativa e teoria social 
crítica em Jürgen Habermas. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1997. 
 
AUSTIN, J. L. Quando dizer é fazer: Palavras e ação. Porto alegre: 
Artes Médicas, 1990.  
 
BAUMAN, Zygmunt. Ética pós-moderna. Trad. João Rezende Costa. São 
Paulo: Paulus, 1997. 
 
CASCÃO, Karla Soares. A subjetividade da moralidade kantiana em 
“diálogo” com a intersubjetividade da ética do discurso habermasiana. 
Revista Perspectiva Filosófica. Vol. VII, nº 14, Jul.-Dez./2000. 
 
DELEUZE, Gilles. A Filosofia crítica de Kant. Lisboa: Edições 70, 1999. 
 
DEWEY, John. A filosofia em reconstrução. São Paulo: Ed. Nacional, 
1958. 
 
DURKHEIM, Èmile. As formas elementares de vida religiosa: O 
sistema totêmico na Austrália. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 
 
_____________. Da divisão do trabalho social. São Paulo: Martins 
Fontes, 1999. 
 
EFKEN, Karl-Heinz. A problemática da experiência ética na sociedade 
contemporânea. Revista Ágora Filosófica, Recife, Vol. 5, nº 2, Jul./Dez. 
2005. 
 



 

 

98

_____________. O Estado Democrático de Direito na perspectiva da 
teoria do discurso de Jürgen Habermas. Tese de Doutoramento em 
Filosofia defendida na Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do 
Sul (PUCRS), 2003. 
 
___________. Razão comunicativa e integração social em Jürgen 
Habermas. Revista Symposium, Recife, Vol. 8, nº 1, Jan./Jun. 2004. 
 
FREITAG, Bárbara. A Teoria Crítica Ontem e Hoje. São Paulo: 
Brasiliense, 1994. 
 
GOMEZ, Mariano Alvarez. Sobre la acción comunicativa en J. Habermas. 
Cuadernos Salmantinos de Filosofía. Universidad Pontificia de 
Salamanca, 1987. 
 
GEUSS, Raymond. Teoria crítica: Habermas e a escola de Frankfurt. 
São Paulo: Papirus, 1988. 
 
GIDDENS, Anthony. As idéias de Durkheim. São Paulo: Cultrix, 1981.  
 
GURVITCH, Georges. A sociologia de Karl Marx. São Paulo: Anhambi, 
1960.  
 
HABERMAS, Jürgen. A crise de legitimação no capitalismo tardio. Rio 
de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2002. 
 
_____________. A ética da discussão e a questão da verdade. São 
Paulo: Martins Fontes, 2004. 
 
_____________. Agir comunicativo e razão destranscendentalizada. 
Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2002. 
 
_____________. Conhecimento e Interesse. Rio de Janeiro: Zahar, 
1982. 
 
_____________. Comentários à ética do discurso. Trad. Gilda Lopes 
Encarnação. Lisboa: Instituto Piaget, 1999. 
 
_____________. Consciência moral e agir comunicativo. Trad. Guido 
Antônio de Almeida. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003. 



 

 

99

 
_____________. Direito e Democracia: entre faticidade e validade. Trad. 
Flávio Beno Siebeneichler. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003. 
 
_____________. Habermas. Trad. Bárbara Freitag. São Paulo: Ática, 
1993. 
 
_____________. Mudança estrutural da esfera pública: investigações 
quanto a uma categoria da sociedade burguesa. Trad. Flávio R. Kothe. 
Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1984.  
 
_____________. O discurso filosófico da modernidade. São Paulo: 
Martins Fontes, 2002. 
 
_____________. Pensamento pós-metafísico: estudos filosóficos. Rio 
de Janeiro: Biblioteca Tempo Universitário, 1990. 
 
_____________. Racionalidade e Comunicação. Trad. Paulo Rodrigues. 
Lisboa: Edições 70, 2002. 
 
_____________. Técnica e Ciência como “Ideologia”. Lisboa: Edições 
70, 2001. 
 
_____________. Teoría de la acción comunicativa I. Madrid : Taurus, 
2003. 
 
_____________. Teoría de la Acción Comunicativa II, Madrid: Taurus, 
2003. 
 
_____________. Teoría de la Acción Comunicativa: Complementos y 
Estudios Previos.  Madrid: Cátedra, 1997. 
 
_____________. Teoría y praxis. Madrid: Tecnos, 1990. 
 
_____________. Verdade e Justificação: Ensaios Filosóficos. São 
Paulo: Loyola, 2004. 
 
HORKHEIMER, Max. Temas básicos da sociologia. São Paulo: Cultrix, 
1973.  



 

 

100

 
_____________. Teoria tradicional e Teoria crítica. Os Pensadores. São 
Paulo: Abril Cultural, 1985. 
 
_____________. Textos escolhidos. São Paulo: Abril Cultural, 1980.  
 
INGRAM, David. Habermas e a dialética da razão. Brasília: Editora UNB, 
1994. 
 
JAMERSON, Fredric. O marxismo tardio: Adorno, ou a persistência da 
dialética. São Paulo: Biotempo, 1997. 
 
KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. Trad. Valério Rohden e Udo 
Baldur Moosburger. Os Pensadores. São Paulo: Nova Cultural, 1999. 
 
LUKÁCS, G. História y Conciencia de Clase. Barcelona: Grijalbo, 1969.  
 
MARCONDES, Danilo. A Pragmática na Filosofia Contemporânea. Rio 
de Janeiro: Zahar, 2005. 
 

MARCUSE, Herbert. A ideologia da sociedade industrial. Rio de 
janeiro: Zahar, 1982.  
 
MARTINS, Washington. Repensar a democracia, a tecnologia e o 
pluralismo. Recife: Ed. do Autor, 2005. 
 
MARX, Karl. A origem do capital: A acumulação primitiva. São Paulo: 
Global, 1989. 
 
MCCARTHY, Thomas. Reflexiones sobre la racionalización en La Teoría 
de la Acción Comunicativa. Habermas y la modernidad. Madrid: Cátedra, 
2001. 
 
MCLELLAN, David. As idéias de Marx. São Paulo: Cultrix, 1975. 
 
MEAD, George Herbert. Espiritu, persona y sociedad: desde el punto 
de vista del conductismo social. Buenos Aires: Paidós. 
 



 

 

101

OLIVEIRA, Manfredo Araújo de. Ética e Racionalidade Moderna. São 
Paulo: Edições Loyola, 1993. 
 
PARSONS, Talcott. O sistema das sociedades modernas. São Paulo: 
Pioneira, 1974.  
 
 
_____________. Sociedades: perspectivas evolutivas e comparativas. 
São Paulo: Pioneira, 1969.  
 
PINTO, F. Cabral. Leituras de Habermas: Modernidade e 
Emancipação. Coimbra: Fora do Texto (Cooperativa Editorial de 
Coimbra), 1992. 
 
PIZZI, Jovino. Ética do discurso: a racionalidade ético-comunicativa. 
Porto Alegre: EDIPUCRS, 1994. 
 
POPPER, Karl Raimund. Conhecimento objetivo: uma abordagem 
evolucionária. Belo horizonte: Itatiaia, 1975. 
 
RAUBER, Jaime José. O Problema da Universalização em Ética. Porto 
Alegre: EDIPUCRS, 1999. 
 
ROUANET, Sérgio Paulo. As razões do iluminismo. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1987. 
_____________. Teoria crítica e psicanálise. Rio de Janeiro: Tempo 
Brasileiro, 1986. 
 
RUBIN, Isaak Illich. A teoria marxista do valor. São Paulo: Brasiliense, 
1980.  
 
SEIDEL, Roberto Henrique. Racionalidade, historicidade e ética. Revista 
Perspectiva Filosófica. Vol. VII, nº 13, Jan.-Jun./2000. 
 
SIEBENEICHLER, Flávio Beno. Jürgen Habermas: razão comunicativa e 
emancipação. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1989. 
 
SLATER, Phil. Origem e significado da Escola de Frankfurt. Trad. 
Alberto Oliva. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1978.  
 



 

 

102

STRATHERN, Paul. Kant  em 90 minutos. Trad. Maria Helena Geordane. 
Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1997. 
 
STRIEDER, Inácio. Ética na vida e no trabalho. Revista Perspectiva 
Filosófica. Vol. VII, nº 13, Jan.-Jun./2000. 
 
_____________. O lugar da Ética na sociedade atual. Revista Perspectiva 
Filosófica. Vol. I, nº 1, Jul.-Dez./1992. 
 
TOULMIN, R. Riecke. An Introduction to Reasoning. New York, 1979 
Apud HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa I. Madrid : 
Taurus, 2003.  
 
WEBER, Max. A ética protestante e o espírito do capitalismo. São 
Paulo: Pioneira, 1996.  
 
_____________. Textos selecionados. São Paulo: Nova Cultural, 1997.  
 
VELASCO, Marina. Ética do discurso: Apel ou Habermas? Rio de 
Janeiro (FAPERJ): Mauad, 2001. 
 
 

 


