
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO - UFPE 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS - CFCH 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO 
MESTRADO EM FILOSOFIA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O RESGATE DA POLÍTICA NO PENSAMENTO DE HANNAH 
ARENDT E HABERMAS: ENTRE UMA ÉTICA PROCEDIMETAL E 

UMA ÉTICA DO AMOR AO MUNDO 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ADILSON SILVA FERRAZ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RECIFE 
2009 



 2

ADILSON SILVA FERRAZ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
O RESGATE DA POLÍTICA NO PENSAMENTO DE HANNAH 

ARENDT E HABERMAS: ENTRE UMA ÉTICA PROCEDIMETAL E 
UMA ÉTICA DO AMOR AO MUNDO 

 
 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada por Adilson Silva 
Ferraz, como requisito para conclusão do 
Curso de Mestrado do Programa de Pós-
Graduação em Filosofia da Universidade 
Federal de Pernambuco – UFPE, sob 
orientação do Prof. Dr. Luis Vicente Vieira. 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

RECIFE 
2009 



 3

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 Ferraz, Adilson Silva    
     O resgate da política no pensamento de Hannah Arendt e Habermas: entre 
uma ética procedimental e uma ética do amor ao mundo / Adilson Silva 
Ferraz. - Recife: O Autor, 2009. 
     141 folhas :  il.,quadro. 
 
     Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco. CFCH. 
Filosofia, 2009. 

     
 Inclui bibliografia.  
 

1. Filosofia Política. 2. Ética. 3. Teoria da ação – Comunicação. 4. 
Racionalidade. I. Título.  
 

 
 
             1 
             100 

                                        
CDU (2. Ed.) 
CDD (22. ed.) 

                                  UFPE 
CFCH 2009/121

    
   

   
 
 



 4



 5

AGRADECIMENTOS 
 
 
 
À minha família, em especial à minha mãe Alice. 
 
Ao meu orientador, prof. Luiz Vieira, pela amizade, paciência e pelos importantes 
comentários que possibilitaram a conclusão desta pesquisa.  
 
Aos professores do programa de mestrado em filosofia da UFPE, em especial ao prof. 
Washington e ao prof. Jesus Vázquez, pela leitura atenta e observações na qualificação deste 
trabalho. 
 
Aos amigos do mestrado: Fernando, Thalles, Jefferson, Andrezza, Fernanda, Isabel, Angélica, 
Breda, Daniel, Pe. Marcos, Alessandra, Daniel, Renato, e à amiga Conceição, também 
admiradora do pensamento de Hannah Arendt. 
 
A Márcio, pelo exemplo de dedicação e amizade.  
 
À Betânia, Juliana, Isabel e Edson. 
 
A Eduardo, Tibério, Rafael, pelo intenso convívio durante o período em que moramos juntos 
no Malembar, e a Júnior (last, but not least), amigo de todas as horas. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 6

 
NACHTLIED1 

 
 

Nur die tage laufen weiter, 
Lassen unseren Zeit vorstreinchen. 

Stets dieselben duklen Zeichen 
Wird die Nacht uns stumm bereiten. 

 
Sie muss stets dasselbe sagen 

Auf den Ton berraren 
Zeiget auch nach neuen wagen 

Immer nur, was wir shon waren. 
 

Laut und freud veralockt der morgen, 
Bricht den dunklen stummen blick 

Gibt mir tausend neuen sorgen 
Uns dem bunten Tag zurück. 

 
Doch die schatten werden bleiben. 

Um den Tag sich scheu zu schliessen, 
Lassen wir auf raschen plüssen 
Uns zu fernen Küsten treiben. 

 
Unsere Heimat sind die Schstten – 
Und wenn wir zutiefst ermatten, 
In dem nächtlich dunken Schoss 

Hoffen wir auf leisen Trost. 
 

Hoffend können wir verzeihen 
Allen schrecken, allen Kummer 

Unsere Lippen werden stummer – 
Lautlos bricht der Tag herein. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
1 Consultado no site da Library of Congress: 
http://memory.loc.gov/cgi-
bin/ampage?collId=mharendt_pub&fileName=05/053
370/053370page.db&recNum=27&itemLink=%2Fam
mem%2Farendthtml%2FmharendtFolderP05.html&li
nkText=7 

CANÇÃO DA NOITE 
 
 

Apenas os dias seguem em frente, 
Deixam nosso tempo passar. 

Sempre os mesmos sinais obscuros 
Vai a noite sem voz preparar. 

 
Sempre o mesmo ela tem de dizer 

Sobre o mesmo tom se manter 
Aponta também para novos ramos 

Incessantemente apenas o que já éramos. 
 

De modo alto e estranho atrai a manhã, 
Rompe o obscuro mudo olhar 

Devolve-nos com mil novas preocupações 
Para o multicolorido dia a raiar. 

 
Mas as sombras permanecerão. 

Para que se feche timidamente o dia, 
Deixem-nos em rios velozes 

Em direção a costas distantes navegar. 
 

Nossa pátria são as sombras – 
E se profundamente nos cansamos, 

No colo noturno da noite 
Esperamos por um suave consolo. 

 
Esperando podemos perdoar 

Toda dor, toda aflição. 
Nossos lábios começam a se fechar – 
Sem som o dia inicia sua ascensão. 

 
 
 
 

(Hannah Arendt. Inverno de 1925/1926.)



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Esclarecimento (Aufklãrung) é a saída do homem de sua menoridade, da qual ele 
próprio é o culpado. A menoridade é a incapacidade de fazer uso do seu entendimento sem a 
direção de outro indivíduo. O homem é o próprio culpado dessa menoridade se a sua causa 
dela não se encontra na falta de entendimento, mas na falta de decisão e coragem de servir-se 
a si mesmo sem a direção de outrem. Sapere Aude! Tem coragem de fazer uso do teu próprio 
entendimento – tal é o lema do esclarecimento. 
 
 

 (KANT, Immanuel. Resposta à Pergunta: que é 
“Esclarecimento”? Petrópolis: Vozes, 2005, p. 63) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 8

RESUMO 
 
 
 
 
 
Este trabalho objetiva estudar o resgate da política a partir dos modelos de ética presentes nas 
filosofias de Hannah Arendt e Habermas. Os pressupostos políticos da antiguidade grega são 
utilizados por Arendt para articular seu exame das atividades humanas (vita activa/vita 
contemplativa) com uma filosofia política caracterizada pela busca de um sensus communis e 
de uma interação entre os homens que os permita estabelecer a política enquanto o novo e o 
imprevisível. Enquanto que Habermas, afastando-se da teoria crítica da escola de Frankfurt, 
desenvolve sua teoria da ação comunicativa adotando a ética formal kantiana e as 
contribuições advindas da virada lingüístico-pragmática como principais referenciais, 
construindo uma teoria procedimental do discurso que visa resgatar o caráter emancipatório da 
racionalidade. Ambos os pensadores fazem o diagnóstico do predomínio da violência e da 
instrumentalidade na esfera pública, contudo, divergem fundamentalmente quanto à própria 
compreensão da política. Habermas critica a distinção que Arendt faz entre poder e violência, 
pois a concepção de política livre de qualquer forma de violência decorrente desta dicotomia 
seria inaplicável e excêntrica. Como Habermas estabelece a dicotomia entre “sistema” e 
“mundo da vida”, que equivale à distinção arendtiana entre violência e poder, são os seus 
modelos de resgate da esfera política que lhes são decisivos. A teoria da ação comunicativa se 
apresenta sob a forma de um procedimentalismo vazio que mantém as contradições do 
sistema, enquanto que o republicanismo de Arendt, calcado na experiência da pólis e no 
desenvolvimento das virtudes cívicas, é idealista e carente de elementos que permitam uma 
maior aplicabilidade.  
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Palavras-chave: 1. Política; 2. Ética; 3. Filosofia de Hannah Arendt; 4. Teoria da Ação 
Comunicativa de Jürgen Habermas; 5. Racionalidade.  



 9

ABSTRACT 
 
 
 
 
 

This paper aims to analyze the policy buyback from the models of ethics present in the 
philosophies of Hannah Arendt and Habermas. The assumptions of the ancient Greek 
politicians are used by Arendt to articulate the examination of human activities (vita activa/ 
vita contemplativa) with a political philosophy characterized by the search for a sensus 
communis and an interaction between the men that permits the policy can be established as 
new and unpredictable. While Habermas, distancing from critical theory of the Frankfurt 
School, developed his theory of communicative action adopting the formal kantian ethics and 
contributions from the linguistic-pragmatic turning as references, building a theory of 
procedural discourse that aims to rescue the emancipatory character of rationality. Both 
thinkers make the diagnosis of the predominance of violence and instrumentality in the public 
sphere, however, differ fundamentally on their own understanding of policy. Habermas 
criticizes Arendt’s distinction between power and violence because the conception of policy 
free from any form of violence arising from this dichotomy would be inapplicable and 
eccentric. As Habermas establishes the dichotomy between "system" and " life-world ", which 
equates to Arendt distinction between violence and power, their models of policy rescuing are 
decisive. The theory of communicative action is presented in the form of an empty 
proceduralism that maintains the contradictions of the system, while the Arendt’s 
republicanism, based on experience of the polis and the development of civic virtues, is 
idealistic and precarious of elements enabling a greater applicability. 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Key-words: 1. Politics; 2. Ethics; 3. Hannah Arendt’s Political Theory; 4. Communicative 
Action Theory by Jürgen Habermas; 5. Racionality. 



 10

SUMÁRIO 
 
 
 
 

INTRODUÇÃO ........................................................................................................................ 12 

 

PARTE I 

 

CAPÍTULO I. A RUPTURA COM A TRADIÇÃO: MODERNIDADE E POLÍTICA NA 
FILOSOFIA DE HANNAH ARENDT. ................................................................................... 16 

 
1.1 AS TRÊS ESFERAS DA VITA ACTIVA: LABOR, FABRICAÇÃO E AÇÃO. ................................. 16 
1.2 ESFERA PÚBLICA E MODERNIDADE NA CONCEPÇÃO DE HANNAH ARENDT. .................... 24 
1.3 CURA POSTERIOR: A BANALIDADE DO MAL E O CASO DE EICHMANN ............................... 29 

 

CAPÍTULO II. A VIDA DO ESPÍRITO E A AÇÃO ENQUANTO FUNDAMENTO DE 
UMA ÉTICA DO AMOR AO MUNDO ................................................................................. 35 

 
2.1 A VIDA DO ESPÍRITO ENQUANTO CONDIÇÃO PARA A POLÍTICA ....................................... 35 

2.1.1 O Pensar (Thinking) e o Dois-em-um Socrático ..................................................... 36 
2.1.2 O Querer (Willing) .................................................................................................. 42 
2.1.3 O Julgar (Judging) .................................................................................................. 47 

2.2 A INTERAÇÃO ENTRE VITA CONTEMPLATIVA E VITA ACTIVA: UMA ÉTICA DO AMOR AO 
MUNDO .................................................................................................................................. 55 

 

PARTE II 

 

CAPÍTULO III. A RUPTURA COM O SOLIPSISMO: MODERNIDADE E ESFERA 
PÚBLICA NO PENSAMENTO DE HABERMAS ................................................................. 61 

 
3.1 MODERNIDADE E TEORIA CRÍTICA: DENUNCIANDO A RAZÃO. ......................................... 61 
3.2 A MUDANÇA ESTRUTURAL DA ESFERA PÚBLICA E A NECESSIDADE DE SEU RESGATE 
ATRAVÉS DE UMA ÉTICA DISCURSIVA ................................................................................... 67 
3.3 A CRÍTICA À ÉTICA FORMAL DE KANT: A RENÚNCIA AO SOLIPSISMO E A REFORMULAÇÃO 
DO IMPERATIVO CATEGÓRICO A PARTIR DA FILOSOFIA DA LINGUAGEM ................................. 71 
3.4 DA FILOSOFIA DA LINGUAGEM À TEORIA DO DISCURSO DE HABERMAS. ........................ 76 

3.4.1 A Teoria dos Jogos de Linguagem de Wittgenstein ................................................. 77 
3.4.2 A Teoria dos Atos de Fala de Austin: como fazer coisas com palavras? ............... 80 

 

CAPÍTULO IV. A TEORIA DA AÇÃO COMUNICATIVA ENQUANTO PROJETO DE 
CONCRETIZAÇÃO DE UMA ÉTICA DO CONSENSO ...................................................... 84 

 
4.1 A SITUAÇÃO IDEAL DE FALA. .......................................................................................... 86 



 11

4.1.1 A Recusa de uma Instância Última de Fundamentação do Discurso. .................... 90 
4.2 O Princípio do Discurso (D) e da Universalidade (U) .............................................. 92 

4.3 O DIREITO ENTRE FACTICIDADE E VALIDADE .................................................................. 95 
4.4 A TEORIA DA ARGUMENTAÇÃO JURÍDICA COMO RADICALIZAÇÃO DA ÉTICA 
PROCEDIMENTAL HABERMASIANA. ....................................................................................... 99 

4.3.1 Teoria da Argumentação Jurídica de Robert Alexy. ............................................. 101 
 

PARTE III 

 

CAPÍTULO V. A RELAÇAO ENTRE AÇÃO E PODER NAS ÉTICAS DE HANNAH 
ARENDT E HABERMAS: QUAL O LUGAR DA POLÍTICA? .......................................... 107 

 
5.1 A DISTINÇÃO ARENDTIANA ENTRE PODER E VIOLÊNCIA. .............................................. 108 
5.2 A CRÍTICA DE HABERMAS À ESFERA POLÍTICA DE HANNAH ARENDT A PARTIR DO 
CONCEITO DE PODER ........................................................................................................... 113 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................................. 129 

 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 132 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 12

INTRODUÇÃO 
 
 
 

Nosso trabalho versa sobre a relação entre o pensamento de Hannah Arendt e 

Habermas, tratando especificamente do projeto de resgate da política que identificamos na 

obra de ambos. A conturbada época em que viveram por si só já seria um motivo para 

acreditarmos que suas filosofias se aproximariam, mas percebemos que escolheram caminhos 

bem distintos.  Arendt, que foi influenciada pela filosofia de Kant, por Heidegger e Jaspers, 

além do modelo político da pólis grega, analisou quais seriam as atividades inerentes ao 

homem, as quais fariam parte da vita activa ou da vita contemplativa, procurando resgatar a 

partir destas a política enquanto exercício da liberdade. Já Habermas, se baseando nas 

contribuições de várias correntes filosóficas, tais como a teoria crítica, o kantianismo e a 

filosofia da linguagem, procurou desenvolver um sistema de procedimentos racionais, que 

seriam próprios à linguagem, e que ao serem seguidos pelos sujeitos do discurso possibilitaria 

um consenso democrático.  

O filósofo alemão nasceu no mesmo ano da fundação da Escola de Frankfurt, em 1929, 

na cidade de Düsseldorf. Estudou filosofia, psicologia, literatura e economia em Zürich, 

Göttingen e Bonn, embora tenha começado sua carreira como jornalista. Em 1954, defende 

sua tese sobre Schelling, intitulada “O Absoluto na História: uma pesquisa sobre a filosofia do 

velho mundo de Schelling” (Das Absolute in der Geschichte. Eine Untersuchung zu 

Schellings Weltalterphilosophie), trabalho que posteriormente lhe possibilitaria se tornar 

assistente de Theodor Adorno – que havia retornado do exílio nos Estados Unidos – no 

Instituto de Pesquisa Social, no qual permaneceu entre 1956 e 1959. Habermas passou a 

lecionar filosofia na universidade de Heidelberg a partir de 1961, mas acabou voltando a 

Frankfurt em 1964 para assumir a vaga de Max Horkheimer no Instituto de Pesquisa Social. 

Em 1961, apresenta sua tese de livre-docência na Universidade de Marburg, intitulada 

“Mudança Estrutural da Esfera Pública” (Strukturwandel der Öffentlichkeit). Lecionou na 

New School for Social Research em 1968, em Nova York, e em 1972 voltou para a Alemanha 

para assumir a direção do Instituto Max-Planck, em Starnberg. Sua principal obra, a Teoria da 

Ação Comunicativa foi publicada em 1981. Aposentou-se em 1994, mas ainda continua em 

atividade, dando palestras e mantendo a produção intelectual. 

É provável que Hannah Arendt tenha tido uma vida bem mais difícil que a de 

Habermas, pois o regime totalitário foi para ela mais do que um fenômeno histórico sem 

precedentes, foi o motivo do exílio de sua terra natal, do aprendizado de novas línguas e do 



 13

início de suas reflexões sobre a política. Em certa medida, Arendt teve experiências mais 

próximas daquelas vividas pelos mestres da Escola de Frankfurt do que aquelas vividas pelo 

próprio Habermas, e isso iria se refletir em sua filosofia. Nasceu em Hannover, em 1906, e foi 

apátrida durante dezoito anos, entre 1933, ano em que foi para Paris fugindo da perseguição 

nazista, e 1951, quando recebeu a cidadania americana. Quebrou tabus ao ser a primeira 

mulher a ser entrevistada por Günter Gaus2, a lecionar os seminários Christian Gauss em 

Princeton, ao criticar polemicamente a guerra do Vietnã, o modelo educacional, o movimento 

sionista, o feminismo, o movimento estudantil. Não queria pensar como os filósofos 

profissionais (Denker Von Gewerbe), que teriam tornado a filosofia hostil à política. Queria 

olhar para política com “os olhos limpos da Filosofia”, fugindo da tradição que havia 

dissociado o pensamento da ação. Por isso sua filosofia é marcada por um convite ao 

selbstdenken, a um pensar por si mesmo, que possibilita um espanto (thaumadzein) e um não 

conformismo perante o mundo. Lecionou nas universidades de Berkeley, Princeton, 

Columbia, Brooklyn College, Aberdeen (Escócia) e na New School for Social Research, até 

1975, ano de seu falecimento.              

Os dois pensamentos apresentam diagnósticos com relação às distorções aprofundadas 

durante a Modernidade, identificando fenômenos como a alienação, a violência estrutural do 

sistema, o surgimento das massas, o consumismo e o predomínio do uso da racionalidade 

instrumental. É interessante como as soluções propostas são antagônicas, a começar pela 

compreensão acerca da própria política, que para Arendt ocorreria somente quando os homens 

agem em concerto e estão excluídas todas as formas de dominação, e daí resulta a sua 

polêmica dicotomia entre violência e poder. Há na obra de Habermas apenas um ensaio (O 

conceito de poder em Hannah Arendt) dedicado especificamente a analisar a obra de Arendt. 

Como foi publicado em 1976, não houve oportunidade de uma resposta de Arendt, já que esta 

havia falecido um ano antes. A controvérsia surge porque Arendt escolheu chamar de política 

a situação em que estão excluídas todas as formas de dominação e Habermas acredita que essa 

concepção radical acabou por excluir da esfera política os elementos estratégicos, ao defini-

los como violência. Também sustenta que Arendt teria isolado a política dos contextos 

econômicos e sociais na qual estaria inserida por meio do sistema administrativo, além de não 

compreender as manifestações da violência estrutural. A crítica de Habermas é também uma 

defesa por sua teoria da ação comunicativa, uma apologia à procedimentalização da 
                                                 
2 A conhecida e premiada entrevista (Prêmio Adolf Grimme) intitulada Was Bleibt? Es bleibt die Muttersprache 
foi transmitida pela televisão da Alemanha Ocidental em 1964, e posteriormente transcrita. A tradução para o 
Português (O que fica? É a Língua Materna que fica.) se encontra na seguinte coletânea de ensaios: ARENDT, 
Hannah. Compreensão e Política e Outros Ensaios: 1930 – 1954. Lisboa: Antropos, 2001. 



 14

linguagem e ao seu poder emancipatório. Não pretendemos imaginar qual seria a resposta de 

Arendt às críticas de Habermas, mas apenas buscar no pensamento arendtiano elementos que 

possibilitem a contraposição dos dois conceitos de política apresentados, identificando 

algumas das dificuldades e incongruências encontradas. Também não é nosso objetivo 

defender uma das teorias, pois ambas possuem elementos importantes para a compreensão do 

status da política contemporânea, embora em nosso último capítulo seja perceptível que a 

filosofia de Arendt se encontra em melhor posição de fazer jus a nossa condição política atual, 

marcada pela violência, instrumentalidade e imposição de discursos.   

 O texto foi dividido em três partes, sendo dedicados dois capítulos para cada 

pensamento, enquanto que o quinto capítulo foi reservado para dialogarmos com seus 

argumentos e concepções de política. Os dois capítulos concernentes a cada pensador 

possuem referências conceituais que se relacionam, de modo que os primeiros capítulos das 

duas primeiras partes tratam das rupturas empreendidas pelas duas filosofias, dando início à 

descrição dos pensamentos, enquanto que os segundos capítulos procuram fechar esse 

desenvolvimento teórico com as implicações e críticas a estes modelos de ética. Portanto, 

nosso trabalho tem duas vertentes, a do estudo comparativo do resgate da política proposto 

pelas filosofias de Hannah Arendt e Habermas, e a da análise crítica dos seus modelos de 

ética. Poderíamos ter utilizado no título deste trabalho o termo “esfera pública” no lugar de 

“política”, mas percebemos que este é um termo mais amplo para Arendt e possui um 

significado diferente. O que Habermas quer assegurar primordialmente é a esfera pública, um 

espaço onde os sujeitos utilizam de procedimentos racionais visando alcançar o consenso – o 

que ele quer reabilitar é a racionalidade –, enquanto que Arendt objetiva o resgate da política, 

enquanto possibilidade dos homens instaurarem o novo. Escolhemos então o termo “política” 

por não se limitar ao espaço de trocas e do discurso, por ser mais abrangente e possibilitar 

uma maior desvinculação em relação a ambas as teorias. 

No primeiro capítulo, iremos partir das características e distinções entre as três esferas 

da vita activa (labor, fabricação e ação), para em seguida abordarmos a relação que há no 

pensamento de Arendt entre a degeneração da esfera pública aprofundada durante a 

Modernidade, devido à ascensão do social, e a ruptura com a tradição que culminou com o 

totalitarismo. O exemplo de Eichmann será fundamental para compreendermos os efeitos das 

ideologias que induzem os sujeitos ao não-uso do pensamento e à ausência de criticidade. O 

segundo capítulo foi estruturado para fazermos uma articulação com o primeiro, de modo que 

após estudarmos a vita contemplativa (pensar, querer e julgar) possamos identificar suas 

conexões com a vita activa e o mundo. Na segunda parte vamos expor e discutir a teoria da 



 15

ação comunicativa de Habermas. O terceiro capítulo objetiva descrever os passos que levaram 

o alemão a romper com o solipsismo e criar uma teoria que se apropria das contribuições da 

ética formal kantiana e da filosofia da linguagem. Neste sentido, decidimos utilizar a teoria 

dos jogos de linguagem de Wittgenstein e a teoria dos atos de fala de Austin enquanto recorte 

teórico. O quarto capítulo apresenta o núcleo da teoria da ação comunicativa, ao discutir a 

situação ideal de fala e seu procedimentalismo, passando pelo momento em que incorpora o 

Direito enquanto medium da tensão entre facticidade e validade, até a elaboração de uma 

teoria da argumentação jurídica que constitui uma radicalização do projeto habermasiano de 

controle racional do discurso. O último capítulo possui apenas dois tópicos. O primeiro visa 

delinear a distinção que Arendt faz entre violência e poder, um passo indispensável para 

posteriormente podermos analisar criticamente as duas filosofias – que representam o embate 

entre o republicanismo e o procedimentalismo democrático – e fazermos uma tentativa de 

selbstdenken, de pensarmos por nós mesmos “o lugar da política”.  

Na medida do possível, utilizamos os textos originais escritos por Arendt, visando 

evitar imprecisões e interpretações polêmicas de alguns termos. Remeter-nos-emos às 

dificuldades nas traduções quando for necessário. Os títulos de obras citadas no corpo do texto 

aparecerão em itálico, mesmo que o mesmo não se encontre em um idioma diverso do 

Português. O poema “Para a Noite” e a cartas de Hannah Arendt à Meier Cronemeyer foram 

consultados na Library of Congress, ao qual agradecemos a disponibilidade dos arquivos 

originais. A esses escritos se somam os ensaios e cartas presentes em The Jewish Writings e 

em The Jew as Pariah – Jewish identity and politics in the Modern Age, que ainda não 

possuem tradução para o Português. Gostaríamos de ter utilizado os livros O que é Política, 

Sobre a Violência e Lições sobre a Filosofia Política de Kant em sua versão original na língua 

inglesa, mas infelizmente o acesso a estas obras não foi possível. Escolhemos então as versões 

das editoras Bertrand Brasil e Relume-dumará respectivamente. As traduções feitas neste 

trabalho são de inteira responsabilidade do autor.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 16

PARTE I 
 

CAPÍTULO I. A RUPTURA COM A TRADIÇÃO: MODERNIDADE E POLÍTICA 
NA FILOSOFIA DE HANNAH ARENDT. 

 

 1.1 As Três Esferas da Vita Activa: Labor, Fabricação e Ação. 
 

 
  No início era a ação.3 
 (Goethe) 
 
 

No ensaio Labor, Work and Action, publicado por Arendt em meados da década de 

1960, apresenta-se a seguinte questão: “Em que consiste uma vida ativa? O que fazemos 

quando estamos ativos?”4 Foi a pergunta que ela procurou elucidar desde a obra A Condição 

Humana (1958), onde vai analisar as condições da existência humana na terra, a relação entre 

a esfera pública e a privada, a formação de uma sociedade de consumidores,  a alienação, 

anunciando que teria havido a partir da modernidade um predomínio da atividade que é 

própria do animal laborans, o homem do labor, em detrimento da esfera política. No prólogo 

do livro, Arendt afirma que não buscou oferecer respostas a estas preocupações, mas que 

queria propor uma reconsideração da condição humana à luz das novas experiências e temores 

mais recentes.5 Para compreendermos o que ela quis dizer ao afirmar a vitória do labor e seu 

domínio no âmbito dos negócios humanos, devemos analisar anteriormente o que é essa 

condição humana que Arendt chamou de vita activa e que foi dividida em três atividades 

fundamentais, as quais seriam: o labor (labor), a fabricação (work) e ação (action).6   

                                                 
3 GOETHE, Johann Wolfgang Von. Fausto. Rio de Janeiro: Ediouro, 1984, p. 77.  
4 ARENDT, Hannah. Trabalho, Obra, Ação. In: Cadernos de Ética e Filosofia Política. n. 7, 2/2005, p. 175. 
5 ARENDT, Hannah. The Human Condition. Chicago: Chicago University Press, 1998, p. 5. 
6 Encontramos divergências quanto à tradução dos conceitos relativos à vita activa. A própria autora observa a 
dificuldade em diferenciar seus significados, pois todas as línguas européias, antigas ou modernas, conteriam 
duas palavras etimologicamente independentes para a mesma atividade; o grego distinguiria ponein de 
ergazesthai, o latin laborare de facere ou fabricare, o francês travailler de ouvrer, o alemão arbeiten de werken. 
Em todos os casos, os equivalentes de labor teriam a conotação de experiências corporais, de fadigas, penas e 
tribulações, ou dores do parto. (ARENDT, Hannah. Trabalho, Obra, Ação. In: Cadernos de Ética e Filosofia 
Política. n. 7, 2/2005, p. 179) Os verbos travailler e arbeiten teriam quase perdido seu significado original de 
dor e sofrimento, enquanto que Work, oeuvre e Werk tenderiam a ser utilizado em relação a obras de arte. 
(ARENDT, Hannah. The Human Condition. Chicago: Chicago University Press, 1998, p. 81) Roberto Raposo, 
tradutor de A Condição Humana, preferiu traduzir Labor, Work e Action de forma literal, como labor, trabalho e 
ação. Adeodato pondera que o verbo obrar não é adequado, preferindo utilizar fabricação ou produção de objetos 
para Work. A confusão se dá porque não temos uma palavra específica no Português para Work, além de que há 
uma identificação peculiar entre “trabalhar”, e seu produto final, o “trabalho”. (ADEODATO, João Maurício. O 
Problema da Legitimidade – No rastro do pensamento de Hannah Arendt. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 1989, pp. 178-179) Dentre os críticos da tradução de Roberto Raposo encontra-se Theresa Calvet 
de Magalhães, que argumenta que com a tradução literal “Fica difícil compreender toda a polêmica antimoderna 



 17

Os três termos teriam sido compreendidos de formas diversas ao longo da história. Na 

Grécia antiga teriam sido hierarquicamente arrumados de um modo diferente dos cristãos 

medievais. A ação, a forma mais elevada de atividade entre os gregos, era menos valorizada 

entre os cristãos que a fabricação, enquanto o labor permanecia no final da lista em ambos os 

casos. Já na idade moderna, o labor teria sido posto acima tanto da fabricação quanto da ação, 

pois o homo faber7, o homem da fabricação, teria dado lugar ao homo laborans. Essas 

transformações teriam relação com as mudanças nos espaços destinados a essas atividades.  A 

distinção entre espaço público e privado, tão fundamental para os gregos e os romanos, teria 

se tornado quase obsoleta, permitindo o aparecimento de uma esfera híbrida, que Arendt 

denominou “sociedade” ou “o social”, uma espécie de espaço doméstico tão estendido que 

abarcaria nações inteiras. Seria a forma na qual o fato da dependência mútua em prol da 

subsistência adquiriu importância pública, e na qual as atividades que dizem respeito à mera 

sobrevivência seriam admitidas em praça pública. Teria havido historicamente um 

desprendimento do labor da esfera privada em direção à sua publicização – notadamente, 

segundo Arendt, na organização da sua atividade através na mecanização e aumento da 

produtividade do labor através da divisão do trabalho8 – ao ponto do termo perder seu 

                                                                                                                                                         
de Hannah Arendt, sua crítica ao conceito de trabalho de Marx e à importância atribuída, na época moderna, ao 
conceito de trabalho produtivo.” Em vários trechos da tradução de Roberto Raposo haveria uma confusão entre 
os termos, como por exemplo, na segunda divisão do terceiro capítulo [labor, no original] e na primeira divisão 
do quarto capítulo [work, no original]. (MAGALHÃES, Theresa Calvet de. Hannah Arendt e a Desconstrução 
Fenomenológica da Atividade de Querer. In: Transpondo o Abismo – Hannah Arendt entre a Filosofia e a 
Política. Rio de Janeiro: Forense, 2002, p. 10) Esta discussão é indireta em nossa pesquisa e por isso escolhemos 
utilizar respectivamente, labor (Labor), fabricação (Work) e ação (Action). Acreditamos que o mais importante 
em qualquer tradução é que seja respeitada ao máximo a intenção do autor ao atribuir determinado sentido aos 
termos utilizados. 
7 Arendt explica que a palavra latina faber, que se relaciona provavelmente com facere (fazer alguma coisa, no 
sentido de produção), aplicava-se originalmente ao fabricante e artista que trabalhava com materiais duros, como 
pedra ou madeira, e era também a palavra usada como tradução do grego tekton, que teria a mesma conotação. A 
palavra fabri, designava especialmente os operários de construção e carpinteiros. Quanto ao termo homo faber, 
que certamente tem origem moderna e pós-medieval, ela diz que não pôde determinar onde e quando a expressão 
surgiu pela primeira vez. (ARENDT, Hannah. The Human Condition. Chicago: Chicago University Press, 
1998, p. 136) 
8 Se tomarmos como critério para definirmos o tipo da atividade - labor ou fabricação - o que move o sujeito, ou 
seja, o fato de estar inserido numa atividade em que há divisão do trabalho para a produção de bens pela 
necessidade de manutenção da sua vida, poderíamos afirmar, segundo Arendt, que esta atividade é o labor, 
porque visa a subsistência do indivíduo. Porém, como dizer que é labor quando o produto da mesma divisão do 
trabalho produz bens duráveis? Qual o critério para separar o que é labor do que é fabricação? Arendt não deixa 
claro neste ponto se o critério deveria ser algo relacionado ao móbil do sujeito – a sua necessidade de sua 
manutenção da vida - ou a algo inerente à própria atividade, neste caso, seu produto.  Certamente é bastante 
comum – principalmente no atual estágio da economia capitalista – que ambas as características estejam 
presentes na mesma atividade desenvolvida. Outra dificuldade é saber quando o produto da atividade é fruto do 
labor ou da fabricação, já que a própria Arendt afirma que no mercado de trocas podem ser comercializados 
tanto os “produtos do labor” quanto da fabricação: “Pois é somente no mercado de trocas, onde as coisas podem 
ser trocadas por outras, que todas elas se tornam valores, quer sejam produtos do labor ou da fabricação, quer 
sejam objetos de uso ou de consumo, necessários à vida do corpo, ao conforto da existência ou à vida mental.” 
(ARENDT, Hannah. The Human Condition. Chicago: Chicago University Press, 1998, p. 163) É inerente aos 



 18

significado original ligado ao sofrimento e a dor.9 Com a ascensão do social não seria mais 

possível a separação clara entre o que é privado e o que é público. O advento da sociedade, 

com a admissão das atividades privadas e da economia doméstica à esfera pública, teria como 

característica a tendência ao crescimento e de mitigação da esfera do político.   

 O capítulo dedicado ao labor em A Condição Humana é iniciado com o 

reconhecimento por parte de Arendt de que a distinção entre labor e fabricação é inusitada, e 

que nada existe na tradição pré-moderna do pensamento político ou no vasto corpo de teorias 

modernas sobre o trabalho para corroborá-la. O motivo desta distinção ter sido ignorada nos 

tempos antigos para ela pareceu ser óbvio:       

     

O desprezo pelo labor, originalmente resultante da acirrada luta do homem contra a 
necessidade e de uma impaciência não menos forte em relação a todo esforço que 
não deixasse qualquer vestígio, qualquer monumento, qualquer grande obra digna de 
ser lembrada, generalizou-se na medida em que as exigências da polis consumiam 
cada vez mais tempo dos cidadãos e com a ênfase em sua abstenção (skhole) de 
qualquer atividade que não fosse política, até estender-se a tudo quanto exigisse 
esforço.10  

 
A principal prova da necessidade dessa distinção se daria pela circunstância de que 

todas as línguas européias possuem duas palavras diferentes para designar aquilo que 

normalmente é visto como a mesma atividade. O labor corresponderia à atividade do homem 

para com a natureza decorrente do próprio processo biológico ao qual o homem é submetido, 

visando a satisfação das permanentes exigências do metabolismo, que vai do nascimento à 

morte. O produto dessa atividade não é duradouro, se esvaí à medida que é desenvolvido, 

produzido e consumido. Os bens de consumo, o resultado imediato do processo do labor, 

seriam as menos duráveis das coisas tangíveis. Depois de uma breve permanência no mundo, 

retornariam à natureza seja por deterioração ou pela absorção no processo vital humano. Por 

isso o labor produziria um ciclo incessante de consumo que faz com que o homem viva sob o 

signo da “necessidade”. A potência laboriosa do homem é tal que ele pode produzir mais bens 

de consumo do que lhe é necessário, e esta abundância permitiu que seus semelhantes fossem 

                                                                                                                                                         
bens que estes também possuam um valor de “uso” e de “consumo” mutável, que certamente não pode ser 
definitivamente estipulado ou sedimentado, e esse valor depende deste mercado de trocas e das instáveis relações 
entre os homens. Para uns um bem pode ser de consumo, para outros de nada servir, para outros ser vitalmente 
indispensável. 
9 ARENDT, Hannah. The Human Condition. Chicago: Chicago University Press, 1998, pp. 46-48. 
10 Contempt for laboring, originally arising out of a passionate striving for freedom from necessity and a no less 
passionate impatient with every effort that left no trace, no monument, no great work worthy of remembrance, 
spread with the increasing demands of polis life upon the time of the citizens and its insistence on their 
abstencion (skholé) from all but political activities, until it covered everything that demanded an effort. 
(ARENDT, Hannah. The Human Condition. Chicago: Chicago University Press, 1998, p. 81) 
 



 19

escravizados, libertando-os do fardo da vida. Contudo, mesmo essa “produtividade” 

especificamente humana seria parte integrante da natureza. A própria vida seria a condição 

particular que corresponde ao labor, pois os processos biológicos do corpo humano, incluindo 

o crescimento e sua decadência, estariam ligados às necessidades das quais decorre a atividade 

do labor.      

Contudo, o homem, que estaria sempre envolvido com outros por meio da fala, não 

seria de nenhum modo um ser puramente natural, pois fabricaria uma infinita variedade de 

coisas feitas para se prolongar no tempo e cuja soma total constituiria o artifício humano, o 

mundo em que vivemos. Tais coisas não seriam bens de consumo, mas objetos de uso – 

porque não os consumimos, os usamos -, e sua utilização adequada não causaria seu 

desaparecimento. A fabricação seria uma atividade que escapa ao sentido puramente biológico 

do ciclo vital da espécie, pois produz um mundo artificial de objetos que possuem 

durabilidade, que inclusive tendem a durar mais do que a própria existência de seus criadores. 

Esses objetos meramente se desgastam, mas não seriam destruídos pelo consumo humano, e 

por isso são dotados de certa independência com relação ao homem que a produz, enquanto 

que o produto da atividade do animal laborans não permaneceria tempo suficientemente no 

mundo para adquirir este atributo.11 Estes objetos de uso dariam ao mundo a estabilidade e a 

solidez indispensáveis para o abrigo da criatura instável que é o homem. Mesmo quando não 

usamos estes objetos eles tenderiam a se degradar e retornar ao processo natural da qual foram 

retiradas: “A cadeira, se abandonada à própria sorte ou expelida do mundo humano, 

converter-se-á novamente em madeira, e a madeira se deteriorará e retornará ao solo do qual a 

árvore brotou antes que fosse derrubada para se tornar o material sobre o qual operar (work) e 

com o qual construir.”12 Arendt explica que embora o uso não deixe de desgastar estes 

objetos, este não é o fim da atividade desenvolvida, ao contrário do labor, em que há 

inevitavelmente a destruição, o consumo do bem.      

Diferentemente do labor, a marca da fabricação é ter um começo e um fim previsível 

que pode ser determinado pelo homo faber, que seria por isso senhor e mestre da natureza. O 

                                                 
11 Na esfera da fabricação existiria apenas um tipo de objeto ao qual não seria aplicado o utilitarismo, a obra de 
arte, que seria “a coisa mais inútil e ao mesmo tempo mais durável que as mãos humanas podem produzir. Sua 
característica própria é seu distanciamento de todo o contexto do uso ordinário, de modo que no caso de um 
antigo objeto de uso, digamos um móvel de uma época passada, ser considerado uma “obra-prima” por uma 
geração posterior, ele é colocado em um museu e destarte cuidadosamente afastado de qualquer possível uso. 
Assim como o propósito de uma cadeira é realizado quando se senta nela, o propósito intrínseco de uma obra de 
arte – quer o artista saiba ou não, quer o propósito seja atingido ou não – é alcançar a permanência através das 
eras.” A ação seria uma atividade extremamente pessoal, enquanto que uma obra de arte conservaria seu valor 
independente de sabermos quem foi o autor. (ARENDT, Hannah. Trabalho, Obra, Ação. In: Cadernos de Ética 
e Filosofia Política. n. 7, 2/2005, p. 189) 
12 ARENDT, Hannah. Trabalho, Obra, Ação. In: Cadernos de Ética e Filosofia Política. n. 7, 2/2005, p. 183. 



 20

processo de fabricação ocorreria segundo preceitos utilitaristas, nos quais o fim justificaria os 

meios, incluindo a violência feita à natureza para se conseguir o material para o bem de uso: 

“O processo de “fazer” é inteiramente determinado pelas categorias de meio e fim. A coisa 

fabricada é um produto final no duplo sentido de que o processo de produção termina com ela 

(“o processo desaparece no produto”, como dizia Marx) e de que é apenas um meio de 

produzir esse fim.”13 A condição humana da fabricação é a mundanidade segundo Arendt, já 

que os homens erigem um mundo sobre a terra que se torna parte da sua própria condição 

humana. 

A ação, que era considerada uma atividade mais elevada por estar ligada à esfera 

política na antiguidade pré-platônica, seria a única atividade que se daria diretamente entre os 

homens sem a necessidade qualquer mediação de objeto natural ou artificial, e corresponderia 

à condição humana da pluralidade: “A pluralidade é a condição humana pelo fato de sermos 

todos os mesmos, isto é, humanos, sem que ninguém seja exatamente igual a qualquer pessoa 

que tenha existido, exista ou venha a existir.”14 Na pólis grega, o âmbito doméstico era o 

espaço onde predominava o despotismo, o domínio de uns sobre os outros (do chefe de 

família sobre a esposa, os filhos e os escravos), enquanto que o espaço político surgiu como 

um lugar em que aqueles que tinham se libertado da preocupação para com suas necessidades 

vitais podiam agir de forma livre e construir um mundo comum através de feitos e palavras. A 

tradição teria sedimentado de forma distorcida a idéia de que liberdade é igual a livre-arbítrio 

e de que ela não estaria nem na ação nem na política, mas que existiria apenas quando o 

homem se retira do mundo evitando a política. As próprias línguas clássicas trariam a 

oposição a esta concepção, na medida em que archein significava tanto começar como 

conduzir, ou seja, ser livre, e o verbo latino agere significa colocar algo em movimento, 

desencadear um processo.15 A política estaria, portanto, no sentido grego, centrada na 

liberdade, entendida como o estado de quem não é dominador nem dominado, existente 

                                                 
13 The process of making is itself entirely determined by the categories of means and end. The fabricated thing is 
and end product in the twofold sense that the production process comes to an end in it (“the process disappears 
in the product”, as Marx said) and that it is only a means to produce this end. (ARENDT, Hannah. The Human 
Condition. Chicago: Chicago University Press, 1998, p. 143) 
14 Plurality is the condition of human action because we are all the same, that is, human, in such a way that 
nobody is ever the same as anyone else who ever lived, lives, or will live. (ARENDT, Hannah. The Human 
Condition. Chicago: Chicago University Press, 1998, p. 8) 
15 Como explica Celso Lafer, no prefácio de Entre o Passado e o Futuro, a ação provém de agere – por em 
movimento, fazer avançar  –  e gerere – trazer, criar – cujo sentido, para essa análise, pode ser captado pelo 
particípio passado gestum, de onde se origina gesta. Agir traduziria um movimentar-se para trazer gestas. O 
sentido original de agere exprime uma atividade de exercício contínuo enquanto que facere exprime uma 
atividade executada em determinado instante. Portanto, a política seria o contínuo renovar, a criatividade, e as 
instituições políticas dependeriam para subsistirem da ação, e não do labor e do trabalho. (ARENDT, Hannah. 
Entre o Passado e o Futuro. São Paulo: Perspectiva, 2005, p. 22) 



 21

somente no espaço onde os homens podem andar entre seus pares. Devemos compreender que 

Arendt não queria transpor a experiência grega para o mundo contemporâneo, na medida em 

que a própria pensadora reconhecia que a política nestes moldes ocorreu em uma área bem 

limitada e durante um curto espaço de tempo, entretanto, queria propor a recuperação do 

sentido da ação na esfera pública a partir deste modelo: 
   

[...] somente as comunidades políticas antigas foram fundadas com o propósito 
expresso de servir aos livres – aqueles que não eram escravos, sujeitos a coerção por 
outrem, nem trabalhadores sujeitados pelas necessidades da vida. Se entendermos 
então o político no sentido da polis, sua finalidade ou raison d’être seria estabelecer 
e manter em existência um espaço em que a liberdade, enquanto virtuosismo pudesse 
aparecer.16  

 

A ação seria o ato de instaurar algo novo. Para Arendt a frase de Agostinho sintetiza 

bem essa concepção: Initium ergo ut esset, creatus est homo, ante quem nemo fuit (O homem 

foi criado para que houvesse um começo, e antes dele ninguém existia).17 A liberdade seria o 

milagre dessa capacidade de começar, inerente a todo ser humano pelo simples fato de nascer 

em um mundo que já existia antes dele, e ser um novo começo. Por isso, para Arendt, a ação 

corresponde à natalidade:  
    

O que faz do homem um ser político é a sua faculdade para a ação; ela o capacita a 
reunir-se a seus pares, agir em concerto e almejar objetivos e empreendimentos que 
jamais passariam por sua mente deixando de lado os desejos de seu coração, se a ele 
não tivesse sido concedido este dom – o de aventurar-se em algo novo. 
Filosoficamente falando, agir é a resposta humana para a condição da natalidade. 
Posto que todos adentramos o mundo em virtude do nascimento, como recém-
chegados e iniciadores, somos aptos a iniciar algo novo; sem o fato do nascimento 
jamais saberíamos o que é a novidade, e toda “ação” seria ou mero comportamento 
ou preservação. Nenhuma outra faculdade distingue-nos tão radicalmente de todas as 
outras espécies animais, agir e começar não são a mesma coisa, mas são intimamente 
ligados.18  

 

O milagre que salvaria o mundo, a esfera dos negócios humanos, de sua ruína seria o 

fato do nascimento, no qual a faculdade da ação se radicaria ontologicamente. Fluindo para a 

morte, o ser humano levaria consigo inevitavelmente todas as coisas humanas para a 

destruição. A ação seria uma perene advertência aos homens de que embora devam morrer, 

não nascem para morrer, mas para começar.       
                                                 
16 As regards the relation of freedom to politics, there is the additional reason that only ancient political 
communities were founded for the express purpose of serving the free – those who were neither slaves, subject to 
coercion by others, nor labors, driven and urged on by the necessities of life. If, then, we understand the political 
in the sense of the polis, its end or raison d’être would be to establish and keep in existence a space where 
freedom as virtuosity can appear. (ARENDT, Hannah. What is Freedom? In: Between Past and Future. 
London: Shocken Books, 2005, p. 153) 
17 ARENDT, Hannah. The Human Condition. Chicago:University of Chicago Press, 1998, p. 177. 
18 ARENDT, Hannah. Sobre a Violência. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994, p. 59.  



 22

 Para Arendt, com a possibilidade aberta pelo espaço público, é através da palavra e da 

ação que o homem adquire sua individualidade, na medida em que são os modos pelos quais 

os seres humanos se comunicam uns com os outros e se inserem no mundo. Nenhum ser 

humano jamais teria existido no singular, o que daria à ação e ao discurso sua importância 

especificamente política, como as únicas atividades que são não apenas afetadas pelo fato da 

pluralidade, como todas as atividades humanas, mas completamente inimagináveis fora dela.19 

Para ela, a ação e o discurso estariam intimamente ligados: “Sem o discurso, a ação deixaria 

de ser ação, pois não haveria ator; e o ator, o agente do ato, só e possível se for, ao mesmo 

tempo, o autor das palavras.”20 Como esclarece Mujica, a pluralidade seria a condição básica 

da ação e do discurso, e que possuiria o duplo aspecto da igualdade e da diferença: 
  

A ação supõe sempre interação, pelo qual se requer sempre a presença de vários que 
se encontram em condições de igualdade. Ao mesmo tempo, esta esfera confirma a 
pluralidade da experiência e personalidade únicas e estabelece um mundo comum 
que relaciona e separa os atores humanos. Este mundo comum é a esfera pública.21  

 

Se não houvesse uma igualdade entre os homens, estes seriam incapazes de 

compreender-se entre si e se não fossem diferentes não precisariam do discurso ou da ação 

para se fazerem entender. Devido a esse duplo aspecto da pluralidade, Abreu acredita que é 

possível identificar na obra de Arendt dois modelos, o comunicativo e o expressivo. Segundo 

o modelo comunicativo os atores políticos apareceriam em público para se comunicarem 

mediante seus discursos, enquanto que no modelo expressivo os atores ocupariam a esfera 

pública para se revelarem e desfrutar da glória decorrente desta revelação, na medida em que 

seriam feitos para fazerem parte da história.22 Neste aspecto particular, os modelos 

comunicativos de Arendt e Habermas se aproximam, pois para ambos a esfera pública é o 

lugar do discurso. 

 A ação possuiria duas características principais, a imprevisibilidade e a 

irreversibilidade.23 A imprevisibilidade da ação seria seu próprio caráter de inovação, 

                                                 
19 ARENDT, Hannah. A Promessa da Política. Rio de Janeiro: Difel, 2008, p. 108. 
20 Speechless action would no longer be action because there would no longer be na actor, and the actor, the 
doer of deeds, is possible only if he is at the same time the speaker of words. (Hannah. The Human Condition. 
Chicago: Chicago University Press, 1998, p. 179.) 
21 MUJICA, Pedro. Participación Ciudadana y Esfera Pública según Hannah Arendt. In: Totalitarismo, 
Banalidad y Despolitización – La actualidad de Hannah Arendt. Santiago: LOM, 2006, p. 42. 
22 ABREU, Maria Aparecida. Hannah Arendt e os Limites do Novo. Rio de Janeiro: Azougue, 2004, p. 39. 
23 Segundo Arendt, para compreendermos bem a política deveríamos diferenciar o seu significado, fins e 
objetivos: “O significado de uma coisa, por oposição ao seu fim, está sempre contido na própria coisa, e o 
significado de uma atividade só pode existir enquanto dura a atividade. Isto vale para todas as atividades, como 
para todas as ações, quer elas persigam ou não um fim. O contrário se dá com os fins; um fim só começa a se 
tornar realidade quando a atividade que o produziu tiver sido concluída – da mesma forma como a existência de 



 23

decorrente da inconfiabilidade fundamental entre os homens, que jamais poderiam garantir 

quem serão amanhã e da impossibilidade de prever as conseqüências de um ato em uma 

comunidade de iguais. Teríamos, segundo Arendt, efetivamente o direito de esperar por 

milagres: “Não por acreditarmos supersticiosamente em milagres, mas porque os seres 

humanos, saibam eles ou não, na medida em que são capazes de agir, estão aptos a realizar, e 

realizar mesmo, constantemente, o improvável e o imprevisível.”24 Como resultado da ação 

surgiriam as histórias, que seriam um fruto totalmente distinto da reificação do processo de 

fabricação, pois não seriam produtos. Nessas histórias a verdadeira significação de uma vida 

humana se revelaria. A razão pela qual cada vida humana conta sua história e pela qual a 

História se torna o livro de histórias (storybook) da humanidade, com muitos atores e oradores 

é que ambas resultam da ação. Diferentemente da fabricação, em que o modelo do produto é 

percebido de antemão pelo artífice, os processos da ação só apareceriam quando eles 

terminam, só se revelando para o olhar retrospectivo.  

Outra característica da ação seria a sua irreversibilidade, a incapacidade de se desfazer 

o que já se fez: “Os processos de ação não são somente imprevisíveis, mas também 

irreversíveis; não há autor ou fabricante que possa desfazer ou destruir o que fez, caso não o 

agrade ou as conseqüências se mostrarem desastrosas.”25 O perdão seria a redenção possível 

contra a irreversibilidade e a capacidade de fazer e de cumprir promessas seria o remédio 

contra a  imprevisibilidade. Seriam mecanismos de controle inclusos na própria atividade de 

iniciar processos novos e sem fim. Sobre o perdão, Arendt comenta: 

 
Se não fôssemos perdoados, eximidos das conseqüências daquilo que fizemos, nossa 
capacidade de agir ficaria, por assim dizer, confinada a um único ato do qual jamais 
nós nos recuperaríamos; permaneceríamos vítimas de suas conseqüências para 
sempre, à semelhança do aprendiz de feiticeiro que não dispunha de fórmula mágica 
para desfazer o feitiço. Se não nos obrigássemos a cumprir nossas promessas, nós 
nunca seríamos capazes de conservar nossa identidade; nós seríamos condenados a 
errar desamparados e sem direção nas trevas do coração de cada homem, enredados 
em suas contradições e equívocos - trevas que só a luz derramada na esfera pública 
através da presença de outros, que confirmam a identidade entre aquele que promete 
e o que cumpre, poderia dissipar.26 

                                                                                                                                                         
qualquer objeto produzido começa no momento em que seu produtor lhe deu o toque final. Os objetivos pelos 
quais nos orientamos estabelecem os parâmetros pelos quais tudo que se faz deve ser julgado; eles ultrapassam, 
ou transcendem, o que é feito no mesmo sentido em que toda régua transcende o que ela deve medir. Os 
objetivos das ações têm em comum com os fins o fato de residirem fora da ação e terem existências 
independentes de quaisquer ações empreendidas, embora possam, ao contrário do significado, continuar a existir 
depois da conclusão de quaisquer ações particulares. (ARENDT, Hannah. A Promessa da Política. Rio de 
Janeiro: Difel, 2008, p. 259) 
24 Ibid., p. 168. 
25 ARENDT, Hannah. Trabalho, Obra, Ação. In: Cadernos de Ética e Filosofia Política. n. 7, 2/2005, p. 193. 
26 Without being forgiven, released from the consequences of what we have done, our capacity to act would, as it 
were, be confined to one single deed from which we could never recover; we would remains the victims of its 
consequences forever, not unlike the sorcerer’s apprentice who lacked the magic formula to break the spell. 



 24

 
 

Seria muito complicado viver um mundo onde não se pode prever exatamente o que se 

vai fazer e nem se pode desfazer aquilo que já foi feito. O perdão diria respeito ao passado e 

serviria para desfazer o que foi feito, enquanto que o compromisso selado pela promessa 

poderia estabelecer uma segurança no futuro – o que ela chama de “ilhas de certeza” –, sem a 

qual não seria possível a relação ente os homens. A imprevisibilidade e a irreversibilidade da 

ação teriam incomodado Arendt, na medida em que ameaçariam a estabilidade da esfera 

política em que se realizam os negócios humanos. Entretanto, segundo Abreu, ela não deixa 

claro como se materializaria essa capacidade de fazer promessas, já que se basearia em uma 

confiança mútua, e também não indicaria quais os limites dessa certeza, que não poderia ser 

absoluta, pois eliminaria a própria imprevisibilidade.27  

Durante a modernidade, teria havido um novo arranjo na configuração da existência 

humana em virtude da ascensão do social, que teria feito do atendimento das necessidades 

individuais e do trabalho elementos indispensáveis ao que ocorria na esfera pública. Se antes, 

na Idade Média, a idéia de ação enquanto exercício da liberdade teria sido substituída pela 

introspecção e isolamento, na modernidade puseram de lado o fundamento teológico dessa 

concepção exigindo a liberdade não porque desejavam salvar sua alma ou mesmo exercer o 

poder, mas porque não quereriam que esse atrapalhe suas vidas privadas. Abriu-se espaço 

para a formação de massas, o que criou uma tendência para o totalitarismo que se manifestaria 

apenas no século XX, já que este é um regime que se desenvolve a partir da exacerbação da 

vida privada, como acompanharemos a seguir ao tratarmos da relação entre modernidade e 

esfera pública.  

 

1.2 Esfera Pública e Modernidade na Concepção de Hannah Arendt 

 
A idéia de esfera pública possui no pensamento de Arendt um caráter dinâmico e 

mutável, no sentido de que não é algo que existe de per si, mas que faz parte do mundo 

comum a todos, e por isso é passível de se desenvolver ou declinar – assim como ela fala do 

declínio da esfera pública dos franceses durante a modernidade pelo encantamento pelas 

                                                                                                                                                         
Without being bound to the fulfillment of promises, we would never be able to keep our identities; we would be 
condemned to wander helplessly and without direction in the darkness of each man’s lonely heart, caught in its 
contradictions and equivocalities – a darkness which only the light shed over the public realm through the 
presence of others, who confirm the identity between the one who promises and the one who fulfils, can dispel. 
(ARENDT, Hannah. The Human Condition.  Chicago:University of Chicago Press, 1998, p. 237) 
27 ABREU, Maria Aparecida. Hannah Arendt e os Limites do Novo. Rio de Janeiro: Azougue, 2004, pp. 125-
129. 



 25

“pequenas coisas” do espaço entre suas quatro paredes (o espaço entre o armário e a cama, 

entre a cama e a cadeira), que acabaria por fechá-los na esfera privada. O termo público 

denotaria dois fenômenos intimamente ligados, mas distintos. O primeiro diria respeito ao fato 

de que tudo que vem a público poderia ser visto e ouvido por todos. Por este motivo só 

haveria público quando estivéssemos na companhia dos outros (inter homines esse). Quando 

trouxéssemos para essa esfera as coisas que são experimentadas somente na privatividade elas 

assumiriam o caráter de uma realidade diferente da que existia antes, e seria a presença de 

outros, que vêem e ouvem o que é dito, que sustentaria essa realidade. Em segundo lugar o 

termo público denotaria o próprio mundo, que não seria idêntico à natureza, mas teria a ver 

com os negócios realizados entre os homens.       

 O público entendido como o próprio mundo, como artefato construído por nós, seria ao 

mesmo tempo um lugar em que nossa existência é garantida, pois somente em pluralidade 

poderia o homem construir um mundo que cria as condições ontológicas para a sua existência. 

Segundo Assy, cada espaço público – cada Lebensform, cada comunidade, com sua cultura e 

especificidade política – garantiria as condições e estabeleceria as estruturas do mundo de 

seus membros. Seria um mundo fabricado pelas mãos humanas, mas que não coincidiria com 

o mundo físico, ou ciclos orgânicos, pois o mundo como um espaço público possibilitaria que 

homens se relacionem entre si e possuam diferentes posições e percepções.28  

O espaço público não se formaria apenas nas instituições políticas oficiais, mas 

poderia encontrar-se em todas as outras esferas da atividade humana. No entanto, o domínio 

público – no sentido restrito do termo – seria o único a ser instituído expressamente em torno 

da questão política por excelência, a questão do mundo enquanto mundo comum. O debate 

político não seria apenas o debate sobre o mundo comum, seria o próprio estabelecimento da 

comunidade ao revelar o mundo a si próprio. Por conseguinte, poderia formar-se um espaço 

público em qualquer lugar onde vários indivíduos se encontrem reunidos.29 É a distinção que 

encontramos quando Arendt fala sobre o mercado de trocas, que constitui uma esfera pública 

para o homem que fabrica, embora para ela esta não seja uma esfera propriamente política. 

Mesmo que possa existir um espaço público onde os indivíduos se revelam, só apareceria o 

espaço político quando os homens agissem em concerto e exercessem sua liberdade. O espaço 

político aparece no pensamento arendtiano como uma espécie do gênero “esfera pública”, de 

modo que este só poderia surgir em condições específicas - quando no encontro entre os 
                                                 
28 ASSY, Bethânia. Prolegomenon for an Ethics of Visibility in Hannah Arendt. In: Kriterion. Belo Horizonte, 
n. 110, Dez./2004, p. 302. 
29 ROVIELLO, Anne-Marie. Senso Comum e Modernidade em Hannah Arendt. Lisboa: Instituto Piaget, 
1987, p. 187. 



 26

homens há discussão para que surja um consenso e não há qualquer forma de dominação ou 

violência. 

Como já vimos, durante a era moderna teria havido um triunfo da necessidade, da 

atividade do labor, fazendo com que o animal laborans ocupasse o locus da esfera pública. É 

isso que representa a ascensão do social, um conjunto de atividades privadas que passam a ser 

uma preocupação e uma exigência pública. É quando há uma inversão na vita activa, pois se 

antes, na antiguidade grega clássica, a ação era considerada a atividade mais elevada em 

detrimento do labor, na modernidade é o labor que vai ocupar o lugar que antes pertencia à 

ação: “A ação logo passou a ser, e ainda é, exclusivamente entendida em termos de fazer e 

fabricar, só que o fazer, dada a sua mundanidade e inerente indiferença à vida, era agora visto 

como apenas outra forma de labor, uma função mais complicada mas não mais misteriosa do 

processo vital.”30 A glorificação do labor acaba por inserir o homem num círculo vicioso de 

reprodução material que tem como objetivo a manutenção de sua vida, à custa da perda da 

política e em favor da lógica do consumismo e da acumulação de riquezas. Se antes os gregos 

eram convictos de que o máximo que o homem pode atingir é o aparecimento e a realização 

de si mesmo na esfera política, na modernidade o homo faber teria consagrado a idéia de que 

os produtos feitos pelo homem poderiam vir a valer mais que o próprio homem.31  

A ausência da própria identificação da existência da vita activa na época moderna seria 

um reflexo dessas mudanças. Arendt se pergunta por que ela não foi descoberta mesmo após a 

ruptura moderna com a tradição e a inversão final de sua ordem hierárquica, após a “re-

valoração de todos os valores” realizada por Marx e Nietzsche. A resposta para Arendt estaria 

no fato de que é da própria natureza da famosa inversão dos sistemas filosóficos e hierarquias 

de valores que o próprio quadro conceitual anteriormente adotado permaneça intacto. E isso 

seria especialmente válido no caso de Marx, que estaria convencido que virar Hegel de cabeça 

para baixo seria suficiente para encontrar a verdade, que seria a própria natureza dialética da 

história. Correia explica na apresentação de sua tradução do ensaio Labor, Work and Action, 

que a hipótese de Arendt desenvolvida em A Condição Humana é a de que a ruptura de Marx 

com a tradição da filosofia, partindo da theoría, ou contemplação, em direção à práxis, não se 

traduziu em uma recusa da compreensão da práxis como poiêsis32, da ação como fabricação, 

                                                 
30 Action was soon and still is almost exclusively understood in terms of making and fabricating, only that 
making, because of its worldliness and inherent indifference to life, was now regarded as but another form of 
laboring, a more complicated but not a more mysterious function of the life process. (ARENDT, Hannah. The 
Human Condition.  Chicago:University of Chicago Press, 1998, p. 322) 
31 ARENDT, Hannah. The Human Condition. Chicago: Chicago University Press, 1998, p. 208. 
32 Segundo Besnier, ao comentar a origem etimológica dos termos a partir da obra de Aristóteles: “A distinção 
entre praxis e poiésis apareceria nos capítulos IV e V do Livro VI de Ética à Nicômaco para separar a arte, que 



 27

nem redundou no reconhecimento da dignidade própria ao domínio político. A confusão da 

ação com a produção da história remontaria a Marx, que influenciado por Hegel esperava 

poder produzir o futuro da humanidade – segundo Arendt, a verdadeira meta da revolução em 

Marx não seria meramente a emancipação da classe trabalhadora ou operária, mas a 

emancipação do homem em relação ao labor. Na visão marxiana o trabalho produtivo seria o 

criador do homem e a violência a parteira da história. Seria essa identificação da ação com a 

“produção” da história que teria tornado o marxismo passível de ser desdobrado 

posteriormente em uma ideologia totalitária.33 No âmbito da história do pensamento moderno, 

a compreensão marxiana da praxis como poiésis se revelaria como uma expressão do 

fenômeno da ascensão do social e da substituição da ação pelo labor.   

Posteriormente, no conjunto de ensaios que compõem Between Past em Future, Arendt 

teve o cuidado de deixar bem claro que a tentativa de grandes filósofos como Hegel, que 

tentaram escapar dos milenares padrões de pensamento ocidentais, pode ter prenunciado o 

evento totalitário, mas não constitui sua causa: “responsabilizar os pensadores da idade 

moderna, especialmente os rebeldes contra a tradição do século XIX, pela estrutura e pelas 

condições do século XX é ainda mais perigoso que injusto.”34 Seu principal mérito foi ter 

percebido os problemas de seu mundo com os quais a tradição não era capaz de lidar. Os 

rebeldes, Kierkegaard, Marx e Nietzsche, situar-se-iam no fim da tradição, exatamente antes 

de sobrevir a ruptura. O salto de Kierkergard teria sido o de inverter a relação tradicional entre 

razão e fé, o de Marx o de sair da teoria para a ação e da contemplação para o trabalho, 

enquanto que Nietzsche teria tentado pôr de cabeça para baixo a tradição com seu “platonismo 

invertido” ou transvaloração de todo os valores.35   

A ascensão da sociedade não teria trazido somente o declínio das esferas pública e 

privada, mas um eclipse do próprio mundo comum, trazendo consigo a formação de uma 

                                                                                                                                                         
constituiria a competência ou domínio da ordem da produção, e a prudência, que seria a excelência da ação.” 
(BESNIER, Bernard. A Distinção entre Práxis e Poiêsis em Aristóteles. In: Analytica. Vol. 1, n. 3, 1996, p. 
127.) Torres explica que “O fato é que se a ação política fosse produto da fabricação, se, no sentido Aristotélico, 
fosse poiesis e não práxis, se tivesse um objetivo exterior à mesma, criando assim um resultado que passaria a ter 
existência por si próprio, não dependendo mais do processo produtivo que o gerou, tal como as obras de arte, não 
haveria necessidade de novas ações, de constante recordação, de reencenações do momento inicial para a 
manutenção das próprias instituições políticas [...].” (Cf. TORRES, Ana Paula Repolês. O Sentido da Política em 
Hannah Arendt. In: Trans/Form/Ação. vol.30, n. 2, Marília, 2007, p. 121) Consultado em 30/11/2008, no site: 
www.scielo.br/pdf/trans/v30n2/a75u30n2.pdf 
33 ARENDT, Hannah. Trabalho, Obra, Ação. In: Cadernos de Ética e Filosofia Política. N. 7, 2/2005, p. 191.) 
34 To hold the thinkers of the modern age, especially the nineteenth-century rebels against tradition, responsible 
for the structure and conditions of the twentieth century is even more dangerous than it is unjust. (ARENDT, 
Hannah.  Tradition and the Modern Age. Between Past and Future – Eight exercises in political thought. 
London: Penguin, 1968, p. 26) 
35 ARENDT, Hannah.  Tradition and the Modern Age. Between Past and Future – Eight exercises in political 
thought. London: Penguin, 1968, p. 29. 



 28

mentalidade alienada desse mundo, fator relevante para a existência dos movimentos 

ideológicos de massa: “O que torna tão difícil suportar a sociedade de massas não é o número 

de pessoas que ela abrange, ou pelo menos não é este o fator fundamental; antes, é o fato de 

que o mundo entre elas perdeu a força de mantê-las juntas, de relacioná-las umas às outras e 

de separá-las.”36 Na visão de Arendt, as mudanças aprofundadas na modernidade caracterizam 

um processo de ruptura para com a tradição do pensamento político.37 O fio da tradição teria 

sido rompido e não seria mais possível reatá-lo, na medida em que a política havia sido 

esquecida: “Com a perda da tradição, teríamos perdido o fio que nos guiava com segurança 

através dos vastos domínios do passado, ameaçando-nos de esquecermos a dimensão de 

profundidade da existência humana.”38 Como ressalta Duarte, o traço marcante da 

modernidade seria o esquecimento da política, seja em função do crescente emprego dos 

meios tecnológicos da violência, aspecto em relação ao qual o totalitarismo constitui uma 

situação-limite, seja por causa da transformação da esfera pública em mero espaço de trocas 

econômicas de uma sociedade de trabalhadores e consumidores.39    

 A experiência do holocausto e do regime totalitário inspirou Arendt a escrever Origens 

do Totalitarismo, obra onde vai refletir sobre aquilo que considerou o grande sintoma do 

esfacelamento da tradição. Esse fenômeno inédito na história da humanidade representaria 

uma forma de organização que almejaria a dominação total dos indivíduos, eliminando sua 

liberdade e a espontaneidade do agir, através do isolamento, que destruiria a possibilidade de 

uma vida pública, e através da desolação, que impediria a vida privada. Como 

acompanharemos no tópico a seguir, a análise profunda deste evento, iniciada em Origens do 

Totalitarismo e que se estende até Eichmann em Jerusalém, permitiu a Arendt a consolidação 

da idéia de que possuímos atividades que não prescindem da presença dos outros, mas que são 

indispensáveis para a existência da ação no mundo, enquanto atividade própria à vita activa. 
 

                                                 
36 What makes mass society so difficult to bear is not the number of people involved, or at least nor primarily, 
but the fact that the world between them has lost its power to gather them together, to relate and to separate 
them. (ARENDT, Hannah. The Human Condition.  Chicago:University of Chicago Press, 1998, p. 52) 
37 Em A Promessa da Política Arendt explica o que entende por ruptura da tradição: “Quando falamos em fim da 
tradição, obviamente não queremos com isso negar que muita gente, talvez até a maioria (embora eu duvide 
disso), ainda vive de acordo com padrões tradicionais. O que importa é que, desde o século XIX, a tradição 
manteve um impenetrável silencia sempre que confrontada com questões especificamente modernas e que a vida 
política, em todos os lugares onde é moderna e passou por processos de industrialização e igualdade universal, 
desconsiderou constantemente os seus próprios parâmetros. (ARENDT, Hannah. A Promessa da Política. Rio 
de Janeiro: Difel, 2008, p. 85) A análise detalhada desta temática no pensamento de Arendt não é objetivo do 
nosso trabalho. 
38 ARENDT, Hannah. What is Authority? Between Past and Future – Eight exercises in political thought. 
London: Penguin, 1968, p. 94. 
39 DUARTE, André. Hannah Arendt e a Modernidade: Esquecimento e redescoberta da política. In: Transpondo 
o abismo: Hannah Arendt entre a filosofia e a política. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2002, p. 55. 



 29

1.3 Cura Posterior: A banalidade do mal e o Caso de Eichmann 
 

Para a Noite 
 

Inclina-te, tu consoladora, suavemente sobre meu coração 
Dá-me, silenciosa, o alívio das dores. 

Cobre com tuas sombras sobretudo a claridade – 
Dá-me o cansaço e a fuga frente ao deslumbramento. 

 
Deixa-me teu silêncio o refrescante desprendimento 

Deixa-me no escuro ocultar o mal 
Se a claridade me atormenta com novas faces, 

Dá-me tu a força para constante ação.40 
 
 

Durante a vida de Hannah Arendt, esta silenciosa noite consoladora que alenta, alivia 

as aflições e dá forças para a ação, pareceu pairar fragilmente sob um sempre presente 

espectro luminoso, que revela novas faces. A noite apazigua enquanto que a claridade é 

ameaçadora e atormenta com a visão de um futuro incerto. Mas é o confronto com a claridade 

que permitiria a Hannah ver com lucidez alguns dos desafios da contemporaneidade, como o 

“antigo filósofo” que se deixa soltar das cadeias para buscar a verdade, essa luz que ofusca e 

machuca. Neste profundo e íntimo poema do inverno de 1925/26, Hannah pareceu intuir os 

inimagináveis fenômenos que marcariam o século, as guerras, o totalitarismo, o holocausto, o 

mal, revelando que desde a juventude suas reflexões permaneceriam como ecos que 

reverberam, exortando a humanidade a não desconsiderar os terríveis acontecimentos políticos 

que fizeram parte da sua vida. Entre as obras Origens do Totalitarismo (1951) e Eichmann em 

Jerusalém (1963), há uma mudança conceitual fundamental no seu pensamento, o que ela 

costumava chamar de cura posterior. Antes, a experiência do totalitarismo, desconhecida até 

então na história, levou Hannah a acreditar que existiria uma espécie de mal ainda não 

considerado pela humanidade, esse mal seria radical. Entretanto, com a cobertura do caso 

Eichmann para o New Yorker, realizada em 1961, Arendt percebeu que por trás da figura 

pretensamente perversa do nazista, havia um homem aparentemente normal, mas que 

possibilitava o surgimento do mal na medida em que nas situações-limite em que estava 

inserido não fazia uso do pensamento.       

 Não é inerente à tradição filosófica e teológica a idéia de um mal radical. Para Arendt 

                                                 
40 An die Nacht. Neig Dich, Du Tröstende, Leis meinem Herzen; Schenke mir, Schweigende, Lindrung der 
Schmerzen. Deck Deine Schatten vor Alles zu Helle – Gib mir Ermatten und Flucht vor der Grelle. Lass mir 
Dein Schweigen, die Kühlende Löse, Lass mich im Dunkel verhüllen das Böse, Wenn Helle mich peinigt mit 
neuen Gesichten, Gib Du mir die Kraft zum steten Verrichten. Poema escrito por Hannah Arendt no ano de 
1925/1926, consultado no site da Library of Congress: http://memory.loc.gov/cgi-
bin/ampage?collId=mharendt_pub&fileName=05/053370/053370page.db&recNum=26&itemLink=%2Fammem
%2Farendthtml%2FmharendtFolderP05.html&linkText=7). Acesso em: 15/07/2008. 



 30

isso constituía uma dificuldade, na medida em que não havia parâmetros conhecidos para a 

compreensão deste fenômeno. Para a teologia cristã o mal é determinado, é demoníaco, e 

Lúcifer, um anjo caído do céu, é sua encarnação. Já a filosofia várias vezes procurou, como no 

caso de Kant, racionalizar a crença humana no mal, fugindo das explicações que comumente 

se baseiam em argumentos de autoridade ou na fé. Hannah abandonou a pretensão de explicar 

o mal segundo a tradição, buscando uma nova compreensão a partir da perplexidade diante 

dos acontecimentos marcantes do século XX. Ela não estava preocupada em criar uma 

ontologia do mal, mas o aborda através da análise dos fenômenos em que ele se mostra, 

através de sua manifestação. O próprio termo “inferno” é utilizado por Arendt não para se 

referir a um local metafísico existente de per si, mas para se referir ao aparecimento do 

controle das multidões, dos amontoados de pessoas nos campos de concentração, na “solução 

final”, nas novas formas de dominação política, enfim, no mal trazido pelo totalitarismo.41 

Arendt viu no fenômeno totalitário o surgimento do inferno na terra.                                                       

É em As Origens do Totalitarismo onde ela fala que nos “três pilares do inferno” – 

anti-semitismo, imperialismo e totalitarismo – estariam presentes as raízes principais de sua 

interpretação do mal radical, expressão que foi inicialmente utilizada pela autora em Total 

Domination, mas que foi introduzida na literatura filosófica por Kant. Este nega o 

determinismo da existência a priori de uma natureza maligna (fundamento de determinação) 

do homem, mas defende que lhe é inato no sentido de que é posto na base anterior de todo o 

uso da liberdade dada na experiência. Entretanto, acredita que possa existir uma propensão 

(propensio) adquirida para o mal moral. Quando o homem inverte os móbeis do livre-arbítrio 

diz se que há malignidade (vitiositas, pravitas), ou um estado de corrupção (corruptio) do 

coração humano, ou ainda perversidade (perversitas). Para Kant, o homem mau seria aquele 

que adota máximas contrárias a lei, que infringe o dever: “[...] o fundamento do mal não pode 

residir em nenhum objecto que determine o arbítrio mediante uma inclinação, em nenhum 

impulso natural, mas unicamente numa regra que o próprio arbítrio para si institui para o uso 

                                                 
41 Arendt chamou seu método filosófico de “análise conceitual”, a tarefa era descobrir “de onde vêm os 
conceitos”, o que ela também denominava Perlenfischerei, a pesca de pérolas perdidas no oceano. Com a ajuda 
da Filologia ou análise lingüística, ela retraçava o caminho dos conceitos políticos até as experiências históricas 
concretas e geralmente políticas que davam origem a tais conceitos. Era então capaz de avaliar a que ponto um 
conceito se afastara de suas origens e mapear a miscelânea de conceitos sob o curso do tempo. (YOUNG-
BRUEHL, Elisabeth. Hannah Arendt – For Love of the World. Yale: Yale University Press, 2004, p. 318) Essa 
espécie de fenomenologia que a pensadora fez do “Mal” havia sido inaugurada desde A Condição Humana, onde 
ela analisa as três atividades fundamentais da existência humana que constituem a vita activa: labor, fabricação e 
ação. Na análise conceitual de Hannah há clara influência da característica abordagem fenomenológica da 
analítica existencial de Heidegger. Não é objetivo deste trabalho explorar as influências do pensamento de 
Heidegger exercidas sobre Hannah Arendt e se aprofundar nas análises desta com relação ao pensador alemão. 



 31

da sua liberdade, i.e., numa máxima.”42 O exercício do mal, para Kant, se fundamenta na 

vontade livre contra o imperativo categórico, idéia que Arendt rejeita. 

 Nos campos de concentração o ser humano perderia, na visão de Arendt, sua condição 

de sujeito de direitos e de pessoa moral, morrendo interiormente ao reduzir-se ao nível das 

“reações idênticas”, mas mantendo-se vivo fisiologicamente: “A dominação completa 

consuma-se quando a pessoa humana, que é de algum modo uma mistura particular de 

espontaneidade e condicionamento, for transformada num ser completamente condicionado 

cujas reações podem ser calculadas mesmo quando for conduzido a morte certa.”43 Esse 

radicalismo destituiria o homem de sua existência autêntica, transformando os elementos que 

o constituem (pluralidade, natalidade e individualidade), e retirando-lhe a individualidade e 

próprio significado da vida e da morte. Para Arendt, o surgimento de um mal radical pôs fim 

à noção moderna de progresso gradual dos valores. No totalitarismo, o mal radical 

configurava um movimento onde “tudo é possível”, ultrapassando o niilismo do “tudo é 

permitido”. 44  

 No seguinte comentário do diário de Hannah, anterior à publicação de Origens do 

Totalitarismo, já visualizamos implicitamente a sua preocupação em como evitar o mal: “Há 

mal radical, mas não bem radical. Mal radical sempre aparece quando um bem radical é 

desejado.” 45 Quando o bem absoluto encontra o mal, acaba por transformar-se num mal, 

porque precisaria eliminar radicalmente o mal do mundo para ser condizente consigo mesmo. 

Arendt vê no conto Billy Budd, de Herman Melville, um exemplo deste paradoxo. A 

personagem encarna a bondade absoluta, mas tem que matar Claggart, a encarnação do mal, 

de modo que o ato violento seria a única forma de fazer o bem reinar de forma absoluta. Ao 

final, o capitão Vere acaba por condenar Billy Budd, pois precisava preservar uma justiça 

relativa já que o absoluto não é deste mundo. Arendt confessava admirar algumas das grandes 

figuras históricas pela tentativa de fazer o bem, tal como Jesus, que teria trazido ao mundo 

                                                 
42 KANT, Immanuel. A Religião nos Limites da Razão. Lisboa: Edições 70, 1992, p. 27. 
43 ARENDT, Hannah. Social Science Techniques and the Study of Concentration Camps. In: Essays in 
Understanding: 1930 -1954 – Formation, Exile, and Totalitarism. New York, Schocken Books, 2005, p. 240. 
44 Em Pesadelo e Vôo (Nightmare and Flight), publicado em 1945 e destinado a comentar o livro The Devil’s 
Share de Denis de Rougemont, Hannah Arendt demonstra preocupação quanto ao problema do mal, alertando 
que após a experiência nazista o mal se tornou um problema da humanidade: “A realidade é que os nazistas são 
homens como nós; o pesadelo é que eles têm mostrado, têm provado além da dúvida de que o homem é capaz. 
Em outras palavras, o problema do mal será a questão fundamental da vida intelectual do pós-guerra na Europa 
como a morte se tornou o problema fundamental após a última guerra.” [TRADUÇÃO LIVRE] (ARENDT, 
Hannah. Nightmare an Flight. In: Essays in Understanding: 1930 -1954 – Formation, Exile, and Totalitarism. 
New York, Schocken Books, 2005, p. 134. 
45 There is radical evil, but not radical good. Radical evil always appears when a radical good is desired. 
(Hannah Arendt, Denktagebuch, 1950-73, p. 341.) BROKE, Edna. Afterword: “Big Hannah – My Aunt. In: The 
Jewish Writings. New York: Shocken Books, 2007, p. 512. 



 32

um princípio de amor desinteressado, embora o critique por não ter atuado politicamente, 

pois só seria um homem político se tivesse agido não em função da salvação da alma. Já 

Gandhi não teria se preocupado apenas com a salvação da alma, teria dado abertura à 

persuasão dos adversários, uma característica fundamentalmente política. Mas Hannah 

observa que se Gandhi tivesse se confrontado com um regime totalitário, teria sido um 

sonhador que teria levado uma multidão para a catástrofe, ou ainda teria sido obrigado a usar 

da violência.46 

Após esta compreensão inicial do mal, em sua espécie radical, exposta em 1951 em 

Origens do Totalitarismo, a própria pensadora reconhece uma mudança na compreensão do 

fenômeno, passando a empregar o termo “banalidade do mal”: “Você está absolutamente 

certo: Eu mudei de idéia e não falo mais em “mal radical”[...] É de fato minha opinião que o 

mal nunca é radical, que é apenas extremo, e que não possui nem profundidade nem 

dimensão demoníaca.”47 A banalidade do mal está desvinculada das manifestações e 

explicações oferecidas pela tradição, não provindo de forças demoníacas e tão pouco tem 

raízes identificáveis. O mal como raiz poderia ser cortado, impedido de se propagar, o que foi 

constatado historicamente com o termo do próprio totalitarismo, mas o mal banal é 

praticamente sem limites, pois “pode crescer e devastar todo o mundo porque ele se alastra 

como um fungo sobre a superfície.”48 Essa substancial mudança na interpretação do mal 

aparece na obra Eichmann em Jerusalém, publicado em 1963, a partir da cobertura do 

julgamento de Karl Adolf Eichmann para o The New Yorker, responsável pela deportação de 

milhares de judeus para campos de concentração, conhecido como o “executor chefe do 

Reich”. A pensadora diria que o mal banal49 é um “fenômeno de superfície”, porque 

Eichmann não era um homem mau por natureza, por tentação ou vontade, não tinha sinais de 

firmes convicções ideológicas, nem tão pouco havia estupidez, mas sim irreflexão, a ausência 

                                                 
46 ROVIELLO, Anne-Marie. Senso Comum e Modernidade em Hannah Arendt. Lisboa: Instituto Piaget, 
1987, p. 37. 
47 You are quite right: I changed my mind and do no longer speak of “radical evil”[...] It is indeed my opinion 
that evil is never “radical”, that it is only extreme, and that it possesses nether depth nor any demoniac 
dimension. (ARENDT, Hannah. The Jew as Pariah – Jewish identity and politics in the Modern Age. New 
York: Grover Press, 1978, p. 251.) 
48 Em carta a Gershom Scholem, estudioso do misticismo judaico, escrita em 24 de Julho de 1963: It can 
overgrow and lay waste the whole world because it spreads like a fungue on the surface. (Hannah Arendt. The 
Eichmann Controversy – a letter to Gershom Sholem. In: The Jewish Writings. New York: Shocken Books, 
2007, p. 471) 
49 Hannah Arendt distingue ainda o “banal” do “lugar-comum” (commonplace). O lugar-comum é uma coisa 
trivial, que acontece freqüentemente, com constância, enquanto que alguma coisa pode ser banal mesmo sem ser 
comum, mas que ocupa seu espaço. Dessa forma, Eichmann banalizou o mal ao fazê-lo ocupar o locus do que é 
comum. (Hannah Arendt. Answers to questions Submitted by Samuel Grafton. In: The Jewish Writings. New 
York: Shocken Books, 2007, p. 479) 



 33

de pensamento.50 Segundo Figueiroa, o motivo primordial da mudança de um conceito 

ontologizante de mal para compreendê-lo enquanto um fenômeno de superfície foi evitar uma 

incompreensão histórica, ética e política do totalitarismo, presente na visão de que os crimes 

cometidos escapavam da escolha humana por estarem ligados ao demoníaco, ao satânico. 

Arendt evitou assim a isenção de responsabilidades e uma mitificação que diluiria uma 

compreensão autêntica do fenômeno.51 Ela não acredita que exista um Eichmann em cada um 

de nós, mas suas características é que se multiplicam em sociedades de massa, inclinadas ao 

não exercício do pensamento e à falta de profundidade.52 Quanto maior a ausência do 

pensamento, maior seria a suscetibilidade ao cometimento do mal, e a ocorrência do 

holocausto teria sido um produto direto de uma sociedade alemã massificada por meio da 

propaganda ideológica nazista.    

Como observamos, a privatividade, o consumismo, a alienação e outros fenômenos 

que ganharam espaço durante a modernidade culminaram com o advento dos regimes 

totalitários, que representa o ápice da ruptura para com a tradição. O caso de Eichmann é 

paradigmático no sentido de compreendermos as conseqüências da supressão do público pelo 

social, embora essa fuga do mundo comum, de acordo com Arendt, esteja ligada a um fato 

marcante da antiguidade, que seria a decepção de Platão com relação à condenação de 

Sócrates. A condenação indicaria que a política não era mais segura para garantir a atividade 

filosófica e devido a isso ele deveria se refugiar num mundo ideal – uma fuga que seria 

marcante na filosofia platônica. Esse perigo fez com que substituíssem o desejo de 

imortalidade – tão importante para a cultura grega pré-socrática – pela busca da convivência 

junto às coisas eternas, e para isso, o filósofo deveria se ausentar da pólis não apenas para 

pensar, mas para poder contemplar as coisas eternas. Como explica Aguiar, a filosofia passou 

a ser entendida como um tipo de saber capaz de determinar a causa que está por trás de 

determinada realidade, já que tudo possuiria uma causa (nihil ex nihil, nihil sine causa). Na 

quietude da contemplação o filósofo seria capaz de enxergar as conexões causais que 

                                                 
50 ARENDT, Hannah. The Life of the Mind – The groundbreaking investigation on how we think. New York: 
Harcourt, 1982, p. 6. 
51 FIGUEIROA, Maximiliano. Totalitarismo, Banalidad y Despolitización – La actualidad de Hannah Arendt. In: 
Totalitarismo, Banalidad y Despolitización – La actualidad de Hannah Arendt. Santiago: LOM, 2006, p. 11. 
52 No julgamento de Eichmann, Hannah percebeu que quanto mais se ouvia o acusado mais óbvio ficava sua 
incapacidade para pensar do ponto de vista do outro. A todo o momento ele tropeçava na língua alemã, usava 
clichês e frases feitas para se esquivar da realidade, se apoiando na repetição, na rotina. A ausência de criticidade 
lhe era peculiar, chegando até mesmo a afirmar: “Minha única língua é o oficialês [Amtssprache].” (ARENDT, 
Hannah. Eichmann em Jerusalém – Um relato sobre a banalidade do Mal. São Paulo: Companhia das Letras, 
1999, p. 62) 



 34

escapariam às percepções sensoriais.53 Esse abandono da vita activa em direção à vita 

contemplativa seria a principal característica da tradição, o que ela chama em A Condição 

Humana de “inversão hierárquica” entre os dois tipos de atividades.     

O pensamento de Arendt foi deixado em aberto quando da sua morte em 1975, mas 

tudo indica que a sua tentativa era de propor uma reconciliação entre as duas esferas das 

atividades humanas, e assim reunir novamente a teoria e a práxis, a política e a filosofia. É 

por isso que seus últimos escritos revelam mais que uma volta para a filosofia, revelam uma 

reconciliação da pensadora com a própria filosofia, já que a mesma afirmava que havia 

abandonado a filosofia e se considerava uma teórica da política. É principalmente em A Vida 

do Espírito e nas Lições sobre a Filosofia de Kant onde encontramos o substrato para 

demonstrar que há uma conexão entre a ação, enquanto atividade própria da vita activa, e a 

vita contemplativa. No objetivo de fazermos essa ponte, estudaremos no próximo capítulo o 

pensar, o querer e o julgar, as atividades que compõem a vita contemplativa. Como 

tentaremos demonstrar, a vita contemplativa aparece no pensamento de Arendt como uma 

condição de possibilidade da própria política. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
53 AGUIAR, Odílio Alves. Filosofia e Política no Pensamento de Hannah Arendt. Fortaleza: EUFC, 2001, p. 
35. 



 35

CAPÍTULO II. A VIDA DO ESPÍRITO E A AÇÃO ENQUANTO FUNDAMENTO DE 
UMA ÉTICA DO AMOR AO MUNDO 

 

 2.1 A Vida do Espírito enquanto Condição para a Política 
 
 

Assim como há uma fenomenologia da vita activa em A Condição Humana, um 

conjunto de atividades que corresponderiam à vita contemplativa é apresentado por Arendt em 

A Vida do Espírito, obra incompleta e publicada postumamente. Na introdução ela relata que a 

sua preocupação com as atividades espirituais tem duas fontes, sendo a primeira o julgamento 

de Eichmann, a decorrente percepção da sua ausência de pensamento e conseqüente 

banalização do mal. O segundo motivo seria o surgimento de dúvidas em relação a questões 

morais que teriam origem na experiência real e que entrariam em confronto com a sabedoria 

de todas as épocas – dúvidas, tais como, “o que é pensar?” e, “seria o pensamento capaz de 

evitar o cometimento do mal?”. As incertezas sobre as atividades humanas continuaram após 

concluir A Condição Humana: “O que me perturbou foi que o próprio termo que adotei para 

minhas reflexões sobre o assunto, a saber, vita activa, havia sido cunhado por homens 

dedicados a um modo de vida contemplativo e que olhavam deste ponto de vista para todos os 

modos de vida.54 Ponto de vista que ela confirmou certa vez em um colóquio realizado em 

Toronto, em 1972, onde a própria Arendt afirmou que o principal defeito de A Condição 

Humana é que a teria escrito considerando a vita activa a partir do ponto de vista da vita 

contemplativa, sem jamais dizer algo sobre o que seria a vita contemplativa.55 O retorno à vita 

contemplativa em A Vida do Espírito representou também seu regresso à filosofia, que ela 

costumava chamar de seu “primeiro amor”.        

 A vita contemplativa é composta, segundo Arendt, pelo pensar, querer e julgar, bem 

como por seus substantivos correspondentes, pensamento, vontade e juízo. Seriam atividades 

que, embora tenham características comuns, não poderiam ser derivadas entre si. Isso significa 

também que seriam atividades autônomas em relação umas às outras, embora seja a mesma 

pessoa que pense, quer e julgue. Devemos destacar que a contemplatividade não possui para 

Arendt um sentido de passividade ou inatividade – apesar de se constituir quando há uma 

“tranqüilidade desapaixonada” (Leidenschaftslose Stille), como diria Hegel, uma quietude que 

lembra a ataraxia dos antigos céticos -, mas está expressa enquanto um modo de ser próprio 

                                                 
54 ARENDT, Hannah. The Life of the Mind – The groundbreaking investigation on how we think. New York: 
Harcourt, 1982, p. 6. 
55 COURTINE-DENAMY, Sylvie. Hannah Arendt. Lisboa: Instituto Piaget, 1994, p. 321. 



 36

ao homem. Como assevera Adeodato, a vita contemplativa é o lugar onde “o homem se 

abstrai por alguns momentos de seu condicionamento pelo mundo das aparências e realiza sua 

vida interior.”56 Sua principal característica seria portanto a invisibilidade, que provocaria um 

desligamento momentâneo do mundo das aparências.      

 Arendt não chegou a completar sua análise sobre as atividades contemplativas, pois 

faleceu antes de concluir o terceiro volume sobre o julgar. Foi sua amiga e inventariante 

literária Mary McCarthy que reuniu os textos e os publicou sob o título The Life of the Mind, 

em 1978. O capítulo “O Pensar” e a parte inicial de “O Querer” foram apresentados de forma 

resumida nas Gifford Lectures, na Universidade de Aberdeen, em 1973 e 1974, e 

posteriormente expostos na New School for Social Research.57 O volume “O Julgar”, não 

chegou a ser sistematizado pela autora, sendo extraído de aulas expositivas sobre a filosofia 

política de Kant, ministradas em 1970 na New School. Passemos à atividade do pensar.  
 

 

2.1.1 O Pensar (Thinking) e o Dois-em-um Socrático 

 
 

Pode o problema do bem e do mal, nossa faculdade de distinguir o certo do errado, 
estar conectado com nossa faculdade de pensar?58 

   (Hannah Arendt) 
 

[...] uma vida desprovida de pensamento seria sem sentido.59 
   (Hannah Arendt) 

 

 A ruptura para com a tradição deixa Heidegger, um dos mestres de Hannah Arendt, 

perplexo: “Um dos grandes perigos de nosso pensamento hoje é precisamente que o 

                                                 
56 ADEODATO, João Maurício. O Problema da Legitimidade: no rastro do pensamento de Hannah Arendt. 
Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1989, p. 133. 
57 A New School for Social Reseach foi fundada em 1919 por intelectuais, alguns dos quais lecionavam na 
universidade de Columbia durante a primeira guerra mundial. Em 1933, com a chegada de Hitler ao poder, Alvin 
Johnson, seu primeiro presidente, criou a Universidade no Exílio com ajuda do filantropo Hiram Halle e da 
Fundação Rockefeller, acolhendo estudantes e artistas que estavam sendo ameaçados pela ascensão do nacional 
socialismo. A New School for Social Research tornou-se um centro de estudos interdisciplinares que possibilitou 
a continuidade da produção intelectual de muitos pensadores judeus que imigraram devido a segunda grande 
guerra, e fugindo da perseguição nazista. Hannah Lecionou nesta universidade de 1967 a 1975, ano em que 
faleceu. Em sua homenagem, uma cátedra foi criada com seu nome, ocupada por Agnes Heller, e todos os anos, 
seminários trimestrais são realizados para discussão de sua obra. Em 2000, foi inaugurado o Hannah Arendt 
Center, dedicado a preservar seu legado. Importantes intérpretes da obra de Hannah Arendt mantêm pesquisas ou 
já estudaram na New School for Social Research, dentre eles: Richard Bernstein, Elisabeth Young-Bruehl, Agnes 
Heller, Margaret Canovan. Para mais informações sobre os estudos relativos à obra de Arendt realizados na New 
School confira o site a seguir: www.socialresearch.newschool.edu/centers/research-centers.htm. 
58 Might the problem of good and evil, our faculty for telling right from wrong, be connected with our faculty of 
thought? (ARENDT, Hannah. The Life of the Mind – The groundbreaking investigation on how we think. New 
York: Harcourt, 1982, p. 6) 
59 ARENDT, Hannah. The Life of the Mind – The groundbreaking investigation on how we think. New York: 
Harcourt, 1982, p. 178. 



 37

pensamento – eu o entendo no sentido do pensamento filosófico – não tem uma relação 

verdadeiramente originária com a tradição. Ninguém sabe qual será o destino do 

pensamento.”60 Diante do esfacelamento da tradição e da ruptura moderna com a política, 

qual seria o destino do pensamento? Em A Condição Humana, Arendt já ensaiava uma 

resposta a esta questão reconhecendo a importância do pensamento para que os homens vivam 

em condições de liberdade política, idéia que iria aparecer claramente em seus últimos 

escritos. Mas isso não impediu certo pessimismo da autora frente os rumos da modernidade 

com relação ao futuro do pensamento, como encontramos nos comentários sobre a atividade 

do pensar que finalizam A Condição Humana, quando ela afirma que “Como experiência 

vívida, sempre se supôs, talvez erradamente, que a atividade de pensar fosse um privilégio de 

poucos. Talvez não seja presunçoso demais acreditar que estes poucos são ainda mais 

reduzidos em nosso tempo [...].”61 E quando afirma que “Infelizmente, e ao contrário do que 

geralmente se supõe quanto à proverbial torre de marfim dos pensadores, nenhuma outra 

capacidade humana é tão vulnerável; de fato, numa tirania, é muito mais fácil agir do que 

pensar.”62 Mas com estas reflexões finais ela já indagava se não seria o pensar uma pura 

atividade, abrindo as portas para se juntar “às fileiras daqueles que, há algum tempo, têm 

tentado desmantelar a metafísica e a filosofia com todas as suas categorias, como nós as 

conhecemos desde o seu início na Grécia até hoje.”63  

 Em A Vida do Espírito, o pensar passa a visto como uma retirada (withdrawal) 

consciente e momentânea do mundo, permitindo a descoberta e criação de significado para o 

mesmo. Embora o exercício do pensamento constitua um fim em si, possuiria um lado 

perigoso, pois aqueles que nele se engajam seriam transportados para o mundo invisível das 

idéias, onde as fidelidades a códigos de conduta seriam gradualmente dissolvidos, e todas as 

coisas estáveis seriam postas em movimento. O pensar seria uma atividade paradoxal, pois 

permitiria ao espírito, que pertence ao mundo, se distanciar desta esfera intrancendível. Essa 
                                                 
60 Em entrevista a Der Spiegel, realizada em 1966 e publicada postumamente, Heidegger comenta seu texto “O 
Fim da Filosofia e a Tarefa do Pensamento”, distinguindo a Metafísica, em seu sentido tradicional, e o 
pensamento, que exigiria um novo cuidado para com a linguagem, um retorno ao conteúdo originário que perece 
continuamente, e não a invenção de novos termos, como pensara outrora. Confira a entrevista no site: 
http://209.85.215.104/search?q=cache:AVGBeWUAjUQJ:web.ics.purdue.edu/~other1/Heidegger%2520Der%25
20Spiegel.pdf+heidegger+der+spiegel&hl=pt-BR&ct=clnk&cd=2&gl=br&client=firefox-a. Consultada no dia 
30/08/2008. 
61 As a living experience, thought has always been assumed, perhaps wrongly, to be known only to the few. It 
may not be presumptuous to believe that these few have not become fewer in our time. (ARENDT, Hannah. The 
Human Condition.  Chicago:University of Chicago Press, 1998, p. 324) 
62 ARENDT, Hannah. The Human Condition.  Chicago:University of Chicago Press, 1998, p. 324. 
63 I have clearly joined the ranks of those who for some time now have been attempting to dismantle 
metaphysics, and philosophy with all its categories, as we have known them from their beginning in Greece until 
today. (ARENDT, Hannah. The Life of the Mind – The groundbreaking investigation on how we think. New 
York: Harcourt, 1982, p. 212) 



 38

atividade permitiria que não nos trancafiássemos em realidades superficiais nem em dogmas 

incontornáveis, na medida em que desestabilizaria os critérios estabelecidos, valores e 

medidas de bem e de mal, pois teria o poder de dissipar toda certeza. Por isso, dizia a filósofa 

que, em certo sentido, o próprio pensar é uma atividade perigosa: “Não há pensamentos 

perigosos; o próprio pensar é perigoso.”64        

 Arendt defende que o pensamento não seria prerrogativa de poucos, mas uma 

faculdade sempre inerente a todos, e a inabilidade para pensar não seria uma imperfeição 

daqueles muitos a quem falta inteligência, mas uma possibilidade sempre presente nos 

indivíduos. A atividade do pensar, não mais restrita ao ofício do filósofo, permitiria olhar a 

moralidade sob uma nova ótica, ao atribuir a todos a responsabilidade de suas ações, mesmo 

nos casos em que o Direito – como no caso do ordenamento jurídico vigente na época da 

Alemanha nazista – prescreva o desrespeito aos direitos humanos. A questão que se colocaria 

com a crise dos padrões tradicionais de valor não seria apenas a da fragilidade dos códigos até 

então vigentes, mas o risco de se conduzir segundo regras prévias e externas que retiram 

daquele que age a prerrogativa de pensar para decidir o que fazer em cada situação que se 

apresenta.65 Essa capacidade para agir conscientemente estaria intimamente ligada à atividade 

do pensar. 

O regime totalitário, pano de fundo das reflexões de Hannah, realizaria de modo 

extremo a separação entre o pensamento e a experiência sensível, promovendo uma ideologia 

da irrealidade. Aqueles que raciocinam imergidos nesta ideologia não teriam uma relação 

adequada com o mundo, porque não conseguiriam ver como o mundo se revela ou porque não 

identificariam a sua própria revelação no mundo através da visibilidade proporcionada pelo 

mesmo. Mas nem os que vivem sob uma atmosfera de terror e são inábeis para pensar 

poderiam se eximir de cometer o mal de acordo com Arendt, pois nestes casos ainda haveria 

liberdade de decisão e ação. Assim teria ocorrido com os assassinos da SS, que possuíam 

alternativas possíveis, embora limitadas. Eles poderiam sempre dizer: 
 

Eu desejo ser substituído de minhas funções assassinas, e nada aconteceria a eles. 
Desde que nós estamos negociando em política com homens, e não com heróis ou 
santos, é esta possibilidade de “não-participação” (Kirchheimer) que é decisiva se 
nós começarmos a julgar, não o sistema, mas o individual, suas escolhas, seus 
argumentos.66 

                                                 
64 There are no dangerous thoughts; thinking itself is dangerous [...]. (ARENDT, Hannah. The Life of the Mind 
– The groundbreaking investigation on how we think. New York: Harcourt, 1982, p. 176) 
65 CORREIA, Adriano. O Pensar e a Moralidade. In: Transpondo o Abismo: Hannah Arendt entre a filosofia e 
a política. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2002, p. 140. 
66 They could always say: “I wish to be relieved of my murderous duties”, and nothing would happen to them. 
Since we are dealing in politics with men, and not with heroes or saints, it is this possibility of 



 39

 
 

 Eichmann seria um exemplo-modelo de alguém que desistiu de compreender o 

sentido de suas ações no mundo. Não pensar seria também negar a si a responsabilidade pelos 

seus atos. Seria justamente quando deixamos de pensar sobre o mal que poderíamos realizá-lo 

melhor, quando anestesiamos a criticidade.      

 Desde Pensamento e Considerações Morais que Arendt reconhece em Sócrates um 

modelo ideal de cidadão-filósofo, como aquele que historicamente deu início ao pensamento 

crítico.67 Sócrates desejava estabelecer um espaço de compreensão em um momento em que a 

pólis, em crise desde a morte de Péricles, era assolada pelo individualismo e pela competição 

de todos contra todos (aéi aristeúein), o que tornava difícil a manutenção da unidade da pólis. 

Ele pretendia resgatar a amizade (philia politike) demonstrando que haveria uma esfera de 

convivência política possível, onde todos pudessem expressar sua dóksa – dokei moi, daquilo 

que aparece para mim - a sua verdade, em um mundo compartilhado. Dessa forma, Sócrates 

acreditava que uma vez fundada a política não haveria necessidade de distinção entre 

governantes e governados.68 Para Sócrates, o homem não seria ainda um “animal racional”, 

um ser dotado da capacidade da razão, mas um ser pensante cujo pensamento se manifestaria 

na forma do discurso. A identidade entre o discurso e o pensamento se manifestaria como 

logos, um conceito que já existia entre os pré-socráticos, entretanto, a inovação de Sócrates 

teria sido acrescentar a essa identidade o diálogo comigo mesmo como uma condição para o 

próprio pensamento. A relevância política desta descoberta estaria no fato de que a solidão, 

vista como o habitus exclusivo do filósofo e considerada anti-política, seria a condição 

necessária para o bom funcionamento da pólis e uma garantia contra o mal, melhor que 

qualquer lei ou forma de coerção.69 Por isso Hannah toma emprestado de Sócrates a forma de 

pensamento dois-em-um como argumento para fazer a conexão entre o pensar e a não prática 

do mal: 
 
Ao que parece, Sócrates não tinha nada mais a dizer sobre a conexão entre mal e 
ausência de pensamento que, as pessoas que não amam a beleza, a justiça e a 
sabedoria são incapazes para o pensamento, enquanto que, reciprocamente, aqueles 

                                                                                                                                                         
“nonparticipation”(Kirchheimer) that is decisive if we begin to judge, not the system, but the individual, his 
choices, and his arguments. (Hannah Arendt. The Eichmann Controversy – a letter to Gershom Sholem. In: The 
Jewish Writings. New York: Shocken Books, 2007, p. 469) 
67 ARENDT, Hannah. Thinking and Moral Considerations. In: Responsibility and judgment. New York: 
Schocken Books, 2005, p. 168. 
68 ARENDT, Hannah. On Revolution. New York: Viking Press, 1963, p. 30. 
69 ARENDT, Hannah.  A Promessa da Política. Rio de Janeiro: Difel, 2008, p. 66. 



 40

que amam a investigação e assim “fazem filosofia” seriam incapazes de fazer o 
mal.70 
 
 

 Para que exista o pensar, deve haver concordância do pensamento consigo mesmo, 

deve haver harmonia. Sócrates, ciente da diferença entre consciência e ego pensante, observou 

que o pensamento produz uma dualidade no sujeito. Por isso o pensar implicaria sempre em 

um “estar só”, mas não em solidão completa, pois o estar só é o momento em que me faço 

companhia. Daí a escolha por concluir A Condição Humana ressaltando o quanto eram 

verdadeiras as palavras de Catão: “Nunca ele está mais ativo do que quando nada faz, nunca 

está menos só que quando a sós consigo mesmo (Numquam se plus agere quam nihil cum 

ageret, numquam minus solum esse quam cum solus esset.).”71A atividade do pensar sugeriria 

que a diferença e a alteridade, características do mundo das aparências tal como é dado ao 

homem, são condições da própria existência do ego pensante do homem, enquanto um diálogo 

silencioso e antecipado com os outros. Segundo Hannah, não há atividade do pensamento sem 

diálogo:  

 
De todas as necessidades humanas, apenas a “necessidade da razão” é a única que 
jamais poderia ser adequadamente satisfeita sem o pensamento discursivo, e o 
pensamento discursivo é inconcebível sem palavras já significativas, antes que um 
espírito viaje, por assim dizer, através delas – poreuesthai dia logon (Platão). A 
linguagem, sem dúvida, serve também para a comunicação entre os homens, seres 
pensantes que são, têm a necessidade de comunicar seus pensamentos; os 
pensamentos, para acontecer, não precisam ser comunicados; mas não podem 
acontecer sem ser falados – silenciosa ou sonoramente, em um diálogo, conforme o 
caso.72 
 
 

                                                 
70 It looks as though Socrates had nothing more to say about the connection between evil and lack of thought 
than that people who are not in love with beauty, justice, and wisdom are incapable of thought, just as, 
conversely, those who are in love with examining and thus “do philosophy” would be incapable of doing evil. 
(ARENDT, HANNAH. The Life of the Mind – The groundbreaking investigation on how we think. New York: 
Harcourt, 1982, p. 179) Neste trecho, discordamos da tradução de Antônio Abranches, César Augusto de 
Almeida e Helena Martins, que verteram a expressão incapable of thought por “incapazes de pensar”, o que vai 
de encontro à idéia arendtiana de que todos possuem a faculdade do pensamento, embora alguns tenham uma 
inabilidade para essa atividade. Desde o início da obra a autora preferiu utilizar o termo thoughtlessness, 
traduzido por “ausência de pensamento” ou “irreflexão”, que possui o sentido de uma não utilização da atividade 
e não na negação total da sua existência - como se alguém não tivesse essa capacidade presente em todos. Porque 
embora alguns sujeitos não a usem, ainda possuem a capacidade de usá-la. No contexto do referido trecho 
preferimos traduzir a expressão por “incapazes para o pensamento”. Confira a tradução brasileira em: ARENDT, 
Hannah. A Vida do Espírito – O Pensar, o Querer, o Julgar. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 1992, p. 135. 
71 ARENDT, Hannah. The Human Condition.  Chicago:University of Chicago Press, 1998, p. 325. 
72 Of all human needs, only “the need of reason” could never be adequately met without discursive thought, and 
discursive thought is inconceivable without words already meaningful, before a mind travels, as it were, through 
them – poreuesthai dia logon (Plato). Language, no doubt, also serves communication between men, but there it 
is needed only because men are thinking beings and as such in need of communicating their thoughts; thoughts 
do not have to be communicated in order to occur, but they cannot occur without being spoken – silently or 
sounding out in dialogue, as the case may be. (ARENDT, Hannah. The Life of the Mind – The groundbreaking 
investigation on how we think. New York: Harcourt, 1982, p. 99) 



 41

O critério do diálogo espiritual não seria a verdade, mas a conformidade do ser 

consigo mesmo, a coerência. É o que se reflete na afirmativa socrática: “Eu preferiria que 

minha lira ou um coro por mim regido desafinasse e produzisse ruído desarmônico, e que 

multidões de homens discordassem de mim do que eu, sendo um, viesse a entrar em 

desacordo comigo mesmo e contradizer-me.”73 Ou seja, o dois-em-um Sócrático é uma forma 

de evitar a alienação pelo diálogo consigo mesmo, que levaria a um julgar consciente por si 

próprio: 
         

Na realidade, o que ele fez foi tornar público, no discurso, o processo do 
pensamento – aquele diálogo que se dá dentro de mim consigo mesmo; ele atuou no 
espaço do mercado, assim como o flautista atua num banquete. É pura atuação, pura 
atividade. E assim como o flautista tem que seguir certas regras para atuar bem, 
Sócrates descobriu a única regra que governa os rumos do pensamento – a regra da 
consistência (como Kant a chamaria na Crítica do Juízo), ou, como mais tarde a 
chamamos, o axioma da não-contradição.74 

 

 A consciência moral estaria ligada ao dois-em-um, que se identificaria com o 

imperativo categórico de Kant – aja apenas segundo uma máxima tal que você possa ao 

mesmo tempo querer que ela se torne uma lei universal - na medida em que importa em uma 

não contradição. Neste sentido, o pensamento seria um pressuposto para o exercício da razão 

prática, já que reivindica uma consistência nos processos espirituais do pensar, empreendidos 

pelo sujeito, perante a coletividade.       

 Arendt afirma que os homens não se tornam justos por saber o que é a justiça, mas por 

amarem a justiça. Idéias abstratas como as de liberdade, igualdade e justiça não subsistiriam 

se não estivessem previamente investidas da paixão dos homens, de um eros que lhe confere 

presença. Seria na ausência desse eros, que acaba por degradar a relação entre o pensamento e 

uma ética e que resulta na incapacidade de articular o particular com o geral, que se 

instauraria o mal.75 Este para Hannah Arendt, assim como para Kant, não possuiria um 

estatuto ontológico, mas se constituiria justamente no “vazio do pensamento”, numa 

negatividade, na ausência. O pensamento, que é a retirada do mundo das aparências e a 

reflexão sobre o significado das coisas, seria uma condição necessária mas não suficiente para 

se resistir ao mal:  
 
Nós resistimos ao mal por não sermos arrastados à superfície das coisas, por 
pararmos a nós mesmos e começarmos a pensar – isto é, por alcançar outra 

                                                 
73 GORGIAS, 474b, 483a, b. Apud. ARENDT, Hannah. The Life of the Mind – The groundbreaking 
investigation on how we think. New York: Harcourt, 1982, p. 181. 
74 ARENDT, Hannah. Lições sobre a Filosofia Política de Kant. Rio de Janeiro: Relume-dumará, 1993, p. 50. 
75 ROVIELLO, Anne-Marie. Senso Comum e Modernidade em Hannah Arendt. Lisboa: Piaget, 1987, p. 191. 



 42

dimensão daquele do horizonte da vida cotidiana. Em outras palavras, quanto mais 
superficial alguém é, mais provavelmente vai estar susceptível ao mal.76 

 

A pensadora conclui em resposta à sua dúvida inicial sobre se o pensar poderia impedir 

os homens de cometer o mal que, se houver mesmo essa propriedade do pensamento, esta 

deve ser algo inerente à própria atividade, e que independeria do objeto pensado.77 Esse 

mecanismo de garantia ética na atividade do pensar seria o dois-em-um socrático, o diálogo 

consigo mesmo. Como veremos adiante, para uma presença ética no mundo não basta apenas 

o pensar, mas todo um encadeamento de processos espirituais, que se dá entre as faculdades, 

que possuem uma relação de continuidade para com a vita activa. 

 
2.1.2 O Querer (Willing) 
 

 
Ambas as atividades, de pensar e querer, tornam presente algo ausente, porém, para 

Arendt, as experiências do eu que pensa são diferentes das do eu que quer. A primeiro está 

vinculado à não-contradição, enquanto que a segunda ao futuro, na forma de projetos. Assim 

como o pensar, o querer pressuporia também um afastamento do mundo dos fenômenos, e por 

isso que Arendt volta no início do volume sobre o querer à questão da relação entre o tempo e 

as atividades do espírito, para sabermos onde estamos quando pensamos ou queremos. 

Quando o homem adentra em atividades contemplativas o constante fluxo entre o passado e o 

futuro sofreria uma ruptura, uma espécie de hoje duradouro (todayness), un présent qui dure, 

como dizia Bergson, ou ainda o “agora permanente” (nunc stans) dos medievais. Neste 

instante o espírito suprimiria não só a espacialidade mas também a temporalidade, indo de 

encontro à idéia habitual do tempo visto a partir do ponto de vista da espacialidade, como uma 

sucessão de agoras que possui uma extensão passível de ser medida. Como conseqüência 

desta concepção de tempo tradicional é que determinaríamos o passado como algo que se 

estende atrás de nós e o futuro como aquilo que vem a nossa frente. Arendt se remete à 

parábola metafórica de Kafka que faz parte de um conjunto de aforismos intitulado “Ele”, 

para ilustrar a experiência de suspensão do continuum do tempo que é própria das atividades 

                                                 
76 We resist evil by not being swept away by the surface of things, by stopping ourselves and beginning to think – 
that is, by reaching another dimension than the horizon of every day life. In other words, the more superficial 
someone is, the more likely he will be to yield to evil. (Hannah Arendt, Answers to Questions Submitted by 
Samuel Grafton. In: The Jewish Writings. New York: Shocken Books, 2007, p. 479) 
77 ARENDT, Hannah. The Life of the Mind – The groundbreaking investigation on how we think. New York: 
Harcourt, 1982, p. 180. 



 43

do espírito. Na parábola kafkaniana, o personagem luta contra duas forças contrárias que o 

empurram para uma lacuna entre o passado e o futuro:  

 
Ele tem dois antagonistas: o primeiro o empurra de trás a partir da origem. O 
segundo veda o caminho à frente. Ele luta com ambos. Na verdade, o primeiro lhe dá 
apoio na luta contra o segundo, pois ele quer empurrá-lo para gente; e, da mesma 
forma, o segundo apóia-o na luta contra o primeiro, pois ele empurra-o para trás. 
Mas isso é assim apenas teoricamente. Pois não são somente os dois antagonistas 
que estão lá, mas também ele; e quem conhece realmente suas intenções? Todavia, o 
seu sonho é que, em um momento de desatenção – e isto, é preciso admitir, exigiria 
uma noite tão escura como nenhuma já foi – ele pulasse para fora da linha de batalha 
e, graças à sua experiência em lugar, fosse promovido à posição de árbitro da luta de 
seus adversários entre si.78 

 
 
 Essa parábola traduziria metaforicamente a relação do ego com o tempo, o seu estado 

interno de retirada quando se reserva para as atividades espirituais. Assim o não-mais do 

passado seria transformado em algo que está atrás de nós enquanto que o ainda-não se 

aproximaria pela frente (Zukunft). “Ele” se encontra em um campo de batalha em que se 

digladiariam os dois antagonistas e para manter sua posição ele luta com ambas as forças no 

intervalo do agora imóvel do presente. Os dois antagonistas na metáfora representariam o 

próprio tempo e a mudança que ele implica seria o movimento inexorável do devir que destrói 

incessantemente seu estar-presente.  

O exame da natureza do querer se inicia com a investigação do conceito aristotélico de 

proairesis, passando ao intervalo entre a filosofia pós-clássica e pré-moderna, que vai da 

epístola de Paulo aos romanos até o questionamento de Duns Scotus à posição de São Tomás 

de Aquino. Por último, adentra no tratamento conferido a vontade nas filosofias de Nietzsche 

e Heidegger. No segundo volume de A Vida do Espírito, dedicado especificamente à 

faculdade da vontade – ou como ela denominou certa vez como a “mola da ação” –, Arendt 

reconhece que existem dificuldades em isolar esta faculdade, principalmente porque nenhuma 

outra capacidade do espírito foi tão refutada na história da filosofia. O conceito de vontade 

teria sido encoberto ao longo dos tempos por uma série teorias e argumentos que impediram a 

descoberta da própria atividade do querer. Na Grécia antiga essa faculdade era ignorada, e 

                                                 
78 He has two antagonists; the first presses him from behind, from his origin. The second blocks the road in front 
of him. He gives battle to both. Actually, the first supports him in his fight with the second, for he wants to push 
him forward, and in the same way the second supports him in his fight with the first, since he drives him back. 
But it is only theoretically so. For it is not only the two antagonists who are there, but he himself as well, and 
who really knows his intentions? His dream, thought, is that some time in an unguarded moment – and thus, it 
must be admitted, would require a night darker than any night has ever been yet – he jump out of the fighting 
line and be promoted, on account of his experience in fighting, to the position of umpire over his antagonist in 
their fight with each other. (ARENDT, Hannah. The Life of the Mind – The groundbreaking investigation on 
how we think. New York: Harcourt, 1982, p. 202)  



 44

mesmo na era cristã, quando a vontade foi descoberta, havia o problema de conciliar a fé em 

um deus todo-poderoso com a idéia de uma vontade livre. Mais tarde esse conflito se daria 

entre a vontade livre e a causalidade, e ainda entre a vontade livre e a concepção de um 

progresso histórico inexorável. Daí para ela não ser possível compreender a vontade 

dissociada da liberdade, pois a vontade seria a faculdade da livre espontaneidade: “A vontade, 

ao que parece, tem uma liberdade infinitamente maior que o pensamento, que mesmo em sua 

forma mais livre, mais especulativa, não pode escapar ao princípio da não-contradição.”79

 Na ética aristotélica, o conceito de phronesis, ou o nous prakticos como ele chamou 

em Sobre a Alma, aparece como um tipo de sagacidade – que não seria nem sabedoria nem 

inteligência – necessária aos assuntos humanos. A phronesis seria uma exigência em qualquer 

atividade que envolvesse coisas cujo alcance esteja em poder do homem. Quando se age bem 

no sentido da excelência dessa ação, diz-se que houve eupraxia, uma ação bem feita. Haveria 

também a proairesis, que estaria ligada a um plano anterior à ação, indicando uma preferência 

entre as alternativas possíveis que se apresentam ao sujeito, que agiria segundo seu liberum 

arbitrium. O pathos, paixão ou emoção, seria o contrário da proairesis justamente por esta ser 

uma escolha deliberada, racional. O fim dos atos decorrentes dessa escolha, na perspectiva de 

Aristóteles, seria aquilo que todos desejam, a felicidade no sentido de bem-viver, a 

eudamonia. Um dos problemas para se alcançar este estado estaria naquelas situações em que 

há um conflito entre o desejo e a razão enquanto fundamento da ação. A solução nestes casos 

seria o uso da razão – e não o nous, que diz respeito às coisas que são para sempre e não 

mudam -, na forma da proairesis, a faculdade da escolha. Se antes o homem estava entregue a 

duas forças – de um lado a auto-evidência da razão e do outro a força dos apetites e das 

paixões – passou então a recorrer a um árbitro que lhe possibilitava uma seleção racional 

segundo sua livre escolha. Embora a vontade não tivesse sido descoberta ainda como uma 

faculdade autônoma, Arendt afirma que devido à inovação trazida pelo conceito de proairesis 

é tentadora a conclusão de se considerá-la a precursora da vontade.80  

Somente na era cristã que São Paulo iria descobrir a faculdade da vontade, como 

consta na epístola aos romanos (escrita entre 54 e 58 D.C.). Em conflito perante uma lei e a 

submissão ao pecado, o indivíduo perceberia que “o mal está a mão” e que se existe a lei é 

porque há concupiscência. Esse conflito só seria resolvido através da graça divina. O insight 

                                                 
79 Willing, it appears, has an infinitely greater freedom than thinking, which even in its freest, most speculative 
form cannot escape the law of non-contradiction. (ARENDT, Hannah. The Life of the Mind – The 
groundbreaking investigation on how we think. New York: Harcourt, 1982, p. 5) 
80 ARENDT, Hannah. The Life of the Mind – The groundbreaking investigation on how we think. New York: 
Harcourt, 1982, pp. 55-62.  



 45

de Paulo, diverso da antiga compreensão sobre o cumprimento da lei, foi afirmar que o agir do 

homem conforme ou não a lei exigiria uma submissão voluntária: “A própria lei é entendida 

como a voz de um senhor exigindo obediência; o “tu-deves” da lei exige e espera um ato 

voluntário de submissão, um “eu-quero” de assentimento. A velha lei dizia: não farás. A nova 

lei diz: “não quererás”.81 A antiguidade grega não teria conhecido o fato de que há no homem 

uma faculdade da vontade que lhe dá liberdade para dizer “sim” ou “não” perante o que é 

dado factualmente e que pode determinar o que ele irá fazer. Entretanto, seria Agostinho o 

primeiro filósofo da vontade, ao afirmar a existência de um conflito entre um eu-quero e um 

eu-não-quero. Já nos seus primeiros escritos Agostinho discutia o que chamava de o “livre-

arbítrio da vontade” (liberum arbitrium voluntatis), e após trinta anos, retoma o tema do 

“propósito da vontade” em Cidade de Deus. Nesta obra, defende que Deus criou o mundo 

para que houvesse novidade, e o homem, criado a imagem e semelhança do criador, teria 

manifestado a sua individualidade através da vontade e da capacidade de começar, por ele 

mesmo um começo (initium ut esset homo creatus est). Posteriormente, Arendt analisa a 

vontade nos pensamento de São Tomás de Aquino e Duns Scot, que diferentemente de 

Agostinho, se interessavam menos pela estrutura problemática da vontade do que com suas 

relações com a razão e o intelecto, procurando determinar qual das duas faculdades teria 

precedência sobre a outra.82 Para São Tomás haveria a primazia do intelecto enquanto que 

para Duns Scot a primazia seria da vontade. 

Na conclusão do volume sobre o querer, quando Arendt analisa o idealismo alemão, 

afirma que o único grande pensador que seria verdadeiramente irrelevante abordar em seu 

contexto é Kant, pois “sua vontade não é uma capacidade especial do espírito distinta do 

pensamento, mas sim razão prática, um Vernunftwille não muito diferente do nous praktikos 

de Aristóteles; a afirmação de que “a razão pura pode ser prática é a tese central da filosofia 

kantiana [...]”.83 Arendt também prefere se abster de analisar mais profundamente a questão 

da vontade no pensamento de Fichte, Schelling e Hegel, preferindo não atravessar o que ela 

chamou de “ponte arco-íris de conceitos”. Preferiu, pois, deter-se nos casos de Nietzsche e 

Heidegger, que segundo ela, teriam se confrontado com a vontade enquanto uma faculdade 

                                                 
81 Law itself is understood as the voice of a master demanding obedience; the Thou-shalt of the law demands and 
expects a voluntary submission, an I-will of agreement. The Old Law said: thoug shalt do; the New Law says: 
thou shalt will. (ARENDT, Hannah. The Life of the Mind – The groundbreaking investigation on how we 
think. New York: Harcourt, 1982, p. 68) 
82 COURTINE-DENAMY, Sylvie. Hannah Arendt. Lisboa: Instituto Piaget, 1994, p. 393. 
83 His Will is not a special mental capability distinct from thinking, but practical reason, a Vernunftwille not 
unlike Aristotle’s nous praktikos; the statement that “pure reason can be practical is the chief thesis of the 
Kantian moral philosophy […]. (ARENDT, Hannah. The Life of the Mind – The groundbreaking investigation 
on how we think. New York: Harcourt, 1982, p. 149) 



 46

humana e não como uma categoria ontológica – Schelling sintetiza bem essa concepção 

quando disse que “não há outro Ser que não a vontade.” –, o que os teria instigado 

inicialmente a repudiar esta faculdade mas posteriormente depositar nela toda sua confiança. 

 Arendt considera Nietzsche e Heidegger os dois últimos pensadores ainda próximos o 

bastante da herança filosófica do ocidente para reconhecer a vontade enquanto umas das 

faculdades importantes do espírito. Ela lembra que Nietzsche jamais escreveu um livro com o 

título “Vontade de Potência”, e que a publicação póstuma da coleção de fragmentos, notas e 

aforismos teve como resultado um caos de dizeres desconexos e muitas vezes contraditórios. 

A vontade seria distinta do desejo devido ao elemento de ordem que se produz na mente do 

sujeito, que deveria administrar a luta interna entre a parte que lhe ordena e a que resiste a 

obedecer. O comando seria algo inerente à atividade do querer. O sucesso do Eu que ordena 

produziria prazer e sensação de superioridade, devido a uma antecipação do poder-fazer que 

suplanta o que Eu que se recusa a obedecer. Esta operação da vontade que se daria na 

consciência seria ilusória segundo Nietzsche, um truque para se escapar do conflito e da 

dualidade entre o eu que comanda e o que obedece. Nietzsche teria saído do “eu-quero-e-não-

posso” de São Paulo e introduzido um “eu-posso”, que se traduziria no eterno retorno e na 

vontade de potência – para um niilismo ativo no qual é melhor querer o nada a nada querer. 

Por fim, Arendt nota que o nome de Nietzsche não aparece em Ser e Tempo, e que o conceito 

de vontade de não-querer de Heidegger proviria diretamente dos dois volumes consagrados a 

ele, sendo o primeiro volume nitidamente mais polêmico que o segundo – Arendt nota que a 

reviravolta no pensamento heideggeriano (Kehre) ocorreu precisamente entre a redação dos 

dois tomos de Nietzsche. A vontade seria interpretada por Nietzsche como vontade de 

dominar, e a alternativa a essa dominação, segundo Heidegger, consistiria num deixar-ser 

(sein lassen) que ele chamou de serenidade (Gelassenheit), quando o homem não se deixasse 

monopolizar pelo emprego inevitável da técnica: “[...] a própria natureza da tecnologia é a 

vontade de querer, ou seja, de sujeitar o mundo todo à dominação e jugo, cujo fim natural só 

pode ser a destruição total. A alternativa a esse jugo é “deixar-ser, e o deixar-ser como 

atividade é o pensamento que obedece ao chamado do ser.” 84  

 Enquanto o pensar seria uma atividade ligada ao passado, o querer estaria voltado para 

o futuro e lida com projetos, com particulares, diferentemente do pensamento, que tende a 

                                                 
84 […] technology’s very nature is the will to will, namely, to subject the whole world to its domination and 
rulership, whose natural end can only be total destruction. The alternative to such rulership is “letting be”, and 
letting-be as an activity is thinking that obeys the call of being. (ARENDT, Hannah. The Life of the Mind – The 
groundbreaking investigation on how we think. New York: Harcourt, 1982, p. 160) 



 47

generalizar ou universalizar. Haveria no pensamento ainda uma certeza oferecida pelo 

passado, mas o querer seria uma atividade em que impera a incerteza:  
 

No momento em que voltamos nosso espírito para o futuro, não estamos mais 
preocupados com “objetos”, mas sim com projetos, e não importa se eles são 
formados espontaneamente ou como reações antecipadas a circunstâncias futuras. E 
assim como o passado apresenta-se ao espírito sempre com o aspecto da certeza, a 
característica principal do futuro é sua incerteza básica, por mais alto que seja o grau 
de probabilidade a que se possa chegar em uma previsão. Em outras palavras, 
estamos lidando com o que nunca foi, o que ainda não é e o que pode muito bem 
nunca vir a ser.85  

 

A vontade seria uma faculdade que não parte de um começo senão aquele instaurado 

por ela própria, sendo uma atividade radicalmente livre. A história da filosofia seria marcada, 

segundo Arendt, pela predominância de “pensadores profissionais” (Denken von Gewerbe) 

que consagraram seus estudos ao bios theorétikos, e que acabaram por negar ou atrofiar a 

vontade – fazendo-a um mero apêndice do ego pensante, por exemplo. Esse obstáculo existiria 

porque os filósofos não seriam homens de ação e estariam mais aptos a “interpretar o mundo” 

do que “mudá-lo”. Deixando os pensadores profissionais de lado, Arendt procura deter a 

atenção na última seção de “O Querer” sobre os homens de ação e a liberdade que é própria a 

sua atividade, voltando à questão da natalidade como a capacidade do homem de instaurar o 

novo, e concluindo que está bem consciente de esse argumento é um tanto opaco e não nos 

parece dizer nada mais que estamos condenados a ser livres porque nascemos. O impasse só 

poderia ser desfeito ao se apelar para outra faculdade do espírito não menos misteriosa que a 

faculdade do começar, a faculdade do juízo.86 

 

 2.1.3 O Julgar (Judging) 
 
 
 A terceira faculdade da vida do espírito constitui uma dificuldade para os estudiosos 

do pensamento arendtiano, pois tudo que temos é um conjunto de textos sobre a filosofia de 

Kant em que ela interpreta a atividade do julgar, transcritos a partir das aulas ministradas em 

um curso New School, no outono de 1970. Mesmo assim, não podemos saber até que ponto as 

                                                 
85 The moment we turn our mind to the future, we are no longer concerned with “objects” but with projects, and 
it is not decisive, whether they are formed spontaneously or as anticipated reactions to future circumstances. 
And just as the past always presents itself to the mind in the guise of certainty, the future’s main characteristic is 
its basic uncertainty, no matter how high a degree of probability prediction may attain. In other words, we are 
dealing with matters that never were, that are not yet, and that may well never be. (ARENDT, Hannah. The Life 
of the Mind – The groundbreaking investigation on how we think. New York: Harcourt, 1982, p. 13) 
86 ARENDT, Hannah. The Life of the Mind – The groundbreaking investigation on how we think. New York: 
Harcourt, 1982, p. 217. 



 48

Lições sobre a Filosofia de Kant – título que recebeu a obra que reuniu as treze notas das 

aulas de Arendt – seriam o substrato para o terceiro volume de A Vida do Espírito, mas 

independentemente da sua possível inclusão na sua obra final, são suficientes para provocar 

polêmica entre os kantianos mais ortodoxos. Segundo Courtiny-denamy, Arendt tinha 

programado um novo curso sobre a Crítica da Faculdade do Julgar para a primavera de 1976, 

mas faleceu repentinamente em dezembro de 1975. Na sua máquina de escrever encontrou-se 

apenas o título “Julgar”, seguido simplesmente de duas epígrafes. A primeira, devida a Catão: 

“Victrix causa deis placuit, sed victa Catoni.” (A causa vitoriosa agrada aos deuses, mas a 

causa vencida agrada a Catão); a segunda, extraída do Fausto, de Goethe: “Könnt´ich Magie 

Von meinem Pfanden entfernen/ Die Zaubersprüche ganz und gar verlernen/ Stand´ich, 

Natur! Vor dir ein Mann allein/ Das wär´s der Mühe wert, ein Mensh zu sein.” (Não possa eu, 

Magie, afastar-te do meu caminho/ Desejaria desaparecer todos os sortilégios/ Se eu pudesse, 

natureza, perante ti, não ser senão um homem só/ A humana condição valeria então a pena.)87 

Acreditamos que ela escreveria sobre a última faculdade a partir das notas de suas aulas, como 

era de seu costume, e portanto, as Lições sobre a Filosofia Política de Kant, em conjunto com  

A Vida do Espírito e alguns outros ensaios, nos fornecem um substrato relativamente seguro 

para falarmos da compreensão de Arendt acerca da  atividade do julgar.   

 Após as duas primeiras atividades da vita contemplativa já estarem bem delineadas em 

A Vida do Espírito, Arendt passou a se ocupar com o fato de que muitas vezes necessitamos 

avaliar e decidir sem o apoio de regras gerais as quais possamos subsumir o particular, tal 

como se apresentou no caso de Eichmann, em que o fenômeno do totalitarismo dissipou e 

tornou precários os parâmetros anteriormente existentes para avaliar a situação. A questão que 

Arendt, assim como Kant, tentou enfrentar é: como julgar um particular para o qual não existe 

previamente o dado de um universal? Certamente tal julgamento corre o risco de privilegiar 

um dos dois aspectos, e por isso, talvez a maior dificuldade que Arendt tenha encontrado ao 

estudar o juízo foi descrever uma faculdade que precisa manter o significado do particular sem 

perder de vista os horizontes regulatórios mais gerais. Portanto, a pergunta da terceira crítica 

é: “como eu julgo?”. Veremos adiante que Arendt minimiza o peso desse julgamento ao 

inscrever o juízo sob o signo da pluralidade e não do solipsismo – algo que, como veremos 

posteriormente, Habermas também tentará fazer ao sair de uma “razão centrada no sujeito” 

para uma “razão descentralizada”, calcada na intersubjetividade. Assim como a ação, o juízo 

                                                 
87 COURTINE-DENAMY, Sylvie. Hannah Arendt. Lisboa: Instituto Piaget, 1994, p. 405. 



 49

seria uma atividade que se daria inter homines esse, mesmo sendo uma atividade própria ao 

espírito. 

 No início das Lições sobre a Filosofia Política de Kant, Arendt afirma que é difícil 

investigar e discorrer sobre a filosofia política de Kant porque este nunca a escreveu, tão 

pouco teria se dedicado especificamente a atividade do juízo em suas primeiras críticas, que se 

distinguiria da razão prática:  
 

Pois o julgamento do particular – isso é belo, isso é feio; isso é certo, isso é errado - 
não tem lugar na filosofia moral kantiana. O juízo não é razão prática; a razão prática 
“raciocina” e diz o que devo e o que não devo fazer; estabelece a lei e é idêntica à 
vontade, e a vontade profere comandos; ela fala por meio de imperativos. O juízo, ao 
contrário, provém de um “prazer meramente contemplativo ou satisfação inativa 
(untätiges Wohlgefallen).88 

 
A noção kantiana de prática, de acordo com Arendt, é aquela da razão prática, que não 

lida nem com o juízo nem com a ação, pois em questões práticas o juízo não seria decisivo, 

mas sim a vontade que segue as máximas da razão.89 O caráter controverso das Lições sobre a 

Filosofia Política de Kant consiste justamente em isolar o juízo enquanto pura atividade na 

tentativa de demonstrar que há um forte elemento político que lhe é inerente. Para 

fundamentar seu posicionamento polêmico, Arendt analisa rapidamente algumas das obras 

que poderiam suscitar esse caráter político da filosofia kantiana, chegando à conclusão que é 

tentador afirmar que somente no fim da vida que Kant se tornou consciente da “política 

enquanto distinta do social” – a revolução americana e francesa que teriam o despertado, 

assim como Hume o fez de seu sono dogmático, e Rousseau o despertara do sono moral. Duas 

questões teriam sido deixadas em suspenso por Kant em sua obra: a primeira seria o fato da 

“sociabilidade” do homem, pelo qual os homens seriam interdependentes não só quanto as 

suas necessidades, mas também em suas funções espirituais, o que para Arendt é uma das 

chaves para desvendar a filosofia política kantiana. A outra questão seria uma falta de unidade 

entre as duas partes da Crítica do Juízo, embora houvesse dois liames que estariam “mais 

intimamente relacionados com o político do que com qualquer outra coisa nas outras 

críticas.”90 O primeiro liame diria respeito à primeira parte da crítica, que falaria dos homens 

no plural, de como eles são e vivem em sociedades, enquanto que a segunda parte trataria da 

espécie humana. O segundo liame residiria no fato de que a faculdade do juízo lida com 

particulares que contém algo de contingente em relação ao universal. Esses particulares 

                                                 
88 ARENDT, Hannah. Lições sobre a Filosofia Política de Kant. Rio de Janeiro: Relume-dumará, 1993, p. 22. 
89 Ibid., p. 78. 
90 ARENDT, Hannah. Lições sobre a Filosofia Política de Kant. Rio de Janeiro: Relume-dumará, 1993, p. 20. 



 50

poderiam ser os objetos de juízo propriamente dito, tais como um objeto que chamamos de 

“belo” sem que estejamos aptos a subsumi-lo à categoria geral da beleza. Por exemplo, 

quando disséssemos: “Que bela rosa!”, não teríamos chegado a esse juízo dizendo “Todas as 

rosas são belas, esta flor é uma rosa, logo, ela é bela”. Ou, inversamente: “O belo são as rosas, 

esta flor é uma rosa, logo, ela é bela”. O outro tipo de particular seria o da impossibilidade de 

se derivar qualquer produto particular da natureza de causas gerais – como posso compreender 

que haja grama em geral e, portanto, esta folha de grama em particular?.91 Arendt não está 

interessada nesta parte da filosofia kantiana que lida com a natureza, mas com a possibilidade 

de reconhecer no pensamento de Kant o substrato político que certamente a ajudaria a concluir 

“O Julgar”, conectando assim as atividades do espírito entre si e à vita activa.  

Quando Kant se voltou para suas antigas preocupações pré-críticas, percebeu que por 

trás do gosto, um dos temas favoritos do século XVIII, haveria uma faculdade humana 

inteiramente nova, o juízo.92 Só que Kant, conclui Arendt, teria subtraído as proposições 

morais da competência dessa nova faculdade. 93 É a partir da oitava lição que Arendt parece 

iniciar realmente o percurso que a levaria a chegar no juízo enquanto uma atividade política, 

mas é especificamente na nona lição, iniciada com comentário sobre À Paz Perpétua de Kant, 

onde encontraríamos uma das características do julgar, retirada da idéia já existente na 

filosofia antiga de que interagem no mundo atores e espectadores. O espectador, por não estar 

envolvido, poderia perceber o que está oculto para o ator, e por outro lado, enxergaria o 

“sublime” do evento que contempla. Arendt analisa as interpretações de Kant sobre a 

Revolução Francesa e sobre a guerra, chegando à conclusão que dois fatores estavam 

presentes na mente de Kant na sua visão acerca desses dois momentos históricos: “Em 

primeiro lugar, há a posição do observador. O que ele vê é o que mais conta; ele pode 

descobrir um sentido no curso tomado pelos eventos, um sentido ignorado pelos atores; e o 

fundamento existencial para o seu vislumbre é o desinteresse, sua não participação, seu não 

envolvimento.”94 O ator seria parcial por definição, enquanto que o espectador, um terceiro 

                                                 
91 Ibid., p. 21. 
92 Adeodato explica que Arendt mantém a distinção kantiana entre o juízo determinante e o juízo reflexivo. O 
juízo seria determinante quando há um princípio geral ao qual se pode relacionar o particular, e reflexivo quando 
este princípio não existe. É neste último que a faculdade se revela mais independente, mesmo sob o risco da 
passagem do particular para o geral. O juízo determinante não se confunde com o silogismo, que resulta de um 
atributo do intelecto presente em todos os homens, enquanto que o juízo, produto de uma faculdade autônoma, 
não está sempre presente. O intelecto produziria conhecimento e consistência lógica, enquanto que o pensar, que 
nada produziria, se manifestaria publicamente no mundo das aparências através da faculdade de julgar. 
(ADEODATO, João Maurício. O Problema da Legitimidade – No rastro do pensamento de Hannah Arendt. 
Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1989, p. 146) 
93 Ibid., p. 17. 
94 ARENDT, Hannah. Lições sobre a Filosofia Política de Kant. Rio de Janeiro: Relume-dumará, 1993, p. 71. 



 51

imparcial, poderia analisar o evento sem comprometimento: “A vantagem que o espectador 

leva é que ele vê o jogo como um todo, enquanto cada um dos atores sabe apenas a sua parte, 

ou, se tivesse que julgar da perspectiva do agir, saberia apenas a parte do todo que lhe 

concerne. O ator é parcial por definição.”95 Daí viria a concepção de que o modo 

contemplativo de vida (bios theorétikos) é superior, porque possibilita a aqueles que se abstém 

de agir a revelação da verdade. Kant nos levaria de volta ao ponto de vista do observador, mas 

agora na posição de juiz:  

  
Kant teria dito: alcancei um ponto de vista geral, aquela imparcialidade que se supõe 
que o juiz deva exercitar quando estabelece seu veredicto. Os gregos teriam dito: 
abandonamos o dokei moi, o “assim me parece”, e o desejo de aparecer para os 
outros; abandonamos a doxa, que é tanto opinião quanto fama.96 
 
 

Arendt acredita que, no pensamento de Kant, é na Crítica do Juízo Estético que 

poderíamos encontrar uma filosofia política, na medida em que nessa obra ele discute a 

produção de obras de arte em relação com o gosto, que julga e decide sobre elas. Ela percebe 

que Kant se confronta com uma questão similar àquela dos atores e espectadores dos jogos 

olímpicos de que falava Pitágoras, mas partindo agora da relação entre o artista, o criador ou o 

gênio e sua audiência. Kant distingue o “gênio” do “gosto”: “Requer-se gênio para a produção 

de obras de arte, enquanto para julgá-las, para decidir se são ou não objetos belos, “nada 

mais” (diríamos nós, mas não Kant) se exige além do gosto.”97 É tarefa do gênio expressar o 

“elemento inefável do espírito” que certas representações despertam em nós mas que para as 

quais não temos palavras. Sua função seria a de tornar este estado de espírito “comunicável 

em geral”. A faculdade que guiaria esta comunicabilidade seria aquela que Graciano chamou 

de gosto, ou juízo: 

 
A condição sine qua non da existência de objetos belos é a comunicabilidade; o juízo 
do espectador cria o espaço sem o qual nenhum desses objetos poderia aparecer. O 
domínio público é constituído pelos críticos e espectadores, não pelos atores e 
criadores. E esse crítico e espectador subsiste em cada ator e fabricante; sem essa 
faculdade crítica de julgar, aquele que age ou faz estaria tão isolado do espectador 
que nem seria percebido. Ou, para colocar de uma outra forma, ainda em termos 
kantianos: a própria originalidade do artista (ou a própria novidade do ator) depende 
de que ele se faça entender por aqueles que não são artistas (ou atores). E se 
podemos falar do gênio no singular, por sua originalidade, nunca se pode falar do 
mesmo modo, como fez Pitágoras, sobre o espectador. Os espectadores existem 
apenas no plural. O espectador não está envolvido no ato, mas está sempre envolvido 
com seus companheiros espectadores. Ele não compartilha com o criador a faculdade 

                                                 
95 ARENDT, Hannah. Lições sobre a Filosofia Política de Kant. Rio de Janeiro: Relume-dumará, 1993, p. 88. 
96 Ibid., p. 72. 
97 Ibid., p. 79. 



 52

do gênio, a originalidade, ou, com o ator, a faculdade da inovação; a faculdade que 
eles têm em comum é a faculdade do juízo.98 
 
 

A própria Arendt se surpreende com a relação que se estabeleceria entre a faculdade 

espiritual do juízo e o gosto, se perguntando o porquê dessa atividade não ser derivada de 

sentidos mais objetivos como a visão, a audição ou o tato. O problema estaria no fato de que 

tanto o gosto como o olfato são sentidos internos não mediados por qualquer pensamento ou 

reflexão e discriminadores por natureza. O seu critério seria o “isto me agrada ou desagrada”. 

Como são sentidos internos, imediatos e subjetivos, as questões de gosto não seriam 

comunicáveis. Como então dizer que o gosto constitui um elemento político na filosofia de 

Kant? A solução, segundo Arendt, estaria em duas outras operações do espírito incluídas na 

faculdade do julgar: a imaginação e o senso comum (Menschenverstand).   

 A imaginação seria a faculdade de tornar presente aquilo que está ausente, fazendo 

com que os objetos que eu interiorizei, mas que não confronto mais, possam ainda me afetar. 

Essa faculdade seria importante pois teria a função de fazer uma representação do objeto, 

preparando-o de modo que possa ser agora objeto de uma reflexão imparcial pelo expectador 

– tal como teria ocorrido na Revolução Francesa, vivida por atores envoltos pela presença 

imediata do evento, e que posteriormente, poderiam julgá-la certa ou errada, bela ou feia, 

relevante ou irrelevante. A crítica do juízo adviria da “crítica do gosto”, na medida em que 

“Essa operação da imaginação prepara o objeto para a “operação de reflexão”. E essa segunda 

operação – a operação de reflexão – é a verdadeira atividade de julgar alguma coisa.”99Por 

isso que Arendt afirma que “para julgar um espetáculo, devemos antes ter o espetáculo 

[...].”100 Aí estaria a diferença entre o gosto e o juízo, pois, enquanto o gosto induz o sujeito à 

parcialidade, o juízo estabelece, por meio da representação, um distanciamento, um não-

envolvimento que possibilita o sujeito julgar o objeto em seu próprio valor – o que Kant 

chama de “prazer desinteressado”.  

 A segunda operação que ocorre quando o espírito julga é o que Arendt denominou de 

sensus communis, na verdade, um termo cunhado por Kant. Desde muito cedo o filósofo de 

Königsberg teria tomado consciência de que havia algo não-subjetivo nas questões de gosto: 

“Em outras palavras, o elemento não-subjetivo nos sentidos não-objetivos é a 

intersubjetividade.”101 É o que nos faria sentir vergonha, por exemplo, quando nosso gosto 

                                                 
98 Ibid., p. 81. 
99 ARENDT, Hannah. Lições sobre a Filosofia Política de Kant. Rio de Janeiro: Relume-dumará, 1993, p. 88. 
100 Ibid., p. 79. 
101 Ibid., p. 86 



 53

não concorda com o dos outros. O senso comum seria um sentido comum a todos, ou um 

“senso comunitário” (gemeinschaftlicher Sinn), que considera o modo de representação de 

todos os homens em pensamento, que compara o meu juízo com o de toda a coletividade:  

 
O juízo, especialmente o juízo de gosto, sempre reflete-se sobre os outros e o gosto 
deles, levando em conta seus possíveis juízos. Isso é necessário porque sou humano 
e não posso viver sem a companhia dos homens. Julgo como membro de uma 
comunidade, e não como membro de um mundo supra-sensível, habitado talvez por 
seres dotados de razão, mas não do mesmo aparato sensorial.102 

 

O critério para o ato de decidir seria a comunicabilidade ou publicidade, pois é próprio 

ao juízo a busca por um entendimento comum entre os homens: “A comunicabilidade depende 

obviamente da mentalidade alargada; só podemos comunicar se somos capazes de pensar a 

partir da perspectiva da outra pessoa; de outra forma, nunca a encontraremos, nunca falaremos 

de modo que nos entenda.”103 O senso comum seria um sentido especificamente humano 

porque o próprio discurso dependeria dele:   

   
O “isto me agrada ou desagrada” que, na qualidade de sentimento, parece ser 
totalmente privado e incomunicável, está na verdade enraizado nesse senso 
comunitário e, portanto, aberto à comunicação uma vez que tenha sido transformado 
pela reflexão, que leva em consideração todos os outros e seus sentimentos 

 

 Seria através da atividade persuasiva que poderíamos “pretender” que os outros 

concordem com nossos juízos, de modo que o juízo visa o consenso. Como Arendt explica, 

em A Crise na Cultura, o poder do juízo residiria no potencial acordo com os outros, o que 

por si só o difere do pensamento, que é um diálogo entre mim e eu mesmo. Deste potencial 

acordo derivaria uma validade que lhe é inerente e necessária à esfera pública, pois libera o 

sujeito das “condições de subjetividade privada”. O senso comum próprio ao juízo indicaria 

que os nossos julgamentos teriam uma validade geral, mesmo que talvez não universal. O 

juízo para ser válido, dependeria da presença de outros. Isso acaba por trazer uma distinção 

fundamental entre o pensar e o julgar, na medida em que o pensamento leva o sujeito à 

concordância consigo mesmo, enquanto que o juízo levaria à concordância inter homines, por 

nos fazer pensar no lugar de todos os outros, através daquilo que Kant chamava de 

“mentalidade alargada” (eine erweiterte Denkungsart).104 Desse modo, as máximas do sensus 

communis poderiam ser resumidas da seguinte forma: “pense por si mesmo (a máxima do 
                                                 
102 ARENDT, Hannah. Lições sobre a Filosofia Política de Kant. Rio de Janeiro: Relume-dumará, 1993, p. 87. 
103 Ibid., p. 95. 
104ARENDT, Hannah. The Crisis in Culture. In: Between past and Future – Eight exercises in political thought. 
London: Shocken Books, 2005, p. 217. 



 54

iluminismo); ponha-se em pensamento, no lugar de qualquer outro (a máxima da mentalidade 

alargada); e a máxima da consistência: esteja de acordo consigo mesmo (mit sich selbst 

Einstimmung denken).”105   

Arendt conclui a décima terceira lição tentando esclarecer a dificuldade relativa ao 

juízo pensar o particular sem a existência de uma regra que o permita subsumi-lo ao geral. 

Não poderíamos julgar unicamente a partir de outro particular, precisaríamos de um tertium 

comparationis, de algo que possua relação com ambos mas que ao mesmo tempo seja distinto. 

Ela afirma que encontrou duas soluções inteiramente diferentes para essa questão na filosofia 

de Kant. A primeira seria a idéia de um pacto original do gênero humano, a noção de 

humanidade, que serviria como um tertium comparationis; a segunda solução de Kant – 

segundo ela, a mais valiosa das duas - seria a “validade exemplar”, que ela explica da seguinte 

forma: 

 
Cada objeto particular – por exemplo, uma mesa – tem um conceito correspondente, 
pelo qual reconhecemos a mesa como uma mesa. Isso pode ser concebido como uma 
idéia “platônica” ou como um esquema kantiano; ou seja, temos diante dos olhos do 
espírito a forma de uma mesa esquemática ou meramente formal, à qual toda mesa 
deve conformar-se de alguma maneira. Ou procedemos inversamente: das muitas 
mesas que vimos na vida, retiramos todas as suas qualidades secundárias, e o que 
permanece é uma mesa-em-geral, contendo as propriedades mínimas comuns a todas 
as mesas: a mesa abstrata. Resta uma outra possibilidade, e essa possibilidade entra 
em juízos que não são cognições: podemos encontrar ou pensar em uma mesa que se 
julga ser a melhor mesa possível, e tomá-la como exemplo de como as mesas 
deveriam efetivamente ser: a mesa exemplar (“exemplo” vem de eximere, 
“selecionar um particular”). Esse exemplar é e permanece sendo um particular que 
em sua própria particularidade revela a generalidade que, de outro modo, não 
poderia ser definida. 

 
Todo particular teria sempre algo de generalizável, dentro dos limites do seu aspecto 

individual, que poderia ser utilizável como uma referência, como um exemplo para o juízo. 

Essa capacidade de julgar a partir de parâmetros seria uma habilidade essencialmente política, 

pois seria a competência para ver coisas não só do próprio ponto de vista, mas na perspectiva 

inicial da historicidade do indivíduo – que já teve contato com uma série de particulares e os 

considerará em seu juízo – e posteriormente de todos aqueles que estejam presentes: “Nesse 

sentido geral, o senso comum indica que, na condição humana da pluralidade, os homens 

aferem e controlam dados particulares de seus sentidos em face dos dados comuns dos outros 

[...].”106  

                                                 
105 ARENDT, Hannah. Lições sobre a Filosofia Política de Kant. Rio de Janeiro: Relume-dumará, 1993, p. 91. 
106 ARENDT, Hannah. A Promessa da Política. Rio de Janeiro: Difel, 2008, p. 87. 



 55

Para Arendt, o conceito de insanidade presente na antropologia de Kant consistiria 

justamente em perder esse sensus communis que nos permite julgar na qualidade de 

espectadores, enquanto que seu oposto seria o sensus privatos, aquele que priva o sujeito do 

contato com o mundo externo e da comunicação com os outros. O predomínio do sensus 

privatos assinalaria uma degeneração da própria esfera política: “[...] é óbvio que o senso 

comum opera principalmente na esfera da política e da moral, e é essa esfera que deve sofrer 

quando o senso comum e seus juízos triviais já não funcionam, já não fazem sentido.”107 A 

experiência do totalitarismo, como regime capaz de atacar profundamente as condições 

existenciais do homem por meio de seu domínio total, foi determinante para que Arendt 

acreditasse em uma perda do senso comum. A ascensão do social, do consumismo, do 

individualismo e das ideologias, enquanto fenômenos que se aprofundaram na modernidade, 

teriam culminado com este evento, embora a degeneração desse vínculo comunitário que unia 

os homens ainda se faça presente: “Nós vivemos em um mundo em que nem mesmo o senso 

comum faz mais sentido. A quebra do senso comum assinala que filosofia e política, com seu 

conflito não resolvido, têm sofrido o mesmo destino.”108 Essa atrofia do mundo comum, sem 

o qual não pode haver ação, constitui para Arendt uma das principais características da 

ruptura com a tradição. Arendt viu no juízo reflexionante uma saída para o momento de crise 

dos costumes e dos valores tomados como evidentes e universais pela cultura ocidental – 

Eichmann teria representado muito bem essa visão de mundo. Mas o que fazer para resgatar o 

senso comum? Arendt não oferece respostas prontas, mas é certo que – ao menos em sua 

filosofia – um mundo comum não pode ser estabelecido e mantido sem um apoio das 

atividades contemplativas, que preparariam os homens para a política. 
  

2.2 A Interação entre Vita Contemplativa e Vita Activa: uma ética do amor ao 
mundo 

 

Embora a vita contemplativa seja constituída por atividades distintas, estas se 

encontram interligadas funcionalmente mesmo durante o processo de desligamento, de 

retirada (withdrawal), e não poderiam abdicar plenamente do mundo. O pensamento é dado a 

generalizações e lida com o invisível – mas, por exemplo, não poderia renunciar ao mundo 

                                                 
107 ARENDT, Hannah. A Promessa da Política. Rio de Janeiro: Difel, 2008, p. 87. 
108 [...] we live today in a world in which not even common sense makes sense any longer. The breakdown of 
common sense in the present world signals that philosophy and politics, their old conflict notwithstanding, have 
suffered the same fate. (ARENDT, Hannah. What is Authority? In: Between past and Future – Eight exercises 
in political thought. London: Shocken Books, 2005, p. 91) 



 56

exterior em suas experiências lógico-dedutivas –, enquanto que o querer é uma atividade que 

trata dos particulares, na forma de projetos, que em última instância visam se concretizar no 

mundo. Lafer explica que o querer se relacionaria com os projetos do futuro, já o julgar seria 

sempre uma atividade sobre o que já ocorreu no passado, na qual se juntaria um dado geral 

construído mentalmente e o particular dado pela experiência.109 O querer e o julgar 

dependeriam do pensar na medida em que o pensamento extrairia do mundo das aparências os 

particulares, que seriam os objetos alcançados pela vontade e pelo juízo, embora devêssemos 

lembrar que: 

 
[...] nem a vontade nem o juízo, embora dependentes da reflexão preliminar que o 
pensamento faz sobre os seus objetos, ficam presos a essa reflexão; seus objetos são 
particulares, tem seu lar estabelecido no mundo das aparências, do qual o espírito 
volitivo ou judicante se retira apenas temporariamente e com a intenção de uma 
volta posterior.110 
 

O pensar poderia preparar os particulares, mas não proviria o querer e o julgar com 

regras gerais, aptas para lidar com esses particulares, pois somente o querer e o julgar teriam a 

capacidade de alcançar este tipo de objetos. É pelo fato da vontade e do juízo lidarem com 

particulares que Arendt acredita que sejam atividades mais próximas da vita activa.  

Embora o pensamento reivindique um afastamento do mundo para existir, também 

retornaria sempre a este se manifestando através do que Sócrates chamava de “sopro do 

pensamento”. Como Lafer aponta: “Tudo que impede o pensar é, portanto, pernicioso para a 

vita activa, pois abafa o impacto do sopro do pensamento no mundo das aparências.”111Apesar 

de ser uma “ocupação solitária”, exercida em plena solidão, “deixará de existir a não ser que 

possamos de alguma maneira comunicar e expor ao teste dos outros, oralmente ou por escrito, 

o que quer que tenhamos descoberto quando estávamos a sós.”112 É interessante como Platão 

teria notado a diferença entre a filosofia que fazia e a dos pré-socráticos, pelo fato de que eles, 

por mais sábios que fossem, nunca tinham prestado conta dos seus pensamentos, enquanto que 

na sua época, a política consistia justamente em tomar-se a si como responsável pelo que se 

pensa. A plenitude do pensamento só seria possível com a publicidade, na medida em que o 

                                                 
109 LAFER, Celso. Hannah Arendt – pensamento, persuasão e poder. São Paulo: Paz e Terra, 2003, p. 86. 
110 […] neither willing nor judging, though dependent on thought’s preliminary reflection upon their objects, is 
ever caught up in these reflection; their objects are particulars with an established home in the appearing world, 
from which the willing or judging mind removes itself only temporarily and with the intention of a later return.  
ARENDT, Hannah. The Life of the Mind – The groundbreaking investigation on how we think. New York: 
Harcourt, 1982, p. 92) 
111 LAFER, Celso. Hannah Arendt – pensamento, persuasão e poder. São Paulo: Paz e Terra, 2003, p. 84. 
112 ARENDT, Hannah. Lições sobre a Filosofia Política de Kant. Rio de Janeiro: Relume-dumará, 1993, p. 53. 



 57

pensamento depende dos outros para ser possível, pois seria precisamente ao aplicar padrões 

críticos ao próprio pensamento que aprenderíamos a arte do pensamento crítico. 

A influência do pensamento se irradiaria no mundo devido a sua disposição para munir 

o indivíduo da capacidade de distinguir o que é bem e o que é mal, preparando a vontade para 

decidir o que será e o julgar para decidir o que já não é mais. Dessa forma, está implícita na 

filosofia de Arendt, a idéia de que as três atividades espirituais preparariam o indivíduo para a 

esfera pública, para o viver em um mundo comum no qual ele precisa se posicionar. No 

postscriptum, publicado em A Vida do Espírito, Arendt fala que: 

 
 [...] o pensamento é uma preparação indispensável na decisão do que será e na 
avaliação do que não é mais. Uma vez que o passado, como passado, fica sujeito ao 
nosso juízo, este, por sua vez, seria uma mera preparação para a vontade. Esta é 
inegavelmente a perspectiva legítima, dentro de certos limites, do homem, à medida 
que ele é um ser de ação.113 
 
 

Ainda na mesma obra ela ressalta a proximidade e a diferença que há entre o 

pensamento e o juízo:  

 
O pensamento lida com invisíveis, com representações de coisas que estão ausentes. 
O juízo sempre se ocupa com particulares e coisas ao alcance das mãos. Mas as duas 
faculdades estão interrelacionadas, do mesmo modo que a consciência moral e a 
consciência. Se o pensamento – o dois-em-um do diálogo sem som – realiza a 
diferença inerente à nossa identidade, tal como é dada à consciência, resultando, 
assim, na consciência moral como seu derivado, então o juízo, derivado do efeito 
liberador do pensamento, realiza o seu próprio pensamento, tornando-o manifesto no 
mundo das aparências, onde eu nunca estou só e estou sempre muito ocupado para 
poder pensar. A manifestação do vento do pensamento não é o conhecimento, é a 
habilidade de distinguir o certo do errado, o belo do feio.114  
 
 

Neste ponto, podemos nos perguntar sobre a ponte necessária entre a vita 

contemplativa e a vita activa, que para Arendt se daria a partir da vontade. O que estaria em 

jogo é a vontade como fonte da ação, enquanto um poder para começar espontaneamente um 

                                                 
113 […] thinking in an indispensable preparation for deciding what shall be and for evaluating what is no more. 
Since past, being past, becomes subject to our judgement, judgement, in turn, would be a mere preparation for 
willing. This is undeniably the perspective, and, within limits, the legitimate perspective of man insofar as he is 
an acting being. (ARENDT, Hannah. The Life of the Mind – The groundbreaking investigation on how we 
think. New York: Harcourt, 1982, p. 213)  
114 Thinking deals with invisibles, with representations of things that are absent; judging always concerns 
particulars and things close at hand. But the two are interrelated, as are consciousness and conscience. If 
thinking – the two-in-one of soundless dialogue – actualizes the difference within our identity as given in 
consciousness and thereby results in conscience as its by-product, then judging, the by-product of the liberating 
effect of thinking, realizes thinking, makes it manifest in the world of appearances, where I am never alone and 
always too busy to be able to think. The manifestation of the wind of thought is not knowledge; it is the ability to 
tell right from wrong, beautiful from ugly. (ARENDT, Hannah. The Life of the Mind – The groundbreaking 
investigation on how we think. New York: Harcourt, 1982, p. 193) 



 58

estado de coisas novas. Uma relação que Arendt considerou difícil de estabelecer pois durante 

muito tempo a vontade não teria sido isolada enquanto uma atividade distinta das outras. 

Historicamente a vontade teria sido concebida como uma atualização do principium 

individuationis – o princípio que representa nossa singularidade –, induzindo os filósofos a 

não a identificarem enquanto uma atividade pura. A própria Arendt está consciente de que “a 

questão é como essa faculdade de ser capaz de ocasionar algo novo, e, assim, “mudar o 

mundo”, pode funcionar no mundo das aparências [...]”.115 A filósofa não deixa muito claro 

como se daria esta conexão entre a vontade e a ação, ou quais processos espirituais estariam 

envolvidos. Mas já que o pensar pensa sobre o mundo, o julgar decide sobre algo no mundo, 

enquanto que o querer quer que algo ocorra no mundo, podemos concluir, ao menos, que há 

uma dialética entre a vita activa e a vita contemplativa. Entendemos que este encadeamento 

de processos inerentes às três atividades da vita contemplativa constitui para Arendt uma ética 

calcada em um tipo de ação interior do indivíduo que o prepara para o contato com o mundo e 

os outros. Haveria, portanto, dois momentos na fenomenologia de Arendt – representados pela 

vita activa e pela vita contemplativa –, o primeiro seria realizado no âmbito dos processos 

invisíveis da vida do espírito, e o segundo ocorreria quando o sujeito, já de posse do que foi 

experenciado contemplativamente, se manifesta ativamente no mundo através de palavras e 

atos, embora não se possa delimitar precisamente os limites de cada uma, ou 

compartimentalizar estas duas instâncias da vida espiritual em sua manifestação no mundo. 

Por isso, não pode ser radical a delimitação entre os tipos de atividades, sejam os da vita 

activa ou da vita contemplativa, ou entre ambos os grupos de atividades.  

É um tanto difícil estabelecer limites claros em relação ao pensar, ao querer e ao 

julgar, pois, como observamos, há uma mútua dependência entre estas atividades, o que torna 

uma distinção analítica entre elas conveniente - e é o que nos permite falar em “atividades 

puras” -, mas tal separação talvez não seja possível de fato no viver do espírito.116 Até onde 

vai cada uma das atividades nesse processo que parte do mundo, passa pelo pensamento, pelo 

                                                 
115 The question is how this faculty of being able to bring about something new and hence to “change the world” 
can function in the world of appearances […] (ARENDT, Hannah. The Life of the Mind – The groundbreaking 
investigation on how we think. New York: Harcourt, 1982, p. 7) 
116 A dificuldade se inicia com a imprecisão de Arendt no uso do termo “pensar”, que às vezes é usado 
indistintamente significando “pura atividade” e certas vezes a própria vita contemplativa. Segundo Adeodato, a 
pouca precisão terminológica de Hannah Arendt pode ser talvez explicável pela distância de quase vinte anos 
que separam The Human Condition e The Life of the Mind. (ADEODATO, João Maurício. O Problema da 
Legitimidade – No rastro do pensamento de Hannah Arendt. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1989, p. 
135) Arendt procura deixar claro que “Pensar, querer e julgar são as três atividades mentais básicas; elas não 
podem ser derivadas uma da outra e, embora tenham certas características comuns, não podem ser reduzidas a 
um denominador comum.” (ARENDT, Hannah. The Life of the Mind – The groundbreaking investigation on 
how we think. New York: Harcourt, 1982, p. 69) 



 59

julgar e pelo querer, até retornar ao mundo através da ação? Existem características que 

aproximam e distanciam as atividades, como, por exemplo, o julgar, que se assemelha à ação 

quando o critério é a publicidade, só que na forma da mentalidade alargada, do sensus 

communis. Ou ainda, poderíamos nos perguntar até que ponto o labor e a fabricação 

contribuiriam historicamente para a existência da ação, ou seja, se o novo só ocorreria em 

função das condições dadas pelas outras atividades. Não seria o pensar também o motor do 

labor e do trabalho? Haveria uma relação entre o mal e o labor e o trabalho, ou ainda entre o 

mal, a vontade e o juízo? São questões que Arendt não teve tempo de explorar. 

Em A Vida do Espírito e nas Lições sobre a Filosofia Política de Kant é perceptível 

que Arendt havia notado que não poderia compartimentalizar as três atividades da vida do 

espírito, o que não ocorreu em A Condição Humana, onde o labor, fabricação e a ação – por 

servirem essencialmente à manutenção da dicotomia entre público e privado, e, 

conseqüentemente, à construção do modelo de democracia arendtiano – aparecem mais como 

esferas incomunicáveis do que ferramentas teóricas utilizados para descrever 

fenomenologicamente determinada realidade. Habermas, em seu ensaio O Conceito de Poder 

em Hannah Arendt, poderia ter partido desta percepção ao embasar suas análises relativas às 

escolhas feitas por Arendt em sua proposta de resgate da política. Se o tivesse feito, suas 

críticas poderiam ter uma amplitude maior ao atacar uma incoerência estrutural que 

certamente não invalida a teoria de Arendt, mas que demonstra uma falta de coesão, o que 

argumentativamente corresponderia a um ataque a suas bases.    

 Como veremos no último capítulo, Habermas prefere se apoiar primordialmente na 

distinção entre “violência” e “poder”, que acreditamos ser uma perspectiva bastante legítima, 

porém, carente de elementos críticos mais profundos. Por outro lado, Habermas pode também 

ser criticado por ter estabelecido uma distinção entre “trabalho” e “interação”, que no fundo 

equivale à dicotomia que ele critica em Arendt. O modelo de ética discursiva preconizado por 

Habermas é calcado em procedimentos, uma tentativa de regulação que Arendt consideraria 

inócua, e que poderia levar a uma burocratização da política, com a perda do seu caráter de 

inovação. Arendt prefere construir um modelo de resgate da política em que ao mesmo tempo 

em que o indivíduo se torna responsável por si e pelo mundo, compartilha com os outros esse 

modos vivendi através de um eros que lhe confere presença. É por isso que a interação ente a 

vita contemplativa e a vita activa possui essencialmente o significado de reconciliação entre o 

bios teorétikos e o bios politikos, entre a theoría e a práxis, entre o singular e o plural. É esse 

eros que faz com que os homens não se fechem em seu sensus privatus, compartilhem um 

mundo comum e realizem a própria política. Certa vez Jaspers, através de carta, disse que 



 60

Amor Mundi seria um belo título (Ein schöner Titel) para seu livro sobre as atividades 

humanas, embora o manuscrito tenha sido publicado com o título The Human Condition, em 

suas edições em inglês, e Vita Activa nas edições européias. Como ressalta Bruehl, a 

preocupação demonstrada por Arendt desde A Condição Humana com o segundo modo de 

pluralidade humana – o estar consigo mesmo –, constitui o princípio e o fim de seu 

pensamento político. O elo que une o seu pensamento é o amor que une o eu e os outros – o 

amor mundi.117 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                 
117 BRUEHL, Elisabeth. Hannah Arendt – For Love of the World. Yale: Yale University Press, 2004, p. 327. 



 61

PARTE II 
 

CAPÍTULO III. A RUPTURA COM O SOLIPSISMO: MODERNIDADE E ESFERA 
PÚBLICA NO PENSAMENTO DE HABERMAS 

 
 
Iniciamos a segunda parte deste trabalho analisando como a teoria crítica marcou o 

desenvolvimento da concepção habermasiana de racionalidade comunicativa e sua crítica à 

modernidade. Seguindo o percurso das teorias que influenciaram o desenvolvimento da teoria 

da ação comunicativa, não poderíamos deixar de abordar a ética formal kantiana, procurando 

possíveis conexões existentes com o conceito de racionalidade comunicativa e a repercussão 

que teve no projeto habermasiano de resgate da esfera pública. Escolhemos também examinar, 

de forma sucinta, a teoria dos jogos de linguagem de Wittgenstein e a teoria dos atos de fala 

de Austin, embora possamos encontrar outras importantes contribuições, principalmente nos 

escritos de Searle, R. M. Hare, Toulmin, Chomsky e Baier. Estes passos são importantes para 

compreendermos como Habermas abandonou os pressupostos metodológicos característicos 

dos primeiros filósofos da Escola de Frankfurt em favor de uma teoria procedimental do 

discurso como tentativa de superação da univocidade da racionalidade instrumental, das 

aporias da modernidade e do solipsismo. 

 
 

3.1 Modernidade e Teoria Crítica: denunciando a razão. 
 
 

A Filosofia que pretende se acomodar em si mesma, repousando numa verdade 
qualquer, nada tem a ver, por conseguinte, com a teoria crítica.118 

  (Max Horkheimer) 

 
 Habermas é integrante da segunda fase119 da Escola de Frankfurt, o movimento 

político-intelectual interdisciplinar surgido na Alemanha no início do século XX, que a partir 

                                                 
118 HORKHEIMER, Max. Filosofia e Teoria Crítica. In: Os Pensadores – Escola de Frankfurt. São Paulo: Abril 
Cultural, 1988, p. 161. 
119 A divisão do pensamento da Escola de Frankfurt em fases não é pacífica. Entendemos que uma classificação 
deste movimento é importante para delimitar os horizontes que separam um pensador do outro, como um recurso 
didático que possibilita a compreensão das peculiaridades de cada momento teórico. Joel Anderson (Washington 
University in St. Louis) aponta como integrantes da segunda geração Ralf Dahrendorf, Gerhard Brandt, Ludwig 
von Friedeburg, Oskar Negt e Alfred Schmidt. Da terceira geração fariam parte Axel Honneth, seu principal 
representante, Klaus Günther, Hans Joas, Gertrud Koch, dentre outros. A obra de Axel Honneth é perpassada por 
três temáticas centrais: “1) Uma concepção de história e sociedade baseada na luta dos grupos sociais pelo 
reconhecimento; 2) Contextualização das bases normativas nas estruturas oriundas da experiência subjetiva; 3) 
Maior atenção ao “Outro da Razão”. (TRADUÇÃO LIVRE) Haveria uma nascente quarta geração, cujo maior 



 62

do estudo do pensamento de Marx fundou a teoria crítica. A primeira fase foi composta 

basicamente por Horkheimer, Marcuse, Adorno, Löwenthal, Walter Benjamin, Neumamm, 

Friedrich Pollock e Erich Fromm.  A idéia original era unificar o grupo criando o “Instituto 

para o Marxismo”, mas o nome foi abandonado por ser demasiadamente provocativo. 

Decidiram então chamá-lo apenas de Instituto de Pesquisa Social (Institut für Socialforshung), 

fundado oficialmente em 3 de fevereiro de 1923 em Frankfurt am Main. A iniciativa foi do 

economista Felix Weil (1898-1975), apoiado por Pollock e Horkheimer. O pai de Weil, um 

rico exportador de cereais estabelecido na Argentina, fez a doação que permitiu a criação do 

instituto. Os escritos dos integrantes passaram a ser divulgados quando o primeiro diretor do 

instituto, Carl Grüberg, fez da publicação que editava, o Arquivo para a História do 

Socialismo e do Movimento Operário (Archiv für die Geschichte des Sozialismus und der 

Arbeiterbewegung) a revista do instituto e, posteriormente, Horkheimer passou a editar a 

Revista de Pesquisa Social (Zeitschrift für Socialforshung), direcionada a divulgar os 

resultados das pesquisas e alavancar o nome do instituto. Segundo Loewenthal “a revista foi 

menos um foro para distintos pontos de vista que uma plataforma para as convicções do 

instituto.” 120            

 Não obstante as diferenças de pensamento existentes entre os filósofos de Frankfurt, a 

crítica ao modelo moderno de racionalidade perpassa os escritos de todos. O conturbado 

momento histórico da primeira metade do século XX os fez perceberem mais claramente que 

a razão, elemento libertador para a tradição, teria aprofundado as ilusões socialmente 

necessárias, a apatia política, e favorecido o desenvolvimento da indústria cultural. O fim da 

primeira guerra mundial, momento esperançoso de mudanças, não teria significado a 

restauração das possibilidades emancipatórias existentes anteriormente, mas sim um bloqueio 

estrutural da práxis transformadora.  

 A característica fundamental da teoria crítica é a sua mutabilidade, sua constante 

renovação, não podendo ser fixada em um conjunto de teses imutáveis. 121 Ter como base a 

                                                                                                                                                         
representante seria Rainer Forst. (ANDERSON, Joel. The “Third Generation” of the Frankfurt School. 
Intellectual History Newsletters. N. 22, 2000). Ver também do mesmo autor: ANDERSON, Joel. Situating Axel 
Honneth in the Frankfurt School Tradition. Confira o artigo no seguinte site: 
www.phil.uu.nl/~joel/research/papers.html Consultado em: 12/09/2008. 
120 JAY, Martin. La Imaginacion Dialectica – Historia de la escuela de Frankfurt y el instituto de investigacion 
social (1923-1950). Madrid: Taurus, 1988, pp. 25-64. 
121 De acordo com Raymond, as teorias críticas possuem as seguintes características: 1- Visam produzir 
esclarecimento entre os agentes que a defendem, capacitando-os para estipular quais são seus verdadeiros 
interesses; 2 – São inerentemente emancipatórias, libertando os agentes da coerção, ao menos parcialmente, 
auto-impostas, da auto-frustação da ação humana consciente; 3 – Diferem epistemologicamente das teorias das 
Ciências Naturais, pois enquanto estas são “objetificantes” enquanto as teorias críticas são “reflexivas”. 
(RAYMOND, Geuss. Teoria Crítica: Habermas e a Escola de Frankfurt. Campinas: Papirus, 1988, p. 23) 



 63

obra de Marx não significa tomá-la como uma doutrina acabada. Para Marx, as aparências, as 

ilusões, a dominação, devem ser desconstruídas na perspectiva da superação das 

desigualdades e promoção da liberdade. Nesse sentido, a emancipação seria uma uma 

possibilidade real decorrente da própria lógica do sistema. Contudo, a importância da prática 

não seria superior ao diagnóstico feito pela teoria das possibilidades de emancipação e os 

obstáculos a sua efetivação. Para os teóricos críticos, de um modo geral, a ciência moderna 

(Teoria Tradicional) teria estabelecido uma distancia metódica entre a teoria e a prática, como 

se elas fossem contrapostas.122 A distinção simplória entre o que “deve ser” e o que “é” da 

ciência tradicional deveria ser superada, pois “o sentido fundamental da teoria seria o de 

mostrar como as coisas são a partir da perspectiva de como deveriam ser.”123 A teoria crítica, 

como a teoria tradicional, têm de “descrever” a realidade social. Mas sua peculiaridade reside 

em que – frente à propensão “contemplativa” daquela – inclui no relato reconstrutivo do real 

um desafio que o convulsiona a partir de dentro, em virtude de um critério normativo, de um 

“dever-ser”, inscrito no ato mesmo da descrição.124  

A Dialética do Esclarecimento (1947), de Horkheimer e Adorno, é o principal escrito 

da Escola de Frankfurt. Nessa obra encontramos a revelação do caráter enganador da razão 

moderna na censura ao Positivismo e na constatação do seu poder de reificação.125 Mas é 

somente em Eclipse da Razão (1955) que Horkheimer faz um diagnóstico explícito do 

racionalismo ocidental e suas limitações, identificando a instrumentalização da racionalidade 

como um dos elementos que impedem a efetivação do esclarecimento: 

  
Tendo cedido em sua autonomia, a razão tornou-se um instrumento. No aspecto 
formalista da razão subjetiva, sublinhada pelo positivismo, enfatiza-se a sua não-
referência a um conteúdo objetivo; em seu aspecto instrumental, sublinhado pelo 
pragmatismo, enfatiza-se a sua submissão a conteúdos heterônomos. A razão tornou-

                                                 
122 Cf. HORKHEIMER, Max. Teoria Tradicional e Teoria Crítica. In: Os pensadores – teoria crítica. São Paulo: 
Abril Cultura, 1980, pp. 117-161. 
123 NOBRE, Marcos. Teoria Crítica. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004, p. 8. 
124 La Teoría Crítica, como la “Teoría Tradicional”, ha de “describir” la realidad social. Pero su peculiaridad 
reside em que – frente a la propensíon “contemplativa” de áquella – incluye em el relato reconstrutivo de lo 
real un desafio que lo convulsiona desde dentro, em virtud de um critério normativo, de um “deber ser”, 
inscrito em el acto mismo de la descripcíon. (RUEDA, Luis. Movimientos Filosóficos Actuales. Madrid: Trotta, 
2001, p. 335) 
125 “O positivismo – que afinal não recuou nem mesmo diante do pensamento, essa quimera (Hirngespinst) 
tecida pelo cérebro no sentido mais literal do termo – eliminou a última instância intermediária entre ação 
individual e a norma social. O processo técnico, no qual o sujeito se coisificou após sua eliminação da 
consciência, está livre de plurivocidade do pensamento mítico bem como de toda significação em geral, porque a 
própria razão se tornou um mero adminículo da aparelhagem econômica que a tudo engloba.” (ADORNO, 
Theodor Wiesengrund; HORKHEIMER, Max. Dialética do Esclarescimento. Rio de Janeiro: Zahar, 1985, p. 
36) 



 64

se algo inteiramente aproveitado no processo social. Seu valor operacional, seu papel 
de domínio dos homens e da natureza tornou-se o único critério para avaliá-la.126 

 

A identificação da tendência a um predomínio da razão instrumental127 na 

Modernidade se fez possível em função da vocação denunciatória da teoria crítica, que 

encontramos também em Conhecimento e Interesse, onde Habermas examina a 

indissociabilidade entre conhecer e agir, desmascarando a suposta neutralidade das ciências, 

revelando seu interesse na dominação da natureza. Tanto as ciências naturais quanto as 

humanas se apoiariam em interesses e na racionalidade com respeito a fins, mas seu objetivo 

real deveria ser o da emancipação através da comunicação.128 Habermas busca superar a 

hegemonia da racionalidade instrumental defendendo que a racionalidade comunicativa é 

voltada para o entendimento e não para a dominação:  

 
Esta racionalidade comunicativa expressa-se na força unificadora do discurso 
orientado para o entendimento, que assegura aos falantes participantes no acto de 
comunicação um mundo da vida intersubjetivamente partilhado, garantindo assim 
simultaneamente um horizonte no seio do qual todos se possam referir a um só 
mundo objectivo. 129  

 
 Entretanto, os dois tipos de racionalidade seriam normais e necessários para a vida em 

sociedade na medida em que convivem e se complementam. Habermas não se posiciona 

radicalmente contra a racionalidade instrumental da ciência e da técnica em si mesmas, na 

medida em que essas contribuem para a autoconservação do homem. Mas é na obra O 

Discurso Filosófico da Modernidade que Habermas faz um diagnóstico dos caminhos da 

modernidade e defende a possibilidade de um novo paradigma de análise da racionalidade, 

que liberte a filosofia do centramento no sujeito próprio do paradigma da consciência. Neste 

sentido, afirma Habermas: “O paradigma da filosofia da consciência encontra-se esgotado. 

Sendo assim os sintomas de esgotamento devem dissolver-se na transição para o paradigma da 

compreensão.”130 Não se deveria perder de vista a possibilidade de emancipação por via da 

razão que havia sido esquecida na modernidade, que se apresentaria como um projeto 

                                                 
126 HORKHEIMER, Max. Eclipse da Razão. São Paulo: Centauro, 2002, p. 29. 
127 Seguindo o caminho da Escola de Frankfurt, ele recepciona a idéia de ação instrumental/estratégica e 
inaugura o conceito de ação comunicativa. A ação instrumental é aquela voltada para o êxito, em que o agente 
calcula antecipadamente os melhores meios para atingir fins, favorecendo dessa forma a manipulação, a 
alienação, a dominação. Já a ação comunicativa é aquela voltada para o entendimento mútuo através do discurso. 
128 Cf. HABERMAS, Jürgen. Conhecimento e Interesse. Rio de Janeiro, Zahar, 1982. 
129  HABERMAS, Jürgen. Racionalidade e Comunicação. Lisboa: Edições 70, 1996, p. 192. 
130 HABERMAS, Jürgen. O Discurso Filosófico da Modernidade: Doze Lições. São Paulo: Martins Fontes, 
2000, p. 276. 



 65

inacabado.131 Dessa forma, não se trata de negar a própria modernidade em sua totalidade, 

mas de identificar os desvios de seu projeto. Vários foram os filósofos modernos que teriam 

perdido a via da discursividade intersubjetiva visando o consenso, entre eles Hegel, Marx, 

Nietzsche, e inclusive Adorno e Horkheimer, que não apresentaram nenhuma nova 

perspectiva frente à modernidade, radicalizando o projeto do esclarecimento e estancando a 

crítica com a racionalidade com respeito a fins. Dentre os contemporâneos de Habermas, até 

Heidegger deveria ser incluído nas críticas ao discurso moderno, não só pela sua adesão ao 

sua adesão ao nazismo, e pela identificação do Dasein  com o destino histórico do povo 

alemão, mas também pelo excessivo conceitualismo que o teria mantido preso ao paradigma 

da consciência.132 Apesar de O Discurso Filosófico da Modernidade ser uma análise dos 

caminhos da razão até a contemporaneidade – até os denominados pós-modernos - e do fato 

de Habermas ser demasiadamente revisionista para atrair os marxistas mais conservadores, 

Giddens acredita que sua ligação com a Escola de Frankfurt é o elo que o mantém ligado à 

tradição marxiana.133 

A teoria da ação comunicativa de Habermas é calcada no ideal crítico de revisão e 

reconstrução das teorias que a antecederam. Essa atualização visa à reconciliação entre teoria 

e práxis assim como defendia a teoria crítica inicialmente. Habermas teria concluído que o 

capitalismo passou a ser regulado pelo Estado e a tendência de colapso interno e organização 

do proletariado para a revolução presentes na teoria marxista tinham sido neutralizados.134 As 

possibilidades de emancipação continuavam abertas, mas o sentido da emancipação social tal 

como foi formulado por Marx deveria ser abandonado, pois os conceitos originais da teoria 
                                                 
131 Cf. HABERMAS, Jürgen. Modernidade – um projeto inacabado. In: Um Ponto Cego no Projeto Moderno 
de Jürgen Habermas. São Paulo: Brasiliense, 1992. 
132 Habermas defende que Heidegger, a partir de 1933, com a posse do poder por Hitler, teria sentido a 
necessidade de identificar um Dasein que avança para a morte, com um ser-aí coletivo representado pelo destino 
histórico do povo alemão. Naquele momento, confiava ainda no potencial da técnica a serviço do projeto alemão. 
Posteriormente, desenvolveria o conceito de Gestell, considerando o fascismo, o americanismo e o comunismo 
como expressões da dominação metafísica. Heidegger não é contra a concepção instrumental e antropológica da 
técnica enquanto meio para um fim, atividade humana e instrumento (instrumentum), apenas procura pensá-la a 
partir de sua essência, que se dá como suporte, armação (Gestell): “A técnica não é, portanto, um simples meio. 
A técnica é uma forma de desencobrimento.” A técnica seria uma forma de desvelamento, encobrimento e des-
encobrimento, abertura, onde acontece άλήεια, verdade. (HEIDEGGER, Martin. A Questão da Técnica. In: 
Ensaios e Conferências. Petrópolis: Vozes, 2001, p. 17.) E ainda, Habermas acusa Heidegger de manter-se 
preso à filosofia da consciência, ao recair na pressão conceitual da filosofia do sujeito, na tentativa de tornar 
concebível a partir de si, o mundo como processo de um acontecer universal. (HABERMAS, Jürgen. O Discurso 
Filosófico da Modernidade: doze lições. São Paulo: Martins Fontes, 2000, pp. 187-225.)   
133 GIDDENS, Anthony. Razón sin Revolucíon?. La theoria des kommunikativen handelns de Habermas. 
In: Habermas y La Modernidad. Madrid: Cátedra, 1988, p.153. 
134 Cf. HABERMAS, Jürgen. Para Reconstrução do Materialismo Histórico. São Paulo: Brasiliense, 1983. E 
para mais informações mais sobre a influência da Teoria Crítica no pensamento de Habermas ver: MCCARTHY, 
Thomas. La Teoría Crítica de Jürgen Habermas. Madri: Técnos, 1992; INGRAM, D. Habermas e a 
Dialética da Razão. Brasília: Editora de Brasília, 1993; PINTO, F. Cabral. Leituras de Habermas: 
Modernidade e Emancipação. Coimbra: Fora do Texto, 1992. 



 66

crítica não teriam sido suficientemente críticos frente à realidade. As próprias ciências sociais 

teriam sofrido uma fragmentação após Marx, que com seu conceito de totalidade histórica 

mantinha uma unidade na interpretação da sociedade. A sociologia, por exemplo, pagaria pelo 

progresso cognoscitivo o preço de uma cegueira metodológica frente ao caráter histórico da 

sociedade, reduzindo a evolução da sociedade à variação das relações sociais fundamentais.135 

Já a teoria marxiana procuraria explicações para a evolução social suficientemente amplas 

para dar conta da gênese e aplicação da própria teoria. Essa reformulação dos parâmetros da 

teoria significa que a “emancipação” deixa de ser sinônimo de “revolução” e a integração 

social não seria uma função história de uma classe, ou seja, deixa-se de lado o paradigma de 

classe, o ideal de revolução e fim do Estado, em favor de uma valorização do potencial 

emancipatório da universalização da moral e dos mecanismos de participação do próprio 

Estado Democrático de Direito. Habermas afirma que a primeira geração da Escola de 

Frankfurt não fez justiça ao conteúdo racional da modernidade cultural. A tentativa radical de 

escapar da racionalidade instrumental e ao mesmo tempo criticar o esclarecimento teria 

colocado em risco o projeto da modernidade.136  

  Dois conceitos são primordiais para a compreensão deste desenvolvimento inicial da 

teoria da ação comunicativa, o de mundo da vida, herdado de Husserl, e de sistema. O 

conceito de mundo da vida (Lebenswelt), ou mundo vivido, é articulado com o conceito de 

sistema, procurando resgatar a crítica e a capacidade emancipatória própria do marxismo. De 

acordo com o funcionalismo137, a sociedade seria concebida como um sistema integrado, uma 

teia de relações sociais que estão além da intencionalidade de seus membros. Já o mundo da 

vida, seria a realidade primordial em que todos vivem, é nele que as pessoas pensam e se 

relacionam. O sistema seria responsável pela reprodução material da sociedade, enquanto que 

o mundo da vida pela reprodução simbólica desta.138 É do próprio mundo da vida que partiria 

a ofensiva contra o sistema. Para isso, deveria haver uma mudança na coordenação das ações 

sociais, e no âmbito da esfera pública isto deveria acontecer através do consenso social. A 
                                                 
135 HABERMAS, Jürgen. Teoría y Praxis: Estudios de Filosofía Social. Madrid: Tecnos, 1990, p. 227. 
136 HABERMAS, Jürgen. O Discurso Filosófico da Modernidade: doze lições. São Paulo: Martins Fontes, 
2000, pp. 162-163. 
137 O conceito de consciente coletivo de Durkheim é recepcionado e reconstruído criticamente por Habermas.  
Segundo o pensador da sociologia clássica, o inconsciente coletivo seria a soma de tradições, hábitos, instintos, 
características, previamente estabelecidos socialmente e herdadas pelo indivíduo.  Nesse ambiente o sujeito 
normalmente não perceberia sua estruturação dentro desse sistema simbólico. O que Habermas pretende resgatar 
é capacidade dos indivíduos reconstruírem a consciência coletiva partindo da perspectiva interna dos membros 
do próprio grupo, e para isso eles devem agir comunicativamente. Para Durkheim a sociedade é mais “solidária”, 
mais coesa, o quanto mais as suas relações orgânicas estiverem mais fortemente interligadas. Para Habermas a 
sociedade está mais “emancipada” o quanto as suas relações estiverem calcadas no processo comunicativo.  
138 STIELTJES, Cláudio. Jürgen Habermas: A Desconstrução de uma Teoria. São Paulo: Germinal, 2001, p. 
240. 



 67

interação social seria, ao menos potencialmente, uma interação comunicativa. Só que a 

penetração da racionalidade instrumental no âmbito da ação humana condiciona o homem a 

formas de sentir, pensar e agir fundadas no individualismo, no isolamento, na competição, no 

cálculo, está na base dos problemas sociais aprofundados pelo capitalismo impedindo a 

atuação voltada para o entendimento.       

 No ensaio intitulado Teoria da Sociedade ou Teoria Social?, publicado em 1971, 

Habermas confirma a geração da Escola de Frankfurt como uma das referências para o seu 

pensamento, ao mesmo tempo em que postula em favor da razão dialógica, criticando 

Luhmann por defender uma teoria sistêmica que depositaria seus critérios de verdade e 

objetividade numa racionalidade calcada unicamente no método. Nesse sentido, Luhmann 

teria se afastado da tradição da teoria crítica, não permanecendo muito distante do positivismo 

criticado por Adorno e Horkheimer.139 A existência na esfera sistêmica seria regida 

predominantemente pela razão instrumental e pela técnica, e também pela economia 

(dinheiro) e pela política (poder). Para Habermas, a lógica do sistema excluiria o diálogo, pois 

a validade da linguagem predominante no sistema não precisa ser questionada, induz a uma 

auto-legitimidade, por isso impõe-se a outras esferas sociais, colonizando-as.  

 A Teoria Crítica da primeira geração da Escola de Frankfurt forneceu o substrato 

primordial para Habermas formular a teoria da ação comunicativa. Ele não se deixou 

contaminar pelo pessimismo dos frankfurtianos, acreditando ainda no poder emancipador da 

razão, enquanto que Adorno viu como saída a arte e Horkheimer a religião. Diverge da 

primeira geração principalmente quanto ao otimismo na reformulação da sociedade por meio 

de seus mecanismos democráticos, quanto à noção de verdade, e quanto à proposta de uma 

ética procedimental intersubjetiva, e não monológica, calcada no uso de procedimentos 

lingüísticos.140  
 

3.2 A Mudança Estrutural da Esfera Pública e a Necessidade de seu Resgate 
através de uma Ética Discursiva 

 
 
A saída de Habermas do Instituto de Pesquisa Social em 1971, para co-dirigir o 

Instituto Max Plank, em Starnberg, em conjunto com o Físico e filósofo Carl Friedrich von 

Weizsäcker, consolida a escolha pelo caminho aberto pela linguistic turn e por uma 

                                                 
139 Cf. HABERMAS, Jürgen; LUHMANN, Nicklas. Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie: Was 
leistet die Systemforschung? Frankfurt : Suhrkamp, 1971. 
140 FREITAG, Barbara. Teoria Crítica Ontem e Hoje. São Paulo: Brasiliense, 1990, p.82. 



 68

reformulação intersubjetiva da ética formal kantiana, que iria desenvolver nas décadas 

seguintes. Essa guinada se iniciaria a partir da publicação da obra Mudança Estrutural da 

Esfera Pública (Strukturwandel der Öffentlichkeit), apresentada como tese de livre-docência, 

e que marca a preferência por uma trilha diferente da idealizada pelos antigos mestres da 

teoria crítica. A negativa por parte de Horkheimer à aprovação da tese é sinal que considerava 

Habermas um perigo para a identidade da Escola de Frankfurt.141 Apesar ser o início da 

trajetória teórica em direção ao discurso, é uma obra ainda profundamente marcada pela teoria 

crítica, principalmente por seguir os passos da crítica à “indústria cultural”.  

No prefácio, Habermas se preocupa em explicitar que a esfera pública burguesa, o seu 

objeto de estudo, não é tratada como um “tipo ideal” - o que ligaria a sua pesquisa a 

sociologia compreensiva de Weber, considerada por muitos como conservadora e reacionária - 

mas sim, como uma “categoria histórica”, a partir do horizonte teórico-metodológico 

marxista.142 Essa pesquisa do jovem Habermas é uma crítica à esfera pública, que teria 

perdido seu real caráter de controle social através da publicidade e da discussão pública, em 

favor de uma administração fortemente voltada para a economia, a técnica e a burocracia. A 

tese defendida é a de que é impossível a manutenção da esfera pública sem a existência de 

uma ordem social democrática calcada na discursividade. Diante dos embates entre as 

ideologias político-econômicas – notadamente entre neoliberalismo/social-democracia, e 

capitalismo/comunismo - da segunda metade do século XX, Habermas vai afirmar que o 

“público” existe apenas quando há uma abertura para o diálogo com o setor informal das 

opiniões; à medida que o setor da comunicação informal está ligado ao formal através das 

“obviedades da indústria cultural”, e que as opiniões antes não-públicas passam a ser 

integradas mediante as publicamente manifestas.143 Ou seja, ressalta a importância do discurso 

entre os diversos setores da sociedade para a existência de uma esfera pública efetiva. 

Logo no início da obra, Habermas distingue o uso dos termos “público” e “esfera 

pública”. Chamaríamos de “públicos” certos eventos quando estes fossem acessíveis a 
                                                 
141 Em 1962, Horkheimer recusou-se a aprovar a tese de Habermas “Mudança Estrutural da Esfera Pública”, 
como Habilitationschirift. Impôs como condição que ele fizesse uma pesquisa de três anos sobre Richter, ao qual 
desistiu. Em uma carta de 27 de Setembro de 1958, Horkheimer escreve a Adorno: “Como escritor, tem a sua 
frente, ao que parece, uma carreira satisfatória e até brilhante, mas só trará graves inconvenientes ao instituto.” 
(WIGGERHAUS, Rolf. A Escola de Frankfurt - história, desenvolvimento teórico, significação política. Rio 
de Janeiro: Difel, 2002, p. 529) O mal-estar provocado pelas opções teóricas de Habermas presentes nesta obra, 
reflete o processo de distanciamento cada vez maior em relação à primeira geração da Escola de Frankfurt. Nas 
décadas seguintes Habermas se tornou um dos principais relativizadores do pensamento de seus mestres, ao se 
aproximar do pragmatismo estadunidense e da pragmática da linguagem. 
142 HABERMAS, Jürgen. L’espace Public – arquéologie de la publicité comme dimension constitutive de la 
société bourgeoise. Paris: Payot, 1993, p. 9. 
143 HABERMAS, Jürgen. L’espace Public – Arquéologie de la Publicité comme Dimension Constitutive de la 
Société Bourgeoise. Paris: Payot, 1993, p. 246-260. 



 69

qualquer um – assim como quando falamos em locais públicos ou prédios públicos. O Estado 

seria o “poder público”, cuja tarefa é promover o bem comum a todos os cidadãos. 

Poderíamos ainda considerar a “recepção pública”, no sentido do reconhecimento público, ou 

o “renome público”, a fama originada em caráter público. Se analisarmos as referências 

etimológicas de “público” e “esfera pública”, encontraremos no alemão do século XVIII, por 

analogia à publicité e publicity, o antigo adjetivo Öffentlich (público) e Üeffentlichkeit (esfera 

pública), e podemos apontar o surgimento da expressão “opinião pública” (Öffentliche 

Meinung/opinion publique/general opinion) durante esta mesma época, ligada à idéia de 

publicidade (Publizität).144 Existem categorias gregas equivalentes aos referidos termos, pois a 

esfera da polis, que era comum aos cidadãos livres (koiné), seria rigorosamente separada da 

esfera do oikos, que era particular a cada indivíduo (idia). A ordenação política se baseava na 

economia escravista e os cidadãos eram dispensados do trabalho produtivo e podiam 

participar da vida política. A esfera privada estava ligada à submissão ao reino da necessidade, 

em contraposição à esfera pública, regida pelo reino da liberdade e da continuidade, onde os 

sujeitos apareciam e tudo se tornava visível a todos. A vida pública (bios politikos) não seria 

restrita a um local, pois o caráter público era constituído na conversação (lexis). Era através do 

diálogo que os melhores cidadãos se destacavam e alcançavam a imortalidade, por meio da 

fama. Habermas observa que essas categorias só passariam a ter efetiva aplicação jurídica com 

o surgimento do Estado moderno e a sua separação da sociedade civil. 145   

 No nascente Estado burguês se passou de uma sociedade estamental para uma 

sociedade regida pelo capital, onde o mercado e as relações entre os sujeitos são pautadas pela 

Lei e pelas garantias da pessoa de direito. O Estado de Direito surgiria então como um órgão 

capaz de assegurar a tensão entre a Lei e a opinião pública, entre as conseqüências de uma 

regulação normativa que seria derivada do próprio povo e do crivo da esfera pública. A 
                                                 
144 Seguindo os critérios estabelecidos por Mills para uma definição de opinião pública, Habermas difere o 
“público” da “massa”. Quanto ao público observa: 1) virtualmente tantas pessoas expressam opiniões quanto as 
recebem; 2) As comunicações são organizadas de tal modo que há uma chance imediata e efetiva de responder a 
qualquer opinião expressa em público; 3) rapidamente encontram uma saída efetiva de responder a qualquer 
opinião expressa em público; 4) instituições autoritárias não penetram o público, que nisso é mais ou menos 
autônomo em sua operação. Quanto à massa: 1) muito menos gente expressa opiniões do que as recebe, pois a 
comunidade do público torna-se uma coleção abstrata de indivíduos que recebem impressões dos meios de 
comunicação de massa; 2) as comunicações que prevalecem são organizadas de tal modo que é difícil ou 
impossível para o indivíduo responder de modo imediato ou com qualquer eficácia; 3) A efetivação da opinião 
em ação é controlada por autoridades que organizam e controlam os canais de tal ação; 4) a massa não tem 
autonomia frente às instituições, pelo contrário, agentes de instituições autorizadas penetram essa massa, 
reduzindo qualquer autonomia que ela possa ter na formação de opinião através de discurso. (A edição francesa 
de “Mudança Estrutural da Esfera Pública” não contemplou a citação do livro original em inglês. Optamos por 
seguir a edição inglesa e portuguesa, na qual Habermas faz referência direta à distinção conceitual, a partir da 
obra: MILLS, Charles Wright. The Power Elite. New York: 1956, p. 303) 
145 HABERMAS, Jürgen. L’espace Public – Arquéologie de la Publicité comme Dimension Constitutive de la 
Société Bourgeoise. Paris: Payot, 1993, p. 14-17. 



 70

legitimidade e a publicidade dos atos conjuntamente com a divisão dos poderes em três 

funções que se vigiavam entre si eliminariam o caráter de dominação do Estado.146 Porém, 

para Habermas, na Modernidade houve um processo de juridicização social, ou seja, uma 

tendência do aumento das tipificações como jurídicas e conseqüente crescimento avassalador 

do ordenamento jurídico. As matérias que anteriormente tinham uma regulação que recorria à 

tradição passaram a ser normatizadas positivamente. O desenvolvimento do conhecimento 

científico e técnico, ao propiciar o crescimento e o aperfeiçoamento das forças produtivas, 

provê o sistema capitalista de um mecanismo regular que assegura a sua manutenção. Desta 

forma, se institucionaliza e legitima a dominação através do mercado, do Estado e do 

Direito.147 

O Estado de Direito liberal estabelece a esfera pública atuando politicamente como um 

órgão que assegura institucionalmente o vínculo entre Lei e opinião pública. O Direito seria 

legitimado pela opinião pública e passível de críticas em decorrência da publicidade dos atos 

estatais evitando assim a dominação. Porém, embora a esfera pública seja política, está ligada 

intrinsecamente à cultura. Na sociedade capitalista só teria aptidão para participar dos 

negócios públicos quem fosse culto, e só tem cultura aquele que é proprietário. Havia uma 

disparidade entre o direito de propriedade protegido pelas Constituições liberais e o fato de 

quem não era proprietário não poder participar da vida política. Em outras palavras, a opinião 

pública perde sua força na medida em que é manipulada. Convém lembrar que a divisão entre 

sociedade burguesa politicamente ativa e os excluídos era tipicamente fundamentada por uma 

ordem natural e calcada em um Estado de Direito democrático. O próprio desenvolvimento do 

Direito e da política são marcados pelo individualismo que prepondera no modelo liberal 

democrático. A função da esfera pública de evitar a dominação acabaria por promover 

veladamente o caráter dominador do seu sistema.       

 Procurando compensar as disfunções do sistema capitalista, as sociedades industriais 

desenvolvidas adotaram o Estado de bem-estar social, que busca proporcionar à população 

condições adequadas de educação, saúde, habitação e trabalho. Promovendo à população 

segurança social e oportunidades de promoção pessoal, esse programa estatal pretende 

garantir, ao mesmo tempo, a efetivação dos direitos constitucionais e a liberdade econômica 

exigida pelo capitalismo. Mas segundo Habermas, o despotismo da opinião pública pré-

fabricada, manipulada pela mídia, cresce à medida que cresce a burocratização do Estado, 

                                                 
146 HABERMAS, Jürgen. L’espace Public – Arquéologie de la Publicité comme Dimension Constitutive de la 
Société Bourgeoise. Paris: Payot, 1993, p. 89-98. 
147 MOREIRA, Luiz. Fundamentação do Direito em Habermas. Belo Horizonte: Mandamentos, 2004, p. 53. 



 71

concluindo que até o momento, nem o modelo estatal do welfare state nem o modelo 

socialista são adequados para promover uma dimensão pública crítica, assinalando uma 

decadência dessa esfera: “As tendências à decadência da esfera pública não se deixam mais 

desconhecer: enquanto que a sua esfera se amplia cada vez mais grandiosamente, a sua função 

passa a ter cada vez menos força.”148 Seria preciso trazer novamente à opinião pública a 

possibilidade de se estabelecer enquanto instância crítica frente à decadência da esfera 

pública, justamente quando cada vez mais se tornam presentes opiniões quase-públicas e 

informais, que não são fruto da institucionalização da livre discussão entre as pessoas:  

 
No entanto, é impossível que uma opinião pública em sentido estrito se constitua se 
a Publicidade crítica não assegura uma mediação entre os dois domínios de 
comunicação. Mas nos dias de hoje, uma tal mediação, que se efetue com suficiente 
amplitude que a sociologia possa registrar, só é possível através da participação de 
pessoas privadas em um processo de comunicação formal conduzido através da 
publicidade interna das organizações.149 
 
 

Como resultado da identificação do longo processo de decadência da esfera pública, 

através da análise de sua categoria histórica, Habermas deu o primeiro passo em direção à 

idéia de resgatar o discurso diante de um modelo social capitalista que se vale do aparelho 

jurídico e burocrático para permitir sistemicamente a colonização do mundo da vida. A obra 

Mudança Estrutural da Esfera Pública levaria Habermas à tentativa de unir a ética formal 

kantiana às contribuições da pragmática da linguagem para a formulação de uma teoria 

procedimental do discurso. 

 

3.3 A Crítica à Ética Formal de Kant: a renúncia ao solipsismo e a reformulação do 
imperativo categórico a partir da filosofia da linguagem 

 
 

Duas coisas me enchem a alma de crescente admiração e 
respeito, quanto mais intensa e freqüentemente o pensamento 
delas se ocupa: o céu estrelado sobre mim e a lei moral dentro 
de mim.150 
               (Immanuel Kant) 

                                                 
148 HABERMAS, Jürgen. L’espace Public – Arquéologie de la Publicité comme Dimension Constitutive de la 
Société Bourgeoise. Paris: Payot, 1993, p. 17. 
149 Il est en revanche impossible qu’une opinion publique au sens strict se constue si la Publicité critique 
n’assure pas la médiation entre les deux domaines de communication. Mais de nos jours, une telle médiation, si 
elle s’effectue avec assez d’ampleur pour que la sociologie puísse l’enregistrer, n’est possible qu’à travers la 
participation des personnes privées a um processus de communication formelle mené à travers la Publicité 
interne des organisations. (HABERMAS, Jürgen. L’espace Public – Arquéologie de la Publicité comme 
Dimension Constitutive de la Société Bourgeoise. Paris: Payot, 1993, p. 258.) 
150 KANT, Immanuel. Crítica da Razão Prática. São Paulo: Ícone, 2005, p. 157. 



 72

 
 

Podemos destacar a filosofia de Immanuel Kant (1724 – 1804) como uma das maiores 

influências para o desenvolvimento da teoria da ação comunicativa, aquela que cedeu o 

substrato inicial para a formulação da teoria procedimental do discurso habermasiana. O 

pensamento de Kant parte da crítica das duas principais e antagônicas correntes filosóficas 

que o antecederam e exigiam sua superação – o racionalismo e o empirismo. Nesse sentido, a 

conhecida “revolução copernicana” representa uma diferente postura metodológica, na qual 

são investigados os limites do conhecer e da própria relação sujeito-objeto. Para isso, a razão 

deveria sofrer uma profunda investigação, uma crítica (Krisis), que exigiria que ela fosse 

colocada em conflito, confrontada, distinguida, e colocada na posição de réu em um 

julgamento em que ela própria é o juiz. Como iremos observar, Habermas continua a tradição, 

embora recusando os modelos de ética fundados em uma razão solipsista, mas conservando 

alguns dos elementos da filosofia kantiana, propondo, ao mesmo tempo, uma reformulação 

lingüística do imperativo categórico. 

O filósofo de Königsberg investiga o conhecimento transcendental, que se refere às 

condições de possibilidade de conhecimento do sujeito, anteriores à experiência: “Denomino 

transcendental todo o conhecimento que em geral se ocupa não tanto com objetos, mas com o 

modo de conhecer objetos na medida em que este deve ser possível a priori.”151 Na sua 

estética transcendental – a ciência de todos os princípios da sensibilidade a priori – ele 

argumenta que embora todo conhecimento se inicie através da experiência, o sujeito deveria 

possuir formas a priori, ou intuições puras,  que possibilitassem o conhecimento empírico, 

enquanto formas puras da sensibilidade: o espaço e o tempo. São também formas vazias, na 

medida em que o seu conteúdo só pode provir de uma experiência a posteriori.152 Isso 

significa que condições de possibilidade do conhecimento são inerentes ao sujeito, embora 

dependam da experiência na sua aplicação. Entretanto, é possível alcançar o conhecimento das 

coisas nelas mesmas? Kant afirma que tal conhecimento é impossível, na medida em que o 

que e como lhe aparece, isto é, phenomenon, se dá através das intuições puras e da aplicação 

sobre elas das categorias a priori do entendimento. O noumenon, a coisa em si (Ding an Sich), 

estaria além de toda experiência possível e seria incognoscível, correspondendo ao mundo 

inteligível (Verstandeswelt). As conseqüências dessa teoria do conhecimento foram 

estrondosas. Se o homem não tem acesso à realidade das coisas em si, como poderiam 

                                                 
151 KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. In: Coleção Os Pensadores. São Paulo: Abril Cultural, 1980, p. 
481. 
152 Ibid., pp. 39-55. 



 73

subsistir os objetos tradicionais da metafísica (Deus, Alma, Mundo)?  A resposta kantiana ao 

problema foi a afirmação de que as necessidades da razão não são de ordem meramente do 

conhecimento, são também de ordem prática. O homem, consciente dos limites do uso teórico 

da razão, não poderia prescindir de seu uso prático como única forma de regular a vida em 

sociedade. 

Kant desloca a teoria do conhecimento para o estudo do uso prático da razão, se 

propondo a elaborar uma filosofia moral pura, desvinculada de qualquer elemento empírico. 

Neste sentido, Kant elabora a sua Fundamentação da Metafísica dos Costumes (Grundlegung 

zur Metaphysik der Sitten), tentando estabelecer racionalmente, isto é, de modo universal e 

necessário, um princípio ético universal. Inicia fazendo referência à antiga divisão das 

ciências da filosofia antiga, quais sejam, a Física, a Ética e a Lógica153, salientando a 

necessidade de uma reflexão sobre seus fundamentos. Todo conhecimento racional poderia se 

apresentar formalmente, ou seja, quando se ocupa das regras universais do pensar em geral e 

do entendimento e da razão em si mesmos, e materialmente, quando se ocupa de determinados 

objetos e das leis a que estão submetidos. A Física trataria das leis da natureza, das leis do ser. 

A ética trataria das leis da liberdade, das leis do dever ser; enquanto que apenas a lógica, que 

seria empírica e operaria com leis universais, poderia ser identificada com o formalismo.154 

Kant situa sua busca por uma ética universal na esfera formal, pretendendo elaborar uma ética 

que seja aplicável a qualquer um indistintamente, bastando uma regra formal, um 

mandamento155 que prescreva um procedimento a ser seguido, auxiliando a decidir como se 

deve agir, em cada caso concreto: 
 

Uma metafísica dos costumes é, pois, indispensavelmente necessária, não só por 
motivos de ordem especulativa para investigar a fonte dos princípios práticos que 
residem a priori na nossa razão, mas também porque os próprios costumes ficam 
sujeitos a toda sorte de perversão enquanto lhes faltar aquele fio condutor e norma 
suprema do seu exato julgamento.156 

                                                 
153 Sobre a lógica, Kant comenta: “A lógica deve seu sucesso simplesmente à sua limitação, pela qual está 
autorizada e mesmo obrigada a abstrair de todos os objetos do conhecimento bem como das suas diferenças, de 
modo a que nela o entendimento tem que lidar apenas consigo mesmo e com sua forma.” (KANT, Immanuel. 
Crítica da Razão Pura. In: Coleção Os Pensadores. São Paulo: Abril Cultural, 1980, p. 9.) 
154 KANT, Immanuel. Fundamentação da Metafísica dos Costumes e outros Escritos. Lisboa: Edições 70, 
2004, p. 13-15. 
155 Enquanto que a “Máxima é o princípio subjetivo do querer; o princípio objectivo (isto é o que serviria 
também subjectivamente de princípio prático a todos os seres racionais, se a razão fosse inteiramente senhora da 
faculdade de desejar) é a lei prática.” (Fundamentação da Metafísica dos Costumes e outros Escritos. Lisboa: 
Edições 70, 2004, p. 31.) “A representação de um princípio objectivo, enquanto obrigante para uma vontade 
chama-se um mandamento (da razão), e a fórmula do mandamento chama-se imperativo.” (Fundamentação da 
Metafísica dos Costumes e outros Escritos. Lisboa: Edições 70, 2004, p. 48.) O “dever” seria a necessidade de 
uma ação por respeito à lei. 
156 Ibid., p. 16. 



 74

 
Seríamos dotados de um fato (faktum) da razão pura que ele denominou “imperativo 

categórico”. Essa capacidade a priori seria uma lei moral inata, um pressuposto axiomático na 

filosofia Kantiana, e uma característica constitutiva do sujeito: “O princípio supremo de 

moralidade seria independente da experiência, pois se fundaria de forma a priori na razão 

pura prática.”157 Mas se por um lado o sujeito é estruturado para se posicionar eticamente 

diante do mundo, por outro a sua vontade seria livre diante da natureza, não podendo servir 

como parâmetro obrigatório qualquer juízo a priori que indique o que é moral ou lícito porque 

qualquer prescrição estaria sujeita à vivência do indivíduo e às determinações do mundo 

físico. Agir moralmente significaria, portanto, seguir a própria vontade da forma mais racional 

possível, seguir a lei moral intrínseca a todos, agir conforme o dever. 

Retomando os princípios da física de Newton, que indica que uma ação é livre quando 

não possui nenhuma causa externa a si mesma, Kant afirma que uma ação seria moral o 

quanto mais estiver livre de influências externas e internas, quando estiver em conformidade 

apenas com o dever.  Ele defende a tese de que agir moralmente consiste em pautar sua ação 

como se esta fosse parâmetro para que qualquer outro ser racional possa adotá-la como suas. 

Assim como uma lei da natureza é válida para qualquer lugar do universo, também o 

indivíduo deve agir conforme uma máxima que seja válida universalmente, conforme conclui: 

“Age como se a máxima de tua acção se devesse tornar, pela tua vontade, em lei universal da 

natureza.”158 O agir moral seria motivado não por desejos, interesses ou inclinações do sujeito, 

mas unicamente por respeito ao dever. O fundamento do agir moral seria a própria máxima 

que o determina, enquanto fim em si mesmo: “Uma acção praticada por dever tem o seu valor 

moral, não no propósito que com ela se quer atingir, mas na máxima que a determina.”159 

Kant ainda apresenta o imperativo categórico sob outras formas: “Age de tal maneira que uses 

a humanidade, tanto na tua pessoa como na pessoa de qualquer outro, sempre e 

simultaneamente como fim e nunca simplesmente como meio.160 Ou ainda na forma da 

máxima da vontade boa: “age segundo máximas que possam simultaneamente ter-se a si 

                                                 
157 KANT, Immanuel. Fundamentação da Metafísica dos Costumes e outros Escritos. Lisboa: Edições 70, 
2004, p. 42. 
158 Ibid., p. 59. Kant detalha essa lei moral na Crítica da Razão Prática: “A regra da faculdade de julgar sob as 
leis da razão prática pura é esta: pergunta a ti mesmo se poderias de bom grado considerar a ação, que te 
propões, como possível mediante a tua vontade, se ela devesse ocorrer segundo uma lei da natureza da qual tu 
mesmo fosses uma parte.” (KANT, Immanuel. Crítica da Razão Prática. São Paulo: Martins Fontes, 2002, p. 
110.) 
159 KANT, Immanuel. Fundamentação da Metafísica dos Costumes e outros Escritos. Lisboa: Edições 70, 
2004, p. 30. 
160 Ibid., p. 69. 



 75

mesmas por objeto como leis universais da natureza.”161 Como ressalta Arendt, esse processo 

em que o sujeito pode encontrar pela consulta a sua própria razão um critério para pautar sua 

ação, tem como base a publicidade:  

 
As máximas privadas devem ser submetidas a um exame pelo qual se descobre se 
elas podem ser publicamente declaradas. A moralidade aqui é a coincidência entre o 
público e o privado. Ser mau, portanto, caracteriza-se pela evasão do domínio 
público. A moralidade significa estar pronto para ser visto, não apenas pelos homens, 
mas, em última instância, por Deus, o conhecedor onisciente do coração (der 
Herzenskundige). 

 

Deveríamos agir de forma que pudéssemos pensar em nós como legisladores 

universais da própria conduta. Sendo assim, Kant postula que a razão de cada sujeito é capaz 

de produzir e fundamentar a norma moral, privilegiando a consciência individual (solipsismo) 

no processo de construção das normas de ação. Seria possível agir no mundo sob ponto de 

vista de uma moral particular, mas seria difícil sustentar uma ética nestes moldes se levarmos 

a sério as necessidades de inclusão de toda a sociedade nas discussões sobre seu próprio 

futuro – uma crítica próxima a que Habermas vai direcionar a Arendt, que como iremos 

acompanhar no nosso último capítulo, decorre da sua opção por excluir da política todos os 

elementos de violência. Para Habermas, a ética deve cumprir as exigências de uma 

legitimação pós-metafísica, o que seria impossível se os parâmetros decisórios continuassem 

centrados unicamente no sujeito (razão centrada no sujeito).162 Ele acredita que não faz 

sentido conceber regras destinadas a sujeitos de ação isolados, porque regras pressupõem no 

mínimo duas pessoas que devem funcionar como um critério de avaliação recíproca – aqui 

lembramos a idéia de Wittgenstein de que o uso de toda regra pressupõe a intersubjetividade. 

Conserva, no entanto, o critério de auto-legislação, dessa vez, na forma de uma heteronomia, 

em que não há mais um sujeito que cria as suas regras de ação autonomamente, mas uma 

coletividade que se auto-regula através do discurso.  

Habermas trata de assumir criticamente a idéia do “transcendental” de Kant, 

modificando seu enfoque. Enquanto que Kant faz uma investigação das condições a priori dos 

limites do “conhecimento”, Habermas desloca o método para descobrir quais as condições de 

possibilidade do “entendimento”.163 Essa virada Kant não foi capaz de dar, e como afirma 

Rorty, ele teria ficado a meio caminho do giro lingüístico justamente por não ter radicalizado 

                                                 
161 Ibid., p. 81. 
162 Cf. HABERMAS, Jürgen. O Pensamento Pós-metafísico: Estudos filosóficos. Rio de Janeiro: Tempo 
Brasileiro, 2002. 
163 HABERMAS, Jürgen. Teoría de La Acción Communicativa – Complementos e Estudios Previos. Madrid: 
Tecnos, 1989, p. 417. 



 76

a idéia de que o conhecimento tem natureza proposicional, se o tivesse feito, poderia ter 

antecipado em vários aspectos a filosofia da linguagem.164 A teoria da ação comunicativa 

aderiu em parte ao projeto kantiano de uma ética formal calcado no imperativo categórico, 

incorporando, porém, a crítica da filosofia da linguagem no sentido da ruptura com a filosofia 

centrada no sujeito, rompeu com a idéia solipsista de um sujeito legislador universal. O que 

gostaríamos de destacar, é que Habermas não rompeu só com os filósofos da teoria crítica, 

mas também com o Kant monológico, ao realizar uma reformulação lingüística do imperativo 

categórico, abrindo as portas da intersubjetividade para a razão. Ao contrário de Horkheimer e 

Adorno que apresentaram uma teoria da racionalidade que culmina com a identificação da 

racionalidade instrumental, Habermas defende que existe ainda uma racionalidade 

comunicativa, que pode favorecer a integração da sociedade através do discurso.  

 A seguir, vamos acompanhar brevemente a repercussão que a filosofia da linguagem 

exerceu sob o pensamento de Habermas, e mais especificamente, abordar as contribuições da 

segunda fase do pensamento de Wittgenstein e a teoria dos atos de fala de John L. Austin. 

 

3.4 Da Filosofia da Linguagem à Teoria do Discurso de Habermas. 
 

 

As questões relativas à linguagem foram bastante controversas ao longo da história e 

quase sempre os posicionamentos envolvidos não foram pacíficos. Mesmo que a linguagem 

não tenha sido sempre um tema de maior relevância para a filosofia, já era objeto de reflexão 

desde a antiguidade. O Crátilo, escrito por Platão por volta de 388 a.C, é por muitos 

considerado a primeira obra de filosofia da linguagem. A discussão que perpassa a obra 

envolve duas teses: a naturalista, defendida por Crátilo, pelo qual as coisas têm nome por 

natureza, e o convencionalismo, defendida por Hermógenes, posição pela qual a ligação do 

nome com as coisas é absolutamente arbitrária e convencional, afirmando que não há qualquer 

ligação das palavras com as coisas.165 Para Aristóteles, uma “afeição da alma” inerente a todo 

sujeito era responsável por articular e cindir a relação entre os nomes e o seu significado.166 

Na Idade Média, os pensadores nominalistas da escolástica se preocupavam em distinguir a 

verdade do que aparentemente era simbólico, nessa época a disputatio possibilitava os 

embates sobre os universais. Já no século XX é que a filosofia analítica vai promover a 

                                                 
164 RORTY, Richard. A Filosofia e o Espelho da Natureza. Dom Quixote: 1988, p. 122. 
165 Cf. PLATÃO. Crátilo. Lisboa: Instituto Piaget, 2002. 
166 Cf. ARISTÓTELES. De Interpretacione. In: Selections – Aristóteles. Indianopolis: Hackett Publishing 
Company, 1995. 



 77

“Linguistic Turn”167, que representa um deslocamento da filosofia Kantiana, voltada para a 

teoria do conhecimento, em direção à investigação da função e fundamentos da linguagem. 

Quando nos referimos à filosofia da linguagem devemos considerar que não há uma 

unidade de pensamento como a expressão parece traduzir, existem diversas correntes 

filosóficas que estudam a linguagem a partir de abordagens lingüísticas, psicológicas, 

pragmáticas, fenomenológicas, analíticas, psicanalíticas, hermenêuticas, existenciais, etc. Na 

verdade, é um grande movimento com características comuns. Embora os primeiros estudos 

mais específicos sobre a linguagem tenham se iniciado ainda no século XIX, com Gottlob 

Frege e Bertrand Russell, foi somente no Século XX que mais se expandiram, com as obras de 

Wittgenstein, Austin, Hare, Carnap, Schlick, Searle, dentre outros. O estudo da linguagem 

costuma ser dividido em áreas, das quais a sintática é o nível da análise preocupado com a 

relação dos signos entre si, a semântica é o nível da análise que se refere à relação dos signos 

e os objetos entre si e a pragmática se preocupa com a relação entre os signos e os sujeitos 

envolvidos no processo de comunicação. Habermas situa a sua teoria da ação comunicativa no 

nível pragmático, ao investigar a correção das afirmações normativas, partindo do estudo das 

regras inerentes ao uso da linguagem. Neste sentido, como veremos adiante, Wittgenstein o 

auxiliou a entender que a linguagem é uma atividade pública, no qual é inerente o uso de 

regras compartilhadas entre os sujeitos. 
 

3.4.1 A Teoria dos Jogos de Linguagem de Wittgenstein 
 
Em sua primeira obra, o Tractatus lógico-philosophicus (Logische-Philosophische 

Abhandlung), Wittgenstein chega à conclusão que nós somos essencialmente seres que se 

utilizam da linguagem e que ela faz a mediação entre os sujeitos e destes com o mundo. A 

linguagem figuraria o mundo, possibilitando uma representação, e seria a constatação de que 

na verdade não tratamos as coisas como objetos, e sim enquanto relações, como fatos. Por 

isso, essa primeira etapa do pensamento de Wittgenstein é semântica, conhecida como a 

“teoria da figuração”, onde ele apresenta de que forma a linguagem atua na representação do 

mundo. Inicialmente o homem representaria esse mundo, em seguida o transcreveria em 

expressões lingüísticas, embora todo este processo ocorresse concomitantemente. 

                                                 
167 O termo traduzido como “virada lingüística”, reviravolta lingüística”, marca um deslocamento da 
preocupação filosófica sobre a essência das coisas e sobre as condições de possibilidade do conhecimento em 
favor da pergunta sobre o sentido conferido ao mundo pela linguagem.  A filosofia deixaria de se basear em um 
modelo de sujeito solipsista que conhece e age no mundo de forma isolada, e passaria a considerar o sujeito 
inserido em um mundo partilhado e participante de comunidades lingüísticas. 



 78

Wittgenstein dividiu a estrutura da linguagem fundamentalmente em duas categorias, a do fato 

atômico e a do fato complexo, afirmando que as primeiras eram construídas a partir das 

segundas mediante regras de formação que podiam ser interpretadas detalhadamente em 

termos lógicos. Só uma proposição completa pode ser verdadeira ou falsa e, por conseqüência, 

só uma proposição completa pode dizer-nos algo sobre o mundo. Conseqüentemente, o 

constituinte mais básico do mundo é o que corresponde à sentença atômica. As sentenças 

atômicas são aquelas que empregam os primitivos da linguagem, isto é, os nomes e predicados 

elementares, e serviriam para descrever o que Wittgenstein chamou de fatos atômicos. Esse 

constituinte básico é o fato atômico, sendo o mundo, portanto, a totalidade de tais fatos. Daí 

sua conhecida frase “O mundo é a totalidade dos fatos, e não das coisas.” 168  

O mundo seria uma totalidade que não pode ser conhecida a partir de fragmentos 

independentes, somente seria possível falar do mundo ao falar dos seus fatos. Os fatos são 

afirmações verdadeiras sobre as coisas, embora certas sentenças possam não condizer com a 

realidade das coisas. O mundo como o conhecemos seria a reunião de fatos conhecidos, e o 

que não podemos dizer não poderíamos conhecer: “sobre o que não conseguimos falar, 

devemos silenciar.”169 Dentro da perspectiva dessa primeira etapa de Wittgenstein, é uma 

estruturação lógica do uso da linguagem que permitiria uma descrição real das coisas. Como 

explica Oliveira: “A essência da linguagem depende, assim, em última análise, da estrutura 

ontológica do real. Existe um mundo em si que nos é dado independentemente da linguagem, 

mas que a linguagem tem a função de exprimir.”170 Ou seja, a medida da verdade do que se 

fala sobre o mundo se encontra na própria fala, e daí a idéia de que deveríamos tratar dos 

empregos equivocados das palavras como terapeutas que tratam de doenças. Dessa forma, na 

primeira fase do pensamento de Wittgenstein há um traçado dos limites da expressão 

lingüística do mundo. Wittgenstein faz uma rigorosa crítica à tradição da filosofia da 

linguagem ocidental que havia culminado com o seu Tractatus. Na primeira obra, o mundo 

ainda é construído a partir de proposições, mas posteriormente em sua filosofia a ênfase 

recairia menos no que as afirmações significam e mais nos modos como elas se desenvolvem 

dentro de um contexto e um conjunto de regras: “não pergunte pelo sentido das palavras, 

pergunte por suas condições de uso.”171 Esse processo ao qual estaria submetida a linguagem, 

Wittgenstein denominou de “jogos de linguagem”.  

                                                 
168 WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus Lógico-Philosophicus. São Paulo: USP, 2005, p. 135.  
169 Ibid., p. 92. 
170 OLIVEIRA, Manfredo de Araújo de. Reviravolta Lingüístico-Pragmática na Filosofia Contemporânea. 
São Paulo: Loyola, p. 121. 
171 WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações Filosóficas. Petrópolis: Vozes, 2004, p. 146. 



 79

Em Investigações Filosóficas (1953), Wittgenstein oferece um novo ponto de vista 

pelo qual o significado das palavras não depende daquilo a que elas se referem, mas a como 

elas são utilizadas. O critério de significação das palavras não se daria mais segundo sua 

referência última, segundo a correspondência com os objetos a que se referem, mas 

dependeria do uso de regras. A essência, para Wittgenstein, não estaria propriamente no uso, 

mas nas regras profundas dos jogos de linguagem, as quais regulariam a priori as 

possibilidades de seu uso.172 A linguagem seria como um tipo de jogo, onde há um conjunto 

de peças que são usadas de acordo com um conjunto de regras convencionadas. O sujeito se 

inseriria na linguagem através de um processo histórico no qual aprenderia as normas e papeis 

para se relacionar com os outros: “Ora, tal capacitação é algo historicamente adquirido. 

Apesar de a linguagem pertencer, naturalmente, à vida do homem, o poder de usá-la é uma 

capacidade adquirida por meio de um adestramento, ou seja, de um verdadeiro, aprendizado 

das normas e papéis implicados nestes atos.”173 Embora o homem seja um ser que 

naturalmente se utiliza da linguagem, a sua submissão às regras não implica que ele aja de 

modo mecânico, o cumprimento de regras seria um ato livre da vontade, e não um reflexo 

condicionado. 

 Existiria uma grande diversidade de jogos de linguagem na sociedade, representados 

por uma complexa rede de usos da linguagem em uma perspectiva que inclui tanto o falar 

como o agir; são exemplos: dar ou cumprir uma ordem, descrever um objeto segundo pontos 

de vista distintos, formular uma hipótese, etc. O elemento comum de todos os jogos de 

linguagem possíveis seria o uso de símbolos lingüísticos no processo comunicativo 

intersubjetivo, sendo, portanto, um processo de interação social. É por isso que Wittgenstein 

não separa a linguagem da práxis social. Não seria possível nem ao menos seguir uma regra 

privadamente: 
 

Não pode ser que apenas uma pessoa tenha, uma única vez, seguido uma regra. Não 
é possível que apenas uma única vez tenha sido feita uma comunicação, dada ou 
compreendida uma ordem, etc. – Seguir uma regra, fazer uma comunicação, dar uma 
ordem, jogar uma partida de xadrez são hábitos (costumes, instituições).174 

 
Uma observação importante é a de que apesar de os jogos de linguagem serem regidos 

por regras que direcionam o seu uso, a não adequação do sujeito ao seu uso não implica em 

um estar certo ou errado, porque a aceitação da verdade daquilo que se afirma só se daria por 
                                                 
172 OLIVEIRA, Manfredo de Araújo de. Reviravolta Lingüístico-Pragmática na Filosofia Contemporânea. 
São Paulo: Loyola, p. 275. 
173 WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus Lógico-Philosophicus. São Paulo: USP, 2005, p. 143. 
174 WITTGENSTEIN, Ludwig. Investigações Filosóficas. Petrópolis: Vozes, 2004, p. 59. 



 80

meio da persuasão. Dessa forma, todos os discursos seriam válidos na medida em que 

poderiam pertencer a jogos de linguagem diferentes, sempre passíveis de sofrerem 

questionamentos recíprocos. Habermas recepciona a idéia de que a linguagem é uma atividade 

social regida por regras, e acredita que o discurso – nos moldes que ele apresenta – seria o 

“jogo dos jogos” de linguagem, pois, como vantagem advinda de sua formalidade, permite 

que os falantes participem com suas próprias visões de mundo ao mesmo tempo em que 

podem argumentar em situação de igualdade. Neste sentido, Alexy aponta quatro 

características fundamentais dos jogos de linguagem importantes para a teoria do discurso 

racional de Habermas, quais sejam: (1) O uso descritivo ou explanatório da linguagem é 

apenas um entre muitos. (2) A lógica (no sentido mais amplo em Wittgenstein) dos jogos de 

linguagem só pode ser entendida se levarmos em conta o comportamento não verbal e outras 

condições presentes. (3) Os jogos de linguagem, inclusive o discurso moral e o jurídico, são 

atividades regidas por regras. (4) Os quadros de mundo e formas da vida subjacentes aos jogos 

de linguagem não são passíveis de justificação e, portanto, não são passíveis de criticismo.175  

A segunda fase do pensamento de Wittgenstein abriu as portas da pragmática analítica, 

possibilitando a compreensão da linguagem enquanto prática social. Para Habermas, a grande 

contribuição de Wittgenstein, e vale ressaltar, também de Gadamer, foi a concepção de que  

há um mínimo de compreensão mútua no âmbito da linguagem, e isso é que permite a 

existência do discurso. Assim, a virada lingüística recepcionada por Habermas desloca seu 

pensamento do solipsismo para a intersubjetividade, que ocorre através da prática dialógica 

inserida num mundo lingüístico sujeito a regras. 
 

3.4.2 A Teoria dos Atos de Fala de Austin: como fazer coisas com palavras? 
 

           O fazer das sociedades é o achado dos significados comuns e direções [...]. 176 
      (Raymond Williams) 
 

A segunda fase do pensamento de Wittgenstein foi marcante para a filosofia na 

medida em que o sentido deixou de ser intrínseco às palavras e passou a ter como critério o 

“uso”. John Langshaw Austin (1911–1960), assim como Wittgenstein, também é contrário à 

tese de que a função da linguagem seja exclusivamente descrever mundo, processo que 

                                                 
175 ALEXY, Robert. Teoria da Argumentação Jurídica: A Teoria do Discurso Racional como Teoria da 
Justificação Jurídica. São Paulo: Landy, 2001, p.57. 
176 The making of societies is the finding of common meanings and directions [...]. LEVINSON, Bradley A. 
Culture is Ordinary. In: Schooling the Symbolic Animal – Social and Cultural Dimension of Education. New 
York: Rowman & Littlefield, 2002, p. 32. 



 81

chamou de falácia descritiva (decriptive fallacy).177 Os seus estudos sobre filosofia da 

linguagem se aprofundaram através da atividade docente em Oxford e culminou com a 

publicação póstuma de sua principal obra How to do Things with Words, que é a apresentação 

de um curso ministrado na Universidade de Harvard, em homenagem ao pragmatista Willian 

James, em 1955. É nesse escrito que se desenvolve primordialmente a sua teoria performativa 

da linguagem e a teoria dos atos de fala que seriam uma complementação sistemática da 

filosofia do segundo Wittgenstein. 

Austin se contrapõe à teoria descritiva da linguagem questionando o fato de haverem 

sentenças que fariam algo mais do que apenas declarar algo. A teoria dos atos de fala (speech-

act theory) que elaborou demonstra que existem atos de fala que configuram uma ação, uma 

operação. Alguns atos de fala não apenas descreveriam a realidade, como fazem os chamados 

“atos constativos”, mas também realizariam uma ação concomitantemente.178 Austin cita 

alguns exemplos:  

 

a – “Eu aceito (esta mulher como legítima esposa.)” – como expresso no curso de uma 

cerimônia de casamento. 

b – “Eu nomeio este navio Queen Elisabeth” – como expresso ao quebrar a garrafa 

contra o casco. 

c – “Eu dou e lego meu relógio para meu irmão” – em decorrência de uma vontade. 

d – “Eu aposto com você que vai chover amanhã”.179 

 

Estes atos de fala foram chamados por Austin de atos performativos (performative 

acts/utterances). Tais expressões não apenas descreveriam fatos, e sim constituiriam os 

próprios fatos (um casamento, um batismo, uma herança, uma aposta). Ainda dividiu os atos 

em locucionário (locucionary), ilocucionário (illocucionary) e perlocucionário 

(perlocucionary). O ato locucionário consiste na expressão de um enunciado com significado 

determinado, podendo ser dividido em ato fonético, que é a expressão de certos sons, ato 

fático, a expressão segundo as regras de uma gramática, e ato rético, que é o uso de palavras 

para dizer algo sobre algo determinado (reference) e que determina o significado (locucionary 
                                                 
177 AUSTIN, Jonh Langshaw. How to do Things with Words. Oxford: Oxford University Press, 1962, p. 3. 
178 AUSTIN, Jonh Langshaw. Performative Utterances. In: Philosophical Papers. Oxford: Oxford University 
Press, 1970, p. 235. 
179 (E. a) 'I do (sc. take this woman to be my lawful wedded wife)' - as uttered in the course of the marriage 
ceremony; (E. b) 'I name this ship the Queen Elizabeth' - as uttered when smashing the bottle against the Stem; 
(E. c) 'I give and bequeath my watch to my brother' - as occurring in a will; (E. d) 'I bet you sixpence it will rain 
tomorrow.' (AUSTIN, Jonh Langshaw. How to do Things with Words. Oxford: Oxford University Press, 1962, 
p. 5.) 



 82

meaning).180 O ato ilocucionário é o que se faz dizendo algo, é o ato performativo, que 

depende de convenções.181 O ato perlocucionário consiste nos efeitos produzidos pelo ato 

ilocucionário, como por exemplo, surpreender, agradar ou assustar em decorrência do que foi 

proferido. 

Mas existem circunstancias que os atos performativos não atingem a realização. Para 

responder a essa questão, Austin elabora a “doutrina dos erros” ou “doutrina dos reveses” 

(doctrine of the infelicities) dos atos performativos: “E por esta razão nós chamamos a 

doutrina das coisas que podem estar ou ir erradas na ocasião de tais expressões, a doutrina 

dos erros.”182 Os atos constativos, com os quais se fala do mundo, são verdadeiros ou falsos 

de acordo com a correspondência ou não a estados de coisa em questão, já os atos 

performativos, por sua vez, são felizes ou infelizes (happy ou unhappy), bem-sucedidos ou 

mal-sucedidos, na medida em que as condições para a sua realização são cumpridas ou não.  

 Os atos performativos executam ações convencionadas na medida em que cumprem 

normas estabelecidas entre os sujeitos. São atos que seguem um procedimento calcado não nas 

próprias intenções dos sujeitos, mas no que foi disposto pela comunidade lingüística. Para que 

um ato seja performativo, é necessária a presença de várias condições, e quando uma destas 

não é satisfeita pelo sujeito, diz-se que o ato de fala foi “infeliz” (unhappy). As condições são 

as seguintes:  

 
A.1 Deve existir um procedimento convencional aceito, tendo certo efeito 

convencionado, de tal modo que inclua o proferimento de certas palavras por certas 

pessoas em certas circunstâncias. (Ex: Ao se dizer a expressão “eu te ofendo”, com 

o intuito de ofender alguém, não pode realmente ofender porque não invoca uma 

convenção existente.) 

 

A.2 É preciso que as pessoas e circunstâncias particulares num dado caso sejam 

apropriadas para a invocação do procedimento peculiar invocado. (Ex: A afirma 

para B: “Eu te nomeio juiz”, sendo que B não foi aprovado em concurso público da 

Magistratura.) 

                                                 
180 AUSTIN, Jonh Langshaw. How to do Things with Words. Oxford: Oxford University Press, 1962, p. 92. 
181 Ibid., p. 99. 
182 “And for this reason we call the doctrine of the things that can be and go wrong on the occasion of such 
utterances, the doctrine of the Infelicities.” (AUSTIN, Jonh Langshaw. How to do Things with Words. Oxford: 
Oxford University Press, 1962, p. 14) 
 



 83

 

B.1 O procedimento deve ser executado por todos os participantes corretamente e 

completamente. (Ex: Tendo o noivo dito “sim”, a noiva diz não; tendo o celebrante 

do casamento dito “estão casados”, descobre-se que era um farsante.) 

 

C.1 Quando o procedimento é destinado a pessoas que têm certas opiniões ou 

sentimentos, ou para o comprometimento de certa conseqüente no interesse de 

qualquer participante, então uma pessoa que participa e invoca o procedimento tem 

de ter essas opiniões e sentimentos, e os participantes têm de ter a intenção de 

comportar-se assim e não de outro modo. (Ex: “Prometo vir amanhã”, é uma 

promessa, e para que seja cumprida deve haver a intenção de cumpri-la.) 

 

C.2 Nesse caso, elas têm realmente que se comportar do modo intencionado 

subseqüentemente. (Ex: C diz: “Prometo te buscar no trabalho hoje”, e 

inicialmente tem a intenção de cumprir, mas depois muda de idéia.) 183 

 

Essas condições são “normas convencionais”, que manifestam o caráter intersubjetivo 

da linguagem humana, já que convenções não podem ser feitas sem regras a serem 

compartilhadas. Tanto os jogos de linguagem de Wittgenstein quanto os atos de fala de Austin 

apontam para o uso de regras entre os sujeitos, idéia que está na base da teoria da ação 

comunicativa de Habermas. Podemos perceber que a proposta austiniana de enunciado 

performativo levanta questões externas à linguagem, na medida em que as condições de 

produção da situação, os sujeitos, a competência, a intencionalidade, bem como outros fatores 

extralingüísticos passam a ter valor constitutivo e determinante na construção da significação 

dos enunciados. Austin rompe com as bases de uma concepção que associava a linguagem a 

algo puramente descritivo, de modo que o sujeito falante e as condições exteriores passam a 

ter papel fundamental na construção semântica, complementando a observação de 

Wittgenstein de que a linguagem é sempre ação humana intersubjetiva, uma ação social.  

                                                 
183 A.1 There must exist an accepted conventional procedure having a certain conventional effect, that procedure 
to include the uttering of certain words by certain persons in certain circumstances. A.2 The particular persons 
and circumstances in a given case must be appropriate for the invocation of the particular procedure invoked. 
B.1 The procedure must be executed by all participants both correctly and completely. C.1 Where, as often, the 
procedure is designed for use by persons having certain thoughts or feelings, or for the inauguration of certain 
consequential conduct on the part of any participant, then a person participating in and so invoking the 
procedure must in fact have those thoughts or feelings, and the participants must intend so to conduct 
themselves. C.2 must actually so conduct themselves subsequently. (AUSTIN, Jonh Langshaw. How to do 
Things with Words. Oxford: Oxford University Press, 1962, p. 14-15) 



 84

CAPÍTULO IV. A TEORIA DA AÇÃO COMUNICATIVA ENQUANTO PROJETO 
DE CONCRETIZAÇÃO DE UMA ÉTICA DO CONSENSO 

 
 

Como é possível o entendimento?184 
                       (Habermas) 
 
 

Tanto os jogos de Linguagem de Wittgenstein, quanto à teoria dos atos de fala de 

Austin vistas anteriormente apontam para o uso de regras no discurso, ressaltando o caráter 

público da linguagem A grande novidade das teorias pragmáticas da linguagem foi justamente 

entender o discurso moral como uma atividade regida por regras, possibilitando a tentativa de 

criação de teorias meta-linguísticas que objetivam elucidar quais normas haveriam por trás da 

atividade discursiva. Porém, Habermas, diferentemente de Austin, que procura fazer uma 

classificação dos possíveis erros dos atos do discurso, busca formular as regras que tornariam 

o discurso válido. Se a pergunta de Arendt era sobre o que nos faz sermos seres ativos no 

mundo, a questão colocada por Habermas é: como seria possível o entendimento entre os 

homens? Seria preciso abandonar a pretensão moderna de descobrir o que o homem pode 

conhecer e investigar as regras implícitas do uso da linguagem, estabelecendo as condições 

formais de uma racionalidade despida das esperanças de fundamentação de tipo ontológico e 

dedutivo, e que se apresente como uma alternativa ao agir instrumental.185 O conjunto 

sistemático de proposições elaboradas por Habermas visando estabelecer uma racionalidade 

potencialmente eficaz no combate à instrumentalidade é denominada teoria da ação 

comunicativa. Essa mudança de paradigma empreendida pela filosofia da linguagem 

influencia Habermas a incluir sua teoria da ação comunicativa entre as ciências reconstrutivas 

da sociedade: 

 
O que antes competia à filosofia transcendental, a saber, a análise intuitiva da 
consciência de si, adapta-se agora ao círculo das ciências reconstrutivas, que, desde 
a perspectiva dos participantes de discursos e interações, procuram tornar explícito o 
saber pré-teórico de regras de sujeitos que falam, agem e conhecem 
competentemente, recorrendo a uma análise das manifestações bem sucedidas ou 
distorcidas. Visto que tais tentativas de reconstrução não se destinam mais a um 
reino inteligível que está além dos fenômenos, mas ao saber de regras efetivamente 
praticando e sedimentado nas manifestações geradas segundo regras, anula-se a 
separação entre o transcendental e o empírico. 186 
 

                                                 
184 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la Acción Communicativa – Complementos e Estudios Previos. Madrid: 
Tecnos, 1989, p. 417. 
185 Ibid., p. 17. 
97 HABERMAS, Jürgen. O Discurso Filosófico da Modernidade: Doze Lições. São Paulo: Martins Fontes, 
2000, p. 415. 



 85

  Habermas acredita que o discurso é o meio pelo qual a colonização do mundo da vida 

pode ser evitada, porque, como já vimos, as regras do discurso estariam além de qualquer jogo 

de linguagem particular, constituindo-se enquanto o “jogo dos jogos”. A própria base de 

validade do discurso teria características que vinculariam a sua estrutura aos pressupostos 

inevitáveis da linguagem cotidiana, e por isso seriam universais. A prática da ação 

comunicativa objetivaria resgatar da razão a sua verdadeira função social, já que “no curso da 

modernização capitalista, o potencial comunicativo da razão é simultaneamente desdobrado e 

deformado.”187 Nem sempre a ação é voltada para o entendimento, e na maioria das vezes se 

revestiria de estratégias visando outros fins, envolvendo uma comunicação distorcida ou 

sendo impossibilitada pelas características físicas e psíquicas dos sujeitos. O uso enganoso e 

parasitário do discurso deveria ser evitado recorrendo-se aos princípios e regras do discurso, 

ou seja, ao seu procedimento. O esquema188 abaixo sintetiza os modos em que pode se 

desenvolver a ação em sociedade: 
 

 

 

 

 

 

 

ESQUEMA I 
 
 

 
 
 
 

Inicialmente, a ação pode ser estratégica, quando é voltada para a dominação, ou pode 

ser uma ação comunicativa, quando é orientada para o entendimento. Quando a ação é 

estratégica, pode revelar desde logo que é voltada para interesses outros que não o 

                                                 
187 HABERMAS, Jürgen. O Discurso Filosófico da Modernidade: Doze Lições. São Paulo: Martins Fontes, 
2000, p. 439.  
188 Esquema apresentado em: HABERMAS, Jürgen. Racionalidade e Comunicação. Lisboa: Edições 70, 1996, 
p. 10. Habermas havia incluído um modelo sobre os tipos de ação na página 366 do I volume da sua obra “Teoria 
da Ação Comunicativa”, mas decidimos utilizar o esquema mais recente, pois se encontra mais completo e 
facilita a exposição das informações. 



 86

entendimento, nesse caso ela é evidente. Quando as intenções são veladas e não há 

compromisso com os pressupostos de validade do discurso, de modo enganador, se diz que a 

ação estratégica do sujeito é latente. Na comunicação sistematicamente distorcida, pelo menos 

um dos participantes engana a si próprio sobre a aparência de um consenso mantido, enquanto 

que, na manipulação engana os outros participantes acerca de sua atitude estratégica, fingindo 

sutilmente na tentativa de atingir seus fins. Como veremos a seguir, o discurso ideal - 

proveniente de uma comunidade ideal de comunicação - é justamente aquele onde não existe 

nenhum vício ou distorção na comunicação.    
 

4.1 A Situação Ideal de Fala.  
 
A parte da teoria do discurso habermasiana que se preocupa com o estudo das regras é 

a pragmática universal, um programa de investigação que tem por objetivo reconstruir a base 

universal de validade da fala.189 A função da pragmática universal seria identificar e 

reconstruir condições universais de uma possível compreensão mútua (Verständigung), 

através da “[...] tentativa de reconstruir racionalmente as regras universais e os pressupostos 

necessários dos atos de fala orientados para o entendimento, recorrendo para isso à semântica 

formal, à teoria dos atos de fala e a outros recursos da pragmática da linguagem.”190  Ao 

serem encontrados os “pressupostos gerais da comunicação”, estaríamos diante, por 

conseguinte, dos pressupostos gerais da própria ação comunicativa. No entanto, 

diferentemente da razão prática, a razão comunicativa não oferece modelos para a ação 

calcados em decisões de um sujeito solitário, constituindo-se apenas como condição 

possibilitadora do entendimento.191 Na ação comunicativa, o sujeito seria obrigado a idealizar 

uma série de condições, pois “ao assumirmos um discurso prático, pressupomos 

inevitavelmente uma situação ideal de discurso que, baseado na força de suas propriedades 

formais, só permite consenso através de interesses generalizáveis.”192    

 Habermas desenvolve sua “ciência reconstrutiva” articulando a filosofia da linguagem 

                                                 
189 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la Acción Communicativa – Complementos e Estudios Previos. Madrid: 
Tecnos, 1989, p. 302. 
190 [...] tentativa de reconstruir racionalmente las reglas universales y los presupuestos necesarios de los actos 
de habla orientados al entendimiento, recurriendo para ello a la semántica formal, a la teoría de los actos de 
habla y a otros planteamientos de pragmática del lenguaje. (HABERMAS, Jürgen. Teoría de la Acción 
Communicativa – Complementos e Estudios Previos. Madrid: Tecnos, 1989, p. 193) 
191 Para Habermas o termo “entendimento” se refere à condição em que ao menos dois sujeitos lingüística e 
interativamente competentes, entendem identicamente uma expressão lingüística. (Cf. HABERMAS, Jürgen. 
Teoría de la Acción Communicativa – Complementos e Estudios Previos. Madrid: Tecnos, 1989, p. 393) 
192 HABERMAS, Jürgen. A Crise de Legitimação no Capitalismo Tardio. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 
1980, p. 139. 



 87

com a teoria da competência comunicativa. O termo competência é utilizado nesse contexto 

significando “a capacidade de um falante ideal de dominar um sistema abstrato de regras 

gerativas da linguagem.”193 Por isso que a lógica da dimensão pragmática seria a passagem da 

consciência de regras implícitas de qualquer falante competente (know how) para um saber 

explícito (know that).194 Habermas acredita em uma universalidade das pretensões universais 

de validade do discurso, como uma necessidade normativa, ao qual ele usa para fundamentar 

a base de validade dos atos do discurso. Na execução de qualquer ação lingüística, o falante 

levantaria pretensões que estariam submetidas à apreciação entre os sujeitos. O falante e o 

ouvinte saberiam implicitamente que teriam cada um de apresentar o cumprimento das 

pretensões de validade se quisessem estabelecer uma comunicação orientada para o 

entendimento. As pretensões de validade seriam resumidamente as seguintes: Expressar-se 

compreensivamente, dar a entender algo, fazer-se compreensível, a fim de que o falante e 

ouvinte possam compreender-se mutuamente. De acordo com Habermas, em todo discurso o 

falante deve reconhecer que para o jogo de linguagem que participa ser bem-sucedido, deve 

utilizar uma forma de expressão inteligível (Verständlich); deve ter a intenção de comunicar 

uma proposição verdadeira (Wahr), ou seja, as condições existenciais do conteúdo devem 

estar satisfeitas; também deve se exprimir de modo que o ouvinte possa considerar seu 

discurso verdadeiro (Wahrhaftig); e por fim o falante deve escolher um discurso correto 

(Richtig) no que respeita às normas e valores de forma que o ouvinte possa concordar 

seguindo essa base normativa.195  

O discurso seria o momento em que todas as pretensões de validade se tornariam 

obrigatórias, e também o momento onde todos os falantes através dos seus atos de fala 

poderiam questionar os argumentos apresentados. Todos os potenciais participantes do 

discurso teriam de ter oportunidades iguais na argumentação, de modo que pudessem intervir 

argumentativamente assumindo posições racionalmente motivadas para as pretensões de 

validez. Todos poderiam argumentar apresentando interpretações, recomendações, 

justificações, poderiam expedir ordens, permissões, proibições, fazerem objeções, aceitar 

promessas, ou cobrar o prometido. O discurso deveria ser sempre crítico e voltado para o 

entendimento. Seria a própria linguagem que obrigaria os sujeitos a realizarem a projeção de 

um sistema comum de referência, existente de modo independente, e sobre os quais constroem 

                                                 
193 OLIVEIRA, Manfredo de Araújo de. Reviravolta Lingüístico-Pragmática na Filosofia Contemporânea. 
São Paulo: Loyola, p. 294. 
194 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la Acción Communicativa – Complementos e Estudios Previos. Madrid: 
Tecnos, 1989, p. 312. 
195 HABERMAS, Jürgen. Racionalidade e Comunicação. Lisboa: Edições 70, 1996, p. 12. 



 88

suas opiniões.196 Habermas chamou essa projeção que constitui um estado de comunicação 

perfeita de “situação de fala ideal” (Ideale Sprachesituation/ideal speech situation). As quatro 

pressuposições mais importantes seriam: a) publicidade e inclusão: ninguém que, à vista de 

uma exigência de validez controversa, possa trazer uma contribuição relevante, deve ser 

excluído; b) direitos comunicativos iguais: a todos são dadas as mesmas chances de se 

expressar sobre as coisas; c) exclusão de enganos e ilusões: os participantes devem pretender 

o que dizem; e d) não coação: a comunicação deve estar livre de restrições, que impedem que 

o melhor argumento venha a tona e determine a saída da discussão.197 Nesta condição ideal, 

não haveria assimetria de poder entre os sujeitos, o convencimento se daria pelo melhor 

argumento, haveria ausência de alterações psicológicas que distorcessem o entendimento e os 

sujeitos estariam livres de qualquer coação interna ou externa.  

A situação ideal de fala está intimamente ligada às condições de possibilidade do 

entendimento, que, de acordo com Alexy, podem ser divididas em três grandes grupos.198 O 

primeiro grupo seria constituído pelas regras lógico-semânticas:  
 

a) A nenhum falante é lícito contradizer-se. 

b) Não é lícito aos diferentes falantes usar a mesma expressão em sentidos diferentes. 
 

O segundo grupo é formado pelas regras gerais de competência: 
 

c) A todo falante só é lícito afirmar aquilo em que ele próprio acredita. 

d) Quem atacar um enunciado ou norma que não for objeto da discussão tem que 

indicar uma razão para isso. 
 

O terceiro conjunto de regras diz respeito às regras do discurso propriamente dito: 
 

e) É lícito a todo sujeito capaz de falar e agir, participar de discursos. 

f) É lícito a qualquer um problematizar qualquer asserção. 

g) É lícito a qualquer um manifestar suas atitudes, desejos e necessidades. 

h) Não é lícito impedir falante algum, por uma coação exercida dentro ou fora do 

 discurso, de valer-se de seus direitos estabelecidos acima.     

                                                 
196 HABERMAS, Jürgen. Agir Comunicativo e Razão Descentralizada. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 
2002, p. 55. 
197 Ibid., p. 67. 
198 ALEXY, Robert. Teoria da Argumentação Jurídica: A teoria do discurso racional como teoria da 
justificação jurídica. São Paulo: Landy, 2001, p. 113.  



 89

            

 Contudo, o próprio Habermas observa a existência de uma tensão entre a comunidade 

ideal de comunicação e a comunidade real, a qual é limitada no tempo e espaço, pela 

violência, ideologia, e não necessariamente produz consenso. Essas dificuldades poderiam ser 

superadas pela adequação do sujeito aos princípios ideais do discurso, que se concretizariam 

factualmente com o cumprimento das regras elementares inerentes à ação comunicativa, o 

conjunto de pressupostos que garantiriam uma comunicação não voltada para interesses 

egoísticos como condições de validade para os acordos intersubjetivos. Ele defende que seria 

a pressuposição do ideal que possibilitaria o consenso – acordo entre os sujeitos que ele 

denomina a final opinion. Neste sentido, Habermas segue o posicionamento de Apel: 

 
Quem argumenta, sempre já pressupõe duas coisas: primeiramente uma comunidade 
de comunicação real, da qual ele mesmo se tornou membro através de um processo 
de socialização; e, em segundo lugar, uma comunidade de comunicação ideal que, 
em princípio, estaria em condições de entender adequadamente o sentido de seus 
argumentos e de avaliar definitivamente a verdade. O notável e dialético nesta 
situação reside, no entanto, no fato dele  pressupor, de certa forma, a sociedade ideal 
na real, ou seja, como possibilidade real da sociedade real; embora ele saiba que (na 
maioria dos casos) a comunidade real, incluindo ele próprio, está longe de poder 
igualar-se a sociedade ideal de comunicação.199 

 
Uma pergunta necessária frente ao que defende Habermas: nesta comunidade real de 

comunicação poderiam haver proposições verdadeiras?200 Segundo o filósofo, a verdade não 

estaria vinculada a uma relação de exatidão com o mundo, e sim com a sua justificação:   

 
[...] a orientação para a verdade vai assumindo então – como uma “qualidade 
imperdível” das afirmações – uma função regulativa irrenunciável para processos de 
justificação fundamentalmente falíveis, enquanto estes, também nos casos 
favoráveis, podem conduzir apenas à decisão sobre a aceitabilidade racional, mas 
não à verdade das afirmações.201      
  

Para Habermas, aquilo que consideramos verdade é uma pretensão de validade que 

conferimos aos atos constativos, ou seja, é algo que provém da antiga concepção de que 

podemos fazer uma correlação exata entre aquilo que enunciamos e o mundo. De acordo com 

a teoria clássica da verdade como correspondência, a verdade de uma proposição estaria na 

sua fidelidade com aquilo que quer expressar. Esse critério seria falho pois essa representação 

                                                 
199 APEL, Karl-otto. O a priori da comunidade de comunicação e os fundamentos da ética: o problema de uma 
fundamentação racional na era da ciência. In: Estudos de Moral Moderna. Petrópolis: Vozes, 1994, p. 155. 
200 Gostaríamos de ressaltar que não objetivamos aprofundar neste trabalho nossas análises acerca da teoria 
consensual da verdade de Habermas. 
201 HABERMAS, Jürgen. Agir Comunicativo e Razão Descentralizada. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 
2002, p.44. 



 90

é feita por meio da linguagem, e a veracidade de um proferimento ocorreria quando um 

falante, de fato, seguisse as regras constitutivas para a execução daquele ato de fala, regras 

que estariam implícitas no próprio discurso e ainda passíveis de justificação pelos falantes – 

em última instância, isso significa que a verdade é atingida quando se alcança um consenso 

que se baseia na força do melhor argumento. Habermas procura, portando, desviar o conceito 

de verdade para o nível pragmático.  
 

4.1.1 A Recusa de uma Instância Última de Fundamentação do Discurso 
 
 

Qual seria o fundamento do conjunto de regras do discurso? Habermas se recusa a 

incluir na sua teoria uma instância de fundamentação última – ou ao menos afirma que não 

inclui –, por estar associada ao solipsismo kantiano, na medida em que adotar uma 

fundamentação última significaria um retorno à filosofia do sujeito.202 Não seria mais 

necessário incluir um sujeito transcendental (do “eu penso”) ao sistema de categorias ou 

regras, porque a passagem das regras implícitas até sua explicitação demandaria apenas uma 

reconstrução intersubjetiva das competências lingüísticas dos falantes. Como já vimos 

anteriormente, enquanto Kant procurou desvendar as condições de possibilidade do 

conhecimento, Habermas se preocupou com as condições de possibilidade do entendimento, 

que consistem nas regras da gramática da linguagem.203 É certo que seria problemática a 

                                                 
202 Há uma intensa divergência entre Apel e Habermas quanto à fundamentação última do discurso. Apel acusa 
Habermas de incoerência ao empregar estruturas “quase-transcendentais” e uma “versão fraca” do princípio 
transcendental-pragmático, e defende que Habermas deveria ter recorrido a uma fundamentação última, válida a 
priori, e não ao mundo vivido. Estudaremos quais são esses princípios no próximo tópico, mas a título de 
explicação, adiantamos que Apel defende a impossibilidade da neutralidade do princípio do discurso (D), em 
virtude de seu conteúdo derivar do princípio moral (U) e decorrer da exigência do reconhecimento da igualdade 
de direitos e de co-responsabilidade dos participantes de um discurso ideal. (APEL, Karl-Otto. Fundamentação 
Normativa da “Teoria Crítica”: Recorrendo à Eticidade do Mundo da Vida? Uma Tentativa de Orientação 
Transcendental-pragmática: com Habermas, contra Habermas. In: Com Habermas, Contra Habermas – 
Direito, Discurso e Democracia. São Paulo: Landy, 2004, p. 23-77) Dutra explica que o transcendental estaria 
ligado ao a priori, que valeria para as condições da experiência, mas não ao entendimento. Enquanto que o saber 
das regras por parte dos falantes seria para eles a priori, a reconstrução desse saber seria uma atividade quase-
empírica. Por isso Habermas prefere utilizar o termo “pragmática universal” e não transcendental, como o faz 
Apel. (DUTRA, Delamar José Volpato. Razão e Consenso em Habermas: A Teoria Discursiva da Verdade, da 
Moral, do Direito e da Biotecnologia. Florianópolis: Editora da UFSC, 2005, p. 27) 
203 Habermas toma emprestada a expressão “gramática da linguagem” de Wittgenstein, explicando que este 
utiliza a utiliza no sentido mais amplo de uma “gramática de formas de vida”, porque cada linguagem natural é 
“tecida” em relação a sua função de comunicação, com a articulação dos conceitos fundamentais das imagens de 
mundo e a estrutura social da comunicação de linguagem. (Cf. HABERMAS, Jürgen. Agir Comunicativo e 
Razão Descentralizada. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2002, p. 98) De acordo com Steuerman, Habermas 
adotou de Chomsky a idéia de uma “gramática universal” que torna a linguagem possível – ele supõe que todos 
os falantes estão equipados com o mesmo sistema universal inato de regras. Porém, Habermas critica Chomsky 
por conceber falantes monológicos, concepção derivada de uma visão cartesiana de sujeito. (STEUERMAN, 
Emilia. Os Limites da Razão – Habermas, Lyotard, Melanie Klein e a racionalidade. Rio de Janeiro: Imago, 
2003, p. 54) 



 91

tentativa de fundamentar qualquer sistema, incluindo o sistema de regras do discurso. Como 

aponta Albert, o processo dedutivo de fundamentação leva a três resultados: um regresso ao 

infinito, a um círculo lógico ou a uma parada arbitrária. Essa tríplice alternativa foi 

denominada de Trilema de Münchhausen.204 Os programas de fundamentação costumam 

alcançar a parada arbitrária, passando-se a considerar os últimos enunciados como auto-

evidentes, auto-fundamentados. É quando a busca por fundamentação implica em 

dogmatismo, em uma suspensão em favor de verdades estabelecidas pela falta de opção frente 

à incapacidade de continuar. Albert conclui que também os princípios supremos da ética são 

sempre dogmaticamente estabelecidos. São questões metodológicas que Habermas tentou 

solucionar se valendo principalmente das contribuições de Wittgenstein, a partir da idéia de 

“seguir uma regra”, de Chomsky, com a noção de “competência lingüística”, e da pragmática 

transcendental de Karl Otto Apel.205         

 Há na teoria da ação comunicativa um abandono da busca pela observação dos fatos 

empíricos e se passa a refletir sobre as condições normativas do discurso. Habermas, seguindo 

Apel, distingue o chamado paradigma da demonstração lógico-formal, e o paradigma 

pragmático-transcendental de fundamentação última. O primeiro levaria sempre ao Trilema de 

Münchhausen, enquanto que o segundo é próprio da racionalidade filosófica e escaparia da 

regressão ad infinitum. A tese do falibilismo de Albert deveria pressupor um a priori que 

fundamente a crítica, pois se “tudo é duvidoso”, o próprio enunciado é contraditório. Ele cita 

o exemplo do enunciado “todos são mentirosos”, que suprime a sua própria pretensão de 

validade. A circunstância ocasionada por esses enunciados é chamada de contradição 

performativa.206 Apel recorre a uma fundamentação última não dedutiva, que não pode ser 

questionada sem autocontradição performativa, ou seja, que se for refutada nega ao mesmo 

tempo as suas pretensões de validade. No lugar de axiomas inquestionáveis, Apel pretende 

que os sujeitos do discurso se questionem sobre o seu próprio ato de argumentar. A base do 

discurso não seria previamente estabelecida, e sim construída por meio da argumentação, 

constituindo uma nova forma de fundamentação calcada nas pretensões de validade da fala. O 

problema da fundamentação seria apaziguado na medida em que quem entra no discurso não 

                                                 
204 Cf. ALBERT, Hans. Tratado da Razão Crítica. Rio de Janeiro: Edições Tempo Brasileiro, 1976. 
205 HABERMAS, Jürgen. Conhecimento e Interesse. Rio de Janeiro: Guanabara, 1987, p. 311. 
206 As autocontradições performativas ocorrem quando proferidos enunciados que afirmam justamente aquilo 
que negam, ou o contrário, negam aquilo que afirmam. Para compreendermos melhor, vamos observar alguns 
exemplos dados por Míroslav Mílovic, que cita os seguintes proferimentos como autocontradições 
performativas: “1. Eu não existo; 2. Você não existe; 3. Eu não pretendo a compreensibilidade; 4. Eu não 
pretendo a verdade; 5. Eu me comprometi com o dissenso como fim do discurso; 6. Toda argumentação é uma 
aplicação da violência.” (MÍLOVIC, Míroslav. Filosofia da Comunicação: Para uma Crítica da Modernidade. 
Brasília: Plano, 2002, p. 191) 



 92

poderia negar intuitivamente, sob pena de cair em autocontradição performativa, o fato de que 

estas condições são inevitáveis. Não se poderia afirmar que é impossível convencer a não ser 

tentando convencer. Não se poderia afirmar que o discurso é impossível senão através do 

discurso. Percebe-se aqui a influência da idéia de performatividade de Austin, na medida em 

que são enunciados que fazem algo mais do que apenas descrever algo, mas criam entre os 

sujeitos o convencimento de que quem enuncia tais enunciados, está de fato comprometido 

com o contrário do que afirma, tem-se, portanto, uma construção de sentido diversa daquela 

que pareceria prevalecer inicialmente.    

Habermas afirma que o sujeito não pode se esquivar da condição de que, mesmo que 

se entre no discurso para defender o argumento da ausência de um fundamento sólido, este 

estaria fazendo pressuposições inevitáveis enquanto argumentador. Ou seja, o questionador 

sempre pressupõe a verdade que nega, de modo que o sujeito nunca pode deixar desde sempre 

de estar dentro de uma situação comunicativa. Com isso, deixa-se de lado a busca incessante 

pelos princípios últimos de fundamentação em favor dessas pressuposições incontornáveis do 

discurso. Segundo Habermas, todos que entram no discurso devem fazer pressuposições, que 

são as próprias condições que possibilitam o entendimento, na medida em que a ética do 

discurso refere-se àqueles pressupostos da comunicação que cada um de nós intuitivamente 

tem que fazer sempre que quer participar seriamente de uma argumentação.207 Claro que 

alguém pode entrar no discurso sem assumir o compromisso íntimo de cumprir os 

pressupostos, mas quem age assim, agiria na verdade usando o discurso apenas como 

instrumento de realização do seu projeto individual, visando seu sucesso e agindo assim 

estrategicamente. 
 

 

4.2 O Princípio do Discurso (D) e da Universalidade (U)  
 
        

A teoria da ação comunicativa tenta reconstruir um modelo de integração social 

procurando escapar do paradigma da razão centrada no sujeito, diferindo em seu projeto 

quanto à práxis social marxista. A crítica feita é que a tradição marxista não teria transcendido 

a concepção de práxis ligada ao trabalho por uma interação simbolicamente mediada por meio 

da linguagem.208 Segundo o ponto de vista habermasiano, a linguagem é concebida como 

                                                 
207 HABERMAS, Jürgen. Teoría de la Acción Communicativa – Complementos e Estudios Previos. Madrid: 
Tecnos, 1989, p. 442. 
208 Iremos abordar o problema da relação entre trabalho e interação no último capítulo do nosso trabalho. 



 93

garantia da democracia, isto é, uma forma política derivada de um livre processo 

comunicativo dirigido a conseguir acordos consensuais em decisões coletivas. O processo 

discursivo que visa ao entendimento mútuo deveria estar na base de toda a interação, pois 

somente uma argumentação em forma de discurso permitiria o acordo de indivíduos quanto à 

validade das proposições e à legitimidade das normas resultantes. O que garantiria a ética do 

discurso seriam as condições presentes no mesmo, como o fato dos sujeitos possuírem a 

possibilidade de pleitear em condição de igualdade e de acordo com os princípios ideais da 

racionalidade comunicativa. Habermas reconhece que uma ética formada com base no 

consenso discurso é quase inalcançável, porém, não impossível. Dessa forma, os pressupostos 

da racionalidade comunicativa serviriam como uma idéia reguladora de uma ética pragmática. 

 Habermas fornece dois princípios que são complementares e orientam a argumentação 

no sentido ético. O primeiro é chamado de “princípio do discurso”, representado por (D), ao 

qual é colocado como uma condição anterior ao discurso. De acordo com (D): “São válidas as 

aquelas normas (e só aquelas normas) às quais todos os possíveis afetados por elas pudessem 

dar seu assentimento enquanto participantes de discursos racionais.”209 Ou seja, só são válidas 

as normas que puderem ser assentidas por todos os participantes do discurso.  Habermas é 

radical em afirmar que só sob esta condição é que as normas (jurídicas ou morais) 

provenientes do discurso são válidas. A adesão de todos significa também a sua participação 

integral na produção da norma, o que torna qualquer um competente para resgatar a sua 

pretensão de validade para assegurar a obediência.210  

Enquanto o princípio (D) se refere ao processo de elaboração da norma, o princípio 

(U) refere-se às conseqüências de sua realização. Esse princípio não tem conteúdo como uma 

norma positivada, pois esta é uma tarefa histórica de cada sociedade. Tem o objetivo de ser 

apenas o método, o procedimento pelo quais as normas advindas do discurso são justificadas. 

Esse princípio de regulação da ética é chamado de (U), ou, “princípio de universalização”.211 

                                                 
209 Válidas son aquellas normas (y solo aquellas normas) a las que todos los puedan verse afectados por ellas 
pudiesen prestar su asentimiento como participantes em discursos racionales. (HABERMAS, Jürgen. 
Facticidad y Validez: Sobre el derecho y el Estado democrático de derecho en términos de teoria del discurso.  
Madrid: Trotta, 2005, p. 172) 
210 GALUPPO, Marcelo Campos. Igualdade e Diferença: Estado Democrático de Direito a partir do 
Pensamento de Habermas. Belo Horizonte: Mandamentos, 2002, p. 138. 
211 Uma das influências de Apel foi justamente a idéia da necessidade de uma ética universal, pois estaríamos 
vivendo um momento que exige uma responsabilidade solidária a nível global, uma macro-ética. Para Apel, a 
ética se tornou possível com o domínio da técnica pelo homo faber, pela superação das anteriores barreiras 
instintivas, organicamente condicionadas, sua intervenção no meio natural por meio de ferramentas e 
principalmente sua mortífera ação armada contra animais e contra o próximo: isso tudo, já na idade mítica, 
parece ter levado ao surgimento da consciência moral no sentido da exigência de reparação, retribuição e 
reconciliação. Com base na retaguarda dessa consciência mítica de normas morais resultou, depois, no período-



 94

Seguindo um critério de fundamentação da ética segundo normas, a retitude das ações entre os 

sujeitos diz respeito à retitude dessas ações em relação às normas vigentes. O princípio (U) 

informa que: “Toda norma válida tem que preencher a condição de que as conseqüências e 

efeitos colaterais que previsivelmente resultem de sua observância universal, para a satisfação 

dos interesses de todo indivíduo, possam ser aceitas sem coação por todos os interessados.”212 

Esse princípio expressa a idéia de uma fundamentação discursiva da ética, informando que só 

podem reclamar validez das normas que encontrem ou possam encontram assentimento de 

todos os participantes do discurso. Uma norma que não satisfaça esta condição não seria uma 

norma moral ou válida.213 Claramente o princípio (U) reivindica o caráter de impessoalidade e 

universalidade do imperativo categórico de Kant, excluindo a criação monológica de normas e 

garantindo a expressão da vontade de todos. Uma norma justificada por este processo seria 

uma norma boa para todos os envolvidos.214       

 O que determinaria o caráter moral de uma norma de ação é que ela pudesse ser aceita 

como justa por qualquer um que a analisasse. A aceitação sobre a decisão teria que ser 

compartilhada não pela maioria, mas sim por todos. Assim, agiria eticamente quem age de 

acordo com uma norma que foi fruto de um procedimento de universalização desta conduta, 

decorrente do consenso de uma comunidade ideal de comunicação.215 Ao se distanciar a 

normatividade de um mandamento moral subjetivo, vão existir duas conseqüências: a ação 

comunicativa se estabelece a partir de um discurso deontologicamente neutro, e as normas 

provenientes do discurso só existirão a posteriori, ou seja, serão o resultado do próprio 

processo argumentativo.   
                                                                                                                                                         
eixo das altas culturas euro-asiáticas, a passagem para a ética, no sentido das grandes religiões e da 
filosofia.”(Cf. APEL, Karl-Otto. Estudos da Moral Moderna. Petrópolis: Vozes, 1994.) 
212 HABERMAS, Jürgen. Consciência Moral e Agir Comunicativo. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1989, p. 
147. 
213 Klaus Günther afirma que é impossível a existência de uma norma perfeita e ressalta a sua deficiência em 
abranger todas as hipóteses de aplicação. Propõe uma versão “fraca” do princípio (U) de Habermas, expressa no 
seguinte enunciado: “Uma norma é válida se as conseqüências e os efeitos colaterais de sua observância  
puderem ser aceitos por todos, sob as mesmas circunstâncias, conforme os interesses de cada um, 
individualmente”. A vantagem desta versão mais fraca de (U) estaria na desistência da busca por saber 
exatamente qual norma seria aplicável em cada situação e sobre que características situacionais seriam relevantes 
para os interesses de todos os afetados. (GÜNTHER, Klaus. Teoria da Argumentação no Direito e na Moral: 
Justificação e Aplicação. São Paulo, Landy, 2004, pp. 67-68). 
214 Steuerman aponta o principal problema da tentativa de universalização da moral: “Ao aceitar a regra de 
universalização estaríamos então tentando impor nossas concepções (culturalmente dependentes etc.) a outros.  
Ao invés de um projeto de emancipação, ao aceitarmos tal regra estaríamos facilitando a imposição de “nossos” 
tipos ocidentais de racionalização sobre outras formas de conceber o mundo. A obra de Freud torna o problema 
mais difícil porque devemos conceber a possibilidade de estarmos trabalhando racionalmente para o projeto 
universalista da justiça quando, na verdade, estaríamos satisfazendo impulsos inconscientes e destruindo o 
respeito e reconhecimento do outro.” (STEUERMAN, Emilia. Os Limites da Razão – Habermas, Lyotard, 
Melanie Klein e a racionalidade. Rio de Janeiro: Imago, 2003,  p. 131) 
215 DUTRA, Delamar José Volpato. Razão e Consenso em Habermas: A Teoria Discursiva da Verdade, da 
Moral, do Direito e da Biotecnologia. Florianópolis: Editora da UFSC, 2005, p. 168. 



 95

 4.3 O Direito entre Facticidade e Validade 

 
 
É na obra de 1992, que foi publicada no Brasil com o título Direito e Democracia: 

entre Facticidade e Validade, que Habermas tenta unir a sua teoria procedimental do discurso 

ao Direito. A principal questão apresentada é: como o Direito pode ser legítimo recorrendo 

apenas à própria legalidade? Segundo o autor, a resposta a este problema estaria contida na 

resolução da tensão entre facticidade e validade, podendo o Direito atuar como uma 

amálgama entre a essas duas esferas, entre o mundo da vida e o sistema, impedindo a 

colonização do primeiro pelo segundo. Ele afirma que as ordens jurídicas modernas não 

poderiam tirar sua legitimação senão da idéia de autodeterminação, e que, com efeito, seria 

necessário que os cidadãos pudessem conceber-se, a qualquer momento, como os autores do 

Direito ao qual estão submetidos enquanto destinatários e co-responsáveis pelas suas 

decisões.216 A tese defendida por Habermas é a de que não se pode supor que a fé na 

legalidade de um procedimento legitime-se por si mesma, pois a correção processual das 

etapas de formulação do Direito aponta para a base de validade do próprio Direito. Então, o 

que dá força à legalidade seria justamente a certeza de um fundamento racional que 

assegurasse a validade do ordenamento jurídico. Mas como poderia a legitimidade surgir da 

legalidade? Somente à medida que a legalidade é resultado da criação discursiva e reflexo da 

opinião e vontade dos membros de uma comunidade jurídica.  

De acordo com Habermas, a pergunta pela legitimidade da ordem legal não obtém 

resposta adequada quando se apela para uma racionalidade jurídica autônoma, isenta da 

moral. Para Max Weber, as ordens estatais ocidentais seriam desdobramentos da “dominação 

legal”, do uso legal da força, e o Direito aquilo que o legislador produz através de um 

procedimento específico. Dessa forma, o Direito teria uma racionalidade217 própria que 

independeria da moral, da tradição ou carisma. Em última instância o Estado de direito 

receberia sua legitimidade, não da forma democrática da formação da vontade política, mas de 

premissas relativas ao exercício legal do poder político, tais como da estrutura abstrata de 

                                                 
216 HABERMAS, Jürgen. Facticidad y Validez: Sobre el derecho y el Estado democrático de derecho en 
términos de teoria del discurso.  Madrid: Trotta, 2005, p. 616. 
217 Segundo Habermas, o termo “racionalidade” teria sido usado por Weber para definir a atividade econômica 
capitalista de tráfego social regido pelo Direito privado burguês ligada à dominação burocrática, estando também 
ligada à ampliação dessa esfera que fica submetida aos critérios de decisão racional. (HABERMAS, Jürgen. 
Técnica e Ciência como “Ideologia”. Lisboa: Edições 70, 1968, p. 45) Sobre esta temática confira ainda: 
WEBER, Max. Ensaios de Sociologia. Rio de Janeiro: Guanabara, 1982; WEBER, Max. A Ética Protestante e 
o Espírito do Capitalismo. São Paulo: Pioneira, 1987; WEBER, Max. Ciência e Política: duas vocações. São 
Paulo: Martin Claret, 2006; FREUND, J. Sociologia de Max Weber. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 
2000; MERTON, R. Sociologia: Teoria e Estrutura. São Paulo: Mestre Jou, 1968. 



 96

regras que caracterizam o sistema de leis, da autonomia da administração da justiça, assim 

como da vinculação da administração à lei e a estrutura racional da administração (com a 

continuidade e tramitação por escrito de assuntos oficiais, a organização de um sistema de 

competências, hierarquia de cargos, etc.). 218 

 Weber teria interpretado o atrelamento do Direito à moral, segundo Habermas, como 

uma ameaça à sua racionalidade, e discorda dessa posição afirmando que o Direito é moral na 

medida em que é produzido sob as condições de uma argumentação racionalmente moral. 

Neste sentido, uma teoria discursiva do Direito explicaria essa legitimidade com ajuda de 

procedimentos e pressupostos comunicativos institucionalizados, que por sua vez se tornam 

jurídicos.219 Não haveria uma identificação intrínseca entre legalidade e legitimidade, de 

modo que a legalidade não produz legitimidade de per si, mas poderia ser obtida através da 

legalidade na medida em que fosse resultado do entrelaçamento entre os processos jurídicos e 

uma argumentação moral que obedece à sua própria racionalidade procedimental. Assim, para 

Habermas, a legitimidade surge da legalidade à medida que a juridicidade incorpora a 

dimensão da moralidade.  

A relação entre legitimidade e legalidade explicitaria o nexo interno ante a soberania 

popular (que exige o entendimento mútuo) e os direitos subjetivos ou direitos humanos (que 

permitem o agir orientado pelo interesse privado), e, portanto, entre autonomia pública e 

privada. O princípio da soberania do povo possibilitaria o estabelecimento de procedimentos 

que, a partir de suas características democráticas, fundamentariam a suposição de resultados 

legítimos. Esse princípio se expressaria nos direitos à comunicação e à participação política, 

que protegeriam a autonomia pública dos cidadãos. Em contraposição a isso, aqueles direitos 

humanos clássicos que garantiriam aos membros da comunidade jurídica vida e liberdade 

privada para seguir os seus projetos pessoais, fundamentariam a soberania que tornaria 

legítimas as normas a partir de si mesmas. Habermas propõe um modelo de política 

deliberativa baseada no discurso, o qual faz recair a carga de expectativas normativas sobre os 

procedimentos democráticos e a infra-estrutura seria um espaço político alimentado por fontes 

espontâneas.220 

                                                 
218 HABERMAS, Jürgen. Facticidad y Validez: Sobre el derecho y el Estado democrático de derecho en 
términos de teoria del discurso.  Madrid: Trotta, 2005, p. 138. 
219 Ibid., p. 497. 
220 HABERMAS, Jürgen. Facticidad y Validez: Sobre el derecho y el Estado democrático de derecho en 
términos de teoria del discurso.  Madrid: Trotta, 2005, p. 634. 



 97

Até as Tanner Lectures221, Habermas defendia uma relação de co-originariedade entre 

Direito e moral, onde sua origem é simultânea, declinando-se posteriormente em favor de uma 

complementação recíproca:  
 

O Direito positivo, através da componente de legitimidade que representa a validez 
do Direito, conserva um referencial à moral. Mas esta referência à moral não nos 
deve levar a por a moral em cima do Direito no sentido de uma hierarquia entre duas 
ordens normativas. A idéia de uma hierarchia legum pertence ao mundo do Direito 
pré-moderno. A moral autônoma e o Direito positivo, remetido estruturalmente a 
este último pela necessidade de se justificar, guardam entre si uma relação de 
complementariedade.222  
 

Nessa relação de complementação recíproca, ao mesmo tempo em que o Direito e a 

moral podem se originar simultaneamente, haveria um condicionamento da ordem jurídica a 

uma esfera moral superior que a legitima223, sendo a validade inerente ao Direito falível e 

sempre aberta a problematização pela sociedade através do discurso: “O Direito só pode 

manter-se como legítimo se os cidadãos saem de seu papel de sujeitos jurídicos privados e 

adotam a perspectiva de participantes em processos de entendimento acerca das regras de sua 

convivência.”224 Segundo Moreira, Habermas não acredita que a moral seja capaz de garantir 

a integração da sociedade, e por isso, atribui ao Direito o papel de intervir como Medium, 

estabilizando a tensão entre a facticidade dos procedimentos jurídicos e a validade desses 

procedimentos, confrontando-os ao contexto histórico de cada sociedade. Enquanto pessoa 
                                                 
221 As Tanner Lectures on Human Values são conferências dedicadas à filosofia moral e às humanidades, sendo 
patrocinadas por um fundo administrado pelo Humanities Center da Universidade de Utah, ao qual estão 
associadas várias importantes universidades dos EUA e da Inglaterra, tais como, Oxford, Cambridge, Harvard, 
Princeton, Yale, Stanford. Já teve entre seus conferencistas Saul Bellow, Harold Bloom, Stanley Cavell, Jon 
Elster, Michel Foucault, Clifford Geertz, Barbara Herman, Stuart Hampshire, Richard Hare, Christine 
Korsgaard, Alasdair MacIntyre, Martha Nussbaum, Thomas Nagel, Derek Parfit, Octavio Paz, John Rawls, 
Salman Rushdie, Amartya Sem, Georg Von Wright e Jürgen Habermas, que ministrou suas palestras entre 1986-
87, na Havard University. Em Português, as Tanner Lectures de Habermas foram publicadas na obra “Direito e 
Democracia: Entre Facticidade e Validade” e também na seguinte publicação: HABERMAS, Jürgen. Direito e 
Moral. Lisboa: Piaget, 1992. 
222 El derecho positivo, a través de la componente de legitimidad que representa la validez del derecho, 
conserva uma referencia a la moral. Pero esta referencia a la moral no debe llevarnos a poner la moral por 
encima del derecho em el sentido de uma jeraquía entre dos ordenes normativos. La idea de uma hierarchia 
legum pertenece al mundo del derecho premoderno. La moral autônoma y el derecho positivo, remitido 
estructuralmente este último a la necessidad de justificarse, guardan más bien entre si uma relación de 
complementariedad. (HABERMAS, Jürgen. Facticidad y Validez: Sobre el derecho y el Estado democrático de 
derecho en términos de teoria del discurso.  Madrid: Trotta, 2005, p. 171) Encontramos também em Hobbes a 
necessidade de uma relação complementar entre direito e moral. Ele afirma que o direito natural é liberdade de 
usar seu poder para a preservação de sua vida (Jus naturale), mas só depois de instituído o Estado que a lei 
(Lex), na medida em que é ordem do Estado e o poder soberano obriga os homens a obedecer-lhe, funda um 
estado de moralidade entre os indivíduos que não existia quando da anterior guerra de todos contra todos. 
(HOBBES, Thomas. O Leviatã. São Paulo: Martin Claret, 2003, p. 101) 
223 MOREIRA, Luiz. Fundamentação do Direito em Habermas. Belo Horizonte: Mandamentos, 2004, p. 149. 
224 El derecho sólo puede mantenerse como legítimo si los ciudadanos salen de su papel de sujetos jurídicos 
provados y adoptan la perspectiva de participantes e procesos de entendimiento acerca de las reglas de su 
concovencia. (HABERMAS, Jürgen. Facticidad y Validez: Sobre el derecho y el Estado democrático de 
derecho en términos de teoria del discurso.  Madrid: Trotta, 2005, p. 660) 



 98

moral, o sujeito encontrar-se-ia sob o domínio da cultura, tendo como referência os valores 

sociais pelos quais age e segundo seus interesses. Por pertencer simultaneamente à esfera da 

cultura e ser institucional, o Direito teria a capacidade de compensar as fragilidades morais do 

indivíduo, retirando-lhe o fardo das decisões individuais acerca da justiça e oferecendo-lhe a 

intersubjetividade como alternativa. Seria sob a tutela do ordenamento jurídico que a pessoa 

moral se livraria do fardo de decidir monologicamente e poderia decidir universalmente.225 

Assim, o critério de Justiça seria transferido, por meio do Direito, para o momento de 

formalização institucional da validade das normas, irradiando a moralidade para todas as 

esferas da ação humana. Seria função do Direito agir como medium de integração social, 

cabendo-lhe evitar ações moralmente inadmissíveis e estratégicas, além de solucionar os 

conflitos de forma democrática. Seria ainda encarregado de barrar os excessos do sistema 

econômico e político, porque ao mesmo tempo em que regularia estas esferas, controlaria as 

expectativas dos sujeitos no mundo da vida. 

  Para Habermas, o nexo interno entre democracia e Estado de direito consiste no fato 

de que os cidadãos só podem fazer uso adequado da sua autonomia pública se forem 

suficientemente independentes em virtude de uma autonomia privada que seja uniformemente 

assegurada, e de que só poderão usufruir uniformemente da autonomia privada se fizerem um 

emprego adequado dessa autonomia política. Faz parte do exercício dessa autonomia o 

pressuposto de que os cidadãos se entendam como autores do Direito a que estão submetidos 

como destinatários. Essa idéia de autolegislação inspiraria um processo de formação de uma 

vontade democrática na qual seria possível evitar a dominação política através de uma base 

ideologicamente neutra de legitimação.226 Mas para que os sujeitos se entendam não só como 

destinatários das leis, seria necessária a proteção a categoria dos direitos à comunicação e a 

participação política, que garantiriam o processo de formação da opinião e do exercício da 

autonomia política. O princípio que unifica esse ideal democrático de autonomia, que seria 

decorrente da institucionalização jurídica do princípio do discurso, é chamado por Habermas 

de princípio da democracia. Ele significaria que somente poderiam pretender validade 

legítima as leis jurídicas capazes de encontrar o assentimento de todos os sujeitos do direito 

em um processo de normatização discursiva.227 Como pudemos observar, a teoria da ação 

comunicativa de Habermas procura formular apenas as condições necessárias segundo as 

quais os sujeitos poderiam entender-se e solucionar seus problemas, na medida em que as 
                                                 
225 MOREIRA, Luiz. Fundamentação do Direito em Habermas. Belo Horizonte: Mandamentos, 2004, p. 180. 
226 HABERMAS, Jürgen. Facticidad y Validez: Sobre el derecho y el Estado democrático de derecho en 
términos de teoria del discurso.  Madrid: Trotta, 2005, p. 194. 
227 Ibid., p. 193. 



 99

democracias contemporâneas poderiam estabelecer consensos vinculantes, racionais e 

oriundos da livre discussão entre os cidadãos.  
 
 

4.4 A Teoria da Argumentação Jurídica como Radicalização da Ética 
Procedimental Habermasiana. 

 
 

Se há bem poucos anos alguém se referisse à arte ou técnica da argumentação, como 
um dos requisitos essenciais à formação do jurista, suscitaria sorrisos irônicos e até 
mordazes.228 

    (Miguel Reale)  
 
 

 Após Facticidade e Validade, a teoria da ação comunicativa se tornou indissociável do 

Direito, já que os resultados dos discursos deveriam ser institucionalizados juridicamente, 

garantindo sua legitimidade e a exigência de concretização. Essa união talvez tenha sido 

facilitada em decorrência da própria natureza retórica do Direito, pois a argumentação é uma 

atividade indispensável à atividade jurídica, sem ela os juízes, em geral, e principalmente as 

cortes constitucionais, estariam fadados a cumprirem dogmaticamente a Lei, e haveria um 

retrocesso ao método clássico da Escola da Exegese, que defendia uma interpretação literal do 

texto legal. Os princípios constitucionais e o próprio funcionamento do Direito estariam 

mitigados se não fosse possível conferir boas razões para lhes servir como fundamento ao 

serem reivindicados os direitos. Diante deste contexto, surge na segunda metade do século 

XX a teoria da argumentação jurídica, com o objetivo de propor mecanismos de controle 

sobre a racionalidade do discurso jurídico, possibilitando que as decisões jurídicas sejam 

pautadas por critérios seguros frente à complexidade dos casos concretos. A teoria da 

argumentação jurídica, como queremos demonstrar, constitui uma radicalização da teoria da 

ação comunicativa de Habermas. 

            De forma sucinta, a função da teoria da argumentação jurídica consiste em evitar 

arbitrariedades nas decisões jurídicas, oferecendo uma alternativa para a questão das várias 

possibilidades de aplicação do Direito, explicitada por Kelsen desde a sua Teoria Pura do 

Direito.229 Kelsen, pensador da Escola de Viena, falava em uma indeterminação do sujeito 

frente aos seus atos jurídicos, à possibilidade de escolher entre vários caminhos de 

fundamentação, interpretação e soluções diferentes. O Direito formaria uma moldura dentro 

                                                 
228 REALE, Miguel. Lições Preliminares de Direito. São Paulo: Saraiva, 2002, p.88. 
229 ALEXY, Robert. Teoria da Argumentação Jurídica: a teoria do discurso racional como teoria da 
justificação jurídica. São Paulo: Landy, 2005, p. 53. 



 100

do qual estariam contidas as várias possibilidades de aplicação.230 Dessa relativa incerteza 

frente aos casos concretos surge um dos grandes problemas da metodologia jurídica 

atualmente, que é o de garantir que as decisões jurídicas sejam fundamentadas racionalmente 

mesmo quando Direito positivo não oferece uma solução imediata e satisfatória para o caso 

concreto.  Há ainda a dificuldade – anterior a esta última, mas com repercuções diretas na 

práxis jurídica - de o Direito não ser primordialmente uma ciência empírica. Enquanto que nas 

ciências naturais, o objeto de estudo geralmente pode ser mensurado, pesado, quantificado, 

verificado pela experiência sensorial, a Ciência do Direito trata da norma, do dever-ser, de 

modo que a dogmática jurídica envolve conceitos, regras e princípios na solução das suas 

controvérsias. Mas se a Ciência jurídica não engloba verificação empírica, qual seriam seus 

critérios de verdade e segurança? A tendência aprofundada durante a modernidade é a de 

desenvolver cada vez mais mecanismos que permitam a ação dos juristas em função de uma 

técnica objetiva, que possibilitem maior grau de imparcialidade à produção e aplicação do 

Direito. Os melhores candidatos para essa função seriam os cânones do Direito (métodos de 

interpretação da norma jurídica), mas da sua utilização decorreriam algumas dificuldades. Os 

resultados poderiam variar a depender do intérprete, existiriam muitos cânones e não haveria 

hierarquia entre os mesmos. Apesar das deficiências, os cânones apresentam uma lógica 

interna importante para as decisões jurídicas. A Tópica de Viehweg e a Nova Retórica, de 

Chäim Perelman, representaram um avanço, mas não teriam estabelecidos procedimentos que 

garantissem um adequado nível de segurança jurídica e por não dar a devida importância aos 

elementos formais do ordenamento jurídico, enquanto um sistema dinâmico de normas 

produzido pelo Estado. Neste sentido, a obra Facticidade e Validade de Habermas é uma 

referência para que as teorias pós-positivistas tentem se adequar as exigências da 

hipercomplexidade sem abandonar a pretensão de racionalidade, a participação dos cidadãos e 

do Estado, que institucionaliza as decisões.        

 Uma teoria da argumentação jurídica seria útil principalmente em casos como o de 

Elmer (Riggs versus Palmer), citado por Dworkin, que é paradigmático ao demonstrar a 

dificuldade em manter uma fundamentação racional frente a casos controversos (hard cases). 

Elmer assassinou o avô por envenenamento em Nova York, no ano de 1882. Sabia que o 

testamento o deixava a maior parte dos seus bens, e desconfiava que o velho, que voltara a se 

casar havia pouco, pudesse alterar o testamento e deixá-lo sem nada. O crime de Elmer foi 

descoberto e ele foi considerado culpado e condenado a alguns anos de prisão. Estaria ele 

                                                 
230 KELSEN, Hans. Teoria Pura do Direito. São Paulo: Martins Fontes, 1999, p. 390. 



 101

legalmente habilitado para receber a herança que seu avô lhe deixara no último testamento? A 

lei de sucessões da época não explicitava nada sobre o direito de herança na hipótese do 

herdeiro assassinar o testador. A maioria dos juízes da mais alta corte de Nova York decidiu 

em acordo com a lei; o único voto dissidente foi do juiz Gray, que defendia que o testador 

teria conhecimento e assumiu a responsabilidade por todas as cláusulas do testamento ao 

estipulá-las.231 Além disso, se Elmer perdesse a herança por causa do assassinato, estaria 

sendo duplamente punido por seu crime (bis in idem).232 Esse tipo de caso controverso não é 

incomum, e revela como é complexo decidir quando há conflito entre a esfera jurídica e a 

moral, e se torna ainda mais difícil quando há anomia – um problema ligado àquele 

enfrentado por Kant e Arendt ao estudarem a faculdade do juízo, que diz respeito ao decidir 

sobre um caso particular sobre o qual não há uma regra geral a qual se possa subsumir. A 

seguir, vamos abordar os aspectos mais relevantes daquele que ficou conhecido como modelo 

padrão de teoria da argumentação jurídica, elaborado por Alexy. 

  

4.3.1 Teoria da Argumentação Jurídica de Robert Alexy 
 
 

A construção da teoria do discurso jurídico racional de Alexy foi fortemente 

influenciada por Kant e Habermas, em especial pela característica de ser uma teoria que busca 

estabelecer um conjunto de procedimentos lingüístico-formais aos quais os sujeitos devem se 

adequar, tal como a teoria da ação comunicativa. Alexy partiu do reconhecimento de que o 

jurista não decide exclusivamente com base na capacidade de extrair logicamente conclusões 

válidas (silogismo jurídico), mas deve julgar mesmo na ausência desses pressupostos lógicos, 

naqueles casos em que não é claro o método que utilizará para argumentar racionalmente – 

exigência que no caso do judiciário, decorre do princípio da proibição do non liquet. A 

decisão judicial nestes casos complexos é dificultada pela abrangência interpretativa que é 

própria ao ordenamento jurídico, sendo pautada primordialmente segundo a razão prática e 

pelos princípios gerais de Justiça. Por isso o principal objetivo da elaboração de uma teoria da 

argumentação para o Direito é encontrar uma forma de manter a racionalidade do discurso 

                                                 
231 DWORKIN, Ronald. O Império do Direito. São Paulo: Martins Fontes, 2003, p. 20. 
232 Com o art. 1.814 do Código Civil de 2002, foi disposto no ordenamento jurídico brasileiro a exclusão da 
sucessão aos herdeiros ou legatários que houverem sido autores, co-autores ou partícipes de homicídio doloso, 
ou tentativa deste, contra a pessoa de cuja sucessão se tratar, seu cônjuge, companheiro, ascendente ou 
descendente.  



 102

jurídico, conferindo o máximo de segurança às decisões jurídicas.233 Embora a aplicação das 

regras do discurso não leve a segurança de sua efetividade, mas a uma considerável redução 

de sua irracionalidade.234 A teoria da argumentação jurídica constitui, de certo modo, uma 

busca por uma objetividade na prescrição de normas ou condutas que possam ser aceitas 

indiscriminadamente e sem coação por todos aqueles que participem do discurso, e que ao 

mesmo tempo possam ser universalizáveis – nesse ponto, fica clara a influência do 

formalismo e do princípio da universalização (U) de Habermas. 

 Alexy retoma a difícil questão sobre a possibilidade de a moral ser racionalizada, 

aproximando o problema especificamente do Direito, ao qual a mesma pergunta repercute 

indiretamente: é possível uma argumentação jurídica racional? Obter uma resposta satisfatória 

seria bastante útil nas decisões que se tornam complexas por envolverem o conflito entre 

princípios, normas e valores. Da própria argumentação jurídico racional dependeriam o 

caráter científico do Direito, mas também a legitimidade das decisões judiciais.235 A 

racionalidade de um discurso prático poderia ser mantida ao serem cumpridas as condições 

expressas por um sistema de regras ou procedimentos, tal como aquele pressuposto por 

Habermas em sua situação ideal de fala. Assim como na teoria da ação comunicativa, a 

racionalidade do discurso se definiria pelo conjunto dessas regras do discurso, pois, o critério 

de racionalidade não se referiria uma verdade ontológica, mas a um critério de “correção” do 

agir conforme estas regras. Nesse sentido, a racionalidade deveria ser entendida enquanto 

“racionalidade comunicativa”. A teoria da verdade como correspondência, dentre suas várias 

formulações, seria então superada, na medida em que o critério da verdade não é mais a 

correspondência entre a asserção e uma realidade exterior ao sujeito, mas construída 

discursivamente entre os sujeitos. Como afirma Alexy: “[...] a verdade não está no mundo, é 

uma produção cultural humana subordinada à refutabilidade (falibilidade) e que por ser 

histórica, pode ser negada e substituída por um novo argumento racional que lhe sirva 

enquanto fundamento.”236 

 A argumentação jurídica é vista por Alexy como um caso especial da argumentação 

prática geral.237 A tese do caso especial, como ele a denomina, não significa que a 

argumentação jurídica esteja subordinada imediatamente à moral, mas que embora distintos, o 
                                                 
233 ATIENZA, Manuel. As Razões do Direito: Teoria da Argumentação Jurídica – Perelman, Toulmin, 
Maccormick, Alexy e outros. São Paulo: Landy, 2002, p. 171. 
234 ALEXY, Robert. Teoria da Argumentação Jurídica: A Teoria do Discurso racional como Teoria da 
Justificação Jurídica. São Paulo: Landy, 2005, p. 301. 
235 Ibid., p. 5.  
236 ALEXY, Robert. Teoria da Argumentação Jurídica: A Teoria do Discurso racional como Teoria da 
Justificação Jurídica. São Paulo: Landy, 2005, p. 19. 
237 Ibid., p. 209. 



 103

Direito e a Moral são complementares entre si e o discurso jurídico está limitado pelas fontes 

de produção do Direito toleradas pelo Estado, quais sejam, a Lei, o precedente e a dogmática 

jurídica. A argumentação jurídica seria vinculada a quatro níveis de limitação: ao discurso 

prático geral, ao procedimento legislativo, ao discurso jurídico e ao procedimento judicial.238 

Mas, mesmo estes vínculos, concebidos como um sistema de regras, princípios e 

procedimento, seriam incapazes de levar a um resultado preciso. As regras do discurso 

serviriam então para que se pudesse contar com um mínimo de racionalidade. Assim, ter-se-ia 

uma decisão aproximadamente correta: 
 

A explicação do conceito de argumentação jurídica racional se dá nesta investigação 
mediante a descrição de uma série de regras a serem seguidas e de formas que 
devem ser adotadas pela argumentação para satisfazer a pretensão que nela se 
formula. Se uma discussão corresponde a essas regras e formas, o resultado 
alcançado pode ser designado como “correto”. As regras e formas do discurso 
jurídico constituem por isso um critério de correção para as decisões.239 

 

 Embora o discurso jurídico esteja circunscrito às regras da razão prática geral, Alexy 

afirma que é necessária a formulação de regras próprias à atividade da argumentação jurídica. 

Para compreendermos como Alexy estabelece o conjunto de procedimentos da sua teoria da 

argumentação jurídica, destacaremos a seguir as principais regras240 que tornariam racional o 

discurso jurídico: 

 

 As regras fundamentais: 

 

(1.1) Nenhum falante pode contradizer-se. 

(1.2) Todo falante só pode afirmar aquilo em que ele mesmo acredita. 

(1.3) Todo falante que aplique um predicado F a um objeto A deve estar disposto a aplicar a 

F também a qualquer objeto igual a A em todos os aspectos relevantes. 

(1.3’) Todo falante só pode afirmar os juízos de valor e de dever que afirmaria dessa mesma 

forma em todas as situações em que afirme que são iguais em todos os aspectos relevantes. 

(1.4)  Diferentes falantes não podem usar a mesma expressão com significados diferentes. 

 

 As regras da razão:  

 
                                                 
238 ALEXY, Robert. Teoria da Argumentação Jurídica: A Teoria do Discurso racional como Teoria da 
Justificação Jurídica. São Paulo: Landy, 2005, p. 30. 
239 Ibid., p. 280. 
240Ibid., p. 283-285. 



 104

(2) Todo falante deve, se lhe é pedido, fundamentar o que afirma, a não ser que possa dar 

razões que justifiquem negar uma fundamentação. 

(2.1) Quem pode falar, pode tomar parte no discurso. 

(2.2) (a) Todos podem problematizar qualquer asserção. 

(b) todos podem introduzir qualquer asserção no discurso. 

(c) todos podem expressar suas opiniões, desejos e necessidades. 

 

 A regra da carga da argumentação:  

 

(3.1) Quem pretende tratar uma pessoa A de maneira diferente da pessoa B está obrigado a 

fundamentá-lo;  

(3.2) Quem ataca uma proposição ou uma norma que não é objeto da discussão, deve dar uma 

razão para isso;  

(3.3) Quem aduziu um argumento, está obrigado a dar mais argumentos em caso de contra-

argumentos;  

(3.4) Quem introduz no discurso uma afirmação ou manifestação sobre suas opiniões, desejos 

ou necessidades que não se apresentem como argumento a uma manifestação anterior, tem, se 

lhe for pedido, de fundamentar por que  tal manifestação foi introduzida na afirmação.  

 

 As regras de transição: 

 

1. Para qualquer falante e em qualquer momento é possível passar a um discurso teórico 

(empírico);  

2. Para qualquer falante e em qualquer momento é possível passar a um discurso de análise da 

linguagem;  

3. Para qualquer falante e em qualquer momento é possível passar a um discurso de teoria do 

discurso.  

 

 Vemos então, nesse conjunto de regras, um reflexo da teoria da ação comunicativa de 

Habermas, a qual foi para Alexy um modelo de racionalização do discurso prático geral e uma 

das principais influências para a elaboração de um discurso racional especificamente jurídico. 

Outros pensamentos que propõem mecanismos de promoção da segurança das decisões 

jurídicas – ou que ao menos apresentam elementos para tal – frente aos casos complexos têm 

surgido, como por exemplo, o que parte da crítica ao positivismo jurídico feita por 



 105

Dworkin.241 Apesar das variadas críticas, devemos reconhecer que teorias procedimentais, tais 

como as de Habermas e Alexy, contribuem para os debates acerca da articulação entre moral, 

política e Direito, permanecendo como uma das principais vertentes da filosofia 

contemporânea.  

 A seguir, passaremos à última parte do nosso trabalho, que no contexto do que já 

apresentamos, pode ter talvez maior relevância neste trabalho, e para o debate sobre o estudo 

da relação entre os pensamentos de Hannah Arendt e Habermas. De um lado, temos as críticas 

dos dois filósofos ao modelo de democracia liberal e o discurso intersubjetivo enquanto elos 

principais que os une, do outro, o desenvolvimento de modelos de resgate da política que se 

contrapõem em vários pontos. Daí a pergunta que permeia nosso trabalho e que se mostra no 

encontro entre os dois pensamentos nesta parte final: Qual o lugar da política? Seria o de uma 

ética do amor ao mundo ou de uma ética procedimental? Se bem que poderíamos fazer ainda 

uma pergunta mais contundente: seria de alguma destas éticas, ou de qualquer outro modelo 

ético? Arendt opta pela restauração de uma ética republicana seguindo os moldes da 

antiguidade grega clássica, calcando a renovação da política neste arquétipo, enquanto que 

Habermas prefere um modelo procedimental de democracia, acreditando na possibilidade dos 

indivíduos alcançarem um nível de racionalidade que os permita discutir em situação de 

igualdade, institucionalizando seus consensos. Partiremos inicialmente da compreensão de 

Arendt acerca dos conceitos de poder e violência, passando à crítica de Habermas a esta 

dicotomia e às conseqüências que ele acredita advir desta distinção. O ensaio O Conceito de 

Poder em Hannah Arendt, de Habermas, nos auxiliará enquanto uma ponte necessária para a 

                                                 
241 Dworkin desenvolve seu pensamento de modo bem diverso do jurista de Kiel, levando em conta, sobretudo, o 
giro hermenêutico empreendido por Heidegger e Gadamer. A orientação do decidir humano estaria submetida à 
orientação e limites de uma pré-compreensão inscrita na consciência histórica do sujeito, que Dworkin 
representa através da metáfora do “Juiz Hércules”. Ele descreve a figura ideal de um magistrado com capacidade 
e paciência sobre-humanas, capaz de decidir de maneira criteriosa e íntegra, através de uma interpretação 
construtiva do ordenamento jurídico em sua integralidade, considerando também a leitura da sociedade quanto 
aos princípios envolvidos no caso. (Cf. DWORKIN, Ronald. Levando os Direitos a Sério. São Paulo: Martins 
Fontes, 2002, p. 179) Dentro dos limites da história e da moralidade de uma sociedade estaria circunscrita a 
única resposta certa para cada caso, contendo as ponderações de princípios que melhor corresponderiam com a 
Constituição, as regras de direito e os precedentes; embora Dworkin reconheça que não se encontrou nenhum 
procedimento que mostre necessariamente apenas uma resposta correta. No ensaio Sistema Jurídico, Principios 
Jurídicos y Razón Práctica, Alexy apresenta suas objeções à tese dworkiana da existência de uma única resposta 
correta para um caso controverso – o ensaio foi apresentado na IV Jornada Internacional de Lógica e Informática 
Jurídica, ocorrida em San Sebastián, em Setembro de 1988. Confira no seguinte site: 
www.cervantesvirtual.com/servlet/SirveObras/12471730982570739687891/cuaderno5/Doxa5_07.pdf) Alexy 
defende que é próprio da decisão jurídica uma multiplicidade de opções, e que a escolha deve ser pautada 
segundo os critérios de correção do discurso. (ALEXY, Robert. Sistema Jurídico, Principios Jurídicos y Razón 
Práctica. In: Doxa, v. 5, 1988, pp. 139-151) 
 



 106

análise da controvérsia que essencialmente se dá entre o sentido da ação e do poder, entre a 

política e o seu próprio fundamento. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 107

PARTE III 
 

CAPÍTULO V. A RELAÇAO ENTRE AÇÃO E PODER NAS ÉTICAS DE HANNAH 
ARENDT E HABERMAS: QUAL O LUGAR DA POLÍTICA? 

 
 
Após tecermos sucintamente um esboço da interpretação acerca da modernidade nos 

pensamentos de Hannah Arendt e Habermas, de discutirmos seus conceitos de esfera pública e 

modelos de ética, devemos fazer considerações sobre os pontos em comum e possíveis 

divergências. Podemos observar em ambas as filosofias a presença dos conceitos de ação, 

consenso e poder, enquanto elos que as unem e ao mesmo tempo o que as mantêm distantes. 

Neste capítulo vamos analisar em que medida estes elementos expressam o mesmo 

significado, se possuem alguma correlação ou se não possuem uma maior afinidade 

conceitual. Trataremos no primeiro tópico da distinção feita por Arendt entre poder e 

violência, e no segundo das críticas feitas por Habermas a essa dicotomia, procurando 

investigar em quais aspectos as duas teorias são capazes de oferecer subsídios para a 

compreensão da política. Entretanto, nossa intenção neste último capítulo é ir além destes 

conceitos, procurando o “sentido” do resgate da política empreendido por estes autores, e ao 

fazermos isso, de certa forma estaremos constatando o próprio estado atual do pensamento e 

da auto-compreensão do homem perante o mundo e o outro. Este embate de idéias torna 

possível entendermos um pouco mais qual o lugar da política, como ela se manifesta, o que 

ela pode oferecer e seus limites.        

 Habermas acusa Arendt de ter formulado um conceito de esfera pública que excluiria 

as formas de dominação presentes no mundo da vida. Afirma que a escolha por tomar como 

modelo a polis traria para a sua tentativa de crítica alguns dos problemas encontrados na 

interpretação clássica da política. Basicamente são três as deficiências apontadas por 

Habermas como inerentes ao conceito de político de Hannah Arendt: a) a exclusão de todos os 

elementos estratégicos da esfera política, ao defini-los como violência; b) o isolamento da 

política dos contextos econômicos e sociais na qual está inserida através do sistema 

administrativo; c) a não compreensão das manifestações da violência estrutural.242 Como 

destacaremos, o fato de algumas das críticas de Habermas serem válidas não o exime de ter 

criado uma teoria que padece de alguns dos mesmos males que critica. Portanto, falar do 

resgate da política nesta última etapa do nosso trabalho terá o sentido de abordar algumas das 

                                                 
242 HABERMAS, Jürgen. O Conceito de Poder de Hannah Arendt. FREITAG, Bárbara; ROUANET, Sérgio 
Paulo (Org.). In: Habermas. São Paulo: Ática, 1980, p. 110. 



 108

críticas envolvidas às tentativas de Arendt e Habermas, procurando verificar onde/se tais 

filosofias se tocam, ou seja, trataremos de tentar visualizar os horizontes que limitam tais 

teorias sobre o político. 

 

5.1 A Distinção Arendtiana entre Poder e Violência. 
 
 

A forma extrema de poder é o Todos contra Um, a forma extrema da 
violência é o Um contra Todos.243 
            (Hannah Arendt) 
 
 

No início do texto de Sobre a Violência, escrito entre os anos de 1968 e 1969, Arendt 

afirma que suas reflexões foram motivadas pelos eventos e debates em torno das guerras e 

revoluções do século XX – a rebelião estudantil, os confrontos raciais nos Estados Unidos, o 

temor de uma guerra nuclear, a guerra do Vietnã, etc. –, ressaltando que o desenvolvimento 

técnico para o implemento da violência alcançou tal patamar que nenhum objetivo político 

poderia justificar seu uso. Arendt parece surpresa ao constatar que a violência raramente tenha 

sido escolhida como objeto de consideração especial na história do pensamento e percebe um 

consenso entre os teóricos da política, da esquerda à direita, tais como Marx, Weber, Mao 

Tsé-Tung, Bertrand de Jouvenel, no sentido de considerar a violência a flagrante manifestação 

do poder. A seguinte frase de Charles Wright Mills sintetiza o entendimento que Arendt quer 

rechaçar: “Toda a política é uma luta pelo poder; a forma básica do poder é a violência.”244 E 

não só haveria uma confusão entre os termos violência (violence) e poder (power), mas 

também com relação às palavras-chave vigor (strenght), força (force) e autoridade (authority), 

daí ela pensar ser triste o estado da ciência política em sua época. 

 Embora reconheça que esses conceitos não são estanques e que freqüentemente 

encontram-se entrelaçados no mundo real, distingue o vigor como a característica do 

individual, que se ligaria a um objeto ou pessoa, e que prova a si mesma na relação com 

outras coisas ou pessoas: “Em seu uso corrente, quando falamos de um “homem poderoso” ou 

de uma “personalidade poderosa”, já estamos usando a palavra “poder” metaforicamente; 

aquilo a que nos referimos sem a metáfora é o “vigor” (strenght)."245 Mesmo o vigor do 

indivíduo mais forte sempre poderia ser sobrepujado pelos muitos que entram em acordo com 

                                                 
243 ARENDT, Hannah. Sobre a Violência. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994, p. 35. 
244 All politics is a struggle for power; the ultimate kind of power is violence. (MILLS, Charles Wright. The 
Power Elite. New York: Oxford University Press, 1956, p. 171) 
245 ARENDT, Hannah. Sobre a Violência. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994, p. 36. 



 109

o propósito de arruinar seu vigor. Já a força seria um meio de coerção e deveria ser reservada 

a indicar as “forças da natureza” ou à “força das circunstâncias” (la force des choses).246 

Possuiria autoridade aquele recebe reconhecimento inquestionável e obediência por aqueles a 

quem se pede que obedeçam, numa situação onde não são necessárias nem a coerção nem a 

persuasão (péithein). Não havia na Grécia antiga tal conceito, que tem origem romana, 

distinguindo-se entre a auctoritas, que pertencia ao senado, e a potestas, que cabia ao povo 

(cum potestas in populo, autorictas in Senatu sit). A palavra auctoritas deriva do verbo 

augere que significava aumentar, desenvolver, fazer crescer, tornar mais forte alguém ou 

alguma coisa, do qual provém o termo auctor, aquele que não é o construtor (artifex), mas 

antes aquele que inspirou a obra. Logo, a autoridade romana dependia da vitalidade do 

espírito de sua fundação, em virtude do qual era possível aumentar, desenvolver e alargar as 

instituições, tal como elas haviam sido alicerçadas pelos antepassados. Para Arendt, a 

autoridade teria se perdido com o fim da tradição247 e não se restabeleceu nem por meio de 

revoluções – já que se excetuando a americana de 1776, que conseguiu fundar algo novo, 

todas fracassaram, terminando em restauração ou tirania ao serem incapazes de instaurar a 

constitucio libertatis - ou por meio das tendências conservadoras que por vezes se apossam da 

opinião pública.248          

 Desde o seminário que Arendt participou em 1967, intitulado The Legitimacy of 

Violence, podemos reconhecer a distinção que ficaria clara em Sobre a Violência, quando ela 

diz que “Em geral, violência sempre surge da impotência. É a esperança daqueles que não tem 

poder (consentimento ou suporte das pessoas) achar um substituto para ele – e essa esperança, 

penso eu, é em vã.249 A violência e o poder seriam opostos, e onde um está presente o outro 

está ausente. A violência seria um fenômeno apolítico e distinguir-se-ia por seu caráter 

instrumental, seria o meio para um fim. Juntamente com outras ferramentas seria o meio de 
                                                 
246 ARENDT, Hannah. Sobre a Violência. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994, p. 36. 
247Em A Crise na Educação, Arendt comenta acerca dos possíveis efeitos indesejáveis da ausência da autoridade 
no mundo contemporâneo: “Se nós removermos a autoridade da vida política e pública, isso pode significar que 
a partir de agora uma igual responsabilidade pelo rumo do mundo pode ser exigida de qualquer um. Mas isso 
pode também significar que as exigências do mundo e seus reivindicações de ordem estejam sendo consciente ou 
inconscientemente repudiados; toda responsabilidade pelo mundo está sendo rejeitada, a responsabilidade de dar 
ordens não menos do que para obedecê-las.”(If we remove authority from political and public life, it may mean 
that from now on equal responsability for the course of the world is to be required of everyone. But it may also 
mean that the claims of the world and the requirements of order in it are being consciously or unconsciously 
repudiated; all responsability for the world is being rejectd, the responsability for giving orders no less than for 
obeying them.) (ARENDT, Hannah. The Crisis in Education. In: Between past and Future – eight exercises in 
political thought. London: Shocken Books, 2005, p. 186) 
248 ARENDT, Hannah. What is Authority? In: Between past and Future – eight exercises in political thought. 
London: Shocken Books, 2005, pp. 91-141. 
249 Generally speaking, violence always rises out of impotence. It is the hope of those who have no power [no 
consent or support from the people] to find a substitute for it – and this hope, I think, is in vain. (BRUEHL, 
Elisabeth. Hannah Arendt – For Love of the World. Yale: Yale University Press, 2004, p. 413.) 



 110

ampliar o vigor natural. Já o poder, segundo Arendt, “corresponde à habilidade humana não 

apenas para agir, mas para agir em concerto. O poder nunca é uma propriedade de um 

indivíduo; pertence a um grupo e permanece em existência apenas na medida em que o grupo 

conserva-se unido.”250 Por isso que ela afirma que quando um grupo político desaparece, se 

esvanece também o poder. Como explica Abreu, o poder deriva da ação, que é algo 

imprevisível, nenhuma finalidade poderia ser considerada como medida para avaliar o poder 

originado, pois isso significaria impor fins à ação, o que a descaracterizaria.251 A violência 

sempre dependeria da orientação e do fim que almeja, enquanto que o poder superaria todas 

metas e não precisaria de justificação, sendo inerente à própria existência das comunidades 

políticas. Mesmo considerados como fenômenos distintos em seu estado puro, a violência e o 

poder usualmente apareceriam juntos, porém a violência teria sempre o potencial de destruir o 

poder. Daí Arendt dizer que “do cano de uma arma emerge o comando mais efetivo, 

resultando na mais perfeita e instantânea obediência. O que nunca emergirá daí é o poder.”252 

Um indivíduo que use da violência, um Estado que se utiliza dos meios tecnológicos de 

destruição em massa ou que implante a forma totalitária de governo, estaria sempre 

aumentando seu vigor, e nunca seu poder. É por isso que Arendt afirma que a forma extrema 

de poder é o todos contra um, e a forma extrema da violência seria o um contra todos. 

Observa ainda que se a estratégia da não-violência de Gandhi tivesse encontrado um inimigo 

diferente – a Rússia de Stalin, a Alemanha de Hitler ou o Japão do pré-guerra – o resultado 

não teria sido a descolonização, mas o massacre e a submissão.253 

Para Arendt, a violência não teria como causa a irracionalidade. Seria identificada com 

a ação instrumental, aquela na qual o indivíduo calcula sua ação de modo a obter o melhor 

resultado: “A violência, sendo instrumental por natureza, é racional à medida que é eficaz em 

alcançar o fim que deve justificá-la.”254 Seriam também formas de violência a mentira, o 

silêncio, o tabu, que se ligam à degeneração da relação entre verdade e política, e poderiam 

sempre impedir a formação da política. No totalitarismo haveria uma evidência do potencial 

violento do silêncio e do tabu. Isso fica claro quando Arendt fala que “Mesmo na Alemanha 

                                                 
250 ARENDT, Hannah. Sobre a Violência. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994, p. 36. 
251 ABREU, Maria Aparecida. Hannah Arendt e os Limites do Novo. Rio de Janeiro: Azougue, 2004, p. 39. 
Em decorrência disto que Arendt distingue a legitimação e justificação do poder: “O poder emerge onde quer 
que as pessoas se unam e ajam em concerto, mas sua legitimidade deriva mais do estar junto inicial do que de 
qualquer ação que então possa seguir-se. A legitimidade, quando desafiada, ampara-se a si mesma em um apelo 
ao passado, enquanto a justificação remete a um fim que jaz no futuro. A violência pode ser justificável, mas 
nunca será legítima. (ARENDT, Hannah. Sobre a Violência. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994, p. 41) 
252 ARENDT, Hannah. Sobre a Violência. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994, p. 42. 
253 Ibid., p. 42. 
254 ARENDT, Hannah. Sobre a Violência. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994, p. 57. 



 111

de Hitler e na Rússia de Stálin, era mais perigoso falar sobre campos de concentração e 

extermínio, cuja existência não era segredo, do que emitir concepções “heréticas” acerca de 

anti-semitismo, racismo e comunismo.”255 O terror da dominação totalitária teria trazido a 

evidência da vitória da violência sobre o poder quando há confronto entre os dois. Nessa 

forma específica de governo baseada na violência, o poder seria extinto pelo controle total 

exercido pelo Estado. Em Verdade e Política Arendt comenta acerca da mentira enquanto 

elemento inserido na política:  
 

Ele é um ator por natureza; ele diz o que não é por que ele quer que as coisas sejam 
diferentes daquilo que são – isto é, ele quer mudar o mundo. Ele tira proveito da 
inegável afinidade de nossa capacidade de ação, de transformar a realidade, com esta 
misteriosa faculdade que nos capacita a dizer “O sol está brilhando”, quando está 
chovendo torrencialmente. [...] Em outras palavras, nossa habilidade para mentir – 
mas não necessariamente nossa habilidade para dizermos a verdade – é dos poucos 
dados óbvios e demonstráveis que confirmam a liberdade humana. Que nós podemos 
mudar as circunstâncias sob as quais vivemos se deve ao fato de sermos 
relativamente livres delas, e é esta liberdade que sofre abuso e é pervertida através da 
mendacidade.256  
 
 

Em um primeiro sentido, o segredo e a falsificação deliberada estariam ligados à ação, 

que é a capacidade de instaurarmos o novo, por esta pressupor que imaginemos como as 

coisas podiam ser diferentes. Entretanto, no ensaio Mentira na Política, Arendt denuncia o 

quanto a mentira deliberada está impregnada na política citando o caso dos documentos do 

Pentágono, onde havia uma espantosa quantidade de informações mentirosas. Essa política 

mentirosa não era destinada ao inimigo, mas seria de uso interno, a fim de enganar o 

congresso e persuadir a opinião pública.257 Desse modo, não nega que na esfera pública os 

agentes ocultem intenções:  
 
Quaisquer que sejam as paixões e emoções que podem existir, e quaisquer que sejam 
suas conexões com pensamento e razão, certamente estão no coração humano. E o 
coração humano não é só um lugar de escuridão que, com certeza, nenhum olho 
humano pode penetrar; as qualidades do coração precisam de escuridão e proteção 

                                                 
255 Even Hitler’s Germany and Stalin’s Russia it was more dangerous to talk about concentration and 
extermination camps, whose existence was no secret, than to hold and to utter “heretical” views on anti-
Semitism, racism, and Communism. (ARENDT, Hannah. ARENDT, Hannah. Truth and Politics. In: Between 
past and Future – eight exercises in political thought. London: Shocken Books, 2005, p. 232) 
256 He is an actor by nature; he says what is not so because he wants  things to be different from what they are -  
that is, he wants to change the world. He takes advantage of the undeniable affinity of our capacity for action, 
for changing reality, with this mysterious faculty of ours that enables us to say, “The sun is shinning”,” when it 
is raining cats and dogs. In other words, our ability to lie – but not necessary our ability to tell the truth – 
belongs among the few obvious , demonstrate data that confirm human freedom. That we can change the 
circumstances under which we live at all is because we are relatively free for them, and it is this freedom that is 
abused and perverted through mendacity. (RENDT, Hannah. ARENDT, Hannah. Truth and Politics. In: 
Between past and Future – eight exercises in political thought. London: Shocken Books, 2005, p. 246) 
257 COUTINE-DÉNAMY, Sylvie. Hannah Arendt. Lisboa: Piaget, 1994, p. 358. 



 112

contra a luz do público para crescer e manter o que significam, que os mais 
profundos motivos não são para se mostrar no público.258 

 

O discurso poderia estar sempre localizado no âmbito destes fenômenos, e ser 

inclusive utilizado como uma forma de violência. André Duarte lembra que não se trata de 

afirmar que a mentira e a manipulação constituam a própria essência do discurso político, mas 

sim de reconhecer a impossibilidade de extirpá-las desse domínio e impedir que se tornem os 

elementos centrais na esfera pública. De outro modo, o discurso não criaria o novo, mas 

esconderia e destruiria as novas perspectivas.259       

 O conceito de poder em Arendt se distingue do de Weber, segundo o qual o sujeito usa 

da coerção, da ameaça de sanções, ou persuasão para alcançar o êxito, na forma de uma ação 

racional com relação a um objetivo (Zweckrational). O poder significaria a probabilidade de 

realizar a própria vontade, dentro de uma relação social, mesmo em face de resistência.260 

Arendt reserva ao conceito de violência aquilo que Weber chama de poder, ou seja, a 

capacidade de impor sua vontade ao comportamento alheio utilizando dos meios disponíveis. 

O poder seria identificado com a capacidade de agir em concerto. Arendt não nega que a 

política possua seus objetivos, mas acredita que perderia seu sentido se estivesse condicionada 

a metas, não se distinguindo, dessa forma, da guerra ou da fabricação. Seria na esfera pública 

que se desenvolveria a ação, enquanto que a oikia, a esfera privada, seria o lugar da tirania, da 

hierarquia, da desigualdade, do domínio de indivíduos uns pelos outros, enfim, da 

violência.261 O poder seria sempre originado da ação, a capacidade do homem de começar 

algo novo, expresso na natalidade, o princípio da política por excelência. 
 

                                                 
258 Whatever the passions and the emotions may be, and whatever their true connection with thought and reason, 
they certainly are located in the human heart. And not only is the human heart a place of darkness which, with 
certainty, no human eye can penetrate; the qualities of the heart need darkness and protection against the light 
of the public to grow and to remain what they are meant to be, innermost motives which are not for public 
display. (ARENDT, Hannah. On Revolution. London: Penguin Books, 1990, p. 96.) 
259 DUARTE, André. O Pensamento à Sombra da Ruptura – Política e Filosofia em Hannah Arendt. São 
Paulo: Paz e Terra, 2000, p. 185. 
260 WEBER, Max. Economia e Sociedade: Fundamentos da Sociologia compreensiva. v. 1. Brasília, Editora da 
UNB, 2004, p. 15-16. Weber afirma em Política como Vocação: “Especificamente, no momento presente, o 
direito de usar a força física é atribuído a outras instituições ou pessoas apenas na medida em que o Estado o 
permite. O Estado é considerado como a única fonte do “direito” de usar a violência. Daí “política”, para nós, 
significar a participação no poder ou a luta para influir na distribuição do poder, seja entre Estados ou entre 
grupos dentro de um Estado.” (WEBER. Max. Ensaios de Sociologia. Rio de Janeiro: Zahar, 1974, p. 98) 
261 Discordamos de Ferry, que compreende que Habermas teria criticado a distinção entre “poder” e “força”: 
“Lembremos que H. Arendt distingue “poder” e “força”, sendo o poder produto de um consenso comunicativo, 
enquanto que a força que se exprime na manipulação, está ligada tanto à atividade instrumental, e não à atividade 
comunicativa, princípio da política.” (FERRY, Jean-Marc. Habermas: Crítico de Hannah Arendt. In: Educação e 
Filosofia. v. 17, n. 33, jan./jun., 2003, p. 27) A força não se contrapõe diretamente ao poder, pois a força é 
meramente um atributo da violência, que é um fenômeno mais amplo. Entendemos que a dicotomia foi 
estabelecida entre poder e violência, e que desse modo foi interpretada por Habermas. 



 113

5.2 A Crítica de Habermas à Esfera Política de Hannah Arendt a partir do 
Conceito de Poder 
 
 

                       Caesar dominus et supra grammaticam.262

     (Carl Schmitt) 
 
 

Há na obra de Habermas apenas um ensaio – O conceito de poder em Hannah 

Arendt263 - dedicado especificamente a analisar a obra de Arendt. Como foi publicado em 

1976, não houve oportunidade de uma resposta de Arendt, já que esta havia falecido um ano 

antes.264 A controvérsia surge porque Arendt escolheu chamar de política a situação em que 

estão excluídas todas as formas de dominação, reservando a todo resto a denominação de 

“pré-político”, que seria marcada pelo uso da violência. A primeira crítica de Habermas é a de 

que Arendt teria excluído todos os elementos estratégicos da esfera política, ao defini-los 

como violência. A questão da relação entre poder e instrumentalidade foi enfrentada por 

ambos os pensadores a partir da via possível de uma teoria da ação: “A gestação comunicativa 

do poder e a competição estratégica em torno do poder político podem ser compreendidas em 

termos de uma teoria da ação.”265 Os dois filósofos utilizam o conceito de ação como um de 

seus elementos centrais, mas a diferença entre ambos é clara porque Arendt não defende 

kantianamente o uso de procedimentos para que ocorra a ação, nem reconhece um nível de 

ação ideal, que objetiva ser um parâmetro regulador para os discursos, e que, no caso de 

Habermas, corresponderia às regras implícitas da linguagem, e outro no qual potencialmente 

se desenvolveria a ação comunicativa, inserida no que efetivamente ocorre no mundo da vida, 

com todas suas distorções, jogos de interesse e manipulações do poder. Já Habermas, defende 

que essa dualidade se sustenta na medida em que o ideal está inevitavelmente pressuposto na 

linguagem. Ele acredita ser idealista e conservadora a tentativa de Arendt de importar da 

                                                 
262 “O imperador está acima da gramática.” (SCHMITT, Carl. El Imperialismo Moderno em El Derecho 
Internacional Público. In: Carl Schmitt – o teólogo da política. México; Fondo de Cultura econômica, 2001, p. 
112.) 
263 Publicado originalmente em: HABERMAS, Jürgen. Hannah Arendts Begriff der Macht. In: Merkur. N. 37, 
dez. 1976, p. 946-60. 
264 Em toda a obra de Arendt encontramos apenas uma referência direta à Habermas, nos apêndices de Sobre a 
Violência, na qual de certa forma exalta o filósofo e parece antever o caminho que o levaria a se distanciar de 
Marx: “Jürgen Habermas, um dos mais perspicazes e inteligentes cientistas sociais da Alemanha, é um bom 
exemplo a respeito das dificuldades que estes marxistas ou ex-marxistas encontram em desfazer-se de qualquer 
parte da obra do mestre. Em seu recente Technik und Wissenschaft als Ideologie, ele menciona inúmeras vezes 
que certas categorias-chave da teoria de Marx, tais como luta de classes e ideologia, “não mais podem ser 
aplicadas sem causar transtorno (Umstandslos)”. (ARENDT, Hannah. Sobre a Violência. Rio de Janeiro: 
Relume-Dumará, 1994, p. 74) 
265 HABERMAS, Jürgen. O Conceito de Poder de Hannah Arendt. FREITAG, Bárbara; ROUANET, Sérgio 
Paulo (Org.). In: Habermas. São Paulo: Ática, 1980, p. 113. 



 114

Grécia clássica a distinção aristotélica entre teoria e práxis, e utilizar a tricotomia entre labor, 

trabalho e ação, como um recurso aplicável ao mundo contemporâneo, acarretando em uma 

perda da crítica.  

Tanto Habermas quanto Arendt reconhecem que há violência na esfera pública, e que 

esta se dissemina através da racionalidade instrumental, entretanto, quanto ao modo de agir 

dos sujeitos e quanto ao consenso as distinções teóricas são claras. Para Arendt a ação ocorre 

quando os sujeitos agem em concerto, mas Habermas situa a ação comunicativa em um 

momento anterior, ligado aos pressupostos do uso da linguagem e que se funda em um 

objetivo comum, o de se chegar a um consenso. Ou seja, para Arendt a política representa o 

novo, enquanto que para Habermas o fim seria o próprio consenso, havendo, portanto, um 

objetivo para a política, que poderia ser alcançado instrumentalizando-se a linguagem, 

fazendo dela procedimento aos quais os sujeitos devem se adequar.266 Como explica Abreu, a 

tentativa de afastar a homogeneidade através da pluralidade tem como conseqüência a 

impossibilidade de uma unidade de discursos por meio de um consenso. Embora um 

entendimento possa ocorrer entre os agentes, sua ação não foi voltada para ele.267 Arendt é 

contra qualquer tipo de massificação que possa retirar da política a sua espontaneidade, e 

embora o sensus communis instaure certa objetividade compartilhada, não haveria receitas ou 

fórmulas capazes de por si só fazerem essa adequação, uma administração desta realidade 

instável: “A realidade da esfera pública conta com a presença simultânea de inúmeros 

aspectos e perspectivas nos quais o mundo comum se apresenta e para os quais nenhuma 

medida ou denominador comum pode jamais ser inventado.”268 Para Arendt há também 

entendimento enquanto resultado do discurso, mas este não é necessariamente seu propósito 

                                                 
266 As analises de Schmitt, em seu ensaio A Situação Intelectual no Sistema Parlamentar Atual, revelam o 
quanto é falha a concepção de que uma união entre procedimentalismo e teoria do discurso poderia dar conta das 
contradições sociais. Seria uma característica do liberalismo acreditar que la discussion substituée a la force, e 
que todo o progresso concretiza-se por meio de instituições representativas, pela discussão e pela razão. Seria 
resultado da crença nos direitos individuais – principalmente a liberdade de expressão e de imprensa – e tentativa 
de sua adaptação ao público.  A idéia de um government by discussion só se manteria baseada nessa crença na 
discussão e publicidade. A situação do sistema parlamentar na época de Schmitt teria se tornado crítica 
justamente porque a evolução da moderna democracia de massas teria tornado a discussão pública uma simples 
formalidade vazia. Deveríamos atentar para o fato de que na democracia as pessoas se colocam absolutamente 
como pessoas politicamente determinadas e interessadas, como cidadãos governados e governantes, no poder ou 
na oposição, mas de qualquer modo, enquadrados em categorias políticas. Na esfera política, não se poderia 
abstrair o fato político. O que não excluiria o uso do discurso enquanto “[...] um intercâmbio de opiniões com o 
objetivo de convencer o opositor de algo verdadeiro ou correto, por meio de argumentos racionais.” (SCHMITT, 
Carl. A Crise da Democracia Parlamentar. São Paulo: Scritta, 1996, pp. 8-12) Devemos considerar que não é 
unicamente a “forma” que define o discurso, mas preponderantemente os interesses dos sujeitos, as forças do 
mercado, dentre outros elementos que podem o condicionar. 
267 ABREU, Maria Aparecida. Hannah Arendt e os Limites do Novo. Rio de Janeiro: Azougue, 2004, p. 57. 
268 [...] the reality of the public realm relies on the simultaneous presence of innumerable perspectives and 
aspects in which the common world presents itself and for which no common measurement or denominator can 
ever be devised. (ARENDT, Hannah. The Human Condition. Chicago: Chicago University Press, 1998, p. 57) 



 115

imediato e sim uma conseqüência que ocorreria concomitantemente à própria ação, sem nada 

que garanta sua existência. Isso ocorreria porque a própria razão de ser da política seria a 

possibilidade do dissenso. Como afirma Aguiar: “É em razão das diferenças que surgem as 

relações políticas, as promessas e os pactos originadores da esfera pública. Quando não existe 

diferença o espaço público torna-se supérfluo.269      

 Arendt trata de demonstrar que a história é marcada por apresentar este ambiente pré-

político, de manipulação, dominação e instrumentalidade, e que o mundo hoje vive sob o 

signo da individualidade e não do público. É por isso que seriam raros os momentos na 

história em que haveria um agir comunicativo livre de todas as formas de dominação e a 

política seria para ela o “tesouro perdido”: “Como tal, a coisa política existiu sempre e em 

toda parte tão pouco que, falando em termos históricos, apenas poucas grandes épocas a 

conheceram e realizaram.”270 A idéia de que a política é marcada pelo uso da violência seria 

na verdade um antigo preconceito: “A concepção segundo a qual a política existiu sempre e 

em toda a parte onde existiram e existem homens, é ela própria um preconceito: o extinguir-se 

da coisa política pertence a essas tendências objetivamente demonstráveis dos tempo 

modernos.”271 Não seria possível equacionar o controle dos sujeitos ao controle da linguagem, 

e isso em si seria uma forma de violência. Poderíamos admitir que a política só seria possível 

em função da violência e da instrumentalidade que ocorre no mundo da vida, mas no sentido 

de que o discurso político predominante é o da violência e somente quando este é superado é 

que emerge a política. A distinção entre poder e violência traria como conseqüência o fato de 

que mesmo o discurso voltado para a dominação já conteria potencialmente os elementos para 

um discurso livre da violência, só que Arendt, ao contrário de Habermas, não determina quais 

seriam os limites deste discurso. Estabelecer os limites do discurso aprioristicamente seria ir 

de encontro à espontaneidade e o novo, de modo que é própria às relações entre os homens a 

impossibilidade de mensurar tais fronteiras. Seria uma forma racional de violência, dentre 

outras possíveis. Se algum limite devesse ser estabelecido deveria ser sempre em decorrência 

do livre discurso, enquanto um dado a posteriori.  

 Em 1932, quando Carl Schmitt publicou o ensaio El Imperialismo Moderno em El 

Derecho Internacional Público, analisando o imperialismo estanudinense, encontramos o 

reconhecimento de que as relações entre os homens não são neutras, mas que se desenvolvem 

em esferas políticas repletas de interesses dissimulados e estratégias para se obter e manter a 
                                                 
269 AGUIAR, Odílio Alves. Filosofia e Política no Pensamento de Hannah Arendt. Fortaleza: EUFC, 2001, p. 
77. 
270 ARENDT, Hannah. O que é política? Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2006, p. 50. 
271 Ibid., p. 85. 



 116

autoridade, e que uma forma extremamente eficaz de dominação seria justamente a de dizer 

qual o discurso a ser seguido, pois “Um dos fenômenos mais significativos na vida jurídica e 

intelectual da humanidade em geral é que o dono do autêntico poder também está em situação 

de estabelecer por si mesmo a definição dos conceitos e dos termos.”272 Por ser o discurso 

racional, limitado por procedimentos, não o exime de ser uma violência, na medida em que a 

violência também é racional, e a razão pode ser uma forma de violência. É o que podemos 

observar em outro ponto, onde Schmitt afirma com impressionante atualidade como ocorre a 

manipulação do discurso ao nível da política internacional, na medida em que esta seria: 

  
[...] uma habilidade para manejar conceitos com muitas acepções e obrigar as nações 
do mundo a respeitá-los, constitui um fenômeno de transcendência mundial. O 
importante de ditos conceitos políticos decisivos é, justamente, quem os interpreta, 
define e aplica; quem pontualiza, por meio da decisão concreta, o que é a paz, o 
desarmamento, a intervenção, a segurança e a ordem pública.273   
 
 

Talvez o principal problema de se encarar “um discurso” como o meio político por 

excelência não seja o da sua ineficácia nos momentos em que a diplomacia falha e são 

instauradas as guerras, mas se encontra principalmente naquelas relações políticas que se 

dizem neutras, nas quais o discurso é utilizado por sujeitos ou nações visando ocultar e 

satisfazer interesses unilaterais. As regras do jogo controlam a violência até certa medida, de 

outra forma não haveria fenômenos como a anomia, a ilegitimidade - do Direito ou de um 

governo - ou a desobediência civil. Normalmente isso não é tão perceptível quando há uma 

relativa tranqüilidade no sistema político-econômico, mas nos momentos de crise é que 

                                                 
272 Uno de los fenomenos más significativos en la vida jurídica e intelectual de la humanidad en general es que 
el dueño del auténtico poder también está em situación de establecer por si mismo la definición de los conceptos 
y los términos. (SCHMITT, Carl. El Imperialismo Moderno em El Derecho Internacional Público. In: Carl 
Schmitt – o teólogo da política. México: Fondo de Cultura econômica, 2001, p. 112). Acreditamos que entre 
Arendt e Schmitt há uma compreensão distinta sobre o poder. Arendt é bem mais otimista ao acreditar em uma 
política livre da violência, mas ambos demonstram a preocupação de ressaltar o quanto os homens são movidos 
por interesses e o quanto isso interfere no discurso e na relação ente eles, no sentido de que por mais racional que 
o discurso pareça ser, pode estar apenas encobrindo formas de dominação que se utilizam do argumento da 
neutralidade e universalidade, dissimulando a instrumentalidade inerente ao próprio discurso. Por isso, a própria 
racionalidade comunicativa poderia seria fruto de uma ideologia. Qualquer um que admitisse participar deste 
discurso aceitaria tacitamente os efeitos de um poder de violência simbólica, um processo oculto da cultura que 
se esconderia sob a narrativa da razão. O poder de violência simbólica seria aquele poder capaz de impor 
significações como legítimas, dissimulando as razões reais que estão no fundamento desta força, agregando sua 
própria força a essas relações de força. Todo discurso procedimental, normativo, se revelaria uma violência 
simbólica enquanto imposição de determinado tipo de relação comunicativa, certo tipo de racionalidade. Neste 
sentido, confira: BOURDIEU, Pierre. O Poder Simbólico. Lisboa: Difel, 1989. 
273 Una habilidad tal para manejar conceptos con muchas acepciones y obligar a las naciones del mundo a 
respetarlos, constituye un fenómeno de trascendenca mundial. Lo importante de dichos conceptos políticos 
decisicos es, justamente, quién los interpreta, define y aplica; quién puntualiza, por médio de la decisión 
concreta, qué es la paz, e desarme, la intervención, la seguridad y el orden públicos.” (SCHMITT, Carl. El 
Imperialismo Moderno em El Derecho Internacional Público. In: Carl Schmitt – o teólogo da política. México: 
Fondo de Cultura econômica, 2001, p. 112) 



 117

geralmente aparecem as fragilidades do poder instituído. O brocardo latino Caesar dominus et 

supra grammaticam, quer justamente dizer que um domínio das regras elementares da 

gramática da linguagem não significa o domínio total da violência, mesmo nos momentos de 

tranqüilidade política, e tão pouco nos momentos de crise. E quem regula o discurso é quem 

detém o poder (no sentido de Schmitt, o vigor, no sentido de Arendt), e não o contrário. 

Arendt também desconfia do uso da linguagem frente à dissimulação da hipocrisia na esfera 

pública, pois o uso da razão não seria garantia suficiente contra os jogos de interesse e 

manipulação presentes no mundo de aparências: 
 

Posto que os homens vivem em um mundo de aparências e, ao lidar com ele, 
dependem de manifestações. A dissimulação da hipocrisia – enquanto distinta dos 
expedientes e astúcias, seguidos da revelação ao tempo devido – não pode ser assim 
enfrentada pelo assim chamado comportamento racional. Só podemos nos fiar nas 
palavras se estamos certos que sua função é revelar, e não a de esconder. Valer-se da 
razão quando a utilizamos como uma armadilha não é “racional”, tanto quanto usar 
uma arma em defesa própria não é “irracional”.274 

 

Para ambos os filósofos, o consenso pressupõe a ausência de violência e coação, em 

que todos os participantes participam em situação de igualdade, mas para Arendt o consenso 

constituiria o ponto de partida, enquanto que para Habermas este se coloca como um estado 

final. Para Habermas, o consenso perfeito só poderia ser alcançado quando as instituições que 

canalizam e asseguram a comunicação estivessem livres de seu caráter repressor. Nas 

sociedades modernas, pelo contrário, as instituições impediriam a formação de um consenso, 

constituindo barreiras à ação comunicativa. De forma oposta para Arendt, as instituições 

seriam decorrentes de um consenso original que posteriormente poderia ser minado no 

interesse de grupos e indivíduos através da violência: 
 

 O consentimento implica o reconhecimento de que nenhum homem pode agir 
sozinho, de que os homens, querendo realizar algo no mundo, devem agir de comum 
acordo, o que seria trivial caso alguns membros da comunidade determinados a 
desrespeitar o acordo e a tentar, por arrogância ou desespero, agir sozinhos.275  

 

A própria existência das instituições seria a prova que em algum momento existiu tal 

consenso. A primeira vista poderíamos concordar com Arendt acreditando que não há ação 

quando há conflito e violência, que ocorre no estágio pré-político, ou como defende 

Habermas, que o consenso é o “produto” de uma ação comunicativa e que corresponderia ao 
                                                 
274 ARENDT, Hannah. Sobre a Violência. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994, p. 49. 
275 Consent entails the recognition that no man can act alone, that men if they wish to achieve something in the 
world must act in concert, which would be a platitude if there were not always some members of the community 
determined to disregard it and who in arrogance or in despair try to act alone. (ARENDT, Hannah. The Life of 
the Mind – the groundbreaking investigation on how we think. New York: Harcourt, 1982, p. 201) 



 118

momento pré-político de Arendt, mas só poderíamos afirmar que “ação” é a mesma coisa que 

“ação comunicativa” tomando a filosofia de Habermas como parâmetro. A “ação” para Arendt 

é um conceito mais amplo que o de ação comunicativa. Habermas aposta todas as suas fichas 

em um tipo determinado de ação lingüística, e embora Arendt também acredite que somos 

seres indissociáveis da linguagem, não especifica qual discurso deveríamos seguir, de outro 

modo, estaríamos retirando da ação sua espontaneidade. Por isso que os conceitos de ação em 

ambas as filosofias são incompatíveis. Habermas sabe que sua teoria da ação comunicativa é 

apenas mais um discurso, e a única forma de salvá-lo seria unir novamente poder e violência, 

afirmando que ambos encontram-se associados no nível político e afirmando que este é o 

único discurso universalmente válido já que se fundamentaria nos pressupostos incontornáveis 

da linguagem. 

As outras duas críticas de Habermas dizem respeito ao fato de que o conceito de ação 

de Arendt acabaria por isolar a política dos contextos econômicos e sociais na qual está 

inserida através do sistema administrativo, e sendo assim, não teria dado a devida importância 

às manifestações da violência estrutural. Enquanto os teóricos do elitismo democrático 

valorizariam o governo e os partidos representativos, por canalizarem a participação política 

de populações despolitizadas, Arendt vê exatamente nisso o perigo. A mediatização da 

população através da administração pública, partidos e parlamentos altamente burocratizados 

consolidaria as formas de vida apolíticas voltadas unicamente para o privado. Por isso, 

segundo Habermas, Arendt teria elaborado:  
 

Um Estado, exonerado da elaboração administrativa de matérias sociais; uma 
política, depurada das questões relativas à política social; uma institucionalização da 
liberdade pública, que independe da organização do bem-estar; um processo radical 
de formação democrática da vontade, que se abstém em face da repressão social.276 

 
 Uma ação comunicativa que em sua prática considerasse os elementos econômicos e 

próprios da administração estatal seria imprescindível, de acordo com Habermas, porque a 

ação estratégica teria se ampliado nas sociedades modernas: “[...] a violência sempre foi parte 

integrante dos meios para a aquisição e preservação do poder. Essa luta pelo poder político foi 

mesmo institucionaliza pelo Estado moderno, tornando-se, portanto, um elemento normal do 

sistema político.”277Arendt subestimaria a influência da violência estrutural, que residiria no 

fato de que a distribuição assimétrica das oportunidades de satisfação das necessidades estaria 

                                                 
276 HABERMAS, Jürgen. O Conceito de Poder de Hannah Arendt. FREITAG, Bárbara; ROUANET, Sérgio 
Paulo (Org.). In: Habermas. São Paulo: Ática, 1980, p. 110. 
277 Ibid., p. 112. 



 119

codificada em um sistema de normas que é respeitado. Entretanto, vimos no primeiro capítulo 

que o predomínio do instrumental sobre o público ocorreu para Arendt na modernidade, sob o 

signo do social. A administração e gestão da atividade econômica, a política econômica que 

emprega o governo, não seriam na realidade atividades autenticamente políticas. Os 

problemas das relações entre os homens poderiam ter sempre a dupla face do social ou do 

político. Por causa disso que as revoluções francesa e russa teriam fracassaram, por que teriam 

sido revoluções do social, e não do político. O político no sentido arendtiano, a condição 

humana da ação humana com natalidade, só aconteceria fora do ambiente burocrático. Aldea 

defende que por esta posição crítica que Arendt assume com respeito ao social moderno, 

podemos considerá-la como uma “conservadora-anarquista”. Para ele, se apartássemos o 

político da preocupação com o econômico, e se o Estado abandonar os aspetos fundamentais 

da vida social se produziria gravíssimas conseqüências para a própria subsistência dos 

Estados. 278 

 Seguindo Habermas, D’Entrevés defende que Arendt acaba por criar um conceito 

muito restrito de política ao isolar o social como a esfera do trabalho, das necessidades 

biológicas e materiais e da reprodução de nossa existência. Ela correria o risco de negligenciar 

a característica das economias capitalistas de gerar excedentes que vão muito além das 

necessidades de reprodução material, esquecendo que também constituem estruturas de poder 

que alocam recursos e distribuem responsabilidades e recompensas.279 Para Benhabib, a 

conseqüência de se criar uma concepção de política como a de Arendt seria a exclusão dos 

diversos grupos sociais e a dificuldade principal estaria na viabilização de um espaço público 

mediado pela linguagem que incluísse toda a sociedade. Estaria presente na filosofia de 

Arendt modelos de esfera pública e ação que não seriam tão distintos dos de Habermas, 

porque excluir do discurso todos os elementos de violência seria de certa forma 

procedimentalizá-lo, eleger um tipo de discurso correto. Para ela, o exemplo da tradição das 

virtudes cívicas e o modelo de cidadania grega da polis não ofereceria respostas para 

sociedades complexas contemporâneas, defendendo que teorias críticas como a de Habermas 

forneceriam melhores subsídios para essa questão, pois não estabeleceriam qualquer agenda 

para o discurso, permitindo a participação democrática de todos.280 Adriano Correia acredita 

que Benhabib teria forçado sua interpretação, pois Arendt reconheceria que em cada uma das 

                                                 
278 ALDEA, Rodolfo. Lo Social y lo Político en Hannah Arendt. In: Totalitarismo, Banalidad y 
Despolitización – La actualidad de Hannah Arendt. Santiago: LOM, 2006, pp. 100-101. 
279 D’ENTREVÉS, M. P. The Political Philosophy of Hannah Arendt. New York: Routledge, 1994, p. 60-61. 
280 BENHABIB, Seyla. Models of Public Space: Hannah Arendt, the Liberal Tradition, and Jürgen Habermas. In: 
CALHOUN, C. (Org.). Habermas and the Public Sphere. Massachusetts: MIT Press, 1996, pp. 81-85. 



 120

questões sociais “há uma dupla face”. O que ela não deixaria claro é por quais mecanismos ou 

procedimentos as questões sociais, que possuem relevância para a coletividade e cuja solução 

é pressuposta no pleno exercício da cidadania, sejam admitidas no domínio político sem 

provocar a sua ruína ou se converter em uma usurpação do espaço público por interesses 

privados. O conceito de política de Arendt apresenta um potencial emancipatório 

significativo, que independe da explicitação exata dos mecanismos que deveriam ser 

utilizados. Por isso Correia acredita que esse conceito proporciona uma valorização da 

dignidade da política, na medida em que prega que todos são capazes de ação e cidadania.281 

Quanto à crítica de Habermas à distinção arendtiana entre violência e política, 

devemos lembrar ainda que Habermas defende, contra Marx, a distinção entre trabalho, que 

ligaria o homem à natureza, e interação, que ligaria os homens entre si.282 Tais categorias 

determinariam duas dimensões da evolução social (a da produção e da individualização e 

socialização) que seriam independentes umas das outras, o que acarretaria a idéia de que não 

há uma lógica no desenvolvimento das forças produtivas, pela qual tudo estaria relacionado ao 

trabalho e à produção. Inicialmente, podemos questionar a própria interpretação que 

Habermas fez dos textos de Marx. Flickinger, por exemplo, se pergunta sobre a possibilidade 

de tais esferas se incluírem mutuamente e afirma que a interpretação habermasiana presente 

em Técnica e Ciência como Ideologia, ligada aos primeiros escritos marxianos, impede-lhe de 

compreender o duplo caráter da produção moderna, enquanto processo simultâneo de 

reificação e emancipação, e conclui que: “Se conseguíssemos devolver ao homem-em-

sociedade as qualidades revolucionárias, implícitas na tecnologia e na grande indústria, 

poderíamos ultrapassar definitivamente o mito do indivíduo burguês que se afirma como 

senhor de si mesmo e de sua história.”283 Percebemos também que Habermas se utiliza do 

mesmo processo teórico de estabelecimento de uma dicotomia para separar elementos que 

apresentariam características distintas entre si, assim como o fez Arendt. Segundo Ferry, esta 

distinção entre trabalho e interação é contraditória, pois recupera justamente aquela entre 

poder e violência de Arendt.284 O trabalho corresponderia à esfera da instrumentalidade, 

enquanto que a interação ao poder. A princípio, esta distinção parece convincente já que a 

produção capitalista exige comportamentos distintos daqueles do nível de produção material e 
                                                 
281 CORREIA, Adriano. A Questão Social em Hannah Arendt: apontamentos críticos. In: Aurora. Curitiba, v. 
26, jan./jun. 2008, p. 110. 
282 Cf. HABERMAS, Jürgen. Trabalho e Interação. In: Técnica e Ciência como Ideologia. Lisboa: Edições 70, 
1997. 
283 FLICKINGER, Hans Georg. Trabalho e Emancipação – observações sobre a teoria marxiana. In: Veritas. 
Porto Alegre, v. 37, n. 148, 1992, pp. 506-509. 
284 FERRY, Jean-Marc. Habermas: crítico de Hannah Arendt. In: Educação e Filosofia. v. 17, n. 33, jan./jun., 
2003, p. 28. 



 121

do nível de formação do indivíduo. Essa distinção entre trabalho e interação de antemão já 

tornaria a crítica de Habermas à Arendt contraditória.  

Habermas acredita que é uma forma de reducionismo pensar a política partindo da 

distinção entre praxis e technè, adotando um modelo ideal da tradição clássica a fim de 

satisfazer a crítica - embora afirme posteriormente que o conceito de práxis enquanto 

“atividade crítico-revolucionária” que ela utiliza é mais marxista que aristotélico.285 Ferry 

explica que do ponto de vista de Habermas, se pensarmos a sociedade contemporânea a partir 

do modelo de esfera pública helênica e das categorias aristotélicas, deixa-se de lado a via da 

teoria crítica que se dedica a mostrar a sistematicidade de uma teoria do conhecimento e das 

ciências como teoria da sociedade.286 Arendt eliminaria os elementos estratégicos da política 

ao isolá-los na esfera da força, portanto, seria incapaz de pensar a dominação enquanto 

elemento essencialmente político. Para Habermas, ela teria se tornado vítima de um conceito 

de político inaplicável às condições modernas, que não decorre de “pesquisas equilibradas”, 

mas de uma mera construção filosófica. Somente ao tomar a pólis grega como imagem da 

política que ela pôde construir dicotomias rígidas entre público e privado, Estado e economia, 

liberdade e bem-estar, atividade político-prática e produção, que não seriam aplicáveis à 

moderna sociedade burguesa e ao Estado moderno.287 Ora, devemos lembrar que Habermas 

não construiu sua teoria da ação comunicativa calcado nos rigorosos métodos das ciências 

sociais, como os adotados hoje pela sociologia e a ciência política, mas se apropriou das 

contribuições de diversas correntes filosóficas, tais como a filosofia de Kant, o pragmatismo e 

a filosofia da linguagem – como destacamos em nosso trabalho, da segunda fase do 

pensamento de Wittgenstein e da teoria dos atos performativos de Austin. Dessa forma, a 

crítica ao “equilíbrio” das pesquisas de Arendt, que parece se relacionar à falta de um método 

científico, se volta contra o próprio modo de construção da teoria da ação comunicativa, que 

Habermas situa de forma controversa como uma “ciência reconstrutiva”. Aldea concorda com 

Habermas, afirmando que a conseqüência mais notável da inaplicabilidade da concepção 

arendtiana é que não possui nenhuma referência ao Estado. No nosso mundo atual, o político 

de Arendt seria uma atividade excepcional, que raras vezes se apresenta, porque só nas 

margens da democracia representativa poderiam dar-se tais condições de ação:   

  
                                                 
285 HABERMAS, Jürgen. O Conceito de Poder de Hannah Arendt. FREITAG, Bárbara; ROUANET, Sérgio 
Paulo (Org.). In: Habermas. São Paulo: Ática, 1980, p. 108. 
286 FERRY, Jean-Marc. Habermas: crítico de Hannah Arendt. In: Educação e Filosofia. v. 17, n. 33, jan./jun., 
2003, p. 30. 
287 HABERMAS, Jürgen. O Conceito de Poder de Hannah Arendt. FREITAG, Bárbara; ROUANET, Sérgio 
Paulo (Org.). In: Habermas. São Paulo: Ática, 1980, p. 109. 



 122

De fato, Arendt é criticada porque não há nenhum espaço atual para seu projeto; e 
ainda de pretender voltar a polis grega em que os cidadãos podiam se dedicar à 
política porque havia escravos para atender a necessidade de subsistência. No 
elabora propostas concretas de como gerir a democracia, o republicano, o 
pluralismo, e diz que no pode dar-lhe porque o futuro é imprevisível. Devido a essa 
falta de proposta é difícil ser arendtiano.288 

 

 
Habermas também critica a concepção arendtiana da política como espaço da 

aparência e a dicotomização entre teoria e opinião. Se a teoria, que é suscetível de estabelecer 

verdades, se contrapõe à práxis, que é a esfera da opinião e da política, não existiriam critérios 

para julgar a validade dos consensos factualmente alcançados, sendo assim, os sujeitos 

ficariam facilmente impotentes diante de consensos não-coercitivos, mas ilusórios. Em 

processos comunicativos sistematicamente limitados, os participantes poderiam formar 

convicções subjetivamente não-coercitivas, mas ilusórias, gerando um poder que poderia ser 

usado contra os mesmo no momento que se institucionaliza. Teríamos que especificar um 

critério crítico que nos permitisse distinguir entre o que é ilusório e aquilo que não é. 

Habermas situa esse critério no âmbito das próprias condições para se satisfazer uma 

comunicação não violenta: “A efetividade de um consenso obtido numa comunicação livre de 

violência não se avalia pelo êxito, seja este qual for, mas na aspiração à validade razoável, 

imanente à fala.”289 Mas para Arendt: “Esperar de pessoas que não têm a menor noção acerca 

do que é uma res publica, a coisa pública, que se comportem de maneira não violenta e 

discutam racionalmente em questões de interesse não é realista nem razoável.290 Num 

ambiente onde predomina a violência, os indivíduos estão preocupados em agir segundo seus 

próprios interesses, e discutir racionalmente constitui uma ameaça a sua pretensão de alcançar 

seus objetivo imediatos, portanto, não seria realista apostarmos na idéia de que os indivíduos 

aceitem livremente se submeterem à procedimentos racionais que regulem seu discurso. 

Talvez em um nível reduzido das relações sociais, no qual os sujeitos possuem uma relativa 

força de constrangimento em relação a uns sobre os outros, tais procedimentos funcionassem 

sem maiores problemas. Mas considerando os níveis políticos, tais como eles geralmente se 

apresentam, onde os interesses e a hipocrisia imperam sobre qualquer razão, é difícil acreditar 

                                                 
288 De hecho, se le reprocha a Arendt que no hay ningún espacio actual para su proyecto; incluso de pretender 
volver a la polis griega en que los ciudadanos podían dedicarse a la política porque había esclavos para 
atender la necessidad de subsistência. No elabora propuestas concretas de cómo gestionar la democracia, lo 
republicano, El pluralismo, y dice que no puede darlas porque el futuro es imprevisible. Dada esta falta de 
propuesta, es difícil ser arendtiano. (ALDEA, Rodolfo. Lo Social y lo Político en Hannah Arendt. In: 
Totalitarismo, Banalidad y despolitización – la actualidad de Hannah Arendt. Santiago: LOM, 2006, p. 95.)  
289 HABERMAS, Jürgen. O Conceito de Poder de Hannah Arendt. FREITAG, Bárbara; ROUANET, Sérgio 
Paulo (Org.). In: Habermas. São Paulo: Ática, 1980, p. 102. 
290 ARENDT, Hannah. Sobre a Violência. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994, p. 57. 



 123

na efetividade do projeto habermasiano. A própria preocupação com o social, com as guerras, 

totalitarismo e a banalização do mal são provas de que Arendt se ocupava com os modos pelo 

qual o homem se compreende no mundo e age para transformá-lo. O fato de ela não acreditar 

em uma política baseada no procedimento como a de Habermas não importa em uma não 

preocupação com as ideologias que impedem a real formação da política, como podemos 

contatar no seguinte trecho:  

 
[...] nas democracias de massa, sem nenhum terror e de modo quase espontâneo, por 
um lado toma vulto uma impotência do homem e por outro aparece um processo 
similar de consumir e esquecer, como que girando em torno de si mesmo de forma 
contínua, embora esses fenômenos continuem restritos, no mundo livre e não 
arbitrário, à coisa política em seu sentido mais literal e à coisa econômica.291 
 

 

   O próprio Habermas, sem considerar diretamente em seus textos as situações-limite 

como o totalitarismo como fez Arendt, aponta que o Estado teria se tornado um ótimo 

mecanismo de perpetuação da violência: “Nesse sentido, a violência sempre foi parte 

integrante dos meios para aquisição e preservação do poder. Essa luta pelo poder político foi 

mesmo institucionalizada no Estado moderno, tornando-se elemento normal do sistema 

político.”292 De um lado há a desconfiança de que a referência normativa de uma situação 

ideal de fala traia a realidade dos discursos e sirva para acobertar dissimulações, além de 

inibir justamente aquilo que de mais criativo e essencial eles possam trazer à luz, e de outro se 

indaga se o veredicto de que todo discurso se faz a partir de interesses e se serve de 

dissimulações não estabeleceria uma espécie de lei do mais criativo ou do mais eloqüente. 

Enfim, devemos nos perguntar como resguardar a emergência do novo e do criativo de modo 

que tais criações não inviabilizem o próprio futuro.293 Ferry coloca bem os dois lados da 

questão: poderíamos seguir Arendt, e ter um conceito de política perfeitamente homogêneo e 

rico de sentido, mas que não tem mais correspondente na realidade empírica, ou então, com 

Habermas, a política cairia no funcionalismo de um “sub-sistema político”, sendo um 

conceito vazio de sentido pois se reduziria a um domínio da pura technè. A teoria de 

Habermas não faria nada mais que preparar o momento em que testemunharíamos o fim da 

política. Por causa disso que Ferry afirma que tomar o caminho de um kantismo atualizado 

                                                 
291 ARENDT, Hannah. O que é política? Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2006, p. 27. 
292 HABERMAS, Jürgen. O Conceito de Poder de Hannah Arendt. FREITAG, Bárbara; ROUANET, Sérgio 
Paulo (Org.). In: Habermas. São Paulo: Ática, 1980, p. 112. 
293 LIRA, Edgar. Violência, Ação e Pensamento. In: A Banalização da Violência: A atualidade do pensamento 
de Hannah Arendt. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2004, p. 154. 



 124

seria escolher uma via conservadora e não-crítica.294 De fato, um modelo de ação 

comunicativa como a de Habermas, que pretende oferecer um “jogo dos jogos de linguagem”, 

favoreceria mais a existência de um sub-sistema político do qual só participariam aqueles que 

pudessem manejar esse tipo de racionalidade, nesse sentido, contra Habermas insurge a 

mesma crítica que ele direcionou ao conceito de política de Arendt, aquela relativa ao 

problema da inclusão social 

 Helmut, que é um dos precursores da filosofia da libertação latino americana295, 

defende a incompatibilidade de uma ética do discurso no sistema capitalista.  Segundo ele, a 

concepção de ética habermasiana não seria primordialmente uma ética, mas uma ideologia, 

que não obstante, teria um conteúdo ético. O grande problema desta ideologia é que 

reconheceria as estruturas capitalistas como condições sistêmicas imprescindíveis para a 

sobrevivência, portanto, estaria implicitamente de acordo com as conseqüências anti-éticas 

deste modelo de sociedade. Também não conceberia a si mesma como um método de 

entendimento para comunidades livres em seu caminho de emancipação, mas como um 

manejo (Manegement), de mera administração dos conflitos sociais de interesses dentro das 

relações de dominação já existentes. Dessa forma, permitiria a continuidade dos processos 

destrutivos que ocorrem extra-discurso. O próprio capitalismo excluiria a ação comunicativa 

em vários níveis, pois destruiria o público e a democracia, e as pessoas como sujeitos do 

discurso que mantêm a práticas de múltiplas formas de violência.296 Algo que de certa forma 

já havia sido apontado por Arendt desde  A Condição Humana ao falar da ascensão do social 

sob o público.          

 Acreditamos que Habermas é um crítico e que de forma alguma é conformista, mas é 

conservador ao defender a manutenção do modelo burocrático de Estado e o Direito – sem 

repensar novas formas para seu desenvolvimento interno, que escapem da instrumentalização 

no âmbito político – como elementos indispensáveis para garantir pretensamente os resultados 

do discurso. Seria conservadora pois toda a sua teoria do desenvolvimento social se baseia na 

manutenção dos pressupostos do capitalismo tardio, e de certo modo o legitima.  Continuaria 

sempre o desafio de romper com o círculo vicioso entre o sistema reprodutor de 

instrumentalidade e um mundo da vida que reagiria unicamente dispondo da linguagem.  
                                                 
294 FERRY, Jean-Marc. Habermas: crítico de Hannah Arendt. In: Educação e Filosofia. v. 17, n. 33, jan./jun., 
2003, p. 44. 
295 Segundo o próprio Helmut, constitui um pensamento inserido no âmbito da teologia da libertação, que 
procura desenvolver uma ética efetivamente emancipatória a partir da realidade latina. Para uma avaliação crítica 
da ética do discurso à luz da Filosofia da Libertação Latino Americana ver: HELMUT, Thielen. Discurs und 
Widerstand: Philosophie der Gesellshaftlichen Praxis. Unkel: Publik Forum, 1995. 
296 HELMUT, Thielen.  Além da Modernidade? Para a Globalização de uma Esperança. Petrópolis: Vozes, 
1998, p. 86. 



 125

Outra dificuldade se encontra no formalismo, pois a permissividade para a discussão de 

qualquer conteúdo não deve ser ao mesmo tempo a sedimentação de uma democracia que 

aceita qualquer conteúdo. Este modelo permitiria que fossem estabelecidos consensos de 

qualquer ordem, mesmo aqueles que instaurariam os pressupostos materiais da desigualdade 

social, exploração não-sustentável do meio ambiente ou do totalitarismo, contando para isso, 

com a anuência e auxílio do próprio Estado democrático de Direito. Desta forma, podendo 

contribuir decisivamente para uma manutenção sistemática da alienação e das diversas formas 

de violência. Habermas faria na sua teoria aquilo que tanto critica, instrumentalizaria a 

linguagem, fazendo-a mecanismo de violência simbólica, ao impor aos sujeitos um modelo 

comunicativo pré-concebido e que é apenas um dos incontáveis jogos de linguagem possíveis 

no mundo da vida.     

É também difícil pensarmos que no mundo tudo é conflito, que não há alguma forma 

de interação livre das intempéries das caóticas relações humanas, de outro modo não haveria 

comunicação. Por outro lado, é complicado acreditar em uma igualdade plena – seja na 

linguagem ou na política – mesmo que idealmente. Indubitavelmente é a linguagem que 

possibilita a interação entre os homens e um acesso ao mundo, mas é muito alto o preço de 

depositarmos nela toda a nossa confiança, como se fosse algo passível efetivamente de 

controle e administração, como se esse mundo estivesse completamente em nossas mãos por a 

termos a elegido para funcionar como uma instância superegóica da sociedade.297 Basta 

lembrarmos do exemplo de Eichmann para constatarmos o quanto alguém pode se tornar 

impotente para pensar, julgar, e impedir a prática do mal ao se resignar acriticamente perante 

fenômenos como a burocracia e a ideologia.298      

                                                 
297 Concordamos com a interpretação psicanalítica de Steuerman quando afirma que Habermas desconsiderou o 
“outro” da razão. A suspeita de Habermas com relação ao inconsciente o afasta da modernidade – segundo 
Steuerman, a psicanálise é modernista porque reconhece o desconhecido, o inconsciente como parte da razão – e 
o aproxima do positivismo que tanto criticou. A teoria da ação comunicativa se identifica com uma instância 
repressora e manifesta o anseio de universalização da cultura que busca suprimir o conflito. O que parece 
inicialmente ser uma solução para o impasse da regulação surge como massificação de uma racionalidade, que a 
nosso ver, é uma forma de violência. Segundo Steuerman: “A teoria da comunicação de Habermas se aproxima 
de uma verdadeira repressão e negação do desconhecido, sob a aparência de uma defesa da igualdade como 
identidade. [...] A linguagem é conflito e entendimento, o conhecido e o desconhecido, o que é dito e o que não 
pode ser articulado. Sem essa compreensão, a idéia de uma ética que efetivamente reconhece uma subjetividade 
relacional, dialógica, fracassa, pois o “outro” se torna o eu mesmo. A linguagem não é a repetição do mesmo; é a 
admissão e o reconhecimento mútuo da diferença e alteridade radical do “outro”, tanto no “outro” quanto em nós 
mesmos.” (STEUERMAN, Emilia. Os Limites da Razão – Habermas, Lyotard, Melanie Klein e a 
racionalidade. Rio de Janeiro: Imago, 2003, p. 89) 
298 Axel Honneth acredita que a reconstrução da teoria democrática de John Dewey é uma terceira via alternativa 
ao procedimentalismo de Habermas e o republicanismo de Arendt. A compreensão da democracia enquanto 
cooperação reflexiva traria a possibilidade de unir uma comunidade democrática e a deliberação racional. Dewey 
teria percebido uma dimensão pré-política de comunicação que não foi suficientemente considerada por 
Habermas e Arendt: “Ele percebe a existência de uma divisão social do trabalho como evidência do fato de o 
indivíduo dever sua liberdade pessoal somente à comunicação com os outros elementos da sociedade. Liberdade 



 126

Concluímos nosso trabalho destacando alguns outros pontos que também merecem 

uma reflexão crítica. Em primeiro lugar, a idéia de ação enquanto natalidade de Arendt deve 

ser submetida à seguinte indagação: Como manter a constância da ação? O novo não é novo 

sempre. Como fazer da política de que falava Arendt algo mais presente em nossos dias? 

Haveria como conciliar a existência do Estado e da burocracia com a ação? Nesse caso, como 

evitar o predomínio da violência? Essas questões revelam que há um risco na utilização de 

dicotomias criadas para servir como fundamento para um pensamento, que é o de tornar o 

próprio pensamento reducionista, pois há uma tendência a excluir da análise situações e 

elementos que não se encaixam nas esferas que foram compartidas. Uma das conseqüências 

da dicotomização entre poder e violência seria a exclusão de um sem-número de relações 

sociais que habitariam o mundo político, que não são nem marcadas pela violência nem pelo 

consentimento, mas pela luta dinâmica e episódica em torno de interesses conflitantes.299 

Concordamos com Rorty quando ele fala que é necessário um novo modos vivendi, que não 

seria o do racionalismo radical – aquele que defende o procedimentalismo, a validade livre de 

contexto enquanto única força realmente crítico-emancipatória – nem o da 

compartimentalização das relações humanas em esferas ‘incomunicáveis”, como se fosse 

possível um agir em concerto pleno e sem qualquer forma de violência: 
 
Preconizar as pessoas a ser racionais é, na perspectiva que ofereço, simplesmente 
sugerir que, em algum lugar em meio a crenças e desejos, pode haver recursos 
suficientes para permitir a concordância sobre como coexistir sem violência. 
Concluir que alguém é irremediavelmente irracional não é perceber que tal pessoa 
não está fazendo uso adequado de suas faculdades dadas por Deus. É, antes, 
perceber que tal pessoa não parece compartilhar crenças e desejos conosco de modo 
suficiente a tornar possível uma conversação frutífera sobre questões em disputa. 
Assim relutantemente concluímos que temos que abandonar a tentativa de ampliar 

                                                                                                                                                         
para Dewey é principalmente a experiência positiva de auto-realização ilimitada que ensina o indivíduo como 
descobrir seus talentos e suas capacidades por meio dos quais ele pode, no fim, contribuir, com base na divisão 
do trabalho, para a manutenção do todo social. Se esse processo natural de um emprego comunal de forças 
individuais por parte dos integrantes de toda a sociedade é conscientizado e visto como um projeto cooperativo, 
então se evolui para o ideal de “democracia”. (Cf. HONNETH, Axel. Democracia como Cooperação Reflexiva. 
John Dewey e a teoria democrática hoje. In: Democracia Hoje – novos desafios para a teoria democrática 
contemporânea. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2007, p. 74) Já Neves, prefere fazer uma análise 
comparativa entre os modelos de Habermas e Luhmann, retirando de ambos alguns elementos que o permitiram 
fazer uma abordagem mais ampla. Segundo Neves, a teoria da ação comunicativa acabaria por impor uma 
sobrecarga aos sujeitos do discurso com a pretensão do consenso, que não seria compatível com o pluralismo das 
sociedades pós-tradicionais. A esfera pública deveria se caracterizar pelo choque de valores e visões de mundo 
(dissenso conteudístico), embate que ocorreria em uma “arena do dissenso”, garantida pela intermediação de um 
consenso em relação aos procedimentos proveniente do Estado democrático de Direito. (Cf. NEVES, Marcelo. 
Entre Têmis e Leviatã: uma relação difícil – O Estado Democrático de Direito a partir e além de Luhmann e 
Habermas. São Paulo: Martins Fontes, 2006, p. 131-133) Confira também: NEVES, Marcelo. Do Consenso ao 
Dissenso: o Estado democrático de direito a partir e além de Habermas. In: Democracia Hoje – novos desafios 
para a teoria democrática contemporânea. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2001) 
299 PERISSINOTTO, Renato M. Hannah Arendt, Poder e a Crítica da Tradição. In: Lua Nova.  n. 61, 2004, p. 
126. 



 127

sua identidade moral e colocar em funcionamento um modos vivendi – algo que 
possa envolver ameaça ou mesmo o uso da força.300 

 

Para que esse modos vivendi se concretize não precisamos renunciar à razão, mas levar 

em conta que a razão é apenas mais um elemento no jogo complexo do viver em sociedade, e 

que pode ou não fazer-se prevalecer com as vantagens que oferece aos homens. É, por 

exemplo, viver em um mundo em que pode haver um Eichmann ao nosso lado diariamente, 

sabendo que esse é o mundo que temos que enfrentar, e que se o não-pensar do outro pode 

gerar violência, e que o fato de eu não fazer o meu pensamento aparecer no mundo – através 

do discurso, do meu julgar e querer – pode ser tão pernicioso quanto. É quando a ética do 

amor ao mundo surge da interação entre a vita contemplativa e a vita activa. A ética da teoria 

da ação comunicativa de Habermas, por outro lado, pressupõe de forma massificante que os 

sujeitos sigam determinados procedimentos racionais. Mas para que a ação comunicativa 

ocorra em conformidade com estas regras, devemos lembrar que os falantes devem “querer” 

se submeter ao uso desta linguagem especializada, muito embora isso não signifique 

necessariamente que se eles voluntariamente se submeterem estarão “pensando” ou 

“julgando” corretamente. São dificuldades relativas aos fundamentos (inter) subjetivos que 

condicionam a própria existência da ação e ligados, sobretudo, à atividade da vontade. Como 

estimular as pessoas do presente para que elas projetem no futuro algo que as faça acreditar 

que vale a pena se engajar na política? De onde deve partir esse empoderamento? Muitos dos 

que detêm os meios de coerção estão preocupados justamente em tornar a apatia política uma 

constante. A questão pode ser resumida da seguinte forma: O que fazer para que aqueles que 

estão voltados unicamente para a prática do discurso instrumental adiram à idéia de que é 

possível construir algo em comum que escape ao mero interesse? E indo um pouco além: 

como incluir aqueles que não têm voz na sociedade?    

É um tanto melancólico olhar para a história como o contar das poucas vezes em que a 

política revelou sua face e logo após se ocultou, ou ainda conceber a política de modo 

determinista como algo já pré-fixado, mas talvez ainda haja esperança – um sentimento que 

não deve faltar ao pensador. Assim como Arendt nos fala em Nachtlied, que nossa pátria, 

nosso mundo, é a noite, e que por mais que suas sombras permaneçam com seus sinais 

obscuros, sempre haverá no porvir o consolo do raiar do dia. Há esperança porque todos nós 

somos potencialmente capazes de pensar, julgar, querer, e realizar o imprevisível. O novo é 

sempre possível, pois nas palavras da própria Arendt: “São os homens que fazem milagres - 
                                                 
300 RORTY, Richard. Justiça como Lealdade Ampliada. In: Pragmatismo e Política. São Paulo: Martins, 2005, 
p. 119. 



 128

homens que, por terem recebido o duplo dom da liberdade e da ação, são capazes de instaurar 

uma realidade que lhes seja própria.”301 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
301 […] We know the author of the “miracles”. It is the men who perform them – men who because they have 
received the twofold gift of freedom and action can establish a reality of their own. ARENDT, Hannah. What is 
Freedom? In: Between Past and Future – eight exercises in political thought. London: Shocken Books, 2005, p. 
169. 



 129

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 
 
 

Propor um resgate a política envolve a pressuposição de uma visão sobre como 

queremos que seja o mundo e a relação entre os homens. Podemos buscar subsídios na 

antiguidade grega, como a única experiência verdadeiramente política da história, ou voltar à 

modernidade procurando seus elementos crítico-emancipatórios. De qualquer modo, esta 

busca nostálgica envolve algo que aparentemente foi perdido, ou que não temos mais acesso, 

mas que ainda existiria potencialmente na esfera dos assuntos humanos. Nas filosofias de 

Arendt e Habermas, a instrumentalidade e a violência impedem que a política ressurja 

enquanto atividade inerente ao homem em seu modo de ser autêntico, e seus modelos de ética 

constituem uma tentativa de evitar o domínio do particular sobre o público – neste sentido, 

Arendt é tão moderna quanto Habermas. Entretanto, devemos compreender que não há como 

extirpar o conflito da sociedade, e se vamos propor um resgate da política o primeiro fator que 

devemos levar em conta é justamente aquilo que lhe é essencial, o dissenso, ou seja, a 

possibilidade do não entendimento entre os homens. O que falta a ambas as teorias é um 

modos vivendi mais básico de interação política que não fique condicionado unicamente a 

uma situação ou regulamento especial, que vá além do consenso, embora já saibamos que este 

não possa se dar sem os contornos do uso público da linguagem. A escolha dos dois filósofos 

por uma teoria da ação é fundamental para começarmos a visualizar esta forma de interação. 

São teorias pouco aplicáveis, pois apresentam o problema de que nem todos aceitam se 

submeter a procedimentos ou abdicam da violência em favor da argumentação. Outra 

dificuldade é que as instituições democráticas contemporâneas adotam em larga medida a 

“regra da maioria”, que é uma forma procedimental fraca de prática da regra do melhor 

argumento, porém, extremamente reducionista. Dessa forma, acreditamos que o ideal é uma 

forma de interação social que não se burocratize pelo uso de procedimentos e que proporcione 

a prosperidade do máximo de indivíduos mesmo na presença do Estado. 

O idealismo radical de Arendt e o procedimentalismo formal de Habermas são de certa 

forma, contrários a essa visão. A política deve ser uma prática cotidiana e não um evento 

histórico, como acredita Arendt. E neste sentido, a crítica de Hegel ao excessivo formalismo 

de Kant é válida também pra Habermas. Esta concepção de política se afasta da vida social 

concreta, não possuindo aplicabilidade e aumentando o abismo entre a teoria e a prática. A 

distorção se inicia pela exigência de universalização que resulta em uma mitigação da 

possibilidade de prevalência de uma norma moral individual, em prol de uma norma que 



 130

escape do interesses particulares e possa ser aceita por todos os afetados. O método 

procedimental de uniformização tem a função de evitar que isso ocorra, à custa da perda da 

espontaneidade do agir e da massificação da racionalidade. Devemos saber que a ética não 

acontece necessariamente concomitantemente ao discurso, nem pode ser limitada faticamente 

a quando são seguidas as regras de um procedimento. É geralmente naquelas situações-limite, 

em que as regras não podem ou não devem ser cumpridas que a ética faz-se realmente 

necessária. É dessa forma porque o domínio da ética não se resume à lógica do discurso, que 

no caso da teoria da ação comunicativa é uma lógica de imposição do ideal sobre o factual que 

acaba por inverter seus objetivos, prendendo os sujeitos em uma jaula de ferro não muito 

diferente daquela que falava Weber. Ao menos o fenômeno da política enquanto novo, como o 

compreende Arendt, não é enrijecido como o do modelo de ação comunicativa de Habermas, 

pois o discurso necessário para a existência da ação não seria previsível nem se prenderia a 

normas prévias. A desconfiança de Arendt quanto ao um mundo repleto de ideologias, 

hipocrisia, mentiras e interesses, permitiu que ela depositasse a ética na ação dos sujeitos, 

enquanto que a ética da teoria da ação comunicativa encontra-se nas regras, no procedimento. 

Então de um lado temos uma ética que enfatiza a subjetividade e do outro a prevalência da 

objetividade, uma relação que em nível da teoria política se expressa na tensão entre o modelo 

republicano e o modelo do procedimentalismo democrático. 

É arriscado acreditar que procedimentos formais são capazes de dar conta das 

demandas complexas das sociedades pluralistas sem a formação de consensos 

institucionalizados que são utilizados para legitimação da instrumentalidade. Nestes casos 

haveria uma confusão entre aquilo é ou não instrumental. É importante destacarmos que a 

distinção entre ação instrumental e ação comunicativa – ou ainda, entre violência e poder – é 

meramente analítica, e não há como distinguirmos entre o bom uso ou mau uso da razão, 

senão voluntariamente e a posteriori, de acordo com os efeitos que acreditamos que tais ações 

produzem no mundo. Esta distinção é fundamentalmente “interessada” e não há como 

delimitarmos precisamente quais os limites entre estes elementos sem cairmos em certo 

realismo. Muitas vezes é indispensável que se construam distinções entre fenômenos de modo 

a estabelecer dicotomias, mas não devemos esquecer que os elementos envolvidos são 

construídos através de um processo de racionalização, dentre outros possíveis, que visa 

delimitar e tornar compreensível um fenômeno que se apresenta heterogêneo – não 

poderíamos, por exemplo, nem ao mesmo afirmar com precisão qual o limite entre o público e 

o privado. Dessa forma, é provável que os elementos das dicotomias “sistema X mundo da 

vida”, de Habermas, e “poder X violência”, de Arendt, não sejam incomunicáveis. Poderia 



 131

haver sistema no mundo da vida e violência onde há poder, ou ainda seu contrário, na medida 

em que seriam mais do que esferas incluídas simultaneamente, seriam fenômenos que não 

poderiam se excluir mutuamente de forma absoluta. A grande deficiência das filosofias de 

Arendt e Habermas seria, portanto, excluir completamente a racionalidade instrumental em 

favor de uma eticidade intersubjetiva ideal. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 132

REFERÊNCIAS 
 
 
 

LIVROS DE HANNAH ARENDT 
 
 
 
ARENDT, Hannah. Origens do Totalitarismo. São Paulo: Companhia das Letras, 1989. 
 
 
______. The Jew as Pariah – Jewish identity and politics in the Modern Age. New York: 
Grover Press, 1978. 
 
 
______. Homens em Tempos Sombrios. São Paulo: Companhia das Letras, 1987. 
 
 
______. The Life of the Mind – The groundbreaking investigation on how we think. New 
York: Harcourt, 1982. 
 
 
______. Origens do Totalitarismo – Anti-semitismo, Imperialismo, Totalitarismo. São 
Paulo: Companhia das Letras, 1989. 
 
 
______. A Vida do Espírito – O Pensar, o Querer, o Julgar. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 
1992. 
 
 
______. The Human Condition. Chicago: Chicago University Press, 1998. 
 
 
______. Eichmann em Jerusalém – Um relato sobre a banalidade do mal. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1999. 
 
 
______. Entre o Passado e o Futuro. São Paulo: Perspectiva, 2005. 
 
 
______. The Jewish Writings. New York: Shocken Books, 2007. 
 
 
______. Lições sobre a Filosofia Política de Kant. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1993. 
 
 
______. Responsabilidade e Julgamento. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. 
 
 
______. Entre o Passado e o Futuro. São Paulo: Perspectiva, 2005. 



 133

 
 
______. Sobre a Violência. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994. 
 
 
______. Crises da República. São Paulo: Perspectiva, 2006. 
 
 
______. A Condição Humana. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2007. 
 
 
______. O que é Política? Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2006. 
 
 
______. On Revolution. London: Penguin Books, 1990. 
 
 
______. A Promessa da Política. Rio de Janeiro: Difel, 2008, p. 66. 
 
 
 
LIVROS DE HABERMAS 
 
 
 
HABERMAS, Jürgen. Facticidad y Validez: Sobre el derecho y el Estado democrático de 
derecho en términos de teoria del discurso.  Madrid: Trotta, 2005. 
 
 
______. A Inclusão do Outro: estudos de teoria política. São Paulo: Loyola, 2004. 
 
 
______. Teoría de La Accíon Comunicativa. Vol I e II. Madrid: Taurus, 2003. 
 
 
______. Agir Comunicativo e Razão Descentralizada. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 
2002. 
 
 
______. O Discurso Filosófico da Modernidade: doze lições. São Paulo: Martins Fontes, 
2000. 
 
 
______. Racionalidade e Comunicação. Lisboa: Edições 70, 1996. 
 
 
______. L’espace Public – arquéologie de la publicité comme dimension constitutive de la 
société bourgeoise. Paris: Payot, 1993. 
 
 



 134

______. Direito e Moral: estudos preliminares e aditamentos. Lisboa: Piaget, 1992. 
 
 
______. Teoría y Praxis: estudios de filosofía social. Madrid: Tecnos, 1990. 
 
 
______. Teoría de la Acción Communicativa – Complementos e Estudios Previos. Madrid: 
Tecnos, 1989. 
 
 
______. Consciência Moral e Agir Comunicativo. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1989. 
 
 
______. Conhecimento e Interesse. Rio de Janeiro: Guanabara, 1987 
 
 
______. A Crise de Legitimação no Capitalismo Tardio. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 
1980. 
 
 
______. Técnica e Ciência como “Ideologia”. Lisboa: Edições 70, 1968 
 
 
 
REFERÊNCIAS COMPLEMENTARES 
 
 
 
ABREU, Maria Aparecida. Hannah Arendt e os Limites do Novo. Rio de Janeiro: Azougue, 
2004. 
 
 
ADEODATO, João Maurício. O Problema da Legitimidade – no rastro do pensamento de 
Hanna Arendt. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1989. 
 
 
ADORNO, Theodor Wiesengrund; HORKHEIMER, Max. Dialética do Esclarecimento. Rio 
de Janeiro: Zahar, 1985. 
 
 
AGUIAR, Odílio Alves. Filosofia e Política no Pensamento de Hannah Arendt. Fortaleza: 
EUFC, 2001. 
 
 
ALEXY, Robert. Teoria da Argumentação Jurídica: a teoria do discurso racional como 
teoria da justificação jurídica. São Paulo: Landy, 2001. 
 
 
APEL, Karl-Otto. Estudos da Moral Moderna. Petrópolis: Vozes, 1994. 
 



 135

 
APEL, Karl-Otto; OLIVEIRA, Manfredo de Araújo de; MOREIRA, Luiz. Com Habermas, 
contra Habermas: Direito, Discurso e Democracia. São Paulo: Landy, 2004.  
 
 
ATIENZA, Manuel. As Razões do Direito: Teoria da Argumentação Jurídica: Perelman, 
Toulmin, Maccormick, Alexy e outros. São Paulo: Landy, 2002. 
 
 
AUSTIN, Jonh Langshaw. How to do Things with Words. Oxford: Oxford University Press, 
1962. 
 
 
BOURDIEU, Pierre. O Poder Simbólico. Lisboa: Difel, 1989. 
 
 
COURTINE-DENAMY, Sylvie. O Cuidado com o Mundo: Diálogo de Hannah Arendt e 
alguns dos seus contemporâneos. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2004. 
 
 
______. Hannah Arendt. Lisboa: Piaget, 1994 
 
 
D’ENTREVÉS, M. P. The political philosophy of Hannah Arendt. New York: Routledge, 
1994. 
 
 
DWORKIN, Ronald. O Império do Direito. São Paulo: Martins Fontes, 2003.  
 
 
______. Levando os Direitos a Sério. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 
 
 
DUARTE, André. O Pensamento à Sombra da Ruptura: Política e Filosofia em Hannah 
Arendt. São Paulo: Paz e Terra, 2000. 
 
 
DUARTE, Rodrigo. Adorno/ Horkheimer e a Dialética do Esclarecimento. Rio de Janeiro: 
Zahar, 2004. 
 
 
______. Razão e Consenso em Habermas: A Teoria Discursiva da Verdade, da Moral, do 
Direito e da Biotecnologia. Florianópolis: Editora da UFSC, 2005. 
 
 
FREITAG, Barbara. Teoria Crítica Ontem e Hoje. São Paulo: Brasiliense, 1990. 
 
 
GALUPPO, Marcelo Campos. Igualdade e Diferença: Estado Democrático de Direito a 
partir do Pensamento de Habermas. Belo Horizonte: Mandamentos, 2002. 



 136

 
 
GOETHE, Johann Wolfgang Von. Fausto. Rio de Janeiro: Ediouro, 1984.  
 
 
GÜNTHER, Klaus. Teoria da Argumentação no Direito e na Moral: Justificação e 
Aplicação. São Paulo, Landy, 2004. 
 
 
HACKER. P.M.S. Wittgenstein: sobre a natureza humana. São Paulo: UNESP, 2000. 
 
 
HELMUT, Thielen.  Além da Modernidade? Para a Globalização de Uma Esperança. 
Petrópolis: Vozes, 1998. 
 
 
HOBBES, Thomas. O Leviatã. São Paulo: Martin Claret, 2003. 
 
 
HORKHEIMER, Max. Eclipse da Razão. São Paulo: Centauro, 2002, p. 29. 
 
 
JAY, Martin. La Imaginacion Dialectica – historia de la escuela de Frankfurt y el instituto 
de investigacion social (1923-1950). Madrid: Taurus, 1988. 
 
 
LAFER, Celso. Hannah Arendt: pensamento, persuasão e poder. São Paulo: Paz e Terra, 
2003. 
 
 
LYOTARD, Jean-François. A Condição Pós-Moderna. Rio de Janeiro: José Olympio, 1998. 
 
 
KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. Rio de Janeiro: Edições 70, 1989. 
 
 
______. Crítica da Razão Prática. São Paulo: Ícone, 2005. 
 
 
______. Fundamentação da Metafísica dos Costumes e outros Escritos. Lisboa: Edições 
70, 2004. 
 
 
______. A Religião nos Limites da Razão. Lisboa: Edições 70, 1992. 
 
 
KELSEN, Hans. Teoria Pura do Direito. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 
 
 



 137

MÍLOVIC, Míroslav. Filosofia da Comunicação: para uma crítica da modernidade. Brasília: 
Plano, 2002. 
 
 
MILLS, Charles Wright. The Power Elite. New York: Oxford University Press, 1956. 
 
 
MOREIRA, Luiz. Fundamentação do Direito em Habermas. Belo Horizonte: 
Mandamentos, 2004. 
 
 
NEVES, Marcelo. Entre Têmis e Leviatã: uma relação difícil – O Estado Democrático de 
Direito a partir e além de Luhmann e Habermas. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 
 
 
NOBRE, Marcos. A Teoria Crítica. Rio de Janeiro: Zahar, 2004. 
 
 
OLIVEIRA, Manfredo Araújo de. Reviravolta Lingüístico-pragmática na Filosofia 
Contemporânea. São Paulo: Loyola, 2001. 
 
 
REALE, Miguel. Lições Preliminares de Direito. São Paulo: Saraiva, 1973. 
 
 
ROVIELLO, Anne-Marie. Senso Comum e Modernidade em Hannah Arendt. Lisboa: 
Instituto Piaget, 1987. 
 
 
RORTY, Richard. A Filosofia e o Espelho da Natureza. Dom Quixote: 1988. 
 
 
RUEDA, Luis. Movimientos Filosóficos Actuales. Madrid: Trotta, 2001. 
 
 
SCHMITT, Carl. A Crise da Democracia Parlamentar. São Paulo: Scritta, 1996. 
 
 
STIELTJES, Cláudio. Jürgen Habermas: A desconstrução de uma Teoria. São Paulo: 
Germinal, 2001. 
 
 
STEUERMAN, Emilia. Os Limites da Razão – Habermas Lyotard, Melanie Klein e a 
racionalidade. Rio de Janeiro: Imago, 2003. 
 
 
WEBER, Max. A Ética Protestante e o Espírito de Capitalismo. São Paulo: Martin Claret, 
2004. 
 
 



 138

______. Economia e Sociedade: fundamentos da Sociologia compreensiva. v. 1. Brasília, 
Editora da UNB, 2004. 
 
 
______. Ensaios de Sociologia. Rio de Janeiro: Zahar, 1974, 
 
 
WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus Lógico-Filosóficus. São Paulo: Universidade de São 
Paulo, 2005. 
 
 
______. Investigações Filosóficas. Petrópolis: Vozes, 2004. 
 
 
WIGGERHAUS, Rolf. A Escola de Frankfurt – história, desenvolvimento teórico, 
significação política. Rio de Janeiro: Difel, 2002. 
 
 
YOUNG-BRUEHL, Elisabeth. Hannah Arendt – For Love of the World. Yale: Yale 
University Press, 2004. 
 
 
 
ARTIGOS 
 
 
 
ANDERSON, Joel. The “Third Generation” of the Frankfurt School. Intellectual History 
Newsletters. N. 22, 2000. 
 
 
AFTERWORD, Edna. “Big Hannah – My Aunt. In: The Jewish Writings. New York: 
Shocken Books, 2007. 
 
 
ALDEA, Rodolfo. Lo Social y lo Político en Hannah Arendt. In: Totalitarismo, Banalidad y 
despolitización – la actualidad de Hannah Arendt. Santiago: LOM, 2006. 
 
 
AUSTIN, Jonh Langshaw. Performative Utterances. In: Philosophical Papers. Oxford: 
Oxford University Press, 1970. 
 
 
ARENDT, Hannah. Social Science Techniques and the Study of Concentration Camps. In: 
Essays in Understanding: 1930 -1954 – Formation, Exile, and Totalitarism. New York, 
Schocken Books, 2005. 
 
 
______. Nightmare an Flight. In: Essays in Understanding: 1930 -1954 – Formation, Exile, 
and Totalitarism. New York, Schocken Books, 2005. 



 139

 
 
______. The Eichmann Controversy – a letter to Gershom Sholem. In: The Jewish Writings. 
New York: Shocken Books, 2007. 
 
 
______. Answers to questions Submitted by Samuel Grafton. In: The Jewish Writings. New 
York: Shocken Books, 2007. 
 
 
______. Truth and Politics. In: Between past and Future. London: Shocken Books, 2005. 
 
 
______. Thinking and Moral Considerations. In: Responsibility and judgment. New York: 
Schocken Books, 2005. 
 
 
______. The Crisis in Education. In: Between past and Future – eight exercises in political 
thought. London: Shocken Books, 2005. 
 
 
______. The Crisis in Culture. In: Between past and Future – eight exercises in political 
thought. London: Shocken Books, 2005. 
 
 
______. What is Freedom? In: Between past and Future. London: Shocken Books, 2005. 
 
 
______. What is Authority? In: Between past and Future – eight exercises in political 
thought. London: Shocken Books, 2005. 
 
 
______. Trabalho, Obra, Ação. In: Cadernos de Ética e Filosofia Política. n. 7, 2/2005. 
 
 
ALEXY, Robert. Sistema Jurídico, Principios Jurídicos y Razón Práctica. In: Doxa, v. 5, 
1988. 
 
 
APEL, Karl-Otto. Dissolução da ética do Discurso? In: Com Habermas, Contra Habermas: 
Direito, Discurso e Democracia. São Paulo: Landy, 2004. 
 
 
______. A Ética do Discurso diante da problemática jurídica e política: as próprias diferenças 
de racionalidade entre moralidade, Direito e Política podem ser justificadas normativa e 
racionalmente pela ética do discurso? In: Com Habermas, Contra Habermas: Direito, 
Discurso e Democracia. São Paulo: Landy, 2004. 
 
 



 140

______. O A Priori da Comunidade de Comunicação e os Fundamentos da Ética: O problema 
de uma fundamentação racional na era da ciência. In: Estudos de Moral Moderna. 
Petrópolis: Vozes, 1994. 
 
 
______. Fundamentação Normativa da “Teoria Crítica”: Recorrendo à Eticidade do Mundo da 
Vida? Uma Tentativa de Orientação Transcendental-pragmática: com Habermas, contra 
Habermas. In: Com Habermas, Contra Habermas – Direito, Discurso e Democracia. São 
Paulo: Landy, 2004. 
 
 
ASSY, Bethânia. Prolegomenon for an Ethics of Visibility in Hannah Arendt. In: Kriterion. 
Belo Horizonte, n. 110, Dez./2004. 
 
 
BENHABIB, Seyla. Models of Public Space: Hannah Arendt, the Liberal Tradition, and 
Jürgen Habermas. In: CALHOUN, C. (Org.). Habermas and the Public Sphere. 
Massachusetts: MIT Press, 1996. 
 
 
BESNIER, Bernard. A Distinção entre Práxis e Poiêsis em Aristóteles. In: Analytica. vol. 1, 
n. 3, 1996. 
 
 
CORREIA, Adriano. O Pensar e a Moralidade. In: Transpondo o Abismo: Hannah Arendt 
entre a filosofia e a política. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2002. 
 
 
______. A Questão Social em Hannah Arendt: Apontamentos críticos. In: Aurora. Curitiba, 
v. 26, jan./jun. 2008. 
 
 
DUARTE, André. Hannah Arendt e a Modernidade: Esquecimento e redescoberta da política. 
In: Transpondo o abismo: Hannah Arendt entre a filosofia e a política. Rio de Janeiro: 
Forense Universitária, 2002. 
 
 
FERRY, Jean-Marc. Habermas: Crítico de Hannah Arendt. In: Educação e Filosofia. v. 17, n. 
33, jan./jun., 2003. 
 
 
FIGUEIROA, Maximiliano. Totalitarismo, Banalidad y Despolitización – La actualidad de 
Hannah Arendt. In: Totalitarismo, Banalidad y Despolitización – la actualidad de Hannah 
Arendt. Santiago: LOM, 2006. 
 
 
FLICKINGER, Hans Georg. Trabalho e Emancipação – Observações sobre a teoria marxiana. 
In: Veritas. Porto Alegre, v. 37, n. 148, 1992. 
 
 



 141

GIDDENS, Anthony. Razón sin Revolucíon?. La theoria des kommunikativen handelns de 
Habermas. In: Habermas y La Modernidad. Madrid: Cátedra, 1988. 
 
 
HABERMAS, Jürgen. Cuestiones y Contracuestiones. In: GIDDENS, Anthony. Habermas y 
la Modernidad. Madrid: Cátedra, 1988. 
 
 
______. Modernidade – Um projeto inacabado. In: Um Ponto Cego no Projeto Moderno de 
Jürgen Habermas. São Paulo: Brasiliense, 1992. 
 
 
______. O Conceito de Poder de Hannah Arendt. FREITAG, Bárbara; ROUANET, Sérgio 
Paulo (Org.). In: Habermas. São Paulo: Ática, 1980 
 
 
HELMUT, Thielen.  Além da Modernidade? Para a Globalização de uma Esperança. 
Petrópolis: Vozes, 1998. 
 
 
HONNETH, Axel. Democracia como Cooperação Reflexiva. John Dewey e a teoria 
democrática hoje. In: Democracia Hoje – novos desafios para a teoria democrática 
contemporânea. Brasília: Editora da UNB, 2007, pp. 63-91. 
 
 
HORKHEIMER, Max. Teoria Tradicional e Teoria Crítica. In: Os pensadores – teoria 
crítica. São Paulo: Abril Cultura, 1980. 
 
 
HORKHEIMER, Max. Filosofia e Teoria Crítica. In: Os Pensadores – escola de frankfurt. 
São Paulo: Abril Cultural, 1988. 
 
 
KOHN, Jerome. O Mal e a Pluralidade: O Caminho de Hannah Arendt em Direção à Vida do 
Espírito. In: Origens do Totalitarismo: 50 anos depois. Org.: AGUIAR, Odílio Alves; 
BARREIRA, César; BATISTA, José Élcio; ALMEIDA, José Carlos Silva de. Rio de Janeiro: 
Relume Dumará, 2001. 
 
 
LEVINSON, Bradley A. Culture is Ordinary. In: Schooling the Symbolic Animal – social 
and cultural dimension of education. New York: Rowman & Littlefield, 2002. 
 
 
LIRA, Edgar. Violência, Ação e Pensamento. In: A Banalização da Violência: A atualidade 
do pensamento de Hannah Arendt. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2004. 
 
 
MAGALHÃES, Theresa Calvet de. Hannah Arendt e a Desconstrução Fenomenológica da 
Atividade de Querer. In: Transpondo o Abismo – Hannah Arendt entre a Filosofia e a 
Política. Rio de Janeiro: Forense, 2002. 



 142

 
 
MUJICA, Pedro. Participación Ciudadana y Esfera Pública según Hannah Arendt. In: 
Totalitarismo, Banalidad y Despolitización – La actualidad de Hannah Arendt. Santiago: 
LOM, 2006. 
 
 
PERISSINOTTO, Renato M. Hannah Arendt, Poder e a Crítica da Tradição. In: Lua Nova.  
n. 61, 2004. 
 
 
RORTY, Richard. Justiça como Lealdade Ampliada. In: Pragmatismo e Política. São Paulo: 
Martins, 2005. 
 
 
SCHMITT, Carl. El Imperialismo Moderno em El Derecho Internacional Público. In: Carl 
Schmitt – o teólogo da política. México; Fondo de Cultura econômica, 2001. 
 
 
TORRES, Ana Paula Repolês. O Sentido da Política em Hannah Arendt. In: 
Trans/Form/Ação. v. 30, n. 2, Marília, 2007. 

 


