
FERNANDO JOSÉ DO NASCIMENTO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A CONTRIBUIÇÃO DA ANALÍTICA EXISTENCIAL 

HEIDEGGERIANA NA CONCEPÇÃO DE PLURALIDADE 

PRESENTE EM A CONDIÇÃO HUMANA DE HANNAH ARENDT 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife, 2009 



FERNANDO JOSÉ DO NASCIMENTO 

 

 

 

 

 

 

A CONTRIBUIÇÃO DA ANALÍTICA EXISTENCIAL 

HEIDEGGERIANA NA CONCEPÇÃO DE PLURALIDADE 

PRESENTE EM A CONDIÇÃO HUMANA DE HANNAH ARENDT 
 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada por 
Fernando José do Nascimento ao 
Programa de Pós-graduação do 
Departamento de Filosofia da 
Universidade Federal de Pernambuco, 
sob a orientação do Professor Dr. Jesús 
Vázquez Torres, como requisito parcial 
para a obtenção do grau de Mestre em 
Filosofia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife, 2009 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

         
   

       
 
 

Nascimento, Fernando José do    
      A contribuição da analítica existencial heideggeriana na 
concepção de pluralidade presente em a condição humana de 
Hannah Arendt / Fernando José do Nascimento. -- Recife: O 
Autor, 2009. 
     101 folhas. 
 
     Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de 
Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2009. 
      Inclui: bibliografia. 

1. Filosofia. 2. Fenomenologia. 3. Existencialismo. 4. 
Pluralidade. 5. Heidegger, Martin, 1889-1976. 6. Arendt, 
Hannah, 1906-1975. I. Título. 
 

              1 
              100 

              CDU (2. 
ed.) 

       CDD (22. ed.)

UFPE 
BCFCH2009/104 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Im memoriam a Idalina Nascimento de Macêdo, que 
sonhou comigo os meus sonhos e depois me deixou. 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Aos professores Nélio Vieira, Betânia Santiago e 
Evandro Costa, por ter aprendido com eles o gosto pela 
pesquisa, pelo ensino, e pelo compromisso ético. 



 

AGRADECIMENTOS 

 

 

A Deus e a Nossa Senhora do Carmo, padroeira do Recife, aos pés dos quais pedi, às 
vezes mesmo descrente, forças para vencer e encontrei coragem para lutar. 
 
Aos meus pais, José Francisco e Maria Francisca, minha tia Severina Francisca, meus 
irmãos, José Fábio e Maria de Fátima, por nunca terem deixado, mesmo em condições 
adversas, faltar-me condições de estudar e atingir meus objetivos. 
 
Ao professor Jesús Vázquez, orientador dessa dissertação, pela confiança depositada, 
pelo diálogo sempre aberto e pelas inúmeras contribuições para a construção do 
trabalho. 
 
Aos professores Washington Martins e Ivo Dantas, pelo incentivo, durante o curso de 
Especialização em Bioética, para que eu fizesse a seleção de mestrado nesta 
universidade e no departamento de filosofia. 
 
A Betânia, secretária do departamento de filosofia, pela competência profissional, 
amizade e paciência. 
 
A Márcio, amigo e revisor do texto, pelo estímulo e dedicação com que corrigiu o 
trabalho. 
 
A Juliana, Isabel e ao Sr. Edson por sempre ajudarem no que foi preciso e estivesse aos 
seus alcances no departamento de filosofia.   
 
Aos grandes amigos de caminhada, Jefferson e Sheila, Adilson e Thalles, Eugênio e 
Marcela, Conceição, Francisco e Angélica, pelo apoio em todos os momentos, pelas 
discussões sempre ricas em contribuições e pela partilha de experiências, livros, medos 
e alegrias. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

É difícil dizer a verdade, pois, por mais que só haja uma, 
esta é viva e tem feições vividamente cambiantes. 
                                                                   (Franz Kafka) 

 



RESUMO 

 

A pluralidade é um dos baluartes da teoria política de Hannah Arendt. Perpassa a sua 
obra quase inteiramente. Faz-se notar desde As origens do totalitarismo, publicada em 
1951, livro que deu notoriedade internacional a autora, até A vida do espírito, de 1978, 
póstuma; mas, é em A condição humana, de 1958, que ganha um lugar imprescindível. 
Seguindo as indicações desse escrito podemos caracterizar a pluralidade como à 
condição da ação e do discurso. Esses dois aspectos que lhe são inerentes manifestam a 
singularidade humana. Isto é, somente na presença de outros com e entre os quais 
agimos e falamos, que nos são iguais e diferentes, é que podemos ir desvelando o Quem 
que cada um de nós é. Isso pode significar algumas convergências com a analítica 
existencial heideggeriana, apesar de não tê-la necessariamente como única fonte de 
inspiração e de também poder apresentar alguma divergência. O Dasein nunca se dá 
isoladamente, ele é sempre ser-com, é co-presença e neste mesmo sentido o mundo é 
sempre mundo compartilhado, viver é conviver. No pensamento de Heidegger não há 
lugar para se pensar em um si-mesmo isolado da presença dos outros, visto que até na 
decisão resoluta do Dasein de assumir o peso de sua finitude, seu modo de ser mais 
próprio, isso se dá simultaneamente a todos os outros modos de ser. Não há como 
separar o ser-para-morte do ser-no-mundo e do ser-com-os-outros. Aceitando essa 
interpretação podemos perceber que o Dasein mesmo em seu modo de ser mais próprio, 
na singularização permitida pela angústia fundamental, manifesta e não nega a 
pluralidade que lhe é inerente. Arendt insinua essa compreensão de Heidegger a partir 
dos anos cinquenta. Dessa forma, pode-se assumir como possibilidade, a partir dessa 
reinterpretação da analítica existencial, que a noção de mundo e de Dasein como ser-no-
mundo e ser-com tem um papel importante para a noção de pluralidade como a 
“paradoxal pluralidade de seres singulares”, desenvolvida em A condição humana. O 
presente texto versa sobre essa possível aproximação entre os autores. Procuramos 
resgatar o legado heideggeriano sobre uma autora e um tema que cada vez mais são 
estudados com recorrência na contemporaneidade. A pluralidade é uma das categorias 
atuais mais visitadas em diversas áreas do saber, isso por causa do seu potencial de fazer 
refletir sobre a igualdade e o respeito às diferenças.  
 
 

 

Palavras-chave: Hannah Arendt, Martin Heidegger, Pluralidade, Ser-com, Ser-no-

mundo.  

 

 

 

 

 

 

 

 



ABSTRACT 

 

The plurality is one of the bulwarks from the Hannah Arendt’s political theory. It 
permeates her work almost entirely. It is noted since Origins of Totalitarism, published 
in 1951, book gave the author international notoriety, until The Life of the Mind, from 
1958, posthumous; but, is in The Human Condition, from 1958, which won a vital 
place. Following signs of writing we can characterize the plurality as the condition of 
action and speech. These two aspects those are inherent, to manifest the human 
uniqueness. That is, only in the presence of others, with and among, we act and speak, 
which are equal and different of ourselves, we can go revealing the WHO that each of 
us is. This might means some convergences with the heideggerian existential analytic, 
although of doesn’t take it as the only source of inspiration and might presents some 
divergence. The Dasein never is isolated, it is always being-with, is co-presence and in 
this same meaning, the world is always shared world, life is coexistence. In the 
Heidegger’s thought there is no place to think in a selfness isolated from the other’s 
presence, therefore indeed in the resolute decision of the Dasein of assume the 
responsibility of its infinitude, its most proper-being mode, occurs simultaneously to all 
being modes. It is impossible to separate the being-to-death of the being-in-the-world 
and of the being-with-others. Accepting this interpretation, we can realize the Dasein by 
itself in its most proper way, in the uniqueness allowed by the fundamental anguish, 
manifest and doesn’t refuse the plurality is inherent in it. Arendt insinuates this 
comprehension of Heidegger since the fifteen’s. Thus, it might be assumed as 
possibility, from this existential analytic reinterpretation, which the notion of world and 
Dasein as being-in-world and being-with takes an important place to the concept of 
plurality as a “paradoxal plurality of singular beings”, developed in The Human 
Condition. This work concerns to this possible approximation between the authors. We 
tried to rescue the heideggerian legacy about an author and a theme on which are 
increasing the studies at the contemporary. The plurality is one of the current categories 
most visited in several areas of knowledge, because its potential of doing reflect about 
the equality and respect to the differences. Heidegger and Hannah Arendt, each one by 
his on way, can help us to find out the plurality’s place in the human condition.   
 
 

 

Keywords: Hannah Arendt, Martin Heidegger, Plurality, Being-with, Being-in-world. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

 

INTRODUÇÃO ............................................................................................................11 

 

PARTE I: A CONTEXTUALIZAÇÃO ENTRE OS PENSAMENTOS DE 
HEIDEGGER E HANNAH ARENDT 
 

CAPÍTULO I: O PERCURSO DA CRÍTICA DE HANNAH ARENDT A 
HEIDEGGER.................................................................................................................16 
 
1 O ENCONTRO COM O PENSAMENTO DE HEIDEGGER....................................25 

2 A FASE MAIS CRÍTICA ............................................................................................24 

3 O CAMINHO DA APROPRIAÇÃO ..........................................................................29 

 

CAPÍTULO II: MARTIN HEIDEGGER E HANNAH ARENDT: 
CONVERGÊNCIAS .....................................................................................................36 
 
1 O MÉTODO FENOMENOLÓGICO DE HEIDEGGER NO PENSAMENTO DE 

HANNAH ARENDT.......................................................................................................38 

2 A DESCONSTRUÇÃO DA TRADIÇÃO EM HEIDEGGER E EM ARENDT.........43 

3 A CRÍTICA FEITA A ARENDT PELA SUA APROPRIAÇÃO DO PENSAMENTO 

DE HEIDEGGER............................................................................................................50 

 

PARTE II: O LEGADO DA ANALÍTICA EXISTENCIAL HEIDEGGERIANA 
EM A CONDIÇÃO HUMANA 

 

CAPÍTULO III: A CONCEPÇÃO ARENDTIANA DE PLURALIDADE NA 
OBRA A CONDIÇÃO HUMANA................................................................................57 
 
1 A GÊNESE DE A CONDIÇÃO HUMANA.................................................................58 

2 O CONTEÚDO DE A CONDIÇÃO HUMANA E A VITA ACTIVA...........................61 

2.1 Labor ........................................................................................................................68 

2.2 Trabalho ...................................................................................................................70 

2.3 Ação ..........................................................................................................................72 

3 PLURALIDADE .........................................................................................................75 

 



CAPÍTULO IV: A ANALÍTICA EXISTENCIAL HEIDEGGERIANA E A 
PLURALIDADE............................................................................................................81 
 
1 O PROJETO DE SER E TEMPO.................................................................................82 

2 A PLURALIDADE EM SER E TEMPO......................................................................85 

3 O DASEIN COMO SER-NO-MUNDO E SER-COM E A PLURALIDADE EM A 

CONDIÇÃO HUMANA...................................................................................................94 

 

CONCLUSÃO..............................................................................................................101 

 

REFERÊNCIAS...........................................................................................................104 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

INTRODUÇÃO 

 

Uma garota frágil, órfã de pai, natural de Hannover, mas que passou parte da 

infância e juventude em Königsberg, onde se tornou leitora de Kant, a aluna de figuras 

como Bultmann, Heidegger, Husserl e Jaspers. Joannah Kohn Arendt, judia, 

contemporânea da Segunda Grande Guerra, tornou- se uma das mais importantes 

pensadoras do século XX. O seu mais forte impulso para a reflexão foi o Regime 

Totalitário Nazista e os campos de concentração, aos quais talvez não foi submetida por 

ter fugido astuciosamente, em 1933, da Alemanha. Por isso, a sua iniciativa teórica 

apenas pode ser compreendida tendo como pano de fundo o contexto da Segunda 

Guerra, pois, como afirmou, certa vez, o objetivo ao pensar a realidade do seu tempo era 

se reconciliar com um mundo em que se sentia estranha, este onde tantas 

monstruosidades aconteceram e que parte delas testemunhou. 

A estranheza a que ela se referia não era um sentimento seu de alheamento da 

realidade, mas um inconformismo em relação a um crescente distanciamento e falta de 

compromisso com a Terra, quintessência da condição humana, e, sobretudo, a 

desconsideração da importância do ser humano, que ela observava na sociedade. O 

genocídio dos judeus era a prova mais cabal de que o humano fora considerado como 

um instrumento. O porquê daquilo tudo não era algo que pudesse ser respondido com 

facilidade e justamente isso causava não só espanto, mas terror em todos os que 

pensassem a sério. 

A hipótese da autora para a questão foi a da negação da dimensão 

verdadeiramente política do ser humano. Portanto, seu pensamento, como afirmou em 

uma entrevista a Günter Gaus, em 28 de outubro de 1964, em um canal de televisão da 

Alemanha Ocidental, versa sobre o campo da teoria política. Mas, sem qualquer dúvida 

não pode ser compreendido, em sua profundidade, sem se levar em conta a formação 

inicial que teve em filosofia. Devolver a dignidade da política, tema que configurou seu 

projeto, significava, entre outras coisas, voltar o olhar sobre a experiência originária e 

desvelar daí exemplos a serem ressignificados. Isso implicou em uma atitude em relação 

à tradição de pensamento ocidental: romper com a velha hostilidade entre filosofia e 

política. 

A tradição, ao mesmo tempo em que legou sorrateiramente, também negou a 

importância da política. Pois, foi caracterizada, desde o início, por uma inversão na 

disposição originária da Vita Activa. Assim, valorizou mais as dimensões produtivas e 



12 
 

consumistas da espécie humana do que a política, que é a mais propriamente humana. 

Isso nos trouxe, além da situação de alienação moderna, a condição de superfluidade. A 

filosofia tradicional, grosso modo, tratou sempre do Homem, um ser de essência eterna 

e imutável, apesar das mudanças históricas e sociais. Negou a pluralidade que é inerente 

a cada um individualmente e que, ao mesmo tempo, é o que nos faz parte da 

coletividade. Considerando um modelo específico para dar unidade a tal concepção, 

excluiu e tornou descartável um grande número de pessoas e talvez, a própria Terra, 

mãe de todos. 

A consideração da pluralidade assumiu, por isso, um lugar central em sua teoria. 

Ela é o norte não apenas para o resgate da política, mas, ao mesmo tempo, para pensar 

uma forma de dignidade humana, uma ética e um direito. Entre os diversos 

comentadores de Arendt no Brasil, muito se tem escrito sobre esses desdobramentos 

possíveis. No entanto, poucos são os que se dedicam a pesquisar as articulações com o 

pensamento de Heidegger que fizeram com que chegasse à pluralidade. 

O nosso trabalho procura compreender uma das possibilidades da origem da 

pluralidade em Hannah Arendt. A quem conhece a biografia da autora não passa 

despercebido da sua relação com o filósofo Martin Heidegger, desde os primeiros anos 

como estudante universitária. Mais que uma relação íntima e clandestina, chama 

atenção a paixão intelectual deles. O débito da autora é inegável e ela mesma, algumas 

vezes, escreve sobre toda a admiração e contribuição que guarda dele. Heidegger, por 

sua vez, apesar de apático ao pensar próprio dela, fez de Arendt nos anos vinte a sua 

ouvinte e interlocutora predileta, quando escrevia, entre outros escritos, Ser e Tempo, e, 

na maturidade, confiou-lhe a revisão dos seus textos para o inglês. 

Muitos trabalhos da autora, mesmo que ela não cite Heidegger, resguardam 

diversas convergências com a filosofia dele. Sem falar de tantos outros em que discute 

diretamente, ora contestando, ora se apropriando para a consolidação de sua política. A 

obra A condição humana é um bom exemplo disso. Nela, o encontramos em toda parte e 

em parte alguma. A abordagem da autora sobre a condição humana é uma analítica da 

Vita Activa que pressupõe temas heideggerianos como a temporalidade, a finitude, o 

Dasein etc. Há também uma crítica à noção de público do autor; no entanto, ela não 

afirma que dialoga com ele, podendo isso passar despercebido a um leitor desatento ou 

não iniciado na filosofia heideggeriana.  

Sem desconsiderar que a pluralidade em Arendt é suscitada, apesar de sua 

originalidade, de diversos autores, tais como Kant, Jaspers e alguns existencialistas 



13 
 

franceses, procuramos neste trabalho levantar os elementos que contribuam para 

considerar a possibilidade da filosofia heideggeriana ser uma das suas procedências. 

Tomamos como referência para isso a hipótese de que haja uma relação de proximidade 

e, ao mesmo tempo, de distância entre a analítica existencial, presente em Ser e Tempo, 

e a concepção de pluralidade de A condição humana. De qualquer forma, o fato de uma 

herança, nessa temática, não implica, a princípio, uma transposição literal, mas ao 

contrário, como veremos, um ir mais além de Heidegger. 

O primeiro passo do nosso trabalho foi então relacionar o pensamento dos dois a 

fim de delimitar as suas proximidades e distâncias. Para isso, percorremos os textos em 

que ela discute diretamente ou que mais se aproximam da filosofia dele.  Iniciamos por 

fazer uma distinção didática na relação, e observamos que é possível diferenciar três 

fases distintas: um momento inicial em que a autora era aluna de Heidegger e de 

Jaspers, e em que produziu a sua tese de doutorado e iniciou um estudo sobre Rahel 

Varnhagen. Depois, um período em que, refugiada na França e depois nos Estados 

Unidos, ela se tornou uma dura crítica da filosofia e das atitudes políticas dele; por fim, 

um momento definitivo de apropriação crítica, quando ela retorna de visita à Europa, 

depois da Guerra, em que floresce a sua teoria política em obras como A condição 

humana, Entre o passado e o futuro e Sobre a revolução. 

A partir da compreensão desse percurso, podemos delinear as convergências e 

divergências que marcaram a relação intelectual deles. Arendt, nunca abandonou o que 

aprendeu com o método fenomenológico de Heidegger, isso em todas as suas 

implicações, tal como a de uma desconstrução da tradição, mas também discordou dele 

em vários aspectos, que tomaram nova tonalidade com ela. Um exemplo disso é que 

apesar de considerar a abordagem dele sobre o público “penetrante” não aderiu ao seu 

“pessimismo” em relação ao mesmo. Em sua teoria política, o público não é desde 

sempre lugar de decadência, mas apenas nos tempos sombrios, em que vivemos, 

podendo inclusive ser ressignificado. 

De posse das fronteiras entre os pensamentos dos autores passamos à segunda 

parte do trabalho, onde buscamos a plausibilidade da hipótese de um legado da analítica 

existencial na concepção de pluralidade de A condição humana. Essa obra e Ser e 

Tempo se distanciam não apenas temporalmente, mas também tematicamente. Apesar 

disso, o fato dela ter sido escrita em um período de reconciliação e intenso diálogo com 

Heidegger é uma pista para uma possível aproximação. Esse argumento é abonado por 



14 
 

uma carta em que ela afirma dever “tudo quase inteiramente” do que está escrito no 

livro aos primeiros anos de encontro com ele. 

O que está na base desse texto, bem como de outros escritos do mesmo período, 

é a preocupação da autora com a perda da pluralidade. Talvez por isso a primeira 

tentação seja contrapor os dois livros e ler A condição humana apenas como uma crítica 

ferrenha a um suposto solipsismo presente na concepção de finitude do pensamento 

heideggeriano. No entanto, observamos que nem a autora acreditava, nesse período, que 

houvesse algo do tipo no autor de Ser e Tempo, nem que a própria filosofia dele 

estivesse aprisionada ao individualismo exacerbado moderno. Uma leitura atenta, 

auxiliada por comentadores deles, fez-nos chegar a uma possível concepção de 

pluralidade presente na obra de Heidegger e isso nos aproximou ainda mais da 

probabilidade de uma contribuição da analítica dele na pluralidade arendtiana. 

O nosso empreendimento é encerrado quando, assistidos pela correspondência 

entre eles, por rascunhos de textos e, sobretudo, pela leitura de A condição humana, 

descortinamos a importância da concepção de ser-no-mundo como ser-com da analítica 

heideggeriana para a concepção de pluralidade e, com isso, acenamos para o legado 

fundamental da filosofia de Heidegger sobre a teoria política de Arendt. Uma política da 

amizade, do amor pelo mundo, que foi, em certo sentido, herdeira de um autor 

geralmente considerado obscuro em sua filosofia e opções políticas. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE I: 

 

A CONTEXTUALIZAÇÃO ENTRE OS PENSAMENTOS DE 

HEIDEGGER E HANNAH ARENDT 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 
 

CAPÍTULO I 
 

O PERCURSO DA CRÍTICA DE HANNAH ARENDT A HEIDEGGER 

 

 

Hannah Arendt foi aluna de Martin Heidegger entre 1925 e 1926 na 

universidade de Marburg, Alemanha. Desde então, os dois mantêm um profícuo diálogo 

que se estenderá até a morte dela, em 1975. Durante esse período, houve um intervalo 

entre os anos de 1933 a 1950, proveniente, sobretudo, dos problemas engendrados na 

Europa por causa da ascensão e consolidação do nazismo, bem como, 

consequentemente, pela Segunda Grande Guerra. Arendt, diante da crescente onda anti-

semita, parte, em 1933, para a França e, em 1941, depois de passar um tempo detida por 

causa de uma ordem geral do governo francês de confinamento aos estrangeiros, foge 

para os Estados Unidos e, apenas no início dos anos 1950, retorna à Europa e retoma o 

diálogocom Heidegger.1 

A relação intelectual entre esses dois pensadores alemães ficou registrada 

através de cartas escritas entre 1925 e 1975, publicadas no Brasil, em 2001, pela 

Relume Dumará e também em vários textos em que Arendt discute, direta e 

indiretamente, o pensamento e o comportamento político de Heidegger. Podemos 

observar, por exemplo, que ao longo dos textos editados por Jerome Kohn, em 1994, 

escritos pela autora entre 1930 e 1954, sob o título Essays in Understanding, traduzido 

no Brasil pelo título Compreender, que pelo menos seis deles fazem referência a 

Heidegger e dois discutem diretamente o pensamento dele2. São   eles O que é a 

filosofia da existenz? e O interesse pela política no recente pensamento filosófico 

europeu. Posteriormente, em 1968, no livro Homens em tempos sombrios e em A vida 

do espírito, de 1978, publicada postumamente, aparecem mais textos que dialogam com 

                                                 
1 Sobre abiografia de Arendt: Cf. ADLER, Laure. Nos Passos de Hannah Arendt. Trad. de Tatiana 
Salem Levy e Marcelo Jacques. Rio de Janeiro: Record, 2007; YOUNG-BRUEHL, Elizabeth. Por amor 
ao mundo: a vida e a obra de Hannah Arendt. Trad. Antônio Trânsito. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 
1997 e COURTINE-DENAMY, Sylvie. Hannah Arendt. Trad. de Ludovina Figueiredo. Lisboa: 
Instituto Piaget, 1994. Quanto à biografia de Heidegger: Cf. SAFRANSKI, Rüdiger. Heidegger: um 
mestre da Alemanha entre o bem e o mal. Trad. Lya Luft. São Paulo: Geração editorial, 2005. A propósito 
da relação pessoal entre eles: Cf. ETTINGER, Elzbieta. Hannah Arendt – Martin Heidegger. Trad. 
Mário Pontes. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1996. 
2Cf. ARENDT, Hannah. Compreender: formação, exílio e totalitarismo. Trad. Denise Bottman. São 
Paulo: Companhia das letras, 2008 a. 



17 
 

questões da filosofia heideggeriana, Heidegger faz 80 anos e O querer-não-querer de 

Heidegger, respectivamente. 

Neste primeiro momento do nosso trabalho, vamos apresentar, sobretudo, os 

textos em que Arendt discute diretamente o pensamento de Heidegger. À exceção do 

primeiro item, detivemo-nos àqueles em que a autora cita e discute explicitamente o 

pensamento de Heidegger. O motivo é simples: eles representam a melhor pista para 

percebermos o duplo movimento de crítica e, depois, de apropriação das idéias do seu 

professor. Somente lendo esses textos e situando-os, cronologicamente, dentro do 

desenvolvimento da reflexão da autora, é que podemos ter um referencial significativo, 

tendo em vista a complexidade da sua leitura que discute os textos heideggerianos sem 

uma referência explícita. 

O motivo pelo qual o primeiro item não parte dos textos em que Arendt cita e 

discute diretamente o pensamento de Heidegger é que eles representam o “pontapé” 

inicial da relação intelectual de ambos. É um período preliminar de apropriação e 

corresponde para nós a um momento de encantamento de Arendt pelo pensamento e 

pela pessoa do seu mestre. De qualquer forma, ela não o priva de críticas, o que 

demonstra, desde o início, que não está interessada em ser uma discípula mediana; mas, 

partindo do pensamento dele, como modelo de uma nova forma de fazer filosofia, de 

pensar a realidade, é original e mesmo, como ele fez em relação ao pensamento de 

Husserl, aponta limites. 

Observamos que é possível distinguir, de modo geral, pelo menos três momentos 

na sua relação intelectual. Ao primeiro chamamos O encontro com a filosofia de 

Heidegger. Com isso, queremos nos referir a uma primeira aproximação de cunho 

metodológico, mas não só, como veremos, que corresponde aos primeiros anos de 

Arendt na vida acadêmica, quando era aluna de Heidegger.3 Desse momento é que surge 

a tese de doutorado de Arendt, O conceito de amor em Santo Agostinho, orientada por 

Jaspers, que guarda uma contribuição significativa do pensamento de Heidegger. Por 

uma questão didática também incluímos nessa fase, Rahel Varnhagen: a vida de uma 

judia alemã na época do romantismo que, apesar de publicado apenas em 1957, a 

autora começara a escrevê-lo porvolta de 1932. 
                                                 
3 Situamos esse momento entre aproximadamente 1923-1933, é o período em que a obra Ser e Tempo 
começa a tomar fôlego em palestras de Heidegger, sobretudo por volta de 1923 e 1924, também 
posteriormente Kant e o problema da metafísica. Foi durante esse período que eles dois tiveram um caso 
amoroso. Segundo Young-Bruehl (1997, p. 63), Heidegger “vinte anos depois, confessou a Arendt que 
naquela ocasião fora ela, Hannah, a inspiração para o seu trabalho, o ímpeto para o seu pensar 
apaixonado.” 



18 
 

Ao segundo momento demos o nome de A fase mais crítica, por corresponder 

aos textos mais agressivos em relação ao pensamento e à atitude política de Heidegger. 

Como já acenamos anteriormente, essa fase também compreende o período em que eles, 

por causa da Segunda Guerra, estavam sem contato.4 É preciso fazer notar, contudo, que 

o fato do desentendimento pessoal e do desencontro entre eles não é a causa das críticas 

da autora ao pensamento do seu antigo mestre, como se ela criticasse ou valorizasse a 

filosofia dele por motivos pessoais. Isso se confirma pelo fato de que ela se manterá 

firme nas suas críticas, apesar de ter revisto algumas delas, até o fim da vida. Aqui nos 

deteremos no que é, sem qualquer dúvida, o mais crítico, O que é a filosofia da 

existenz?. 

Por fim, na última parte deste capítulo, apresentaremos os textos que, depois de 

retomarem o diálogo e certamente discutirem sobre as perspectivas heideggerianas, ela 

passa não só a rever, mas também a fazer considerações sobre a possibilidade de 

Heidegger dar margem para pensar uma política. Essa é justamente a fase mais madura 

do pensamento da autora, em que ela escreverá livros que trazem a sua avaliação da 

situação da modernidade, a sua proposta de reavaliação da tradição, nas suas 

consequências políticas, morais, educacionais etc., enfim, a sua teoria política. 

Os textos apresentados da fase de apropriação crítica, O interesse pela filosofia 

no recente pensamento filosófico europeu, Heidegger faz oitenta anos e O querer-não-

querer de Heidegger são de singular importância para uma interpretação adequada das 

posições defendidas por Arendt em A condição humana. Isso porque uma leitura 

descontextualizada do todo poderia não só não revelar a contribuição de Heidegger, 

bem como levar a uma interpretação, segundo a qual a compreensão permanece presa às 

críticas feitas na fase anterior revistas por ela. Não raro, encontramos comentários em 

que as críticas de O que é a filosofia da existenz? são concebidas como definitivas no 

pensamento da autora, sobre tudo quanto à tese de um suposto solipsismo na analítica 
                                                 
4 Delimitamos essa fase entre 1933, quando Arendt parte para a França, até aproximadamente 1950, 
quando Arendt regressa a Europa depois da Grande Guerra e reencontra Heidegger. No entanto, é 
necessário chamar a atenção para o fato de antes de 1933 a relação pessoal deles já está cortada. Aqui  
pensamos a relação intelectual  e por isso, como ela começa a escrever Rahel Varnhagen em 1932, sobre 
uma forte influência heideggeriana,  fato que não se pode encontrar, por exemplo, em As origens do 
Totalitarismo, publicada 1951, escrita logo após  o fim da Guerra, optamos  em estender o momento 
anterior até 1933. O que nos permite fazer essa interpretação são as cartas entre os dois que têm um 
intervalo entre o inverno de 1932/33 e fevereiro de 1950 (Cf. ARENDT, Hannah; HEIDEGGER, Martin. 
Correspondência: 1925/1975. Org. Ursula Ludz. Trad. Marco Antônio Casa Nova. Rio de Janeiro: 
Relume Dumará, 2001a, p. 49-51), bem como, a afirmação de Young-Bruehl(1997, p. 78), que afirma 
sobre esse período que Arendt, “por dezessete anos não soube mais nada dele”. A terceira fase a que nos 
referiremos corresponde ao período posterior aos anos 1950 e que se estenderá definitivamente até a 
morte de Arendt, em 1975. 



19 
 

existencial de Heidegger.5 Algumas críticas desse período permanecerão, mas não essa, 

como demonstraremos ao longo desse trabalho. 

 

 

1. O ENCONTRO COM O PENSAMENTO DE HEIDEGGER 

 

 

Comentadores como Young-Bruehl (1997), Richard Wolin (2003) e Laure Adler 

(2007) acenam para uma contribuição da filosofia heideggeriana ou diálogo desde a tese 

de doutoramento de Arendt, como na biografia Rahel Varnhagen: a vida de uma judia 

alemã na época do romantismo. Quanto à tese, Arendt começa a escreverem 1928, e os 

possíveis motivos que a levaram a escolher o tema podem ter sido: por manifestar desde 

a infância interesse pela teologia; por ter sido aluna de Rudolf Bultmann, teólogo 

protestante; pelo próprio Heidegger tratar, com freqüência, de Agostinho nos seus 

cursos.6 

Apesar de um interesse juvenil pela teologia, a tese de Arendt nada tem de 

teológica; ao contrário, desconsidera as possíveis contribuições de autoridades 

agostinianas da época. É um trabalho de filosofia existencial. Ela defendia, segundo 

Young-Bruehl, que Agostinho não era teólogo. Por isso, o seu trabalho foi duramente 

criticado por algumas das maiores publicações da época, tais como Philosophisches 

Jahrbuch, Kantstudien, Deutsche Literatur-Zeitunge Gnomon. Por tratar de um clássico 

da teologia, sem fazer referência aos mais significativos estudiosos do tema, a obra de 

Arendt, na sua abordagem fenomenológica, se apresentara pouco palatável para os 

especialistas no assunto. 

A marca heideggeriana na sua tese é defendida, sobretudo, por Young-Bruehl 

em uma sinopse no apêndice de Por amor ao mundo. A comentadora afirma que, além 

do texto ter sido escrito em uma linguagem heideggeriana, teria a influência de 

                                                 
5 Uma dessas interpretações é feita por Sylvie Courtine-Denamy que não leva em conta a mudança de 
perspectiva da autora e a contrapõe radicalmente a Heidegger. Ela afirma, por exemplo, que a questão 
sobre o Quem levantada em A condição humana era uma “réplica” a pergunta por quem é o Dasein. 
Defende também que as leituras dela sobre Aristóteles afastam-se completamente das dele e ainda que 
Arendt foi crítica da ontologia heideggeriana por essa pressupor um sujeito isolado e, portanto, um 
“absoluto egoísmo”. Outras críticas que a comentadora cita, tal como a divergência em relação ao 
público, concordamos, mas não a de que Arendt permanecerá até o fim da vida com a interpretação de 
que havia uma espécie de egoísmo no pensamento do escritor de Ser e Tempo (Cf. COURTINE-
DÉNAMY, 1994, p. 323-329.). 
6 Cf. ADLER, 2007, p. 88; COURTINE-DÉNAMY,1994, p.164-166. 



20 
 

Heidegger também no que diz respeito à valorização da temporalidade. Eles, antes da 

exploração de qualquer conceito ou fenômeno, “indagavam-se não apenas sobre os 

desenvolvimentos históricos, as histórias de fenômenos ou conceitos, mas 

fundamentalmente sobre experiências do tempo, no tempo, que residem nas fontes dos 

fenômenos ou conceitos”.7 

Young-Bruehl procura mostrar como algumas questões abordadas na tese se 

tornaram recorrentes. Para a comentadora, no Conceito de amor em Santo Agostinho, 

está o germe da categoria fundamental para a concepção de política de Arendt, a saber, 

a natalidade. Deter-nos-emos no que seja natalidade no terceiro capítulo deste trabalho. 

Por ora, destacamos que, segundo Young-Bruehl, Arendt, na segunda parte da sua tese, 

examina a proposição agostiniana de que o amor como desejo esteja ligado a um objeto 

definido. Para ela, se a vida feliz deve ser objeto de desejo, tem de ser conhecida 

previamente. Dessa forma, o conhecimento precederia o desejo. Aqui estaria a origem 

do significado da natalidade, pois somente uma lembrança transmundana da eternidade 

possibilitaria o desejo da vida feliz e isso só seria possível porque houve um início, um 

nascimento. 

Young-Bruehl afirma que ali, na nascente concepção de natalidade, se pode 

notar elementos que se desdobrarão em um afastamento do pensamento heideggeriano. 

Mesmo se utilizando do método fenomenológico, Arendt valorizaria a natalidade como 

uma das condições existenciais cruciais, ao lado da mortalidade ou mesmo se 

sobrepondo a ela, ao passo que Heidegger não teria dado a devida atenção a essa 

questão.8 No nosso entender, entretanto, isso se deve ao fato de ele não ter se voltado 

para o âmbito da política. A própria Hannah Arendt deixará isso claro quando, em A 

condição humana, afirma que a natalidade é categoria central do pensamento político na 

medida em que nos lança no mundo, na companhia de outros, enquanto a mortalidade, 

por nos reportar a finitude como possibilidade de compreensão do ser, é categoria 

metafísica.9 

Richard Wolin, por sua vez, não concorda com os comentadores de Arendt que 

defendem uma continuidade das idéias do Conceito de amor em Santo Agostinho no 

pensamento maduro da autora, como por exemplo, a percepção nessa tese daquilo que 

seria a natalidade. Segundo ele:  
                                                 
7 YOUNG-BRUEHL, 1997, p. 427. 
8 Cf. YOUNG-BRUEHL, 1997, p. 430-431. 
9 Cf. ARENDT, Hannah. A Condição Humana. Trad. de Roberto Raposo. Rio de Janeiro: Forense, 
2003a, p. 17. 



21 
 

 
O argumento a favor da continuidade intelectual se torna difícil 
de sustentar, pois enquanto que a Arendt posterior é conhecida 
acima de tudo como filósofa da “mundanidade”, essas 
preocupações são difíceis de conciliar com uma orientação tão 
manifestamente supramundana como a de Santo Agostinho 
(tradução nossa).10 

 

Para ele, a importância posterior dada à natalidade, que tem a característica de 

ser um estar-lançado-no-mundo-entre-seus-pares não pode ser comparada com os 

valores transcendentes que fundamentam a intersubjetividade humana em Agostinho, 

para quem, o amor ao próximo deve ser sempre mediado pela relação com Deus, senão 

seria uma forma decaída, inautêntica de amor. 

Para Wolin, o trabalho de Arendt tomava como base uma categoria-chave do 

pensamento heideggeriano, o ser-com-os-outros, isso a partir dos dilemas da concepção 

de amor ao próximo de Santo Agostinho. É que, segundo ele, acreditava-se que a 

experiência da conversão agostiniana poderia ser interpretada à luz das inquietudes da 

Filosofia da Existência. Teria, assim, relação tanto com a decisão heideggeriana, quanto 

com a situação limite de Jaspers. Talvez  por isso Wolin afirma que a tese de doutorado 

de Arendt é obra de uma discípula estreitamente textual e desprovida de originalidade. 

De qualquer forma, não nega que haja aí também uma crítica implícita à Heidegger. 

A crítica referida por Wolin diz respeito à utilização da concepção de mundo 

agostiniana feita por Heidegger. Arendt afirma que o seu antigo mestre distingue dois 

conceitos de mundo em Agostinho, mas se detém a apenas um. Vejamos:  

 

Heidegger distingue, também ele, dois significados de mundo 
em Santo Agostinho: o mundo é desde logo o ente criado 
(enscreatum), o que abrange aqui a obra de Deus, o céu e a terra, 
e, por outro lado, o mundo compreendido como dilectores 
mundi. Heidegger só interpreta o último significado, [...] a nossa 
interpretação visa precisamente tornar compreensível este 
caráter duplo.11 
 

                                                 
10El argumento a favor de la continuidad intelectual resulta difícil de sostener, pues mientras que la 
Arendt posterior es conocida sobretodo como filósofa de la ‘mundanidad’, esas preocupaciones son 
difíciles de conciliar com uma orientacíon tan manifestamente supramundana como la de San 
Agostín(WOLIN, Richard. Los hijos de Heidegger: Hannah Arendt, Karl Löwith, Hans Jonas y Herbert 
Marcuse. Trad. Maria Condor. Madrid: Cátedra, 2003, p. 81.). 
11 ARENDT, Hannah. O conceito de amor em Santo Agostinho. Trad. Alberto Pereira Deinis. Lisboa: 
Piaget, 1997, p. 129. 



22 
 

Ou seja, Arendt se propõe a elucidar uma dimensão da obra agostiniana que, 

segundo ela, Heidegger negligenciou. Aqui, certamente, a autora se refere aos anos de 

1928-29 em que o autor de Ser e Tempo esboça uma história do conceito mundo em 

suas preleções em Freiburg. De fato, vemos o autor afirmar que: 

 

Em Agostinho, mundus significa por um lado o todo do que foi 
criado, portanto o mesmo que enscreatum; com a mesma 
freqüência , porém, o termo mundus aponta para mundi 
habitatores, e, com efeito, no sentido existenciário determinado 
de dilectores mundi, impii, carnales. Mundus non dicunturiusti, 
quialicet carne in eohabitant, corde cum Deo sunt [Os amantes 
do mundo, ímpios, carnais. Mundo não aponta para os justos, 
pois, ainda que esses morem no mundo, em seu coração estão 
com Deus].12 

 

No entanto, mais adiante, no fim desse item, Heidegger conclui sua incursão 

fazendo referência apenas à última concepção de Agostinho. Mas, Arendt não se refere 

às possíveis implicações dessa suposta ausência em Heidegger, o que nos impede de 

interpretar isso como um limite do pensamento dele, pois, claramente, nesse texto, ele 

trata do que interessa a seus objetivos, isto é, mostrar a indissociabilidade do homem 

com o mundo, pois, constutivamente é ser-no-mundo. 

Assim, mesmo que Wolin e Young-Bruehl não estejam de acordo sobre uma 

possível continuidade no pensamento de Arendt, em relação à sua tese e à sua filosofia 

política, não discordam quanto a uma apropriação crítica. Afinal, segundo eles, a autora 

teria escrito a obra em uma linguagem e metodologia heideggerianas e se voltado para 

uma temática existencial, o ser-com-os-outros. 

Sobre Rahel Varnhagen, é interessante observar a divergência provocada por 

alguns comentadores que afirmam se tratar de um “auto-retrato”. Young-Bruehl, intitula 

o comentário da obra de “Biografia como autobiografia”. Sobre esse texto, afirmará que 

“Rahel  Varnhagen é uma biografia, mas certamente não de um tipo facilmente 

classificável. Não é tanto o que afirma seu subtítulo—‘a vida de uma judia’—quanto a 

vida de um pensamento pensado por uma judia”.13 Nesse livro, para citar apenas um dos 

aspectos em que há, segundo a comentadora, uma confluência entre as vidas da biógrafa 

e da biografada ela observa que Arendt traça o percurso da vida de Varnhagen até que 

                                                 
12 HEIDEGGER, Martin. Introdução à filosofia. Trad. Marco Antônio Casanova. São Paulo: Martins 
Fontes, 2008, p. 259. 
13 YOUNG-BRUEHL, 1997, p. 92. 



23 
 

ela aprendesse o sentido de ser judia e, dessa forma, aceitasse a situação. Complementa 

Young-Bruehl pouco depois: “tivesse sido Rahel uma mulher do século XX e não do 

século XVIII, a biografia de Arendt poderia ter sido a história de uma conversão ao 

sionismo”.14Ora, como sabemos, Arendt vai tomando consciência dos problemas 

judaicos progressivamente e, quando sai da Alemanha para se refugiar na França, 

temporariamente, passa a colaborar com o sionismo. 

Para Adler, Rahel Varnhagen é uma “odisséia da sua própria judeidade 

atormentada”.15 Defende que essa obra de Arendt, no contexto conturbado em que se 

encontrava a Alemanha de crescente anti-semitismo, tencionava no fim das contas 

responder a questão do que ela, Arendt, poderia fazer de maneira concreta na qualidade 

de judia. Talvez por isso, a obra termine com considerações bastante críticas sobre o 

assimilacionismo, parecendo querer estimular o seu leitor a se posicionar a favor do 

sionismo. Diz a comentadora:  

 

Além da vontade de Hannah de empreender uma pesquisa 
histórica sobre a perda da identidade judaica, na mesma época 
em que sofria as conseqüências da ascensão do nazismo, pode-
se ler também, acredito, na paixão que ela coloca nesse trabalho, 
a tentativa mais pessoal de compreender suas próprias angústias, 
suas próprias vertigens, suas próprias dificuldades existenciais.16 

 

Ao contrário das comentadoras citadas acima, Courtine-Denamy defende, por 

sua vez, que Rahel Varnhagen não é uma biografia feita por projeção. Diferentemente 

de Varnhagen, Arendt nunca negou ser judia. O intento de Arendt era simplesmente o 

de narrar a história de Varnhagen como se fosse ela mesma que escrevesse. Por outro 

lado, Rahel Varnhagen e essa observação é bem importante no contexto do pensamento 

de Arendt que representa o primeiro voltar-se dela para os problemas judaicos, tema que 

a partir de então acompanhará Arendt por toda vida.17 

Afinal, qual é a abordagem dessa biografia escrita por Arendt que dá margem a 

essas interpretações divergentes? O foco dessa biografia está, sem dúvida, no 

assimilacionismo. Trata do percurso de Varnhagen18 que apenas no fim da vida se 

                                                 
14YOUNG-BRUEHL, 1997, p. 92. 
15 ADLER, 2007, p. 98. 
16Ib idem, p. 102. 
17 Cf. COURTINE-DENAMY, 1994, p. 41-42. 
18Rahel Levin, primeiro nome de Varnhagen, filha de um joalheiro judeu de Berlin, nasceu em 1771 e 
morreu  em 1833; procurou a todo custo ser assimilada à vida cultural da sua época. Nesse intuito, 
envolveu-se com vários homens não judeus até conseguir se casar e batizar. Dirigiu um salão em Berlin  



24 
 

conforma à sua identidade judaica, que renunciara. A conciliação com a sua origem é 

assumida apenas no leito de morte, quando afirma: “O que foi, para mim, durante tanto 

tempo, na minha vida, a vergonha extrema, o sofrimento e a desgraça mais amargos, ter 

nascido judia, doravante não quereria, por nada no mundo, renunciar a isso”.19 

Acreditamos na possibilidade de Arendt ter depositado em Rahel Varnhagen 

certa medida de subjetividade. No entanto, seria possível a completa imparcialidade na 

construção de um texto biográfico em que se pretende como vimos contar a história de 

alguém como se fosse ela mesma que contasse? Certamente, não. Assim, acreditamos 

que não tenha sido algo intencional. O problema estaria configurado se houvesse 

qualquer deturpação da vida da biografada, o que sobre isso não encontramos qualquer 

comentário. Arendt deixa claro que não eram os seus próprios problemas judaicos que 

debatia no texto. A questão da pertença ao judaísmo, fato que não se configurava como 

um problema pessoal, transformou-se  posteriormente em um problema para ela, porque 

se tornou uma questão política. 

Quanto ao fato de esse texto resultar de um primeiro momento de encontro de 

Arendt com o pensamento de Heidegger, lembre-se que ele começou a ser escrito por 

volta de 1932. O estudo sobre o texto vem nos revelar o encanto que Arendt tinha pela 

maneira de pensar heideggeriana, afinal ela pretende escrever essa biografia se 

utilizando do método do seu antigo mestre. Nesse sentido, cabe observar que, segundo 

Adler, Arendt tenta “objetivar a existência judaica recorrendo à fenomenologia da 

existência”20, tendo o pensamento de Heidegger como chave de compreensão; além 

disso, a comentadora destaca também que o vocabulário heideggeriano é onipresente no 

texto, o que na tradução para o português, na nossa opinião, se perdeu. 

O argumento de que em Rahel Varnhagen transparece uma atitude de 

apropriação de Arendt em relação ao pensamento do escritor de Ser e Tempo pode ser 

ratificado ainda pela carta em que Jaspers pede para Heidegger escrever, recomendando 

uma bolsa para a sua ex-aluna desenvolver a pesquisa sobre Varnhagen. Nessa carta, 

Jaspers:  

 

 

                                                                                                                                               
que era frequentado por personalidades  notórias da suaépoca, tais como, Schleiermacher, Schlegel e Von 
Humboldt.  
19VARNHAGEN apud ARENDT, Hannah. Rahel Varnhagen: a vida de uma judia alemã na época do 
romantismo. Trad. de Antônio trânsito e Gernot Kludasch. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994a, p. 15. 
20 ADLER, 2007, p. 103. 



25 
 

Evoca perante Heidegger a lembrança dessa antiga estudante 
cujo trabalho de tese “não ficou, uma vez concluído, tão 
brilhante quanto poderíamos esperar”, mas ele se permite 
insistir, pois essa jovem possui “uma verdadeira inquietação 
pelo que aprendeu de método com o senhor, e não há dúvidas da 
autenticidade de seu interesse pelos problemas, ao qual ela está 
predestinada pela sua formação e pelos seus gostos”.21 

 

Arendt guarda de Heidegger o método inovador que, mais radical que aquele de 

Husserl, permite pensar não sobre Rahel Varnhagen, mas pensá-la. Isto é, assim como 

Heidegger não pensava sobre o que estudava, como em uma relação tradicional de 

sujeito e objeto, mas, ao contrário, se deixava envolver com o que refletia, tornando 

temas antiquíssimos atuais e levando-os até as suas últimas conseqüências, com um 

pensar apaixonado, Arendt dialoga com as cartas e pesquisas de Varnhagen com tal 

intensidade que torna as questões vividas por ela, um século antes, tão atuais que se 

pode confundir com as da própria Arendt. 

 

 

2. A FASE MAIS CRÍTICA 

 

 

O percurso da apropriação crítica da filosofia de Heidegger não pára pór aí. Ao 

contrário, as duas obras, O conceito de amor em Santo Agostinho e Rahel Varnhagen, 

representam apenas o início de um grande debate que perdurará cerca de cinqüenta anos 

aproximadamente. Nesse ínterim, podemos observar, partindo da tese de doutorado, um 

crescente afastamento do pensamento de Heidegger, sobretudo, após a sua fuga para a 

França. Esse afastamento vai alcançar o seu cume em 1946 com a publicação de O que 

é a filosofia da existenz? a sua abordagem mais crítica do seu antigo mestre. 

Posteriormente à reconciliação pessoal, através de cartas e esporádicos encontros, 

vemos a autora, a partir de O Interesse pela política no recente pensamento filosófico 

europeu, de 1954, fazer uma avaliação menos crítica, inclusive apropriar-se das 

questões da analítica existencial heideggeriana, que antes refutava. 

Em O que é a filosofia da existenz?, Arendt—ao explicar o sentido do termo 

Existenz, que para ela significava o ser do homem, e ao afirmar Scheler, Heidegger e 

Jaspers como os seus legítimos expoentes na Alemanha do entre-guerras—comenta os 
                                                 
21 COURTINE-DENAMY, 1994, p. 96. 



26 
 

precursores desse movimento, situando como inaugurador na filosofia moderna 

Kierkegaard. Podemos notar que, se tal corrente tem como questão o ser do homem, é 

porque procura enaltecer a concretude da sua existência. É nesse sentido que considera 

Kierkegaard o fundador, pois, na medida em que ele se contrapôs à concepção de 

Indivíduo como simples manifestação do Espírito Absoluto do sistema hegeliano, 

sugeriu uma concepção de Indivíduo que levava em conta toda a contingencialidade da 

existência humana. 

Outro precursor fundamental da filosofia da Existenz teria sido Edmund Husserl. 

A importância dele não se situa apenas na abordagem metodológica do movimento, é 

mais que isso: ele contribuiu decisivamente para libertar o homem do historicismo e dos 

complexos sistemas modernos, em que se negava o valor do indivíduo. Como isso foi 

possível? A partir da epoqué, isto é, através da colocação da realidade entre parênteses. 

Na atitude fenomenológica—em que o mundo se manifesta à consciência despida de 

qualquer preconceito, isto é, como fenômeno—, Husserl trouxe à luz o Eu puro, mais 

que um fundamento sólido, devolvendo à filosofia o homem como centro. 

A crítica dirigida a Heidegger é disposta na comparação com a filosofia de 

Jaspers. Arendt enaltece a filosofia desse último no que diz respeito à sua concepção de 

Existenz, que teria a comunicabilidade como amparo principal. Traria assim a ideia de 

que nunca está isolada, mas de só existir na comunicação e no reconhecimento de 

outros. Dessa forma, a filosofia de Jaspers romperia com o tradicional afastamento do 

filósofo ante o mundo e os outros; liberaria a filosofia da Existenz da sua preocupação 

com a “Eu-dade”, isto é, de um período de egoísmo.22 

A mesma avaliação, naquele momento, não é feita da filosofia de Heidegger, que 

não romperia os limites do egoísmo tradicional, mas aí permaneceria preso, na medida 

em que concebe como decadência todos os modos de ser que se dão junto a outros 

homens. A crítica de Arendt, neste contexto, foi dirigida às concepções de propriedade 

e de impropriedade do modo de ser do Dasein. 

Para Arendt, a decisão do Dasein de ser si-mesmo implicava a negação da 

pluralidade humana, visto que se daria apenas a partir da suspensão do ser-com. Isto é, 

na antecipação da morte, a Existenz estaria completamente isolada. Essa é uma 

interpretação de Arendt sobre Heidegger que pode ser questionada. Afinal, uma leitura 

mais atenta de Ser e Tempo esclarecer-nos-á que a impropriedade é, de início e na maior 

                                                 
22 Cf. ARENDT, 2008a, p. 216. 



27 
 

parte das vezes, o modo cotidiano de ser-no-mundo, pois nos sendo constitutiva, é um 

existencial.23 

Com essa compreensão equivocada de Heidegger, Arendt defende, em O que é a 

filosofia da existenz?, que a analítica existencial apresentaria um impasse, a saber, que 

“o Dasein só poderia ser verdadeiramente si mesmo se pudesse recuar de seu ser-no-

mundo para si mesmo, mas é isso que sua natureza nunca pode lhe permitir, e é por isso 

que, por sua própria natureza, ele sempre fica aquém de si mesmo”.24Ou seja, não nega 

que Heidegger dá importância significativa à percepção do Dasein como ser-no-mundo. 

A questão era que isso contradiria a concepção de propriedade como distanciamento dos 

outros. Seria, segundo a autora, como se Heidegger quisesse retirar o homem da sua 

inexorável mundanidade, depois de tê-lo lançado nela. 

Além da crítica ao pensamento, há uma crítica ao comportamento político de 

Heidegger. Arendt indaga, ironicamente, a possibilidade de levar Heidegger a sério na 

sua tentativa de desmontar a metafísica e repensar a ontologia. Mas ela mesma responde 

que, de fato, ele queria mesmo ser levado a sério, ao ponto de aderir ao Nacional-

socialismo. Acusa-o, quando foi reitor na universidade de Freiburg em 1933, de ter, 

além de outras coisas, proibido Husserl de lecionar na instituição. Esse comentário—

apesar de objetado por Jaspers, para quem não haveria certeza quanto à verdadeira 

posição—a faz considerar Heidegger um assassino em potencial. Para Arendt, mesmo 

que tal interdição dissesse respeito a uma circular que os reitores do governo nazista 

tiveram de assinar para as pessoas excluídas do regime, sabendo ele que aquilo seria 

quase como assassinato para Husserl, deveria ter se abstido.25 

É interessante notar que essa questão do possível anti-semitismo de Heidegger já 

havia sido motivo de discussão entre eles no período em que ainda se correspondiam. A 

última carta de que temos notícia, enviada por Heidegger a Arendt, antes da fuga dela 

para a França, datada do inverno de 1932/33, é uma tentativa de tranquilizar a ex-aluna 

dos “boatos que a inquietam”. Escreve ele: 

 

                                                 
23  Trataremos de esclarecer o significado do que seja ser propriamente e impropriamente e de como é 
possível refutar a interpretação de que há uma negação da pluralidade humana no modo de ser 
propriamente da obra heideggeriana, no capítulo IV deste trabalho, página 82 e seguintes. Por hora, vale 
enfatizar, mais uma vez, que Arendt muda de opinião posteriormente à reconciliação pessoal com 
Heidegger. 
24 ARENDT, 2008a, p. 208. 
25 COURTINE-DENAMY, 1994, p. 77. 



28 
 

Como esclarecimento de como me comporto em relação aos 
judeus, cito apenas os seguintes fatos: fui licenciado neste 
semestre de inverno e por isso mesmo já informei a tempo, no 
verão, que gostaria de ser deixado em paz e que não assumiria 
trabalhos e coisas do gênero. Apesar disso, quem se encontrou 
comigo, quem precisa urgentemente e pode inclusive defender a 
sua tese de doutorado, é um judeu. Quem tem a oportunidade de 
vir mensalmente até mim para relatar um grande trabalho em 
curso (nem dissertação de doutorado, nem projeto de pós-
doutorado) é uma vez mais um judeu. Quem me enviou há 
algumas semanas um trabalho extenso para uma leitura urgente 
é um judeu. Os dois bolsistas da sociedade beneficente, que 
foram alocados por mim nos últimos três semestres, são judeus. 
Quem conseguiu através de mim uma bolsa para Roma é um 
judeu. Quem quiser chamar isso de “anti-semitismo furioso” 
pode fazê-lo.26 

 

 O problema é que Heidegger aderiu ao nazismo, tornando-se inclusive reitor da 

Universidade de Freiburg por onze meses, no período de maio de 1933 até abril de 

1934, e chegou a proferir discursos públicos em que se alinhava aos ideais do Nacional-

socialismo. Com certeza, isso deve ter sido motivo de uma grande decepção para 

Arendt, tendo em vista a profunda admiração que tinha por Heidegger. Mas talvez pior 

que essa sua breve aventura política—justificada por ele como uma tentativa de 

defender a autonomia das universidades alemãs e de ter, mesmo depois de renunciado 

ao cargo, permanecido simpático ao movimento até aproximadamente 1938—pese mais 

o fato de nunca ter reconhecido publicamente o grande engano que havia cometido. Isso 

lhe rendeu, inclusive, o não perdão do seu velho amigo Karl Jaspers. 

A grandeza e a profundidade do pensamento de Heidegger não são invalidadas 

pela sua opção política. Mesmo que a sua contribuição filosófica tenha sido 

contaminada, ou mesmo influenciada, pelo movimento nazista—argumento que uns 

defendem e outros contestam—, acreditamos que o problema se encontra muito mais no 

fato de que diversos comentadores conseguem levantar argumentos para defender as 

teses mais contrárias.27 

Arendt fará outra avaliação sobre a adesão de Heidegger ao nazismo, menos 

radical, mas não o absolve. O que queremos destacar é que ambos não estavam se 

comunicando, apesar da precedente tentativa dele de não se deixar interpretar como 
                                                 
26 ARENDT; HEIDEGGER, 2001, p. 50. 
27Sobre a polêmica adesão de Heidegger ao nazismo consultar:FARIAS, Vitor. Heidegger e o nazismo: 
moral e política. Trad. Sieni Maria Campos. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1988; FÉDIER, François. 
Heidegger: anatomia de um escândalo. Petropólis: Vozes, 1989 e SAFRANSKI, Rüdiger. Heidegger: 
um mestre da Alemanha entre o bem e o mal. Trad. Lya Luft. São Paulo: Geração Editorial, 2000. 



29 
 

anti-semita. Os seus argumentos, entretanto, não a convenceram—e nem podiam—, 

pois as notícias do comportamento posterior dele não contribuíam em nada para sanar as 

suas inquietações. Por isso, ela só mudaria de opinião após o reencontro no início dos 

anos 1950, provavelmente devido a intensas conversas sobre o incidente. É oportuno 

fazer perceber que ela permanecerá com a opinião de que tal comportamento—além de 

outras coisas—encontrava paralelos no  romantismo, do qual—afirmava ela de forma 

um tanto irônica—esperava ele ser o derradeiro entre os alemães. 

 

 

3. O CAMINHO DA APROPRIAÇÃO 

 

 

Depois da retomada do diálogo com Heidegger, Arendt passa a delimitar uma 

aproximação, por mais que precária, do pensamento dele. Desde então, os textos dela—

embora nem sempre citem explicitamente as obras—apresentam mais aspectos 

convergentes com os dele do que no período anterior. Essa apropriação crítica do 

pensamento de Heidegger aconteceu por volta dos anos 1950, quando volta à Europa 

depois da guerra. Acreditamos que os diálogos pessoais que mantiveram a fizeram rever 

alguns aspectos da sua crítica. Essas conversas, mais que um caráter de esclarecimento 

pessoal, vão assumir uma perspectiva acadêmica porque Arendt se torna, a pedido de 

Heidegger, revisora das suas obras para o inglês. 

A reavaliação de Arendt pode ser notada a partir do texto Interesse pela filosofia 

no recente pensamento filosófico europeu, escrito logo após uma visita à França e à 

Alemanha em 1949. Ela começa por defender que a tradição de pensamento político, 

nascida no julgamento e condenação de Sócrates e que teve como principais 

representantes no seu nascedouro Platão e Aristóteles, caracterizou-se pela hostilidade 

em relação aos assuntos  políticos. Ela se refere à questão de todos os escritos políticos 

tradicionais terem sempre a característica de pensar a sociedade por uma perspectiva 

normativa ou finalista. Para Arendt, não se pensava a sociedade na sua realidade, mas 

como ela deveria ser. Com isso, queremos dizer que, desde Platão até o rompimento da 

tradição com Marx, aproximadamente, o que caracterizava a filosofia política era um 

olhar desconfiado e superficial que apenas formulava prescrições para o modelo de 

sociedade ideal. 



30 
 

Essa crítica ao modelo de pensar a política na tradição de pensamento ocidental 

vai se tornar predominante no seu pensamento. Acreditamos, inclusive, que podemos 

afirmar que todo empreendimento teórico dela passa a girar em torno desta questão: 

desvelar a dignidade da política. A maneira como procurará fazer esse resgate é, em 

linhas gerais, pelo método fenomenológico heideggeriano. Veremos como isso é 

possível no capítulo seguinte. Desde já, podemos dizer que as abordagens da política, 

no seu modo de apresentação tradicional—que na verdade ocultou o seu sentido, bem 

como o significado originário, que Arendt tenta resgatar na experiência grega pré-

tradicional—, guarda a mesma atitude de Heidegger, ao desconstruir a tradição 

metafísica, por ter velado a questão do sentido do ser na sua história. 

Arendt, assim como Heidegger, não poupa esforços para demonstrar o quanto a 

tradição ocultou experiências originárias da realidade humana. Mas também guarda o 

respeito em relação à mesma tradição, pois afinal, apesar dela ter ocultado tais 

experiências, somente a partir dela podemos reencontrá-las. Somente uma intensa 

apropriação intelectual desse fenômeno é capaz de fazer pensar a sua superação. 

Ela destaca que a abordagem da política de maneira tradicional não é um caso 

isolado dos filósofos, apesar de nascer daí a tradição política; na verdade, foi um 

modelo civilizacional. Até os cientistas políticos, afirmava ela, negligenciavam, 

geralmente, a verdade da afirmação de Pascal: 

 

Só imaginamos Platão e Aristóteles com longas vestes de 
pedantes. Eram homens de sociedade que gostavam, como 
outros, de se divertir com seus amigos; e quando se divertiram 
em escrever suas Leis e a Política, fizeram-no brincando. Era 
essa a parte menos filosófica e menos séria da sua vida [...]. Se 
escreveram de política, foi, de certo modo, para pôr ordem num 
hospital de doidos; e, se aparentaram falar dessas coisas como 
de um magno assunto, é porque sabiam que os doidos a quem 
falavam pensavam ser reis e imperadores. Punham-se em 
consonância com os princípios deles para lhes moderar a loucura 
da melhor maneira possível.28 

 

Essa passagem mostra que os filósofos nunca levaram a política muito a sério, 

mas quando se voltavam para ela, era com a intenção de garantir a própria atividade 

filosófica. Essa tendência inata à tradição política se modificará apenas depois das duas 

                                                 
28PASCAL apud. ARENDT, 2008a, p. 445. 



31 
 

grandes guerras. É a partir daí, segundo Arendt, que vemos emergir um verdadeiro 

interesse pela política no pensamento filosófico europeu. 

Para Arendt, a partir do seu novo filtro interpretativo, Heidegger é um autêntico 

representante da filosofia do pós-guerra na Alemanha. A sua importância está em ter 

pensado o termo historicidade ontologicamente e, com isso, ter abandonado a 

tradicional posição do filósofo como homem sábio—visão bem demonstrada na 

passagem de Pascal que acabamos  de ler. 

A implicação que ela quer destacar é que Heidegger lançou o filósofo diante dos 

assuntos políticos ao afirmar a sua posição relevante na filosofia do pós-guerra, mas não 

como aquele que vai dizer como a sociedade deveria ser e propor novos valores. Como 

os outros homens, o filósofo passa a se envolver fundamentalmente no turbilhão dos 

acontecimentos. 

O fato de Heidegger ter proposto o abandono da idéia do filósofo como homem 

sábio não quer dizer que ele próprio não estivesse ainda vulnerável—enquanto 

filósofo—a  equívocos. É assim que, apesar de tudo, ainda conserva a velha hostilidade 

em relação ao mundo público. De fato, para Heidegger, o público tem a função de 

dissimular as verdades da realidade e evitar a aparição da verdade. Como podemos notar 

no parágrafo 27 de Ser e Tempo, o domínio público a tudo nivela e obscurece na medida 

em que o Dasein se encontra fechado para o modo de compreensão que lhe é mais 

próprio; o público não contribui para que o Dasein se assuma como possibilidade. Não 

obstante, poderíamos objetar-lhe que nivelar as possibilidades não significa, 

necessariamente, que não seja possível a apropriação de si-mesmo no público, no qual o 

ser próprio se confronta com a impessoalidade em que geralmente se vive. 

Para Arendt, seria essa posição de Heidegger em relação à publicidade que o 

mantém preso à tradição. Isso mesmo, para a autora, apesar de todo esforço dele de 

desmantelar a metafísica, continua preso a uma forma particular, autoritária, de 

compreender a política. Insinuaria isso, segundo ela, a adesão dele ao nazismo, 

comparada com a experiência de Platão com o tirano de Siracusa. Assim, ele se manteve 

preso ao quadro de pensadores que rejeitam, em certo sentido, a importância da 

pluralidade para a política, aderindo a ideais opressivos.  

Apesar disso, é notável a apropriação do pensamento de Heidegger nesse 

contexto. Arendt assume a sua interpretação em relação ao fato de o espaço público 

contemporâneo obscurecer a realidade humana, afirmando que a descrição do impessoal 

em Ser e Tempo tem uma “precisão excepcional” e uma “relevância filosófica 



32 
 

inegável”, mas não admite, com o olhar sobre a experiência grega antiga sobre a 

política, que isso seja algo que diga respeito ao público como tal, mas apenas à 

experiência de tempos sombrios.29 

Como podemos perceber, em nenhum momento Arendt deixa de delimitar a 

fronteira do seu pensamento com o de Heidegger. Mesmo em um texto em homenagem 

a ele, Heidegger faz oitenta anos, ela aponta o que considera limite. Chama-o de “o rei 

secreto” do pensar e enfatiza que a obra Ser e Tempo veio apenas confirmar aquilo que 

já se sabia dele, a genialidade; afinal, a sua boa fama como professor era anterior ao 

sucesso da obra. 

A abordagem arendtiana em Heidegger faz oitenta anos parte da situação de 

crise das universidades alemãs no entre-guerras que, segundo ela, haviam se 

transformado em escolas profissionais. Contra um ensino de filosofia “confortável” e 

“totalmente sólido”, surge uma revolta que tem as suas fontes na “volta às coisas 

mesmas” de Husserl e na corrente existencial que teve em Scheler, Heidegger e Jaspers 

os seus legítimos representantes. O que caracterizava esse grupo de rebeldes, 

diferentemente dos demais filósofos da época, segundo Arendt, era o fato de 

diferenciarem entre “um objeto de erudição e uma coisa pensada” e o de que o objeto de 

erudição era praticamente indiferente para eles. Heidegger—o mais significativo de 

todos—seria aquele que jamais pensa sobre alguma coisa, mas antes alguma coisa. 

É a essa proposta “revolucionária” daquele movimento de fazer filosofia de uma 

forma totalmente diferenciada do comum que Arendt permanecerá ligada. Como teórica 

política, vai procurar pensar também de forma completamente diferente o seu campo 

próprio. E o repensar a política—como vimos defendendo aqui—não se filia à 

fenomenologia a partir de Husserl, apesar de Arendt ter sido aluna dele também, mas a 

Jaspers e a Heidegger—mas muito mais a esse último. 

Em Heidegger faz oitenta anos, Arendt afirma que ele estaria alinhado aos 

rebeldes da filosofia. Partindo disso, questiona se poderia falar de uma filosofia 

heideggeriana. É nesse sentido que propõe que seja melhor falar do “pensar de 

Heidegger”, porque romperia com a tradição para refletir originariamente e redescobrir 

o passado imemorial do pensar. Esse ato apaixonado, levado às últimas conseqüências e 

sem buscar qualquer resultado, acaba por “derrubar o edifício da metafísica”. Por isso, 

                                                 
29 Abordaremos a crítica de Arendt à concepção de público da analítica existencial heideggeriana no 
capítulo IV deste trabalho, na página 87. 



33 
 

Heidegger será decisivo para caracterizar, segundo ela, o que seria a “fisionomia 

espiritual” do seu século.30 

É interessante observar ainda que Arendt expressa que a melhor forma de falar 

sobre  quem é Heidegger é levar em conta que, para ele, o pensar diz respeito ao 

espantar-se diante do simples e de fazer aí a sua morada. Essa característica terá tanto o 

aspecto de elogio, quanto de crítica. Isso porque, ao mesmo tempo que é uma qualidade 

peculiar aos grandes   pensadores, é também perigosa no sentido de que significa uma 

desconfiança da política. Isso foi consagrado na hostilidade entre filosofia e política. 

Arendt compara Heidegger a Platão novamente, aqui na sua experiência em Siracusa, 

mas afirma que “mostrou-se ainda um pouco pior para Heidegger do que para Platão, 

pois o tirano e as suas vítimas não estavam além-mar, mas em seu próprio país”.31 

Como podemos notar, a crítica de Arendt é dirigida a dois aspectos no texto em 

questão. O primeiro diz respeito ao pensar de Heidegger, isto é, à sua filosofia, que na 

grandeza que lhe é característica, acaba permanecendo preso à tradição do pensamento 

político ocidental. Mesmo tendo lançado o homem na sua mundanidade, reproduziu 

mais uma vez a atitude hostil aos assuntos “meramente” humanos, ou seja, à política. A 

outra crítica, que é na verdade um desdobramento da primeira, é que, como todos os 

grandes pensadores, à exceção de Kant, Heidegger ao tentar deixar o seu mundo 

próprio, o pensar, acaba cedendo a ideais tirânicos. 

Arendt vai caracterizar, na verdade, a opção política de Heidegger como uma 

tendência comum aos pensadores, o que chama, tomando uma expressão francesa, de 

déformation professionnelle. O que pode ser explicado pela defesa de um conflito 

originário entre filosofia e política, que neste sentido são consideradas como dois modos 

distintos de ser-no-mundo. A filosofia, a partir dessa linha interpretativa, seria marcada 

pela ‘solidão’ constitutiva, enquanto a política pela ‘pluralidade’ constitutiva.  

Poderíamos, equivocadamente, afirmar que Arendt com essa posição em relação 

a Heidegger, a de que a sua opção política podia ser compreendida como um problema 

da filosofia e não do seu caráter, estava minorando o grau de responsabilidade dele 

sobre a sua opção pelo nazismo. Acreditamos que não era essa a intenção da autora. 

Mais do que qualquer eufemização de erros, ela tinha a intenção de desvelar a dignidade 

da política e a necessidade de pensá-la a partir de si mesma, desprovida do peso da 

                                                 
30 Cf. ARENDT, Hannah. Homens em tempos sombrios. Trad. Denise Bottman. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2003b, p. 223. 
31ARENDT, 2003b, p. 229. 



34 
 

tradição político-filosófica, que, desde o seu nascedouro, desvaloriza o que diz respeito 

aos assuntos humanos e, neste sentido, Heidegger seria mais um caso entre tantos 

outros. 

Esse será o “tom” da crítica de Arendt a Heidegger, o descaso da vida política, 

como se pode notar no seu último texto sobre ele, que comenta sobre a faculdade da 

vontade. O querer-não-querer de Heidegger compõe as conclusões do segundo volume 

da obra A Vida do Espírito. É um texto denso, em que a autora expressa a sua 

maturidade filosófica. Em poucas páginas, discute com o pensamento de Heidegger de 

antes e de depois da virada, mostrando alcances e limites da filosofia daquele que 

creditou a ela a inspiração, a interlocução e a tradução do seu empreendimento teórico. 

A abordagem da autora é iniciada com a afirmação de que, se lermos a obra 

Nietzsche, poderemos perceber que a reviravolta no pensamento de Heidegger tem lugar 

entre os volumes primeiro e segundo desse texto. Essa mudança de perspectiva será 

anunciada publicamente por Heidegger apenas na Carta sobre o humanismo, em que 

afirma que Ser e Tempo era uma preparação para esse passo do seu pensamento.32 

A reviravolta do pensamento de Heidegger, segundo Arendt, foi dirigida ao 

suposto subjetivismo de Ser e Tempo que pensava o ser a partir da abertura e 

transcendência do Dasein; agora, ao contrário, a questão seria “definir o homem em 

termos de Ser”.33Com isso, a autora queria expressar que, nesse segundo momento, ele 

transforma o pensamento em função do ser, isto é, pensar passa a ser a resposta 

obediente ao chamado do ser. Além de, com isso, dessubjetivizar o pensamento. Outra 

consequência dessa mudança de perspectiva seria que agora se torna mais claro que 

antes o fato de que os entes velam o ser. Isso implica que está na própria natureza da 

relação entre Homem-Ser o esquecimento do ser e, por isso, a importância de se pensar 

fundamentalmente na diferença ontológica. 

A crítica de Arendt a Heidegger nesse texto, em relação à virada no seu 

pensamento, é comentado por Duarte: 

 

O argumento crítico de Arendt é o de que a partir da Carta sobre 
o Humanismo e das reflexões heideggerianas sobre a essência da 
tecnologia a ação foi reduzida ao pensamento meditativo e 
poético, concebido como a única alternativa capaz de impedir o 

                                                 
32 Cf. HEIDEGGER. Martin. Sobre o humanismo. Trad. Emmanuel Carneiro Leão. Ed. 2. Rio de 
Janeiro: Tempo Brasileiro, 1995, p. 46-47. 
33 ARENDT, Hannah. A vida do espírito: o pensar, o querer, o julgar. Trad. de Antônio Abranches. Rio 
de Janeiro: Relume-Dumará, 1979, p. 317. 



35 
 

completo “esquecimento do Ser” nas sociedades tecnológicas 
avançadas.34 

 

 Para Duarte, Arendt está apontando para um caráter de descomprometimento 

também nessa segunda fase do pensamento de Heidegger. De qualquer forma, a autora 

não nega a relevância do pensar heideggeriano no que concerne, por exemplo, à técnica 

e à atomização da sociedade, mas aponta para que, com a permanência do afastamento 

radical em relação ao mundo público, ele jamais seria capaz, como não foi, de perceber 

o quão prejudicial seria a ascensão do nazismo à pluralidade humana. 

 Não há, em Arendt, uma negação da importância do pensamento do evento 

pressupor para a sua legitimidade a serenidade e o afastamento. O problema para ela era 

que, em Heidegger, havia uma inaptidão para se concretizar ou vicissitudes de 

afastamento e aproximação sobre os eventos do mundo porque o pensamento era a 

“única morada” dele. Para a autora, portanto, o afastamento não deve nos desconectar 

da realidade em si mesma, dos eventos, mas deve ser critério para o seu julgamento e 

ação. 

 Depois de conhecermos esse percurso de encontro, afastamento e apropriação que 

marcou a relação intelectual entre os pensadores, podemos aprofundar as convergências 

entre eles. Para isso, é preciso, mais uma vez, recordar que afirmar a existência de 

aproximações não implica que a autora tenha se apropriado de forma acrítica do 

pensamento de Heidegger, mas, ao contrário, no caso de Arendt, o que os une é 

paradoxalmente o que passou pelo crivo de duras críticas e revisões. 

 

 

 

                                                 
34DUARTE, André. O pensamento a sombra da ruptura: política e filosofia em Hannah Arendt. São 
Paulo: Paz e Terra, 2000a, p. 335. 



36 
 

CAPÍTULO II 

 
MARTIN HEIDEGGER E HANNAH ARENDT: CONVERGÊNCIAS 

 

 

 A compreensão do percurso da apropriação crítica do pensamento de Heidegger 

por Arendt nos revela características fundamentais do pensamento dela. Nota-se, por 

exemplo, a partir da análise dos textos e dos comentários sobre a autora que, o recurso 

ao método fenomenológico se faz presente em parte considerável das suas obras, 

sobretudo na fase mais madura, em que delineará a sua concepção de política em A 

condição humana, Entre o passado e o futuro e Sobre a revolução. 

 É significativo, nesse contexto, também lembrar que os temas a que os dois 

autores se dedicaram são bem distintos. Representam perspectivas de preocupações 

diferentes, pois enquanto Heidegger está voltado para a ontologia, Arendt tem como 

foco a teoria política e, enquanto a categoria central do primeiro tema, segundo ela 

mesma, é a finitude, a do segundo é a natalidade. 

 À revelia do fato de Arendt e Heidegger trabalharem em temáticas tão distintas, 

podemos afirmar que é exatamente essa diferença temática que os une. Essa unidade no 

pensamento dos autores se dá porque, apesar de projetos bem diferenciados, os dois 

centram-se na Existenz, isto é, tomam o ser-no-mundo, a concretude da vida humana 

como referência para as suas abordagens, o que nos permite incluir ambos como 

pensadores da existência. 

 Quando afirmamos que Heidegger parte de uma analítica da existência, isso não 

quer dizer que seja o tema central das suas reflexões, como equivocadamente se poderia 

defender. A reflexão heideggeriana, no seu projeto de Ser e Tempo, tem como foco 

precisamente a  questão do ser. A análise da existência humana que ele desenvolve se 

configura unicamente porque essa temática não pode ser abordada senão pela reposição 

da pergunta pelo ser. Para Heidegger, essa análise só poderia ser empreendida a partir 

de um ente, que, pela sua constituição ôntico-ontológica, já era abertura e compreensão 

do ser. Ele afirma que “a colocação explícita e transparente da questão do sentido do ser 



37 
 

requer uma explicação prévia e adequada de um ente (da presença) no tocante a seu 

ser”.35 

 Não nos deteremos sobre o projeto de Ser e Tempo agora, pois reservamos lugar 

especial para tal nesse trabalho. Assim, no capítulo que segue, discutiremos dois dos 

aspectos mais significativos do legado heideggeriano no pensamento de Hannah Arendt, 

e uma crítica que pode ser feita à autora por sua vinculação a ele. 

 O capítulo está disposto em três itens. O primeiro trata de como a autora se 

apropriou do método fenomenológico heideggeriano. Apresentamos o que seja esse 

procedimento no seu idealizador e como surte efeito no seu projeto, bem como o 

significado e a importância dele no pensamento da autora. No segundo item, no qual 

abordaremos a desconstrução da tradição no pensamento de ambos, discutiremos as 

repercussões de tal abordagem na teoria da autora. Por fim, no último, debateremos uma 

das possíveis críticas que podem ser feitas a Arendt por sua aproximação teórica de 

Heidegger. É que a leitura dela pode ter herdado um suposto caráter aristocrático dele, 

que inclusive seria um dos motes antidemocráticos presentes neles. 

 Não pretendemos reduzir a contribuição do pensamento de Heidegger, na obra 

arendtiana nos aspectos que agora vamos discutir. No entanto, essas são, sem dúvida, as 

características centrais de tal apropriação, e aquelas a partir das quais podemos inferir 

qualquer outra. Daí a importância de discuti-los, pois nos servirão de base para 

relacionar os dois pensadores e perceber em que medida a analítica existencial 

heideggeriana contribuiu para a acepção de pluralidade em A condição humana. 

 A crítica dirigida a Arendt por sua herança heideggeriana é disposta neste texto a 

partir de Richard Wolin que, entre os comentadores do autor de Ser e Tempo, tem se 

destacado por abordar e criticar uma perspectiva política. Como Wolin dedicou parte de 

um livro seu, Os filhos de Heidegger, à relação entre eles, acreditamos ser uma leitura 

considerável também neste contexto. Mas, enfim, representa apenas uma abordagem 

que, como mostraremos no texto, pode ser questionada. 

 

 

 

 

                                                 
35HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. Trad. Márcia Sá Cavalcante Schuback. Ed. 2. Rio de Janeiro: 
Vozes, 2007, p. 43. 



38 
 

1. O MÉTODO FENOMENOLÓGICO DE HEIDEGGER NO PENSAMENTO DE 

HANNAH ARENDT 

 

 

 Não é forçoso admitir que Arendt, apesar de ter sido também aluna de Husserl e 

Jaspers, e esse último ter exercido um papel significativo no pensamento dela, foi 

iniciada na filosofia existencial por Heidegger. E aqui não nos referimos a iniciar apenas 

no sentido de introduzir, mas de contribuir decisivamente, mesmo que essa iniciação 

seja caracterizada por “aproximação e afastamento”. Esse nosso argumento se ratifica, 

além do fato de Heidegger ter sido professor dela antes dos outros dois, e de eles 

manterem já nos primeiros meses de encontro um intenso diálogo intelectual, no fato de 

ela partir da temporalidade para empreender boa parte das suas análises políticas. Mas, 

então, o que significa aqui esse caráter temporal que Arendt assume da analítica 

existencial heideggeriana? Para respondermos a essa questão, precisamos primeiro 

recordar o que significa temporalidade para Heidegger. 

 Não é possível uma abordagem do significado da temporalidade sem uma 

passagem por Ser e Tempo. Apesar do tema já se fazer presente desde os primeiros 

parágrafos da obra, é na segunda seção que se vai dedicar mais a ele. Por esse motivo, 

seguiremos as indicações do parágrafo 65, em que preliminarmente Heidegger explicita 

o que seja temporalidade para o desenvolvimento dos capítulos procedentes do texto. 

 No parágrafo 65, afirma: 

 

Vindo a si mesma num porvir, a decisão atualiza-se na situação. 
O vigor de  ter sido surge do porvir e isso de tal maneira que o 
porvir do ter sido (melhor, do que tem sido) deixa vir a si a 
atualidade. Chamamos de temporalidade este fenômeno 
unificador do porvir que atualiza o vigor  de ter sido. Somente 
determinada como temporalidade é que a presença possibilita 
para si mesma o poder-ser toda em sentido próprio da decisão 
antecipadora.36 

 

 Para compreender essa citação, precisamos levar em conta que Heidegger alega, 

anteriormente, que só é possível ser próprio na decisão; ela antecipa a possibilidade da 

impossibilidade de continuar sendo, isto é, a morte. No entanto, essa antecipação não é 

um “pensar na morte”, mas antes assumir-se como poder-ser, que tem como 

                                                 
36 HEIDEGGER, 2007, p. 410. 



39 
 

possibilidade mais autêntica deixar de ser. A busca pelo sentido do ser do Dasein o leva 

ao seguinte: o seu ser é o cuidado. Como essa compreensão só é possível na abertura 

que lhe é própria e que permite a antecipação, é a temporalidade que torna possível se 

tornar si-mesmo na decisão. 

 Quando o Dasein “antecipa” a própria morte na decisão, ele vem a ser si-mesmo a 

partir do que está por-vir. Aceitar essa possível “realização”, para Heidegger, significa 

assumir-se como ter-sido, isto é, como o seu passado e assim presentifica o seu ser. 

Com essa abordagem fenomenológica ele está se opondo radicalmente à noção 

tradicional do tempo. O futuro não é aqui um ainda-não-presente, mas um modo 

possível de apropriação; o passado não é o que ficou para trás, nem o que trazemos na 

lembrança, é a aceitação da facticidade como a condição em que se estava; o presente 

não é uma sucessão de agoras, mas a saída em direção a si-mesmo. Na concepção 

tradicional, “os conceitos de ‘futuro’, ‘passado’ e ‘presente’ nascem, imediatamente, da 

compreensão imprópria de tempo”.37O tempo original, ao qual nos referimos só existe 

no Dasein, e, apesar disso, não corresponde a um sentido subjetivo, e assim, ele é a 

duração entre os dois limites que o caracterizam, o nascimento e a morte, ou seja, o 

tempo é finito. 

 Do parágrafo 65 em diante a temática da temporalidade será predominante nas 

análises de Heidegger. Ele conclui tal parágrafo resumindo-o nas teses seguintes: 

“originariamente, tempo é temporalização da temporalidade que, como tal, possibilita a 

constituição da estrutura da cura. A temporalidade é, essencialmente, ekstática. 

Temporalidade temporaliza-se, originariamente, a partir do porvir. O tempo originário é 

finito”.38 O que significa essa conclusão? Primeiro, a temporalização do tempo se dá na 

medida em que o tempo só existe como dado no Dasein, este não pode se compreender 

senão como tempo. O Dasein é tempo. Segundo, precisamos destacar o que Heidegger 

compreende por ekstase, recorramos a ele mesmo que responde, “chamaremos, pois, os 

fenômenos caracterizados de porvir, vigor de ter sido e atualidade, de ekstases da 

temporalidade”. Neste sentido, as modalidades da temporalidade, que ele chama de 

ekstases, é a própria temporalidade enquanto presentes no Dasein. 

 As duas últimas teses, “temporalidade temporaliza-se, originariamente, a partir do 

porvir” e “o tempo originário é finito” compreendemos da seguinte forma: inicialmente, 

podemos olhar para elas em conjunto porque o porvir é antecipação, isto é, finitude. 

                                                 
37HEIDEGGER, 2007, p. 411. 
38Ibidem, p. 416. 



40 
 

Partindo desse pressuposto, podemos afirmar que é a partir da ekstáse fundamental da 

temporalidade, que o Dasein se temporaliza. Temporalizar-se, aqui, significa assumir a 

possibilidade da impossibilidade absoluta. Depois, como o porvir diz respeito a assumir 

a finitude, podemos concluir que ele é finito. Assim, para concluir, como afirma 

Heidegger, é a partir desse tempo originário, finito, que pode surgir qualquer concepção 

de tempo, como a tradicional. 

 Essa abordagem da temporalidade feita por Heidegger, segundo Dubois,ao 

comentar Ser e Tempo, mostrará todo o seu maravilhoso potencial criativo. Vejamos: 

 

Nesses últimos capítulos, de um andamento às vezes áspero, 
nervoso, revela-se de modo mais explosivo a incrível ‘novidade’ 
do pensamento de Heidegger, que, ao se engajar numa 
fenomenologia da temporalidade, embrenha-se pelo não-
acessivel, exibe um fenômeno que, na maior parte do tempo (!), 
não se mostra.39 
 

 Isto é, certamente, o fato de despido das categorias tradicionais sobre o tempo e 

fundando-o na temporalidade, Heidegger apresenta uma compreensão de tempo, capaz 

de abarcar a totalidade da existência, tanto própria quanto imprópria, que estava velada. 

 Sobre o método de Arendt, Adeodato o divide em três partes, a saber: “a 

importância de estabelecer distinções na pesquisa filosófica”, a fenomenologia 

conceitual, isto é, “o método de investigar através da análise etimológica e semântica de 

certos termos-chaves” e finalmente, “a observação de fenômenos históricos passados 

como acontecimentos únicos que são erigidos em exemplos a serem seguidos ou 

evitados”40. Para este comentador, a marca heideggeriana se faz notar, sobretudo, mas 

não apenas, no segundo. Este corresponderia a uma ontologia a La Heidegger. Isso se 

justificaria, para ele, por Arendt acreditar que as palavras desvelam o sentido do ser e 

que, tanto para Heidegger quanto para Arendt, não haveria uma separação definitiva 

entre sujeito e objeto, mas, ao contrário, um participa constitutivamente do outro. 

 Adeodato considera o método utilizado pela autora limitado e afirma que ela se 

afasta ou se aproxima deles de acordo com a questão que lida. O próprio Heidegger, 

segundo ele, não teria concordado com a apropriação arendtiana do seu método. Pois, 

como a objetividade da fenomenologia conceitual pode ser questionada, é alvo de duras 
                                                 
39 DUBOIS, Christian. Heidegger: introdução a uma leitura. Trad. Bernardo Barros Coelho de Oliveira. 
Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004, p. 57. 
40ADEODATO, João Maurício. O problema da legitimidade: no rastro do pensamento de Hannah 
Arendt. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1989, p. 101. 



41 
 

críticas. Vejamos um comentário da posição de Heidegger em relação à obra A condição 

humana: 

 

É curioso notar o repúdio de Heidegger a A Condição Humana, 
cuja edição em alemão lhe foi presenteada por sua ex-aluna, o 
que revela mais que o caráter duvidoso do filósofo; mostra que a 
fenomenologia conceitual deixa ampla margem às preferências 
de quem a aplica, desde que procure uma ontologia por trás e 
além das palavras.41 
 

 Não se sabe, ao certo, o motivo de Heidegger não ter dado a devida atenção à obra 

da autora. Por isso, não encontramos respaldo suficiente para este comentário, o que 

parece dizer ser apenas uma especulação provável. O método polêmico da autora pode 

ser compreendido dentro do seu intento de romper com o modelo de filosofia vigente, 

que tinha no método o seu enfoque principal e seu estatuto de legitimidade. As 

incursões de Arendt nunca pretenderam chegar à verdade das coisas, em um sentido 

tradicional, seu objetivo é vislumbrar um sentido, que não é um resultado final, 

definitivo, mas, fluido. 

 Um dos procedimentos do método de Arendt é, diante das circunstâncias 

presentes, compreender o passado para tentar iluminar o futuro. Tomemos como 

exemplo a sua obra A condição humana. Nela, a análise da situação de alienação do 

homem moderno parte da compreensão do que foi a Vita Activa na Grécia pré-clássica, 

que é o modelo de proposta parar e pensar a condição humana. Isso, no entanto, não 

quer dizer que ela enxergava como solução para a crise de sentido contemporânea uma 

repetição histórica da experiência grega, mas como uma possibilidade de repensar o 

presente e construir projetos para o futuro. 

 Esse aspecto do pensamento de Arendt também guarda a atitude fundamental do 

método fenomenológico heideggeriano que, na sua tentativa de desvelar o sentido do 

ser, procura resgatar a experiência originária do pensar, antes do surgimento do que se 

convencionou chamar de metafísica. 

 Podemos observar a mesma convergência em Entre o passado e o futuro, obra 

publicada em 1963, onde, segundo Lafer, pulsa o conjunto de inquietações que marcam 

                                                 
41ADEODATO, 1989,  p. 110. 



42 
 

toda a sua obra.42 No prefácio deste texto, comentando sobre a quebra entre o passado e 

o futuro, a autora apresenta uma parábola de Kafka nos seguintes termos: 

 

Ele tem dois adversários: o primeiro acossa-o por trás, da 
origem. O segundo bloqueia-lhe o caminho à frente. Ele luta 
com ambos. Na verdade, o primeiro ajuda-o na luta contra o 
segundo, pois quer empurrá-lo para frente, e, do mesmo modo, o 
segundo o auxilia na luta contra o primeiro, uma vez que o 
empurra para trás. Mas isso é assim só teoricamente. Pois não há 
ali apenas os dois adversários, mas também ele mesmo, e quem 
sabe realmente de suas intenções? Seu sonho, porém, é em 
alguma ocasião, num momento imprevisto – e isso exigiria uma 
noite mais escura do que jamais o foi nenhuma noite -, saltar 
fora da linha de combate e ser alçado, por conta de sua 
experiência de luta, à posição de juiz dos adversários que lutam 
entre si.43 

  

 Nesse extrato a autora quer se referir ao fenômeno do pensamento. Ela interpreta 

que as forças que se digladiam neste campo da batalha são, na verdade, o passado e o 

futuro. Destaca ainda que o “ele” referido por Kafka vive em combate com essas duas 

forças e que, sem a sua presença, não existiriam mais, pois já teriam se destruído. 

 Ao explicar o que seja passado e futuro notamos que o texto arendtiano mais 

parece um comentário da temporalidade de Heidegger. Desse modo, observamos que a 

análise arendtiana oferece uma linha de compreensão importante para sua apropriação 

da concepção de temporalidade heideggeriana. Ela afirma que o passado, “ao invés de 

puxar para trás, empurra para frente, e, ao contrário do que seria de esperar, é o futuro 

que nos impele de volta ao passado”, sendo assim, ela caracteriza o tempo como 

“partido ao meio, no ponto onde ‘ele’ está”.44Ora, não é temporalidade originária o 

espaço da existência sem o qual o Dasein não pode ser compreendido entre o seu 

nascimento e a sua morte? 

 Segundo Duarte, a interpretação arendtiana da parábola de Kafka “reteve o 

movimento circular subjacente à análise heideggeriana da temporalidade originária, em 

que é a abertura do futuro que remete a um passado passível de ‘repetição’ 

(Wiederholung) no presente”.45 

                                                 
42 Cf. LAFER, Celso. Hannah Arendt: pensamento, persuasão e poder. 2 ed. São Paulo: Paz e Terra, 
2003, p. 51. 
43 ARENDT. Hannah. Entre o passado e o futuro. 5 ed. Trad. de Mauro W. Barbosa. São Paulo: 
Perspectiva, 2003c, p. 33. 
44Ibidem, p. 37. 
45DUARTE, 2000a, p. 134. 



43 
 

Para Arendt, tanto quanto para Heidegger, “passado” e “futuro” são duas forças ativas 

que se encontram no presente, no Dasein. Essa compreensão é o que permite aos dois 

pensadores transitar livremente pelo passado para avaliar o presente, mas com a 

preocupação voltada para o futuro. 

 Não nos resta dúvida de que há uma transposição da análise ontológica de 

Heidegger sobre a temporalidade originária para o pensamento político de Arendt. A 

compreensão dessa  interpretação nos leva a entender a atitude metodológica de Arendt, 

para quem seria possível o recobramento das manifestações políticas que permaneceram 

veladas pela tradição e que foram legadas apenas timidamente, permanecendo 

subentendidas nas experiências políticas do ocidente. 

 

 

2. A DESCONSTRUÇÃO DA TRADIÇÃO EM HEIDEGGER E EM ARENDT 

 

 

 O resgate das experiências políticas do passado grego pré-clássico, em Arendt, 

além de revelar claramente a apropriação da concepção de temporalidade, revela outro 

aspecto convergente com o pensamento de Heidegger. Íntima e consequentemente 

ligada à abordagem temporal está, tanto em um quanto em outro, uma desconstrução da 

tradição metafísica, em Heidegger, e também política, em Arendt. 

 A desconstrução da metafísica em Heidegger, que seria levada a cabo na segunda 

parte de Ser e Tempo, e que foi parcialmente abandonada nesta obra, é apontada como 

necessidade imanente ao desvelamento do sentido do ser desde o seu primeiro 

parágrafo. Começa, pois por afirmar que a questão do ser caiu em esquecimento. Para 

este autor, a metafísica, que tem os seus inícios em Platão e Aristóteles, desde a 

antiguidade, constituiu-se em um dogma que transformou a questão do ser em supérflua 

e mesmo, segundo ele, sancionou-lhe a falta.  

 Por isso que em Ser e Tempo Heidegger apresenta de saída os preconceitos que se 

firmaram na tradição em relação à questão do ser e que obstacularizaram a sua 

compreensão. São três os preconceitos apresentados pelo escritor de Ser e Tempo, a 

saber, primeiro, que “‘Ser’ é o conceito mais universal”, implicando isso em um 

problema que se fará notar no fato de ao invés de, por ser o conceito de ser concebido 

como o mais universal, ser claro, essa característica tradicional o torna o mais obscuro. 

Segundo, que “o conceito de ‘ser’ é indefinível”, e aqui a questão estaria na aceitação, 



44 
 

por parte da tradição, que essa indefinibilidade dispensaria a busca do sentido do ser, 

sendo para Heidegger justamente o contrário, essa impossibilidade seria o motor da 

busca do sentido. Por fim, o terceiro preconceito, que se circunscreve nos seguintes 

termos: “o ‘ser’ é o conceito evidente por si mesmo”, quer trazer a idéia de que apesar 

de acharmos que todo mundo compreende o que seja ser, ao contrário, essa suposta 

compreensão apenas demonstra a incompreensibilidade da  questão que deve ser 

colocada. 

 É no parágrafo 6 que Heidegger vai expressamente se referir à desconstrução da 

metafísica como parte indispensável para a tarefa de uma compreensão do sentido do 

ser. Aqui ele se refere à história da ontologia nos seguintes termos: “a tradição assim 

predominante tende a tornar tão pouco acessível o que ela ‘lega’ que, na maioria das 

vezes e numa primeira aproximação, ela o encobre e o esconde”.46Isto é, para Heidegger 

a tradição metafísica que é a depositária do sentido do ser, é, ao mesmo tempo, o que o 

deixa velado pelas cristalizações da entificação que se deram no seu percurso. 

 Heidegger inicia o sexto parágrafo de Ser e Tempo mostrando como a análise da 

existência, que tem como meta desvelar o sentido do ser através da e na temporalidade, 

pressupõe uma desconstrução da metafísica. É que para ele o Dasein se constitui e 

compreende o seu ser a partir de uma interpretação de si mesmo, legada pela tradição. 

Isso é o  que caracteriza a historicidade, que é a “constituição de ser do ‘acontecer’, 

próprio da presença como tal” 47. Em outras palavras, a História só é possível porque o 

Dasein é temporal. Isso se torna claro quando recordamos que, a partir da 

temporalidade, o Dasein é sempre o que já foi em projeção ao seu futuro. Assim, “seu 

próprio passado”, defende Heidegger, “não segue,  mas precede a presença, 

antecipando-lhe os passos”.48 

 Como o Dasein se constitui dentro de uma interpretação herdada da tradição e 

esta, como vimos anteriormente, traz em si preconceitos que impedem uma correta 

compreensão da questão, para torná-la transparente, se fará necessária a destruição da 

história do ser, isto é, da metafísica. Heidegger afirma, no entanto, que essa atitude 

frente à tradição metafísica não tem o sentido de arrasá-la, mas de pensá-la até os seus 

                                                 
46 HEIDEGGER, 2007, p. 59. 
47Ibidem, p. 57. 
48Ibidem, p. 58. 



45 
 

limites, ou seja, até as suas últimas consequências. Por isso, conclui ele em Ser e 

Tempo, “a destruição não se propõe a sepultar o  passado em um nada negativo”.49 

 Com a sua desconstrução da metafísica em Ser e Tempo, Heidegger não nega, ao 

nosso entender, a importância da tradição. Ao contrário, ao mesmo tempo em que a 

metafísica  dogmatizou e tornou indiferente a questão do ser, ela também resguarda o 

seu sentido. Por isso, a busca pelo sentido do ser significa se voltar por sobre a tradição, 

desconstruindo-a, para assim desvelar o que ela e nela se oculta. 

 No entanto, sabemos que o tema de uma destruição da história da metafísica, que 

ora se apresentava como simples obstrução de acesso ao ser, ora como história que tem 

como destinamento ocultar o ser, tem, em Ser e Tempo ,apenas o seu início. Esse tema 

será de grande recorrência em todo percurso posterior do pensamento de Heidegger e se 

associa a uma das suas questões mais fundamentais, a saber, a diferença ontológica, 

sobretudo, depois da virada do pensamento dele.50 

 Como o parágrafo 6 faz parte da introdução do tratado, Heidegger acaba por 

apenas acenar rapidamente como seria essa sua destruição da metafísica, indicando que 

dirigiria a sua crítica a Kant, Descartes e Aristóteles. A parte em que o autor discorreria 

sobre essa problemática de maneira definitiva não foi escrita. De qualquer forma, 

publicou, posteriormente, um texto que, certamente, comporia, ou corresponderia à 

primeira seção da segunda parte, a saber, Kant e o problema da metafísica. 

 O que devemos notar com a temática da metafísica em Heidegger é a sua atitude 

em relação à tradição. Isto é, a compreensão de que se faz necessário desconstruir a 

história da metafísica, a fim de se resgatar as experiências originárias do pensar. Isso 

porque Hannah Arendt assume a mesma atitude frente à tradição. Ela não apenas 

concorda com Heidegger em relação a sua posição quanto à metafísica, como também 

desconstrói a tradição política de pensamento ocidental, a fim de resgatar as 

experiências políticas originárias. 

 A tradição política, para Arendt, que nasce com Platão e Aristóteles, tem o seu 

esgarçamento máximo com Marx, e o seu fio é definitivamente rompido com o 

surgimento dos regimes totalitários. A originalidade da autora na abordagem desse tema 

se torna evidente quando observamos a sua interpretação do julgamento de Sócrates e 

                                                 
49HEIDEGGER, 2007, p. 61. 
50Sobre a crítica à história da metafísica em Ser e Tempo e obras posteriores Cf. STEIN, Ernildo. 
Compreensão e finitude: estrutura e movimento da interrogação heideggeriana. Rio Grande do sul: 
UNIJUÍ, 2001, p. 221-240 e VATTIMO, Gianni. Introdução a Heidegger. 4 ed. Trad. João Gama. 
Lisboa: Instituto Piaget, 1996, p. 65-106. 



46 
 

da postura de Platão em relação a esse fato. Para ela, Platão, decepcionado com a 

condenação do seu mestre pela democracia ateniense, acaba por assumir uma postura 

hostil frente à política. A hostilidade do autor da República a tudo aquilo que diz 

respeito aos assuntos estritamente humanos será, desde então, segundo Arendt, a marca 

característica da tradição política. 

 Para compreendermos a posição de Arendt, basta notar a sua singular 

interpretação da alegoria da caverna de Platão, que ocupa, segundo ela, o centro da 

filosofia dele. Ela defende que essa estória é a narrativa do que o autor da República 

acreditava ser a biografia do filósofo. 

 A alegoria da caverna, segundo Arendt, desdobrava-se em três estágios, cada um 

significando uma reviravolta na vida da personagem principal. A primeira dar-se-ia 

dentro da caverna e corresponderia ao momento em que o “futuro filósofo” se 

desprenderia das amarras que o prendiam, podendo assim vislumbrar o fogo artificial 

que projeta os objetos no fundo da parede. Essa atitude é a do cientista que cansado das 

opiniões de como as pessoas veem a realidade, procura descobrir como as coisas são em 

si mesmas. A segunda reviravolta dar-se-ia quando o “aventureiro solitário” encontraria 

a saída da caverna, e aí se depararia com o céu límpido das idéias, “as essências eternas 

das coisas”, tornando-se assim filósofo. O terceiro estágio é, segundo a autora, o 

momento crucial porque ele, depois de sair da caverna, não pode permanecer do lado de 

fora, tendo que voltar a ela, mesmo não se sentindo mais em casa lá. Arendt observa que 

cada uma dessas reviravoltas implica uma perda de sentido e de orientação. Como ela 

mesma afirma: 

 

Os olhos, acostumados às aparências obscurecidas na parede, 
são cegados pelo fogo no fundo da caverna. Os olhos adaptados 
à luz mortiça do fogo artificial são agora cegados pela luz do 
sol. Mas o pior de tudo é a perda de orientação que sucede 
àqueles olhos que, já adaptados à luz brilhante sob o céu das 
idéias, agora tem de achar o caminho na escuridão da caverna.51 
 

 A última perda de sentido e orientação é, para a autora, o motivo pelo qual o 

filósofo não sabe o que é bom para a vida política, pois, cegado pela luz das ideias, não 

mais consegue enxergar no escuro da caverna. Isto é, os filósofos se afastam de tal 

modo dos assuntos práticos que perdem toda habilidade de lidar com eles. O que mais 

                                                 
51 ARENDT, Hannah. A promessa da política. Trad. Pedro Jorgensen Jr. Rio de Janeiro: DIFEL, 2008b, 
p. 74. 



47 
 

impressiona nessa interpretação da autora é a sua conclusão de que somente para se 

defender dos perigos a que se submete ao voltar para caverna, o filósofo deve se tornar 

governante, ou ao menos não ser governado por um “ignorante”. Na verdade, essa é 

mais uma das várias interpretações polêmicas que Arendt faz daqueles que comenta. 

Talvez por isso, certamente, Young-Bruehl, de maneira irônica, em outro contexto, 

afirma que a carreira literária de Arendt foi como um carrapicho sob as selas eruditas.52 

 Essa é,segundo Arendt, a característica que será predominante na relação entre 

filosofia  e política na tradição. A hostilidade iniciada com Platão perdurará na história 

até que atinja o seu clímax com Hegel. Daí em diante, começará a sua decadência, e 

chegará a termo, finalmente, nos regimes totalitários. Desde a sua ruptura definitiva, 

acreditava Arendt, não se deveria mais procurar “remendar” o seu fio partido. Para a 

autora o que se deve proceder é uma desconstrução da tradição, a fim de se desvelar a 

partir dela as experiências originárias da política, aquilo que a tradição negligenciou na 

sua história. 

 É preciso chamar a atenção, neste contexto, para que Arendt compreendia como 

tradição política um conjunto teórico hegemônico que permaneceu em constante 

conflito com outras teorias divergentes. Desse modo, nota-se que a autora não negava a 

diversidade de concepções sobre a política na tradição. Além disso, também não 

acreditava que esta tivesse uma linha ininterrupta, isto é, fosse linear na sua história, 

sendo marcada pela multiplicidade de perspectivas e pelo conflito. 

 Referindo-se a um aforismo de René Char,53 Arendt se refere à tradição como a  

um testamento que nos transmite os tesouros do passado, que, para ela, era a expressão 

da autêntica vida pública. Por isso, compreendemos que o desafio dela era pensar como 

resgatar essa realidade perdida sem partir das categorias políticas tradicionais, que já 

perderam o seu sentido de ser. Nisso consiste a desconstrução arendtiana da tradição: 

resgatar o sentido da vida pública. Certamente, mesmo que em áreas tão distintas do 

saber, a autora vai encontrar amparos na filosofia do seu antigo mestre, Martin 

Heidegger, que, como vimos, também procede a uma desconstrução da tradição para 

desvelar o pensar originário, o sentido do ser.54 

                                                 
52Cf. YOUNG-BRUEHL, 1997, p. 83. 
53 “nossa herança nos foi deixada sem nenhum testamento” (ARENDT, 2003c, p. 28). 
54A crítica da tradição em Arendt também tem influência do pensamento de Walter Benjamin, seu amigo, 
que confiou a ela, em Marselha, durante a tentativa de fuga deles para os Estados Unidos, diversos de 
seus manuscritos, entre eles as teses sobre o conceito de história. Como Benjamin não foi bem sucedido 
na fuga e suicidou-se os textos chegaram às Américas portados  por Arendt, que se encarregou de passá-



48 
 

 Em Entre o Passado e o Futuro, a autora fala sobre a rebeldia de alguns 

pensadores que, no século XIX, antecederam diretamente o fim da tradição, a saber, 

Kiekergaard, Marx e Nietzsche. Eles se situam ainda presos à tradição apesar de se 

rebelarem contra ela. Não se separam da tradição completamente por causa das suas 

abordagens da história da filosofia, que, segundo ela, ainda traziam como base um 

desenvolvimento dialético nos moldes hegelianos. Referindo-se ao empreendimento 

frustrado deles, afirma Arendt: 

 

O Kierkegaard queria era afirmar a dignidade da fé contra a 
razão e o raciocínio modernos, assim como Marx desejava 
reafirmar a dignidade da ação humana contra a contemplação e a 
relativização histórica modernas, e  Nietzsche, a dignidade da 
vida humana contra a impotência do homem moderno.55 

 

 O que conseguiram esses notáveis pensadores? Kierkegaard salta da dúvida para a 

crença; Marx põe Hegel e toda tradição platônica novamente de cabeça para cima - 

tenha-se em vista que, para Arendt, Platão havia colocado Homero de cabeça para baixo 

– e Nietzsche com a sua transvaloração dos valores concebe nessa temática dele um 

“platonismo invertido”. Por isso que, para Arendt: 

 

 A rebelião contra a tradição no século XIX permaneceu 
estritamente no interior de um quadro de referência tradicional; 
e, ao nível do mero pensamento, que dificilmente poderia se 
preocupar, então, com mais que as experiências essencialmente 
negativas da previsão, da apreensão e do silêncio ominoso, 
somente a radicalização, e não um novo início e reconsideração 
do passado, era possível.56 

 

 Os três, segundo ela, opuseram-se à perspectiva exagerada de abstração da 

filosofia e da sua concepção do ser humano como animal rationale. Apesar disso e 

mesmo tendo vislumbrado a “novidade” do que a tradição ocultou, eles tentaram 

resolver esse problema se valendo das antigas categorias, que não eram suficientes para 

desvelar a verdade da política. 

 A noção de tradição para Arendt é indissociável de outros dois conceitos, também 

fundamentais para a construção do seu pensamento político. Ao tratar da tradição nesta 
                                                                                                                                               
los para Adorno. Podemos perceber o legado Benjaminiano na autora em sua crítica as filosofias da 
história, bem como, na sua desconfiança da crença no progresso moderno. 
55 ARENDT, 2003c, p. 58. 
56Ibidem, p. 55. 



49 
 

autora, deve-se levar em conta também o que ela compreendia por autoridade e 

fundação. Logo de saída, podemos notar que estamos diante de uma tríade que teve a 

sua eminência na civilização romana. Isso pode nos levar a um impasse. Se a proposta 

da autora era resgatar a experiência política grega, que, para ela, representava a essência 

do político, no período anterior ao surgimento da tradição, como ela pode valorizar 

fenômenos romanos e posteriores ao surgimento da tradição? É que para ela se a 

tradição nasceu no período clássico da história da filosofia, é apenas na civilização 

romana, no período de assimilação da cultura grega, que surge a noção de tradição e 

consequentemente da reverência que se deveria a ela. 

 A tradição existe porque houve um início, e, por isso, ela deve se configurar como 

conservação daquela experiência originária. A fundação tem um caráter sagrado, isso 

pode ser observado, segundo Arendt, mesmo na política. A importância dada a essa 

experiência era tal que um dos principais deuses romanos era Jano, deus do início. Isto 

indica a devoção daquele  povo pelo caráter sagrado da fundação. Essa importância 

dada pelos romanos à fundação será herdada pela Igreja Católica, que tomando o evento 

Cristo como o seu início, louva os apóstolos, “pais fundadores”, por terem sido 

testemunhas desse acontecimento. 

 A autoridade é a atitude que emana da tradição e que tem como função louvar, 

preservar  e aumentar a glória da fundação. Arendt observa que a palavra auctoritas dos 

romanos é derivada do verbo augere que significa aumentar. A noção que ela oferece 

sobre o que seja autoridade pode ser melhor percebida nos textos O que é autoridade? e 

Sobre a violência. No primeiro ela aprofunda não apenas o que seja autoridade, mas, 

sobretudo, a ausência dela na modernidade que se configura como uma das indicações 

da perda pelo respeito à tradição. Faz um percurso pela Grécia procurando mostrar a 

ausência da concepção de autoridade naquele contexto, e faz um elogio aos romanos 

que dignificaram tal conceito. No segundo, bem posterior ao que antes nos referimos e 

em outro contexto temático, ela diferencia entre poder e violência, e, para a melhor 

explicitação desses conceitos, mostra a confusão entre as palavras-chave para a 

compreensão desses dois fenômenos; a saber: vigor, força e autoridade. Aqui, a 

autoridade aparece como o reconhecimento que não pressupõe nem a coerção, nem a 

persuasão, e tem como maior inimigo não a violência, mas o desprezo e a risada.57 

 

                                                 
57 Cf. ARENDT, Hannah. Sobre a violência. Trad. André Duarte. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994, 
p. 37. 



50 
 

3. A CRÍTICA FEITA A ARENDT PELA SUA APROPRIAÇÃO DO PENSAMENTO 

DE  HEIDEGGER 

 

 

Ao tratar de um autor que se dedica à teoria política, podemos sentir a inclinação 

de querer enquadrá-lo em uma categoria deste campo do conhecimento. Essa tarefa não 

é simples de ser realizada com Arendt, pois, suas reflexões não são fáceis de classificar 

como sendo de direita ou de esquerda, conservadora ou liberal, classicista ou 

modernista. Duarte acena, por exemplo, para o fato de que após o lançamento de As 

origens do totalitarismo se esperava que ela se tornasse partidária do liberalismo 

político e do chamado estado de bem-estar social, o que não aconteceu, para surpresa 

dos seus críticos. Posteriormente, em A condição humana, ela critica justamente tudo 

aquilo que esperavam de que fosse defensora. Com tudo isso, não se pode negar, junto 

com autores como Gramsci, Schmitt entre outros, o valor de suas contribuições à 

reflexão política no século XX. 

O legado da autora não pode, de fato, ser compreendido sem se considerar a 

Filosofia da Existência de Heidegger e Jaspers como sua fonte. É a partir deste enfoque 

que o arcabouço teórico dela passa a fazer sentido e que podemos, como faz Wolin, 

afirmar que sua teorização é um existencialismo político.58 Isso porque um dos seus 

destaques, como se pode notar em A condição humana, é a preocupação com a 

singularização do homem. Ao abordar a possibilidade de um espaço público-político 

como o único lugar onde podemos encontrar o nosso ser mais próprio, ela se 

aproximava dos seus professores de juventude com as suas reflexões sobre a decisão e a 

situação-limite, respectivamente.59 

Outro contributo significativo para o pensamento da autora foi a filosofia 

nietzscheana. Apesar disso, apenas recentemente seus comentadores vêm dando atenção 

a este fato:  

 

Somente agora a proximidade existente entre o pensamento de 
Arendt e o de Nietzsche vem recebendo uma avaliação mais 
criteriosa por parte dos comentadores; por certo, ela se insere no 
curso de uma avaliação da dimensão política transgressiva e 
libertária da própria filosofia de Nietzsche, para além do 

                                                 
58 Cf. WOLIN, 2003, p. 133. 
59 Cf. Idem. Labirintos: Em torno a Benjamim, Habermas, Schimitt, Arendt, Derrida, Marx, Heidegger e 
outros. Trad. Maria José Figueiredo. Lisboa: Piaget, 1995, p. 260. 



51 
 

fantasma de suas apropriações reacionárias, empreendidas pelos 
teóricos do nazismo durante as décadas de 1930 e 1940.60 
 

Arendt, ao retornar as experiências da Grécia antiga, não se volta para o período 

clássico, mas, ao contrário, sua abordagem quer resgatar o período pré-filosófico e, a 

partir disso, até critica os tempos platônicos. Por isso, faz referência principalmente ao 

que se convencionou chamar de período homérico da história grega. A sua valorização 

do agir heróico e da fala como persuasão, tão característicos em A odisséia e em A 

ilíada, são as melhores testemunhas disso. 

O aspecto grandioso dos feitos de Ulisses e Aquiles, que conquistaram a glória 

da imortalidade ao desafiar a própria morte e os deuses era, na verdade, uma luta pela 

distinção individual. Arendt, assim como o autor de Para além do bem e do mal, 

valorizava o heroísmo, o esforço, a coragem guerreira dessas personagens e, sobretudo, 

a sua capacidade de se distinguirem. 

A leitura de Nietzsche por Arendt, como indica Wolin, foi influenciada pela de 

Heidegger e, por isso, encontramos aí mais uma convergência entre os autores. Para ela, 

tanto quanto para Heidegger a La Nietzsche, a política é “a grande política”, isto é, não 

tem nada a ver com a tendência conformista, rotinizada, mediana das sociedades 

contemporâneas de massa. A política deve ser um espaço de autenticidade e de 

manifestação da glória daqueles que são dignos dela. E isso só é possível entre homens 

de ação. 

É assim que “as dimensões da ação confessadamente homéricas que tanta 

importância tiveram para Nietzsche [...]encarnavam, também para Arendt, a 

contribuição ímpar dos gregos para a vida política moderna”.61 Essa apropriação da 

autora implica que a ação, atividade agonística por excelência e, ao mesmo tempo, a 

mais política, deve transcender todo e qualquer critério de moralidade estabelecido. 

Tem que estar além do certo e do errado, do bem e do mal, pois, apenas tresvelando 

todos os valores pode manifestar o seu potencial inovador. Com isso, percebemos o 

porquê da valorização de um espaço onde se possa manifestar a singularidade. É que 

somente aí é possível a liberdade. Esta e a ação coincidem na esfera pública, na medida 

                                                 
60 DUARTE, André. Hannah Arendt e a modernidade: esquecimento e redescoberta da política. In: 
CORREIA, Adriano (org.). Transpondo o abismo: Hannah Arendt entre a filosofia e a política. Rio 
de Janeiro: Forense Universitária, 2002a, p. 69. 
61 WOLIN, 1995, p. 261. 



52 
 

em que os indivíduos mostram através da realização da novidade as suas capacidades, 

únicas e intransferíveis. 

Wolin aproxima Arendt de Heidegger pelo motivo de os dois compartilharem da 

mesma suposta “inveja” da polis grega. Para ele não é a democracia que a autora 

valoriza da Grécia antiga, mas antes, a àgora nos moldes homéricos, como espaço 

privilegiado de apropriação do homem, vejamos: 

 

Quanto mais avaliamos as bases teóricas da compreensão que 
Arendt tem da política, mais nos apercebemos de até que ponto 
ela permanece em dívida relativamente a pressupostos 
ontológicos-heideggerianos específicos. Para Arendt, tal como 
para Heidegger, a polis, o lugar político, permite uma “clareira” 
(Lichtung) na qual a ação acede à expressão.62 
 

Essa convergência entre os autores implicaria, para esse comentador, que a 

teoria de Arendt é antidemocrática e padece da falta de solidariedade política, essencial, 

segundo ele, para a cidadania. Isso porque não seria para todos, mas para um pequeno 

grupo de privilegiados, capazes de se destacar. Portanto, muito mais uma questão de 

afirmação existencial que só seria possível nesse espaço privilegiado, o público-político, 

para Arendt, e a clareira, para Heidegger. 

Como se pode perceber essa crítica apresentada a Arendt pode ser desdobrada 

em outras. Por exemplo, a de que ela participa de uma mesma concepção aristocrática 

da política que Heidegger teria herdado de Nietzsche. A ênfase dada à ação e o fato 

dela, desde os tempos homéricos, segundo seus críticos, ser cada vez mais rara, 

portanto, limitada a poucos, seria a comprovação desse aspecto da teoria arendtiana.  

Comprovaria o elitismo de Arendt também o caráter eminentemente estético da 

sua concepção política. É que para ela, partindo de sua matriz fenomenológica, a 

política, como lugar da existência autêntica, é como um palco onde aparecemos para 

atuar, tornando-nos singulares, e que só tem sentido na medida em que falamos e 

agimos para ser vistos e ouvidos pelos outros.  Apesar disso, estes que atuam são 

julgados não pela sua atuação, mas pelo que são, por todo o seu potencial de estrelar no 

palco. Diferentemente das pessoas simples que são avaliadas pelo que fazem e por isso 

ficam fora da esfera da autenticidade. 

                                                 
62WOLIN, 1995, p. 261. 



53 
 

Ao assumir a natalidade como a categoria central da política, a autora estaria, 

segundo seus críticos, reforçando ainda mais este aspecto da sua teoria. Isso porque tal 

concepção ao destacar a novidade, desvalorizaria a “normalidade da política”63.Wolin 

compreende por essa expressão tudo o que diz respeito à organização das bases, ao voto, 

ao debate, à deliberação, às convenções dos partidos etc., tudo isso, enquanto parte de 

uma rotina, seria rebaixado como bem político de categoria inferior. Por isso, este 

comentador defende que no pensamento da autora, “só os grandes indivíduos, e não os 

hoipolloi (Sic.), ou homens e mulheres comuns, possuem uma verdadeira capacidade de 

acção”,64 sendo, deste modo, aristocrático. 

Podemos resumir a crítica de Wolin, neste contexto, na seguinte citação: 

 

Com uma doutrina aristocrática da natureza humana como a de 
Arendt não é possível evitar o fato de determinadas naturezas 
terem mais valor do que outras. Arendt mantém-se liberal no 
que diz respeito aos direitos cívicos ou judiciais. Mantém-se 
crente nas virtudes do respeito pela lei, das liberdades cívicas, 
do estado constitucional, etc. Mas no que diz respeito aos 
direitos da cidadania activa ou à questão da participação 
política, a sua orientação mostra ser franca e 
desapontadoramente paternalista.65 
 

Mesmo que Arendt tenha defendido as experiências dos conselhos comunistas, 

para este comentador, não seria democrata. Ou, pelo menos, apenas em sentido muito 

restrito. Pois, segundo ele, na autora o mérito dos conselhos, para ela, não era o fato de 

ser democrático, mas o de ser um instrumento capaz de selecionar elites políticas, uma 

verdadeira “Lichtung” heideggeriana, onde poucos conseguem afirmar-se. 

Apesar disso tudo, vale salientar, que Wolin não nega em tudo o valor das 

reflexões da autora. Para ele, a teoria dela é importante para notarmos, por exemplo, os 

fracassos da política moderna, que se deixou invadir e dominar pelas esferas da 

economia e da administração pública, ou seja, pela lógica própria do labor. 

Ele chama atenção também para que a concepção de pluralidade da autora seja 

uma releitura democrática do ser-com da analítica heideggeriana, que tendia, no autor, a 

ser relegada para a inautenticidade do dia-a-dia. Por outro lado, permaneceria, como em  

Heidegger, a característica de ser como uma liga de eleitos capazes de expressarem sua 

                                                 
63 WOLIN, 1995, p. 265. 
64Ibidem, p. 265 
65Ibidem, p. 270. 



54 
 

distinção. Não nos parece plausível este argumento em que se defende que a pluralidade 

só pode ser manifesta por um pequeno grupo. Para a autora, todos são capazes de 

distinguirem-se e se isso não acontece no mundo moderno, nem por isso a autora deixa 

de vislumbrar que possa advir, acaso seja restabelecido o espaço público-político. 

Duarte também tem opiniões contrárias a de Wolin em relação às questões aqui 

abordadas, sobretudo, no que diz respeito a um elitismo na teoria da autora. Para ele: 

 

Contrariamente a Nietzsche, Arendt jamais assumiu uma 
compreensão instrumental da política, segundo a qual ela seria 
um meio para a garantia de um fim supremo extrapolítico: a 
preservação dos ideais da alta cultura e da auto-superação 
humana;66 

 

Essa opção o aproximaria, à revelia de sua dura crítica, a perspectiva platônica, 

que defendia que apenas os reis filósofos e legisladores eram capazes de fazer surgir 

novos valores. Arendt é crítica dessa hipótese de Platão e, por conseguinte, de qualquer 

teoria que tome os filósofos como uma raça privilegiada afastada da realidade comum. 

O problema do julgamento do comentador parece ser o seguinte: a análise de 

Arendt da democracia moderna se fundamenta, entre outras coisas, no fato de ela 

acreditar que o modelo de partidos atual se aproxima muito mais de uma oligarquia do 

que de um regime democrático e, por isso, a sua reivindicação é a de outra forma de 

democracia. Tal possibilidade pode ser vislumbrada, para ela, nas revoluções modernas 

que seriam uma espécie de retomada das experiências originárias da política. Pois, na 

reatualização das experiências greco-romanas podemos encontrar a renovação do 

interesse público pela participação e debate político. 

Arendt toma como modelo para essa sua apreciação experiências como, por 

exemplo, a Revolução Americana e a Revolução Francesa e contrapõe as experiências 

de conselho surgidas aí ao sistema de partidos da política representativa. Os conselhos, 

apesar dos seus desdobramentos não terem sido o esperado, significavam, para a autora, 

a possibilidade de repensar a democracia na modernidade, sendo assim, a base de uma 

nova forma de governo, mais participativo.  

O sistema de conselhos, apesar disso, não negaria, para a autora, a representação 

política, mas promoveria uma reestruturação do modo atual. Promoveria a multiplicação 

de espaços de participação, permitindo assim que um maior número de pessoas tomasse 

                                                 
66 DUARTE, 2002a, p. 73. 



55 
 

parte das coisas do estado. Essa perspectiva promoveria, por exemplo, “a possibilidade 

do surgimento de uma estrutura política piramidal, em que a autoridade não viria do 

topo e sim da base da pirâmide, conciliando-se assim igualdade e autoridade de um 

modo como nenhuma outra forma de governo moderno conseguiu até hoje”.67 É neste 

sentido que acreditamos não poder acusar a autora de antidemocrática por pensar uma 

forma diferenciada de democracia.

                                                 
67 DUARTE, 2002a, p. 77. 



56 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PARTE II: 

 

O LEGADO DA ANALÍTICA EXISTENCIAL HEIDEGGERIANA 

EM A CONDIÇÃO HUMANA 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



57 
 

CAPÍTULO III 

 
A CONCEPÇÃO ARENDTIANA DE PLURALIDADE NA OBRA A CONDIÇÃO 

HUMANA 

 

 

Neste capítulo de nosso trabalho apresentamos a concepção de pluralidade 

presente em A condição humana. Iniciamos com um item que procura resgatar os 

fundamentos teóricos e as motivações da autora para escrever a obra. Precisamos 

regressar e buscar, na gênese desse texto, o germe da nossa questão. É que, desde As 

origens do totalitarismo, que dará origem às inquietações que farão surgir o livro, o 

tema se faz presente no pensamento da autora. 

Na sequência, a fim de contextualizar a problemática no todo de A condição 

humana, discorremos sobre aquele que é um dos temas centrais, a saber, a alienação no 

mundo moderno. Ora, o que Arendt pretende através da sua crítica da modernidade nada 

mais é do que situar, na crescente tendência moderna de fugir da condição humana 

sobre a Terra para o espaço ou para o ego, os elementos que nos permitiram chegar à 

situação atual de crise de sentido. 

A temática da Vita Activa não é o tema central que Arendt objetiva discutir. 

Assume, no entanto, o papel de referencial principal para avaliar e propor caminhos à 

compreensão da alienação. A pluralidade aparece como a dimensão constitutiva do ser 

humano que é negada na sociedade de massas. A sua escassez é o sinal claro da 

alienação. A autora defende que, através da reconstrução de espaços público-políticos, 

locus da ação política, poderemos  vislumbrar a possibilidade de livrar o homem dessa 

situação. O reconhecimento da pluralidade em que a humanidade do homem, o seu ser 

mais próprio, se manifesta é uma perspectiva de superação da alienação. 

Situada no período em que Arendt havia se reconciliado pessoal e 

intelectualmente com Heidegger, A condição humana é escrita em diálogo com ele. A 

autora demonstrará, sem citá-lo, o que, em sua opinião, são os limites e alcances da 

analítica existencial. E é a partir da pluralidade, concepção influenciada também por ele, 

que ela procederá a sua crítica madura ao autor de Ser e Tempo. 

 

 



58 
 

1. A GÊNESE DE A CONDIÇÃO HUMANA 

 

 

Para entendermos A condição humana, precisamos nos voltar para a sua gênese. 

E esta se encontra em uma obra da qual ela seria um complemento, a saber, As origens 

do totalitarismo, escrita entre 1945 e 1949. Passados os horrores da Guerra, Arendt 

sente a necessidade de se reconciliar com o mundo, este em que tais acontecimentos - o 

surgimento dos regimes totalitários, a consideração da superfluidade do homem, o 

genocídio dos judeus etc. - foram possíveis. Como habitar num mundo em que se deram 

esses fatos? Essa era, sem dúvida, uma questão que preocupava não só essa judia, 

fugida da Alemanha por conta da ascensão do nazismo, mas diversos intelectuais, os 

seus contemporâneos, que passaram a pensar a realidade histórica, social e a filosofia a 

partir de um marco: Auschwitz. 

Arendt se dedica a escrever As origens do totalitarismo tendo como objetivo, 

entre outros, compreender o totalitarismo, a fim de se reconciliar com o mundo. Por 

isso, o seu ponto de partida, conforme ela mesma, era de elucidar as questões às quais 

toda a sua geração havia se indagado: “o que havia acontecido? Porque havia 

acontecido? Como pôde ter acontecido?” 68 E depois, pretendia, ainda, tentar se 

reconciliar, a partir da compreensão do totalitarismo, com um mundo em que se sentia 

estranha. Compreender, para ela, seria buscar a explicitação e a confirmação do 

percurso que foi seguido para que o totalitarismo viesse a ocorrer. Sentir-se estranha no 

mundo, por outro lado, significava que ela não se conformava com o que havia 

acontecido. Esse inconformismo de Arendt será um dos aspectos que vai permitir que 

ela pense e teorize sobre a necessidade urgente na Era Moderna de se assumir a 

responsabilidade pelo mundo. 

As investigações de Arendt levaram-na a considerar que as características 

peculiares ao totalitarismo - os campos de concentração, por exemplo - são inteiramente 

inaceitáveis moralmente. Robert Orr, por sua vez, ao comentar a obra arendtiana, afirma 

que “o livro de Hannah Arendt, vasto e bem conhecido, mostra que existe interesse 

suficientemente grande por uma obra que faz considerações morais bem informadas 

                                                 
68 ARENDT, Hannah As origens do totalitarismo: anti-semitismo, imperialismo, totalitarismo. Trad. 
Roberto Raposo. São Paulo: Companhia das letras, 1989, p. 339. 



59 
 

sobre as misérias de nosso tempo – e lhes atribui origens”.69 As categorias e modos de 

abordagem de Arendt em relação à  política sempre chocou e confundiu muitos teóricos. 

A abordagem diferenciada da autora se deve, ao nosso entender, à sua formação e 

ligação inicial com a fenomenologia, apesar de, nesse livro, encontrarmos menos 

vestígios de tal relação. Assim, termos como compreensão, responsabilidade, entre 

outros, são expressões da sua filosofia, não representando, portanto, uma abordagem 

moralista dos acontecimentos. 

Outra questão interessante de se notar é que o título da obra da autora, As 

origens do totalitarismo, pode conduzir a um equívoco. Com a palavra origem, Arendt 

não queria se referir aos fenômenos que necessariamente teriam determinado o 

surgimento do totalitarismo, senão apenas antecedido. Significando que a autora não 

tinha intenção de estabelecer uma análise causal de acontecimentos que conduziram ao 

totalitarismo. Ela defende uma noção diferenciada de história daquela de alguns dos 

seus contemporâneos estudiosos da política, que, no mais das vezes, concebiam-na 

como um encadeamento necessário, ou seja, a partir de um modelo causal. A sua 

perspectiva se alinha muito mais à fenomenológica, que compreende a história a partir 

da imprevisibilidade inerente à ação. 

As origens do totalitarismo, bem como boa parte da obra de Arendt, é um livro 

polêmico. Deste modo, muitas críticas foram dirigidas às ideias contidas nele. Uma 

delas é justamente o que vai dar origem à sua pesquisa, que culminará em A condição 

humana. Tal se refere ao fato de ela incluir, sem uma investigação exaustiva na época, o 

socialismo soviético como um regime totalitário. 

Para compreendermos essa polêmica, na época, tese de Arendt, a equiparação 

entre  socialismo e nazismo, precisamos saber que ela acreditava ser possível falar de 

uma “essência” dos regimes totalitários. Vejamos, então, antes de apresentar a sua 

perspectiva sobre o socialismo, os principais acontecimentos que levaram-na a acreditar 

na possibilidade de descobrir uma “essência” para o totalitarismo: inicialmente um dos 

fatores decisivos foi o surgimento das massas que, pela desqualificação da participação 

na esfera pública, tornou-se passível de manipulação de todas as ordens. Depois, outro 

aspecto importante é o que a autora chamou de movimento totalitário. Ela diferenciou 

regime de movimento totalitário. Este segundo pode se fazer presente mesmo nas 

democracias, ao passo que a democracia não pode impedir manifestações de caráter 
                                                 
69 ORR, Robert. Reflexões sobre o Totalitarismo. In: CRESPIGNY, Anthony de; CRONIN, Jeremy 
(Org.). Ideologias Políticas. Trad. Sergio Duarte. Brasília: UNB, 1981, p. 116. 



60 
 

totalitário se estas se servirem dos mecanismos institucionais. Por fim, a propaganda, 

que é o instrumento mais excelente do totalitarismo, pois contribui para forjar uma ideia 

de realidade falsa, que é apresentada como a mais coerente e consistente.70 

Foram estes elementos que, no desenvolvimento da sua pesquisa, serviram para 

Arendt defender sua compreensão do totalitarismo. Deste modo, para ela “se a lei é a 

essência do governo constitucional ou republicano, o terror constitui aquela do governo 

totalitário”.71 O que Arendt observa é que, conhecendo os elementos que estiveram na 

raiz desse fenômeno, é possível encontrar um ponto de chegada, ou seja, um elemento 

comum dos regimes totalitários. Como comenta Bignotto sobre o tema do totalitarismo 

na autora: “o terror nos permite identificar nas diversas experiências históricas aquelas 

que são de natureza totalitária”.72Aqui, cabe apenas salientar que a noção defendida por 

ela se refere àquilo que esteve na possibilitação da sua origem, e não um fundamento 

metafísico. 

Tomando o pressuposto de uma “essência” para os regimes totalitários, é que 

Arendt inclui aí dentro o socialismo. No entanto, a equiparação entre socialismo 

soviético e nazismo foi feita pela autora sem um estudo exaustivo. Isso se torna claro, 

quando lemos a obra e observamos o desequilíbrio de abordagem entre essas duas 

formas de governos. A terceira parte do livro é dedicada quase que integralmente ao 

nazismo e faltam argumentos suficientes, ao menos neste texto, para justificar que o 

governo socialista fosse considerado um regime totalitário. 

Logo após a publicação de As origens do totalitarismo, Arendt passa a investigar 

os elementos totalitários no marxismo, a fim de sanar as limitações desta obra. É neste 

sentido que ela envia um projeto à John Simon Guggenhem Memorial Foundation para 

o financiamento de uma pesquisa que deveria culminar em um livro intitulado 

Elementos totalitários no marxismo. A sua investigação, no entanto, levou-a a perceber 

que, apesar de todo o esforço de Marx em partir da teoria em direção à ação, ele não se 

livrou das amarras da tradição porque continuou a recusar, em certa medida, a ação em 

detrimento da produção. Para compreendermos isso, ainda preliminarmente, pois nos 

deteremos a essa distinção mais à frente, basta ver a sua afirmação: 

 

                                                 
70 Cf. ARENDT, 1989, p. 355ss. 
71ARENDT, 1989, p. 401. 
72 BIGNOTTO, Newton. O totalitarismo hoje? In: AGUIAR et al (org.). Origens do Totalitarismo: 50 
anos depois, Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 2001, p. 40. 



61 
 

A confusão entre ação política e fazer história remonta a Marx. 
Depois que Hegel interpretou a história da humanidade, Marx 
tinha a esperança de poder “mudar o mundo”, isto é, fazer o 
futuro da humanidade. O marxismo pôde se transformar numa 
ideologia totalitária devido a essa distorção, ou incompreensão, 
da ação política como fazer a história.73 

 

Arendt, diante das conclusões a que chega na pesquisa, acaba por decidir mudar 

o título da obra que publicaria para Karl Marx e a tradição do pensamento político 

ocidental, no entanto, este nunca foi concluído. Apesar disso, esse estudo da autora será 

fundamental para o desenvolvimento de livros como Entre o passado e o futuro, Sobre 

a revolução e, sobretudo, A condição humana, definindo aquilo que se pode chamar de 

sua teoria política. 

Em 1955, segundo Courtine-Dénamy, Arendt, em carta a Karl Jaspers, já 

manifestava a intenção de escrever A condição humana. Posteriormente, Jaspers, em 

carta a Blücher, segundo marido de Arendt, afirmaria que esperava ser essa obra da 

autora, publicada na Alemanha sob o título Vita Activa odervomtätingen Leben, um 

acontecimento notável e se não fosse isso seria culpa dos alemães e não dela. De fato, A 

condição humana se tornou um dos livros mais lidos e estudados da autora, de tal modo 

que mesmo Arendt se espanta com o seu  sucesso.74 

Talvez o sucesso do livro se deva à abordagem da política por uma reflexão 

claramente filiada à Filosofia da Existência. Heidegger e Jaspers, entre outros, estão 

presentes como pano de fundo de toda a cena da obra. Os temas envolventes daquela 

filosofia alemã do pós-guerra, transpostos por ela para o campo da política, darão um 

brilho e originalidade à sua teoria, que a consagrou como uma das mais críticas 

pensadoras do século XX. Mas, que conteúdo tão envolvente é esse de A condição 

humana? E como encontramos, dentro do limite temático do nosso texto, Heidegger 

presente nela? Responderemos a essas perguntas no restante do nosso trabalho. 

 

 

2. O CONTEÚDO DE A CONDIÇÃO HUMANA E A VITA ACTIVA 

 

 

                                                 
73 ARENDT, 2008a, p. 412. 
74 COURTINE-DÉNAMY, 1994, p. 319. 



62 
 

A temática principal apresentada por Arendt em A condição humana é, na 

verdade, pensar sobre o que estamos fazendo. Desse modo, logo de saída podemos 

perceber que esta obra não se limita à teoria política, mas, ao contrário,é muito 

abrangente. Paul Ricoeur, que prefaciou a edição francesa, segundo Young-Bruehl, 

afirmou que este é um livro de “resistência e reconstrução”. Resistência diante da 

hipótese do totalitarismo e tentativa de reconstruir a política. Por sua vez, Hans Jonas, 

amigo da sua autora, segundo a mesma comentadora, afirma que esta é a obra mais 

filosófica que Arendt jamais escreveu e que, por isso, deve ser lida mais como uma 

antropologia filosófica. Nós poderíamos completar que é impossível negar que esse 

texto nos dá margem para pensar, além da política, bioética e sociologia.75 

Mas afinal, o que a autora de A condição humana quis afirmar quando disse que 

“o que estamos fazendo é, na verdade, o tema central deste livro”?76 A resposta a esta 

questão, dada pela autora no prefácio da obra, constitui uma pré-compreensão do seu 

conteúdo. O seu intuito era, segundo ela mesma, reconsiderar a condição humana à luz 

da situação do homem contemporâneo, partindo da problemática da alienação. Para isso, 

ela parte daquelas atividades que nos são mais inalienáveis, a saber, o labor, o trabalho 

e a ação. É a partir destas atividades, que constituem a Vita Activa, que ela avalia, 

considera e propõe uma alternativa à alienação. 

A alienação, no sentido dado por Arendt, é algo eminentemente moderno e 

compreendido por um duplo processo em que o homem, primeiro, movido pela ciência 

e pela técnica, parte os “grilhões” que o prendem à Terra e sai para desbravar o espaço. 

Segundo, caracterizada pela negação do mundo comum,77 e consequente fuga para 

dentro de si, o ego. Em linhas gerais, para Arendt, a alienação é o “duplo vôo da Terra 

para o universo e do mundo para dentro do homem”.78Deste modo, o que está implicado 

aí e que constituirá o conteúdo do livro é: 

 

A eliminação da esfera pública e a diluição da distinção entre o 
público e o privado com a ascensão do social; a transformação 
da relação entre ação, fabricação e o trabalho; o estabelecimento 

                                                 
75 Cf. YOUNG-BRUEHL, 1997, p. 320. 
76 ARENDT, 2003a, p. 13. 
77Segundo Duarte, o mundo comum “refere-se àquele conjunto de artefatos e de instituições criadas pelos 
homens, os quais permitem que eles estejam relacionados entre si sem que deixem de estar 
simultaneamente  separados.” (DUARTE, André. Hannah Arendt e a modernidade: esquecimento e 
redescoberta da política. In: CORREIA, Adriano (org.). Transpondo o abismo: Hannah Arendt entre a 
filosofia e a política.Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2002a, p. 63.). 
78 ARENDT, op. cit.,p. 14. 



63 
 

da instrumentalidade e do consumo como os modos básicos de 
se relacionar com as coisas no mundo.79 

 

Existe uma distinção, para Arendt, entre era moderna e mundo moderno, que é 

importante para compreender as suas reflexões a cerca da situação de alienação do ser 

humano na modernidade. O que a autora chama de era moderna compreende o período 

aproximado do surgimento das ciências naturais, por volta dos séculos XVI e XVII, que 

tem como principal marco a constatação de Galileu de que a terra gira ao redor do sol e 

que conduzirá, no âmbito da filosofia, a uma desconfiança quase que generalizada nos 

sentidos. Atingirá o seu clímax político nas revoluções do século XVIII, e as suas 

implicações filosóficas se farão notar somente após a Revolução Industrial, com a 

rebelião contra a  tradição, empreendidas, segundo Arendt, como já vimos, por 

Kierkegaard, Marx e Nietzsche. 

O mundo moderno, por sua vez, tem o seu início aproximadamente com a 

Primeira Grande Guerra. A sua peculiaridade seria o advento dos regimes totalitários 

que demarcam a ruptura definitiva com a tradição. As implicações disso serão 

percebidas apenas com o advento das armas atômicas e da incerteza de uma 

continuidade histórica. Esta incerteza é chamada por Arendt de mortalidade absoluta, 

porque vinculada à possibilidade da destruição de toda a vida no planeta mediante as 

armas nucleares.80 

O movimento de alienação do homem no mundo moderno remete aos eventos 

que, segundo Arendt, marcaram o limiar da era moderna. Dessa forma, avaliar e 

compreender nossa situação atual requer um olhar sobre eles. Vejamos, então, quais 

foram esses eventos: a descoberta da América, a Reforma Protestante, e a invenção do 

telescópio. 

A descoberta da América foi acompanhada pela subsequente exploração de toda 

a Terra, e a sua consequência foi o apequenamento de todo o globo terrestre. Além da 

espetacular novidade da descoberta de continentes desconhecidos e de mares nunca 

antes  navegados, ela foi o primeiro passo para o levantamento cartográfico e 

mapeamento do mundo. O problema é que isso, contrariamente ao esperado pelos 

navegadores, que pretendiam ampliar a Terra, a reduziu a uma bola. 

                                                 
79CORREIA, Adriano. O desafio moderno: Hannah Arendt e a sociedade de consumo. In: MORAES, 
Eduardo Jardim de; BIGNOTTO, Newton (Org.). Hannah Arendt: diálogos, reflexões e memórias. Belo 
Horizonte: UFMG, 2001, p. 227. 
80Cf. ARENDT, 2003a, p. 108-109. 



64 
 

Este foi o primeiro passo para o encolhimento das distâncias, procedido pelas 

ferrovias, pelos navios a vapor e pelos aviões. Acontece que sempre que medimos  

pontos distantes, estamos estabelecendo proximidades onde antes havia distância e, por 

isso, “os mapas e as cartas de navegações das primeiras etapas da era moderna 

anteciparam-se às invenções técnicas, mediante as quais todo o espaço terrestre se 

tornou pequeno e próximo”.81O seu resultado no mundo moderno foi a alienação da 

Terra, a criação de uma  distância definitiva que o homem tenta estabelecer entre ele e o 

seu ambiente imediato e terreno. 

A Reforma Protestante não significou apenas um corte na unidade espiritual dos 

cristãos. Ela trouxe consigo um movimento de expropriação eclesiástica e monástica 

que promoveu a expulsão das classes camponesas das terras que pertenciam à Igreja, 

sendo um dos fatores que mais contribuiu para o colapso do sistema feudal. Sem as suas 

terras e de mãos vazias, tornaram-se os colonos da Igreja em classes trabalhadoras 

assalariadas, que, hipoteticamente, tinham a possibilidade de transformar o seu trabalho 

em capital, e acumular riqueza. Entretanto, continuavam a viver para trabalhar e comer. 

A expropriação significou simbolicamente, segundo Arendt, uma expulsão do 

mundo. Para compreendermos isso melhor, basta lembrar que propriedade, para ela, 

diferentemente de riqueza, correspondia ao fato de que um indivíduo possuía um lugar 

determinado no mundo, sendo, dessa forma, a condição política da mundanidade. Sem 

esse espaço, o homem está sem mundo. Por isso, a autora afirma que a “expropriação e 

a alienação do homem em relação ao mundo coincidem”.82 

A invenção do telescópio, apesar de ter sido o menos percebido de todos os 

eventos que marcaram o surgimento da era moderna, foi o primeiro utensílio 

exclusivamente científico a ser concebido. A sua importância é fundamental na 

construção da ciência moderna e vai lhe determinar o caráter. Isso porque, através do 

telescópio, Galileu demonstrou que a Terra não é o centro do universo. Antes dele, 

porém, outros já haviam defendido isso, mas ele transformou em fato demonstrável, 

através de um instrumento, o que era apenas especulação. A consequência disso, ou 

seja, a sua alienação correspondente, no campo da filosofia foi a dúvida cartesiana, uma 

negação do mundo mediante a desconfiança no senso comum, e em tudo aquilo que 

aparece ao ser humano. 

                                                 
81ARENDT, 2003ª, p. 262. 
82 Ibidem, p. 265. 



65 
 

Essa abordagem de Arendt é desenvolvida no último capítulo de A condição 

humana, chamado de A Vita Activa e a era moderna. A autora concluirá tal capítulo e, 

portanto a obra, demonstrando como todos esses fenômenos estão ligados às inversões 

ocorridas no interior da disposição da Vita Activa, que culmina com a vitória do animal 

laborans. Isto é, uma sociedade massificada e de consumo, onde, na maioria das vezes, 

apenas nos preocupamos com a sobrevivência, deixando de lado aquilo que mais 

caracteriza a nossa humanidade, os  assuntos políticos. Nesta realidade, enfim, não pode 

haver propriedade no modo de ser do homem, pois nossas relações se encontram 

completamente desfiguradas do seu sentido originário. 

Um dos referenciais centrais de A Condição Humana é a Vita Activa, pois é a 

partir deste tema que ela articula a sua crítica à modernidade, e repensa a humanidade 

do homem. Assim, esse conceito é exposto logo nas primeiras páginas do livro, e 

permanece presente em todo o seu percurso através das atividades do labor, do trabalho 

e da ação que a caracterizam. 

A Vita Activa é compreendida dentro do projeto de Arendt em oposição à Vita  

Contemplativa, caracterizada respectivamente pelo pensar, querer e julgar. Essa 

polarização a  que nos referimos não deve ser compreendida, no entanto, em um sentido 

forte, definitivo. Na  verdade, Arendt quer chamar a atenção para a desvalorização da 

primeira em detrimento da glorificação da segunda. Dessa forma, resgatar a dignidade 

da política não significava, para a autora, um desprezo pela contemplação, senão o 

alcance de um equilíbrio perdido entre essas duas modalidades da existência. 

Se ao tema da Vita Activa, apesar de abordado mais sistematicamente apenas em 

A  Condição Humana, vemos Arendt tratar em quase todos os seus textos, por ser do 

domínio da política, à Vita Contemplativa ela vai se dedicar no fim da sua vida. 

Podemos notar a gênese do interesse posterior de Arendt por esse tema já em 1958, ano 

da publicação de A condição  humana. No fim dessa obra, exatamente no último 

parágrafo, a autora afirma que a atividade de pensar ainda é possível, apesar dos 

horrores do mundo moderno e da vitória do animal laborans, apenas onde possa haver 

liberdade política, cada vez mais escassa. Por isso, apesar de todos carregarem o 

potencial de poder pensar, poucos o fazem, e proclama por fim a  necessidade de pensar, 

como uma urgência ética para o futuro do homem.83 

                                                 
83 Cf. ARENDT, 2003a, p. 338. 



66 
 

Arendt iniciará, de fato, a sua abordagem sobre a Vida Contemplativa no livro 

publicado postumamente em 1978, A vida do espírito. Estruturada em três partes (o 

pensar, o  querer e o julgar), essa obra levaria a cabo o projeto intelectual da autora de 

resgatar a dignidade da política, isso ao demonstrar na faculdade do juízo, a partir de 

uma interpretação inusitada da Crítica do juízo de Kant, o lugar da política na Vita 

Contemplativa e a possibilidade mesma de sua fundamentação teórica. A vida do 

espírito teria, para Arendt, o seu foco de preocupação na ação política. Por isso que, 

para ela, como demonstra Schio, “ao pensar cabe a busca pelo significado; ao julgar, a 

avaliação dos acontecimentos e uma espécie de deliberação e sugestão para a escolha da 

melhor opção, e à vontade, a escolha, propriamente dita, e o impulso para a execução da 

ação”.84Assim, como podemos notar, em Arendt existe uma complementariedade entre 

ação e pensamento, de tal modo que o agir deveria ser sempre uma consequência natural 

das atividades do espírito. 

Infelizmente a última parte de A vida do espírito, justamente a que seria 

dedicada à faculdade do juízo, não foi escrita. Assim, não se sabe ao certo as conclusões 

a que Arendt chegaria ao fim do seu projeto de desvelar o sentido originário da política. 

Muitos comentadores têm levantado diversas hipóteses, mas todas elas não passam de 

especulações mais ou menos prováveis. Tais teorizações são possíveis porque mesmo 

sem ter escrito o julgar, ela deixou um escrito que, certamente, seria fundamental para o 

desenvolvimento daquele. Nas Lições sobre a filosofia política de Kant, é que 

encontramos a interpretação da autora sobre a Crítica do juízo, pouco aceita pelos 

comentadores de Kant, onde Arendt afirma ser nessa obra que podemos encontrar todo 

o potencial político do pensamento do escritor da Crítica da razão pura. 

De qualquer forma, uma coisa não se pode negar nesse contexto, a saber, uma 

consequência do desligamento da ação da contemplação. Esse aspecto do pensamento 

de Arendt pode ser inferido pela leitura de Eichmannem Jerusalém: um relato sobre a 

banalidade do mal, publicado em 1963. Ao assistir o julgamento de Karl Adolf 

Eichmann,  carrasco nazista, frequentemente chamado de “executor chefe do Terceiro 

Reich”, capturado em Buenos Aires e levado ao tribunal em Israel em 15 de abril de 

1961, o que chama a atenção de Arendt é a sua incapacidade para pensar. As 

características que mais se evidenciavam na irreflexão dele eram: ausência de 

convicções, individualidade atenuada, incapacidade de assumir responsabilidade 

                                                 
84SCHIO, Sônia Maria. Hannah Arendt. História e liberdade: da ação à reflexão. Caxias do Sul: 
EDUCS, 2006, p. 156. 



67 
 

pessoal, incapacidade de elaborar juízo próprio, cumprimento cego de regras e 

incapacidade de considerar o ponto de vista dos outros. Eichmann é o protótipo de uma 

das consequências do desligamento da ação da contemplação. Incapaz de julgar o que 

era correto fazer, ele age sem pensar, contribuindo decisivamente para o genocídio dos 

judeus.85 

Enfim, seria no juízo que, certamente, Arendt encontraria a base definitiva para a 

consolidação do pensamento da política como um ultrapassar a filosofia política no 

sentido tradicional. O pensamento da política, portanto, nos remete necessariamente ao 

período  anterior à desvalorização do político como tal. Daí o resgate arendtiano da 

compreensão grega da Vita Activa. Consistindo basicamente na maneira pela qual a vida 

foi dada ao homem sobre a terra, a Vita Activa se expressa na participação nos assuntos 

públicos através do agir e falar. 

A Vita Activa é o sentido mesmo da humanidade sobre a terra, isto é, a vida 

humana só  tem sentido na convivência com outros, na construção de um mundo 

comum, que parte da necessidade para a transcendência. Por isso, na sua disposição 

originária tem a característica de ser um saber cuidar dos assuntos de importância 

comum para a coletividade através da liberdade. É a Vita Activa que nos permite 

construir a nossa história e a nos revelar  propriamente, ser singulares pelo discurso e 

pela ação no instante em que aparecemos entre iguais. 

Quando Arendt se refere, no entanto, à Vita Activa não está equivalendo  à 

condição humana, é preciso diferenciar. A condição humana é mais que simplesmente a 

Vita Activa porque “o que quer que toque a vida humana ou entre em duradoura relação 

com ela, assume  imediatamente o caráter de condição da existência humana”.86Ou seja, 

ao passo que vivemos  em um mundo de coisas construídas por nós mesmos, essas 

coisas nos limitam e, em certo  sentido, condicionam nossa existência, tornando-se, 

assim, parte da nossa condição humana. Vale salientar, ainda, que essa compreensão da 

condição humana também não é o mesmo que uma aceitação de que isso corresponda a 

uma natureza humana, pois mesmo as somas de todas as atividades humanas não 

correspondem a características essenciais da existência, sem as quais deixássemos de ser 

humanos. 

                                                 
85 Cf. ARENDT, Hannah. Eichmannem Jerusalém: um relato sobre a banalidade do mal. Trad. de José 
Rubens Siqueira. São Paulo: Companhia das Letras, 1999, p. 32-47. 
86 ARENDT, 2003a, p. 17. 



68 
 

Como afirmamos inicialmente, Arendt observa que, na Grécia antiga, a Vita 

Activa se apresentava na seguinte disposição: as mais significativas atividades humanas 

eram o agir e o falar livremente, próprios dos cidadãos, seguidos da produção e 

manutenção da vida, mais ligadas à necessidade, própria dos artesãos e dos escravos 

respectivamente. Categorizados por ela como ação, trabalho e labor. Há, portanto, uma 

disposição natural no modo de apresentação delas que, manifestado no período grego 

antigo, desapareceu no percurso da tradição. 

A disposição que Arendt apresenta na Vita Activa carrega, ao nosso entender, a 

idéia  de uma interdependência e complementariedade que não encontramos, por 

exemplo, com o mesmo rigor, nas atividades da Vita Contemplativa. As inversões que 

essas atividades sofrem são capazes de caracterizar tendências antropológicas na 

história. Como, para citar apenas um exemplo, o caráter consumista do homem na 

contemporaneidade, ligado à valorização do labor. Vejamos como se caracteriza cada 

uma dessas atividades e o seu lugar na disposição originária da Vita Activa. 

 

 

2.1. Labor 

 

 

O capítulo que leva o nome de labor, em A condição humana, tem início com 

um item que reproduz uma frase de John Locke, a saber, “o labor de nosso corpo e o 

trabalho de nossas mãos”.87Para Arendt, a distinção que ela faz entre the labor e the 

work aparece discretamente neste trecho da obra lockeana. Para ela, o autor insinua que 

uma coisa é o esforço do corpo e outra é o produto do trabalho das nossas mãos. Mas, 

mais que aí, uma prova “eloquente e obstinada” é que todas as línguas européias, tanto 

as modernas quanto as antigas, guardam etimologias diferentes para os dois termos, 

apesar de comumente serem usados como sinônimos. Para ratificar o seu argumento ela 

recorre, além do grego e do latim, ao inglês, ao alemão e ao Francês. No entanto, como 

observa Adeodato, na língua portuguesa o problema permanece e a distinção não é 
                                                 
87Tal fragmento tomado pela autora encontra-se no capítulo V do Segundo tratado sobre o governo. No 
item Intitulado Da propriedade, é uma das partes mais debatidas do pensamento do autor. É a parte do 
livro em que ele procura mostrar como um homem pode ter propriedade privada, haja vista Deus ter 
concedido os bens naturais a toda a humanidade e não aos homens particularmente. Para ele, como o 
trabalho imprime o caráter de propriedade nas coisas da natureza, ele chega a afirmar que “o trabalho de 
seu corpo e a obra de suas maõs, pode-se dizer, são propriamente dele”, dando assim, um estatuto natural 
à propriedade privada. (LOCKE, John. Dois tratados sobre o governo. Trad. Júlio Fischer. São Paulo: 
Martins Fontes, 2005, p. 409.) 



69 
 

clara, pois, o substantivo trabalho traduz tanto labor, travail e Arbeit, como da mesma 

forma work, oeuvre e Werk, não existindo assim uma palavra para o que Arendt chama 

de work.88 

A questão da tradução tem gerado divergência entre os comentadores e 

tradutores da obra de Arendt para o português. Roberto Raposo, na sua tradução de A 

condição humana, optou pela literalidade e chama de labor, labor e de trabalho, work. 

Essa tradução tem sido alvo de duras críticas. Uma delas é a de Theresa Calvet de 

Magalhães que, em contraposição  à tradução da versão brasileira da obra A condição 

humana, afirma que se traduzirmos work por trabalho se tornará “difícil compreender 

toda a polêmica antimoderna de Hannah Arendt, sua crítica ao conceito de trabalho de 

Marx e a importância atribuída, na época moderna,  ao conceito de trabalho 

produtivo”.89 Esta comentadora prefere obra ou fabricação para o  termo work 

arendtiano. 

Adeodato, por sua vez, apesar de afirmar que tem argumentos a favor das duas 

traduções, observa que, por exemplo, a favor da tradução de Raposo tem o fato de 

existir, em nossa língua, o termo labor e de ser habitual a tradução de work por trabalho. 

Isso já justificaria, segundo ele, a versão da tradução brasileira de A condição humana, 

mas, opta por traduzir work por fabricação e produção de objetos. No corpo desse 

trabalho, como se pode notar, optamos pela tradução de Raposo. Isto porque, sem deixar 

de levar em conta as considerações de Magalhães, o termo work não se constitui em 

categoria central para nosso  argumento. Portanto, a sua tradução por trabalho não 

causa qualquer problema conceitual. 

O labor é a dimensão mais fundamental da vida, garantindo-a. Pois, diz respeito 

ao ciclo biológico, ao metabolismo com a natureza. Caracteriza-se pela circularidade da 

produção de bens consumíveis imediatamente e pela sua reprodução, isto é, produção-

consumo. Portanto, não tem início nem fim, é sempre solitário, porque diz respeito à 

imanência da existência. A sua única preocupação é em manter viva a espécie, sanando 

as carências orgânicas. Assim, apesar do ser humano conceber a vida em progressão 

retilínea de declínio - nascimento, reprodução e morte -, o labor mostra a repetitividade 

da vida, incapaz de fazer do animal laborans um ser singular. 

                                                 
88 Cf. ADEODATO, 1989, p. 116. 
89 MAGALHÃES, T. C. Hannah Arendt e a desconstrução fenomenológica da atividade de querer. In: 
CORREIA, Adriano (coord.). Transpondo o abismo: Hannah Arendt entre filosofia e a política. Rio de 
Janeiro: Forense Universitária, 2002, p. 10. 



70 
 

Imerso na natureza, o labor não é capaz de fazer surgir uma vida 

verdadeiramente  humana, mas a fundamenta, sendo uma atividade que é comum aos 

homens e aos animais. Sendo uma atividade pré-política, por antecedê-la, mas também 

anti-política, por negá-la, ela encontra a sua importância e característica mais 

fundamental no fato de propiciar a felicidade de se sentir vivo.90 

Os gregos antigos desprezavam o labor por ele dizer respeito às necessidades da 

vida, e acreditavam que a sua liberação era indispensável para a liberdade. É a partir 

disso, segundo Arendt, que se justificava a escravidão naquele período, pois, apenas 

através da subjugação de outros para satisfazerem as necessidades da vida, é que se 

podia conquistar o tempo livre para  a dedicação aos assuntos públicos, verdadeiramente 

humanos. Assim, podemos perceber que para os antigos, a escravidão não era 

instrumento de exploração, “mas sim a tentativa de excluir o labor das condições de 

vida humana”.91 

O labor era, dessa forma, a atividade mais fundamental para a vida, mas, ao 

mesmo tempo, apesar de ser a pré-condição da humanidade, era também a menos 

política e mais natural de todas. Por isso, o labor ocupa o lugar mais básico na 

disposição da condição humana. Apesar disso, como acena Arendt no fim de A 

condição humana, no nosso tempo, com o surgimento de uma cultura de massas, 

consumista, hedonista etc., o que presenciamos é a vitória do animal laborans.92 

 

 

2.2.Trabalho 

 

 

É a partir da distinção entre labor e trabalho que Arendt procede a uma crítica 

ao pensamento de Marx, muito questionada pelos estudiosos dele. Ela mesma, antes de 

começar a sua crítica, pede licença para fazê-lo e, de certa forma, se justifica por isso, 

fato que se torna motivo de ironia por parte dos marxistas. Para nós, essa reverência de 

Arendt demonstra apenas que o fato de Marx, segundo ela, ter permanecido preso ao 

quadro conceitual da tradição política, na medida em que não percebeu a confusão na 

                                                 
90 “O trabalho [labor] é o lugar privilegiado da felicidade; a felicidade, nada desprezável, de se sentir vivo 
ou de pertencer ao ciclo vital”. (AMIEL, Anne. Hannah Arendt: Política e acontecimento. Trad. Sofia 
Mota. Lisboa: Instituto Piaget, 1994, p. 61.). 
91 ARENDT, 2003a, p. 95. 
92 Cf.Ibidem, p. 333. 



71 
 

disposição das atividades da Vita Activa e de ter, apenas em certo sentido, colocado 

Hegel de cabeça para baixo, não invalida a grandiosidade e o alcance do pensamento 

dele. 

Marx, segundo ela, apesar de ser o único dos modernos que se preocupou   

verdadeiramente com labor, não percebeu a diferença entre labor e trabalho e, muitas 

vezes, se referiu ao primeiro em termos muito mais apropriados ao segundo. O 

problema é que os pensadores geralmente não levaram em conta a função e o destino da 

coisa produzida. Isto é, se o objeto produzido tinha como finalidade o consumo e a 

manutenção da vida, ou se era feito para durar e se tornar parte de nossa condição 

humana.93 

Ao trabalho, cabe a compreensão de que tem como objetivo a produção de 

utensílios para a construção de um mundo que se interpõe entre o homem e a natureza. 

Diferenciando-se, deste modo, do labor pelo seu papel de ser construtor e parte da 

condição humana da mundanidade, ou seja, da sua pertença ao mundo. Acompanhemos 

o exemplo de Arendt para esclarecer a diferença entre o produto do labor e o produto do 

trabalho: 

 

A distinção entre labor e trabalho, que nossos teoristas tão 
obstinadamente  desprezaram e nossas línguas tão aferradamente 
conservaram, torna-se realmente apenas uma diferença de grau 
quando não se leva em conta o  caráter da coisa produzida [...]. 
A distinção entre um pão, cuja ‘longevidade’ no mundo 
dificilmente ultrapassa um dia, e uma mesa, que pode facilmente 
sobreviver a gerações de convivas, é sem dúvida muito mais 
óbvia e decisiva que a diferença entre um padeiro e um 
carpinteiro.94 

 

Apesar da distinção entre essas duas atividades humanas da Vita Activa se 

encontrar na longevidade dos seus produtos, e do fato de que o resultado do trabalho 

seja justamente a construção de objetos para durar, isso não quer dizer, no entanto, que a 

sua durabilidade seja absoluta. O uso desgasta os objetos construídos pelo trabalho. De 

qualquer forma, o que interessa a Arendt é que tais objetos são feitos para durar. 

                                                 
93Sobre a crítica de Arendt a Marx: Cf. WAGNER, Eugênia Sales. Hannah Arendt e Karl Marx: o 
mundo do trabalho. São Paulo: Ateliê Cultural, 2002; AMIEL, Anne. A não-filosofia de Hannah 
Arendt:revolução e julgamento. Trad. João C. S. Duarte. Lisboa: Instituto Piaget, 2003, p. 123-209 e 
DUARTE, André. O pensamento a sombra da ruptura: política e filosofia em Hannah Arendt. São 
Paulo: Paz e Terra, 2000a, p. 75-120. 
94 ARENDT, 2003a, p. 105. 



72 
 

O homo faber, denominação dada por Arendt à condição do homem que 

“trabalha”, isto é, que produz utensílios para o mundo, é essencialmente 

instrumentalista. A sua produção consiste basicamente em instrumentos que, interpostos 

entre ele e a natureza, dar-lhe-ão algum conforto. Como afirma Schio, “em seu lar, o ser 

humano encontra um lugar conhecido, não apenas fruto da natureza, independente dele, 

mas criação sua, fornecendo-lhe um entorno que o aconchega”.95Assim, o trabalho 

permite a construção de um mundo humano, artificial, mas próprio, diferente daquele 

dos demais animais. 

O trabalho é também uma atividade utilitarista e, por isso, completamente 

orientada pelas categorias de meio e fim. Antes da fabricação, o produtor tem na mente 

a representação do que pretende fazer e age em função disso, não importando, grosso 

modo, os meios para tal. Este aspecto do trabalho determina o seu caráter destruidor da 

natureza. Aquele que fabrica  retira da natureza a sua matéria-prima. Destruindo-a, tem 

em vista a construção do seu artifício. 

O seu utilitarismo radical, no entanto, engendra um problema, a saber, esta 

relação entre meios e fins aprisiona o homo faber a um ciclo onde nada chega a  ser 

definitivamente um fim. Para compreender isso basta notar que o produzido, que era fim 

no início do processo, tornar-se-á sempre meio ou para uma nova produção ou para o 

bem-estar humano. Assim, o produto do trabalho, que era o fim da produção, tem o 

papel de se tornar meio para  alguma outra coisa. Isso o levará a uma crise de sentido, 

pois, como afirma Amiel, a utilidade assumida como sentido conduzirá necessariamente 

a um não sentido.96 

Para além das características do trabalho, de uma sociedade e de uma cultura 

que se regeu por séculos a partir da lógica que pensa a realidade como produção, o que 

nos interessa aqui neste momento é que essa atividade ocupa, na disposição originária 

da Vita Activa, um lugar mais privilegiado em relação ao labor. O trabalho cria um 

espaço comum para o encontro humano, que não é meramente animal, pois artificial.  

 

 

2.3. Ação 

 

 

                                                 
95SCHIO, 2006, p. 166. 
96 Cf. AMIEL, 1994, p. 65. 



73 
 

O labor e o trabalho são apresentados por Arendt em um lugar inferior à ação 

na disposição originária da Vita Activa. Isso não quer dizer, no entanto, que sejam 

menos importantes para a constituição do ser humano. Todas as três atividades a que a 

autora se dedica a tratar mais extensivamente em A condição humana, correspondem às 

condições mais fundamentais e inalienáveis da vida humana sobre a Terra. De qualquer 

modo, o posto da ação se deve ao fato de ela ser a atividade menos natural e, portanto, a 

mais humana, isto é, por não ser comum aos outros animais, bem como por ser a única 

que tem como pressuposto indispensável a presença de outros seres humanos, 

diferentemente do trabalho, por exemplo, que,apesar de não natural e de propiciar a 

construção de um mundo comum, não resguarda o encontro humano desinteressado 

como a sua condição necessária. 

A compreensão da ação como a atividade que está no cume da hierarquia da 

Vita Activa encontra o seu sentido na experiência grega antiga, sobretudo porque, 

naquele contexto, a ação e a liberdade coincidiam. A liberdade era indispensável para se 

poder participar das atividades políticas da cidade-estado. As condições apontadas por 

Arendt para o homem ser livre e, portanto ator, isto é, homem de ação, naquele período, 

eram: a liberação do  trabalho do lar, ou seja, do labor; outros seres humanos 

igualmente liberados e em par de igualdade, e um espaço onde se possa realizar o 

encontro. Arendt chama a atenção em Entre o passado e o futuro para o fato da 

liberdade ser um fenômeno mundano e não um problema, como concebido pela 

tradição, que a reduziu a um atributo da vontade.97 A liberdade é o motivo pelo qual os 

homens convivem politicamente organizados. Por isso, afirma Arendt, que: “a raison 

d’être da política é a liberdade, e seu domínio de experiência é a ação”. 98Enfim, 

liberdade e ação coincidem, e são como os dois lados da mesma moeda. 

A ação é, no pensamento de Arendt, tendo em vista o seu empreendimento de 

resgatar a dignidade da política, categoria central. Por isso, sobre essa atividade da Vita 

Activa, ela procede a uma análise conceitual, que tem como objetivo desvelar o seu 

sentido perdido na tradição. Observa que a ação, no sentido originário, corresponde ao 

termo grego arkhein e ao latino agere, que significam respectivamente começar, 

conduzir, guiar e pôr alguma coisa em  movimento. Isso, ao mesmo tempo em que se 

aproxima dos correspondentes práttein e  gerere, mas em sentido secundário, tendo em 

vista que esses dois últimos termos significam levar a cabo alguma coisa, permanência e 

                                                 
97 Cf. ARENDT, 2003c, p. 195. 
98Ibidem, p. 192. 



74 
 

sustentação de atos passados. Dessa forma, como atesta Amiel, para Arendt, a ação é 

uma iniciativa singular (arkhein), manifestando, portanto, a individualidade do seu 

agente, e ainda, em seguida a ação é conduzida por vários  participantes (práttein), o 

que demonstra que ela só tem sentido entre outros seres humanos.99 

O fato da ação, apesar de sua singularidade, ser direcionada para a presença de 

outros que dela tomarão parte, dar-lhe-á a característica de ser imprevisível. O agente 

não tem como prever as consequências da sua ação, uma vez que iniciada, ele perde o 

seu controle, pois ela deixa de ser sua e passa a fazer parte do conjunto dos assuntos 

humanos. Para essa insegurança e instabilidade em relação à ação, há, segundo Arendt, 

a possibilidade da promessa. É interessante notar que a autora toma uma categoria 

predominantemente cristã e a transpõe para o campo da política, justamente ela que 

pensa a política na sua origem grega e, portanto, pagã. Isso não invalida as 

considerações da autora, mas, ao contrário, enriquece-as. Afinal, isso prova que o seu 

retorno à Grécia não é nostálgico, mas apenas compreensivo. A possibilidade da 

promessa e do seu cumprimento, nesse sentido, permite uma certa   estabilidade para 

ação, na medida que permite mais confiabilidade nas relações humanas. 

Também não é possível repetir a ação, anulá-la ou dissolvê-la, portanto, ela é 

irreversível. Uma vez que o seu início é singular e imprevisível, tendo agido, o agente, 

além de não ter o controle sobre o que pode acontecer, não tem também como voltar 

atrás. Isso poderia lançar ao homem, por medo e insegurança, o desejo para a 

inatividade. Daí a autora propõe como solução para “desmanchar” o que foi realizado, o 

perdão. Para ela, como afirma  Schio, o perdão, “consiste na capacidade que o ser 

humano possui de, sabendo que algo não  pode ser modificado, desculpar o agente do 

ato, sem punição ou vingança”.100Ou seja, é  reconhecer que, para o agente, seria melhor 

que o ato empreendido não tivesse ocorrido. Não é, dessa forma, apagar o erro, ma sim 

pedir que ele continue. 

Por ser política por excelência, a ação é uma atividade própria de ser realizada  

em um espaço onde se possa vivenciar a liberdade e a igualdade que lhe pressupõe. Esse 

locus na  Grécia antiga era a ágora, a praça pública, o lugar de encontro e deliberação 

dos cidadãos. Isto não quer dizer, no entanto, que corresponda a um lugar geográfico, 

senão a um espaço de aparência. Dessa forma, à luz de Aristóteles, que Arendt cita 

frequentemente em A condição humana, ao tratar desse tema, ela diferencia uma esfera 

                                                 
99 AMIEL, 1994, p. 69. 
100SCHIO, 2006, p. 171. 



75 
 

pública de uma esfera privada. O termo público é compreendido pela autora em dois 

sentidos correlacionados. O primeiro refere-se a tudo aquilo que vem a público, pode 

ser visto e ouvido por todos, e tem a maior visibilidade possível. Por outro lado, 

significa, também, o próprio mundo, na medida em que  é comum a todos, e difere do 

lugar que nos cabe dentro dele. 

Assim como, para que haja ação, é necessária uma esfera pública e política, as 

outras  atividades também têm o seu lugar próprio. O trabalho, como vimos acima, por 

exemplo, cria  o seu próprio espaço, mas não político. O labor, por sua vez, é próprio da 

esfera privada. Esta designa a privação de coisas essenciais à vida humana. Como diz 

Arendt, “para o indivíduo, viver uma vida inteiramente privada significa, acima de tudo, 

ser destituído de coisas essenciais à vida verdadeiramente humana.” 101 E ainda: “a 

privação da privatividade reside na ausência de outros. Para estes, o homem privado não 

se dá a conhecer e, portanto, é como se não existisse”.102 A vida privada era a vida no 

lar, um espaço despótico onde, sobre a tirania do chefe da família, não há liberdade nem 

igualdade. 

Enfim, pudemos observar neste nosso percurso, o lugar de cada atividade da Vita 

Activa na sua disposição originária. Vale recordar, neste momento, o que afirmamos no 

início deste item que Arendt não pressupõe o desprezo de qualquer uma dessas 

atividades, o seu intuito era restabelecer o equilíbrio perdido ao longo da tradição no 

seio da Vita Activa e, assim, salientar a dignidade da ação. Como vimos, a importância 

do labor neste contexto é garantir a vida, sendo assim, a condição prenunciadora da 

ação. Já o trabalho encontra a sua importância no fato de produzir um mundo 

artificial,que se destina a durar para além de todas as vidas individuais e, dessa 

forma,construir um mundo para a ação, que necessita desse espaço artificial para a sua 

manifestação. 

 

 

3. PLURALIDADE 

 

 

Ao discutirmos sobre a ação omitimos intencionalmente alguns dos seus 

aspectos mais importantes. Isso para que pudéssemos, dentro dos objetivos do nosso 

                                                 
101ARENDT, 2003a, p. 68. 
102Idem. 



76 
 

trabalho, dar-lhes uma ênfase especial. Não é fácil tratar da ação sem tocar 

explicitamente nos temas da pluralidadee da natalidade, ou mesmo, tocando nestas 

questões discretamente, não ser repetitivo depois, ao tentar tratá-los diretamente. De 

qualquer forma, a abordagem que resguardamos para esse momento levanta os 

elementos que se concatenarão no argumento definitivo do nosso projeto, a saber, 

mostrar em que sentido a analítica existencial heideggeriana contribuiu para a 

concepção de pluralidade presente em A condição humana. 

A categoria ação não se reduz, para Arendt, em agir. Falar é também ação. 

Dessa forma, chegamos às suas duas características centrais. São elas que caracterizam 

o que Arendt chamou de pluralidade. Esta é “a condição da ação humana”, como fala a 

autora. Para Jerome Kohn, a pluralidade pode não representar propriamente um conceito 

em Arendt e, por isso, não é fácil de ser definida. Seria, nas palavras deste comentador, 

“como um piloto em um oceano sem mapa, localizando e emitindo conceito sem uma 

diversidade de situações”.103 Configurando-se, segundo ele, mais como um esquema, 

como uma imagem para o conceito de política. 

Se tomarmos as indicações de A condição humana, podemos compreender a 

pluralidade a partir do duplo aspecto de igualdade e diferença, que caracteriza a ação e 

manifesta o Quem – a identidade única e intransferível – em contraposição ao Que – 

nossos dons, qualidades, defeitos - que se é. O ato e a fala assumem um papel todo 

importante na constituição humana, pois, permitem que o homem seja singular. Arendt 

parte de uma compreensão fenomenológica nas suas incursões sobre a pluralidade nesse 

texto. Isso se torna claro, ao notarmos que ela tem como pressuposto que a aparência e a 

existência são o mesmo, e, por isso, falar e agir são condições fundamentais da 

existência humana autêntica. 

A compreensão de Arendt de que a pluralidade singulariza a existência humana 

é importante para notarmos que, para a autora, a companhia dos outros, da mesma 

forma iguais e livres, é o lugar próprio do humano. No entanto, para ela vivemos em 

tempos sombrios em que a ação é negada.  Daí o projeto de devolver-lhe o seu lugar 

próprio. Arendt chama a atenção para os riscos dessa negação no mundo moderno. 

Entre eles está, por exemplo, a compreensão do humano como um objeto supérfluo, que 

pode ser descartado a qualquer momento, como se deu nos regimes totalitários. 

                                                 
103 KOHN, Jerome. O mal e a pluralidade: o caminho de Hannah Arendt em direção À vida do espírito. 
Trad. Odílio Alves Aguiar. In: AGUIAR, Et. al. (org.), 2001, p. 21. 



77 
 

Uma concepção de pluralidade pode ser encontrada na autora desde As origens 

do totalitarismo. Nessa obra “o mal que Arendt primeiramente chamou de radical foi 

uma tentativa de erradicar a pluralidade da face da Terra: para despojar os seres 

humanos de suas qualidades humanas, para torná-los intercambiáveis e, acima de tudo, 

supérfluos”.104Isto é, os regimes totalitários negaram a condição humana mais 

fundamental, aquela que manifestava a humanidade do homem, tornando-o assim 

desnecessário, ou seja, a sua existência deixou de ter qualquer importância, também e 

em consequência disso, descartável, portanto, passível de ser eliminada sem qualquer 

encargo moral. 

Kohn afirma que Arendt, após a publicação de As origens do totalitarismo, 

procurará encontrar elementos que lhe ajudem a compreender melhor o que seja a 

pluralidade humana. E ela, segundo este comentador, vai buscar em Jaspers, Heidegger 

e em pensadores católicos e existencialistas franceses esclarecimentos sobre o tema. 

Se na primeira obra, de reconhecida relevância internacional, a pluralidade 

estava presente nas reflexões de Arendt, também nos últimos escritos da autora se fez 

notar. Em A  vida do espírito,ela afirma que “a pluralidade é a lei da terra”, observando 

que a realidade mesma só pode existir onde existam homens e não o homem. Mesmo no 

pensar que, na confluência com o pensamento de Sócrates, ela considera ser o diálogo 

de si consigo mesmo, por pressupor uma dualidade na conversa silenciosa da mente, lá 

está presente essa condição humana, desconsiderada pela tradição do pensamento 

político e filosófico. 

A ação, no pensamento de Arendt, diz respeito ao fato de que agir significa o 

surgimento do inteiramente novo e irrepetível, e isso pode ser verificado tanto pela 

origem do termo quanto por sua coincidência com a liberdade. É um agir que é fim em 

si mesmo. Neste sentido, é também a atividade mais intimamente ligada à natalidade. 

Esta se refere ao fato de sermos lançados no mundo como iniciadores. Ou seja, é o que 

nos faz ser lançados para o convívio verdadeiramente humano, para a presença de 

outros com os quais compartilharemos  um mundo. 

A natalidade, em Arendt, é uma categoria política, e pouco tem a ver com o 

nascimento biológico, é o que nos lança adiante de nossa condição de necessidade, do 

âmbito do labor, tornando-nos livres. É o que permite a constante renovação das ideias 

do convívio público, isso, na medida em que proporciona a chegada e discussão de 

                                                 
104KOHN, 2001, p. 18. 



78 
 

opiniões diferentes, é o que garante a possibilidade da mudança e permanência do 

mundo. 

É a partir da natalidade que o ser humano se manifesta como plural. Pois é ela 

que nos lança no mundo, que nos faz ser-no-mundo e ser-com outros. É também 

somente a partir da natalidade que a pluralidade manifesta a singularidade humana. Isso 

porque, sem desprezar que somos iguais, nos diferencia. Diferença essa que só pode ser 

vivida plenamente onde haja um espaço público-político e outros seres humanos que 

permitam a manifestação do Quem que se é. 

Observe-se bem que, no pensamento de Arendt, só podemos manifestar o nosso 

ser mais próprio onde haja um espaço público-político. O que isto significa? Que no 

mundo moderno, com a vitória do animal laborans, a ascensão de uma sociedade que 

faz submergir a esfera pública e privada, essa manifestação não é fácil de ser realizada. 

Daí a importância de se refundar um espaço público legítimo, como defende ela. 

Vivemos em tempos sombrios, em que o lugar do encontro humano, onde aparecemos 

uns para os outros de forma impessoal, não é mais capaz de permitir a apropriação de si. 

Sobre a questão se a pluralidade corresponderia a uma concepção de alteridade a 

resposta seria não. Para Arendt, a primeira é mais abrangente que a segunda. Esta, 

segundo podemos ler em A condição humana, é um aspecto daquela e não ela mesma. 

Isso porque está presente em toda realidade orgânica e inorgânica. Tudo o que existe a 

manifesta e é por ela, segundo a autora, que todas as nossas definições são distinções. 

Mas, por somente o ser humano ser capaz de expressar a sua diferença de tudo o que 

existe e distinguir-se, manifestando a sua singularidade, é que a alteridade e a 

pluralidade não são a mesma coisa. Como ela mesma afirma: “no homem, a alteridade, 

que ele partilha com tudo o que existe, e a distinção, que ele partilha com tudo o que 

vive, tornam-se singularidade, e a pluralidade humana é paradoxal pluralidade de seres 

humanos singulares”.105 

Se compararmos essa compreensão da autora com a do Dasein heideggeriano, 

poderemos observar, desde já, suas aproximações. Afinal de contas, para o autor de Ser 

e Tempo, o ser humano é um ente, mas, distinto. Não é como os outros com os quais 

também constitui um mundo. Esse ente privilegiado que somos tem a oportunidade de 

compreender o ser. Ao tomar consciência de ser-para-a-morte o homem tem a 

oportunidade de se individualizar e de se deparar com o seu modo de ser mais próprio. 

                                                 
105ARENDT, 2003a, p. 189. 



79 
 

Mas isso, sem negar a co-presença dos outros, que também nos constitui 

ontologicamente. Assim, como, em Heidegger, a singularidade só é possível porque 

somos ser-no-mundo com outros, para Arendt, a singularidade é característica da 

pluralidade. 

A natalidade é o que caracteriza o ser humano necessariamente como ser-

lançado e, portanto, ser-no-mundo, e o que, para Arendt, permite pensá-lo como 

abertura, como o que traz intrinsecamente a possibilidade do novo. A noção de que o 

aparecimento do homem diz respeito ao imprevisível aproxima-se da noção do Dasein 

como poder-ser. Ser possibilidade é mais do que não ter uma natureza, é não poder 

determinar o que se pode ser, é esperar daí o inédito. 

Como a natalidade diz respeito também ao ser-lançado no mundo como mundo, 

isto é, para a existência, ela não negligencia, mas pressupõe a finitude. Esta como a 

natalidade não se reduz à fisiologia, são modos afetivos de se compreender. De qualquer 

forma, apesar de se referir à concretude da existência, isto é, voltar-se para o mesmo 

fenômeno, a natalidade e a finitude estão em posições opostas. São as fronteiras da 

existência: o aparecimento e o desaparecimento. 

Esses aspectos da analítica da ação humana, empreendida por Arendt em A 

condição humana, demonstram a sua herança da Filosofia da Existência. E também que, 

desse legado, o autor de Ser e Tempo se faz presente de forma considerável. A 

aproximação é algo interessante de ser observado porque não se revela à primeira 

leitura, mas requer atenção. É possível até que, em um estudo insipiente, se oponham os 

dois. Arendt carrega consigo do pensamento de Heidegger o que estava nas entrelinhas 

da filosofia dele. Ela o reinterpreta criticamente e responde à filosofia dele de forma 

original e profunda. 

Muitos comentadores têm percebido isso. Por exemplo, podemos destacar 

Safranski que aponta as divergências entre ambos como complementariedade. Vejamos:    

 

Ao precursor (Vorlaufen) na morte ela responderá com uma 
filosofia do nascimento; ao solipsismo existencial da 
jemeinigkeit (Sic.) ela responderá com a filosofia da pluralidade; 
a crítica da decaída (Verfallenheit) diante do mundo do a gente 
(Man) ela responderá com amor mundi. A clareira (Lichtung) 
ela responderá enobrecendo filosoficamente a coisa pública.106 
 

                                                 
106 SAFRANSKI, 2005, p. 178. 



80 
 

Para este biógrafo, Arendt agregou à filosofia de Heidegger a mundanidade que 

lhe faltava. Apesar disso, ou talvez justamente por isso, ele nunca deu a devida atenção 

aos escritos da autora. Mesmo assim, a autora, em certo sentido, apropriou-se da 

analítica dele para a sua articulação da pluralidade em A condição humana. Enfim, vale 

destacar, desde já, que ela não ficou presa a ele no que diz respeito à noção do público e 

à compreensão de ser si-mesmo, mas foi além, mostrando os seus limites e apresentando 

respostas às questões divergentes dele. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



81 
 

CAPÍTULO IV 

 
A ANALÍTICA EXISTENCIAL HEIDEGGERIANA E A PLURALIDADE 

 

 

 Ser e Tempo, livro onde Heidegger desenvolve inicialmente sua analítica da  

existência, pode ser considerado a obra magistral e aquela que o consagrou como um 

dos mais instigantes pensadores do século passado. Em um período em que a filosofia 

vinha se tornando em um ensino de doutrinas, ele fazia os jovens acreditarem que ainda 

era possível o exercício do pensar originário, tornando-se, segundo Arendt, o rei secreto 

do pensar. 

O rigor em desvelar o sentido do ser levou Heidegger à construção de uma 

filosofia profunda, densa e desconstrutiva. Da abrangência que o seu empreendimento 

teórico alcançou, talvez o tema mais explorado seja o que versa a respeito de suas 

reflexões sobre a existência humana. A ênfase dada por ele à finitude como a sua 

categoria central abriu as portas não apenas para a desconstrução de todo um arcabouço 

teórico tradicional, assentado em bases infinitistas, mas, mais que isso, à possibilitação 

da edificação de um pensar que, ao mesmo tempo em que remete ao período anterior à 

tradição, é singular e original. 

Neste último capítulo do nosso trabalho, apresentamos como a analítica 

existencial heideggeriana pode ter influenciado na concepção de pluralidade em A 

condição humana. Isso porque uma leitura desatenta da obra pode não fazer perceber a 

herança do pensamento de Heidegger. Ao longo do percurso que fizemos até aqui, já 

acenamos para as diversas aproximações que podem ser notadas entre os autores. O 

esqueleto da teoria política de Arendt foi construído em um diálogo, às vezes áspero, 

com Heidegger. Essa hipótese se torna plausível pelo estudo, entre outras, de A 

condição humana, que parece pulsar em alguns dos conceitos da analítica dele, mesmo 

sem que isso seja explicitado. 

Defender a hipótese de tal herança na obra da autora requer, por fim e a cabo, 

mais uma passagem por Ser e Tempo. Começaremos a discussão em um item que trata 

sobre o projeto da obra e a tentativa de compreender aquilo que mais nos interessa para 

o nosso trabalho: a concepção de humano da análise do autor. Partindo daí, vamos 

levantar a questão da presença de uma concepção de pluralidade em Ser e Tempo, e 



82 
 

ainda, como tal está em consonância com o pensamento de Arendt. Defendemos que 

não há divergência entre eles no que se refere à pluralidade. Por último, apresentaremos 

como é possível defender a importância da compreensão do homem como ser-no-

mundo e ser-com para a pluralidade, em Arendt, de maneira particular em A condição 

humana. 

 

 

1. O PROJETO DE SER E TEMPO 

 

 

Como se sabe, Ser e Tempo, publicada em 1927, foi a obra que projetou 

Heidegger  como um grande pensador do seu tempo. Até ela, apesar de já ter algumas 

publicações e de ser um respeitado professor de Marburg, era visto como alguém que 

tinha uma interpretação formidável da filosofia, ao ponto de conseguir tornar algumas 

questões clássicas atuais e nada mais. Escrevera antes do reverenciado livro textos como 

A teoria do juízo no psicologismo, de 1913, que foi seu trabalho de doutorado. Depois, 

em 1916, A doutrina das categorias e do significado em Duns Escoto que foi sua tese de 

docência e no mesmo ano o Conceito de tempo em historiografia. Essas obras, segundo 

alguns de seus comentadores, apesar de já trazerem, grosso modo, um esboço temático 

do que seria desenvolvido em Ser e Tempo, aproximam-se criticamente muito mais da 

sua formação inicial neo-kantiana da escola de Rickert.107 

Antes, porém, o primeiro contato marcante do jovem Martin Heidegger, 

estudante jesuíta de humanidades, com a filosofia foi a partir do presente que ganhara 

de um amigo. O Pe. Konrad Grüber deu-lhe Sobre os diversos sentidos do Ente segundo 

Aristóteles de Franz Brentano, mesmo autor que fora crucial também para Husserl. O 

segundo encontro decisivo foi, anos depois, já como aluno de teologia em Freiburg, 

com as Investigações lógicas, texto em que Husserl procurava refutar o psicologismo. 

Nascera aí o seu interesse pela filosofia. Podemos concluir, a partir disso, que três dos 

traços iniciais mais marcantes da reflexão do autor de Ser e Tempo foram os 

pensamentos de Aristóteles, de Rickert e de Husserl. 
                                                 
107 Depois que Heidegger terminou seus estudos humanísticos nos ginásios de Konstanz e Freiburg-im-
Breisgau, passa a estudar na escola neo-kantiana de Heinrich Rickert e desde aí começa a se voltar para a 
questão do subjetivismo psicologista. Na sua tese de doutorado, por exemplo, ao contestar as concepções 
tradicionais de categorias, isto é, da lógica, enuncia-se a hipótese de fundamentar a validade objetiva 
delas na vida da consciência a partir da temporalidade e da historicidade. O que parece ser um prenúncio 
do caminho que assumirá em Ser e Tempo. (Cf. VATTIMO, 1996, p.12) 



83 
 

Mas não se pode resumir a problemática que foi tratada em Ser e Tempo a 

apenas essas influências. Não se pode esquecer que o período em que o pensamento de 

Heidegger tomara fôlego é uma época de crises profundas. Sacudida pela Primeira 

Guerra Mundial, a sua geração sofria de um profundo colapso econômico e, ainda, dos 

valores tradicionais. Basta lembrar que é desse mesmo período o livro O mal-estar na 

civilização de Freud, em que se defende que a sociedade é responsável por parte 

significativa do mal-estar em que se vivia, e que o ser humano seria mais feliz se 

retornasse às condições primitivas; também é desse período Mein Kampf, que Hitler 

escrevera em Landsberg e se tornou símbolo de uma geração de alemães que, 

infelizmente, marcaram negativamente a história da humanidade. É deste contexto 

social e intelectual e ainda de leituras como a de Nietzsche, de Kierkegaard, de 

Dostoiévski, entre outros, que Heidegger vai amadurecendo para a sua compreensão da 

necessidade de desmantelar radicalmente as concepções filosóficas tradicionais e pensar 

sem amparos. 

Ser e Tempo foi escrito, provavelmente, entre os anos de 1923 a 1926, pois nas  

conferências desse período já aparecem claramente os temas da obra. A temática, em 

torno da qual se dirigira a obra, mas não só, pois também todo o pensamento posterior 

de Heidegger, está explicitada, desde a sua epígrafe, em uma citação de O Sofista de 

Platão: “... pois é evidente que há muito sabeis o que propriamente quereis designar 

quando empregais a expressão ‘ente’. Outrora, também nós julgávamos saber, agora, 

porém, caímos em aporia.”108 Isto é, a problemática sobre o sentido do ser. 

O projeto primeiro de Ser e Tempo pode ser dividido em duas partes, a saber, “a 

interpretação do Dasein como referência à temporalidade e explicação do tempo como 

horizonte transcendental do problema do ser” e a segunda, na qual se estabeleceriam “as 

linhas fundamentais de uma destruição fenomenológica da história da ontologia sob a 

guia da problemática da temporalidade”.109 A obra foi interrompida na segunda seção da 

primeira parte. Assim, esta obra versa sobre a tentativa de partir do tempo como 

possibilidade para compreender a esquecida questão do ser. 

O que orientou, de saída, o projeto de Ser e Tempo foi que a colocação e a 

possível compreensão da questão só poderiam ser alcançadas por um ente privilegiado 

que somos nós. 

                                                 
108 HEIDEGGER, 2007, p. 34. 
109VATTIMO, 1996, p. 23. 



84 
 

Heidegger chega até esse ponto levando em conta que, ao se colocar a questão sobre o 

sentido do ser, busca-se, na verdade, uma solução. Tendo colocado o assunto, quem 

responderá? É aí que, para ele, o problema se torna reflexão, isto é, voltar-se sobre si 

mesmo. A resposta é dada por aquele que pergunta, ou seja, nós mesmos. 

É dessa forma, a princípio secundária no projeto da obra, que se chega à 

concepção do Dasein, este ente que nós mesmos somos. E o mais interessante é que 

toda a parte escrita do texto vai acabar por girar em torno disso. Este termo 

heideggeriano quer expressar o sentido de uma existência empírica constatável, a 

realidade. Mas sem fundo, é compreendido necessariamente como possibilidade. Dessa 

forma, “poder ser” é o próprio sentido da existência.  Com isso, Heidegger quis retirar 

do homem toda e qualquer concepção de uma possível natureza, ou ao menos, se 

quisermos insistir na questão, que a natureza do homem consiste em não ter uma 

natureza. 

Acompanhemos a explicação de Dubois sobre o que significa Dasein: 

 

O Dasein é e não é o “homem”. Ele não é: o Dasein permite 
reduzir todas as definições tradicionais do homem, animal 
racional, corpo-e-alma, sujeito, consciência, e questioná-las a 
partir deste traço primordial, a relação com o ser. Ele o é: o 
Dasein não é “outra coisa” senão o homem, um outro ente, trata-
se de nós mesmos, mas nós mesmos pensados a partir da relação 
com o ser, isto é, com nosso ser próprio, com o das coisas e dos 
outros.110 
 

 Ou seja, para esse comentador, o Dasein, para além de um vocábulo ontológico, 

somos nós mesmos, mas, ainda mais que isso, é a própria humanidade do homem, na 

medida em que voltada para a questão do ser. Só ele tem como modo de ser a existência 

e, por isso, pode se colocar e compreender a problemática. Existir é próprio do Dasein. 

Ele não é um ente como os outros, que estão aí, simplesmente dados. A existência, no 

homem, “deve entender-se no sentido etimológico de EX-SISTERE, estar fora, 

ultrapassar a realidade simplesmente presente na direção da possibilidade.”111 Assim, 

para Heidegger, existir é estar em relação consigo mesmo, sabendo-se abertura, e com 

seu ser. 

É a partir do enfoque no Dasein que Heidegger acreditou poder chegar à 

resposta da questão do sentido do ser. Assim, a ontologia fundamental é também uma 
                                                 
110VATTIMO, 1996, p. 17. 
111 DUBBOIS, 2004, p. 25. 



85 
 

analítica existencial. Mas essa abordagem levou o autor por um caminho áspero que o 

fez, muitas vezes, mal compreendido. E, assim, as dimensões da existência, tais como o 

ser-em, a disposição, a decadência, a decisão e o cuidado, por exemplo, tornaram-se o 

alvo das críticas que geralmente são dirigidas a ele. 

Uma das críticas mais comuns é a de que ele permaneceria preso ao modelo 

moderno de egoísmo, concebido como um solipsismo existencial. Isso estaria em 

oposição, por exemplo, à concepção de humano como fundamentalmente plural de 

Arendt. No entanto, o que observamos é que tal não só não se sustenta como também 

que seja provável que a autora, tendo percebido isso, adaptou o pensamento dele ao seu 

interesse de resgatar a dignidade da política, através da concepção de pluralidade. 

 

 

2. A PLURALIDADE EM SER E TEMPO 

 

 

Hannah Arendt foi uma das maiores herdeiras do pensar de Heidegger, pois 

soube, como ninguém antes, transpor o pensamento do autor de Ser e Tempo para uma 

área que parecia inconciliável com a proposta dele. Categorias utilizadas pela autora 

manifestam a apropriação do seu pensamento. No entanto, nem sempre isso é claro. A 

pluralidade é, a nosso ver, o melhor exemplo disso. Afinal, pode-se equivocadamente 

interpretar Heidegger, como fez Arendt na década de 1940, como um pensador que não 

só negligencia, mas que também nega a pluralidade como possibilidade do homem ser 

propriamente. Nesse período, a autora chegou a afirmar que, para Heidegger, “o Dasein 

só poderia ser verdadeiramente si mesmo se pudesse recuar de seu ser-no-mundo para si 

mesmo”112, pressupondo, assim, um alheamento da realidade onde se está sempre com 

os outros. Arendt reviu essa sua posição ao perceber, certamente, que a decisão 

antecipatória não isola o Dasein da companhia dos outros, mas o faz conviver e assumir 

o outro também propriamente. 

No entanto, a crítica a Heidegger permanece firme em outros autores, entre os 

quais podemos citar, por exemplo, Emmanuel Lévinas e Jürgen Habermas. O primeiro, 

apesar de não negar a herança heideggeriana em sua filosofia e de também afirmar que a 

analítica do Dasein é de grande beleza e rara perfeição, afirma: 

                                                 
112ARENDT, 2008a, p. 208. 



86 
 

 

Ao colocar o problema da ontologia, em que Heidegger vê o 
essencial de sua obra, ele subordinou a verdade ôntica, aquela 
que se dirige ao outro, à  questão ontológica que se coloca no 
seio do Mesmo, desse si-mesmo que, pela sua existência, tem 
uma relação com o ser que é o seu ser. Essa relação com o ser é 
a verdadeira interioridade original. A filosofia de Heidegger é a 
tentativa de estabelecer a pessoa – enquanto lugar onde se efetua 
a compreensão do ser -, renunciando a qualquer apoio no 
Eterno. No tempo original, ou no ser para a morte, condição de 
todo o ser, ela descobre o nada em que assenta, o que significa 
também que não assenta em nada que não seja ela própria.113 
 

Para Lévinas, como podemos notar, a filosofia de Heidegger compromete 

inteiramente o encontro com o outro, isso na medida em que, no ser-para-a-morte, como 

o modo de ser mais próprio, não se encontra outro “fundamento”, senão a sua própria 

existência. Com isso, segundo o autor, Heidegger teria permanecido preso a uma 

tendência metafísica, a que submeteria a relação com o outro à preferência ontológica 

de uma tentativa de compreender o ser. Para ele, a ontologia não deveria ser, como em 

Heidegger, a questão primeira, mas sim a ética. Assumindo esta como a filosofia 

primeira, escapuliríamos da negligência predominante na tradição: a negação do 

outro.114 

Habermas defendeu, por um período, que, apesar de toda a crítica ao modelo 

moderno de subjetividade e de ter ido mais adiante de Hegel e Marx, Heidegger, em 

certa medida, continuou preso ao solipsismo. O interesse do autor de Ser e Tempo era 

“ultrapassar o pensamento pós-moderno pela via da superação da metafísica 

internamente aplicada”115 por uma apropriação de Nietzsche. Daí a sua tentativa de 

devolver à filosofia a plenitude da sua glória perdida, como tentara fazer o autor de 

Assim falou Zaratustra. Contudo, por causa da filiação heideggeriana à noção de 

“consciência transcendental” de Husserl, que teria as suas bases assentadas na filosofia 

do sujeito, Heidegger acabou preso àquilo de que quis libertar a filosofia. 

Diante dessas críticas, entre outras, podemos falar da presença de uma 

concepção de pluralidade em Ser e Tempo que, de alguma forma, contribuiu para a 
                                                 
113 LÉVINAS, Emmanuel. Descobrindo a existência com Husserl e Heidegger.  Trad. Fernando 
Oliveira. Lisboa: Instituto Piaget, 1997, p. 111. 
114 Sobre como questionar a crítica de Lévinas, entre outros, a Heidegger Cf. DUARTE, André. Por uma 
ética da precariedade: sobre o traço ético de Ser e Tempo. Natureza Humana: Revista Internacional de 
Filosofia e Práticas Psicoterápicas, São Paulo, ano 1, v. 2., n.1, 2000b, p. 77-82.  
115HABERMAS, Jürgen. O discurso filosófico da modernidade. Trad. Luiz Sérgio Repa e Rodinei 
Nascimento. São Paulo: Martins Fontes, 2000,p. 187. 



87 
 

fundamentação arendtiana?  Para responder a isso, precisamos nos voltar para alguns 

parágrafos da obra, onde Heidegger tratará do ser-no-mundo como ser-com e o 

impessoal, do ser-lançado e da decisão como abertura própria do Dasein, que possibilita 

o assumir o outro em sua pluralidade. 

O capítulo quarto é, neste contexto, o nosso ponto de partida. Aqui, inicialmente, 

se  procede uma crítica ao modelo de subjetividade moderna. É que a filosofia vinha, 

segundo Heidegger, concebendo o sujeito como um ser simplesmente dado, isto é, uma 

coisa que está aí como todas as outras, e não como um ente privilegiado que pode 

indagar pelo seu ser. O outro era visto como a projeção ou duplicação de si mesmo. Por 

isso, a crítica heideggeriana será direcionada a essas duas maneiras de compreender, 

respectivamente, a si e ao outro. 

Para Heidegger, segundo Duarte, “o encontro com o outro não se dá nunca, em 

primeiro lugar, por meio da atividade teórica de um sujeito disperso, isolado, pairando 

junto a todas as coisas mundanas, pois o outro já é, sempre, imediatamente reconhecido 

enquanto outro Dasein, isto é, como abertura pela compreensão de ser”.116 Isso quer 

dizer que o outro não pode ser apreendido como coisa, um ser simplesmente dado, mas 

como outro que constitui conosco um mundo. 

Anteriormente, mas também nesse capítulo, brevemente, Heidegger exporá o 

que entende como sendo a estrutura constitutiva do Dasein. Para ele, é preciso ter claro 

de saída que “a ‘essência’ da presença está em sua existência”, e que “o ser, que está em 

jogo no ser deste ente, é sempre meu”117, isto significa que o ser humano é Existenz, ou 

seja, um ser lançado para fora, como a etimologia do termo nos revela118. Por isso, ele é 

possibilidade de ser e tem capacidade de compreender-se, além disso, não pode ser 

comparado aos outros entes intra-mundanos, pois não tem uma essência como tem a 

mesa, a casa, a árvore etc. O Dasein é possibilidade e, como tal, pode apropriar-se de si 

ou viver na indiferença. 

Para entendermos o que Heidegger quer afirmar com isso, precisamos antes 

lembrar o que ele concebe como propriedade e impropriedade. Primeiramente, estes 

dois termos nada têm a ver com qualquer teoria econômica ou moral, o seu significado 
                                                 
116DUARTE, André. Heidegger e o outro: a questão da alteridade em Ser e Tempo. Natureza Humana: 
Revista Internacional de Filosofia e Práticas Psicoterápicas, São Paulo, ano 4, v. 3., n.1, 2002b, p. 164. 
117HEIDEGGER, 2007, p. 85. 
118 A palavra alemã Existenz, segundo a nota da tradução brasileira de Ser e Tempo, “resulta da 
aglutinação da preposição eke do verbo sistere. No plano meramente vocabular, existência diz: 1) um 
movimento de dentro para fora, expresso na preposição; 2) a instalação que circunscreve e delimita um 
estado e um lugar; 3) uma dinâmica de contínua estruturação em que se trocam os estados, as passagens, 
os lugares.” (Cf. Ibidem, p. 562) 



88 
 

apenas pode ser deduzido se nos voltarmos para a ontologia. Quando falamos de 

propriedade em Heidegger, estamos nos referindo ao fato de o Dasein poder se 

apropriar de si. Assim, devemos compreender esse termo em seu sentido etimológico 

literal. Próprio é o ser humano que, a partir de uma modificação daquilo que se é 

comumente, apropria-se, através da angústia, da possibilidade que é mais sua, o fato de 

ser-para-a-morte. Aqui, encontramo-nos com a categoria do pensamento heideggeriano 

que permite a singularização. A finitude que advém ao nosso encontro na angústia é o 

principium individuationis absoluto, criticado por alguns autores, conforme tratamos 

pouco acima, como o elemento que demonstra um aprisionamento do autor ao 

solipsismo moderno. 

Ser impróprio, por sua vez, diz respeito ao fato de o Daseinser sempre um ser-

lançado no mundo.  Vivemos e nos constituímos a partir de experiências que nos 

antecederam e que nos sucederão. Assim, herdamos, em certa medida, uma forma de 

nos relacionar e compreender o mundo. Como afirma Vattimo, “a compreensão 

preliminar do mundo que constitui o estar-aí realiza-se como participação irreflexiva e 

acrítica, num certo mundo histórico-social, nos seus prejuízos, nas suas propensões e 

repúdios, no modo ‘comum’ de ver e julgar as coisas.”119 Nesta modalidade da 

existência, na impessoalidade, isto é, na indiferenciação dos outros, o Dasein está des-

apropriado de si. É, portanto, impróprio. 

Para falar da impessoalidade, Heidegger utiliza o termo Manque, em alemão, 

tem o sentido de uma despersonalização e que pode corresponder em português ao a 

gente. Nesta concepção, está presente a noção de publicidade do autor. O público é o 

modo existencial de estar sempre em um mundo, onde vivemos comumente na conversa 

sem fundamentos, na curiosidade e na ambiguidade.120 O mundo é constitutivo do 

Dasein e, por isso, cada ser-no-mundo, além de decaído na mentalidade do a gente, é 

também ser-com.121 Não há como fugir integralmente dessa modalidade da existência. 

Nós realizamos, a partir ou contra o público, toda nossa compreensão da realidade. 

Inclusive, diga-se de passagem, o Dasein pode nunca apropriar-se e viver sempre sob a 

ditadura do público. 
                                                 
119 VATTIMO, 1996, p. 43. 
120 Cf. HEIDEGGER, 2007 p. 230-240. 
121 A decadência não é um modo negativo de ser do Dasein, é como nos encontramos na maioria das 
vezes, por isso Heidegger afirma que com este termo pretende apenas indicar que, “numa primeira 
aproximação e na maior parte das vezes, a presença está junto e no ‘mundo’ das ocupações. Este 
empenhar-se e estar junto a... possui, frequentemente, o caráter de perder-se no caráter público do 
impessoal. Por si mesma, em seu próprio poder-ser si-mesmo mais autêntico, a presença já sempre caiu de 
si mesma e decaiu no ‘mundo’” (HEIDEGGER, 2007, p. 240). 



89 
 

O equivoco interpretativo a que essa leitura pode nos levar é a que a 

impropriedade seja o modo exclusivo de estar na companhia dos outros, enquanto que, 

quando decidido e diante da sua finitude, o Dasein esteja isolado, ou seja, em um estado 

de suspensão do ser-com. Este argumento é insustentável e pode ser refutado a partir de 

uma leitura mais atenta de Ser e Tempo. 

Desde o parágrafo 26, podemos observar a explicação de como os outros nos 

constituem e de como não podemos fugir dessa realidade. Os artefatos que nos 

circundam e que fazem parte do nosso mundo já são provas suficientes da presença 

inegável dos outros na nossa vida. É que, junto às coisas de que nos servimos, vem ao 

nosso encontro também os seus produtores. Heidegger dá exemplos: “o campo [...] onde 

passeamos ‘lá fora’ mostra-se como o campo que pertence a alguém, que é por ele 

mantido em ordem; o livro usado foi comprado em tal livreiro, foi presenteado por...”122 

Assim, os produtos das mãos humanas são testemunhas que o mundo é sempre 

compartilhado. 

Para além da mediação instrumental, a presença dos outros não acontece como 

uma aglomeração de subjetividades. Para Heidegger, eu sou também e necessariamente 

com o outro e vice-versa. O “com” do ser-com é uma determinação do Dasein. Neste 

sentido, afirma: “O mundo da presença é mundo compartilhado. O ser-em é ser-com os 

outros. O ser-em-si intramundano desses outros é co-presença”.123 

O estar com os outros é, de fato, na maioria das vezes, o modo decaído de ser do 

Dasein, mas o que determina a impropriedade que lhe é característica é o domínio da 

impessoalidade e não os outros. A decadência tem como aspecto principal a 

indiferençiação na convivência mediana na cotidianidade e, segundo Heidegger, como 

veremos, apropriar-se de si significa também assumir o outro propriamente, isto é, em 

sua singularidade. 

No parágrafo 27, uma afirmação sobre o modo impessoal de ser-no-mundo é 

elucidativa para a nossa questão: “Este conviver dissolve inteiramente a própria 

presença no modo de ser dos ‘outros’, e isso de tal maneira que os outros desaparecem 

ainda mais em sua possibilidade de diferença e expressão” (grifo nosso)124. Aqui, 

aparece com clareza a noção de que a impessoalidade faz com que o outro seja negado 

em sua diferença e expressão. Ora, esses dois termos são justamente aqueles que 

                                                 
122HEIDEGGER, p. 174. 
123 Ibidem, p. 175. 
124Ibidem, p. 184. 



90 
 

constituem o que Hannah Arendt chama de pluralidade. Desse modo, em uma primeira 

aproximação, podemos inferir que, para o autor de Ser e Tempo, a impessoalidade nega 

a pluralidade inerente ao ser humano. 

A pluralidade, no sentido atribuído por Arendt, como já vimos, diz respeito à 

singularidade que nos diferencia. A diferenciação é possível porque, como condição da 

ação humana, é composta pelo agir e falar autênticos, isto é, não como um agir contra 

ou a favor de alguém como geralmente se faz, nem a conversa como falatório, mas de 

forma própria, única, irrepetível e irrevogável. Enfim, podemos perceber com clareza 

que a impessoalidade é o contrário da pluralidade, pois naquela ninguém se diferencia, 

não há singularização, enquanto nesta é condição sine qua non. 

Agora que sabemos que o ser-com é uma determinação existencial do Dasein e 

que, portanto, nenhuma outra modalidade da existência pode negá-la, nem mesmo 

suspendê-la, ainda que temporariamente, e também que a impessoalidade seja o 

contrário da pluralidade, podemos responder a questão de como em seu modo próprio o 

Dasein pode manifestar a sua pluralidade. 

Vejamos a afirmação do parágrafo 60 de Ser e Tempo:  

 

A decisão não desprende a presença, enquanto ser-si-mesmo 
mais próprio, de seu mundo, ela não a isola num eu solto no ar. 
E como poderia, se a presença, no sentido de abertura própria, 
nada mais é propriamente do que ser-no-mundo? A decisão traz 
o si-mesmo justamente para o ser que sempre se ocupa do que 
está à mão e o empurra para o ser-com da preocupação com os 
outros.125 
 

Todo o segundo capítulo da segunda seção - o testemunho, segundo o modo de 

ser da presença, de um poder-ser próprio e a decisão- caminha em direção a este 

argumento, de que a decisão, ao abrir o Dasein à sua possibilidade mais própria, libera-

o conjuntamente para uma relação autêntica com o outro.  Isto é possível a partir da 

abertura privilegiada e própria que é a decisão. Esta, que é constituída pela disposição 

da angústia, pela compreensão do estar em dívida e pela fala como silenciosidade, é 

apresentada por Heidegger como, “o projetar-se silencioso e pronto a angustiar-se para 

o ser e estar em dívida mais próprio”.126 

                                                 
125HEIDEGGER, 2007, p. 379. 
126Ibidem, p. 378. 



91 
 

A decisão modifica o modo como o Dasein se relaciona com o mundo e, 

consequentemente, com o outro que ele é constituído no mundo. A realidade não será 

outra, muito menos suspensa, a circunvizinhança dos outros não se modifica, nem há 

um isolamento do eu, como em alguma teoria solipsista, mas o que acontece é que o 

modo como passa a compreender e ocupar-se do mundo, bem como a preocupar-se com 

os outros é agora determinada pelo seu poder-ser mais próprio. O Dasein é, assim, 

liberado para assumir a responsabilidade pelo outro, na medida em que pode se tornar 

consciência deles. 

Quando aqui se fala de consciência, não queremos nos referir à compreensão 

vulgar que a concebe com a função crítica de censura e de advertência em relação a 

algum ato realizado ou desejado. Este é o modo impessoal de compreender a 

consciência. Para Heidegger, “a consciência é o apelo da cura que, a partir da estranheza 

do ser-no-mundo, faz apelo para a presença assumir o seu poder ser e estar em dívida 

mais próprio”.127 Inicialmente, o autor afirma que tal apelo se manifesta 

fundamentalmente do próprio Dasein, no entanto, mais à frente, ele insinua que o outro, 

em certa medida, também pode assumir esse papel. 

Duarte defende que, nas páginas deste capítulo, se revela o potencial ético do 

encontro com o outro da analítica existencial heideggeriana. Para ele, partindo do 

parágrafo 40, o Dasein, no estranhamento propiciado pela angústia, depara-se com a sua 

singularidade, por isso é que ele foge desse outro da compreensão cotidiana de si como 

identidade. Essa fuga pode, no entanto, ser cerceada pelo chamado da consciência onde 

se escolhe poder-ser próprio. É assumindo a sua estranhedade por este chamado 

silencioso da consciência do Dasein que podemos encontrar o desvelar do outro de si-

mesmo que se é propriamente. Deste modo, para ele, é aí que se enraíza a alteridade 

presente na analítica heideggeriana. 

Importante é observar que, para este comentador, Heidegger não estabeleceu 

nenhum tipo de oposição forte e definitiva entre o que seja o si-mesmo impróprio e o 

próprio, pois a propriedade do modo de ser é apenas uma modificação existenciária 

daquilo que se é na maioria das vezes na cotidianidade. Sendo assim, para ele, Duarte, 

não só o ser-para-a-morte, como princípio absoluto de individuação, não manifesta 

nenhum tipo de solipsimo, como permite um encontro próprio com o outro. “Muito 

embora”, como ele afirma na esteira de Arendt, “seja forçoso reconhecer que o filósofo 

                                                 
127HEIDEGGER, 2007, p. 369. 



92 
 

jamais tenha explorado essa possibilidade existencial rica em implicações ético-

políticas”.128 

Apenas no modo próprio da existência, em que se assume a finitude como a  

possibilidade mais autêntica, podemos falar de uma pluralidade na analítica existencial. 

Essa afirmação, à primeira vista, não parece muito alinhada com A condição humana, 

em que não vemos a autora tratar diretamente da finitude em parte alguma, mas, ao 

contrário, enfatiza a natalidade como a modalidade existencial que nos faz ser-no-

mundo e, consequentemente, nos permite ser propriamente, manifestando nossa 

pluralidade. Pode-se inclusive cometer o equivoco de antagonizar essas duas categorias 

da existência, e afirmar que a obra em questão está na contramão de Ser e Tempo. 

O que acontece, na verdade, é que os projetos dos autores são bem distintos 

tematicamente. Hannah Arendt tratou de esboçar uma teoria política em A condição 

humana. E Heidegger, ao menos explicitamente, não discutiu política em Ser e Tempo. 

No entanto, se observarmos com maior atenção encontraremos a relação entre as obras. 

A abordagem contemporânea da modernidade, empreendida a partir de um 

resgate das experiências originárias, a fim de ressignificar o sentido perdido da política 

é o tema de A condição humana. A tematização da finitude pode ser percebida aí se 

recordarmos que ela é o pressuposto do método fenomenológico, do qual a autora se 

valeu para desenvolver o texto. A articulação arentiana entre presente, passado e futuro, 

nessa obra, não pode ser compreendida sem o acesso à temporalidade. Mas também, o 

ser-lançado no mundo na companhia dos outros implica que somos também ser-para-o-

fim. Então, a finitude perpassa todo o escrito e, mesmo ao destacar a natalidade como 

categoria central da sua teoria, não está contrapondo, mas pressupondo a finitude. 

Existe uma divergência marcante entre os pensadores. Essa, no entanto, não diz 

respeito a uma interpretação de Arendt em que Heidegger negaria a pluralidade como 

modo de ser próprio ao defender que o ser humano apenas é propriamente quando se 

depara com a sua finitude. Ela chegou a interpretá-lo assim, mas, como já apresentamos 

anteriormente, a  partir da década de 1950 reviu sua posição. A questão que distancia os 

dois pensadores é a concepção de publicidade. Pois, enquanto que Arendt acredita na 

possibilidade de se resgatar o âmbito público como locus da autenticidade humana, 

Heidegger defende que o público não tem “salvação”, é e sempre será o lugar da 

decadência. No mais, para ele, o que podemos fazer é fugir do seu domínio. 

                                                 
128 DUARTE, 2002b, p. 182. 



93 
 

A divergência se encontra aqui na perspectiva de cada um, pois Arendt, em seu 

pensamento, vislumbra a possibilidade de resgatar a dignidade da política. Este é 

exatamente o projeto que perseguiu por quase toda a vida. Por outro lado, Heidegger 

não está em sua analítica propondo nenhum tipo de redenção. Ele avalia o ser humano 

em sua situação “nua e crua” e apenas isso. Ora, a análise da existência, explorada por 

ele, tinha como único objetivo uma preparação para se chegar à questão do ser. Deste 

modo, por mais que se possa inferir uma ética ou uma política de Ser e Tempo, o projeto 

de desvelar o sentido do ser não tinha qualquer obrigação de propor nada do tipo. 

A noção de público, em Hannah Arendt, diz respeito a um âmbito da existência 

que, segundo ela, se perdeu com a ascensão do social. Ela toma como modelo o período 

pré-filosófico, mas não a era de Péricles, e sim os tempos homéricos. Para ela, naquele 

momento, o público era o espaço político em que o ser humano manifestava plenamente 

a sua singularidade, isto é, seu ser si-mesmo próprio. Daí a sua ênfase no agir e falar, 

tão característicos da Odisséia, capazes de imortalizar o seu protagonista. Aqueles que 

não eram capazes, por qualquer motivo, de participar do espaço público-político, como 

os escravos, os estrangeiros, os bárbaros etc., não eram propriamente humanos. 

A vida pública é um modo de existência humana que se alcança pela 

transcendência de nosso modo de ser comum aos outros animais. Por isso que, somente 

em público, o homem, através da pluralidade, manifesta a sua singularidade. Como 

afirma D’Arcais: “A política é a esfera da existência autêntica, o lugar exclusivo e 

privilegiado de onde ao homem é dado realizar-se enquanto tal. Privado, ao contrário, é 

privação de autenticidade, repetição, rotina (tradução nossa).”129 

Para Arendt, tanto quanto para Heidegger, tais experiências originárias da nossa 

civilização se perderam com o nascimento da tradição. É possível afirmar, inclusive, 

que Heidegger concordaria com Arendt quanto à possibilidade do espaço público-

político, no período anterior ao surgimento da tradição, manifestar o ser próprio do 

Dasein. Mas, desde que nasceu a metafísica com seu esquecimento da questão do ser, 

isso não seria mais assim. 

O público, para Arendt, desde, sobretudo, Platão e Aristóteles começou a ser 

submergido pela esfera do social, até que na era moderna houve a sua submersão 

definitiva. Isso acarretou a descaracterização do público como lugar próprio do ser 
                                                 
129La política es la esfera de la existencia  auténtica, el lugar exclusivo y privilegiado donde al hombre le 
es dado realizarse em cuanto tal. Lo privado, por el contrario, es privación de autenticidad, repetición, 
rutina.(D’ARCAIS, P. F. Hannah Arendt: Existencia e libertad. Trad. César Cansino. Madrid: Tecnos, 
1996.). 



94 
 

humano. Arendt não afirma que o ser humano nas condições contemporâneas, em sua 

cotidianidade, exista sempre propriamente. Ao contrário, seu ponto de partida é 

exatamente a alienação e a negação da pluralidade. Isso a aproxima de Heidegger nas 

abordagens dele sobre o a gente, mas também a afasta na medida em que para ela o 

autor de Ser e Tempo negligencia o potencial do público ao centrar-se apenas na sua 

crítica como o lugar onde se estará sempre na decadência. Para ela, resgatado em sua 

origem, o público pode voltar a ser o lugar privilegiado da transcendência. 

Heidegger compreende a publicidade como um existencial porque sabe que o ser 

humano não pode existir sem a presença dos outros para os quais se manifesta. No 

entanto, a sua hostilidade em relação ao público transparece no seu pessimismo em 

relação a ele. Pois não haveria aqui como ser propriamente sem escapar do seu domínio, 

que é caracterizado pela impessoalidade. Arendt, por sua vez, aponta para a 

possibilidade, por mais que remota, de resgatar um domínio público onde se possa ser 

propriamente, isto é, em que não nos guiemos por uma compreensão dada e comum da 

realidade e do outro.   

 

 

3. O DASEIN COMO SER-NO-MUNDO E SER-COM, E A PLURALIDADE EM A 

CONDIÇÃO HUMANA 

 

 

Como vimos, no item precedente, é no parágrafo quarto de Ser e Tempo que 

Heidegger se dedica a falar sobre o ser-no-mundo como ser-com. Recordemos, 

brevemente: o Dasein é constitutivamente um ser que não apenas está, mas que também 

é mundo. E mundo é também outros, com os quais se partilha a realidade. Não há como 

separar o ser humano dessa verdade existencial. Por isso, concluímos que não há 

solipsismo nesta analítica, isto é, a finitude que individualiza o ser humano não 

suspende os seus demais modos de existência e, portanto, mesmo na angústia 

fundamental, diante da sua possibilidade mais extrema, o Dasein continua sendo co-

presença. 

É elucidativa a seguinte afirmação de Arendt destacando que, em Heidegger, a 

companhia no mundo é pressuposto inquestionável:  

 



95 
 

Como Heidegger define a existência humana como ser-no-
mundo, ele insiste em atribuir uma importância filosófica às 
estruturas da vida cotidiana que seriam completamente 
incompreensíveis se não se compreendesse o homem, em 
primeiro lugar, como um ser com os outros.130 
 

Para Arendt, a filosofia não pode tratar do Homem, no singular, porque o ser 

humano não existe isoladamente. Heidegger leva essa questão em conta e, por isso, para 

ela, em alguns dos seus textos, ele preferiu evitar o termo homem e utilizava, mais 

frequentemente: os mortais. 

Arendt passa a dar atenção a isso, à revelia de tê-lo interpretado anteriormente 

de forma diferente, a partir dos anos 1950. A ênfase nessa releitura de Heidegger, no 

período em que ela articulava a sua teoria política, é significativa, e demonstra o quanto 

a filosofia dele foi valorosa para ela. 

Observemos, apesar de um pouco extenso, um extrato do primeiro rascunho de 

O interesse pela política no recente pensamento filosófico europeu, de 1954, onde 

Arendt esclarecerá que vê, na analítica existencial, a possibilidade de pensar uma 

política: 

 

É quase impossível fazer uma exposição clara das idéias de 
Heidegger que possam ter pertinência política sem uma 
apresentação detalhada do seu conceito e análise de “mundo”. 
Isso se torna ainda mais difícil visto que o próprio Heidegger 
nunca tratou das implicações políticas de sua filosofia, e em 
alguns casos chegou a empregar termos com conotações capazes 
de induzir o leitor ao engano de achar que ele ainda está lidando 
com o velho preconceito filosófico contra a política como tal, ou 
com a mania moderna de fugir da filosofia para a política. O 
primeiro se mostra nas exploradíssimas análises heideggerianas 
do das Man, a opinião pública ou os “outros”, em oposição ao 
“eu” e seu ser autêntico, segundo as quais a realidade pública 
funciona para ocultar a realidade verdadeira e impedir a aparição 
da verdade. A segunda encontra apoio na interpretação da 
Entschlossenheit (resolução), que, entendida como um estado do 
ser, parece  carecer de objeto. Para nossas finalidades, muito 
mais importante do que esses conceitos é a definição 
heideggeriana do ser humano como ser-no-mundo. 131 
 

Arendt não tem dúvidas das implicações políticas da analítica heideggeriana. E 

vale salientar que ela não se referia a uma política no sentido tradicional, mas a uma 
                                                 
130 ARENDT, 2008a, p. 459. 
131Ibidem, p. 477. 



96 
 

nova forma. Isto é, sem a resistência e supremacia da teoria sobre a prática.  Note-se que 

a autora afirma que, em Heidegger, não permanece a velha hostilidade contra a política, 

própria dos filósofos e que uma leitura hostil, como a dela própria na década de 1940, 

seria um engano a que os textos dele podem levar. 

É evidente que, ao destacar essa dimensão da analítica existencial, a autora 

estava chamando a atenção para se pensar uma política. No entanto, como ela mesma 

destaca: “visto que Heidegger nunca expôs as implicações de sua posição a esse 

respeito, talvez seja presunçoso atribuir demasiada importância a esse seu uso no 

plural”132. Ou seja, ele, ao menos até ali, não havia se interessado pela temática. 

É necessário destacar que é em O interesse pela política no recente pensamento 

filosófico europeu que a autora vai acenar, pela primeira vez, para uma noção de 

pluralidade presente na concepção de mundo da obra heideggeriana, cujas implicações, 

no entanto, o próprio Heidegger não percebe. Isso se torna claro se recordarmos que ela 

o elogia por lançar  o filósofo no mundo entre os seus pares, isto é, devolvendo-lhe a 

reflexão da sua condição de  homem como ser-no-mundo, portanto, plural; por mais que 

decaído pela publicidade que lhe é  inerente. 

Duarte corrobora com a nossa percepção quando afirma que, depois da 

reaproximação entre Arendt e Heidegger, ela passará a se apropriar da compreensão do 

si-próprio e do si-impróprio,“deslocando-a do âmbito da analítica fundamental do 

Dasein para o plano da consideração dos fenômenos políticos”.133Afirma, ainda, que, a 

partir daí, a analítica existencial assume um papel importante nas considerações sobre a 

pluralidade. A própria autora defende, posteriormente, a hipótese de que os fenômenos 

políticos, como os regimes  totalitários e as revoluções modernas, podem tanto revelar 

como ocultar a realidade do político no seu caráter próprio ou impróprio, assumindo 

definitivamente o legado heideggeriano no seu pensamento.134 

A pluralidade, tal como apresentada por Arendt em A condição humana, reúne 

as compreensões do Dasein como ser-no-mundo e ser-com da analítica existencial. Isto 

não quer dizer, no entanto, que Arendt tenha transposto essa concepção de forma 

acrítica para o seu pensamento, muito menos que Heidegger tenha sido o único autor 

que contribuiu para a construção arendtiana. De qualquer forma, é inegável a 

                                                 
132 ARENDT, 2008a, p. 459. 
133 DUARTE, 2000a, p. 327. 
134Sobre a hipótese dessa transposição da analítica existencial heideggeriana para o âmbito dos fenômenos 
políticos que Duarte considera uma interpretação violenta: Cf. ARENDT, Hannah. Sobre a revolução. 
Trad. I. Morais. Lisboa: Relógio d’Água, 2001b. 



97 
 

importância das reflexões de Ser e Tempo para a consolidação da teoria política da 

autora. 

Em Ser e Tempo é desenvolvida uma análise da existência que teve como 

objetivo desvelar o sentido do ser como tempo. Em A condição humana, por sua vez, 

encontramos também uma analítica, mas aqui das atividades que constituem a vida 

ativa, isso com a finalidade de chamar a atenção para o fato de que a política é o espaço 

onde o ser humano encontra a sua dignidade própria. As perspectivas dos autores 

convergem na abordagem fenomenológica e não apenas nisso. Vários pressupostos são 

os mesmos em ambos, tais como: a concepção de ser humano como uma “realidade” 

sempre aberta e a referência como modelo ao período grego pré-filosófico. 

Como se sabe, parte de Ser e Tempo foi escrita no período em que Arendt foi 

aluna de Heidegger e ele, certamente, discutia com ela as ideias contidas nos 

manuscritos da obra. Vejamos sobre isso o que Young-Bruehl afirma:  

 

Durante o semestre de inverno de 1923-24, Heidegger dera um 
grande passo adiante em seu trabalho sobre a primeira parte do 
manuscrito que iria se tornar Ser e Tempo. A obra começou a 
tomar forma nas palestras e seminários a que Arendt assistia, 
pois, naquele ano Heidegger apresentou um sumário de sua 
interpretação da noção de aletheia, de Aristóteles [...], e depois 
guiou seus alunos em uma leitura, linha a linha, do Sofista de 
Platão.135 
 

Alguns anos depois, sobre esse período, Heidegger afirmará ter sido uma época 

estimulante, complexa, cheia de acontecimentos e que Arendt foi à inspiração para o seu 

trabalho e o ímpeto para o seu pensar apaixonado. Levando-se em conta os frequentes 

encontros particulares que eles mantinham, é possível ter sido ela até uma das ouvintes 

principais das ideias que o professor desenvolvia. 

O contato da autora com Ser e Tempo não pára no período de sua elaboração. 

Anos depois, após a reconciliação pessoal dos autores, Arendt se tornará a revisora da 

obra para o inglês. Desde esse período, passamos a notar uma mudança significativa de 

atitude por parte dela em relação ao seu antigo professor. Para que se perceba essa 

modificação na relação, podemos checar também as correspondências entre ambos. 

Nelas vemos asseguradas textualmente sua dívida a Heideggerno que escreveu em A 

condição humana, sobretudo do período em que ele elaborava Ser e Tempo.  

                                                 
135 YOUNG-BRUEHL, 1997, p. 61. 



98 
 

Arendt, respondendo a pergunta que ele lhe fez sobre em que estava trabalhando, 

responde apresentando os seus temas de pesquisa. Vejamos: 

 

Você perguntou em que estou trabalhando. Há três anos venho 
tentando  me aproximar de três coisas ligadas umas com as 
outras sob vários aspectos: 1. Partindo de Montesquieu, 
empreender uma análise das formas de Estado [...] 2. Partindo 
talvez de Marx por um lado e de Hobbes por outro, empreender  
uma análise destas atividades fundamentalmente distintas que 
consideradas a partir da vida contemplativa, foram jogadas com 
frequência no caldeirão  unívoco da vida ativa: trabalhar - 
produzir – agir [...] (eu não poderia fazer isso sem o que 
aprendi com você na juventude) e 3. Partindo do Mito da 
Caverna (e de sua interpretação), empreender uma 
apresentação da relação tradicional entre filosofia e política136 
(grifos nossos) 

 

Ora, essa pesquisa é o que vai dar origem à obra A condição humana. E, aqui, a 

autora deixa claro que isso não seria possível sem o que havia aprendido com 

Heidegger. Algum tempo depois, sobre o envio do livro para o seu antigo professor, 

escreverá: 

 

Você verá que o livro não contém nenhuma dedicatória. Se as 
coisas entre nós tivessem seguido algum dia os trilhos corretos 
[...] então lhe teria  perguntado se poderia dedicá-lo a você. Ele 
surgiu imediatamente a partir dos primeiros dias de 
Freiburg [?] e deve assim quase tudo a você em todos os 
aspectos137(grifo nosso). 

 

Como se vê nesses trechos das correspondências, é impossível negar que haja 

um diálogo entre as perspectivas e mesmo que este não esteja presente desde as 

inquietações que  deram origem à obra da autora. Poder-se-ia objetar esse argumento, de 

qualquer modo, que Arendt, assim como Heidegger em relação a Husserl, estaria 

contestando seu antigo mestre. Não negamos as críticas, mas destacamos as 

convergências. De qualquer forma, como é  impossível negar a influência de Husserl em 

Ser e Tempo, em vários aspectos, então o mesmo, ao nosso entender, pode-se dizer 

sobre A condição humana. 

                                                 
136 ARENDT; HEIDEGGER, 2001, p. 105-107. 
137Ibidem, p. 108-109. 



99 
 

A pluralidade assume um duplo sentido em relação ao pensamento de 

Heidegger. Tanto revela o quanto Arendt é devedora do pensamento dele, mas também 

o quanto é crítica e original. O débito diz respeito à aproximação teórica com a noção de 

ser-no-mundo e ser- com. A crítica, como já tratamos no item anterior, diz respeito à 

posição dele sobre a  publicidade. Ela explora da analítica existencial de Ser e Tempo 

para as suas elaborações aquilo que ele não havia aprofundado, isto é, o potencial de, 

partindo da compreensão do Dasein como ser-no-mundo e ser-com, pensar uma 

política. Com isso, ela demonstra quanto o compreendia e era capaz de aprofundar o 

pensamento dele, levando-o por caminhos ainda não percorridos. 

No capítulo quinto de A condição humana, em que ela trata, entre outras coisas, 

da atividade da ação e da pluralidade, encontra-se claramente a analítica existencial 

como pressuposição das reflexões. Logo de início, ao abordar como o discurso e a ação 

manifestam seu agente, a autora afirma que “esta qualidade reveladora do discurso e da 

ação vem à tona quando as pessoas estão com outras, isto é, no simples gozo da 

convivência humana, e não ‘pró’ ou ‘contra’ as outras”.138 Com isso defende que há 

uma forma de convivência autêntica e outra que não é e que só na primeira é possível a 

manifestação do quem que cada um é.  

A manifestação da singularidade humana, para Arendt, não acontece de qualquer 

forma, simplesmente porque estamos na companhia dos demais. O ato e a fala podem 

também não revelar o agente. Isso acontece quando eles assumem a característica de um 

meio para atingir um fim. Desse modo, agir é um feito como outro qualquer e o discurso 

se torna também mera conversa. Ora, vale recordar que, para ela, o utilitarismo do homo 

faber é uma das características que tem prevalecido nas sociedades contemporâneas.  

Ao compreender dessa forma a possibilidade da manifestação da singularidade 

humana, a autora está em concordância com o parágrafo 27 de Ser e Tempo, que, por 

sinal, anteriormente, ela considerara penetrante.  Vejamos o que Heidegger afirma sobre 

o caráter de afastamento139 do Dasein na medianidade: 

 

Nas ocupações do que se faz com, contra ou a favor dos outros, 
sempre se cuida de uma diferença com os outros, seja apenas 
para nivelar as diferenças, seja para a presença, estando aquém 

                                                 
138 ARENDT, 2003a, p. 192. 
139 A palavra Abständigkeit (afastamento), segundo nota de Ser e Tempo, tem a significância de 
distanciar, criar espaço, afastando-se.  



100 
 

dos outros, esforçar-se por chegar até eles, seja ainda para a 
presença, na precedência sobre os outros querer subjugá-los.140 
 

Para ele, é nesse comportamento que a convivência cotidiana se caracteriza pela 

impessoalidade. Assim, não há como haver propriedade aí, mas apenas impropriedade, 

pois, o Dasein, nessa situação, encontra-se, desde sempre, “dissolvido” no modo de ser 

dos outros. 

A manifestação da singularidade, segundo a autora, apenas pode se realizar na 

“luz intensa que outrora tinha o nome de glória e que só é possível na esfera pública”.141 

Essa mesma que, no mundo moderno foi submergida, juntamente com a esfera privada, 

pela social. Por isso, o projeto da autora de, para livrar o homem da alienação em que 

está imerso, resgatar o espaço público-político como o locus da apropriação humana. 

Tanto essa abordagem heideggeriana em Ser e Tempo, quanto a de A condição 

humana, pressupõe a concepção do Dasein como ser-no-mundo e ser-com. Afinal, a 

igualdade e a diferença que caracterizam a pluralidade só podem ser compreendidas 

dentro do quadro fenomenológico-existencial em que somos constitutivamente mundo e 

não podemos prescindir da presença de outros que, enquanto existentes, confirmam a 

nossa existência. 

Assim, a probabilidade de Arendt ter assumido essa perspectiva da analítica 

existencial heideggeriana é bastante razoável. A concepção de pluralidade, cara à teoria 

política da autora, foi, em certa medida, herdada de Heidegger, sobretudo no que 

concerne à compreensão do humano como Dasein. 

 

 

                                                 
140 HEIDEGGER, 2007, p. 183. 
141ARENDT,op. cit., p.193. 



101 
 

CONCLUSÃO 

 

A concepção de política em Hannah Arendt assume fundamentalmente a ação 

com o sentido em todas as suas probabilidades e consequências. Consideramo-la 

radicalmente democrática ao pressupor a possibilidade da participação de todos com as 

suas opiniões diversas. Pois, por mais que a totalidade não compartilhe das discussões 

públicas, isso por causa da situação de alienação do mundo comum e da condição da 

superfluidade do ser humano atual, ela não exclui a consideração de que sejam capazes 

de tomar parte. O problema, neste caso, seria que, para a autora, a política não é algo 

natural ao homem, um Zoonpolitikon, como defendeu Aristóteles. É algo artificial e se 

concretiza na relação entre os homens. Portanto, pode não ser experienciada, sobretudo 

onde não haja um espaço privilegiado para tal.  

Uma das principais marcas do pensamento arendtiano é a tentativa de considerar 

a política a partir da práxis e não da theoria, como fez a tradição. Não se pode negar, 

nesse contexto, que ela é uma pensadora da ação, que quer devolver ao ser humano a 

dignidade dos assuntos políticos. O afastamento, que ela observou, do filósofo em 

relação à política, caracterizado pela abordagem normativa e finalista, inaugurada por 

Platão, é estéril e sem sentido.  A política deve ser pensada, segundo ela, a partir de si 

mesma, isto é, da realidade e não de um olhar que se pressupõe exterior. 

Heidegger, apesar de todo o seu esforço de romper com a tradição, no âmbito 

político permaneceu preso a ela. Prova disso é a sua temporária adesão ao nazismo, ao 

exemplo de tantos outros pensadores que, ao partirem para o ativismo, aderiram a ideais 

tirânicos. Daí a primeira conclusão a que chegamos: ao se apropriar criticamente, e 

apenas em certo sentido, da analítica heideggeriana, Arendt não está o absolvendo da 

culpa das suas opções políticas, nem tampouco formulando uma filosofia política a La 

Heidegger. Ou, ao menos, se quisermos insistir na questão, não no sentido tradicional. 

A consideração de Arendt quer romper com qualquer ensaio de normatização e 

fundamentação dessa área do conhecimento, ainda que tal, como em Heidegger, esteja 

assentada na existência diluída na temporalidade. A proposta da autora é a de uma nova 

forma, mesmo que tomando como referência a experiência grega pré-clássica, de 

política. Esta tem, para ela, como aspectos centrais a imprevisibilidade e irrepetibilidade 

que são inerentes à ação e que, portanto, escapam de qualquer tentativa de uma 

teorização categórica. 



102 
 

Não se pode negar, todavia, que, no alicerce da concepção de política como 

ação, está a pluralidade e esta tem uma perspectiva político-filosófica.  Afinal, ao 

mesmo tempo em que serve para se contrapor à tendência de compreender o ser humano 

por uma expectativa unicista e até, em certo sentido, essencialista, aproxima-se do ponto 

de vista de uma corrente filosófica do século XX, a Filosofia da existência. Isso na 

medida em que também convém para realçar a questão da singularização. Ora, é sabido 

que a autora sempre abordou a temática da existência com certa acuidade, lembre-se, 

por exemplo, da sua tese de doutorado, da biografia de Varnhagen, do texto O que é a 

filosofia da existenz?,de O interesse pela política, entre outros, e de que haja quem 

denomine a sua reflexão de um existencialismo político. 

A pluralidade envia a autora para a possibilidade política da igualdade radical e, 

ao mesmo tempo, da distinção. Ela garante, grosso modo, que a realidade é algo 

construído fenomenologicamente, isto é, na relação e diversidade de perspectivas e não 

na solidão egocêntrica moderna. Por isso que a sua forma de pensar a política se 

caracteriza também pela ênfase no dissenso caracterizado pela heterogeneidade de falas 

e de ações. Através destes dois, a disputa pelo reconhecimento, à luz do caráter 

agonístico grego, dispensa a dominação pela força de apenas um ponto de vista. 

 A articulação que levou a autora até a pluralidade é diversa, pois perpassa toda a 

constante construção e reconstrução das suas reflexões. No entanto, levando em conta a 

relação intelectual com Heidegger, pudemos nos dedicar a desenvolver a hipótese de um 

legado nesta concepção de Arendt. Da analítica heideggeriana, a escritora de A condição 

humana parece ter se apropriado criticamente da noção do Dasein como ser-no-mundo e 

ser-com. Vimos, ao longo do nosso texto, que, nos anos 1940, a autora tece uma crítica 

a Heidegger por lançar o homem no mundo diante de seus pares, e depois parecer querer 

tirar ele daí. Mas, após a reconciliação pessoal, nos anos 1950, quando sugere passar a 

considerar que não há um solipsismo em Heidegger, ela elogia as concepções de ser-no-

mundo e ser-com e afirma que tais dão margem para pensar uma política. Percebe-se, 

então, o valor que a autora atribuiu a tais noções da filosofia heideggeriana. 

As descrições da Vita Activa em A condição humana pressupõem claramente 

alguns aspectos da analítica heideggeriana na mesma medida em que a critica. Afinal, 

tanto para um quanto para o outro, na sociedade contemporânea, encontramo-nos em 

uma situação sombria, em que o humano vive de forma sempre decadente e imprópria. 

Mas, por outro lado, Arendt não concorda com a posição de Heidegger quanto ao 

caráter impresumível do público para a apropriação. Para ela, diferentemente dele, o 



103 
 

público, que atualmente anda em extinção, é o lugar privilegiado do ser humano 

encontrar sua singularidade, e talvez também por isso ela pretenda resgatá-lo. Daí, a 

segunda conclusão a que chegamos com nosso trabalho: a pluralidade não é uma 

simples transposição ou reinterpretação do Dasein por Arendt, tampouco uma versão 

mais democrática do ser-com, como afirmou Wolin. É, ao nosso entender, uma 

“suprassunção” daquelas compreensões da analítica, isto é, ela se apropria para superá-

la. 

Hannah Arendt, ao desenvolver a concepção de pluralidade, em diálogo também 

com Heidegger, na fase madura do pensamento dela, possibilitou uma crítica que partia 

do interior da filosofia dele. Ela, ao nosso entender, parece se apropriar da analítica 

existencial para levá-la até as suas últimas consequências e, deste modo, revelar todo o 

potencial e limites do pensar heideggeriano. Ela não foi uma discípula, nem mesmo uma 

revisora, mas uma crítica, que soube reconhecer a grandiosidade daquela filosofia, à 

qual esteve ligada por quase toda a vida.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



104 
 

REFERÊNCIAS 
 

 
ADEODATO, João Maurício. O problema da legitimidade: no rastro do pensamento 
de Hannah Arendt. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1989. 
 

ADLER, Laure. Nos passos de Hannah Arendt. Trad. de Tatiana Salem Levy e Marcelo 
Jacques. Rio de Janeiro: Record, 2007.  
 

AMIEL, Anne. Hannah Arendt: Política e acontecimento. Trad. Sofia Mota. Lisboa: 
Instituto Piaget, 1994. 
 

______. A não-filosofia de Hannah Arendt: revolução e julgamento. Trad. João C. S. 
Duarte. Lisboa: Instituto Piaget, 2003. 
 

ARENDT, Hannah. Compreender: formação, exílio e totalitarismo. Trad. Denise 
Bottman. São Paulo: Companhia das letras, 2008a. 
 

______. A promessa da política. Trad. Pedro Jorgensen Jr. Rio de Janeiro: DIFEL, 2008b. 
 

 
______. A condição humana. Trad. de Roberto Raposo. Rio de Janeiro: Forense, 
2003a. 
 

______. Homens em tempos sombrios. Trad. Denise Bottman. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2003b.  
 

______. Entre o passado e o futuro. 5 ed. Trad. de Mauro W. Barbosa. São Paulo: Perspectiva, 
2003c. 
 

______; HEIDEGGER, Martin. Correspondência: 1925/1975. Org. Ursula Ludz. Trad. 
Marco Antônio Casa Nova. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2001a. 
 

______. Sobre a revolução. Trad. I. Morais. Lisboa: Relógio d’Água, 2001b. 
 

______. Eichmann em Jerusalém: um relato sobre a banalidade do mal. Trad. de José Rubens 
Siqueira. São Paulo: Companhia das Letras, 1999. 
 



105 
 

______. O conceito de amor em Santo Agostinho. Trad. Alberto Pereira Dinis. Lisboa: Piaget, 

1997. 

 

______. Rahel Vernhagen: a vida de uma judia alemã na época do romantismo. Trad. 
de Antônio trânsito e Gernot Kludasch. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994a. 
 

______. Sobre a violência. Trad. André Duarte. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994b. 
 
 

______. As origens do totalitarismo: anti-semitismo, imperialismo, totalitarismo. 
Trad. Roberto Raposo. São Paulo: Companhia das letras, 1989. 
 

______. A vida do espírito: o pensar, o querer, o julgar. Trad. de Antônio Abranches. 
Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1979. 
 

BIGNOTTO, Newton. O totalitarismo hoje? In: AGUIAR et al (org.). Origens do 
Totalitarismo: 50 anos depois, Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 2001. 
 

CORREIA, Adriano. O desafio moderno: Hannah Arendt e a sociedade de consumo. In: 
MORAES, Eduardo Jardim de; BIGNOTTO, Newton (Org.). Hannah Arendt: 
diálogos, reflexões e memórias. Belo Horizonte: UFMG, 2001. 
 

COURTINE-DENAMY, Sylvie. Hannah Arendt. Trad. de Ludovina Figueiredo. 
Lisboa: Instituto Piaget, 1994. 
 

D’ARCAIS, P. F. Hannah Arendt: Existencia e libertad. Trad. César Cansino. Madrid: 
Tecnos, 1996.  
 

DUARTE, André. O pensamento a sombra da ruptura: política e filosofia em Hannah 
Arendt. São Paulo: Paz e Terra, 2000a. 
 

______. Por uma ética da precariedade: sobre o traço ético de Ser e Tempo. Natureza 
Humana: Revista Internacional de Filosofia e Práticas Psicoterápicas, São Paulo, ano 1, 
v. 2., n.1, 2000b, p. 77-82. 
 

______. Hannah Arendt e a modernidade: esquecimento e redescoberta da política. In: 
CORREIA, Adriano (org.). Transpondo o abismo: Hannah Arendt entre a filosofia e 
a política. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2002a. 



106 
 

 

______. Heidegger e o outro: a questão da alteridade em Ser e Tempo. Natureza 
Humana: Revista Internacional de Filosofia e Práticas Psicoterápicas, São Paulo, ano 4, 
v. 3., n.1, 2002b, p. 157-185. 
 

DUBOIS, Christian. Heidegger: introdução a uma leitura. Trad. Bernardo Barros 
coelho de Oliveira. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004. 
 

ETTINGER, Elzbieta. Hannah Arendt – Martin Heidegger. Trad. Mário Pontes. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar, 1996. 
 

FARIAS, Vitor. Heidegger e o nazismo: moral e política. Trad. Sieni Maria Campos. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1988. 
 

FÉDIER, François. Heidegger: anatomia de um escândalo. Petropólis: Vozes, 1989. 
 

HABERMAS, Jürgen. O discurso filosófico da modernidade. Trad. Luiz Sérgio Repa 
e Rodinei Nascimento. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 
 

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. Trad. Márcia Sá Cavalcante Schuback. Ed. 2. Rio 
de Janeiro: Vozes, 2007. 
 

______. Introdução à filosofia. Trad. Marco Antônio Casanova. São Paulo: Martins 
Fontes, 2008. 
 

______. Sobre o humanismo. Trad. Emmanuel Carneiro Leão. Ed. 2. Rio de Janeiro: Tempo 
Brasileiro, 1995, p. 46-47. 
 

KOHN, Jerome. O mal e a pluralidade: o caminho de Hannah Arendt em direção À vida 
do espírito. Trad. Odílio Alves Aguiar. In: AGUIAR, Et. al. (org.). Origens do 
totalitarismo: 50 anos depois. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 2001. 
 

LAFER, Celso. Hannah Arendt: pensamento, persuasão e poder. 2 ed. São Paulo: Paz e Terra, 
2003. 
 

LÉVINAS, Emmanuel. Descobrindo a existência com Husserl e Heidegger.  Trad. Fernando 
Oliveira. Lisboa: Instituto Piaget, 1997. 
 



107 
 

LOCKE, John. Dois tratados sobre o governo. Trad. Júlio Fischer. São Paulo: Martins 
Fontes, 2005. 
 

MAGALHÃES, T. C. Hannah Arendt e a desconstrução fenomenológica da atividade 
de querer. In: CORREIA, Adriano (coord.). Transpondo o abismo: Hannah Arendt 
entre filosofia e a política. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2002. 
 

ORR, Robert. Reflexões sobre o Totalitarismo. In: CRESPIGNY, Anthony de; 
CRONIN, Jeremy. Ideologias Políticas. Trad. Sergio Duarte. Brasília: UNB, 1981. 
 

SAFRANSKI, Rüdiger. Heidegger: um mestre da Alemanha entre o bem e o mal. Trad. Lya 
Luft. São Paulo: Geração editorial, 2005.  
 

SCHIO, Sônia Maria. Hannah Arendt. História e liberdade: da ação à reflexão. Caxias 
do Sul: Educs, 2006. 
 

STEIN, Ernildo. Compreensão e finitude: estrutura e movimento da interrogação 
heideggeriana. Rio Grande do sul: UNIJUÍ, 2001. 
 

VATTIMO, Gianni. Introdução a Heidegger. Ed. 4. Trad. João Gma. Lisboa: Instituto 
Piaget, 1996. 
 

WAGNER, Eugênia Sales. Hannah Arendt e Karl Marx: o mundo do trabalho. São 
Paulo: Ateliê Cultural, 2002. 
 

WOLIN, Richard. Los hijos de Heidegger: Hannah Arendt, Karl Löwith, Hans Jonas y 
Herbert Marcuse. Trad. Maria Condor. Madrid: Cátedra, 2003. 
 

______. Labirintos: Em torno a Benjamim, Habermas, Schimitt, Arendt, Derrida, 
Marx, Heidegger e outros. Trad. Maria José Figueiredo. Lisboa: Piaget, 1995. 
 

YOUNG-BRUEHL, Elizabeth. Por amor ao mundo: a vida e a obra de Hannah Arendt. Trad. 
Antônio Trânsito. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1997. 
 
 

 

 

 


