
 2

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 
 
 
 
 
 
 

Anderson de Alencar Menezes 
 
 
 

A REDESCOBERTA 

DA DIMENSÃO INTERSUBJETIVA DO DISCURSO 

EM JÜRGEN HABERMAS 

 

 
Dissertação apresentada ao Curso de Pós-

Graduação, em nível de Mestrado, como 

requisito para a obtenção do grau de Mestre 

em Filosofia. 

Orientador: 

Prof. Dr. Marcelo Luiz Pelizzoli 

Co-orientador: 

Prof. Dr. Karl Heinz Efken 

 

 

 

 

 

 

 

Recife – 2005 
 



 4

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos meus pais, 

Walter (’in memoriam,) e Teima, com eles aprendi o sentido da vida. 

 

Aos meus irmãos, 

pelo testemunho de coragem e perseverança. 

Aos meus sobrinhos, 

 

J’Vaite,; Rodrigo, Natália e Mariana, razão de ser da minha vida. 

Ao Pe. Raimundo Ricardo Sobrinho, pelo testemunho de amor ao diálogo. 

 

 

 

 



 6

 

RESUMO 

 
MENEZES, Anderson de Alencar. A redescoberta da dimensão intersubjetiva do 

discurso em Jürgen Habermas. xxx f. Dissertação (Mestrado em Filosofia) - 

Departamento de Filosofia, Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade 

Federal de Pernambuco, Recife, 2005. 

 

Para Jürgen Habermas, a redescoberta da intersubjetividade do discurso significa 

romper com o paradigma da consciência, geradora de um sujeito solipsista e ergológico, 

e propor o paradigma da linguagem que se estrutura mediante a fala dos atores 

envolvidos no debate. O paradigma da linguagem não se mantém referindo- se a valores 

da tradição, da religião e da metafísica clássica, mas, ao contrário, provoca um 

verdadeiro ‘Iinguistic turn’, em que todos os argumentos, sejam eles da tradição, da 

religião ou da própria metafísica, passarão por procedimentos argumentativos para 

provar a sua validade. Este paradigma se tornará válido quando consensualmente aceito 

e seu fim último esteja em alcançar o belo, o justo e o verdadeiro. Habermas, portanto, 

ao repensar a modernidade, distancia-se da primeira geração da Escola de Frankfurt 

(Max Horkheimer e Theodor Adorno), e propõe, em continuidade com Richard Rorty e 

Ludwig Wittgenstein, o paradigma da intersubjetividade. Este paradigma funda-se na 

racionalidade comunicativa e na ética discursiva, cujo intuito fundamental é ser 

propositiva diante da crise que assola a contemporaneidade. 

 

Palavras-chave: Habermas. Modernidade. Razão instrumental. Intersubjetividade. 

Ética do discurso. 

 

 



 8

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO .................................................................................................... 10 

 

1 HABERMAS E A ESCOLA DE FRANKFURT ............................................. 14 

1.1 A criação do Instituto de Pesquisa Social ............................................. ........... 14 

1.2 Jürgen Habermas, renovador da Escola de Frankfurt .......................................  21 

1.3 O otimismo democrático habermasiano versus o pessimismo teórico da 

primeira geração da Escola de Frankfurt ................................................................  24 

1 .3.1 O princípio de legitimidade democrática e o debate Rawls—Habermas .....  30 

1.4 Theodor Adorno, Max Horkheimer e Jürgen Habermas: críticas à razão 

Instrumental .................................... ...................................................................... 32 

2 A TEORIA DA MODERNIDADE EM JÜRGEN HABERMAS ..................  36 

2.1 A crítica da modernidade: Kant, Hegel, Nietzsche e a Escola de Frankfurt ....  41 

2.1 .1 A crítica da modernidade: a visão de Habermas .......................................... 47 

2.2 A guinada lingüística ........................................................................................  53 

2.2.1 A teoria da competência comunicativa .......................................................... 57 

2.2.2 A ação comunicativa ......................................................................................  60 

3 A TEORIA DA RACIONALIDADE COMUNICATIVA E A  

MODERNIDADE .................................................................................................  63 

3.1 A teoria da ação comunicativa como teoria da sociedade ...............................  68 

3.1.1 O horizonte do mundo-da-vida ......................................................................  73 

3.1 .2 A dimensão sistêmica da sociedade .............................................................  78 

3.2 A colonização do mundo-da-vida .....................................................................  79 

3.3 A racionalidade ético-comunicativa .................................................................. 81 

3.3.1 Racionalidade e ação ...................................................................................... 84 

3.3.2 Tipologia da ação ...........................................................................................  85 

3.3.3 Racionalidade e ética do discurso ..................................................................  87 

 

CONCLUSÃO ......................................................................................................  92 

 

REFERÊNCIAS ...................................................................................................  95 



 10

o Instituto Max-Planck para a Investigação das Condições de Vida do Mundo 

Técnico-Científico, em Starnberg, perto de Munique. Vale salientar que neste 

período nasceram os trabalhos mais significativos sobre a teoria da comunicação. 

Em 1982, aceitou novamente uma cátedra no Departamento de Filosofia da 

Universidade de Frankfurt. Aposentou-se em junho de 1994. 

O nosso trabalho traz uma problemática de fundo, articular o pensamento 

habermasiano em continuidade com a crise da modernidade. Ou seja, a perspectiva 

deste trabalho fundamenta-se na seguinte questão: investigar como se pode resgatar a 

intersubjetividade do discurso na crise contemporânea, em que se decretou, nos 

vários âmbitos da sociedade, a destituição do sujeito enquanto ator social. Para 

problematizar esta indagação central, tomamos o itinerário proposto por Jürgen 

Habermas, no que concerne à sua proposta de uma filosofia da linguagem em 

detrimento de uma filosofia da consciência. É uma outra proposta paradigmática, 

que se extrai da linguagem e não mais da consciência e dos seus valores 

petrificados. Neste sentido, Habermas provoca uma ruptura no modo de pensar a 

modernidade, e a repensa a partir de um quadro conceitual em que a linguagem 

passa a ter um caráter epistêmico, estético, ético e moral. Portanto, a racionalidade 

oriunda do paradigma da linguagem é comunicativa, normativa e ético-política. 

A nossa intenção de base é responder a este problema estruturante, a 

possibilidade de resgatar a modernidade mediante a redescoberta da intersubjetividade 

do discurso, e evitar o banimento da razão do horizonte moderno da vida humana, 

percebendo as implicações e ligações de Habermas como oriundo da Escola de 

Frankfurt e, ao mesmo tempo, como legítimo herdeiro da teoria crítica, 

principalmente pelo laço entre hegelianismo, marxismo e freudismo. 



 12

No terceiro capítulo, propomo-nos a discutir algumas categorias 

habermasianas como o mundo-da-vida e a esfera sistêmica enquanto eixos centrais 

de sua teoria sobre a modernidade. É mediante esta divisão epistemológica que o 

nosso filósofo pretende com o mundo-da-vida resgatar a dimensão cultural como 

meio de reprodução simbólica, salvaguardando elementos sumamente importantes 

como a arte, o direito e a moral. Em relação à esfera sistêmica, acredita que esta 

deve reproduzir o mundo material, de vital importância para o desenvolvimento da 

sociedade. Estas duas dimensões para o nosso autor acontecem de forma 

simultânea. O problema ocorre quando a esfera sistêmica invade o mundo-da-vida, 

colonizando-o e, por conseguinte, trazendo conseqüências sérias para a vida em 

sociedade como a tecnificação da vida e a perda de sentido da mesma. 

Ainda no terceiro capítulo, almejamos problematizar a proposta 

habermasiana a partir de uma dimensão da racionalidade ética. A racionalidade 

ético-comunicativa tem pretensões de validade que exigem alguns requisitos como a 

sinceridade, a inteligibilidade e a normatividade, como meios que devem nortear as 

discussões a fim de torná-las mais humanizantes e discursivas e menos 

ideologizantes e reprodutoras de visões de mundo que favoreçam as desigualdades 

nas dinâmicas societárias. 

 

 

 

 

 

 



 14

WeilTPF

3
FPT, com a ajuda de seu pai – Hermann Weil, um rico produtor de grãos da 

Alemanha –, que doou os fundos necessários à realização das principais obras de 

construção e à manutenção do pessoal remunerado. 

Em setembro de 1922, ao escrever um ‘Memorando sobre a criação de um 

Instituto de Pesquisa Social’ endereçado ao curador da Universidade de Frankfurt, 

Félix Weil apresentou o objetivo do Instituto: “conhecimento e compreensão da vida 

social em sua totalidade”, da base econômica à superestrutura institucional e 

ideacional. Os exemplos de Weil confirmam a sua preocupação com as contradições 

sociais (revolução, organização partidária, pauperização). Percebemos uma forte 

influência do materialismo histórico, mas isto não significa que Weil tenha se filiado a 

algum partido político. Mesmo depois da nomeação de Horkheimer, o Instituto 

manteve o mesmo princípio de não se vincular a qualquer tipo de opção partidária. 

Os primeiros colaboradores foram os socialistas de cátedra, que causaram 

uma certa aversão numa época em que os marxistas rejeitavam o trabalho 

acadêmico para se filiar a partidos com fins de militância.  

O primeiro diretor foi Karl Grunberg (1861-1940) TPF

4
FPT, que assumiu a cadeira de 

Economia e Ciências Sociais na Universidade de Frankfurt em fins de 1923. A sua 

                                                 
TP

3
PT “Recurriendo a los fondos considerables que había herdado de su madre, como también a la riqueza de su 
padre, Weil comenzó a apoyar varias empresas radicales en Alemania. La primera de éstas fue a ‘Primera 
Semana de Trabajo Marxista’, que se reunió en el verano de 1922 en Ilmenau, Turingia. Su propósito fue la 
esperanza de que las distintas tendencias marxistas, si se les concedía una oportunidad para discutirlo, 
conjuntamente, pudieran arribar a un marxismo ‘puro’ o ‘verdadero’. Entre los participantes en esta sesión de 
una semana de duración estaban Georg Lukács, Karl Korsch, Richard Sorge, Friedrick Pollock, Karl August 
Wittfogel Bela Fogarasi, Karl Shmuckle, Konstantin Zetkin (el menor de los dos hijos de la famosa lider 
socialista Klara Zetkin), Hede Gumperz (editor de la publicación comunista Rote Fahne, más tarde con Gerhart 
Eisler y finalmente con Paul Massing).” JAY, Martín. La imaginación dialéctica: una historia de la Escuela de 
Frankfurt. Madrid: Taurus, 1974, p. 28. 

TP

4
PT “La elección final para reemplazar a Gerlach recayó sobre Carl Grunberg, a quien se persuadió para que 
abandonara su puesto de profesor de derecho y ciencias políticas en la Universidad de Viena para venir a 
Francfort. Grunberg había nacido en Focsani, Rumania, en 1861, de padres judíos (más tarde se convirtió al 
catolicismo para asumir su cátedra en Viena). De 1881 a 1885 estudió jurisprudencia en la capital austríaca, 
donde a continuación combinó una carrera jurídica en Viena y en los años posteriores comenzó a publicar el 
Archiv fur die Geschichte des Sozialismus und der Arbeiterbewegung (Archivo para la Historia del Socialismo 



 16

meio. Viveu ainda doze anos, enfraquecido física e mentalmente, até sua morte, em 

1940. TPF

5
FPT 

Quando o filósofo Max Horkheimer (1895-1973) assumiu a direção do 

Instituto, tinha um novo programa: superar a crise do marxismo pela interpenetração 

da filosofia da sociedade e das ciências sociais empíricas. TPF

6
FPT 

A primeira obra importante publicada sob a nova direção foi A transição da 

concepção feudal de mundo para a burguesa, de Franz Borkenau (1900-1957), que 

fora um colaborador menor do Arquivo. Borkenau trabalhara nesse livro durante 

alguns anos sob os auspícios do Instituto; portanto, não era indicativo dos interesses 

do novo diretor. Mas, num prefácio editorial, Horkheimer assinalou que o trabalho 

relacionava-se com as novas preocupações do Instituto, no sentido de que esse 

estudo da revolucionária ciência natural da burguesia tratava do problema 

fundamental da relação entre economia e cultura intelectual. E esse, na opinião de 

Horkheimer, era um problema cujo tratamento também tinha particular interesse para 

a própria pesquisa do Instituto. 

Não obstante, a fisionomia real do novo Instituto revelou-se claramente na 

publicação seguinte, Estudos sobre a autoridade e a família, concebida, planejada e 

produzida sob a direção de Horkheimer. Essa obra era obviamente produto do 

                                                 
TP

5
PT Cf. WIGGERSHAUS, Rolf. A Escola de Frankfurt. Rio de Janeiro: Difel, 2002, p. 56-68. 

TP

6
PT “En enero de 1931, Horkheimer se instaló oficialmente en su nuevo puesto. En las cerimonias de apertura, 
habló sobre ‘Las condiciones actuales de la filosofía social y la tarea de un instituto de investigación social’. 
Las diferencias entre su enfoque y el de su predecesor se pusieron inmediatamente de manifiesto. En vez de 
meramente titularse un buen marxista, Horkheimer se volvió hacia la historia de la filosofía social para poner 
su situación actual en perspectiva. Comenzando por el apoyo de la teoría social en el individuo, que había 
caracterizado inicialmente al idealismo alemán, rastreó su evolución del sacrificio hegeliano del individuo al 
Estado y el colapso subsiguiente de la fe en la totalidad objetiva, expresado por Schopenhauer. La filosofia 
social, como Horkheimer la veía, no sería una simple Wissenschaft (ciencia) en busca de una verdad inmutable. 
Debía ser más bien entendida como una teoría materialista enriquecida y suplementada por el trabajo empírico, 
del mismo modo que la filosofia natural estaba dialécticamente relacionada a disciplinas científicas 
individuales. El Institut, en consecuencia, continuaría diversificando sus esfuerzos sin perder de vista sus 
objetivos interdisciplinarios, sintéticos. Con esta finalidad, Horkheimer apoyó el mantenimiento de la 
unipersonal ‘dictadura del director’ de Grunberg.” JAY, Martín. La imaginación dialéctica, op. cit., p. 58-59. 



 18

essencial era provar e legitimar a autonomia da forma, do todo, em face dos 

detalhes da percepção e de sua adição. 

Foi em sua conferência inaugural de assistente, em 2 de maio de 1925, Kant 

und Hegel, e em seu primeiro curso semestral, no inverno de 1925-1926, Deutsche 

idealistiche Philosophie (von Kant bis Hegel), que Horkheimer começou a 

ultrapassar, em seus temas de estudo, o quadro delimitado pela Gestalpsychologie e 

a filosofia transcendental de Cornelius. 

De acordo com Marx e Freud, Horkheimer pensava também que a 

desigualdade, que no passado se legitimava pelo fato de ser fator do progresso, não 

podia mais se justificar em nossa época. Se, outrora, poderia parecer que certos 

atributos dos indivíduos destinados a fazer o progresso da civilização material só 

eram possíveis com a condição de que uma minoria recebesse privilégios 

exorbitantes e que a maioria renunciasse a eles, em compensação, era agora 

evidente que os privilégios que não correspondiam mais absolutamente aos atributos 

significativos criavam obstáculos ao desaparecimento objetivamente possível da 

pobreza.  

Os primeiros a se agruparem como intelectuais no Instituto foram: Polock, 

Wittfogel, Fromm, Gumperz e outros como Benjamin, Marcuse e Adorno, que se 

filiaram depois da emigração para os Estados Unidos. Em 1933, o governo nazista 

mandou fechar o Instituto devido às idéias por este assumidas, que se constituíam 

numa afronta à ideologia defendida pelo Estado. Como conseqüência desta afronta, 

foram confiscados 60.000 volumes de livros que formavam o acervo da Biblioteca. 

Foi nesse período que houve a emigração para os Estados Unidos (1933-1950). 

Devemos salientar que foi nesta mesma época que ocorreu a publicação escrita da 



 20

procurando imunizá-la do pessimismo conseqüencial e do desespero no qual estava 

envolvida. 

Precisamos perceber que Habermas faz críticas aos autores de Frankfurt 

principalmente em três aspectos: a razão, a verdade e a democracia. Estes seriam 

três limites apontados por Habermas no que tange à primeira geração da Escola de 

Frankfurt. 

O problema de Horkheimer e Adorno com o conceito de razão advém do fato 

de que eles se atêm a um conceito histórico-filosófico da razão de inspiração 

marxista. Citando Dubiel, Habermas destaca os três fatos que, de forma implacável, 

aceleraram a descrença de Adorno e Horkheimer no projeto iluminista da 

modernidade, ao qual ainda se encontravam, de certa forma, presos: a tendência de 

burocratização partidária e administrativa em que os movimentos operários da 

primeira metade do século XX estavam imersos; a capacidade do sistema capitalista 

moderno de produzir crises econômicas e políticas, cuja pretensão era a de se 

contrapor aos movimentos revolucionários com mudanças estruturais na 

organização da cúpula do poder (Estado fascista); a eficácia das modernas 

democracias de massa do capitalismo contemporâneo em estabelecer uma 

                                                                                                                                                         
radical com o funesto passado) quanto para com o SPD, Habermas não viu, a princípio, nada com que ele 
pudesse se identificar politicamente. De 1949 a 1954, estudou filosofia, história, psicologia, literatura alemã e 
economia em Gottingen, Zurique e Bonn. Seus professores mais importantes foram Erich Rothacker, um 
teórico das ciências humanas formado por Dilthey, e Oscar Becker, um aluno de Husserl e pertencente à 
geração de Heidegger, que se especializara em lógica e matemática. Exceto um – Theodor Litt –, todos os 
professores importantes para seus estudos haviam sido nacional-socialistas convictos ou pelo menos 
universitários conformistas que tinham continuado a trabalhar normalmente durante a vigência do nacional-
socialismo. [...] As publicações de Habermas começaram desde o início dos anos 50. [...] O primeiro grande 
artigo de Habermas, A dialética da racionalização: do pauperismo na produção e no consumo, foi publicado em 
1954 em Merkur e já continha dois temas que deveriam permanecer essenciais em sua obra. De um lado, o 
tema já abordado na resenha crítica de Heidegger, da especificidade de uma racionalização social, de um 
corretivo prático-racionalista de progresso técnico. Por outro lado, o pensamento de Habermas reunia a 
produção alienada e o consumo alienado na categoria da compensação. O sociólogo francês Georges 
Friedmann havia reconhecido esse fato ao sugerir que participar do ‘excesso’ e da ‘perfeição’ dos resultados de 
uma produção tecnicamente avançada oferecia ao trabalhador uma compensação no consumo para aquilo que o 
progresso técnico o fazia perder em satisfação na produção. Habermas utilizava de maneira crítica as 
descobertas de Friedmann e de outros sociólogos, e os recuperava como prova da compensação do trabalho 
alienado pelo consumo alienado.” WIGGERSHAUS, Rolf. A Escola de Frankfurt, op.cit., p.574-576. 



 22

parece, uma carreira satisfatória e até brilhante, mas só trará graves inconvenientes 

ao Instituto”.TPF

12
FPT 

A grande questão de Horkheimer em relação a Habermas centra-se na 

proposta habermasiana de dissolução da filosofia autônoma por uma filosofia da 

história com finalidade prática, preocupada em chegar à sua própria aufhebung 

(dissolução), numa atividade crítico-prática que era, aos olhos de Horkheimer, uma 

colaboração com a ditadura e o desaparecimento dos últimos restos da civilização 

burguesa. 

Horkheimer considerava que Habermas punha em perigo a identidade da 

Escola. A evidência desta afirmação está no fato de que Habermas trabalhou num 

estudo sobre as mudanças de estrutura e função da opinião pública burguesa com o 

qual gostaria de fazer sua tese de habilitação em Frankfurt. Adorno, que se 

orgulhava dele, o teria aprovado com prazer, mas Horkheimer impôs como condição 

que Habermas escrevesse, primeiro, um trabalho sobre Richter. Nele, levaria três 

anos. Habermas desistiu: Horkheimer conseguira o que queria, livrar-se daquele 

que, em sua opinião, havia orientado os membros do Instituto para a luta das 

classes. Certamente este Horkheimer destoa por demais daquele dos anos 1930, 

perfeitamente sintonizado com as lutas sociais. 

Mais precisamente, Habermas filia-se ao pensamento da Escola de Frankfurt 

da década de 1930, recusando, todavia, grande parte das opções assumidas por 

essa corrente nas décadas de 1940-70, principalmente no que concerne à crítica da 

razão instrumental e ao pessimismo radical em que se submergiram (no caso de 

                                                 
TP

12
PT Carta de Horkheimer a Adorno, de 27 de setembro de 1958. Apud WIGGERSHAUS, Rolf. A Escola de 
Frankfurt, op. cit., p. 590. 



 24

por antecipação – pois nenhuma teoria pode servir de paradigma para orientar a 

ação comunicativa. De fato, é a crítica à razão teleológico-instrumental e ao 

finalismo histórico. TPF

15
FPT 

As diferenças entre Habermas e os principais representantes da Escola de 

Frankfurt dar-se-ão principalmente no que toca à teoria social crítica, que para 

Adorno será elaborada como teoria estética e para Habermas como teoria da ação 

comunicativa. Aqui se assenta a perspectiva de tomar Habermas como um possível 

renovador da Escola de Frankfurt. É como o próprio Habermas afirma: 

Eu vou argumentar que uma mudança de paradigma torna possível 
retornar ao empreendimento que foi interrompido com a crítica da 
razão instrumental, e isso nos permitirá assumir novamente as 
tarefas desde então negligenciadas de uma teoria crítica da 
sociedade.TPF

16
FPT 

Lilyane Deroche-Gurcel, prefaciadora da tradução da edição francesa da 

obra de Rolf Wiggershauss, A Escola de Frankfurt, já aludida nesta dissertação, ao 

se referir a Habermas diz que hoje não se pode falar da Escola de Frankfurt sem 

mencioná-lo. 

De fato, a pergunta a ser colocada situa-se no seguinte âmbito: pode-se 

ainda falar em teoria crítica a respeito de uma filosofia que se interessa 

principalmente por epistemologia e por filosofia pragmatista? A dificuldade está nos 

seguintes termos: devemos situar Habermas no seio de uma teoria crítica ou 

devemos falar de uma nova filosofia instaurada por ele? 

Respondendo a estas questões, parece-nos que Habermas compartilha as 

características centrais da Escola de Frankfurt em três sentidos de modo especial. 

                                                 
TP

15
PT Cf. ARAGÃO, Lúcia Maria de Carvalho. Razão comunicativa e teoria social crítica em Jürgen Habermas. 
Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1992, p. 12. 

TP

16
PT HABERMAS, Jürgen. Teoria de la acción comunicativa I: racionalidad de la acción y racionalización social. 
Madrid: Taurus, 1988, p. 386. 



 26

 Neste sentido, poder pessoal e rivalidades entre escolas e instituições têm 

que estar subordinados à busca da verdade. Esta concepção dista do pensamento 

liberal, que não acredita no consenso, mas apenas no compromisso, na tolerância e 

no respeito às minorias. 

 Por sua vez, Habermas não procura fórmulas fáceis ou saídas impensadas 

para o problema complexo da democracia nas sociedades contemporâneas. Por isso 

procura fugir de dois extremos: reduzir o ator humano ao pensamento científico e 

técnico, ou seja, enclausurá-lo no âmbito da compreensão da razão instrumental; e 

apelar para os particularismos do indivíduo ou da comunidade contra as exigências 

do racionalismo, para não ceder ao anarquismo e nem tampouco ao liberalismo 

impensado. 

A crítica habermasiana situa-se na esteira de Adorno e Horkheimer, na 

medida em que ambos fazem uma crítica ao pensamento estratégico (como 

instrumento de dominação); ao passo que também externa uma certa aversão ao 

apelo das forças populares que, segundo o seu modo de entender, levou o nazismo 

para a Alemanha. 

Do ponto de vista de Habermas a questão centra-se na possibilidade de 

fazer aparecer o universal na comunicação entre as experiências particulares 

nutridas pela particularidade de um mundo vivido (Lebenswelt) de uma cultura. A 

pergunta central seria: como ligar o universal ao particular? A possível saída 

apontada por Habermas está na comunicação e mais concretamente no uso da fala, 

da possibilidade de discutir e de argumentar, reconhecendo no outro o que é mais 

autêntico e o que se prende a um valor moral ou a uma norma social universalista. 



 28

No que concerne ao pessimismo teórico da primeira geração de Frankfurt e 

em oposição ao ativismo prático de Marcuse, Habermas propõe em contraposição o 

seu otimismo democrático, tendo como parâmetros as formas de convivência em 

que a sociedade civil passa a ter um papel essencial de decisão, de modo a regular 

e controlar a esfera de atuação do Estado. TPF

19
FPT 

A pretensão habermasiana no que se refere à democracia somente se 

compreende a partir da tensão existente entre facticidade e validade nos meandros 

de um Estado de direito. A questão é a auto-compreensão normativa do Estado de 

direito, explicitada na teoria do discurso, e a facticidade social dos processos 

políticos que se desenrolam nas formas constitucionais. 

A partir deste contexto, Habermas tenta estabelecer um conceito 

procedimental de democracia, fazendo três distinções sumamente necessárias para 

demarcar teórica e praticamente a sua compreensão em torno do que se denomina 

democracia. São três perspectivas que ele procura distinguir:  

a) perspectiva liberal – o processo democrático se realiza exclusivamente 

na forma de compromissos de interesses; 

b) perspectiva republicana – vê a formação democrática da vontade na 

forma de um auto-entendimento ético-político, em que o conteúdo da 

deliberação deve ter o respaldo de um consenso entre os sujeitos 

privados, e ser exercido pelas vias culturais; 

c) perspectiva da teoria do discurso – esta assimila aspectos de ambos os 

lados, integrando-os e articulando-os no conceito de um procedimento 

ideal para a deliberação e a tomada de decisão. 

                                                 
TP

19
PT Cf. ARAGÃO, Lúcia Maria de Carvalho. Razão comunicativa e teoria social crítica em Jürgen Habermas, op. 
cit., p.13. 



 30

sociedade. Portanto, o resultante desta compreensão é o de uma política dirigida 

polemicamente contra o aparelho do Estado. 

No segundo modelo (liberal), esta separação polêmica entre aparelho 

do Estado e sociedade tende a ser superada pelo processo democrático. O 

nervo do modelo liberal não consiste na autodeterminação democrática das 

pessoas que deliberam, e sim na normatização constitucional e democrática de 

uma sociedade econômica, a qual deve garantir um bem comum apolítico, 

através da satisfação das expectativas de pessoas privadas em condições de 

produzir. 

O terceiro modelo (teoria do discurso) possibilita o desenvolvimento de uma 

‘política deliberativa’, que não depende de uma cidadania capaz de agir 

coletivamente, mas sim da institucionalização dos correspondentes processos e 

pressupostos comunicacionais. Este modelo não opera com o conceito de uma 

totalidade social centrada no Estado, a idéia de um sujeito superdimensionado que 

age em função de um objetivo (crítica ao modelo republicano), nem tampouco 

representa a totalidade num sistema de normas constitucionais que regulam de 

modo neutro o equilíbrio do poder e dos interesses segundo o modelo do mercado 

(crítica ao modelo liberal). 

Portanto, segundo Habermas:  

a Teoria do discurso dispensa os clichês da filosofia da consciência 
que recomendam que atribuamos, de um lado, a prática da 
autodeterminação dos sujeitos privados a um sujeito da 
sociedade tomada como um todo, e, de outro lado, que 
imputemos a dominação anônima das leis a sujeitos particulares 
que concorrem entre si. No primeiro caso, a cidadania é vista 
como um ator coletivo que reflete a totalidade e age em função 
dela; no segundo, os atores singulares funcionam como variável 
dependente em processos do poder que realizam cegamente 
porque, além dos atos de escolha individual, existem decisões 
coletivas agregadas, porém não realizadas conscientemente. A 
Teoria do discurso conta com a intersubjevidade de processos de 



 32

Habermas procura inspirar-se na concepção rawlsiana de uma ‘justiça 

procedural’, que vai se associar a uma interpretação de uma razão também 

procedural. O objetivo habermasiano é similar ao de Rawls quando se trata de 

democracia. Habermas não faz uma crítica radical à democracia, mas procura, sim, 

desenvolver uma ‘cultura política pública’. E, neste sentido, a perspectiva 

habermasiana considera a teoria da justiça de Rawls como a nova interpretação do 

direito positivo. Rawls faz do conceito moral de autonomia a chave que permite 

explicar a autonomia política dos cidadãos no Estado de direito democrático. 

A novidade da tese habermasiana na obra Direito e democracia é a de tratar 

o direito positivo de todos os cidadãos como uma participação no processo político 

de formação da vontade geral, como uma espécie de direito natural. Este direito 

político se efetiva não no nível I da teorização, no sentido da teoria da justiça, mas 

no nível II, no sentido da razão pública e dos debates constitucionais. 

Habermas é um crítico do liberalismo político de Rawls, que se configura 

como um liberal clássico e continua a afirmar a prioridade dos ‘direitos subjetivos’ 

privados sobre os direitos políticos. Neste sentido Rawls será incapaz de 

compreender a natureza dos processos democráticos na formação da vontade 

política. TPF

25
FPT De modo particular, os cidadãos não poderão compreender a Constituição 

                                                                                                                                                         
d’interprétation. À la timidité de Rawls, soucieux de contenir ce que Habermas appelle la braise radicale-
démocratique qui sommeille dans la position originelle, nous pouvons donc opposer de manière legitime 
l’ambition de Habermas de traduire dans la société réelle la capacite dês citoyens de consentir activement, 
après débat et discussion, de comprendre la Constitution comme un projet. Le problèmen pour lui, est donc de 
dépasser Rawls et de faire de la justification non plus um exercise intelectuel et théorique, mais ‘um exercice 
effectif de l’autonomie politique’.” AUDARD, Catherine. Le principe de légitimité démocratique et le débat 
Rawls–Habermas. Paris: Presses Universitaires de France, 2002, p. 113. 

TP

25
PT “Le point de départ de Habermas se trouve, nous le savons, dans la sociologie et théorie critique, et non dans la 
philosophie politique, ce qui a eu pour conséquence d’évacuer les questions normatives comme ‘naive’ou 
‘idéalistes’. Lês interprétations et les evaluations que proposent sur eux-mêmes les acteur de la vie sociale sont 
frappées de suspicion par le travail démystificateur du sociologue. Ce dernier, au contraire, tient compte de la 
complexité et de l’opacité du social, bien absentes justement de l’oeuvre de Rawls. L’autre point de depart de 
Habermas, Hegel et sa conception de l’individualisation par la relation dialectique à la communauté, crée 
également une distance infranchissable en principe avec le libéralisme américain. C’est donc seulement le 
‘retour à Kant’ de Habermas, dans  Morale et Communication, en 1983, qui sera l’occasion d’une première 
discussion en profondeur avec Rawls, Habermas y procede à une reconstruction de l’idée Kantienne de raison 



 34

Horkheimer e Adorno. É uma crítica consistente e objetiva aos mass media e à 

indústria cultural. 

Num segundo momento, devo apresentar também a crítica habermasiana TPF

28
FPT 

à razão instrumental, e neste sentido ele está na esteira de Horkheimer e Adorno, 

para depois apresentar o seu postulado teórico fundamental que se funda na 

linguagem e na comunicação, extraindo da razão o seu outro. 

A crítica central de Adorno e Horkheimer está em dizer que a Aufklãrung 

prometera libertar os homens da servidão e torná-los senhores de si mesmos. Mas a 

terra, inteiramente ‘esclarecida’, resplandece sob o signo das calamidades que por 

todo lado triunfam. A razão não fez mais nada do que repetir o canto enganador das 

sereias: também ela ofereceu a ilusão escondendo o preço a pagar por aquilo que 

prometia. 

Deve-se notar que a associação do Iluminismo a um tema homérico não é 

acidental. Horkheimer e Adorno estabeleceram-na com o fim de ilustrar umas das 

suas teses mais ousadas: a de que não há solução de continuidade entre mito e 

razão: o próprio mito é já razão e a razão volta a ser mitologia. Nesta perspectiva, a 

                                                 
TP

28
PT “Habermas, quant à lui, tente de montrer que la raison est irréductibile à l’instrumentalité. Il lê fait à travers 
une analyse qui s’interdit de dénoncer la rationalité moderne au nom de sés ancêtres historiques. À ses yeux, 
une telle ‘critique de l’idéologie’, qui tente de ressusciter la substance perdue de la raison objective, est une 
entreprise désespérée. Contrairement à l’ancienne Théorie Critique, la théorie de l’agir communicationnel 
peut, selon lui, s’assurer du contenu raisonnble des structures anthropologiques profondes, dans une analyse 
qui se veut avant tout de reconstruction, c’est-à-dire qui se veut anhistorique. Elle décrit lês structures de 
l’action et le l’entente, structures que nous révèle le savoir intuitif des members compétents des sociétés 
modernes. Les caractéristiques générales du langage et de l’action quotidiens nous présentent um ensemble de 
formes de rationalité qui ne reposent pas sur unc alcul de moyens pour parvenir à nos fins, mais notamment 
sur la possibilite de la critique et de la justification réciproques. Or il se trouve que ces formes générales de 
rationalité, différenciées selon leurs domaines d’application à des fins de connaissance, d’entente sur des 
normes, d’expression subjective ou d’évaluation, sont constitutivement modernes puis-qu’elles n’apparaissent 
qu’au cours des processus historiques qui défont les traditions toutes-puissantes ancrées dans la religion.” 
ROCHLITZ, Rainer. Raison et rationalité chez Habermas. Paris: Presses Universitaires de France, 2002, p. 
26-27. 



 36

da razão, isolados e privados de sua coesão, que regridem a uma 
racionalidade a serviço da autoconservação tornada selvagem. Na 
modernidade cultural, a razão é despida definitivamente de sua 
pretensão de validade e assimilada ao puro poder. A capacidade 
crítica de tomar posição ante algo como um sim ou um não, de 
distinguir entre enunciados válidos e inválidos é iludida, na medida 
em que poder e pretensões de validade entram em uma turva 
fusão.TPF

31
FPT 

No que se refere à crítica de Horkheimer e Adorno à indústria cultural, esta é 

uma das questões mais discutidas hoje nos âmbitos da filosofia da arte, da filosofia 

social e da sociologia. A indústria cultural confere a tudo um ar de semelhança, e 

impõe uma certa estaticidade às dinâmicas da vida moderna. Tem-se a pretensão 

de idiotizar as pessoas inserindo-as num mundo objetivamente ‘homogêneo’ em 

face do multiculturalismo, que é o paradigma que rege o mundo hodierno. Assim se 

expressam Horkheimer e Adorno:  

Na Indústria, o indivíduo é ilusório não apenas por causa da 
padronização do modo de produção. Ele só é tolerado na medida em 
que sua identidade incondicional com o universal está fora de 
questão.  Da improvisação padronizada no jazz até os tipos originais 
do cinema, que têm de deixar a franja cair sobre os olhos para serem 
reconhecidos como tais, o que domina é a pseudo-individualidade. O 
individual reduz-se à capacidade do universal de marcar tão 
integralmente o contingente que ele possa ser conservado como o 
mesmo. Assim, por exemplo, o ar de obstinada reserva ou a postura 
elegante do indivíduo exibido numa cena determinada é algo que se 
produz em série exatamente como as fechaduras Yale, que só por 
frações de milímetros se distinguem uma das outras. As 
particularidades do eu são mercadorias monopolizadas e socialmente 
condicionadas, que se fazem passar por algo de natural. TPF

32
FPT 

                                                 
TP

31
PT HABERMAS, Jürgen. O discurso filosófico da modernidade, op. cit., p.160-161. 

TP

32
PT ADORNO, Theodor; HORKHEIMER, Max. Dialética do esclarecimento. op. cit., p.144-145. 



 38

orientou os pensamentos de Hegel, Kant, Marx, Nietzsche e dos primeiros 

remanescentes da Escola de Frankfurt (Horkheimer e Adorno) não realizou o ideal 

da razão. TPF

34
FPT A ciência e a tecnologia modernas conduziram a razão para um 

processo de instrumentalização, ou seja, a razão tornou-se instrumento de poder e 

de dominação. 

Urge, portanto, passar de uma filosofia da consciência (sujeito-objeto) 

respaldada pela metafísica clássica ao paradigma que se extrai da filosofia da 

linguagem (sujeito-sujeito), o paradigma do entendimento. 

Habermas, na elaboração de seu projeto teórico, encontra-se confrontado 

com dois paradigmas possíveis: o da filosofia da consciência ou do sujeito e da 

comunicação, ou seja, o paradigma do conhecimento de objetos e o paradigma do 

entendimento entre sujeitos capazes de falar e de agir.TPF

35
FPT 

                                                                                                                                                         
paradigma do entendimento recíproco.” HABERMAS, Jürgen. O discurso filosófico da modernidade, op. cit., 
p. 413-414. 

TP

34
PT “No contexto contemporâneo do pensar pós-metafísico que renuncia às pretensões de um saber totalizante, a 
sociologia surge como a ciência mais competente para tratar do tema da racionalidade. Habermas não adere ao 
sentimento fin-de-siècle de morte da razão. Para ele, a questão da razão não caiu em desuso, mas sim o modo 
pelo qual a filosofia das origens tentou enfrentá-la, fato que o impele ao abandono de tentativas frustradas de 
fundamentação última, bem como à constituição de nova relação entre o pensamento filosófico e as ciências.” 
(ARAÚJO, Luiz Bernardo Leite. Religião e modernidade em Habermas. São Paulo: Loyola, 1996, p. 61.). 
“Habermas procura definir a noção de racionalidade usando a expressão ‘racional’ como fio condutor. A 
racionalidade tem menos a ver com o saber, enquanto tal, do que com a maneira como este é aplicado. O 
termo ‘racional’ assume, portanto, uma forma predicativa em relação à qual podemos procurar candidatos 
aptos a receber tal aplicação, que são, para Habermas, tanto os sujeitos, que dispõem de um saber, quanto às 
expressões simbólicas, que incorporam um saber. O pressuposto central para a racionalidade das ações e das 
expressões é o fato de poderem ser criticadas e fundamentadas. Quando dizemos que uma pessoa, numa 
determinada situação, age racionalmente ou que uma expressão qualquer pode ter um valor racional, 
afirmamos implicitamente que ambas (ação e expressão) podem ser defendidas e justificadas. Todavia, é 
importante frisar que o conceito de racionalidade para Habermas não está limitado ao aspecto cognitivo-
instrumental, mas abarca também os aspectos prático-moral e estético-expressivo. Por isso que, tanto no 
âmbito de sua teoria da sociedade quanto no da releitura da história da filosofia, existe um LEITMOTIV na 
obra de Habermas, que é o de superação das aporias internas das formas reflexivas associadas ao paradigma 
da filosofia da ‘consciência’ ou do ‘sujeito’, limitado, como se sabe, à clássica relação entre o sujeito e o 
objeto, em proveito do paradigma mais amplo da filosofia da ‘linguagem’ ou do ‘entendimento 
intersubjetivo’, baseado na relação capital – de ordem comunicativa – entre sujeitos capazes de falar e de 
agir.” Ibid. p. 63-64. 

TP

35
PT “O que define cada um destes paradigmas é a sua relação com o sujeito cognoscente. No paradigma da 
filosofia da consciência, que serviu de moldura a Descartes, Spinoza, Leibniz, Kant, Schelling e Hegel, o 
sujeito é interpretado como dotado da capacidade de assumir um duplo enfoque com relação ao mundo dos 
objetos possíveis: o conhecimento de objetos e a dominação.” SIBENEICHLER, Flávio Beno. Razão 
comunicativa e emancipação. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1989, p. 61. 



 40

mundo social das normas e o mundo subjetivo das vivências e emoções. Aqui, abre-

se um leque enorme de possibilidades que condizem de modo mais próprio à 

antropologia contemporânea. Assim, o que caracteriza o sujeito moderno é a 

linguagem e a sua capacidade de mediação através dela. 

Cabe-nos uma distinção mais conceitual do que significa a relação entre: 

filosofia da consciência – razão instrumental e filosofia da linguagem – razão 

comunicativa 

Temos, então, uma razão centrada no sujeito e uma razão centrada na 

comunicação. No dizer de Flávio Beno Sibeneichler:  

A razão centrada no sujeito encontra suas medidas em critérios de 
verdade, de conhecimento de objetos e de sucesso no domínio sobre 
objetos e coisas. Noutras palavras: a verdade e o sucesso regulam 
no quadro deste paradigma as relações do sujeito com o mundo dos 
possíveis objetos ou estados de coisas. Ao passo que a razão 
centrada na comunicação busca suas medidas críticas em 
procedimentos argumentativos que procuram resgatar direta ou 
indiretamente três tipos de pretensões de validade: de verdade 
proposicional, de correção normativa, de autenticidade subjetiva. 
Com isso, ela substitui o conceito de razão não processual, centrada 
no sujeito, por um conceito processual e comunicativo, deduzido de 
uma lógica pragmática de argumentação, a qual se expressa através 
de uma compreensão descentralizada de mundo. TPF

38
FPT 

Este conceito de razão é mais abrangente pelo fato de retomar, além dos 

elementos cognitivo e instrumental, os seguintes elementos: prático, moral, 

emancipatório e estético. O modelo de racionalidade comunicativaTPF

39
FPT só se tornou 

                                                 
TP

38
PT SIBEINEICHLER, Flávio Beno. Razão comunicativa e emancipação, op. cit., p. 63. 

TP

39
PT “Esta racionalidade comunicativa expressa-se na força unificadora do discurso orientado para o entendimento, 
que assegura aos falantes participantes no acto de comunicação um mundo da vida intersubjetivamente 
partilhado, garantindo assim simultaneamente um horizonte no seio do qual todos se possam referir a um só 
mundo objetivo. A utilização comunicativa de expressões lingüísticas serve não só para dar expressão às 
intenções do falante, mas também para representar estados de coisas (ou para pressupor a sua existência), bem 
como para estabelecer relações interpessoais com uma segunda pessoa. Surgem aqui refletidos os três aspectos 
de a) um agente que se entende, b) com alguém, c) a respeito de algo. Aquilo que o falante pretende dizer com 
determinada expressão está ligado tanto àquilo que é literalmente dito na mesma, como à ação que ela 
representa e que deve ser compreendida enquanto tal. Verifica-se então a existência de uma relação tripla entre 
o significado de uma expressão lingüística e a) aquilo que se pretende dizer com ela, b) o que é dito nela e c) a 
forma como é utilizada no acto de fala. Com o seu acto de fala, o falante procura atingir o seu objetivo de 



 42

o seu pensamento, seja para corroborá-los, como é o caso de Hegel, Kant, seja para 

confrontá-los, como é o caso de Adorno, Horkheimer e Nietzsche. 

2.1  A crítica da modernidade: Kant, Hegel, Nietzsche e a Escola de 
Frankfurt 

Antes de propriamente situarmos os nossos autores e suas devidas 

considerações acerca da modernidade, precisaríamos situá-la no contexto da 

discussão em que a mesma foi formada. 

Alain Touraine, sociólogo francês contemporâneo, assim definiu a 

modernidade:  

A idéia de modernidade, na sua forma mais ambiciosa, foi a 
afirmação de que o homem é o que ele faz, e que, portanto, deve 
existir uma correspondência cada vez mais eficaz pela ciência, a 
tecnologia ou a administração, a organização da sociedade, regulada 
pela lei e a vida pessoal, animada pelo interesse, mas também pela 
vontade de se libertar de todas as opressões. TPF

40
FPT 

É esta a afirmação central que foi contestada ou rejeitada pela crítica da 

modernidade. O fato é que a modernidade, mais do que uma fase na história, 

constitui-se como um marco divisor. Ela alcançou status pelo fato de relacionar duas 

realidades amplamente interligadas, a saber: racionalidade e subjetividade. Em 

contraposição aos períodos anteriores, a modernidade garante ao sujeito a sua 

maioridade. Portanto, racionalidade e subjetividade são notas essenciais da 

modernidade. Só se entende o sujeito moderno a partir da racionalidade e esta, por 

sua vez, a partir da subjetividade. 

                                                 
TP

40
PT TOURAINE, Alain. Crítica da modernidade, op. cit., p. 9. 



 44

Hegel foi o primeiro a tomar como problema filosófico o processo 
pelo qual a modernidade se desliga das sugestões normativas do 
passado que lhe são estranhas. Porém, apenas no final do século 
XVIII o problema da autocertificação da modernidade se aguçou a tal 
ponto que Hegel pôde perceber essa questão como problema 
filosófico e, com efeito, como o problema fundamental da filosofia.TPF

43
FPT 

Antes de tudo, Hegel descobriu o princípio dos novos tempos: a 

subjetividade. Esta, entendida como liberdade que se consigna no espírito absoluto 

da história. A realização da história passa por esse espírito que se autodescobre 

enquanto subjetividade. TPF

44
FPT 

Por isso é que, na modernidade, a vida religiosa, o Estado e a sociedade, 

assim como a ciência, a moral e a arte transformaram-se igualmente em 

personificações do princípio da subjetividade. Isto significa que, para ele, a 

modernidade se guia em torno de um elemento central que norteou a época 

moderna e que se constituiu como uma grande conquista para a humanidade, a 

saber: a subjetividade. Esta fez do ser humano sujeito e senhor de sua própria 

história. Para Hegel, a modernidade é sempre mediada única e exclusivamente pela 

subjetividade. Portanto, todas as dimensões da vida humana – a economia, a 

política, a arte, a moral – são perpassadas por este princípio norteador que sem 

dúvida alguma se constitui como um parâmetro para a cultura moderna. 

Para Hegel, a crítica da modernidade não pode destruir a subjetividade, mas 

tem que propor algo que se estabeleça além dela e lhe aponte caminhos para os 

novos tempos. Com a filosofia transcendental, Hegel quer elaborar um conceito de 

                                                                                                                                                         
elevado, a comunidade harmoniosa da polis grega.” INGRAM, David. Habermas e a dialética da razão, op. 
cit., p.109-111. 

TP

43
PT HABERMAS, Jürgen. O discurso filosófico da modernidade, op. cit., p. 24. 

TP

44
PT “Nesse contexto a expressão subjetividade comporta sobretudo quatro conotações: a) individualismo – no 
mundo moderno, a singularidade infinitamente particular pode fazer valer suas pretensões; b) direito de 
crítica: o princípio do mundo moderno exige que aquilo que deve ser reconhecido por todos se mostre a cada 
um como algo legítimo; c) autonomia da ação: é próprio dos tempos modernos que queiramos responder pelo 
que fazemos; d) por fim, a própria filosofia idealista: Hegel considera como obra dos tempos modernos que a 
filosofia apreende a idéia que se sabe a si mesma.” Ibid., p. 25-26. 



 46

Kant em sua abordagem da modernidade tende a separar a cultura em 

ciência, moralidade e arte, na medida em que considera a ciência moderna como 

uma dinâmica pela qual pode ser identificada com a natureza da racionalidade (a 

reconstrução crítica do conceito de razão). 

Nietzsche, porém, faz sua crítica à modernidade não com a intenção de 

erradicar os seus males, mas criticando os seus valores fundamentais, numa 

rejeição quase absoluta da mesma, compreendida segundo ele como perda de 

sentido, esvaziamento, esterilização e escamoteação dos valores mais proeminentes 

da existência humana incentivada pela racionalidade técnico-industrial. TPF

48
FPT A sua 

crítica, enquanto fomentadora do absurdo, deve ser buscada para além da 

racionalidade. A saída apontada por Nietzsche centra-se na afirmação de que não 

há possibilidade de retorno às origens míticas e só o futuro pode abrir alternativas, 

mediado pela arte, de onde poderiam vir os impulsos para a renovação da tragédia 

dionisíaca. TP

 
F

49
FPT 

Na primeira geração da Escola de Frankfurt, de modo especial Horkheimer TPF

50
FPT 

e Adorno nutriram um pessimismo bastante acentuado em relação à modernidade e 

                                                 
TP

48
PT Para um maior esclarecimento da crítica nietzschiana à cultura ocidental, ver: REALE, Giovanni; ANTISERI, 
Dario. História da Filosofia. São Paulo: Paulus, 1991, v. 3, p. 421-437. 

TP

49
PT “É neste espírito, enquanto produto da mesma lógica de emancipação-dominação, que se inscreve a subversão 
axiológica de Nietzsche. A sua Genealogia da Moral pretende provar a ilegitimidade – à luz do direito natural 
– dos valores que têm prevalecido na história. Tais valores consagram o triunfo das forças reactivas sobre as 
activas, dos fracos sobre os fortes, da faculdade de adaptação sobre a vontade de domínio. Mas num sistema 
presidido exclusivamente pelo princípio biológico do poder, não pode impedir-se que vigore a lei do mais 
forte: ‘Exigir à força que ela não se manifeste como força, que não seja uma vontade de dominar. É tão 
insensato como exigir à fraqueza que manifeste como força’. Nesta perspectiva, a racionalização kantiana do 
dever é ainda, aos olhos de Nietzsche, uma expressão do ressentimento que subjaz à moral dos escravos. Mais 
adequado ao curso da ordem burguesa será o procedimento kantiano contra a piedade: em vez de ser uma 
virtude, ela é antes uma manifestação reprovável de fraqueza. Para Nietzsche – e de igual modo para a heroína 
de Sade – nenhum dos valores da moral comum exprime outra coisa.” PINTO, F. Cabral. Leituras de 
Habermas, op. cit., p. 118-119. 

TP

50
PT “Horkheimer está de luto pelo historicismo desaparecido, pela confiança perdida em Hegel e Marx; ele não vê 
na modernidade senão barulho e violência e se volta para o Ser, para a razão objetiva que mantinha a ordem 
do mundo, enquanto a modernidade destrói o Ser arrastando-o a um movimento que não é sequer devir. Este 
pessimismo profundo repousava certamente sobre a perda de esperança que a tragédia da Alemanha entregue 
ao nazismo tinha tornado irreal.” TOURAINE,Alain. Crítica da modernidade, op. cit., p.165. 



 48

subjugados a uma racionalidade instrumental, impulsionando uma tecnificação cada 

vez mais acentuada da vida humana, produzindo um relativismo cultural e um 

ceticismo ético, já que a razão foi expurgada dos campos da moral e do direito, 

fazendo com que esses âmbitos tão importantes para a vida humana sofressem uma 

redução de ordem meramente tecnicista. 

Portanto, a crítica de Horkheimer e Adorno à razão moderna na sua vertente 

‘razão instrumental’ está na fusão que esta opera entre pretensões de validade e 

poder. A modernidade, assim, se conduz à mera identificação entre razão e 

dominação, engendrando o absurdo que é o destino infeliz da vida humana. TPF

53
FPT 

2.1.1  A crítica da modernidade: a visão de Habermas 

Em sua teoria da ação comunicativa, Habermas faz uma análise e ao 

mesmo tempo uma crítica à sociedade capitalista imbuída dos valores da 

racionalidade técnica e científica. TPF

54
FPT Segundo ele, urge aprender formas de vida 

                                                 
TP

53
PT Cf. OLIVEIRA, Manfredo A. de. Ética e racionalidade moderna, op.cit., p. 78-79. 

TP

54
PT “Para explicar como a história do Ocidente acabou desembocando nas sociedades capitalistas modernas, 
Habermas pretende mostrar – em primeiro lugar, obedecendo à dinâmica do desenvolvimento, e seguindo a 
análise funcional ou sistêmica – que as instituições modernas, economia e administração, são adequadas para 
resolver os problemas de reprodução material que sobrecarregavam as capacidades orientadoras e ameaçavam 
a continuidade das sociedades feudais. Em segundo lugar, Habermas usa a análise compreensiva (weberiana) 
para mostrar que as instituições desse período corporificam estruturas de consciência mais desenvolvidas que 
as então presentes nas sociedades feudais. As orientações das ações requeridas pela empresa capitalista e pela 
administração estatal foram dadas pela institucionalização da ação racional com respeito a fins. Em terceiro 
lugar, nosso autor, embasado na análise weberiana, deseja indicar que há, nas visões de mundo racionalizadas 
da modernidade, um potencial cognitivo disponível para a transformação social. A existência de estruturas de 
visões de mundo disponíveis nas religiões ocidentais permitiria uma diferenciação das esferas de valores 
culturais, que possuem lógicas internas próprias, e a introdução de representações legais e morais pós-
tradicionais. Em quarto lugar, utilizando-se da análise funcional, Habermas quer indicar quais são as 
condições sob as quais a institucionalização das estruturas de racionalidade moral pós-tradicional pôde surgir 
e tornar-se estável. Tais condições suficientes para a utilização do potencial disponível para trazer à tona as 
inovações institucionais características (a empresa capitalista e a administração estatal moderna) seriam a 
posição especial das cidades medievais de comércio e dos direitos políticos de seus cidadãos; a organização 
rígida da Igreja Católica; o papel exemplar da lei canônica; a competição entre os poderes religioso e secular; 
e a descentralização do poder político numa sociedade culturalmente quase homogênea; em quinto e último 
lugar, apoiado na análise estrutural, nosso autor pretende que possa ser feita uma identificação das fases do 
processo de aprendizagem social com o processo histórico. Se os eventos históricos pudessem ser ordenados 
de um ponto de vista teórico, o processo de aprendizagem evolutivo seria descrito em termos de movimentos 



 50

grego, retomado por Habermas na elaboração de seu ‘projeto inacabado de 

modernidade’. 

Habermas acredita na potencialidade da razão comunicativa frente aos 

estágios míticos e religiosos que com uma incidência bastante acentuada permeiam 

o mundo pré-moderno. Ele faz uma leitura crítica do processo de modernização das 

sociedades, percebendo suas implicações patológicas e deformativas. Está 

convencido de que, para se ter uma sociedade realmente emancipada, é preciso 

levar em consideração dois aspectos essenciais: o descentramento da compreensão 

de mundo e a racionalização do mundo vivido. TPF

57
FPT Segundo Luiz Bernardo Araújo, 

para Habermas  

a emancipação, em sentido categórico, torna os homens mais 
independentes, mas não necessária e automaticamente mais felizes. 
Ele sustenta que o conceito de modernidade não está mais ligado a 
nenhuma promessa de felicidade. Todavia, apesar de todo o 
palavrório sobre a pós-modernidade, ainda não temos alternativas 
racionais para as formas de vida da modernidade. O que nos resta 
então a não ser procurar ao menos melhoramentos práticos no 
interior dessas formas de vida.TPF

58
FPT 

Sérgio Paulo Rouanet, em seu artigo ‘Do pós-moderno ao neo-moderno’, 

relembra que há quase quarenta anos Adorno escreveu em Mínima Moralia que o 

moderno tornou-se não-moderno. Na época, isso era um paradoxo. Hoje é uma 

realidade que está na raiz tanto da consciência pós-moderna como da que 

chamamos neo-moderna. Para a primeira, o moderno não é moderno porque se 

tornou antiquado. Para a segunda, o moderno não é moderno porque nunca se 

realizou. Para a primeira, a modernidade está abandonando o palco da história, e 

para a segunda, ela ainda não entrou em cena. Este pensamento de Rouanet se 

coaduna ao pensamento habermasiano. Habermas não acredita que já estamos 

                                                 
TP

57
PT Cf. HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa I, op. cit., p. 90. 

TP

58
PT ARAÚJO, Luiz Bernardo Leite. Religião e modernidade em Jürgen Habermas, op. cit., p. 88. 



 52

dos homens, através de mecanismos cada vez mais automáticos: trata-se, na 

essência, do processo de burocratização. TPF

59
FPT 

Portanto, ao elaborar um conceito mais amplo de racionalidade com vistas à 

racionalidade comunicativa, Habermas elabora um paradigma com a finalidade de 

combinar o conceito de ‘mundo da vida’ com o de sistema, criando, desta forma, 

uma concepção nova de sociedade e, ao mesmo tempo, uma teoria de 

modernidade. Estamos na tese central da argumentação habermasiana no que se 

refere à modernidade. A modernidade, para ele, deve ser o resultado da conexão 

interna entre a teoria da racionalidade e a teoria social, com a finalidade de justificar 

a necessidade de uma teoria de ação comunicativa para poder abordar, hoje, de 

forma adequada, a problemática da racionalidade social. 

Evidenciamos que a crítica da modernidade apresentada por Habermas é 

fornecida pela própria ‘dialética da razão’ moderna, tentando resgatar elementos 

como o discurso, o entendimento e a comunicação como meios de viabilizar uma 

possível saída da crise da modernidade, porém, sem cair numa razão totalizante, 

cooptadora das consciências individuais e coletivas, e, em contrapartida, nos 

extremos do ‘irracionalismo’ de caráter pós-moderno. 

O projeto habermasianoTPF

60
FPT de modernidade é reconciliador, em dois sentidos: 

uma teoria da racionalidade que faz críticas às patologias da sociedade moderna e 

                                                 
TP

59
PT Cf. ROUANET, Sérgio Paulo. Do pós-moderno ao neo-moderno, Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro, n. 84, 
jan.-mar. 1986, p. 91. 

TP

60
PT “Habermas tem um julgamento diferenciado do processo civilizatório da modernidade. A razão moderna é 
marcada por duas dimensões fundamentais: ela significou o desenvolvimento acelerado da racionalidade 
instrumental e possibilitou a emergência de uma racionalidade comunicativa, que trabalha em contraposição 
aos efeitos negativos de uma racionalidade instrumental que tende ao monopólio. O problema da racionalidade 
moderna é que ela seja, necessariamente, perversa. É que tende a atrofiar e a destruir a racionalidade 
comunicativa. A modernidade significa precisamente uma intensificação, que a história humana antes não 
conheceu, da racionalidade instrumental: racionalidade tornou-se sinônimo de instrumentalização, assim que 
todas as esferas da vida humana foram pouco a pouco sendo anexadas a essa lógica de dominação. O 
resultado, em longo prazo, desse processo é o mundo totalmente administrado e robotizado, onde o sujeito 
coisificado reduz-se a uma peça de máquina, cujo funcionamento se rege por imperativos do próprio sistema, 



 54

consciência para uma filosofia da linguagem. Só essa reviravolta vai permitir a 

‘superação do pensamento egológico’ que caracteriza a moderna filosofia da 

subjetividade, e a abertura de espaço a uma práxis em que o enfrentamento dos 

sujeitos ceda lugar para o reconhecimento mútuo. A egologia da manipulação cede 

o lugar para uma sociabilidade do reconhecimento e aponta para a práxis 

transformadora e efetivadora de uma sociedade mais humana e possivelmente 

menos rígida em suas estruturas e mais democrática em suas decisões e 

deliberações.  

2.2  A guinada lingüística 

Em continuidade com o pensamento de Richard Rorty da linguistic turn, 

Habermas se propõe pensar a razão, e conseqüentemente a modernidade, a partir 

deste prisma. A proposta deste referencial centrado na linguagem se constitui de 

fato uma reviravolta paradigmática no modo de compreender as ações dos atores 

sociais na consolidação de espaços vitais ou de ‘nichos’ em que a comunicação seja 

preservada dos efeitos da razão instrumental. 

Em primeiro lugar, tal mudança de paradigma é caracterizada como a 

‘guinada lingüística’, exatamente por substituir a consciência pela linguagem. Ela se 

reveste de dois aspectos que se complementam de forma especial: o primeiro tem 

um corte metodológico; e o segundo, um corte hermenêutico. 

A questão metodológica se define pela dificuldade de análise da consciência 

como instrumento produtor do conhecimento. De fato, faz parte da tradição ocidental 

inaugurada por Descartes e suprassumida por Kant a concepção de razão como 

autoconsciência do sujeito, de modo que todo o conhecimento devia ser operado a 



 56

A partir deste prisma, Habermas estabelece uma distinção fundamental 

entre a experiência sensorial ou observação e a experiência comunicativa ou 

compreensão. A experiência é uma atividade individual, situa-se no âmbito de um 

sujeito voluntário, ao passo que a compreensão tem um sentido mais largo, pois se 

constitui como uma atividade comunicativa.  

Habermas nos lembra assim que o raciocínio propriamente dito se 
desenrola dentro do quadro de referências da comunicação, que é 
radicalmente diferente. Se ao agir isoladamente as pessoas são 
racionais na medida em que satisfazem com eficiência suas 
necessidades privadas, os agentes sociais, responsáveis perante 
outras pessoas, só são racionais quando resolvem os conflitos 
potenciais por meio da argumentação. Mas a disposição de se deixar 
persuadir pela razão implica, entre outras coisas, que o acordo seja 
alcançado exclusivamente pela força do melhor argumento. Evitando 
a confusão pragmatista da racionalidade com a adaptação instrumental, 
Habermas reafirma a perspectiva fenomenológica de que o ambiente 
ao qual nos ajustamos já representa um universo lingüisticamente 
articulado de experiência compartilhada – nesta medida, experiência 
pública e objetiva. TPF

64
FPT 

Portanto, as diferenças entre os paradigmas não se dão somente em termos 

de conteúdos e de métodos, mas vai além, atingindo a própria dimensão da razão. 

Assim, a razão que se depreende da atividade do sujeito cognoscente e agente, ele 

a caracteriza como subjetiva e instrumental, pelo fato de se ligar a uma noção de 

subjetividade que única e exclusivamente manipula e domina objetos. Noutra 

perspectiva, a razão que se extrai dos sujeitos lingüísticos é uma razão intersubjetiva 

e não instrumental, porque a prática lingüística exige dois seres que se 

intercomunicam e tem como finalidade exclusiva o entendimento. Notamos, portanto, 

que a linguagem é sempre meio, que a novidade habermasiana está na 

compreensão comunicativa entre os indivíduos. Podemos, todavia, dizer que na 

                                                 
TP

64
PT INGRAM, David. Habermas e a dialética da razão, op. cit., p. 40. 



 58

humanas discursivas. Estipula-se, assim, uma mudança de paradigma de uma 

relação meramente subjetiva, autônoma, para uma relação intersubjetiva, 

consensual. É a esta mudança de paradigma que Habermas chama de guinada 

lingüística. TPF

66
FPT 

Vejamos agora alguns aspectos próprios desta guinada lingüística, espécies 

de dimensões essenciais da mesma, como: a teoria da competência comunicativa e 

a ação comunicativa. 

2.2.1  A teoria da competência comunicativa 

A guinada lingüística também encetada por Habermas tem seu fundamento 

na teoria da competência comunicativa, cuja pretensão é de articular e fundamentar 

uma concepção mais ampla de racionalidade. TPF

67
FPT Vale salientar que esta terminologia 

(competência comunicativa) liga-se de maneira objetiva à teoria da competência 

lingüística de Chomsky, que foi o primeiro a introduzir a distinção entre competência 

lingüística e execução lingüística. TPF

68
FPT Ele definiu a competência como a capacidade de 

um falante ideal de dominar um sistema abstrato de regras gerais de linguagem.TPF

69
FPT 

                                                 
TP

66
PT Cf. ARAGÃO, Lúcia Maria de C. Razão comunicativa e teoria social crítica em Jürgen Habermas, op. cit., p. 
26-27. 

TP

67
PT “La teoria de la competencia comunicativa es una nueva forma de acometer una tarea familiar: la de articular y 
fundamentar una concepción más amplia de la racionalidad. En este siglo la idea de teoría crítica se desarrolló 
en contraposición a la tendencia a definir la razón exclusivamente en términos objetivistas e instrumentales. 
Los primeros miembros de la Escuela de Frankfort ya se preocuparon de superar la división empirista entre el 
‘es’ y el ‘debes’ y la separación de teoría e práctica que se seguía de ello. La teoría de la competencia 
comunicativa decididamente no es un lujo teórico en el contexto de la teoría crítica de la sociedad; se trata de 
un coordinado esfuerzo por repensar los fundamentos de la problemática teoría-práctica. El éxito o fracaso de 
tal esfuerzo no puede ser asunto indiferente para una teoría de la sociedad animada por una intención práctica. 
Como veremos, el argumento de Habermas es, simplemente, que el objetivo de una teoría crítica – una forma 
de vida exenta de dominación innecesaria en todas sus formas – es inherente a la noción de verdad; es decir, es 
antecipado en todo acto de comunicación.” McCARTHY, Thomas. La teoría crítica de Jürgen Habermas. 
Madrid: Tecnos, 1992, p. 315-316. 

TP

68
PT “En sus Aspectos de la Teoria de la Sintaxis Chomsky estabelece una distinción entre competencia lingüística 
y ejecución lingüística efectiva (competence vs. performance). La justificación de esta divisón de tareas es que 
‘el uso efectivo del lenguaje en situaciones concretas’ (performance) no es susceptible del mismo tipo de 
reconstrucción teórica que ‘el conocimiento ideal que el hablante-oyente tiene de su lengua’(competence). 



 60

para fazê-lo afirmando, prometendo, ordenando, isto é, agindo de acordo com 

normas que lhe pareçam justificadas. TPF

70
FPT  Neste mesmo sentido, John Dewey salienta: 

a comunicação é uma troca que alcança algo desejado; envolve  
reivindicação, apelo, ordem, instrução ou pedido, obtendo o desejado 
a custo mais baixo do o faria o trabalho pessoal, desde que conta 
com a assistência cooperativa de outros. A comunicação é também 
uma intensificação imediata da vida, fruída em si própria.A dança é 
acompanhada pela canção e torna-se uma representação; cenas de 
perigo e de vitória apreciam-se mais completamente quando narradas. 
A saudação torna-se um cerimonial com seus ritos prescritos. TPF

71
FPT 

Relendo John Dewey, a linguagem se reveste de ação; em seu uso 

instrumental é sempre um meio de ação organizada para um fim. Por outro lado, não 

há modo de ação tão satisfatório, nem tão compensador, quanto o consenso 

organizado da ação. Traz consigo o sentido de repartir e de submergir num todo. 

Portanto, uma interação denomina-se espontânea quando existe realmente 

um consenso em relação a estes quatro elementos indicados anteriormente. É de 

suma importância perceber, no discurso que visa um consenso, o único motivo 

admitido: a busca cooperativa da verdade à base realmente do melhor argumento. A 

afirmação com um tom problematizante será discutida num discurso teórico, ao 

passo que a norma problematizada é debatida num discurso prático. 

Vemos, porém, que quanto à teoria consensual da verdade uma das 

grandes questões seria a de distinguir o verdadeiro consenso do consenso ilusório, 

e tal situação é encarada por Habermas como uma situação lingüística ideal pela 

qual a comunicação não é perturbada nem por efeitos externos nem por coações 

resultantes da própria estrutura da comunicação. A situação lingüística ideal exclui 

deformações sistemáticas de comunicação. 

                                                 
TP

70
PT Cf. HABERMAS, Jürgen. Teoria de la acción comunicativa I, op. cit., p.144. 

TP

71
PT DEWEY, John. John Dewey. São Paulo: Abril Cultural, 1980, p. 39. (Os Pensadores). 



 62

de um ponto de vista ‘racional com relação a fins’ que se reveste de uma finalidade 

teleológica e finalística própria de uma ação instrumental. 

Porém, na relação do homem com a natureza descobre-se um outro 

aspecto, chamado sociocomunicativo, mediado pela linguagem com desejo de 

interação. Interessa-nos acompanhar esta linha de reflexão em relação a estes dois 

modos básicos de ação, pois estão unidos intimamente a dois pólos relevantes: a 

linguagem e o trabalho. A linguagem é o meio da ação comunicativa ao passo que o 

trabalho é o meio da ação instrumental. TPF

74
FPT 

A ação comunicativa, por sua vez, persegue metas ilocucionárias, TPF

75
FPT ao 

passo que a ação instrumental persegue metas perlocucionárias. A cada tipo de 

ação podemos relacionar um tipo de ato de fala. Dependendo da posição assumida 

pela oração o ato pode ser: locucionário, quando as orações são de caráter 

enunciativo, em que se diz algo ou se descreve um estado de coisas; ilocucionário, 

que permite ao falante executar uma ação através de sua fala – por exemplo, 

afirmar, prometer, ordenar, confessar; e perlocucionário, no qual o falante procura 

influenciar o ouvinte para que execute determinada ação. TPF

76
FPT 

Porém, a ação comunicativa não se limita única e exclusivamente a metas 

ilocucionárias, que implicam em uma conotação simplesmente de ação 
                                                 
TP

74
PT Cf. SIBENEICHLER, Flávio Beno. Razão comunicativa e emancipação, op. cit., p. 78. 

TP

75
PT “Austin pronunciou-se sobre os atos locucionários: o falante emprega atos locucionários, a fim de dizer algo: 
dizer como são os estados de coisas. Os atos ilocucionários, ao contrário, não devem possuir nenhum conteúdo 
proposicional, nem mesmo um significado. Através deste ato, o falante não diz nada que possa ser verdadeiro 
ou falso, mas realiza uma ação social. “Alô” nada significa; mas é uma saudação que o falante pode dirigir a 
alguém. É verdade que tal ato pode não dar certo quando ele, por exemplo, for realizado num contexto 
inadequado, não tiver a acentuação correta, não empregar os termos certos, etc. Um ato ilocucionário não tem 
significado; no entanto, ele traz à tona uma certa força  – um poder na forma da obrigatoriedade de uma 
promessa. Os atos locucionários, por sua vez, tornam possível, de certa forma, um emprego cognitivo da 
linguagem voltada ao mundo; ao passo que os falantes e ouvintes conseguem, através dos atos ilocucionários, 
estabelecer relações entre si; estas servem ao uso interativo da linguagem. Austin estabelece inicialmente as 
seguintes subordinações: ato locucionário – proposição assertórica – significado – verdadeiro/falso; ato 
ilocucionário – proposição performativa – força – bem-sucedido/fracasso.” HABERMAS, Jürgen. Pensamento 
pós-metafísico. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1990, p.119. 

TP

76
PT Para um maior aprofundamento dos tipos de ato de fala, ver HABERMAS, Jürgen. Racionalidade e 
comunicação, op. cit, cap. III, p.149-182. 



 64

 
 
 
 
 
3  A TEORIA DA RACIONALIDADE COMUNICATIVA E A 

MODERNIDADE 

  
 

A teoria da racionalidade comunicativa situa-se no âmbito da modernidade e 

como que representa a visão habermasiana em torno de uma elaboração da 

sociedade em que os sujeitos são vistos como atores sociais. As teses de Mead, 

Durkheim, Lukács, Weber, Horkheimer e Adorno estão muito presentes na 

elaboração deste capítulo. 

A teoria da racionalidade comunicativa situa-se no âmbito da modernidade 

como uma alternativa à crise cultural na qual está imersa a mesma. Crise nos 

diferentes níveis: social, cultural, religioso, ético e político. 

A pretensão habermasiana é resgatar o outro da razão, que é a utilização 

comunicativa das expressões lingüísticas que possibilita a existência de uma razão 

dialógica, comunicativa com finalidade formal de se chegar a acordos e consensos 

em vista de uma maior humanização dos atores sociais. TPF

78
FPT 

A modernidade foi marcada desde a sua gênese por um processo ilusório 

conduzido pela razão tecnocrática e científica. Esta razão deixou-se nortear por 

feições cínicas e falsárias, pois por detrás de uma falsa ilusão libertária, 

                                                 
TP

78
PT “Existe uma racionalidade característica, inerente não à linguagem como tal mas sim à utilização comunicativa 
das expressões lingüísticas, que não pode ser reduzida, quer à racionalidade epistemológica do conhecimento 
(como supõe a tradicional semântica de verdade condicional), quer à racionalidade propositada da ação (tal 
como defende a semântica intencionalista).” HABERMAS, Jürgen. Racionalidade e comunicação, op. cit., 
p.192. Ver a esse respeito a nota 39. 



 66

demonstrar que o conceito de razão possui validade geral. E para percorrer este 

caminho, ele evita os seguintes percursos: apelo às garantias da tradição filosófica; 

superioridade do pensamento moderno em contraste com as maneiras de pensar 

nas religiões e nas civilizações mundiais.TPF

79
FPT 

A pretensão habermasiana é tentar trabalhar a partir de princípios 

sociológicos clássicos na perspectiva da teoria da racionalização social, construída 

entre uma teoria pragmática formal da linguagem e uma pragmática empírica. TPF

80
FPT 

Portanto, a razão comunicativa é resultado de uma razão centrada no sujeito 

monológico que, iniciada com Descartes, perpassou a análise transcendental de 

                                                 
TP

79
PT Cf. SIBENEICHLER, Flávio Beno. Razão comunicativa e emancipação, op. cit., p. 64. 

TP

80
PT “Segundo a concepção pragmático-formal, a estrutura racional interna do agir orientado para o entendimento 
se reflete nas suposições que os atores devem fazer, sobretudo quando se engajam nesta prática. A obrigação 
de um tal dever é para ser entendida antes no sentido de Wittgenstein que no de Kant – não no sentido 
transcendental das condições gerais, necessárias e sem origem inteligível da experiência possível, porém no 
sentido gramatical de uma inevitabilidade que se dedica às correlações conceituais internas de uma conduta 
exercida, guiada pelas regras do sistema, sem dúvida para nós não previamente viável. Segundo a deflação 
pragmática das proposições kantianas, análise transcendental significa a pesquisa das condições presumidamente 
gerais, mas de fato apenas posteriormente viáveis, que devem ser satisfeitas, para que práticas fundamentais 
determinadas respectivamente a êxitos possam ocorrer. Neste sentido, fundamentais são todas as práticas para 
as quais não há, dentro das nossas formas sócio-culturais de vida, qualquer equivalente funcional nem sequer 
pensável. Uma linguagem natural pode ser substituída por uma outra. Contudo, para uma linguagem 
proposicionalmente diferenciada como tal (para a capacitação da espécie), não há nenhum substituto 
apresentável que possa preencher as mesmas funções.” (HABERMAS, Jürgen. Agir comunicativo e razão 
destranscendentalizada, Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2002, p. 34-35.). “A pragmática formal engata-se 
na teoria da ação através do conceito de um entendimento dirigido por pretensões de validez; é verdade que 
esse engate se dá de um modo inteiramente diferente em relação ao que é pretendido pela semântica 
intencionalista, que tenta explicar processos de entendimento através de conceitos da teoria da ação. A ação 
teleológica pode ser descrita como a realização de um plano de ação, o qual se apóia na idéia que o ator tem da 
situação. Realizando um plano de ação, o ator domina uma situação, sendo que a situação de ação forma uma 
parte do ambiente interpretado por ele. Esse corte é feito à luz de possibilidades de ação, que o ator tem como 
relevantes para o sucesso de seu plano. Para a interação entre vários atores coloca-se o problema da 
coordenação da ação: como é possível acoplar os planos de Alter nos de Ego? Dependendo do respectivo 
mecanismo desse acoplamento, é possível distinguir tipos de interação. Eu me refiro ao agir comunicativo, 
caso em que as ações de vários atores são coordenadas através do entendimento, e ao agir estratégico, quando 
essas ações são coordenadas por intermédio da influenciação. Esses dois mecanismos e os correspondentes 
tipos de ação excluem-se reciprocamente na perspectiva dos participantes. Os processos de entendimento não 
podem ser empreendidos com a dupla intenção de chegar a um consenso com um participante da interação 
sobre algo e, ao mesmo tempo, de produzir nele algum efeito causal. Na perspectiva dos participantes, um 
consenso não pode ser imposto de fora, nem impingido por uma das partes – quer se trate de um procedimento 
instrumental, através da intervenção direta na situação da ação, ou de um procedimento estratégico, por 
intermédio de uma influenciação indireta nos enfoques proposicionais do oponente; essa última influenciação 
também é calculada através do próprio sucesso. O que manifestamente se realiza através da influenciação 
externa (gratificação ou ameaça, sugestão ou engano), não pode contar intersubjetivamente como consenso; tal 
intervenção perde seu efeito em termos de coordenação da ação.” HABERMAS, Jürgen. Pensamento pós-
metafísico, op. cit., p.128-129. 



 68

tempo, da unidade do mundo objetivo e da intersubjetividade do 
contexto de suas vidas.TPF

82
FPT 

Portanto, a modernidade ganhou outros fins com as contribuições da teoria 

da racionalidade comunicativa habermasiana, principalmente nos aspectos da moral, 

da arte (pintura, estética e música) e da construção daquilo que é uma das maiores 

aspirações de Habermas: a sedimentação da formação de uma cidadania e de uma 

democracia que se pautem por interesses intersubjetivos e visem a solidariedade e o 

comprometimento com uma sociedade mais justa e boa. 

Esta nova concepção de sociedade embutida no termo ‘solidariedade’ tem 

suas raízes no sagrado, segundo Émile Durkheim, em que a autoridade moral das 

normas sociais, bem como seu caráter de obrigatoriedade, repousa na dimensão 

sacral da vida humana. Para o nosso filósofo, a tradição, o sagrado, o mito passam a 

ser discutidos procedimentalmente graças à linguagem e a comunicação.  

Portanto, a autoridade do sagrado cede lugar para o entendimento 

consensual, pois as normas e valores são questionados e precisam ser criticados 

para serem suficientemente válidos de acordo com os critérios de razoabilidade, 

veracidade e inteligibilidade. Ora, nas sociedades primitivas este consenso estava 

implícito na solidariedade mecânica, assegurada pelas práticas religiosas; nas 

sociedades modernas, salienta Habermas: 

à medida que o consenso básico se dissolve e o poder do Estado 
perde seu respaldo sacro, a unidade do coletivo só pode estabelecer-
se e manter-se como unidade de uma comunidade de comunicação, 
quer dizer, mediante um consenso alcançado comunicativamente no 
seio da opinião pública política.TPF

83
FPT 

                                                 
TP

82
PT HABERMAS, Jürgen. Teoria de la acción comunicativa I, op. cit., p. 26-27. 

TP

83
PT HABERMAS, Jürgen. Teoria de la acción comunicativa II: crítica de la razón funcionalista. Madri: Taurus, 
1988, p.159. 



 70

conceber o mundo-da-vida. Possui, também, uma abrangência cultural, política e 

social. 

Habermas entende que estes dois mundos se interpenetram e ambos são 

necessários para a reprodução social. O problema surge quando o papel exercido 

pelo mundo-da-vida é atenuado pela presença crescente do mundo sistêmico, pois, 

quando surge a inversão de papéis em que a reprodução simbólica do mundo-da-

vida é coisificada, utilizando aqui uma categoria lukacsiana, temos o que 

posteriormente iremos trabalhar como ‘colonização do mundo-da-vida’ e sua 

conseqüente burocratização. 

Podemos, portanto, intuir já nesse momento a importância da teoria da ação 

comunicativa, que ao utilizar-se da linguagem como paradigma central possibilita os 

acordos intersubjetivos no mundo-da-vida, potencializando assim o aspecto cultural 

– cultura aqui entendida como aglutinadora de conceitos como moral, arte e direito, 

expurgados do mundo sistêmico via razão instrumental. O mundo-da-vida deve ser 

fortalecido em suas bases pela reprodução simbólica e deve possibilitar a 

construção de um espaço público mais democrático. Na realidade ambos os mundos 

convivem juntos, porém, o mais importante é que cada um cumpra o seu papel como 

foi destinado no âmbito societário. TPF

84
FPT 

Temos a pretensão de apresentar mais alguns elementos para o 

entendimento de que a teoria da ação comunicativa se constitui como teoria da 

sociedade no autor em questão. Inicialmente, as interpretações da reificação da 

crítica da racionalidade instrumental propostas por Lukács, Horkheimer e Adorno TPF

85
F PT 

prevêem o desenvolvimento de uma racionalidade ao lado de uma tendência global 

                                                 
TP

84
PT Cf. McCARTHY, Thomas. La teoría crítica de Jürgen Habermas, op.cit., p. 446-456. 

TP

85
PT Cf. HABERMAS, Jürgen. Teoria de la acción comunicativa I, op. cit., p. 465-474. 



 72

comunicação que recobra um mundo-da-vida simbolicamente estruturado, onde se 

fundamenta a reflexividade humana. 

Habermas assinala que a primeira característica do processo comunicativo 

na sua referência interna com a sociedade está no fato de que a comunicação deve 

constituir sempre uma ação social. Porém, para explicitar melhor esta idéia ele 

recorre à definição social de Max Weber (Economia e sociedade), onde expressa 

que a ação social é determinada pela direção que o sujeito lhe confere, o que 

significa dizer que ela está sempre orientada para um determinado fim racional. 

Habermas acredita, contudo, que se deve alargar a definição weberiana, 

mostrando que o direcionamento dado à ação não é só obra de um sujeito isolado, 

mas realização da comunicação intersubjetiva. Porém, se pensarmos diferente do 

postulado proposto por Habermas, recairemos novamente no paradigma da filosofia 

da consciência, o qual deve ser substituído pelo paradigma da filosofia da 

linguagem. Ele estende a concepção weberiana de orientação racional da ação para 

um outro critério, de ‘coordenação comunicativa da ação’. Extraímos deste modo de 

apreender dois critérios básicos de ação: a orientação racional com relação a fins, 

monológica; e a coordenação intersubjetiva da ação. TPF

87
FPT Contudo, no nível social a 

ação comunicativa torna-se um conceito normativo, um ideal a ser alcançado e ao 

mesmo tempo serve de critério para a evolução social. É o que se pode deduzir das 

palavras do próprio Habermas: 

Não são, entretanto, novas tecnologias que demarcam o caminho do 
progresso de uma formação social nas etapas progressivas de 
reflexão; por seu intermédio se suprime o caráter dogmático de 
formas de dominação e de ideologias superados, a pressão do 
quadro institucional é sublinhada e o agir próprio à comunicação 
libera-se como um agir que promove a comunicação propriamente 
dita. Com isso antecipa-se o objetivo de tal dinâmica, a saber: a 

                                                 
TP

87
PT Cf. SIBENEICHLER, Flávio Beno. Razão comunicativa e emancipação, op. cit., p. 66-67. 



 74

interativa das estruturas de personalidade estão enraizadas características 

peculiares da sociedade e do mundo histórico, daí ser acusado de formalista.TPF

90
FPT 

Vemos, contudo, que a teoria do interacionismo de Mead lança as bases 

pré-lingüísticas da ação comunicativa, porém fica faltando a esta fundamentações 

sociológicas, que reclamam a ‘solidariedade social’, assim como alguns elementos 

teóricos que nos levem a perceber o surgimento e a consolidação de sistemas 

normativos. Para efetivar o que está faltando à teoria de Mead, Habermas lança mão 

da teoria da ‘solidariedade social’, da sociologia da religião de Durkheim, para 

através da idéia de consciência coletiva criar possibilidades para constituir a 

identidade do grupo. Portanto, elementos como a moral, o direito e os mecanismos 

de interação social estavam ‘adormecidos’ no ritual religioso e numa concepção 

religiosa fechada de mundo, onde não se questionava nem se problematizava 

acerca de sua obrigatoriedade e validade.  

Para Habermas, a problematização surge quando estes elementos passam 

a ser mediados lingüisticamente, promovendo a dessacralização do mundo, ao 

mesmo tempo que reclamam a necessidade de um maior aprofundamento e 

fundamentação do rito e da crença, ou seja, da justificabilidade e legalidade das 

normas. 

3.1.1  O horizonte do mundo-da-vida 

Este horizonte postulado por Habermas se constitui numa de suas grandes 

contribuições para a modernidade. Ao trabalhar esta categoria o autor em questão 

                                                 
TP

90
PT Cf. DIAS, Severino. A ética do discurso de Jürgen Habermas: uma alternativa à crise da modernidade. Tese 
(Mestrado em Filosofia). Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal de Pernambuco, 
Recife, 1995, p. 77. 



 76

Segundo David Ingram, o mundo vivido tem por finalidade salvaguardar e 

contribuir para a formação e a conservação da identidade social e individual do 

indivíduo, quando este tem a pretensão de organizar a ação em volta de valores 

compartilhados de maneira a alcançar um acordo sobre títulos de validade que são 

criticáveis. 

Vale, neste momento, fazer uma pequena diferenciação entre mundo-da-

vida e sistema. O mundo-da-vida e o sistema são tidos como pertencentes a reinos 

da sociedade: as famílias e as esferas de acesso público-cultural, social e político ao 

mundo vivo; as empresas e os órgãos do Estado ao sistema. Porém, como se 

observa, fica difícil trabalhar estas categorias de modo dissociado, pelo simples fato 

de que não se podem trabalhar isoladamente as funções reprodutivas materiais da 

família, desligadas das funções reprodutivas simbólicas da ‘comunidade 

empresarial’. 

Habermas considera, portanto, essa sobreposição de funções, pois, para 

ele, o mundo sistêmico é engendrado no mundo-da-vida como uma conseqüência 

inesperada da ação, mas permanece ligado a ele dentro de uma perspectiva 

normativa. TPF

93
FPT 

Na atividade de orientar-se para o entendimento, as pessoas criam os seus 

significados, sinais e sentidos que são expressos pelo conjunto de sentidos 

                                                                                                                                                         
criticáveis impõe idealizações, as quais, caídas do céu transcendental para o chão do mundo da vida, 
desenvolvem seus efeitos no meio da linguagem natural; nelas se manifesta também a força de resistência de 
uma razão comunicativa que opera astutamente contra as deturpações cognitivo-instrumentais de formas de 
vida modernizadas seletivamente.” (HABERMAS, Jürgen. Pensamento pós-metafísico, op. cit., p. 88-89.). “O 
mundo da vida corresponde a este conceito de mundo compartilhado, a partir do qual se pode inferir a 
existência de estruturas da racionalidade comunicativa, por via reconstrutiva. Ele apresenta, não obstante, uma 
série de problemas que colocam em xeque, não só a sua validade mas, principalmente, a dessas estruturas da 
razão comunicativa. Ostenta um estatuto ambivalente e acaba sofrendo ataques profundos, tanto da tradição 
metafísica, quanto da tradição cética. Habermas terá que buscar uma posição filosófica atual intermediária 
entre o fundamentalismo metafísico e o relativismo contextualista.” ARAGÃO, Lúcia Maria de C. Habermas, 
filósofo e sociólogo do nosso tempo, op. cit., p.116-117. 

TP

93
PT Cf. INGRAM, David. Habermas e a dialética da razão, op. cit., p. 153-154. 



 78

Algumas características do mundo-da-vida devem ser necessariamente 

mencionadas: a primeira é seu caráter não problemático, que deve ser tomado em 

consideração no sentido estritamente radical; a segunda é a de que há um a priori 

social inerente à intersubjetividade no entendimento mútuo da linguagem; a terceira 

é a de que os limites do mundo-da-vida não podem ser transcendidos, embora as 

situações costumeiramente se modifiquem. TPF

94
FPT 

Vistas as características, é interessante perceber que o mundo-da-vida pode 

ser entendido e compreendido também como complemento do conceito de agir 

comunicativo, como Habermas mesmo expressa: 

Podemos imaginar os componentes do mundo da vida, a saber, os 
modelos culturais, as ordens legítimas e as estruturas de 
personalidade, como se fossem condensações e sedimentações dos 
processos de entendimento, da coordenação da ação e da 
socialização, os quais passam através do agir comunicativo. TPF

95
FPT 

Estes componentes do mundo-da-vida funcionam como processo de 

entendimento com fins de reproduzir os elementos culturais, como coordenador da 

ação que possibilita e favorece a integração social e a solidariedade e como 

facilitador da socialização, oferecendo condições para a formação da personalidade. 

Habermas, por sua vez, define os conceitos de cultura, de sociedade e de estruturas 

de personalidade em função de sua relação com o mundo-da-vida, pois para ele 

estes conceitos interpenetram-se de maneira a instaurar uma consonância com a 

teoria da ação comunicativa. TPF

96
FPT 

                                                 
TP

94
PT Cf. ARAGÃO, Lúcia Maria de C. Razão comunicativa e teoria social crítica em Jürgen Habermas, op. cit., p. 
43-45. 

TP

95
PT HABERMAS, Jürgen. Pensamento pós-metafísico, op. cit., p. 96. 

TP

96
PT “Entre o mundo da vida como ressource do agir comunicativo e o mundo da vida como produto desse agir 
introduz-se um processo circular, no qual o sujeito transcendental desaparecido não deixa nenhuma fresta. A 
guinada lingüística havida na filosofia preparou os meios conceituais através dos quais é possível analisar a 
razão incorporada no agir comunicativo.” HABERMAS, Jürgen. Pensamento pós-metafísico, op. cit., p. 53. 



 80

das estruturas simbólicas do mundo-da-vida. Por outro lado, quando se toma a 

sociedade a partir do âmbito da integração sistêmica, ressaltando o sistema como 

auto-regulação, deixam-se escanteados os mecanismos de reprodução simbólica da 

sociedade. 

Habermas entende, portanto, que a teoria da sociedade deve articular de 

forma dialética os conceitos ‘mundo-da-vida’ e ‘sistema’, em vista de que ambos 

possam operacionalizar suas dimensões próprias e possam construir uma sociedade 

mais solidária e democrática, em que as ‘patologias sociais’ engendradas pela 

burocratização, pela tecnificação da vida e pela robotização dos atores sociais sejam 

eliminadas e colocadas à margem das esferas que compõem a sociedade como um 

todo. 

3.2  A colonização do mundo-da-vida 

A esfera sistêmica tem como fim a reprodução material da vida social, ao 

passo que o mundo-da-vida tem por fim a reprodução simbólica. A crise se 

estabelece quando o mundo sistêmico, com sua linguagem própria do dinheiro e do 

poder, invade o mundo-da-vida, atenuando conseqüentemente a força de sua 

reprodução simbólica, criando o que Habermas denomina de ‘patologias sociais’. 

Daí a pretensão de nosso filósofo de fazer frente ao ‘irracionalismo’ 

dominante na sociedade atual, norteada pela força de dominação da racionalidade 

técnico-instrumental, seja no campo das ciências da ação, seja nos campos da ação. 

Habermas entende esta ‘irracionalidade’ como colonização interior do 

mundo-da-vida, tentando retomar no nível teórico o antigo problema da reificação ou 



 82

sentido e de liberdade dependem do movimentar estratégico das grandes 

metrópoles e do mercado mundial. 

Faz-se urgente o trabalho de ‘descolonização do mundo-da-vida’ e esta 

descolonização só será possível por meio do resgate da ‘razão comunicativa’ e do 

mundo-da-vida no seu sentido original, impulsionados por categorias como a moral, 

o direito e a arte que constroem e edificam a humanidade. TPF

100
FPT 

3.3  A racionalidade  ético‐comunicativa 

Este é um dos aspectos centrais no pensamento habermasiano. Pelo fato de 

articular ao mesmo tempo dois conceitos estritamente interligados – ética e 

comunicação – recebeu particular atenção de Habermas. Para o nosso filósofo, a 

racionalidade comunicativa pressupõe uma ética que seja capaz de normatizar a fala 

e as ações dos indivíduos. 

É importante ressaltar que, nas suas análises e reflexões a respeito da 

linguagem, Habermas procura unir elementos lingüísticos e pragmáticos para 

esboçar uma teoria da comunicação. 

No processo comunicativo, a linguagem implica logicamente em 

intersubjetividade e entendimento, ou seja, é por meio da prática comunicativa que o 

ator social satisfaz suas necessidades de estabelecer uma relação entre sua 

perspectiva de mundo e os outros. De tal forma que precisa construir um consenso 

em torno da ação que tem como finalidade última uma vida verdadeira, boa e justa. 

                                                 
TP

100
PT Cf. SIBENEICHLER, Flávio Beno. Razão comunicativa e emancipação, op. cit., p. 151-153. 



 84

fragilidade constitutiva. Isto acontece quando os indivíduos se propõem a 

argumentar, ouvir e ponderar sobre argumentos alheios tendo como pretensão 

admitir a perspectiva do outro, confrontando-a com as suas próprias, numa atitude 

de reconhecimento e de diálogo. 

A racionalidade implica, todavia, em racionalizações pessoais e socais, de 

tal maneira que as observações feitas à racionalidade possuem uma dimensão ético-

normativa. Para Habermas, a racionalidade já é em si mesma ética, pois, segundo 

ele: 

possui conotações que em última instância se remontam à 
experiência central da capacidade de unir sem coações e de gerar 
um consenso que tem uma fala argumentativa em que diversos 
participantes superam a subjetividade inicial de seus respectivos 
pontos de vista e vontade a uma comunidade de convicções 
racionalmente motivada que asseguram por sua vez a unidade do 
mundo objetivo e a intersubjetividade do contexto em que 
desenvolvem suas vidas. TPF

101
FPT 

Vale a pena ressaltar que a racionalidade comunicativa pede 

insistentemente uma postura ética do processo argumentativo, pois é este que tem 

de possibilitar o espaço comunicativo em que as manipulações inexistam e onde 

seja priorizada a força do melhor argumento e não o argumento da força como 

critério de validação do discurso e das normais morais.  

Passamos a entender, portanto, a tarefa prioritária da racionalidade 

comunicativa, que é a de racionalizar o mais possível o mundo-da-vida, tentando 

torná-lo o mais possível imune aos efeitos da razão instrumental. 

Segundo o nosso filósofo, a modernidade já contém em si um projeto de 

racionalização histórica. Foi justamente esta racionalidade que possibilitou a 

                                                 
TP

101
PT HABERMAS, Jürgen. Teoria de la acción comunicativa I, op. cit., p. 27. 



 86

que o enunciado que faz é verdadeiro; de que o ato de fala é correto em relação ao 

contexto normativo vigente; de que a intenção expressa pelo falante é condizente 

realmente com o que este pensa. TPF

104
FPT 

Por sua vez, cada uma dessas pretensões de verdade, de legitimidade e de 

sinceridade pede dos seus atores que compartilhem e se relacionem em vista dos 

três mundos, que são: mundo objetivo (conjunto de todas as entidades onde são 

possíveis enunciados verdadeiros); mundo social (conjunto de todas as relações 

interpessoais legitimamente reguladas); mundo subjetivo (totalidade das vivências 

do falante). TPF

105
FPT 

Por último, de acordo com a perspectiva fenomenológica, o ambiente em 

que se inserem os agentes representa um ‘universo lingüisticamente mediado’ pela 

experiência compartilhada. Portanto, percebe-se neste sentido que existem critérios 

para a racionalidade da ação e, desse modo, se requer da ação que ela exprima 

moralidade, legalidade, sinceridade de sentimentos e os desejos mais autênticos do 

agente; como também, que possa exprimir uma maior coerência com os valores e 

atitudes compartilhados com a comunidade. 

3.3.2  Tipologia da ação 

As tipologias das ações são meios para que a ação possa se legitimar no 

âmbito social. Aqui se percebe que, dependendo da ação realizada, pode-se 

alcançar resultados que contribuem ou não para o crescimento e o desenvolvimento 

da vida humana. 

                                                 
TP

104
PT Cf. HABERMAS, Jürgen. Teoria de la acción comunicativa I , op. cit., p.144. 

TP

105
PT Cf. HABERMAS, Jürgen. Teoria de la acción comunicativa I , op. cit., p.144. 



 88

mundo social encontra as formas legítimas de relacionamentos intersubjetivos; na 

ação dramatúrgica, o ator age em vista da impressão que irá repercutir nos seus 

espectadores, pois sua única finalidade é ser visto e aceito pelo público de uma 

determinada maneira. 

Portanto, segundo Habermas, as ações racionais com respeito a fins, 

estratégicas, normativas e dramatúrgicas fazem uso da linguagem, mas de maneira 

atrofiada e unilateral. Ao passo que a ação comunicativa é capaz de fazer com que 

os atores se utilizem da linguagem como meio de entendimento mútuo – no qual 

falantes e ouvintes estabelecem relação a partir de um horizonte pré-interpretado do 

mundo-da-vida –, ao mesmo tempo que regula suas ações.TPF

107
FPT 

3.3.3   URacionalidadeU e ética do discurso 

A ética do discursoTPF

108
FPT, particularmente na forma que ela adquiriu através de 

Karl Otto-Apel e Jürgen Habermas, é, entrementes, discutida em todo o mundo e 

merece, já por isto, uma análise. A ética do discurso ou comunicativa é um 

fenômeno especificamente alemão, do fim da década de 1960 e da década de 1970. 

No ensaio ‘Teorias da Verdade’, Habermas situou seu conceito no quadro de 

uma teoria geral da verdade, segundo a qual o critério da verdade é o consenso dos 

que argumentam. O mais importante é que Habermas defende a idéia de que 

argumentar é uma tarefa eminentemente comunicativa. Por isso, o discurso 

intersubjetivo é, para ele, o lugar próprio da argumentação. Somente se poderia 

aceitar como critério de verdade aquele consenso que se estabelece sob condições 

                                                 
TP

107
PT Cf. HABERMAS, Jürgen. Teoria de la acción comunicativa I , op. cit., p.63-67. 

TP

108
PT Para um maior esclarecimento da ética do discurso em suas duas vertentes fundamentais, ética e política, ler: 
BERTEN, André. Habermas, l’éthique et la politique. Revue Philosophique de Louvain, n. 87, p. 74-96, 1989. 



 90

que as pessoas sejam postas em situação igual na vida prática, resultando na 

criação das várias ‘comunidades comunicacionais’ com fins prático-estéticos e 

prático-morais. TPF

109
FPT 

A ética comunicativa se constitui como uma colocação ética do discurso, 

como uma proposta habermasiana para a crise do nosso ethos. TPF

110
FPT O ressurgimento 

da reflexão ética na vida humana se constitui um tema capital para a existência dos 

homens hoje. 

O ético emerge na interação de sujeitos, mas aponta para a superação de 

qualquer particularismo: só se pode falar propriamente de norma moral quando se 

leva em conta a pretensão de validade universal. O ético diz respeito a um espaço 

de possível reconhecimento recíproco entre sujeitos de igual dignidade. Mas tal 

sentimento, que aponta para a autoridade de normas éticas, só se sustenta se for 

possível demonstrar que tais normas têm fundamento. Dever fazer algo significa ter 

fundamento para sua ação. Normas éticas perdem toda a autoridade sem um 
                                                 
TP

109
PT Cf. TUGENDHAT, Ernst. Lições sobre ética. Petrópolis: Vozes 1997, p. 173-176. 

TP

110
PT “A ética do discurso serve-se da teoria hegeliana do reconhecimento com o objetivo de interpretar 
intersubjetivamente o imperativo categórico, sem incorrer no risco de uma dissolução histórica da moralidade 
dos costumes. Tal como Hegel, mas à luz de um espírito kantiano, ela insiste na relação interna existente 
entre justiça e solidariedade. Tenta demonstrar que o sentido do princípio moral se pode explicar a partir do 
conteúdo das pressuposições inevitáveis de uma prática argumentativa que só pode ser exercida em conjunto 
com outros. O ponto de vista moral, a partir do qual podemos avaliar imparcialmente as questões práticas, é 
seguramente interpretado de diferentes maneiras. Mas ele não está livre e arbitrariamente à nossa disposição, 
já que releva da forma comunicativa do discurso racional. Impõe-se intuitivamente a todos os que estejam 
abertos a esta forma reflexiva da ação orientada para a comunicação. Partindo desta assunção fundamental, a 
ética do discurso situa-se, então, na tradição kantiana, sem, contudo, se expor àquelas objeções que desde 
sempre foram dirigidas a uma ética abstrata da convicção. É, sem dúvida, servindo-se de um conceito 
limitado de moral que ela se concentra em questões da justiça. No entanto, não tem de descurar o cálculo das 
conseqüências da ação, que foi corretamente sublinhado pelo utilitarismo, nem tem que, por outro lado, 
excluir as questões do bem viver, privilegiadas pela ética clássica, da esfera do debate discursivo – 
abandonando-as a decisões e disposições emotivas e irracionais.” (HABERMAS, Jürgen Comentários à ética 
do discurso. Lisboa: Instituto Piaget, 1991, p. 101-102.). “L’éthique communicationnelle prétend justement 
surmonter l’’antinomie’ de ala vérité et de la sociabilité, de l’universalité et de la mondanité, de la legimité et 
de la civilité. Car elle se presente comme une éthique de la commanauté. L’éthique communicationnelle ne 
cherche même pas, comme l’anticipait Kant lui-même, à unifier l’espèce humaine sous les lois de la liberté. 
L’esprit philosophique allemand pourrait-il alors à nouveau séduire l’esprit politique français? Apel ne s’est 
pas quant à lui pose la question em termes culturels. Quant à Habermas, sa philosophie politique est, dans as 
prétension, aussi ‘universelle’ que as stratégie politique a jusqu’à peu, été ‘provinciale’. Pour Apel, la 
question de l’éthique se pose à nouveau dans le contexte sociologique très general de la ‘société industrielle’ 
et de ‘’âge de da science’.” FERRY, Jean-Marc. Habermas: l’éthique de la communication. Paris: Presses 
Universitaires de France, 1987, p.482-483. 



 92

etapas, da qual podem-se extrair os argumentos vitais em prol de uma ética 

deontológica (concentrada na questão da fundamentação da validez prescritiva das 

normas de ação), cognitiva (que afirma, como se notou, que as questões práticas 

são passíveis de argumentação racional), formalista (limitada ao estabelecimento de 

um princípio ou procedimento de justificação das normas morais) e universalista 

(que defende a superação dos limites históricos e culturais pelas estruturas 

‘transcendentes’ da comunicação, nas quais se baseia a fundamentação daquele 

princípio). O modelo discursivo da ética é uma forma de reinterpretação 

procedimental do imperativo categórico kantiano. 

Por fim, deve-se salientar que, na teoria pós-metafísica da justiça, a 

prioridade do justo sobre o bem não implica, contudo, total abstração dos contextos 

das formas de vida. As normas na verdade existem ou são propostas no solo real 

das práticas comunicativas do mundo vivido. No entanto, o procedimento da 

justificação das normas requer o ponto de vista argumentativo pelo qual os 

participantes da comunicação visam restaurar um consenso ingênuo perturbado. 

Neste sentido, a concepção pragmática de Habermas deve ser entendida como um 

modelo que conjuga ‘autonomia individual’ e ‘soberania popular’, ambos os 

conceitos passíveis de reconstrução racional baseada numa lógica interdependente 

das evoluções ontogenéticas (consciência moral dos indivíduos) e filogenéticas 

(representações jurídicas das sociedades). 

Dois conceitos são centrais em tal concepção, por assim dizer, kantiana pós-

hegeliana da razão prática: justiça e solidariedade. Eles designam princípios 

distintos, porém complementares, emanantes da mesma e única raiz da moral, como 

dois pólos de uma só realidade e correspondentes aos aspectos igualmente 

importantes dos direitos dos indivíduos e do bem da comunidade. 



 94

Habermas resgatou a linguagem como um elemento fundamental da 

dimensão humana. Vale salientar que a intersubjetividade configura-se como um 

novo paradigma de compreensão da modernidade. O aceno habermasiano ao 

aspecto da racionalidade comunicativa foi producente, pois superou os 

frankfurtianos (racionalidade simplesmente cognitivo-instrumental) e apontou para 

uma racionalidade mais ampla e, portanto, mais ética e, conseqüentemente, mais 

comunicativa. 

A crítica habermasiana da modernidade questiona os princípios de uma 

razão solipsista e ergológica. A modernidade estruturou-se num certo sentido, a 

partir da razão instrumental, que engendrou relações mecânicas, impulsionadas por 

um tecnicismo e cientificismo impensados. 

A proposta habermasiana está em redescobrir na razão moderna o seu 

outro, que é a linguagem. Do paradigma da linguagem depreende-se uma 

concepção múltipla do sujeito moderno, entendido como ator social. Vale ressaltar 

que a linguagem para o nosso filósofo não se aprisiona às idéias de linguagem do 

Círculo de Viena (Carnap, o primeiro Wittgenstein), uma linguagem presa às formas 

lógicas da matemática, em que as proposições revestem-se de um caráter lógico-

formal. A partir do seu pensamento pós-metafísico, a linguagem passa a ter um 

caráter prático-estético, prático-moral e prático-expressivo. 

Neste âmbito, Habermas se distancia do pós-estruturalismo, pois segundo 

esta corrente o pós-moderno representa a desconstrução do moderno, e lança mão 

do ideal da racionalidade comunicativa. Segundo ele, a razão comunicativa no seu 

interesse emancipatório e dialógico propõe-se a uma ética discursiva que tem a 

pretensão de resgatar e atualizar aspectos da ética kantiana. 



 96

 
 
 
 
 

REFERÊNCIAS 
 
 
 
Obras de Habermas 

HABERMAS, Jürgen. A crise de legitimação do capitalismo tardio. Rio de Janeiro: 
Tempo Brasileiro,  1980. 

______. Agir comunicativo e razão destranscendentalizada. Rio de Janeiro: Tempo 
Brasileiro, 2002. 

______. A inclusão do outro: estudos de teoria política. São Paulo: Loyola, 2002. 

______. Comentários à ética do discurso. Lisboa: Instituto Piaget,1991. 

______. Conocimiento e interés. Valencia: Universitat de Valencia, 1997. 

______. Consciência moral e agir comunicativo. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 
1989. 

______. Direito e democracia: entre facticidade e validade. Rio de Janeiro: Tempo 
Brasileiro, 1997. v. 1 e 2. 

______. La costellazione postnazionale. Milano: Feltrinelli, 2000. 

______. Mudança estrutural da esfera pública. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 
1984. 

______. O discurso filosófico da modernidade. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 

______. Passado como futuro. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro,1993. 

______. Pensamento pós-metafísico. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1990. 

______. Racionalidade e comunicação. Lisboa: Edições 70, 1996. 



 98

FREITAG, Bárbara; ROUANET, Sérgio Paulo. Habermas. São Paulo: Bomlivro, 
1990. 

HORKHEIMER, Max; ADORNO, Theodor. Dialética do esclarecimento. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar, 1985. 

HUHNE, Leda Miranda (Org.). Ética. Rio de Janeiro: Uapê, 1997. 

INGRAM, David. Habermas e a dialética da razão. Brasília: Editora da UnB, 1993. 

JAY, Martin. La imaginación dialectica: una historia de la Escuela de Frankfurt. 
Madrid: Taurus, 1974. 

KÜNG, Hans. Projeto de ética mundial. São Paulo: Paulinas, 1993. 

LYOTARD, Jean François. A condição pós-moderna. Lisboa: Gradiva, 1989. 

LIMA VAZ, H. C. Escritos de Filosofia II: ética e cultura. São Paulo: Loyola, 1988. 

LOUREIRO, Isabel Maria; MUSSE, Ricardo. Capítulos do marxismo ocidental. São 
Paulo: Editora da Unesp, 1988. 

MARCONDES, D.  Filosofia, linguagem e comunicação. 2. ed. São Paulo: Cortez, 
1992. 

MARCUSE, H. A ideologia da sociedade industrial: o homem unidimensional. 6. ed. 
Rio de Janeiro: Zahar, 1982. 

MATOS, O. C. F. A Escola de Frankfurt: luzes e sombras do Iluminismo. São Paulo: 
Moderna, 1993. 

McCARTHY, Thomas. La teoria crítica de Jürgen Habermas. Madrid: Tecnos, 1992. 

MOREIRA, Luiz. Fundamentação do Direito em Habermas. Belo Horizonte: 
Fortlivros, 1999. 

OLIVEIRA, Manfredo Araújo de. Ética e sociabilidade.  São Paulo: Loyola, 1993. 

______. Ética e racionalidade moderna. São Paulo: Loyola, 1993. 

______. A filosofia  na crise da modernidade.  São Paulo:  Loyola, 1989. 

PINTO, F. Cabral. Leituras de Habermas: modernidade e emancipação. Coimbra: 
Fora do Texto,1992. 



 100

BUHLER, Pierre. Habermas et L’éthique téologique. Revue de Théologie et de 
Philosophie de Lausanne, n. 123, p. 179-193, 1991. 

CAVALCANTE, Alberto Rocha. A racionalidade comunicativa de Jürgen Habermas. 
Educação e Filosofia, Uberlândia, v. 15, n. 29, p. 225-257, jan.-jun. 2001. 

GIDDENS, A. Razón sin revolución?  La teoria des Kommunikativen Handelns de  
Habermas.  In:  BERNSTEIN,  R. J. (Org.)  Habermas y la modernidad.  Madri, 
Cátedra, 1991. p. 153-192. 

HERRERO, F. Xavier. Jürgen Habermas: teoria crítica da sociedade. Síntese, Belo 
Horizonte, n. 15, p. 11-36, 1979. 

______. Racionalidade comunicativa e modernidade. Síntese Nova Fase.  Belo 
Horizonte, n. 37, p. 13-32, maio-ago. 1986. 

______. Habermas ou a dialética da razão. Síntese Nova Fase, Belo Horizonte, n. 
33, p. 15-36, jan.-abr. 1985. 

HUNYADI, Mark. Une morale pós-metaphysique: introduction à la théorie morale de 
Jürgen Habermas. Revue de Théologie et de Philosophie de Lausanne, n. 122, p. 
467-483, 1990. 

MEDEIROS,  G. M. Habermas e a modernidade: que modernidade?  Veritas, Porto 
Alegre, PUC-RS, v. 39, n. 153, p. 25-41, mar. 1994. 

POURTOIS, Hervé. Rationalisation sociale et rationalité juridique: une lecture de 
Jürgen Habermas. Revue Philosophique de Louvain, n. 89, p. 469-498, 1991. 

RORTY, R.  Habermas, Lyotard e a pós-modernidade.  Educação e Filosofia,  
Uberlândia, v. 4, n. 8, p. 75-95, jan.-jun. 1990. 

ROUANET, Sérgio Paulo. Ética discursiva  X  ética iluminista. Tempo Brasileiro, Rio 
de Janeiro, n. 98, p. 23-78, jul-set. 1989. 

______. Do pós-moderno ao neo-moderno. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, n. 84, 
p. 86-97, jan.-mar. 1986. 

SIEBENEICHLER, Flávio Beno. A Justiça como inclusão do outro. Ethica, Rio de 
Janeiro, v. 8, n. 2, p. 93-109, 2001. 


