
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

O projeto de Transvaloração de Todos os Valores nos primeiros 

escritos de Nietzsche 

 

 

 

Jefferson Tadeu Pereira de Lemos e Góes, 

 

 

 

 

 

 

RECIFE – PE  

Setembro/2009 

 

 

 

 

 



 2 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

O projeto de Transvaloração de Todos os Valores nos primeiros 

escritos de Nietzsche 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho apresentado ao Programa de 

Pós-Graduação em Filosofia pelo aluno 

Jefferson Tadeu Pereira de Lemos e 

Góes, sob a orientação do Professor 

Vincenzo Di Matteo, para a obtenção do 

Grau de Mestre. 

 

 

 

 

RECIFE – PE  

SETEMBRO/2009 

 

 



 3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

Catalogação na fonte 
Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291 

                         

G598p Góes, Jefferson Tadeu Pereira de Lemos e 
        O projeto de transvaloração de todos os valores nos 

primeiros escritos de Nietzsche / Jefferson Tadeu Pereira de Lemos. – 
Recife: O autor, 2009. 

                         104 f. 
 

                         Orientador: Vincenzo Di Matteo. 
       Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de 

Pernambuco, CFCH. Programa de Pós-graduação em Filosofia, 2009. 
                         
 

1. Filosofia. 2. Filosofia alemã. 3. Ética. 4. Nietzsche, Friedrich 
Wilhelm, 1844-1900.  I. Di Matteo, Vincenzo. II. Titulo. 

 
 
   193 CDD (22.ed.)              UFPE (BCFCH2011-01) 
   1(430) CDU (2.ed.)      
  



 4 

 



 5 

 

DEDICATÓRIA 

 

 

Dedico este trabalho à minha família, em especial aos meus pais – Tadeu Góes e 

Cristina Góes – cujos cuidados me impediram de abandonar a escola precocemente, 

como era a minha intenção; dedico à companheira sempre carinhosa – Sheila Bezerra – 

sem a qual eu não teria sido capaz de finalizar esta dissertação; dedico ainda aos meus 

amigos, dos quais ressalto saudosamente Zoltan Venekey (in memorian). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 6 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

Agradeço a todos os professores e funcionários do Depto. de Filosofia da UFPE 

pela seriedade com que executam sua atividades. Agradeço em especial ao meu 

orientador, o Professor Dr. Vincenzo Di Matteo, homem de muitas qualidades e que 

harmoniza a simplicidade das ações com uma sabedoria invejável; agradeço também ao 

Professor Dr. Jesus Vásquez, cujo carisma é diretamente proporcional ao seu 

conhecimento filosófico; agradeço ainda ao brilhante Professor Dr. Érico Andrade, cujo 

entusiasmo com a filosofia é fonte de enorme motivação para mim. 

 Agradeço à Capes pelo subsídio financeiro ofertado para a realização desta 

dissertação.  

Sou muito grato a Juliana, Betânia, Isabel, Márcio, Edson, bem como também 

aos meus colegas (e amigos) de turma, em especial Angélica, Alessandra, Andrezza, 

Adílson, Eugênio, Fernando, João Breda e Thalles. Agradeço também à turma de 2007 

da graduação de filosofia da UFPE, da qual destaco o nome de alguns colegas como 

Severino, José Paulo, Sara, Diogo Apolínio, Diogo Dionisíaco, Órion, Bernardo, Lúcio 

Mustafá, Pedro, Sérgio, Cedric, Hélio, Thiago Morais, Thiago Pininga, Franze, Sérgio e 

Aílton. Agradeço ainda a Fidel, Mariana, Bruna, Raphael, Germana, Víctor, Adriano, 

Fabiano, Wilne, Suzano, Marco, Jalu, Gutemberg, Fred e todos aqueles que uma vez 

tenham me concedido a honra de um dedinho de prosa filosófica. Agradeço a Sheila 

Bezerra pela disponibilidade e pelo afinco demonstrado nos debates realizados a 

qualquer hora do dia. Agradeço profundamente a João Evangelista, que me ajudou de 

forma significativa na minha trajetória. 

Todas as pessoas citadas foram importantes de algum modo nesta trajetória. A 

elas, o meu “muito obrigado”.  

 

 

 

 

 

 



 7 

 

RESUMO 

 

Trabalho dedicado à investigação da expressão “transvaloração de todos os valores” na 

obra de Nietzsche. A pesquisa pretende demonstrar que, embora a citada expressão 

apenas esteja presente nos últimos escritos da obra filosófica de Nietzsche, alguns dos 

seus sentidos fundamentais já se encontram presentes nos primeiros escritos produzidos 

pelo filósofo alemão e dedicados à análise de quatro temas, a saber, o trágico, a história, 

a educação e a verdade. Nossa tarefa consiste em ressaltar tais sentidos da 

transvaloração de todos os valores através da interpretação das ligações existentes entre 

estes quatro temas. 

PALAVRAS-CHAVE: NIETZSCHE – ÉTICA – TRANSVALORAÇÃO DE TODOS 

OS VALORES – TRÁGICO – EDUCAÇÃO – HISTÓRIA – GENEALOGIA - 

VERDADE 

 

 

 

ABSTRACT 

 

Work dedicated to the investigation of the expression “revaluation of all values” in the 

context of Nietzsche‟s philosophy. The research aims to demonstrate that although the 

quoted expression is present only in the last writings of Nietzsche‟s philosophical work, 

some of its fundamental meanings are already present in the early writings produced by 

the german philosopher which focus on the analysis of four themes, namely, the tragic, 

history, education and truth. Our task is to highlight such senses of revaluation of all 

values through the interpretation of the links between these four themes.  

 

KEY WORDS: NIETZSCHE – ETHICS – REVALUATION OF VALUES – TRAGIC 

– EDUCATION – HISTORY – GENEALOGY - TRUTH 

 

 



 8 

 

 

SUMÁRIO 

 

 

 

 

 

 

Introdução                                                                                               P. 9 

 

1. A transvaloração e a genealogia                                                             P. 14 

 

2. O trágico e a transvaloração                                                                  P. 24 

 

3. A TTV nos escritos sobre a história                                                       P. 41 

 

4. A TTV nos textos sobre educação                                                         P. 56 

 

5. Uma concepção transvalorada da verdade                                              P.75 

 

6. Conclusão                                                                                          P. 97 

 

7. Referências                                                                                        P. 101 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 9 

 

INTRODUÇÃO 

 

Com o presente trabalho nos ocupamos com um aspecto de crucial relevância 

dentro da filosofia de Friedrich Nietzsche. Pesquisamos, mais precisamente, a gênese de 

um conceito que, no nosso entendimento, não tem recebido a atenção devida dos 

comentadores da obra nietzschiana; este conceito é o de transvaloração de todos os 

valores (TTV).
1
  

De maneira objetiva, nosso trabalho consiste no seguinte: defender a tese de que 

o conceito de TTV (que apenas aparece nas últimas obras de Nietzsche) já está presente 

embrionariamente nos seus primeiros textos, embora o filósofo não faça uso da 

expressão. Assim, uma vez que tenhamos demonstrado a presença de elementos 

constitutivos da TTV já nos primeiros textos de Nietzsche, procuraremos demonstrar 

em seguida que os mesmos não têm uma importância secundária no conjunto da sua 

obra, já que acreditamos que a TTV se constitui como o núcleo do empreendimento 

filosófico de Nietzsche.  

Selecionamos para análise cinco textos do período inicial da trajetória filosófica 

de Nietzsche. Os textos são os seguintes: 1 – O nascimento da tragédia (primeiro livro 

publicado por Nietzsche, no ano de 1872); 2 – Segunda Consideração intempestiva: da 

utilidade e desvantagem da história para a vida (texto de 1874); 3 – Sobre o futuro dos 

nossos estabelecimentos de ensino (conferências proferidas por Nietzsche na 

Universidade da Basiléia em 1872); 4 – III Consideração intempestiva: Schopenhauer 

educador (texto de 1874); 5 – Sobre verdade e mentira no sentido extra-moral (1873).  

Mas por que exatamente esses textos? Porque são praticamente os primeiros 

textos escritos por Nietzsche para serem apresentados ao público (com exceção de 

Sobre verdade e mentira no sentido extra-moral que só veio a ser publicado após a 

morte do filósofo). A partir da leitura comparada desses escritos e das suas obras 

posteriores é possível ter uma idéia mais aprofundada a respeito do percurso do 

pensamento nietzschiano e de alguns dos principais pontos ou aspectos que atravessam 

                                                             

1
 Umwertung Aller Werte tem sido traduzido para o português das seguintes maneiras: transvaloração de 

todos os valores, tresvaloração, transmutação e reviravolta. Adotaremos transvaloração ou a abreviação 

TTV, embora em alguns casos venhamos a citar traduções ou passagens de comentadores que utilizam o 

termo numa dessas variantes. A expressão aparece pela primeira vez num livro publicado por Nietzsche 

em 1886, em Além do Bem e do Mal (há registros do termo, contudo, já em 1884 em textos não 

publicados pelo filósofo). 



 10 

toda a sua obra, o que não significa, evidentemente, que não haja novidade no 

pensamento de Nietzsche, nem que ele tenha conservado sempre as mesmas posições a 

respeito dos mesmos problemas. 

Mas a escolha dos referidos textos também tem outra razão. A TTV tem um 

caráter plural. Tratando-se de uma transvaloração dos valores, o projeto nietzschiano 

não tem ressonâncias apenas no universo moral. O objetivo da transvaloração é 

diagnosticar e atacar incisivamente os valores de base do pensamento ocidental, e tais 

valores respingam suas influências, dentre outras, nas esferas da educação, da 

historiografia, da epistemologia e da cultura (por meio do valor do trágico). 

 No que diz respeito à nossa pesquisa, o aspecto da filosofia nietzschiana com 

que nos ocupamos é o da transvaloração de todos os valores e, como dissemos, embora 

a expressão não esteja presente nesses escritos iniciais da obra de Nietzsche, 

acreditamos que, em gérmen, alguns dos elementos que o constituem já estão presentes 

nos primeiros escritos. Mas a pergunta natural neste momento é: “o que significa 

transvaloração de todos os valores (TTV)? 

Nietzsche jamais definiu com precisão o seu sentido. Aliás, ele sequer definiu o 

que isto significa. O sentido acaba sendo algo que emerge na compreensão contextual 

de cada uso específico da expressão. Mas, no geral, “transvaloração de todos os valores” 

aparece de três modos distintos ao longo da obra do pensador alemão.  

O primeiro modo de uso do termo – tal como pode ser observado em Além do 

Bem e do Mal e também na Genealogia da moral – faz alusão à inversão dos valores 

antigos realizada pelos judeus, ou à transvaloração dos valores judaico-cristãos ensaiada 

à época do Renascimento (como argumento em O anticristo). A transvaloração, nestes 

casos, é algo ocorrido e acabado; e, no caso específico da inversão dos valores 

aristocráticos clássicos realizada pelos judeus, ela é de vastas e profundas repercussões 

na história. Mas afinal, que valores invertidos são esses? Deixemos para abordar esta 

questão ao longo da dissertação e mais especificamente no capítulo dedicado à análise 

do procedimento genealógico. O que desejamos assinalar no momento é que uma das 

acepções da TTV se refere à inversão que Nietzsche crê que tenha sido realizada pelos 

judeus dos valores aristocráticos da Antiguidade. 

 O segundo sentido atribuído por Nietzsche à expressão em análise faz com que 

a transvaloração seja algo ainda a ser levado a cabo, algo que cabe aos filósofos do 

futuro (quem quer que eles sejam!) realizar, como disse em Além do Bem e do Mal 

(2005, p. 91). O teor dos seus textos às vezes soa como se os tais filósofos do futuro 



 11 

tivessem a missão messiânica de conduzir a realização desta empreitada de repercussões 

devastadoras sobre a matriz hegemônica da moralidade ocidental, isto é, a moralidade 

cristã. Neste caso, reiteramos, a transvaloração seria um fato por se fazer num porvir 

ainda indefinido.  

O terceiro sentido dado à “transvaloração de todos os valores” é aquele pelo qual 

Nietzsche, em Crepúsculo dos Ídolos, refere-se ao livro O nascimento da tragédia: “[...] 

o Nascimento da tragédia foi minha primeira tresvaloração de todos os valores [...]”. 

(2006, p. 107). Neste ponto específico, julgamos necessário abordar duas questões.  

A primeira questão é que o próprio Nietzsche nos autoriza a buscar nos seus 

primeiros escritos alguns indícios de uma TTV. Ao refletir sobre a sua obra de 

juventude, o próprio filósofo nela identificou elementos que constituem a TTV. Já a 

segunda questão que queremos salientar é a de que Nietzsche, ao afirmar que seu 

primeiro livro já foi a sua primeira TTV, está nos dizendo que a TTV é algo que, por 

um lado, já ocorreu. Ou seja, em certo sentido, a TTV não transcende a obra 

nietzschiana, mas é a ela imanente; esta obra em todos os seus aspectos é já a realização 

da TTV.  

Mas, se a obra de Nietzsche já realiza a TTV, por que será que ele usa nessa 

mesma obra a expressão em outros sentidos? Porque, em nosso entendimento, a TTV 

tem três dimensões. Uma dimensão de caráter positivo e já realizada que é a operada por 

Nietzsche ao longo de sua obra e também em alguns casos esporádicos da história, mas 

que pode inspirar ainda novos processos. Outra dimensão, esta de caráter negativo, 

também já ocorreu e os seus efeitos estão vivos na história ocidental. Segundo 

Nietzsche, é exatamente esta última dimensão deve ser combatida; é contra ela que o 

filósofo elabora a sua obra e a apresenta como modelo realizado de TTV e que deve 

inspirar novas transvalorações a acontecerem no futuro (esta seria a terceira dimensão 

da TTV).  

Tendo isso em consideração, poderemos executar o nosso objetivo que é o de 

demonstrar que desde os seus primeiros escritos de Nietzsche já é possível identificar 

alguns elementos que compõem o projeto de TTV. De fato, são apenas alguns 

elementos, pois a obra de Nietzsche só atinge o seu ápice ou a sua maturação justamente 

nos últimos anos de sua produção quando o pensador alemão cunha alguns conceitos 

que tampouco estavam presente nos seus primeiros textos. Além do próprio conceito de 

TTV, estes outros conceitos seriam o de além-do-homem (Übermensch), o de eterno 

retorno do mesmo, o de genealogia e, finalmente, o de vontade de potência (Wille zur 



 12 

macht).  Deste modo, não seria correto afirmar que o conceito de TTV já estava 

presente nos textos que analisaremos (embora, segundo as pretensões de Nietzsche, tais 

textos já sejam exemplares de textos que transvaloraram os valores filosóficos 

tradicionais, já que é contra quase toda a tradição que Nietzsche escreve). Todavia, se o 

conceito de TTV não estava presente nos referidos escritos, neles já percebemos todo o 

espírito do projeto nietzschiano de TTV. E para demonstrarmos isso, procuraremos 

ressaltar a relação entre os conceitos a que nos referimos há pouco e os primeiros textos. 

Ou seja, mostraremos como esses mesmos conceitos começam a se formar ainda 

naqueles escrito redigidos por Nietzsche no início da década de 1870. Isto significa que 

a dimensão da TTV que privilegiaremos é aquela em que a TTV já é um fato ocorrido 

dentro da própria filosofia de Nietzsche. Em outras palavras, o pensamento nietzschiano 

é uma filosofia transvalorada.  

Dessa maneira, depois de termos apresentado nosso objetivo com esta 

dissertação, expliquemos em linhas gerais a sua organização, o modo como a 

elaboramos. A dissertação é composta por cinco capítulos. O primeiro deles é o mais 

atípico. Nele efetuamos um salto por sobre os primeiros escritos e caímos justamente 

num texto da fase tardia do pensamento nietzschiano, A genealogia da moral (1887). A 

razão deste salto é estratégica. Nesse curto capítulo mostraremos como o próprio 

Nietzsche operava com uma das dimensões do conceito de genealogia (genealogia que é 

um método de investigação que dá movimento ao pensamento). O uso que Nietzsche 

faz da genealogia será oportuno para mostrarmos a relação entre os primeiros escritos e 

os escritos finais da obra deste pensador. O capítulo sobre a genealogia nos fará ver 

aquilo que Nietzsche procurou refutar e também aquilo que ele buscou instituir ao longo 

de toda a sua obra. 

O segundo capítulo tenta traçar os indícios prematuros da TTV nos textos de 

Nietzsche sobre o trágico. Naturalmente, o texto que receberá maior atenção da nossa 

parte é O nascimento da tragédia, mas não será o único. Contemporâneos a este livro 

são alguns outros textos de Nietzsche (inclusive conferências), os quais, em alguns 

momentos, oferecem uma abordagem mais pormenorizada de aspectos trabalhados no 

livro. Dentre outras coisas, procuraremos destacar com este capítulo a retomada do 

conceito de trágico nos seus últimos escritos, os quais já são declaradamente 

transvalorativos. 

O terceiro capítulo dedica-se à análise da Segunda Consideração Extemporânea: 

da utilidade e desvantagem da história para a vida. Neste capítulo poderemos perceber 



 13 

que as reflexões de Nietzsche sobre a história se coadunam inteiramente com os 

objetivos da sua TTV. Perceberemos ainda alguns traços em comum entre a abordagem 

realizada nesse texto sobre a história e também no texto A genealogia da moral.  

O quarto capítulo trabalha com os textos de Nietzsche sobre a educação e mostra 

como a TTV que dentre outras coisas significa uma reviravolta nos rumos da cultura só 

pode ser reeditada e expandida por meio de uma reformulação da educação que, por sua 

vez, só pode se dar através de uma reflexão radical sobre a mesma. 

O último capítulo analisa o texto Sobre verdade e mentira no sentido extra-

moral. A partir dessa análise ficará patente como a reflexão em torno da verdade é 

capital para a realização da TTV. O tema da verdade atravessa inteiramente a obra 

nietzschiana, e já nesse primeiro texto podemos captar as tendências centrais de sua 

abordagem. 

Ao fim dos cinco capítulos apresentaremos uma breve conclusão. Nela faremos 

um balanço sucinto do trabalho, retraçaremos ligeiramente a agulha por toda a tessitura 

da dissertação.  

 

 

 

 

 

  

 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 14 

1. A TRANSVALORAÇÃO E A GENEALOGIA 

 

Pretendemos realizar nesta parte da dissertação uma análise da Genealogia da 

Moral (GM) de autoria do filósofo alemão Friedrich Nietzsche. Para tanto, 

selecionamos duas passagens do texto e as articularemos em torno de um eixo temático 

comum: a transvaloração de todos os valores (TTV). Além disso, faremos algumas 

incursões por outros livros de Nietzsche, mas sempre com o intuito de ressaltar algum 

aspecto da reflexão que desenvolvemos a respeito da GM. O objetivo que temos em 

mente é o de mostrarmos que o espírito da filosofia nietzschiana no último período da 

sua produção filosófica tem traços em comum com os seus primeiros escritos. Ou seja, 

por meio da análise que faremos de alguns aspectos da GM e, em seguida, da análise 

dos textos de juventude, poderemos perceber esses elos em comum. Ademais, a análise 

da GM nos permitirá adentrar na discussão acerca da TTV de maneira mais apropriada; 

de certo modo, ela servirá de introdução à questão e fornecerá subsídios para que 

realizemos o cotejamento entre os textos dos dois períodos. Assim sendo, são os 

seguintes trechos da GM que privilegiaremos em nosso estudo neste capítulo: 

 

 “[...] necessitamos de uma crítica dos valores morais, o próprio valor 
desses valores deverá ser colocado em questão [...]” (Grifos de 

Nietzsche)
2
  

 

 “[...] com os judeus principiou a revolta dos escravos na moral: aquela 
rebelião que tem atrás de si dois mil anos de história, e que hoje 

perdemos de vista, porque foi vitoriosa”.  

 

 

Justificamos o nosso procedimento pelo fato de desejarmos realizar uma 

abordagem um pouco mais ampla da GM, já que as supracitadas passagens se 

constituem como pontos importantíssimos e interdependentes na estrutura do livro. 

Pensamos que assim abarcaremos uma parte considerável dos problemas levantados por 

Nietzsche. Além disso, decidimos articular os trechos destacados da GM com a TTV 

porque, como tentaremos argumentar, a GM se localiza num ponto estratégico no 

conjunto da obra nietzschiana, pois “a genealogia tem a sua emergência diante da 

necessidade de se recolocar em movimento o que tende a se estagnar, a se converter em 

água parada” (PASCHOAL, 2000, p. 4).  

                                                             

2
 A partir de agora, salvo indicação em contrário, todos os grifos são de autoria de Nietzsche. 



 15 

A água que tende a se estagnar são os valores e por isso se impõe, segundo 

Nietzsche, a tarefa de transvalorar os valores. Neste contexto a GM adquire um grande 

relevo, pois ela é o indício, juntamente com alguns outros escritos, de uma inflexão 

importantíssima na filosofia de Nietzsche, que é a explicitação do projeto de TTV. 

Em última instância, pretendemos ressaltar o papel da GM no projeto 

nietzschiano de TTV. Mas o que Nietzsche entende e deseja com a TTV? Ao 

percorrermos a sua obra, não nos depararemos com uma definição direta, com um 

conceito bem delimitado. Entretanto, percebemos que o filósofo se refere, com esta 

expressão, a uma viragem dos complexos valorativos de uma dada moral; é o 

definhamento dos padrões morais hegemônicos de uma sociedade, ocasionado pelo 

aparecimento de outras formas de interpretação, ou seja, de valoração; é o ato de 

revolver as profundezas da água parada dos valores.   

A rigor, a expressão “TTV” é empregada nos textos nietzschianos em dois 

sentidos. O primeiro deles se dá na constatação de um “fato”, a saber, o da TTV 

realizada na Antiguidade pelos cristãos que inverteram os nobres valores romanos com 

a “paradoxal fórmula „Deus na cruz‟” (NIETZSCHE, 2005, p. 48). O outro sentido 

indica um projeto a executar, uma tarefa ainda a se realizar; tarefa que ora Nietzsche 

delega aos filósofos do futuro (NIETZSCHE, 2005, p. 91), ora assume como sua, 

porquanto sua fórmula, a TTV, segundo declara, nele “se fez gênio e carne” 

(NIETZSCHE, 1995, p. 109). E justamente pelo fato de a TTV ter se encarnado na 

figura de Nietzsche, segundo ele mesmo acreditava, ela partirá “a história da 

humanidade em duas” (NIETZSCHE, 1995, p. 117). Por esta razão Nietzsche sugere 

que não mais contemos o tempo a partir do primeiro dia do cristianismo, mas a partir do 

momento em que ele julga concluída a sua missão com o livro O Anticristo, isto é, em 

1888 (NIETZSCHE, 2007 a, p. 80).  

O próprio Nietzsche indica o papel relevante da GM no projeto de TTV. Em seu 

livro autobiográfico ele escreve a respeito das três dissertações componentes da GM o 

seguinte: “Três decisivos trabalhos de um psicólogo, preliminares a uma tresvaloração 

de todos os valores” (NIETZSCHE, 1995, p. 98).
3
 Com efeito, o sentido da TTV 

presente de modo predominante na GM é exatamente aquele que diagnostica, ou 

                                                             

3
 Nietzsche entende a psicologia “como morfologia e teoria da evolução da vontade de poder” 

(NIETZSCHE, 2005, P. 27). Isto é, relaciona-a com a história, uma vez que por seu intermédio procurará 

compreender, no tempo, as condições de possibilidade da emergência de uma dada moralidade – que 

sempre é indício de uma vontade de poder – assim como as suas transformações decorrentes do embate 

com outros referenciais morais.    



 16 

melhor, constata as características mais marcantes da moralidade ocidental. Como o 

título da obra muito bem indica, é a apresentação de um método de investigação cuja 

pretensão é a de revolver o solo no qual germinaram as valorações morais ao longo da 

história. E Nietzsche faz questão de advertir que este solo não se encontra sobre as 

nossas cabeças, para além das esferas celestiais, no horizonte metafísico; ele é 

demasiado humano. Esta é justamente uma das fronteiras que ele demarca entre si e 

alguns outros que pretenderam realizar a genealogia da moral. Outra fronteira é a que 

ele traça para se distanciar daqueles por ele chamados de “psicólogos ingleses”. De 

acordo com Nietzsche, tais psicólogos decretaram que originalmente 

  

as ações não egoístas foram louvadas e consideradas boas por 

aqueles aos quais eram feitas, aqueles aos quais eram úteis; mais 

tarde foi esquecida essa origem do louvor, e as ações não egoístas, 

pelo simples fato de terem sido costumeiramente tidas como boas, 

foram também sentidas como boas – como se assim fossem algo 

bom.” Logo se percebe: esta primeira dedução já contém todos os 

traços típicos da idiossincrasia dos psicólogos ingleses – temos aí 

“a utilidade”, “o esquecimento”, “o hábito” e por fim “o erro” 

(NIETZSCHE, 1998, p. 18). 
4
  

 

Em vez de acreditar que o conceito e juízo de “bom” procede daqueles a quem o 

bem foi feito, devido à sua utilidade, Nietzsche pensa que o “bom” surgiu a partir 

daqueles que se auto-intitularam “bons”, isto é, a partir do “pathos da distância”, deste 

sentimento de superioridade comum a todos aqueles que são senhores, nobres – “eis a 

origem da oposição „bom‟ e „ruim‟” (NIETZSCHE, 1998, p.19). Além disso, Nietzsche 

credita à tese utilitarista uma contradição, ou melhor, denuncia que “ela sofre de um 

contra-senso psicológico” (NIETZSCHE, 1998, p. 20), pois como alguém poderia 

esquecer-se da utilidade de uma ação se esta mesma utilidade continua válida? Ao invés 

disto, a utilidade tenderia a tornar-se cada vez mais presente na consciência daquele que 

dela aufere alguma vantagem.  

A TTV nos parece ser, portanto, o leitmotiv da GM. Neste sentido, ressaltemos 

uma afirmação que Nietzsche nos apresenta no Prólogo da referida obra: “Meus 

pensamentos sobre a origem dos nossos preconceitos morais – tal é o tema deste escrito 

                                                             

4
 Algumas observações: a) Mantivemos as aspas da citação, de acordo com o original; b) Nietzsche não 

nomeia os psicólogos de quem fala. Acreditamos que ele se refere aos utilitaristas ingleses, uma vez que o 

filósofo fez questão de grifar a palavra “utilidade”; c) Foge aos nossos fins averiguar se a interpretação 

nietzschiana acerca dos utilitaristas inglesas é justa. Mais importante, queremos crer, é compreendermos 

de que modo Nietzsche compreende os utilitaristas, pois contra eles dirigirá críticas e oferecerá 

alternativamente outra hipótese acerca da origem do conceito de “bom”, assim como do de “mau”.  



 17 

polêmico [...]” (NIETZSCHE, 1998, p. 8). Quer dizer, interpretamos o desejo do 

filósofo de compreender a origem dos nossos preconceitos morais como a realização de 

uma etapa preliminar para transvalorar esses mesmos valores, ou preconceitos morais. 

Daí deriva a completa pertinência da sua conclamação: “necessitamos de uma crítica 

dos valores morais, o próprio valor desses valores deverá ser colocado em questão” 

(NIETZSCHE, 1998, p. 12). Destarte, para levar adiante esta investigação crucial a 

respeito do valor dos valores, Nietzsche precisa traçar um caminho, desenvolver um 

método. Com isto apreendemos o sentido do procedimento genealógico na obra do 

pensador alemão.  

O procedimento genealógico se constitui como o instrumento com o qual 

Nietzsche realiza a sua investigação no âmbito da moral. Segundo Foucault, Nietzsche 

não emprega sempre a mesma palavra para se referir à “origem”, mas costuma empregar 

ao longo da GM duas palavras – Entestehung e Herkunft – que poderiam ser vertidas 

para o nosso idioma respectivamente como emergência e proveniência. Tal ênfase dada 

pelo pensador francês se justifica porque tais palavras afastam a idéia de que na origem 

se encontra a verdade, a essência de uma coisa (isto é, que na raiz de toda história 

subjaz algo sem história). Concedamos a palavra a Foucault: “A proveniência permite 

também reencontrar sob o aspecto único de um caráter ou de um conceito a proliferação 

dos acontecimentos através dos quais (graças aos quais, contra os quais) eles se 

formaram” (FOUCAULT, 2006, p. 13). Quer dizer, pouco interessado em assinalar o 

evento e o momento preciso em que uma dada avaliação moral se estabeleceu pela 

primeira vez, o genealogista da moral se esforçará muito mais por estabelecer as 

relações de forças que paulatina e progressivamente conferem as mais variegadas 

configurações aos fenômenos morais e às instituições sociais, como o castigo, por 

exemplo.
5
 O genealogista ocupa-se com o devir impresso na história: a história que em 

cada um de seus momentos apresenta palcos nos quais se digladiam interpretações 

diferentes sobre o mundo e sobre entes particulares; a história que, para Nietzsche, é 

composta por malhas infindas de sentidos que se contrapõem e se sobrepõem; a história 

que se delineia por meio de vontades de potência que impingem umas às outras direções 

                                                             

5
 Na seção 13 da Segunda Dissertação d‟A Genealogia da Moral, Nietzsche enumera 11 sentidos distintos 

– e salienta que ainda há muitos outros – do uso do castigo ao longo da história. Em A Gaia Ciência, 

Nietzsche escreve também: “O castigo tem a finalidade de melhorar aquele que castiga – este é o último 

recurso dos defensores do castigo.” (NIETZSCHE, 2001, p. 176).  



 18 

e que não hesitam em se apropriar do que lhes convêm. Leiamos o que Nietzsche nos 

diz a respeito disso:  

 

a causa da gênese de uma coisa e sua utilidade final, a sua efetiva 

utilização e inserção em um sistema de finalidades, diferem toto 

coelo [totalmente]; de que algo existente, que de algum modo 

chegou a se realizar, é sempre reinterpretado para novos fins, 

requisitado de maneira nova, transformado e redirecionado para 

uma nova utilidade, por um poder que lhe é superior; de que todo 

acontecimento do mundo orgânico é um subjugar e assenhorear-se, 

e todo subjugar e assenhorear-se é uma nova interpretação, um 

ajuste, no qual o „sentido‟ e a „finalidade‟ anteriores são 

necessariamente obscurecidos ou obliterados (NIETZSCHE, 1998, 

p. 66).  

 

 

A recusa de admitir a origem como ponto fundamental e determinante das 

coisas, isto é, a essência, levou Nietzsche a afirmar que “definível é apenas aquilo que 

não tem história” (NIETZSCHE, 1998, p. 66). A negação das essências é um mote 

recorrente na obra nietzschiana, em que tem um papel deveras relevante naquele aspecto 

do seu pensamento que é o perspectivismo.  

Reflitamos um pouco mais acerca do perspectivismo, pois é a partir desta idéia 

que Nietzsche conduzirá a sua reflexão sobre o valor dos valores. Na GM, diz-nos o 

filósofo: “Existe apenas uma visão perspectiva, apenas um „conhecer‟ perspectivo” 

(NITEZSCHE, 1998, p. 109). A idéia de um saber perspectivo já aparece nas primeiras 

obras de Nietzsche, como podemos perceber no texto de 1873 intitulado Sobre Verdade 

e Mentira no sentido Extra-Moral e que analisaremos com mais vagar no capítulo 5. De 

toda sorte, o conhecimento é, reiteradas vezes, apresentado por Nietzsche como uma 

construção, ou, mais precisamente, uma invenção. E ela – a invenção – é obra de cada 

olhar perspectivístico em particular. Por não haver, na compreensão de Nietzsche, 

qualquer solo estável sobre o qual o conhecimento possa ser erigido de maneira 

definitiva e absoluta, ou seja, por não haver qualquer essência acessível a quem 

conhece, o conhecimento passa a ser sempre uma invenção parcial, limitada, restrita e 

totalmente condicionada inclusive aos instintos e sentimentos do indivíduo que 

conhece.
6
 Nas palavras do comentador: “De acordo com Nietzsche, o modo pelo qual 

percebemos o mundo já é um ato criativo. Nossa percepção não apenas lê a realidade 

                                                             

6
 “Pensamentos são as sombras dos nossos sentimentos – sempre mais obscuros, mais vazios, mais 

simples do que estes”. (NIETZSCHE, 2001, p. 168). 



 19 

como ela é nela mesma. A espécie humana tem forjado uma maneira de representar 

perceptivamente o mundo que o faz adequar-se às suas características.
7
 (SLEINES, 

1994, p. 126).  

Para Nietzsche, entre os homens não há qualquer possibilidade de conhecimento 

total, definitivo, absoluto etc.; entre eles jamais deixa de imperar o dissenso. O 

desacordo, ou o acordo sempre parcial, limitado no tempo e no espaço, é fruto da 

inexistência de essências na realidade, em primeiro lugar, assim como também é o 

resultado das avaliações discrepantes de cada ser humano singular, tanto no âmbito 

moral ou no da religião, quanto no campo do conhecimento científico ou naquele da 

filosofia. 

 Uma das marcas distintivas do modo humano de ser é o interpretar e ele não se 

exime do seu aspecto moral, mesmo quando e onde menos se espera encontrá-lo: “Não 

existem vivências que não sejam morais, mesmo no âmbito da percepção sensível” 

(NITEZCSHE, 2001, p. 141). Há casos, naturalmente, em que as interpretações são 

explicitamente morais e sobre elas Nietzsche dedica a maior parte dos seus escritos.  

É justamente na análise dessas interpretações morais que Nietzsche vê o 

surgimento da moral dos senhores e dos escravos: duas maneiras distintas de ver o 

mundo.   Conforme as extensas explanações realizadas por Nietzsche em Além do bem e 

do mal e na GM senhores e escravos têm moralidades contrastantes, ou melhor, 

antagônicas. Em linhas gerais, os senhores são os criadores de valores; vêem-se como 

bons, fortes, livres e belos e chamam de maus àqueles que, na luta, contra eles não se 

lançam. Estes são fracos, os desprezíveis... Em uma palavra, Nietzsche diria: escravos.  

Os escravos – aqueles que abdicam do embate, da emulação direta – não agem, 

mas reagem: antes de intitularem-se a si mesmos de bons, atribuem o valor mal aos seus 

senhores, porquanto estes lhes inflijam dores e sofrimentos. A reação dos escravos 

ocorre não no franco enfrentamento, no vis-à-vis, mas por meio de uma inversão dos 

valores nobres originais. Reação sutil, intelectualizada, que incute a culpa no espírito 

nobre para em seguida derrotá-lo. Reação astuciosa, capaz de fazer soçobrar o ethos dos 

senhores ao criar uma realidade supra-sensível, o inferno, reservada aos seus 

“melhores” indivíduos.
8
  

                                                             

7 Tradução nossa. 
8
 Mais adiante retomaremos a análise realizada por Nietzsche desses tipos morais, principalmente dos 

escravos quando abordarmos diretamente a questão da rebelião escrava da moral. 



 20 

Para Nietzsche, essas formas de valoração – ou de interpretação – matizam-se ao 

longo da história, mas conservam a sua estrutura fundamental. Os senhores são 

criadores, mas, de forma sutil os escravos transvaloram os valores nobres. Como 

exemplo, o filósofo alude à transvaloração dos valores romanos pelos judeus 
9
, a qual 

Nietzsche pretende, por sua vez, transvalorá-la também. É neste sentido que concebe os 

seus últimos textos e é com este intuito, de transvalorar a moral judaica – na sua 

variação cristã – que (re) cria a personagem do Zaratustra.   

Recapitulemos: o problema do valor dos valores aparece na obra de Nietzsche 

no contexto em que ele pretende transvalorar os valores oriundos da transvaloração 

efetuada pelos judeus dos valores romanos. Todavia, é bom que assinalemos que a 

questão sobre o valor dos valores não nos parece ser uma questão metafísica. Ao 

contrário disso, tal questão que se apresenta como o primeiro momento do 

procedimento genealógico – e ela adquire a sua inteligibilidade neste contexto – já pode 

ser compreendida em si mesma como uma das tentativas nietzschianas de subverter, ou 

melhor, transvalorar o procedimento metafísico. Esta é também a perspectiva do 

comentador: 

Este método que, contrariamente ao método platônico (que consiste 

em reduzir a diversidade sensível à unidade da essência), visa tirar 

a marca, decifrar, porém indefinidamente, ou seja, sem jamais 

pretender levantar o último véu sobre um fundamento primeiro, e 

manifesta uma repugnância profunda a qualquer consideração 

sistemática. Hostil à idéia de uma revelação última da verdade, 

refuta todas as interpretações únicas e privilegiadas [...] (HAAR, 

1993, p. 21). 
10

 

 

  

Conquanto o procedimento genealógico procure negar a universalidade da 

verdade, fragmentando-a em perspectivas conformadas a inúmeras vontades de potência 

particulares, o que Nietzsche diz a respeito das matrizes valorativas – a nobre, original, 

e a escrava, secundária, derivada daquela – não pode ser compreendido senão como 

uma interpretação. Uma interpretaçao que ele mesmo quer fazer passar por certa, é 

verdade, mas nada mais que uma interpretação.
11

 Com isto, ele se mantém efetivamente 

afastado daquilo que critica e quer desconstruir, o modo metafísico de pensar.  

                                                             

9
 Este é basicamente o fulcro de seu livro O Anticristo. 

10
 Tradução nossa. 

11
 Na seção 22 de Além do Bem e do Mal, Nietzsche nos oferece uma dos melhores exemplos acerca do 

seu perspectivismo. Neste texto, ele defende a tese inusitada de que a física não passa de interpretação, ou 

seja, que ela não é tão objetiva quanto presumem alguns. Mesmo as leis da natureza, aparentemente tão 



 21 

Com efeito, devemos entender sob um prisma perspectivístico mesmo aquilo de 

que Nietzsche fala como se fosse um algo de contornos nítidos. É o que escreve a 

comentadora quando diz que, para Nietzsche, “O aristocratismo ou a maneira nobre de 

avaliar [e, por conseguinte, a maneira escrava de avaliar], por certo, não constituem a 

priori metafísicos nem essências atemporais; são tipos que emergem da pesquisa 

histórica”. (MARTON, 1990, p. 81).  

Tais tipos não emergiriam necessariamente em outras interpretações da história; 

e se surgissem, tampouco teriam que coincidir com a perspectiva nietzschiana. Mas, na 

pesquisa de Nietzsche eles emergem porque se conformam à sua forma de ver, isto é, de 

interpretar. Eles são o atestado mais imediato da vontade de potência que move 

Nietzsche enquanto filósofo. Sua interpretação dos tipos do senhor e do escravo – que 

não alude à hierarquia estabelecida por linhagem ou por “classe” social, mas por mérito 

e por uma atitude diante da vida – parece-lhe ser legítima, uma vez que, como escreve 

num fragmento póstumo, “fatos é o que não há, e sim apenas interpretações” 

(NIETZSCHE, 2007 c, p. 167). Ou seja, nenhum ser vivente pode eximir-se de 

interpretar, uma vez que, se a vida é vontade de potência – como discutiremos melhor 

mais adiante –, cada vontade de potência particular se configura como uma intérprete.
12

 

A interpretação nietzschiana está fundamenta na maneira sui generis com que 

compreende a vida. Esta é, na verdade, o critério por meio do qual Nietzsche procurará 

resolver o problema sobre o valor dos valores, assim como também é baseado nele que 

denunciará a revolta dos escravos na moral e, por fim, planejará a sua própria TTV. 

Então, nós nos perguntamos: o que é afinal a vida para Nietzsche? A vida é 

movimento, auto-superação, criação, destruição. Em uma palavra: a essência da vida é 

“sua vontade de poder” (Nietzsche, 1998, p.67). Neste sentido, uma vez que a vida 

abriga todo dissenso, a postura mais salutar diante dela deve ser, por conseguinte, 

aquela que não nega este seu caráter fundamental. Qualquer outra atitude é sintoma de 

uma degeneração das forças vitais, de um niilismo, de um nojo para com a existência.    

                                                                                                                                                                                   

evidentes, são, para Nietzsche, interpretações. E conclui dirigindo-se àqueles que lhe contestem a verdade 

sobre o que diz: “Acontecendo de também isto ser apenas interpretação – vocês se apressarão em objetar 

isso, não? – bem, tanto melhor!” (NIETZSCHE, 2005, p. 27). Isto é, a negação da sua tese apenas 

confirma o aspecto perspectivístico do conhecimento.  
12

 No fragmento póstumo 2 (151) Nietzsche escreve: “Não se deve perguntar „quem, afinal, está 

interpretando‟, porém a própria interpretação, como uma forma de vontade para o poder, tem existência 

como um afeto (mas não como um „ser‟, e sim como um processo, um devir)”(NIETZSCHE, 2007 c, p. 

159 e 160).  



 22 

Esse modo de ser que se constitui como niilista, como incapaz de assumir o 

aspecto doloroso da vida, é o modo de ser dos ressentidos, dos escravos. Sua condição 

servil não lhes permite senão o artifício da rebelião espiritual, da rebelião das palavras, 

intelectualizada.  “A rebelião escrava na moral começa quando o próprio ressentimento 

se torna criador de valores: o ressentimento dos seres aos quais é negada a verdadeira 

reação, a dos atos, e que apenas por uma vingança imaginária obtém reparação”. 

(NIETZSCHE, 1998, p. 28-29) Essa rebelião escrava da moral – iniciada pelos judeus, 

segundo Nietzsche – é um ato de vingança contra os seus senhores. O povo judeu, 

assinala Nietzsche, “soube desforrar-se de seus inimigos e conquistadores apenas 

através de uma radical tresvaloração dos valores deles, ou seja, por uma ato da mais 

espiritual vingança”. (NIETZSCHE,1998, p. 26)  

Quer dizer, a transvaloração operada pelos judeus, de acordo com Nietzsche, 

acontece de modo reativo, é vingativa. Ela, como toda transvaloração realizada por 

aqueles que o filósofo considera escravos, realiza uma inversão da “equação de valores 

aristocrática (bom = nobre = poderoso = belo = feliz = caro aos deuses)” (1998, p. 26) e 

transmuta-os de tal modo que a partir de então os únicos bons sejam somente os pobres, 

miseráveis, impotentes, feios, doentes etc. Os valores mais marcantes da moralidade 

judaica, portanto, originam-se da inversão dos valores aristocráticos da Antiguidade, e, 

principalmente, dos valores aristocráticos romanos. Nietzsche apresenta na GM uma 

imagem inusitada. Ele pinta a figura de Jesus como um instrumento da rebelião moral 

dos judeus: em verdade, o Nazareno seria realmente o messias dos judeus que o 

crucificaram à guisa de isca tanto para fisgar mortalmente os seus subjugadores, os 

romanos, quanto para garantirem a sua sobrevivência. Assim, na medida em que os 

valores oriundos da interpretação cristã se difundem no mundo romano, a interpretação 

judaica vai sendo realizada, ou melhor, a rebelião escrava, como diz Nietzsche, vai se 

efetivando.
13

  

                                                             

13
 Na seção 14 da segunda dissertação da GM, Nietzsche aprofunda a interpretação e mostra, em mais 

pormenores, alguns outros resultados da transvaloração judaica, desta rebelião escrava. Com ela, a 

fraqueza é mudada em mérito, a impotência em bondade, a submissão a quem se odeia em obediência, a 

covardia em paciência, o não-poder-vingar-se em não-querer-vingar-se... (NIETZSCHE,1998, p. 37-8). 

Em O Anticristo Nietzsche defende que os judeus, ao transvalorar os valores romanos, transvaloram os 

seus próprios valores. Pois, na condição de escravos, não mais lhes convinha os valores de caráter 

senhorial dos antigos judeus, os patriarcas. Necessitaram da mudança de seus valores para dominarem os 

seus dominadores, pois dificilmente o conseguiriam num franco confronto. O filósofo argumenta que o 

cristianismo é mais um estratagemas sutil por meio dos qual os judeus realizaram a sua vingança contra 

os romanos. E, desta maneira, a contradição entre as morais dos antigos judeus e a dos novos – os cristãos 

– pode ser percebida nas feições contrastantes que Deus adquire no Antigo e no Novo Testamento. 



 23 

Nietzsche quer, portanto, fazer cessar os efeitos da rebelião dos escravos na 

moral. E é neste contexto que a GM adquire toda a sua importância. Pois por meio dela 

Nietzsche lança a questão sobre o valor dos valores e, igualmente, denuncia os ardis da 

rebelião dos escravos da moral. Sua insatisfação com os valores oriundos da moralidade 

cristã é enorme – para ele, mesmo algumas idéias políticas modernas como o socialismo 

e o anarquismo (seriam, segundo a sua ótica, cristianismo laicizado) tiveram sua gênese 

possibilitada pela prévia existência do cristianismo –, e lhe parece que tais valores só 

podem ser transvalorados se realizadas algumas etapas, como esta da detecção da fonte 

ressentida dos valores da moralidade cristã. 

Em resumo, para Nietzsche o procedimento genealógico é a um só tempo um 

instrumento de diagnose e um instrumento cirúrgico, um método de análise das 

categorias morais negativamente influentes ao longo da história e uma arma para 

aniquilá-las. Arma com a qual Nietzsche desejava tirar a vida de alguns desses valores 

antigos que em seu entender têm adoecido a humanidade. E é como médico da 

humanidade que Nietzsche se apresenta desde os seus primeiros escritos, querendo 

oferecer “para todos e para ninguém”
14

o elixir que poderia revigorar o ânimo dos 

cansados, dos que praguejam contra a vida por não serem capazes de suportar os seus 

aspectos mais sombrios. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             

14
 “um livro para todos e para ninguém” é o subtítulo de Assim falava Zaratustra.  



 24 

2. O TRÁGICO E A TRANSVALORAÇÃO 

 

A civilização grega tem para nós o 

mesmo valor que os santos para os 

católicos. (NIETZSCHE, 2005, p. 3) 

 

 

Desejamos, nesta parte da dissertação, identificar os primeiros indícios da 

transvaloração de todos os valores na obra de Nietzsche. Estaremos obrigados a 

percorrer, então, desde O nascimento da tragédia – o seu primeiro livro, publicado no 

início de 1872 – até os escritos que lhe são coevos, mas que permaneceram inéditos 

durante a vida do filósofo.
15

  

Reiteramos que a leitura dos textos realizar-se-á sempre à luz do conceito de 

transvaloração de todos os valores, isto é, procuraremos a todo instante localizar 

elementos germinais deste conceito. A nossa ênfase, contudo, recairá sobre O 

nascimento da tragédia, embora acreditemos que naqueles outros escritos haja 

importantes chaves de leitura que enriquecem a interpretação deste livro. Então, 

passemos à interpretação que nos propomos oferecer a respeito deste primeiro período 

da obra de Nietzsche.  

Em todos esses textos, o tema que mais nos salta aos olhos é o do trágico. Por 

esta razão, é sobre ele que discorreremos inicialmente, pois acreditamos que é 

justamente nas reflexões a seu respeito que Nietzsche oferece as suas primeiras 

tentativas de transvaloração de todos os valores.  

Boa parte dos títulos dos escritos de Nietzsche na fase inicial da sua produção 

filosófica denunciam que, efetivamente, o trágico se constitui como uma das 

preocupações centrais do seu pensamento.
16

 De fato, pensamos que o que há de mais 

substancial em todos esses textos é a reflexão em torno do trágico. Com isto não 

negamos, evidentemente, que o filósofo estivesse efetivamente interessado em oferecer 

uma nova teoria a respeito do surgimento da tragédia teatral grega. Ele o faz e de modo 

                                                             

15
 Não nos privaremos de utilizar os escritos de Nietzsche publicados postumamente, embora não 

disponhamos de todos eles para consulta. Mas, ao contrário do que pensa Heidegger, não privilegiamos os 

escritos póstumos em detrimento daqueles que Nietzsche elegeu para publicação. Deste modo, o nosso 

procedimento será uniforme: utilizaremos os póstumos para nuançar aspectos do pensamento do filósofo, 

desde que não entrem em conflito com o que foi por ele publicado. Ou seja: diante de um impasse, 

consideramos que os textos publicados por Nietzsche em vida têm mais autoridade do que os publicados 

postumamente pelos editores do seu espólio intelectual. 
16

 Exemplo disto é o texto Sócrates e a tragédia. (NIETZSCHE, 2005 b)  



 25 

interessantíssimo, embora controverso. Entretanto, a sua teoria sobre o surgimento da 

tragédia grega subordina-se às reflexões em torno do trágico, uma vez que sem o trágico 

não há tragédia. 

Em O nascimento da tragédia, Nietzsche associa o trágico ao dionisíaco. Mas o 

que podemos entender por dionisíaco? Segundo Nietzsche, compreendemos melhor a 

essência do dionisíaco por meio da “analogia da embriaguez” (NIETZSCHE, 2007 d, p. 

27). Imerso neste estado psíquico, o indivíduo despoja-se das atitudes e percepções 

típicas de quando está sóbrio. Quem se encontra sob o poder do dionisíaco mostra-se 

aos outros numa espécie de transe ou frenesi. De fato, envolvido pelo êxtase dionisíaco, 

o indivíduo alcança “aquela horrível mistura de volúpia e crueldade” (NIETZSCHE, 

2007 d, p. 30), na qual “os sofrimentos despertam o prazer e o júbilo arranca do coração 

sonidos dolorosos” (NIETZSCHE, 2007 d, p. 31). 

De acordo com Nietzsche, o acesso ao êxtase dionisíaco costumava ocorrer não 

apenas na Grécia antiga, mas em muitos lugares onde a força dos mitos ainda não se 

havia esgotado. Nietzsche aponta como exemplo, embora não de modo pormenorizado, 

a ocorrência de festas dionisíacas em lugares como Roma e Babilônia. Mas o 

fundamental a respeito deste fenômeno é que nele “prorrompia como que um traço 

sentimental da natureza, como se ela soluçasse por seu despedaçamento em indivíduos” 

(NIETZSCHE, 2007 d, p.31).  

A linguagem metafórica de Nietzsche no excerto acima citado intriga-nos. O que 

ele pretende nos dizer por meio da explícita antropomorfização da natureza? Até onde a 

sua reflexão sobre o trágico pode nos conduzir? Acreditamos que a reflexão 

desenvolvida por Nietzsche em torno do trágico configura-se como uma das suas 

inúmeras tentativas de contrapor-se à metafísica.  

Todavia, em O nascimento da tragédia o pensamento de Nietzsche ainda se 

encontra de algum modo enredado nas malhas da metafísica. É bem verdade que numa 

metafísica cuja peculiaridade residiria no fato de ela não duplicar a realidade entre um 

mundo sensível e um mundo inteligível (procedimento que Nietzsche acusava ser o 

traço típico de toda a metafísica). Entretanto, algumas categorias metafísicas oriundas 

da filosofia de Schopenhauer, tais como Vontade e Representação, ainda que 

modificadas, perpassam o seu texto. De fato, o próprio Nietzsche compôs, em 1886, 

para uma nova edição do livro, um pequeno texto que era, segundo ele mesmo, uma 

tentativa de autocrítica, na qual admite que esteve por demais cingido ao pensamento do 

autor de O Mundo como Vontade e Representação (cf. NIETZSCHE, 2007 d, p. 18).  



 26 

Exatamente pelo fato de ainda permanecer ligado à metafísica – embora de um 

modo já bastante sui generis, como procuraremos mostrar mais à frente – Nietzsche 

pode nos falar dos soluços da natureza pelo seu despedaçamento em indivíduos. A 

natureza de que fala Nietzsche nos parece ser aquilo a que se refere em algumas 

passagens como o Uno-primordial, noutras como a Vontade ou ainda como o 

verdadeiramente-existente. Quer dizer, poderíamos tomar o termo natureza, tal como 

Nietzsche o utiliza, num sentido parecido com aquele pelo qual os filósofos pré-

socráticos entendiam a physis.  

Com efeito, o uso de modo equivalente dos termos distintos (natureza, Vontade, 

Uno-primordial, verdadeiramente-existente) para se referir sempre à essência da 

realidade atrai o nosso pensamento e ele se convence de que há efetivamente um 

destacado traço metafísico no pensamento do “jovem Nietzsche”. Por quê?  

O Uno-primordial é em O nascimento da tragédia a essência de toda a realidade 

e, em última instância, a realidade mesma, o verdadeiramente-existente. Por esta razão, 

não podemos perder de vista este dado quando analisamos qualquer outro aspecto do 

livro, como o trágico, por exemplo. 

O trágico revelar-se-ia na atitude dos gregos para com a dor. Este povo, 

consoante Nietzsche, era mais sensível à dor do que qualquer outro. A dor de que fala 

Nietzsche, todavia, não é necessariamente aquela que acomete um corpo doentio. Trata-

se da dor original presente no âmago de toda a realidade. Dor decorrente da mudança 

ininterrupta que alimenta o vir-a-ser. 

A contradição inerente àquele que é fluxo de forças, o Uno-primordial, é a de 

buscar constantemente aliviar-se de si mesmo, aliviar-se dar dor que lhe espicaça 

ininterruptamente. Este alívio, por sua vez, também se realiza de forma contraditória, 

isto é, realiza-se por meio do engendramento de uma dimensão da realidade que se 

caracteriza, dentre outras coisas, por ser composta de entes individualizados. Mas esta 

esfera da realidade, por sua vez, abriga, do mesmo modo, somente contradição em cada 

parte de si mesma. De todas as contradições residentes no solo deste “mundo” dos entes 

individuados, a mais forte é a que lhe constrange à autodestruição.  

Sem dúvida, a melhor imagem que podemos utilizar para sintetizar a ininterrupta 

oscilação de uma esfera da realidade para outra é a do jogo. Na verdade, esta imagem é 

o emblema mais significativo da metafísica subjacente ao primeiro livro de Nietzsche.  



 27 

Como é bem sabido, o filósofo alemão sempre fez questão de ressaltar a sua 

vinculação com o pensamento de Heráclito.
17

 Neste contexto tem grande relevância o 

fragmento 52 de Heráclito que diz: “Tempo é criança brincando, jogando; de criança o 

reinado” (PRÉ-SOCRÁTICOS, 1999, p. 93).
18

   

De fato, assinalamos a importância do fragmento 52 de Heráclito para a filosofia 

de Nietzsche. Conforme os esclarecimentos de José Cavalcante de Souza (que constam 

na nota de rodapé citada) a palavra “tempo” é insuficiente para traduzir toda a 

pluralidade semântica do termo grego Aiôn. Percebemos, entretanto, que duas de suas 

acepções possíveis são a de substância vital ou ainda a de medula espinhal. De um ou 

de outro modo, Aiôn refere-se àquilo que há de mais substancial numa coisa; o vocábulo 

grego denota a própria estrutura de um ente e, diríamos, que para Nietzsche ele se 

reportaria imediatamente à configuração da própria realidade e, por esta razão, tratar-se-

ia de um princípio ontológico.  

O Aión que é alegoricamente jogo de criança é muito mais que construção: é 

também destruição. Construção e destruição são momentos necessariamente presentes 

de todo jogo e de toda brincadeira de criança: contraditam-se tão harmoniosamente que 

não há como não compará-las ao Uno-primordial nietzschiano.  

O conceito de Uno-primordial afigura-nos como uma transfiguração da 

cosmologia heraclitiana, do seu vir-a-ser. Em O nascimento da tragédia, Nietzsche 

passa a conferir um estatuto ontológico ao vir-a-ser, na medida em que este se identifica 

com o Uno-primordial, o verdadeiramente-existente. Toda a efetividade não é senão 

uma parte ou um momento do ser originário e verdadeiro que joga consigo mesmo com 

o intuito de mitigar suas dores. Não há, por conseguinte, como não reconhecer o 

pensamento marcadamente metafísico nesta fase da filosofia nietzschiana.  

Deste modo, o pensamento metafísico de Nietzsche quer nos revelar o substrato 

trágico de toda a realidade, na medida em que o que há é inelutavelmente regido pelo 

vir-a-ser e, por conseguinte, destinado ao perecimento. A inexorabilidade do ocaso de 

                                                             

17  Nietzsche escreve, em Ecce Homo, com respeito a Heráclito, que em sua vizinhança sente-se “mais 

cálido e bem-disposto do que em qualquer outro lugar” (1995, p. 64). 
18

 Segundo José Cavalcante de Souza, o tradutor deste fragmento, a palavra grega a partir da qual ele 

verteu “tempo” é Aiôn (transliteração de άίών). Transcrevamos na íntegra o seu comentário: “No grego 

Aiôn, um nome próprio, de uma entidade alegórica, filho de Cronos e „Filira‟. Por outro lado, há dois 

sentidos de aiôn como nome comum: o primeiro é o de „tempo sem idade, eternidade‟, que 

posteriormente se associou ao aevum latino: o segundo é o de „ medula espinhal, substância vital, 

esperma, suor‟. A entidade alegórica pode consistir nos dois sentidos” (PRÉ-SOCRÁTICOS, 1999, p. 

93).   



 28 

todo e qualquer ente é o que confere à existência a sua marca inconfundível de 

tragicidade. 

A tragicidade – ou o caráter trágico – que denota a dor primordial perpassando 

toda a realidade foi intuída, segundo Nietzsche, por alguns dos artistas gregos mais 

célebres, como Ésquilo, por exemplo. É neste sentido que Nietzsche dedica inúmeras 

páginas de O nascimento da tragédia à análise da manifestação dramática que era a 

tragédia ática. Tentaremos apresentar, em linhas gerais, os argumentos do filósofo 

alemão acerca do surgimento e do definhamento da tragédia grega, mas consideraremos 

tais argumentos sempre em relação à sua concepção metafísica mais abrangente e 

também àquilo que identificamos como um movimento precursor da TTV, que é o que 

nos propomos estudar. 

Antes de explanarmos a estrutura argumentativa que Nietzsche impõe ao seu 

primeiro livro, citamos algumas palavras de Eugen Fink:  

 

É indiferente se Nietzsche desenha correctamente ou não a imagem 

da tragédia antiga; o que importa é o facto de ele representar nela, 

na maneira como vê a tragédia grega, pela primeira vez um tema 

central de sua filosofia. Fá-lo numa categoria estética. No 

fenómeno do trágico percebe a verdadeira natureza da realidade; o 

tema estético adquire, a seus olhos, a condição de um princípio 

ontológico fundamental; a arte, a poesia trágica, torna-se para ele a 

chave que lhe abre a vida essencial (Wesen) do mundo. A arte é 

erigida em organon da filosofia, tomada como a via de acesso mais 

séria, mais autêntica, para a compreensão mais original a que, 

quando muito, se segue o conceito em segunda posição; sim, a 

intelecção conceptual só ganha originalidade quando se confia a 

uma visão mais profunda da arte, quando reflecte sobre o que a arte 

experimenta na criação (1988, p. 17). 

 
 

Assim sendo, comentemos em etapas as afirmações de Fink. Em primeiro lugar, 

quanto ao fato de que a imagem da tragédia grega tal como Nietzsche a representa não 

corresponder necessariamente àquelas com que outros estudiosos deste fenômeno 

estético lidam. Devemos ressaltar que as críticas a Nietzsche já lhe foram feitas pelos 

seus contemporâneos. Não negamos que pode haver na leitura de Nietzsche uma ênfase 

em determinados aspectos em detrimento de outros, o que acaba por permitir-lhe a 

formulação de sua bem famosas teses. Entretanto, não é isto o que está em questão neste 

trabalho. 

Não é nosso objetivo acarear as teses nietzschianas com outras fontes históricas, 

filológicas e filosóficas, bem como com os estudos literários contemporâneos em busca 



 29 

da verdade acerca de cada aspecto da cultura grega antiga. Se fizéssemos isto, 

alteraríamos completamente a natureza do presente trabalho. O que nos interessa fazer é 

articular todas estas idéias em função do que é mais significativo no pensamento de 

Nietzsche, isto é, procuraremos mostrar que as teses nietzschianas a respeito da origem 

da tragédia e sobre a história grega em geral prestam-se como via por meio da qual o 

filósofo elaborou uma ontologia bem peculiar que pretensamente lhe serviria, como o 

explicitaremos um pouco mais adiante, como solução para um problema que ele 

identificava em seu próprio tempo, o problema do niilismo. 

 Concordamos com Fink quando ele afirma que Nietzsche encontra no fenômeno 

estético a chave para compreender a essência de toda a realidade. Passemos, então, à 

visão da tragédia grega elaborada por Nietzsche. 

Como havíamos dito, na concepção nietzschiana os gregos seriam mais sensíveis 

à dor e ao sofrimento do que qualquer outro povo. A dor, no entanto, não tornava a vida 

dos gregos insuportável, pois eles desenvolveram estratégias ou mecanismos para 

transfigurá-la. O primeiro mecanismo foi o da criação do mundo olímpico (e de tudo o 

que, segundo a concepção nietzschiana, ele representa, como a epopéia e as artes 

plásticas, por exemplo) e o segundo foi o desenvolvimento da arte trágica. 

 O mundo olímpico era para os gregos um tipo de refrigério, pois no fundo 

sabiam que a existência é dolorosa.
19

 Tal mundo, por conseguinte, servia como uma 

espécie de anteparo a resguardar o povo grego do contato imediato com a crueza da 

essência da realidade, inclusive porque o mesmo impulso responsável pela criação do 

mundo olímpico – o impulso apolíneo – é o que sedutoramente induzia o povo grego a 

continuar vivendo.
20

 De fato, para Nietzsche, Apolo tinha certa precedência diante dos 

outros deuses olímpicos, pois o Olimpo parecia a Nietzsche o mundo da bela aparência; 

bela aparência que é um dos atributos principais do deus Apolo. 

Justamente a bela aparência emanada do mundo olímpico tinha o poder de 

encantar o povo grego, o qual “para que lhe fosse possível de algum modo viver, teve de 

                                                             

19
 Trata-se indubitavelmente de uma visão pessimista ostentada por Nietzsche à época da composição de 

O nascimento da tragédia e transposta para o mundo grego. Todavia, este pessimismo ontológico não terá 

no seu pensamento os mesmos desdobramentos que podemos verificar na filosofia schopenhaueriana, 

posto que a dor e o sofrimento constitutivos da realidade não devem ser óbices para uma atitude 

afirmativa da vida em sua plenitude. 
20

 O impulso apolíneo e o seu contrapeso, o dionisíaco, eram forças estéticas da natureza; criadoras, 

portanto, de toda a efetividade. Em última instância todo e qualquer fenômeno se constitui a partir de uma 

dessas forças ou de ambas. O impulso apolíneo instaura a individuação, a medida, a prudência (divindade 

ética, portanto), as formas oníricas. Já o impulso dionisíaco é representado como excesso e embriaguez; 

apresenta-se naquilo que se desindividualiza e desagrega.   



 30 

colocar ali, entre ele e a vida, a resplendente criação onírica dos deuses olímpicos” 

(NIETZSCHE 2007 d, p. 33). Todas as (des) venturas dos gregos eram comungadas 

pelos habitantes do Olimpo e assim “os deuses legitimam a vida humana pelo fato de 

eles próprios a viverem” (NIETZSCHE, 2007 d, p. 34).  

Ao viverem o mesmo tipo de vida que os homens, sendo imortais, todavia, os 

deuses olímpicos transfiguravam o sofrimento daqueles. Os gregos, segundo Nietzsche, 

viam-se a si mesmos transfigurados pela beleza no mundo especular dos Olímpicos. 

Esta concepção do Olimpo atribuída por Nietzsche aos gregos antigos fazia com que 

estes se sentissem impelidos a viver.  

Pelo fato de os deuses gregos viverem similarmente aos homens gregos, estes 

não se sentiam compelidos por aqueles a nada. Os deuses não pousavam sobre os 

ombros dos gregos pesados imperativos práticos. Os deuses tampouco representavam 

para os gregos alguma forma de censura.  É precisamente neste ponto que identificamos 

mais um aspecto do pensamento de Nietzsche que pode ser interpretado como um dos 

primeiros elementos da TTV, pois Nietzsche, dentre outras coisas, desejou derruir toda 

a moral dogmática provinda quer da religião, quer da metafísica. A este respeito escreve 

Nietzsche: 

 

Quem, abrigando outra religião no peito, se acercar desses 

olímpicos e procurar neles elevação moral, sim, santidade, 

incorpórea espiritualização, misericordiosos olhares de amor, quem 

assim o fizer, terá logo de lhes dar as costas, desalentado e 

decepcionado. Aqui nada há que lembre ascese, espiritualidade e 

dever, aqui só nos fala uma opulenta e triunfante existência, onde 

tudo que se faz presente é divinizado, não importando que seja 

bom ou mau (NIETZSCHE, 2007 d, p. 32-3). 

 

 

Toda a efetividade, segundo Nietzsche, foi erigida a partir do impulso apolíneo 

(o mesmo impulso, como dissemos, responsável pela configuração do mundo olímpico). 

Mas a efetividade, no entanto, jamais se vê completamente protegida: nela reside uma 

outra força, quase sempre de modo latente, que a ameaça com a dissolução. O perigo 

ininterrupto desta força dissolvente – o dionisíaco – faz recrudescer as pretensões de 

permanência e estabilidade do mundo engendrado pelo impulso apolíneo.  A contenda 

entre os impulsos é incessante e Nietzsche descreve-a primorosamente: 

 

Só consigo pois explicar o Estado dórico e a arte dórica como um 

contínuo acampamento de guerra da força apolínea: só em uma 



 31 

incessante resistência contra o caráter titânico-barbaresco do 

dionisíaco podia perdurar uma arte tão desafiadoramente austera, 

circundada de baluartes, uma educação tão belicosa e áspera, um 

Estado de natureza tão cruel e brutal (NIETZSCHE, 2007 d, p. 39). 

 

 

O jogo – ou a disputa – entre o apolíneo e o dionisíaco jamais pode levar a um 

termo, à aniquilação de um deles, afinal “Apolo não podia viver sem Dionísio!” 

(NIETZSCHE, 2007 d, p. 38). A alternância ininterrupta entre ambas as divindades – ou 

impulsos estéticos da natureza, isto é, do Uno-primordial – concretizava-se em todos os 

recantos da realidade e, de modo mais destacado e incrível na tragédia teatral. 

 

2.1 A tragédia grega 

 

A rigor, segundo Nietzsche, não convinha afirmar a manifestação alternante dos 

impulsos apolíneo e dionisíaco na tragédia dramática, pois o que a caracteriza é 

precisamente o fato de que ambos aparecem em cena concomitantemente. Esta é uma 

das originalidades da interpretação efetuada pelo filósofo alemão.  

Na tragédia grega, Apolo e Dioniso determinam-lhe toda a estrutura. 

Simultaneamente, as duas forças estéticas da natureza encetam a ação. Por meio das 

imagens, da palavra e do diálogo podemos captar toda a manifestação apolínea, 

enquanto que a dionisíaca se nos mostra nos atos desvairados das personagens – 

especialmente nos do protagonista, isto é, o herói – e nas conseqüências descomunais 

destes mesmos atos.  

Em última instância, todos os heróis trágicos são a representação do próprio 

Dionísio, ou, como escreveu Nietzsche, “todas as figuras afamadas do palco grego, 

Prometeu, Édipo e assim por diante, são tão-somente máscaras daquele proto-herói, 

Dionísio” (NIETZSCHE, 2007 d, p. 66). Sendo sempre o deus Dionísio o protagonista 

da tragédia grega, é especialmente para ele que o filósofo alemão quer direcionar a 

nossa atenção. 

Dionísio é não apenas o protagonista de toda e qualquer tragédia grega. Mais do 

que isto, ele é a própria razão de ser da mesma. Nele se radica a origem da tragédia, 

posto que, segundo Nietzsche (e esta é mais uma parte da originalidade da sua visão 

acerca da tragédia grega), é no coro trágico que encontramos a manifestação originária 

deste fenômeno estético. As explicações de Nietzsche que vinculam o coro aos 

ditirambos dionisíacos e, portanto, ao próprio Dionísio, não as reconstituiremos. O que 



 32 

nos interessa é ressaltar a importância que Nietzsche atribuía ao deus cuja imagem mais 

famosa é a de sua destruição em pedaços e da sua subseqüente recomposição: morte e 

vida num ciclo infindável. 

Dionísio, porém, também ocupava o posto principal em alguns festivais em que 

a música produzia nos participantes um torpor tão agudo que, em meio à dança 

desenfreada e às orgias, esqueciam-se de seus traços idiossincráticos; violentamente, 

uma afecção peculiar alterava-lhes toda a percepção: desde então, descerrava-se, 

descortinava-se o véu da aparência e irrompia o cerne da realidade mesma.  

Essa experiência dionisíaca mística permitia ao indivíduo acessar o imo da 

realidade. Mas era perigosa. Tão extremos eram os seus efeitos sobre as pessoas que 

nela tomavam parte, que não raro a crueldade prorrompia e os aniquilava. Ou seja, o 

contato direto com o coração da realidade – o qual não se fazia no registro conceptual – 

era assustador para quem observava de fora.  

O que apreendia o indivíduo desse contato efêmero com a essência da realidade, 

do mundo? Ficava-lhe a sensação de que a vida não valia a pena, pois era sobretudo dor. 

Daí a periculosidade desses festivais em honra a Dionísio. As beberagens e os 

movimentos orgiásticos podiam descambar numa explosão sanguinolenta.  

Essa aterradora visão ameaçava a própria cultura (lembramos que ela nada mais 

é que um ligeiro indício ou um reflexo distorcido do jogo que o Uno-primordial joga 

consigo mesmo). Algo precisava domar o indomável impulso dionisíaco, e desta junção 

entre o deus da embriaguez e o deus das medidas decorre o nascimento da tragédia. 

Eis, então, no excerto a seguir, um exemplo de como Nietzsche apresenta a 

fusão dos impulsos apolíneo e dionisíaco: 

 

Esse afã titânico de ser como que o Atlas de todos os indivíduos, e 

carregá-los com a larga espádua cada vez mais alto e cada vez mais 

longe, é o que há de comum entre o prometeico e o dionisíaco. O 

prometeu esquiliano é, nessa consideração, uma máscara 

dionisíaca, ao passo que, no profundo pendor para a justiça antes 

mencionado, Ésquilo trai ao olho penetrante, a sua descendência 

paterna de Apolo, o deus da individuação e dos limites da justiça. E 

assim, a dupla essência do Prometeu esquiliano, sua natureza a um 

só tempo dionisíaca e apolínea, poderia ser expressa em um 

formulação conceitual: „Tudo o que existe é justo e injusto e em 

ambos os casos é igualmente justificado‟(NIETZSCHE, 2007 d, 

p. 66). 

 

 



 33 

O afã titânico de Prometeu, ao qual se refere Nietzsche, foi o de ter roubado o 

fogo dos deuses e tê-lo distribuído entre os homens. Este ato sem precedentes entre as 

divindades olímpicas atraiu para Prometeu toda a fúria de Zeus. A temeridade do herói 

que o levou à inobservância dos ditames sagrados teve de ser restaurada. Resultado: 

pena para a humanidade (a caixa de Pandora) e para o próprio Prometeu (passar a 

eternidade agrilhoado a uma rocha sem poder defender-se das investidas de aves de 

rapina que lhe atacavam o fígado). Este drama, tal como o representa o tragediógrafo 

Ésquilo é, para Nietzsche, uma das mais bem logradas tragédias, ou melhor, é modelo 

ideal, o arquétipo de todas as tragédias. 

O sucesso das tragédias de Ésquilo explicava-se pela sua arguta percepção do 

equilíbrio substancial entre o apolíneo e o dionisíaco que conduzia à sabedoria profunda 

de que, como vimos, “Tudo o que existe é justo e injusto e em ambos os casos é 

igualmente justificado” (NIETZSCHE, 2007 d, p. 66).
21

 

Acreditamos que o interesse de Nietzsche sobre a tragédia grega devia-se 

também aos efeitos que supostamente ela produzia no espectador. Esta psicologia do 

trágico esboçado por Nietzsche dizia que o espectador era tomado pela sensação de que 

a vida, apesar dos sofrimentos, é digna de ser vivida. Sob os efeitos desta concepção, 

não se duvida de que a vida é em si mesma justificada. Quem deste modo “raciocina” 

não sucumbe aos horrores da vida, não a renega, mas a afirma. 

Esse modo de avaliar os efeitos da tragédia grega sobre os espectadores faz 

Nietzsche discordar da clássica interpretação oferecida por Aristóteles acerca dos efeitos 

catárticos desta manifestação artística. Segundo Nietzsche, não devemos pensar que a 

tragédia proporcionasse uma descarga ou alívio de afetos como compaixão e medo. 

Tampouco a tragédia teria um caráter moral a ser transmitido aos seus espectadores. 

Para Nietzsche, a tragédia incutia em quem a contemplava a convicção de que “a 

existência e o mundo aparecem justificados somente como fenômeno estético: nesse 

sentido precisamente o mito trágico nos deve convencer de que mesmo o feio e o 

desarmônico são um jogo artístico que a vontade, na perene plenitude de seu prazer, 

joga consigo própria” (NIETZSCHE, 2007, p.139).  

                                                             

21
 Eugen Fink escreve a respeito da total justificação da existência, ou melhor, da justificação estética da 

existência: “uma concepção do mundo que opõe resistência a todas as interpretrações morais, cristãs, um 

olhar sobre a globalidade do todo existente, para além do bem e do mal”. (FINK, 1988, p. 33) 

 



 34 

Nessa direção também vai a interpretação de Roberto Machado que diz a 

respeito da concepção de Nietzsche sobre a tragédia:  

 

Não um purgante, como Nietzsche interpreta a visão de Aristóteles, 

nem um calmante, como pensava Schopenhauer, mas um tônico, 

um estimulante capaz de fazer o espectador alegrar-se com o 

sofrimento e até mesmo com a morte porque a destruição da 

individualidade não é o aniquilamento do mundo, da vida, da 

vontade. Foi isso que Nietzsche chamou nessa época de 

„consolação metafísica‟ proporcionada pela tragédia (MACHADO, 

2006, p. 240). 

 
 

Ou seja, a arte trágica compele o vivente à vida, amarra-o à existência, 

convence-o de que deve viver e regozijar-se mesmo que em meio aos sofrimentos. A 

consolação metafísica, no fundo, “é a rejeição da doutrina da resignação de 

Schopenhauer” (SZONDI, 2004, p. 67). A arte trágica, portanto, abriga em si um 

princípio precioso: ela justifica a existência, e justifica-a de modo estético, porque o que 

se passa com o herói na encenação é a representação estética do mesmo processo que 

ocorre na realidade, o ciclo em que à criação se segue a destruição e desta, mais uma 

vez, aquela ad infinitum... 

A consolação metafísica de que goza o espectador da tragédia é fruto da 

sabedoria trágica – uma sabedoria inconsciente – do artista, do tragediógrafo. A 

sabedoria do poeta trágico tem um quê de semelhança com a sabedoria de alguns 

filósofos. Sim, de acordo com Nietzsche, alguns filósofos gregos, mesmo que não se 

dessem conta, percebiam a existência de modo trágico, afinal o seu pensamento, por 

mais que desejassem desgarrar-se dos mitos, era impulsionado por um “poder estranho e 

ilógico, a imaginação” (s/d, p. 28) 
22

. De fato, consoante Nietzsche, a percepção mais 

radical da realidade compartilhada por alguns filósofos pré-socráticos não se realizava 

no registro do racional: assemelhava-se mais a uma espécie de intuição artística 

criadora.
23

 É no mínimo inusitada a tese de Nietzsche a respeito desses filósofos gregos. 

                                                             

22
 A edição que consultamos não apresenta a data de sua publicação. O texto, no entanto, foi escrito por 

Nietzsche em 1873 e publicado apenas postumamente. 
23

 É curioso o fato de que Nietzsche exprimisse em palavras justamente aquilo que não era possível para 

os gregos expressar de modo conceptual: o trágico. Assim, “o significado [...] do mito trágico nunca se 

tornou transparente, com nitidez conceitual, aos poetas gregos e, ainda menos, aos filósofos gregos; seus 

heróis falam, em certa medida, mais superficialmente do que atuam; o mito não encontra de maneira 

alguma a sua objetivação adequada na palavra falada. A articulação das cenas e as imagens perspícuas 

revelam uma sabedoria mais profunda do que aquela que o próprio poeta pode apreender em palavras e 

conceitos” (NIETZSCHE, 2007 d, p. 100-1). 



 35 

Enquanto praticamente toda a tradição historiográfica assinala o surgimento da filosofia 

como obra da racionalidade metodicamente direcionada para a compreensão do cosmos 

(embora, é verdade, ela – a historiografia – não negue que este foi apenas o início de um 

processo que já tem mais de 2500 anos de desenvolvimento), Nietzsche quer que 

creiamos que o pensamento dos primeiros filósofos tenham sido possíveis graças a um 

impulso (ou força ou modalidade de pensamento) não exatamente racional. É, de fato, 

uma tese heterodoxa, completamente subversiva. É essa abordagem transvalorada da 

história da filosofia grega que Nietzsche pretende usar como estratégia para transvalorar 

o presente.     

Mas essa percepção acentuadamente marcada por uma intuição artística e que se 

constituía como a base da sabedoria trágica dos primeiros tragediógrafos e dos 

primeiros filósofos teve de se defrontar com um antagonista inusitado: com um filósofo, 

com Sócrates. 

Em verdade, “Sócrates foi, aos olhos de Nietzsche, a figura que sobrecarregou 

nossa civilização com a idéia de que a finalidade do ser humano era conhecer” 

(RORTY, 1998, p. 11-2). O conhecimento preconizado por Sócrates, no entanto, 

procurava enfatizar apenas uma das dimensões do psiquismo humano, o racional. Em O 

nascimento da tragédia, Sócrates aparece como o principal responsável pela 

perseguição aos instintos e à intuição intelectual.
24

 No lugar destas forças de ordem não-

racional (talvez da ordem do irracional ou do transracional), Sócrates instiga os gregos, 

assim como ele mesmo o fazia, ao desenvolvimento da faculdade racional. O problema, 

no entender de Nietzsche, é que Sócrates tinha a sua racionalidade hipertrofiada e que, 

por esta razão, era um decadente, um doente e antigrego.  

 Sócrates é o autor, consoante Nietzsche, de 

 

uma profunda representação ilusória que veio ao mundo pela primeira 

vez na pessoa de Sócrates – aquela inabalável fé de que o pensar, pelo fio 

condutor da causalidade, atinge até os abismos mais profundos do ser e 

que o pensar está em condições, não só de conhecê-lo, mas inclusive de 

corrigi-lo. (NIETZSCHE, 2007 d, p. 91) 

 

 

Essa fé exacerbada na razão faz Sócrates acreditar que o universo é estruturado 

racionalmente e que, por conseguinte, é possível conhecê-lo em toda a sua essência. 

                                                             

24
 Sócrates é “um ponto de inflexão e um vértice da assim chamada história universal” (NIETZSCHE, 

2007 d, p. 92). 



 36 

Aliás, mais que conhecer o âmago de toda a realidade, Sócrates cria que fosse possível 

corrigi-lo.
25

 A postura de Sócrates é, no fundo, uma “sublime ilusão metafísica aditada 

como instinto à ciência” (NITZSCHE, 2007 d, p., 91).  

A ilusão metafísica socrática convence-o de que a razão, a despeito do corpo, é 

capaz de afastar o erro para lugares cada vez mais distantes do homem. Ao reconhecer a 

sua própria ignorância, Sócrates não se resignava a ela, mas buscava convencer os seus 

concidadãos de que os seus pretensos saberes eram ingênuos e não se fundamentavam 

na razão. Mais do que isto, Sócrates acreditava que a razão poderia conduzir ao bem e à 

felicidade, e se nisto acreditava era porque, segundo Nietzsche, era um doente, um 

pessimista, um niilista. 

Por um lado, Sócrates encarna um otimismo teórico e, por outro, um pessimismo 

existencial. O corpo se lhe afigurava como um estorvo, um entrave à livre progressão no 

sentido da busca da verdade. Nietzsche interpreta o trecho do Fédon em que Sócrates 

lembra a um de seus discípulos que oferecesse, após a sua morte, um galo em sacrifício 

a Asclépio, o deus da medicina entre os gregos. Este tipo de sacrifício era comum, na 

Grécia, quando alguém se convalescia de uma doença. Nietzsche acusa Sócrates de ter 

pensado que ao morrer curava-se de uma doença, curava-se da vida (de fato, no Fédon, 

Sócrates tranqüiliza seus discípulos e não parece temer a morte; ao contrário disto, 

parece até ansiar por chegar logo ao Hades, onde, parecia-lhe, seria recompensado 

devidamente em virtude da sua retidão de caráter e de sua sabedoria e também pelo 

simples fato de ter... vivido). 

Esse é um dos motivos pelos quais Nietzsche opõe Sócrates aos poetas trágicos 

como Ésquilo e Sófocles em O nascimento da tragédia. Há outras razões ainda. Na 

verdade, Nietzsche executa uma série de acusações ao mestre de Platão (como se não 

estivesse satisfeito com a pena a que foi submetido o pensador grego).  A característica 

mais interessante da reinterpretação nietzschiana sobre Sócrates é que ela psicologiza o 

filósofo grego. Um exemplo: 

 

                                                             

25
 Lembramos que o nosso intuito não é o de averiguar se se trata realmente do Sócrates histórico. Aliás, 

isto seria em todo caso impossível. Parece-nos que há um Sócrates nietzschiano, assim como há o 

platônico. Nietzsche interpreta a figura de Sócrates e o recria como é comum a toda interpretação. Não 

podemos acusá-lo de agir com má-fé uma vez que suas interpretações, por mais heterodoxas que soem, 

embasam-se nas leituras das informações que Nietzsche recolhe nos textos de Platão, Aristófanes e 

Diógenes Laércio. Todavia, supomos que Nietzsche privilegia alguns textos, como o Fédon e Apologia de 

Sócrates. 



 37 

Uma chave para o caráter de Sócrates se nos oferece naquele 

maravilhoso fenômeno que é designado como o „daimon de 

Sócrates‟. Em situações especiais, quando sua descomunal 

inteligência começava a vacilar, conseguia ele um firme apoio, 

graças a uma voz divina que se manifestava em tais momentos. 

Essa voz, quando vem, sempre dissuade. A sabedoria instintiva 

mostra-se, nessa natureza tão inteiramente anormal, apenas para 

contrapor-se, aqui e ali, ao conhecer consciente, obstando-o. 

Enquanto, em todas as pessoas produtivas, o instinto é justamente a 

força afirmativa-criativa, e a consciência se conduz de maneira 

crítica e dissuadora, em Sócrates é o instinto que se converte em 

crítico, a consciência em criador – uma verdadeira monstruosidade 

per defectum. (NIETZSCHE, 2007 d, p. 83) 

 

  

  No texto Sócrates e a tragédia, escrito em 1870, temos acesso a outro exemplo 

da interpretação psicologizante que Nietzsche realiza acerca de Sócrates. O filósofo 

alemão tece um comentário interessante a respeito do sonho que Sócrates teve na prisão 

e que o provocava a fazer música. Leiamos: 

 

Sócrates tinha se apaziguado até os seus últimos dias com a 

opinião de que a sua filosofia fosse a música mais alta. Finalmente, 

na prisão, ele consente, para aliviar completamente a sua 

consciência, em fazer também aquela música „vulgar‟. Ele 

claramente transpôs para versos algumas fábulas em prosa, que lhe 

eram conhecidas, mas eu não acredito que ele tenha se reconciliado 

com as musas com esses exercícios métricos. (NIETZSCHE, 2005 

b, p. 86) 

 

 

 Em suma, Sócrates era o antípoda da concepção trágica da existência. Seu 

comportamento colocava em risco a civilização grega, pois a sua gigantesca vontade de 

saber (ou vontade de verdade) tornava-o tresloucado na medida em que não considerava 

a vida o bem maior: no fundo, era um niilista. Sócrates é o protótipo do homem teórico 

que se difundirá até a modernidade. Ele é, portanto, um divisor de águas na história da 

humanidade.
26

 Sua influência devastadora chega inclusive aos domínios da arte. 

 Nietzsche acreditava que a tragédia grega morreu por suicídio. Um poeta trágico 

a aniquilou quando incorporou os preceitos da sabedoria socrática. Trata-se de 

Eurípides.  

                                                             

26
 Em Sócrates e a tragédia, texto escrito um ano antes de O nascimento da tragédia, Nietzsche diz que o 

socratismo (socratismo era, entre outras coisas, uma tendência de valorização da racionalização por meio 

do diálogo) era anterior a Sócrates. (Cf. 2005 b, p. 83). Não sabemos por que motivos Nietzsche declina 

desta idéia e, um ano mais tarde, tece acusações pessoais a Sócrates. De qualquer maneira, a forma de 

pensar de Nietzsche era a seguinte: as idéias de um pensador estão intimamente relacionadas com o seu 

tipo psicológico, com os seus impulsos vitais.  



 38 

 Encantado por Sócrates, Eurípides passa a crer que a tragédia deve ser racional, 

deve suprimir o elemento dionisíaco da cena. E com isto varre o trágico dos palcos 

gregos. Sobre esta questão, escreve Gianni Vattimo: “O realismo da tragédia de 

Eurípides é uma consequencia do optimismo teorético de Sócrates: aquilo que merece 

ser representado em cena é a estrutura racional da vida” (VATTIMO, 1990, p. 21).  

 Nietzsche dedica muitas páginas de O nascimento da tragédia para expor os 

meios sutis por meio dos quais Eurípides acaba com a oposição entre Apolo e Dionísio, 

a oposição que deu à luz a tragédia grega em si. Em síntese, aventamos uma das tantas 

mudanças substanciais realizadas pelo autor de Medéia: a inserção do prólogo. 

 A explicação do enredo por uma personagem antes que a cena tivesse início (isto 

é, o prólogo) representa a completa subsunção da tragédia ao socratismo. Não poderia 

haver equivocidade no pensamento dos espectadores, tudo tinha de se esclarecer (o 

prólogo teria algum parentesco com a maiêutica!). Sendo a ação completamente 

explicada do princípio ao fim, toda a tensão típica da autêntica tragédia evanescia.  

Assim, por meio do prólogo (e também de outros recursos como o deus ex 

machina) Eurípides assassinou a tragédia grega. A obra As bacantes seria uma tentativa 

de retratação de Eurípides para com Dionísio, mas uma tentativa malograda, porquanto 

tardia. Já estava morta a tragédia. As peças de Eurípides não mais podiam oferecer o 

consolo metafísico que faz o indivíduo afirmar incondicionalmente a vida.  

Nietzsche costumava lamentar freqüentemente o ocaso da tragédia grega. Não 

como um crítico de arte o faria ao ver uma bela e importante manifestação estética 

desaparecer. A preocupação do filósofo decorre do fato de ele conceber a tragédia grega 

como o principal atestado da pujança da cultura grega, justamente porque não se 

esforçava em negar a dor, ou seja, a própria vida, mas a aceitava em sua plenitude ou, 

consoante o especialista: 

[...] posto que o artista trágico revele a crueldade intrínseca do 

mundo, ele se vale da música dionisíaca a fim de demonstrar que 

por trás dessa visão terrível é possível encontrar uma alegria. 

Assim, aos olhos de Nietzsche, ao invés da abdicação da vontade 

de viver, a tragédia antiga conduz o homem a afirmar a vida 

mesmo diante da verdade cruel. (LIMA, 2006, p. 78). 

 

Isto posto, concluímos esta parte do trabalho recapitulando tudo o que dissemos 

até aqui que tem estreita relação com a transvaloração de todos os valores. Em primeiro 

lugar, a metafísica presente na primeira obra de Nietzcsche se distingue sobremaneira 



 39 

da metafísica que Nietzsche julga encontrar no pensamento de Sócrates e no de Platão. 

Segundo Nietzsche, a metafísica socrático-platônica em particular e a metafísica em 

geral nasce da necessidade humana de encontrar paz, sossego, tranqüilidade ante a 

mudança ininterrupta do vir-a-ser, ou do Uno-primordial. Esse desejo de estabilizar a 

realidade proporciona serenidade, calma diante da vida, mas é, ao mesmo tempo, um ato 

de negação da mesma, um ato niilista. De acordo com o comentador, a metafísica que 

Nietzsche critica já em O nascimento da tragédia nasce de “um anseio de eternização 

da quietude apolínea que implica a radical supressão do elemento dionisíaco” (grifos 

do autor) (CASANOVA, 2003, p. 67). 

A metafísica de Nietzsche, ao contrário daquela exposta acima, apresenta a 

essência da realidade não como o lócus em que se encontram os elementos estáveis que 

não estão presentes na efetividade. A sua descrição da essência do mundo é que lhe 

confere toda a contradição, todo o movimento, toda a destruição e recriação com que 

estamos acostumados a lidar corriqueiramente. Em última instância, não há duplicação 

da realidade em mundo sensível e mundo inteligível. Quer quando voltado sobre si 

mesmo, quer quando em expansão para aliviar-se de suas dores, o Uno-primordial, a 

essência da realidade, é sempre e necessariamente um algo tangível, uma coisa sensível.  

Em segundo lugar, o consolo metafísico obtido por meio da intuição da estrutura 

mais íntima da realidade não se assemelha ao tipo de consolo que é oferecido pelos 

outros sistemas metafísicos. Em muitas passagens da sua obra, Nietzsche alude ao fato 

de que o cristianismo é platonismo para o povo. Isto é, segundo Nietzsche a metafísica 

platônica é traduzida para a religião cristã, mas ambas, no que diz respeito ao 

sofrimento, implícita ou explicitamente, ofereciam a possibilidade de redenção. E aqui 

reside uma diferença importante entre o consolo metafísico oferecido pela tragédia 

grega e o consolo metafísico oferecido pelo cristianismo e pelo platonismo. Ou, como 

escreve o próprio o comentador: “A morte e a ressurreição do Cristo abrem a porta para 

a promessa de redenção noutro mundo, desprezando-se este integralmente; já a morte e 

renascimento do deus pagão é uma esperança de vida do lado de cá, no único mundo 

possível” (LIMA, 2006, p. 188). 

Não é de modo algum arbitrária a citação que fizemos acima. De fato, o próprio 

Nietzsche na sua fase declaradamente transvalorativa faz inúmeras referências ao 



 40 

verdadeiro antagonismo com que tem de lidar: Dionísio versus o Crucificado.
27

 Ou seja, 

Nietzsche tem um modelo que lhe serve de norte para criticar a cultura ocidental, a qual 

tem como um dos seus pilares justamente a moralidade cristã; esse modelo – que é a 

concepção trágica da realidade – além de critério crítico de avaliação, é no contexto da 

TTV um critério ético de reconstrução cultural e individual.
28

 

Essa reconstrução, ou criação, é mote constante, o tema onipresente do discurso 

nietzschiano. Trataremos do mesmo no capítulo subsequente que trata da concepção 

nietzschiana da história nos primeiros escritos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             

27
  Eis as palavras finais de Ecce homo: “Fui compreendido? – Dionísio contra o Crucificado...” 

(NIETZSCHE, 1995, p.117). 
28

 Outro elemento que apontamos como componente do ímpeto de Nietzsche de transvalorar todos os 

valores já no primeiro momento da sua produção filosófica é o fato de que ele acreditava que a concepção 

trágica da existência e o seu consolo metafísico 
28

 reapareceriam no seu próprio tempo graças à música de 

Richard Wagner e às filosofias de Kant e Schopenhauer, mas não nos deteremos nessa questão que sem 

dúvida mereceria um trabalho que lhe fosse inteiramente dedicado.   



 41 

3. A TRANSVALORAÇÃO NOS ESCRITOS SOBRE A HISTÓRIA 

 

Publicada em 1874, a Segunda Consideração Intempestiva (cujo subtítulo é Da 

utilidade e desvantagem da história para a vida) é o texto em que Nietzsche pela 

primeira vez delineia uma reflexão estritamente centrada sobre a história. Ele estava 

ciente de que o seu pensamento a este respeito era uma espécie de contracorrente às 

idéias predominantes acerca da história na Europa em geral e na Alemanha em 

particular. Por exemplo: idéias como a de que a historiografia pode reproduzir e analisar 

objetivamente os fatos do passado e, além disso, idéias que conferem ao processo 

histórico um télos, uma finalidade ou sentido inevitável. 

Não por acaso Nietzsche alcunhou o seu trabalho de consideração intempestiva. 

Suas idéias sobre a história não tinham ressonância em seu tempo e o filósofo, como em 

outros momentos, apresentou-se como um arauto dos tempos vindouros. No entanto, o 

que nos interessa mais é compreender as peculiaridades do seu pensamento sobre o 

tema em questão (a história) e articulá-lo com o derradeiro e mais importante projeto de 

sua filosofia, o de transvaloração de todos os valores. 

Procuraremos mostrar que a „filosofia da história‟ contida na Segunda 

Consideração Intempestiva prepara o „terreno‟ para o aparecimento de textos da fase 

eminentemente transvalorativa da sua filosofia, como A genealogia da moral. Neste 

escrito e noutros a ele coetâneos, o filósofo alemão empreendeu – como usualmente 

dizia – uma vivissecção dos elementos culturais da sua época.  

Vivissecção: trabalho de fisiólogos e de médicos. De fato, Nietzsche assim se 

considerava, além de psicólogo, é verdade. No entanto, nada disto tudo se contraditava 

com o filosofar, afinal a cultura de seu tempo, como a de qualquer outro, erigia-se sobre 

fundamentos inconfundíveis: idéias e pensamentos, que são, indubitavelmente, a 

matéria-prima da atividade filosófica. 

Já em O nascimento da tragédia, como mostramos, o filosofar nietzschiano 

ocupava-se com o problema das relações entre as idéias e os traços culturais de um 

povo. Ao escrever sobre o teatro ou a música grega, por exemplo, Nietzsche 

preocupava-se sobretudo com as idéias que perpassavam e possibilitavam a existência 

de tais manifestações culturais.  

Em última instância, como tentaremos demonstrar, o pensamento de Nietzsche 

arrogava-se uma missão pretensiosa: reconstituir a trajetória das mais importantes 



 42 

manifestações culturais do ocidente, fazendo aparecer sentidos ocultos, mas poderosos 

na medida em que conformam e direcionam, por meio da moral, o pensamento e as 

ações de muitas gerações de indivíduos; a esta parte crítica ou reflexiva, de vivissecção 

e análise, acrescenta Nietzsche outra, de aspecto propositivo. Em suma, via de regra o 

método nietzschiano é o seguinte: desce às questões históricas, discute-as na intenção de 

desvelar facetas obscuras de determinadas configurações morais da época em questão e, 

por fim, apropria-se, em seu discurso filosófico, daquilo que lhe parece potencializar a 

vida (seu escopo maior).  

Antes de direcionarmos a reflexão para a “vida” no pensamento de Nietzsche, 

expomos os objetivos que pretendemos alcançar nesta parte da dissertação: a) 

demonstrar os laços entre a Segunda Consideração Intempestiva e o projeto de 

transvaloração de todos os valores; b) apresentar os vínculos entre a teoria sobre a 

história contida na Segunda Consideração Intempestiva exemplificada na análise 

realizada por Nietzsche sobre os traços principais da história judaica na Genealogia da 

Moral. 

Como o próprio título do escrito indica, é a vida, em última instância, o critério 

que pode tornar o estudo da história válido. A história reveste-se de importância na 

medida em que vivifica a vida, isto é, torna-a mais plena e pujante. Se, por outro lado, a 

história não é capaz de provocar ou acender nos homens a vontade de tornarem-se mais, 

ela é hostil e nociva à vida, presta-lhe um desserviço.  

Cabe aqui explicitarmos o que Nietzsche compreendia por “vida” à época da 

publicação da Segunda Consideração Intempestiva. Sem isto as suas idéias sobre a 

história não se deixam acessar. Então ouçamos o que o filósofo nos diz: “É necessária 

muita força para poder viver [...], na medida em que viver e ser injusto são a mesma 

coisa”. (NIETZSCHE, 2003, p. 30). 

Viver e ser injusto são o mesmo. Esta idéia certamente soa demasiado injusta 

aos ouvidos de muitos, aos nossos inclusive, porém, para Nietzsche, a vida só se 

constitui enquanto superação de si mesma, o que implica violência e injustiça. Embora 

não explicitada, esta é a idéia que a partir de A gaia ciência se fará recorrente em sua 

filosofia: a vida equivale à vontade de poder. Num texto de 1885 escreve: “Esse mundo 

é vontade de potência – e nada além disso! E também vós próprios sois essa vontade de 

potência – e nada alem disso”. (NIETZSCHE, 1974, p. 397). Noutro texto de 1888 

reapresenta a sua tese: “o que o homem quer, o que toda ínfima parte de um organismo 

vivo quer é um plus de poder”, e responde àqueles que dele discordam: “Os esgotados 



 43 

querem tranqüilidade, poder espreguiçar-se, paz e sossego” (NIETZSCHE, 2005, p. 

290). Cremos que isto não é um argumentum ad homimem, como pode parecer. A 

resposta de Nietzsche é coerente com a sua própria tese porque quem não sente a vida 

como aquilo que tende à expansão e superação de si mesmo está já debilitado, sofre e 

afunda-se em sua decadência e, portanto, não deseja outra coisa senão conservar-se no 

que ainda é possível, o que o leva a desejar tranqüilidade, paz e sossego. E na verdade 

deseja mais, pois, como diz Zaratustra: “Sofrimentos e impotência criaram todos os 

além-mundos, e esse breve delírio de felicidade que só conhece quem mais sofre.” 

(NIETZSCHE, 2008, p. 48) 

Portanto a vida, entendida como o que propende inelutavelmente ao 

crescimento, é o critério único por meio do qual o conhecimento histórico deve ser 

construído. Aliás, a vida é critério para a construção não apenas do conhecimento 

histórico, mas de todo e qualquer conhecimento. Significativa a este respeito é a frase de 

Goethe (numa carta de 19/12/1798 destinada a Schiller) com a qual Nietzsche abre a 

Segunda Consideração Intempestiva: “„De resto, me é odioso tudo o que simplesmente 

me instrui, sem aumentar ou imediatamente vivificar a minha atividade‟” 

(NIETZSCHE, 2003, p. 5). Ao se apropriar das palavras do poeta alemão, Nietzsche 

reafirma a centralidade da vida no que diz respeito ao conhecimento. Nesta lógica, a 

atividade diletante não seria apenas supérflua, mas extremamente prejudicial à própria 

vida. Sim, o acúmulo despropositado de informações sobre uma questão qualquer, sobre 

um fenômeno, acaba por obstaculizar a dinâmica característica da vida. É o caso, em 

geral, do crítico (indivíduo erudito, porém improdutivo, infecundo) ou do historiador da 

filosofia (aquele que não consegue ir além desta etapa importante para acrescentar-lhe 

novos capítulos). Neste sentido, escreve Nietzsche: 

 

Certamente precisamos da história, mas não como o passeante 

mimado no jardim do saber, por mais que este olhe certamente com 

desprezo para as nossas carências e penúrias rudes e sem graça. Isto 

significa: precisamos dela para a vida e para a ação, não para o 

abandono confortável da vida ou da ação [...]. Somente na medida 

em que a história serve à vida queremos servi-la. (NIETZSCHE, 

2003, p. 5) 

 

A Segunda Consideração Intempestiva é dedicada justamente à explanação e à 

análise dos casos em que a história pode tornar mais forte ou mais fraca a vida. Assim 

sendo, Nietzsche discorre acerca dos três modos pelos quais a história vem sendo 



 44 

escrita, que são, respectivamente, os seguintes: história monumental, história antiquária 

e história crítica. Cada um deles pode, a depender de como seja concebido, propiciar ou 

debilitar as forças vitais de um povo e de uma época. Ou seja, a história tem aspectos 

que ora podem torná-la auspiciosa, ora perniciosa à vida. Ressaltamos apenas que 

quando Nietzsche refere-se à vida como critério orientador da consideração que se deve 

fazer do passado, ele alude à ação. Se a ação criativa que abre espaço para o novo ainda 

se realiza, a própria vida pode mostrar-se plena e vigorosa. Por outro lado, se a ação não 

é prenhe de novidade e criação, a vida mergulha numa decrepitude horrenda. Mas 

passemos à apresentação da tipologia nietzschiana da historia, pois nela estas questões 

reaparecerão de modo mais claro. 

O lema que anima a história monumental, mesmo que inconscientemente, é: 

“aquilo que uma vez conseguiu expandir e preencher mais belamente o conceito 

„homem‟, também precisa estar sempre presente para possibilitar isso” (NIETZSCHE, 

2003, p. 19).  Isto quer dizer que o passado, ou melhor, momentos selecionados no 

passado prestam-se à adoração dos indivíduos no presente. Tais quais monumentos, 

fatos e indivíduos “majestosos” de outrora influenciam o horizonte compreensivo dos 

vivos. Estes últimos, sob o torpor do fascínio, alimentam a crença de que o que se 

passou ainda pode ser revivido.  

A história monumental, por conseguinte, faz as vezes de um modelo ou 

arquétipo, e por este motivo se justifica a sua utilidade e importância para a vida. Sob 

sua inspiração o homem sente-se impelido à ação. Ou seja, a crença implícita de que o 

que já foi uma vez grandioso pode e deve sê-lo novamente impede que a resignação 

paralise e condene o homem à inação, à inércia. 

E a história antiquária, de que modo pode ela servir à vida?  A consideração 

monumental do passado é realizada por aquele que “preserva e venera” (NIETZSCHE, 

2003, p. 25). Ela é filha daquele homem “que quer conservar um presente, um estilo de 

ser, uma forma de existência” (SAMPAIO, 2005 p. 42). Deste modo de conceber o 

passado deriva o desejo de fixar a realidade e evitar que elementos adventícios alterem 

as configurações de uma cultura particular.  

Nesse modo de relacionar-se com o passado, o homem enamora-se de cada 

pequeno aspecto que constitui a comunidade na qual nasceu e cresceu. A história 

antiquária “cuida, com mão muito precavida, do que ainda existe de antigo, busca 

preservar as condições sob as quais surgiu para aqueles que virão depois dele – e assim 

serve à vida”. (NIETZSCHE, 2003, p. 25)  



 45 

Enquanto preserva e venera, o homem não se desgarra do solo da sua 

comunidade. Ou seja, da consideração antiquária do passado depende a preservação não 

apenas do passado, mas do futuro da própria comunidade. Não fossem os efeitos da 

história antiquaria que recaem sobre os homens, dissolver-se-iam todas as associações 

que são, indubitavelmente, condição de possibilidade da vida humana. Eis o que fala 

Nietzsche a respeito disto:  

 

Como a história poderia servir melhor à vida, a não ser se 

conectasse as gerações e as populações menos favorecidas à sua 

terra natal e aos hábitos de sua terra natal, enraizando-as e 

impedindo-as de vaguear por aí em busca do que é melhor no 

estrangeiro e de se engajar numa luta ferrenha por ele? Por vezes 

parece teimosia e insensatez o que prende firmemente o indivíduo 

aos seus próprios companheiros e ao seu ambiente, a este hábito 

penoso, a estes cumes nus – mas esta é a insensatez mais salutar e a 

mais exigida pelos interesses da comunidade [...] (NIETZSCHE, 

2003, p. 26-27) 

  
 

A terceira e última maneira de conceber o passado é aquela que Nietzsche chama 

de história crítica. Tal modalidade de consideração histórica resulta numa atitude para 

com o passado que não pode mais ser chamada de veneração. Em vez disto, o passado 

mesmo é tido como um óbice à atualização da vida, a qual sempre se movimenta no 

sentido de ultrapassar-se.  

Segundo o comentador, a história crítica “é a que tem mais em conta o presente 

enquanto abertura ao futuro” (SAMPAIO, 2005, p. 43). A abertura para o futuro só é 

possível na medida em que o passado não enrijece o poder criativo do homem. Mas se é 

o caso de o passado exercer o seu influxo sobre o homem a tal ponto que este se vê 

imobilizado, este mesmo homem deve com todas as suas forças fazer o passado sofrer. 

Nas palavras de Nietzsche: “Ele [o homem] precisa ter a força e aplicá-la de tempos em 

tempos para explodir e dissolver um passado, a fim de poder viver: ele alcança um tal 

efeito conforme traz o passado para diante do tribunal, inquirindo-o penosamente e 

finalmente condenando-o; no entanto, todo passado é digno de ser condenado [...]” 

(NIETZSCHE, 2003, p. 30-31). 

A história crítica impõe limites às pretensões do passado de reger o presente e, 

conseguintemente, o futuro. O historiador crítico, portanto, realiza a sua leitura do 

passado em função de um projeto que tem para as outras duas dimensões temporais. A 



 46 

história crítica tem, então, duas facetas: uma negativa, como demonstramos, e uma 

positiva, propositiva, que quer libertar o homem dos grilhões do passado. 

Assim sendo, deixemos o próprio Nietzsche sintetizar a utilidade que cada modo 

de conceber o passado pode ter para a vida: 

 

Se o homem que quer criar algo grandioso precisa efetivamente do 

passado, então ele se apodera dele por intermédio da história 

monumental; em contrapartida, quem quer fincar pé no familiar e 

na veneração do antigo cuida do passado como o historiador 

antiquário; e somente aquele que tem o peito oprimido por uma 

necessidade atual e que quer a qualquer preço se livrar do peso em 

suas costas carece de uma história crítica, isto é, de uma história 

que julga e condena. (NIETZSCHE, 2003, p. 25) 

 

Mas, se a história pode ser vantajosa para a vida, ela também pode, em outras 

circunstâncias, ser perigosa. Vejamos como cada uma das maneiras de conceber o 

passado também põe em risco a vida. 

No que diz respeito à história monumental, as desvantagens que ela pode 

acarretar para a vida decorrem do seu modo peculiar de selecionar aquilo que no 

passado lhe parece relevante. De fato, ela leva em consideração apenas alguns aspectos 

do que se passou, notadamente aquilo que pode servir de modelo. Mas esta maneira de 

lidar com a história nutre-se do preconceito de crer que há efeitos sem causas: 

 

Sua injustiça com o passado desconsidera o que não julga 

dignificante e eterno, reduzindo os aspectos próprios e 

característicos de cada época passada a um molde geral. 

Desprezando os detalhes, as vicissitudes de cada realidade passada, 

a história monumental esquece-se de que há uma preparação para 

os grandes acontecimentos, que eles não se ligam como num passe 

de mágica. Em sua cegueira das causas, torna-se uma coleção de 

„efeitos em si‟. Ela assemelha-se às ficções míticas: engana através 

da analogia [...] (SAMPAIO, 2005, p. 42) (grifos do autor) 
  

Ou seja, a rigor, o cultor da história monumental é ingênuo porque acredita que 

o passado pode ser reeditado, mesmo que as condições para tanto não sejam as mesmas 

que possibilitaram que as coisas no passado tenham sido como foram.  É curioso o 

modo através do qual Nietzsche salienta e ataca incisivamente o prejuízo desta 

concepção histórica.  

No fundo, aliás, o que foi possível uma vez só se poderia produzir 

uma segunda vez como possível se os pitagóricos tivessem razão 

em acreditar que uma mesma constelação de corpos celestes 

também se deveria repetir, igualmente, sobre a terra, e isto até os 



 47 

eventos singulares e diminutos: de modo que sempre de novo, 

quando as estrelas estivessem em certa posição umas em relação às 

outras, um estóico se ligaria a um epicurista para matar César e 

novamente em uma outra relação Colombo descobriria a América 

[...] (NIETZSCHE, 2003, p. 21). 
 

Nietzsche parece refutar, no excerto acima, um dos pontos mais famosos do seu 

pensamento tardio, o eterno retorno do mesmo. Todavia, não convém tratarmos desta 

questão aqui, uma vez que o filósofo ainda não operava com este conceito no texto que 

estamos analisando. O que está em jogo é, sobretudo, a impossibilidade de o passado 

readquirir a sua atualidade, afinal, embora o passado não passe completamente, 

tampouco pode ser tão vivo quanto o é o instante presente. Se esta idéia não é 

observada, o presente mesmo (e a vida, por conseguinte) é prejudicado em detrimento 

de um passado ideal. Um caso típico em que podemos perceber o efeito deletério da 

história monumental sobre a vida é o da arte quando nela imperam cânones reguladores: 

se tais padrões são levados ao paroxismo, chega um momento em que o impulso 

artístico esmorece, perde a sua força criativa peculiar. 

Os efeitos infestos da história antiquária, por sua vez, recaem sobre a vida 

quando ela desconsidera o fato de que a realidade e o tempo são atravessados pelo devir. 

A história antiquária quer fixar o tempo e com isto impede o fluxo de novidades que 

anima a vida. O afã do historiador antiquário em preservar compara-se ao zelo 

desmedido de um colecionador com as suas relíquias. O presente e a sua abertura ao 

porvir são comprometidos quando esta modalidade de conceber o passado é levada às 

últimas conseqüências. 

Levar ao extremo a consideração antiquária da história é o mesmo que sacrificar 

o presente e o futuro no altar do passado. Enfim, é uma sandice tão desmesurada que o 

seu corolário mais funesto é a infertilidade do campo em que a vida humana pode 

crescer, porquanto a vida precise pôr o vivente em risco, isto é, em situações e contextos 

inusitados para que ela mesma possa potencializar-se, o que significa, no pensamento de 

Nietzsche, viver. Sim, a conservação é o resultado da expansão das forças e não o fim 

último. Mas quando almejada nela mesma, a conservação é indício de que o vivente está 

a se retirar da vida a qualquer instante e, neste caso, em última análise, a história 

antiquária sequer deseja mesmo conservar a vida: seu intuito é, conforme Nietzsche, 

mumificá-la.  



 48 

Por fim, destaquemos o influxo mais sinistro da história crítica sobre a vida. 

Muitas vezes, a crítica ilude o crítico: ele pensa estar incólume aos efeitos do erro. Esta 

crença causa-lhe uma espécie de obtusidade que não lhe permite perceber que ele é filho 

dos erros que condena e que não poderá deles se livrar completamente. Além disto, o 

historiador crítico (ou quem mais conceba e se relacione com o passado desta maneira) 

é incapaz de ter a noção de que ele não é o único fiador do futuro, ou seja, nada lhe 

garante que a sua consideração crítica do passado resultará na criação de um futuro 

totalmente livre dos equívocos típicos dos tempos de antanho. 

Outro erro decorrente do uso desmesurado da história crítica é o de o seu fautor 

arvorar-se em conhecedor objetivo do passado. Esta parvoíce incomensurável só é 

possível devido à soberba daquele que se crê senhor das interpretações, que se imagina 

mais bem dotado cognitivamente do que os seus contemporâneos. Assim, embora a 

história crítica tenha a função de exorcizar os espectros impertinentes oriundos dos dias 

que se foram, ela não é necessariamente útil à vida. A superdose de história crítica, 

aliás, de qualquer modo de conceber e lidar com o passado, pode e costuma ser fatal. 

Com respeito à questão que analisamos neste momento, isto é, as três formas de 

consideração do passado, Heidegger afirma que Nietzsche não demonstra 

explicitamente “a necessidade dessa tríade e o fundamento de sua unidade”. Mas afirma 

também que o “início de sua „consideração‟ deixa entrever que ele compreendeu bem 

mais do que chegou a exprimir” (HEIDEGGER, 2007, p. 489). Com efeito, o 

fundamento desta tríade de que fala Heidegger é a temporalidade do homem (Dasein ou 

presença), condição de possibilidade de todo e qualquer modo de compreensão, 

inclusive de compreensão do passado. É porque já é ele mesmo tempo (e o seu tempo 

todo a todo tempo) que o Dasein pode conceber quer teórica, quer ingenuamente o 

passado, a história. Como diz Gadamer a respeito da temporalidade segundo Heidegger: 

“Há uma razão histórica somente porque a pre-sença humana tem caráter temporal e 

histórico. Há uma história do mundo somente porque esta pre-sença temporal do 

homem „tem um mundo‟. Há uma cronologia somente porque a própria presença 

histórica do homem é tempo” (GADAMER, 2004, p. 45).  

De fato, a observação de Heidegger aposta acima parece pertinente. Nietzsche 

não explicita nem enfatiza a ocorrência concomitante das três dimensões temporais no 

ser humano. No entanto, é possível inferir de seu texto, mesmo sem grandes 

malabarismos interpretativos nem com uma hermenêutica demasiado violentadora, uma 

idéia de temporalidade muito próxima daquela desenvolvida por Heidegger em Ser e 



 49 

Tempo. Interpretemos o seguinte trecho da Segunda Consideração Intempestiva: “pois 

não saberia que sentido teria a filologia clássica em nossa época senão o de atuar nela de 

maneira intempestiva – ou seja, contra o tempo, e com isso, no tempo e, esperamos, em 

favor de um tempo vindouro” (NIETZSCHE, 2003, p. 7). 

O excerto da Segunda Consideração Intempestiva reproduzido acima demonstra 

que Nietzsche estava cônscio de que três dimensões temporais perpassam e constituem a 

temporalidade. Sua tarefa, não apenas enquanto filólogo (mas também como filósofo), 

consistia em, em nome de um presente e de um porvir, apropriar-se produtivamente do 

seu próprio tempo e, com isto, dos tempos „já idos‟ que este tempo ainda carrega. À 

interpretação, por conseguinte, segue-se a ação em função de um futuro em que a vida 

seja afirmada em todos os seus aspectos, desde os mais benfazejos até os mais sórdidos. 

Parece-nos que o discurso filosófico de Nietzsche jamais perde de vista a meta 

de afirmar em sua plenitude a existência, ou seja, afirmá-la em todas as suas 

contradições
29

 (talvez daí derivem os aspectos contraditórios do seu pensamento). Por 

isto, Nietzsche preocupa-se e ocupa-se menos em demonstrar o fundamento que 

possibilita qualquer uma das três formas de conceber o passado que em apontar os 

riscos que os exageros da historiografia podem ocasionar sobre o presente e o futuro. 

Com efeito, há certa semelhança deste alerta realizado por Nietzsche e aquele outro, em 

O nascimento da tragédia, sobre a periculosidade dos abusos da concepção teórica do 

mundo em detrimento da concepção trágica e estética da realidade.  

Segundo Nietzsche, levar ao extremo qualquer um dos três modos de conceber o 

passado adoenta o vivente. É por esta razão que ele alude à paixão pela história tão 

comum em sua época como uma „febre histórica‟. Seu intento não é outro senão o de 

remediar os males que se abatem sobre a civilização ocidental. A vida, pura contradição, 

nega-se ao engendrar povos e culturas cujas moralidades vêem o sofrimento como algo 

espúrio e a ser extirpado, mas a vida, em sua contradição sempre coerente consigo 

mesma, engendra também figuras do jaez de Nietzsche, figuras que não negam o 

sofrimento e a contradição, mas os afirmam e desejam-nos desvairadamente. A história, 

quer concebida de modo que acabe tornando o homem de hoje apenas um espectro do 

homem de outrora, quer concebida de modo a tornar o homem do agora mais forte e 

mais nobre que o homem de antes, é um exemplo da contradição que é a identidade da 

                                                             

29
 A existência “é apenas um ininterrupto ter sido, uma coisa que vive de se negar e de se consumir, de se 

autocontradizer”. (NIETZSCHE, 2003, p. 9) 



 50 

vida e a da existência. Nietzsche, espécime privilegiada dentre os homens, avatar e 

messias da própria vida, não apenas apercebe-se desta tensão fundamental e inevitável, 

como ainda pretende propor que a vida seja afirmada. No entanto, pensamos que 

afirmar a vida em todos os seus aspetos significa querer contradizer a contradição 

constitutiva e irrevogável que a constitui a vida enquanto é o que é. A tarefa é 

malfadada de antemão (porque contradizer a contradição inerente à vida é impossível), 

mas é compreensível e legítima desde que tomemos as intenções de Nietzsche como 

oriundas das intenções mais profundas da própria vida.   

Quais seriam essas intenções da própria vida? Como já mostramos, a vida quer 

ser sempre mais, deseja ultrapassar a si mesma num trágico jogo em que ao afirmar-se 

precisa ao mesmo tempo negar a si mesma. Como uma „força‟ que tende naturalmente à 

expansão, a vida somente é sã se não se desvia deste seu impulso mais originário. 

Quando o sentido histórico adquire proporções exorbitantes, ele passa a encapsular os 

viventes e, portanto, refreia-lhes os impulsos criativos e com isso desfere um golpe 

violento na própria vida. 

Contra os excessos do sentido histórico, Nietzsche apresenta na Segunda 

Consideração Intempestiva dois antídotos. Falaremos inicialmente do esquecimento e, 

em seguida, falaremos sobre o outro antídoto, tão fundamental quanto o esquecimento 

para que o sentido histórico não obnubile e debilite as forças expansivas da vida.   

É deveras original o modo pelo qual Nietzsche aborda o esquecimento no texto 

que estamos a analisar. O esquecimento não aparece nas páginas da Segunda 

Consideração Intempestiva como um deficit da faculdade da memória. Ele, ao contrário, 

afigura-se a Nietzsche como uma força – “a força de esquecer” (NIETZSCHE, 2003, p. 

9) –, isto é, como algo ativo. Quem é dotado deste poder em doses razoáveis, isto é, 

numa medida em que o esquecimento não suprima completamente a memória, mas com 

ela se relacione, é capaz ainda de agir criativamente.  

O poder-esquecer é condição da ação. Até mesmo aquelas três modalidades de 

conceber o passado se esquecem de algo, inclusive quando são propícias à vida. Aliás, 

são úteis à vida apenas na medida em que se esquecem de aspectos importantes do 

passado; as imagens que constroem da história são sempre arbitrárias e enviesadas, 

embora, por paradoxal que pareça, não sejam necessariamente fruto da má fé, pois 

quase nunca é consciente a concepção histórica que cultivamos.  

O poder-esquecer é condição da ação porque ao agirmos (e referimo-nos à ação 

enquanto evento criativo, ocorrência que adita uma novidade ao mundo) não podemos 



 51 

ter em mente o tempo todo o que o tempo foi, mas a idéia que não pode estar ausente, o 

leitmotiv de qualquer ação, é o desejo de insurgir-se de algum modo contra o que já está 

dado, contra o que já aconteceu e se efetivou na história. O esquecimento é o motor 

propulsor da ação porque a ação é a atualização do devir na realidade e, por isto, é, em 

certo sentido, sempre uma violação do presente, assim como também, obviamente, do 

passado.  

Mais que condição e condicionante da ação no sentido estrito a que nos 

referimos, o esquecimento é também condição da felicidade, pois “é sempre uma coisa 

que torna a felicidade o que ela é: o poder-esquecer ou, dito de maneira mais erudita, a 

faculdade de sentir a-historicamente durante a sua duração” (NIETZSCHE, 2003, p. 9). 

O poder-esquecer não é, por conseguinte, uma ameaça à vida, mas uma espécie de 

dádiva que a vida oferece a si mesma. Neste sentido, Nietzsche argumenta que “é 

possível viver quase sem lembrança, sim, e viver feliz assim, como o mostra o animal; 

mas é absolutamente impossível viver, em geral, sem esquecimento” (NIETZSCHE, 

2003, p. 9-10). Viver sem esquecer, insiste Nietzsche, pode tornar o vivente “o coveiro 

do presente” (NIETZSCHE, 2003, p. 10). 

A idéia de que o esquecimento é uma força, uma atividade, será retomada por 

Nietzsche em A genealogia da moral, onde o não poder esquecer aparece como uma 

doença, a dispepsia, a incapacidade de digerir que sobrecarrega o aparelho digestivo. No 

entanto, o que mais nos interessa por enquanto é perceber que, para Nietzsche, o 

esquecimento é o primeiro instante daquilo que se desdobrará em ação e, ressaltamos, a 

ação na acepção dada por Nietzsche ao termo é abertura, no presente, para o futuro. A 

importância desta idéia é crucial na nossa dissertação já que ela versa sobre o aspecto da 

filosofia de Nietzsche que tem pretensões explicitamente práticas e não apenas teóricas, 

referimo-nos à transvaloração de todos os valores, a qual se consolidaria se, e somente 

se, um poderoso ato sedicioso lograsse subverter os princípios da moralidade 

hegemônica do mundo ocidental, a moralidade cristã. O cristianismo e os preceitos 

morais dele decorrentes precisavam ser digeridos pelo esquecimento. Contudo, o 

esquecimento não basta para a realização da ação. Necessário é ainda o outro antídoto 

contra os efeitos devastadores sobre a vida provocados pelo sentido histórico levado ao 

extremo. Trata-se da força plástica.  

Como Nietzsche compreende a força plástica? Ele diz: “penso esta força 

crescendo singularmente a partir de si mesma, transformando e incorporando o que é 

estranho e passado, curando feridas, restabelecendo o perdido, reconstituindo por si 



 52 

mesmo as forças partidas” (NIETZSCHE, 2003, p. 10). Ou seja, em uma palavra: 

apropriação.  A força plástica é a capacidade que um indivíduo (ou um povo) tem de 

apropriar-se dos eventos passados, ou melhor, dos sentidos daquilo que já aconteceu em 

benefício de uma ação no presente. Esta força alimenta-se do passado e com isto o 

transforma. O passado, neste caso, jamais se apresenta como um obstáculo à ação, 

sendo, pelo contrário, combustível para a mesma.  

Apropriar-se do passado e remodelar as suas feições no sentido de tornar a ação 

possível é no que consiste a própria tarefa interpretativa de Nietzsche, como 

demonstraremos logo adiante. Por enquanto, todavia, abordaremos ligeiramente uma 

inflexão no pensamento nietzschiano sobre a história. 

Em Humano demasiado humano, livro publicado em 1878, ou seja, quatro anos 

após a Segunda Consideração Intempestiva, Nietzsche desenvolve idéias novas a 

respeito do sentido histórico. Na primeira publicação sobre o tema, como vimos, o 

sentido histórico, embora em algumas situações possa ser útil à vida, representa, em 

geral, uma ameaça aos homens de ação e, conseguintemente, à própria vida. Mas, no 

livro de 1878, o sentido histórico aparece de modo bastante positivo. É o que escreve o 

comentador: 

Se, em um primeiro momento, Nietzsche critica o sentido histórico 

por representar o enfraquecimento de uma cultura e a pretensão da 

história de se constituir enquanto ciência, em um segundo 

momento ele sustenta a necessidade da compreensão histórica da 

realidade como chave fundamental para a refutação da metafísica e 

elaboração de uma filosofia de caráter científico (ITAPARICA, 

2005, p. 87). 

  

Efetivamente, uma das críticas feitas por Nietzsche aos filósofos em geral, já no 

início de Humano, demasiado humano é a de que, supostamente, padecem da falta de 

sentido histórico. No § 2 deste livro, intitulado Defeito hereditário dos filósofos, ele 

escreve o seguinte: 

 

Todos os filósofos têm em comum o defeito de partir do homem 

atual e acreditar que, analisando-o, alcançam seu objetivo. 

Involuntariamente imaginam “o homem” como uma aeterna 

veritas [verdade eterna], como uma constante em todo o 

redemoinho, uma medida segura das coisas. Mas tudo que o 

filósofo declara sobre o homem, no fundo, não passa de 

testemunho sobre o homem de um espaço bem delimitado. Falta de 

sentido histórico é o defeito hereditário de todo os filósofos; 

inadvertidamente, muitos chegam a tomar a configuração mais 



 53 

recente do homem, tal como surgiu sob a pressão de certas 

religiões e mesmo de certos eventos políticos, como a forma fixa 

de que se vê partir. Não querem aprender que o homem veio a ser, 

e mesmo a faculdade de cognição veio a ser; enquanto alguns deles 

querem inclusive que o mundo inteiro seja tecido e derivado dessa 

faculdade de cognição. (NIETZSCHE, 2000, p. 16). 
 

O texto acima não nos parece equívoco. A tese de que o sentido histórico pode 

ser um contraponto à metafísica é recorrente ao longo de todo o texto de Humano, 

demasiado humano. A idéia de que deve haver uma essência do humano, assim como 

de qualquer outro ente ou de um evento ou época históricos, parece a Nietzsche assaz 

extravagante, além de mendaz. Qualquer tentativa de fixar um aspecto de uma realidade 

e substancializá-lo não passa, para Nietzsche, de uma falsificação da realidade, embora 

ele não creia que isto possa ser evitável nem que tampouco haja uma verdade em 

contraposição a este erro. No fundo, o que Nietzsche intenta destacar é que a realidade é 

fluxo inesgotável, mudança perene, contínuo e inexorável devir. Destarte, os conceitos 

formados a partir do nosso intelecto e das suas respectivas características cognitivas não 

podem corresponder jamais à realidade das coisas, embora nos convençamos facilmente 

do contrário devido, por exemplo, aos frutos das ciências. No entanto, lidar, manipular, 

reproduzir e prever não são ações que sirvam de argumentos suficientemente 

contundentes para convencer Nietzsche de que haja na execução eficiente destas ações 

qualquer acesso ao substrato do ente sobre o qual se pesquisa. Lá não se chega não 

apenas porque a razão tem as suas limitações, mas também porque nenhuma parte da 

realidade se mostra de outro modo que não o da transitoriedade, do sempiterno 

modificar-se.  

Nesta linha de raciocínio de Nietzsche, o único conhecimento indubitavelmente 

inconteste é o de que o que não muda é a mudança. Mas como tudo o mais muda, não 

convém, portanto, falar de conhecimento objetivo, irrefutável. A impossibilidade de 

enunciar sentenças apodíticas sobre o humano ou sobre a história é, para Nietzsche, algo 

necessariamente apodítico. Assim, contra a pretensa objetividade com que os 

historiadores de sua época professavam a disciplina historiográfica, Nietzsche escreve o 

seguinte: “somente a partir da suprema força do presente tendes o direito de interpretar 

o passado [...]”(NIETZSCHE, 2003, p. 56).  

Essa tese, por simplória que pareça, é muito inusitada para a época de Nietzsche. 

Mas há, realmente, muito sentido no que ele diz. Exemplos que ratificam esta idéia 

abundam e citamos um. Ainda não fazia sentido para historiadores do século XVIII a 



 54 

pesquisa que tivesse por objeto a violência doméstica dos homens contra as mulheres ao 

longo do tempo; pesquisas desta natureza somente podem se tornar exeqüíveis quando a 

época em que elas são empreendidas considera o problema citado efetivamente como 

um problema. De outro modo, a questão jamais poderá ser suscitada e motivar uma 

pesquisa historiográfica. A implicação mais imediata da idéia segundo a qual só 

olhamos para o passado a partir do presente é a seguinte: o conhecimento sobre a 

história é sempre multifacetado e limitado, pois ele é sempre parcial (inclusive no 

aspecto axiológico), relativo e condicionado ao horizonte hermenêutico do pesquisador, 

o qual não pode pôr questões que não estejam enraizadas na mentalidade de sua época. 

Outro exemplo. Antes da Idade Moderna não se falava de luta de classes. Algo como o 

espírito do tempo, o Zeitgeist, embora Nietzsche não use jamais o termo, deve propiciar 

o surgimento de alguns pensamentos e de algumas idéias que podem ser 

problematizadas. Mas, como dissemos, o corolário necessário desta idéia é o de que o 

conhecimento histórico é sempre histórico, isto é, tributário e atrelado às condições de 

possibilidade interpretativas de um momento singular. Isto também é válido para os 

conceitos filosóficos. 

 

Nietzsche verá os conceitos filosóficos mais sublimes como 

resultado de um processo histórico, de tal modo que sua pretensa 

superioridade não repousaria no seu caráter metafísico e sim numa 

avaliação tardia. Remeter essa avaliação tardia para sua origem é, 

para Nietzsche, justamente não compreender a importância da 

história e portanto não possuir o sentido histórico. A crítica de 

Nietzsche à falta de sentido histórico dos filósofos incide, sobre a 

concepção absolutizante de uma forma tardia do homem, que não o 

reconhece como o resultado de um processo em que não só ele se 

transformou, como também seus conceitos e sentimentos morais. 

Assim, formulando hipóteses genéticas, Nietzsche mostrará as 

origens arcaicas e “humanas, demasiado humanas” do conceito de 

bem, do valor do altruísmo, da construção da justiça e mesmo do 

próprio intelecto humano (ITAPARICA, p. 85-86). 

 

 

A tese que afirma a historicidade dos conceitos filosóficos e a parcialidade dos 

conhecimentos produzidos pela historiografia é de fundamental importância para o 

projeto de transvaloração de todos os valores planejado por Nietzsche. Se ele não 

estivesse convencido de que a história universal é sempre escrita a partir de um ponto de 

vista singular, ele talvez não ousasse recontar a história da civilização ocidental. Parece-

nos que ele identifica história da filosofia e história de um modo geral. Para este 



 55 

filósofo, o berço dos traços culturais mais significativos da modernidade, e também da 

Idade Média, pode ser contemplado, inequivocamente, nas figuras de Sócrates e Platão 

e, por derivação, o judaísmo/cristianismo. 

De fato, faz parte do seu projeto de transvaloração de todos os valores produzir 

uma nova imagem da história do Ocidente, conferir-lhe uma nova versão. Sua 

interpretação realiza-se em conformidade com a sua vontade de redirecionar os rumos 

da civilização ocidental, de superar a moralidade cristã que, no seu entendimento, é 

tipicamente niilista, já que almeja outro mundo, deseja uma recompensa eterna numa 

outra dimensão, numa outra realidade. Para afirmar a existência em sua absoluta 

finitude, para afirmar a vida em todas as suas facetas, mesmo aquelas que causam dor e 

sofrimento, Nietzsche precisa recontar a história da moralidade hegemônica do mundo 

ocidental, precisa, mais do que isso, detratá-la em seus fundamentos (tais como as idéias 

de bem, altruísmo e justiça), pois não são exatamente aquilo que apregoam ser. Ao 

narrar à sua maneira a história do Ocidente, Nietzsche tem em vistas a construção de um 

futuro novo (novo no sentido radical do termo). Esta vontade de futuro, esta vontade de 

novidade, isto é, de vida, é a força plástica com a qual Nietzsche pretende ser um 

divisor de águas (ou um destino, como diz em Ecce Homo) da história ocidental. Esta 

história nova não pretende erigir-se sobre fundamentos mais verdadeiros do que os da 

história velha, mas sobre fundamentos que não impeçam a vida de expandir-se cada vez 

mais, sobre fundamentos que não tornem os viventes seres medrosos e negadores da 

existência terrena. Contra essa tendência, contra essa forma de vida decrépita ou 

decadente (de acordo com a apreciação de Nietzsche), o filósofo elabora uma 

interessante reflexão a respeito da educação, como apontaremos no capítulo próximo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 56 

4. A TRANSVALORAÇÃO NOS TEXTOS SOBRE A EDUCAÇÃO 

 

A educação é um tema de recorrentes aparições nos aforismos escritos por 

Nietzsche ao longo de sua obra. A preocupação com a educação, contudo, manifesta-se 

precocemente na obra nietzschiana, como podemos verificar em dois textos 

confeccionados sobre esta questão logo no início da sua carreira acadêmica. Trata-se 

das cinco conferências proferidas em Basiléia em 1872 intituladas Sobre o futuro dos 

nossos estabelecimentos de ensino (doravante SFE) e também da famosa III 

Consideração intempestiva conhecida como Schopenhauer educador (a partir de agora 

SE), de 1874. Justamente estes textos receberão uma maior atenção da nossa parte, mas, 

obviamente, recorreremos a textos de outros períodos da obra nietzschiana que estão em 

sintonia com os escritos de juventude. 

Nesta etapa do trabalho procederemos da seguinte maneira: faremos uma breve 

apresentação da problemática suscitada pelos dois textos a que nos referimos acima e, 

entremeadamente, lançaremos sobre os mesmos a nossa interpretação que almeja inserir 

os citados escritos naquilo que estamos denominando de projeto de transvaloração de 

todos os valores. Sendo assim, passemos ao trabalho. 

A abordagem nietzschiana sobre a educação nos textos SFE e SE não é dirigida 

prioritariamente para os métodos e as técnicas de ensino em voga nas instituições de 

ensino da sociedade em que o filósofo vivia. Sua análise dirige-se no sentido da raiz da 

questão; busca, assim como uma sonda, o que há de mais profundo no mundo da 

educação (leva em consideração, portanto, os fundamentos das práticas e dos métodos 

de ensino). É por essa razão que a sua crítica da educação é, concomitantemente, uma 

crítica da cultura do seu tempo e, como tal, é uma crítica bidimensional, com duas 

pretensões primordiais: por uma lado quer diagnosticar ou desvelar os dispositivos 

sociais que, segundo a sua concepção, têm debilitado a vida e, por outro, tem a intenção 

de ser propositiva ao sugerir possíveis alternativas para a superação daqueles elementos 

que são tidos como perniciosos a partir daquela diagnose prévia.
30

  

                                                             

30
 "Em suas anotações de 1874, Nietzsche define o filósofo como 'o médico da civilização'. Neste sentido 

filosofar significa interpretar e diagnosticar os 'males da civilização', encontrar remédios para curá-la ou 

então envenenar aquilo que a destrói." (DIAS, 1991, p 40) 

 



 57 

Compreender a educação via cultura e vice-versa é, no caso de Nietzsche, uma 

empreitada filosófica da mais alta valia, uma vez que, enquanto realiza tal exercício, 

Nietzsche é obrigado a passar em revista, mais do que isso, é obrigado a assumir 

posição nas trincheiras das discussões sobre a ética e, em certa medida, também nas 

discussões sobre a ontologia, como ficará evidenciado ao longo de toda a discussão aqui 

apresentada. 

Para proferir as cinco conferências (originalmente seriam sete) de SFE e as suas 

respectivas idéias sobre a educação, Nietzsche faz uso de um expediente literário, a 

discussão filosófica é estruturada a partir de um diálogo. Cada conferência faz alusão a 

um momento diferente de uma hipotética discussão realizada por um filósofo com o seu 

discípulo e testemunhada pelo ainda adolescente Nietzsche e também por um 

companheiro seu. Certamente tendo como modelo os “Diálogos” de Platão, Nietzsche 

expõe as suas idéias por meio da boca do filósofo maduro e do seu discípulo. Através 

desse recurso Nietzsche faz a crítica dos estabelecimentos de ensino da Alemanha, bem 

como da cultura alemã. E como se estrutura precisamente este dialogo entre os citados 

personagens? 

Eles dialogam sobre a tese que Nietzsche ainda em primeira pessoa anuncia no 

início da primeira conferência e que defenderá ao longo das demais. Antes de expormos 

tal tese, passemos ao diagnóstico que Nietzsche imagina realizar ao analisar a cultura 

alemã e os estabelecimentos de ensino na Alemanha. 

Segundo Nietzsche, havia duas tendências relacionadas à cultura e às instituições 

de ensino imperando no mundo alemão e ambas seriam perniciosas: “por um lado, a 

tendência de estender tanto quanto possível a cultura, por outro, a tendência de reduzir 

e enfraquecê-la” (NIETZSCHE, 2003 b, p. 44).   O que isto significa precisamente? E 

por que essas tendências pareciam perniciosas aos olhos de Nietzsche? 

A tendência de estender tanto quanto possível a cultura 
31

 significava, 

resumidamente, que a cultura deveria ser expandida ao maior número possível de 

indivíduos, enquanto que a tendência de reduzir e enfraquecê-la exigiria da cultura que 

abandonasse “suas mais elevadas pretensões de soberania” e se submetesse “como uma 

serva a uma outra forma de vida, especialmente aquela do Estado” (NIETZSCHE, 2003 

                                                             

31
 Em sentido estrito, o conceito de cultura é definido por Nietzsche na I Consideração Intempestiva, 

onde ele diz: “Culture is, before all things, the unity of artistic style, in every expression of the life of a 

people” (Cultura é, sobretudo, a unidade de estilo artístico em todas as expressões vitais de um povo). 

http://www.davemckay.co.uk/philosophy/nietzsche/nietzsche.php?name=nietzsche.1873.untimelymeditati

ons.01.davidstrauss.ludovici.01 Acesso em 16/07/2009. 

http://www.davemckay.co.uk/philosophy/nietzsche/nietzsche.php?name=nietzsche.1873.untimelymeditations.01.davidstrauss.ludovici.01
http://www.davemckay.co.uk/philosophy/nietzsche/nietzsche.php?name=nietzsche.1873.untimelymeditations.01.davidstrauss.ludovici.01


 58 

b, p. 44). Vejamos alguns dos desdobramentos dessas tendências e tentemos entender o 

porquê de, segundo a ótica de Nietzsche, tais tendências serem tão perniciosas para a 

cultura (ao fim desta etapa, apresentaremos as propostas educacionais elaboradas por 

Nietzsche como contrapartida ao modelo por ele criticado, e mostraremos enfim de que 

maneira elas se inserem no projeto de transvaloração de todos os valores). 

A tendência de estender tanto quanto possível a cultura é, para Nietzsche, uma 

forma de empobrecimento da própria cultura (a acepção de cultura neste caso refere-se 

aos objetos do conhecimento tradicionalmente valorizados nos universos acadêmico e 

artístico), já que essa expansão ou democratização da cultura tende a ser levada a efeito 

reduzindo a complexidade característica dos elementos culturais. Na prática, a expansão 

representa uma mediocrização ou um nivelamento pautado em padrões pouco exigentes, 

numa “mediocridade uniformizada” (NIETZSCHE, 2003 b, p. 73). Ou seja, levar a alta 

cultura para amplos extratos da sociedade, na avaliação de Nietzsche, acabaria pondo 

em risco os bens culturais mais elevados que um povo já produziu, além de dificultar o 

aparecimento de novas manifestações culturais que elevariam um povo. O ônus da 

depauperação da cultura seria pago por todos os indivíduos, desde os estudantes até os 

professores dos estabelecimentos de ensino superior. De acordo com Nietzsche, a 

cultura de sua época, medíocre, colocaria para si mesma a tarefa de “criar homens tão 

„correntes‟ quanto possível, um pouco no sentido em que se fala de uma „moeda 

corrente‟” (NIETZSCHE, 2003 b, p. 62). Ou seja, a expansão máxima da cultura 

acarretaria uma massificação de homens e de idéias (o filósofo usará noutras obras a 

expressão animais de rebanho). Nada pode ser mais nocivo do que isso para a cultura, a 

qual, neste momento, é agredida em seus pontos vitais. 

Certamente, um dos pontos de partida da reflexão de Nietzsche a respeito da 

expansão da universidade é a sua idéia de que há uma “hierarquia natural no reino do 

intelecto” (NIETZSCHE, 2003 b, p. 90) e que esta é completamente desrespeitada 

quando a cultura passa a ser expandida irrestritamente. A “ordem natural” das coisas 

exigiria que apenas os indivíduos com uma propensão ou vocação comprovada para o 

ensino superior (e mesmo para o ginásio) chegassem a cursar esta etapa formativa.
32

  

                                                             

32
 “Não vão com isso crer, meus amigos, que eu quero mitigar os elogios às nossas escolas técnicas e às 

nossas escolas primárias importantes (...)” (NIETZSCHE, 2003 b, p. 106). Ou seja, a concepção 

nietzschiana de educação admite que todos os indivíduos deveriam receber instrução em alguma medida, 

mas que a instrução superior deveria ser reservada para poucos. Àqueles que não se destacam nos estudos 

culturais deveria ser destinado o caminho das escolas técnicas. O que Nietzsche não admite é que 

determinadas áreas do conhecimento sejam consideradas como áreas de ensino superior, sejam 



 59 

Na prática, a motivação desse projeto de expansão da cultura seria motivada por 

uma finalidade utilitária, por uma utilidade mesquinha que Nietzsche repudia: o fim 

seria a felicidade a todo custo ou uma felicidade barata. Em outras palavras, a expansão 

seria impulsionada pelo objetivo de preparar indivíduos para o mercado de trabalho. A 

educação superior como requisito necessário para a ocupação de certos postos de 

trabalho, a educação como meio, como atalho para uma meta grosseira. Grosseira 

porque, para Nietzsche, os indivíduos que agem priorizando a sua sobrevivência sobre 

todas as coisas não são dignos de admiração. Pelo contrário, seres humanos com esta 

característica seriam a personificação do tipo fraco, tipo tantas vezes criticado e 

combatido por Nietzsche ao longo de sua obra.
33

   

A conseqüência mais imediata da expansão desmesurada da cultura seria a 

disseminação excessiva de estabelecimentos de ensino nos quais mestres e alunos se 

equivalem em mediocridade. Na produção em série de profissionais, as universidades se 

rebaixam a um nível rasteiro que descaracteriza a prática autêntica de uma universidade 

(observamos infelizmente um fenômeno semelhante ocorrendo na sociedade brasileira 

atualmente).  

Por trás desse processo estaria atuando insidiosamente o Estado. Esta instituição 

colocaria em movimento esta tendência de “democratizar” a educação superior e com 

isso estaria arruinando toda a cultura elevada já produzida na Terra. Mas qual é a 

motivação do Estado para assim proceder? 

O Estado preocupa-se antes de qualquer coisa consigo mesmo e, por essa razão, 

conduz a política que coloca em curso a tendência de expandir a (pseudo) cultura ao 

máximo. Interessado em indivíduos que lhe façam funcionar as engrenagens, o Estado 

arregimenta os seus burocratas e servidores em geral entre os egressos laureados das 

instituições por ele mesmo criadas. Eis o que escreve a respeito desta questão o 

comentador da obra nietzschiana: “O Estado moderno percebe que se financiar a 

                                                                                                                                                                                   

apresentadas aos estudantes em estabelecimentos que deveriam ser voltados para a cultura. O filósofo 

alemão crê que seria mais apropriado chamar as instituições orientadas para fins mais imediatos do 

cotidiano de “estabelecimentos para as necessidades da vida” (NIETZSCHE, 2003 b, p. 107).  
33

 “[...] Além disso, toda educação que deixa vislumbrar no fim de sua trajetória um posto de funcionário 

ou um ganho material não é uma educação para a cultura tal como a compreendemos, mas simplesmente 

uma indicação do caminho que podem percorrer para o indivíduo se salvar e se proteger na luta pela 

existência. Sem dúvida, esta indicação tem uma importância máxima e imediata para uma grande maioria 

dos homens: e quanto mais difícil é a luta, mais o jovem deve aprender, mais ele deve incrementar as suas 

forças. Mas que ninguém vá pensar que os estabelecimentos que o impulsionam e o preparam para este 

combate possam, de uma maneira ou de outra, ser considerados como estabelecimentos de cultura num 

sentido sério da palavra” (NIETZSCHE, 2003 b, p. 105) 



 60 

produção e a difusão da cultura, pode utilizá-la para seus fins. A cultura passa a ser 

considerada útil apenas se serve aos interesses do Estado, diferentemente do que se 

passava na Grécia Antiga onde o Estado era o „companheiro de viagem‟ da cultura” 

(NEUKAMP, 2008, p. 44).  

Em suma, permitir que o Estado assuma a posição de principal beneficiador da 

cultura é permitir ao mesmo tempo que ele seja praticamente o único beneficiário desta 

cultura que venha a ser produzida (produzida na sentido mercadológico do termo).  

A segunda vaga responsável pela decadência da cultura alemã, como dissemos, 

seria a tendência a reduzir e a enfraquecê-la. Esta tendência concretiza-se sempre que a 

cultura é tratada como meio (como serva e não como soberana), sempre que o seu 

desenvolvimento deixa de ser o supremo interesse de um povo. Caso típico de redução e 

enfraquecimento da cultura é aquele em que a última palavra sobre um assunto é sempre 

dada por um especialista. 

Nietzsche elabora uma crítica mordaz à cultura da especialização e aos 

especialistas. A cultura da especialização seria o sintoma mais assustador de uma época 

que sobrevaloriza a utilidade, que reduz as necessidades humanas ao lucro e aos 

interesses do jogo político encenado nas instituições estatais.  Nessas circunstâncias a 

cultura se transformaria num adorno de brilho fugaz, num engodo para as massas que 

acabam sendo instrumentalizadas pelo Estado e pelas instituições financeiras cujo 

objetivo é potencializar ao máximo o seu ganho.  

A crítica de Nietzsche à especialização atinge o seu ápice na crítica ao professor 

universitário, ao erudito que julga dominar uma área do saber, mas que não passa de um 

néscio quando não se encontra naquela seara na qual está habituado a mover-se. A 

tendência de criar diversas áreas compartimentadas, especializadas, parecia a Nietzsche 

um traço problemático da sua época (ele não pôde ver a que ponto esta tendência tem se 

desenvolvido). E nessa tendência, certamente o aspecto que lhe chamava mais atenção 

era a especialização dentro do próprio campo filosófico.  Nesta crítica (que beira em 

alguns momentos o deboche) Nietzsche investe contra a figura do filósofo acadêmico 

em SE: 

 

A história erudita do passado jamais foi o afazer de um verdadeiro 

filósofo, nem na Índia, nem na Grécia; e um professor de filosofia, 

quando está ocupado com um trabalho desse gênero, deve se 

contentar com que se diga dele, no melhor dos casos: “É um bom 

filólogo, um bom especialista dos antigos, um bom lingüista, um 



 61 

bom historiador” – mas nunca: “É um filósofo”.  (NIETZSCHE, 

2003 b, p. 212) 

 

A idéia básica era a de que, longe de propiciar o desenvolvimento do 

pensamento verdadeiramente filosófico, a filosofia acadêmica prestaria um desserviço à 

filosofia, pois devido às abordagens freqüentemente maçantes (que preza pelo 

eruditismo) afastaria os jovens das questões eminentemente filosóficas. Por essa razão 

Nietzsche tece em SE um elogio a Schopenhauer, o qual não se manteve vinculado à 

universidade por muito tempo e por isso pôde preservar o seu pensamento livre das 

influências do Estado, a influência que Nietzsche sempre via como nociva. Vejamos um 

trecho de SE em que Nietzsche escreve a respeito da relação entre o filósofo e o Estado: 

 

Porque todo Estado tem receio deles, e só favoreceria os filósofos 

de quem ele não tivesse medo. Ocorre de fato que em geral o 

Estado tem medo da filosofia, então, neste caso ele buscará, cada 

vez mais, atrair para si o maior número possível de filósofos que 

puder, o que lhe confere a ilusão de ter a filosofia do seu lado – e 

assim ele tem ao seu lado estes homens que se valem dela, mas não 

inspiram nenhum medo. Mas se realmente aparecesse um homem 

que tivesse a intenção de tudo atacar, aí compreendido o Estado, 

com o cutelo da verdade, o Estado estaria no direito, porque é 

sobretudo a sua existência que ele afirma, de excluir este e homem 

e de tratá-lo como inimigo, assim como ele excluiria e trataria 

como inimigo uma religião que se colocasse acima dele e quisesse 

ser seu juiz. Se alguém aceita, então, ser filósofo por concessão do 

Estado, é preciso também que aceite ser considerado por este como 

se tivesse desistido de perseguir a verdade nos seus últimos 

refúgios. Pelo menos, enquanto estiver sendo favorecido e 

enquanto tiver um emprego, ele deve ainda reconhecer algo que é 

superior à verdade, isto é, o Estado. (NIETZSCHE, 2003 b, p. 210) 

 

É curiosa, para não dizermos “estranha”, a crítica de Nietzsche à filosofia 

acadêmica. Se por um lado parece sensata a crítica à especialização levada ao extremo, 

por outro é necessário que tenhamos em mente que, de dois séculos para cá, 

aproximadamente, é da universidade que têm surgido as mais expressivas obras de 

filosofia. Além disso, chamamos atenção para o fato de que o próprio Nietzsche gozou 

das benesses do Estado quando auferiu da Universidade da Basiléia por mais de uma 

década uma renda que lhe permitiu produzir praticamente toda a sua obra. Apesar disso, 

Nietzsche tem dificuldade de reconhecer aspectos positivos na configuração do Estado 

moderno por acreditar que ele é o maior malfeitor da cultura, como podemos verificar 



 62 

em Crepúsculo dos ídolos (obra produzida naquele que consideramos como o período 

tardio da produção intelectual de Nietzsche, no período propriamente transvalorativo), 

onde escreve: “A cultura e o Estado – não haja engano a respeito disso – são 

antagonistas: “„Estado cultural‟ é apena uma idéia moderna. Um vive do outro, um 

prospera à custa do outro. Todas as grandes épocas da cultura são tempos de declínio 

político: o que é grande no sentido cultural é apolítico, mesmo antipolítico”. (grifos do 

autor) (2006, p. 58) 

Voltemos então a nos concentrar na reflexão de Nietzsche a respeito da 

tendência a reduzir a cultura, cujo emblema principal é o fenômeno da especialização. A 

preocupação a respeito deste tema atravessa praticamente toda a obra de Nietzsche. 

Exemplo: na quarta parte de Assim falava Zaratustra, Nietzsche aludirá ao especialista 

por meio de uma alegoria. Zaratustra encontra-se com um eminente cientista que se 

especializou no estudo da sanguessuga e com ele entabula uma conversação da qual se 

segue um trecho:  

 

“– Então és talvez aquele que procura conhecer a 

sanguessuga? [...] Tu, o consciencioso, estudas a sanguessuga 

em busca dos seus últimos fundamentos?”“ – Ó, Zaratustra! 

[...] – Isso seria uma monstruosidade! Como me atreveria a 

ter tais intenções! O que eu domino e conheço é o cérebro da 

sanguessuga: é esse o meu universo” (NIETZSCHE, 2008, p. 

317).  

 

Por meio dessa figura caricata Nietzsche aponta aquele que ele crê que seja o 

modelo de formação do homem de sua época predominante nas universidades do 

mundo alemão de sua época. Quando não nivela por baixo, massificando informações e 

criando homens superficiais e medíocres, a cultura, por intermédio da educação 

superior, modela essas criaturas bizarras que costumam ser os indivíduos cuja 

característica principal é o desenvolvimento hipertrofiado de uma faculdade ao mesmo 

tempo que relega à falta de desenvolvimento outras faculdades, decorrendo disso a 

atrofia absoluta ou inexistência dessas outras faculdades fundamentais. 

 Os especialistas ou eruditos num determinado campo, na visão de 

Nietzsche, acabariam por estreitar as perspectivas mais amplas da vida e do universo. O 

erudito versado num saber qualquer – quer numa arte, quer numa ciência – é incapaz de 

fazer este saber evoluir. Sua carga de conhecimentos é uma carga verdadeiramente 



 63 

pesada, ela não se sublima na produção de novidades; o erudito é estéril, infecundo, 

aficionado e colecionador de pormenores e ninharias. 

 Contra essas duas tendências nocivas presentes na cultura e na educação 

de sua época, Nietzsche pretende oferecer um antídoto. Trata-se de duas réplicas, duas 

outras atitudes que deveriam transformar-se em tendência a conter os efeitos nefastos 

das tendências de que temos falado e, mais do que isso, apresentar novos modos 

alternativos de vida.  Trata-se da “tendência ao estreitamento e à concentração da 

cultura, como réplica à extensão, e a tendência ao fortalecimento e à soberania da 

cultura, como réplica à redução” ( NIETZSCHE, 2003 b, p. 45). Antes de passarmos à 

exposição dessa réplica e de mostrarmos a sua relação com o projeto de transvaloração, 

destaquemos mais uma vez um trecho do texto de Nietzsche a respeito das duas 

tendências que ele se esforça para combater:  

 

A crença na possibilidade de uma vitória é justificada, porque 

sabemos que estas duas tendências à extensão e à redução são tão 

contrários aos desígnios constantes da natureza quanto a 

concentração da cultura num pequeno número é uma lei necessária 

da natureza, e de uma maneira geral uma verdade, embora as duas 

outras tendências só possam chegar a fundar uma cultura mentirosa. 

(NIETZSCHE, 2003 b, p. 45) 

 

Ou seja, para Nietzsche, as duas tendências que prevalecem na cultura e na 

educação alemã de sua época são antinaturais e por isso, diríamos, devem ser 

transvaloradas. Por outro lado, elas estariam em conformidade com as leis naturais – 

transvaloradas, portanto – se apenas um pequeno número de indivíduos, 

reconhecidamente dotados das qualidades necessárias para o desenvolvimento da 

cultura, recebesse da parte do Estado e da sociedade em geral a incumbência de cuidar 

da coisa cultural.  

A visão nietzschiana sobre a cultura é tal que se pudéssemos representá-la 

graficamente, recorreríamos à figura de uma pirâmide. Para Nietzsche, a extensa base 

da pirâmide seria composta por uma massa inculta de indivíduos que de muito bom 

grado se dignaria a viver e trabalhar em função do aparecimento de um grupo reduzido, 

de alguns raros indivíduos (que estariam no topo da pirâmide), os quais, por meio das 

suas obras, justificariam a existência de todo os homens, de toda a cultura. Esses 

homens raros, ou gênios, seriam os autores das obras (no campo das artes ou das 

ciências) que tornariam uma cultura admirável. Esta visão grandiloqüente da 



 64 

organização sócio-cultural almejada por Nietzsche e que seria talvez a concretização em 

último grau da transvaloração de todos os valores não seria um grandioso devaneio da 

parte de Nietzsche? Deixemos de lado esta questão e vejamos em mais detalhes a 

concepção nietzschiana de cultura num fragmento publicado postumamente, mas escrito 

no mesmo período em que escreveu os seus textos sobre a educação. 

  

O problema de uma cultura raramente foi compreendido 

corretamente. Seu objetivo não é a felicidade de um povo, nem o 

desenvolvimento desimpedido de todas as suas aptidões: mas a 

cultura revela-se na correta proporção desses desenvolvimentos. 

Seu objetivo aponta para além da felicidade terrena: a criação de 

grandes obras é seu objetivo. [...] A cultura de um povo se revela 

na sujeição unitária do impulso desse povo: a filosofia doma o 

impulso do conhecimento, a arte, o impulso das formas e o êxtase, 

a άγάπη, o έρως. [...] (NIETZSCHE, 2005, p. 21-22) 
 

Como depreendemos da leitura do fragmento, a cultura não é um, para falarmos 

metaforicamente, organismo que se desenvolve de maneira espontânea. Ou melhor, 

pode até sê-lo, mas neste caso ela não seria uma, por paradoxal que pareça, cultura 

natural. A cultura deve ser formada de acordo com uma meta previamente delineada; 

ela deve ser fruto do engenho humano; ela deve ser direcionada para alguns pontos 

norteadores sob o comando de indivíduos maximamente dotados, verdadeiros gênios 

(seria, por acaso, uma espécie de sofocracia?). Apenas uma cultura regida por 

indivíduos excelentes pode realizar obras que se perpetuem como legado para toda a 

humanidade. Nietzsche certamente concordaria com o fato de que o povo que assim se 

organizasse seria ele mesmo uma obra admirável.  

O que se destaca na citação destacada acima é a presença ou o papel reservado 

dentro da teoria nietzschiana para o poder. O poder, não num sentido institucionalizado, 

estatal, mas mais fundamental que isso, mais radical, é o elemento que sempre regula as 

realizações humanas. E uma cultura saudável, uma cultura vigorosa, deve se fazer por 

intermédio da subjugação dos instintos mais primordiais de um povo em função de um 

objetivo maior, em função do desenvolvimento ou aprimoramento das potencialidades 

deste povo (talvez em linguagem psicanalítica falássemos de sublimação das pulsões). É 

necessário que os impulsos de um povo não sejam desperdiçados através de aleatórias 

relações caóticas. É necessário, ao contrário disto, uma ordem, um disciplinamento que 

submeta toda a energia destes impulsos direcionando-os para a consecução de objetivos 



 65 

elevados. Esta subjugação dos impulsos deve se dar, sobretudo, através da educação e 

com isso já adentramos nas réplicas que Nietzsche tratou de elaborar para tentar anular 

os efeitos que considerava nocivos das duas tendências que dominavam a cultura de sua 

época e se faziam presentes primordialmente nas instituições educacionais de ensino 

superior. Que réplicas são essas?  

Em primeiro lugar, a formulação da tendência ao estreitamento e à concentração 

da cultura como réplica à extensão da cultura. De maneira concreta, qual a proposta de 

Nietzsche?  Esta concentração significa determinar prioridades no que diz respeito ao 

estudo dos indivíduos. Aqueles que se mostrarem inclinados ao estudo nos ginásios (e 

para Nietzsche são bem poucos; os demais deveriam receber algum treinamento para 

executar tarefas mais práticas, treinamento oferecido, por exemplo, em escolas técnicas) 

devem estudar com bastante rigor os clássicos do pensamento ocidental, além dos 

clássicos escritos em língua alemã (Nietzsche fazia uma análise do caso alemão, da 

cultura e da educação alemã). Estudar de modo a tornar estes textos vivos, não pela 

reedição de suas idéias, mas pela busca nas mesmas de modelos vivos de elaboração 

para idéias verdadeiramente novas. Isto só se daria por meio de um rigoroso estudo 

destes textos desde a época do ginásio e tal tendência teria continuidade na 

universidade. Outra crítica bem concreta de Nietzsche ao modelo alemão de ensino 

superior e que está em completa conformidade com a sua nova proposta é o repúdio 

àquilo que ficou conhecido como liberdade acadêmica. Tal liberdade não deveria ser 

jamais outorgada a um jovem, afinal, como dirá mais tarde em Crepúsculo dos ídolos, 

“aos trinta anos alguém é, no sentido da cultura elevada, um iniciante, uma criança” 

(NIETZSCHE, 2006, p. 59). 

Estreitar e concentrar a cultura significa, em termos objetivos, reduzir toda a 

volumosa carga de leituras superficiais que um jovem costuma ter de dar conta, para 

privilegiar a leitura atenta e profunda dos clássicos; significa também que apenas um 

número reduzido de jovens terá a prerrogativa de fazê-lo, mas prerrogativa 

fundamentada exclusivamente no critério do mérito previamente comprovado.  

O segundo ato de Nietzsche contrário às tendências da cultura e da educação 

reinantes em sua época é a réplica à redução da cultura (lembremos: redução que ocorre 

principalmente através da especialização) seria estruturada a partir do desenvolvimento 

de uma nova tendência, a tendência ao fortalecimento e à soberania da cultura. Como 

exatamente? De certo modo, já estamos a falar sobre a mesma, mas a retomaremos 

brevemente agora.  



 66 

Conforme a tendência ao fortalecimento e à soberania da cultura, esta não deve 

se submeter aos interesses mesquinhos de quem quer que seja; a cultura deve ser fim, e 

não meio. Neste sentido, o Estado, como já ressaltamos, costuma ser o maior inimigo da 

cultura, mas não o único. Nietzsche condenava com todo vigor aqueles que ele chamava 

de filisteus da cultura, os superficiais, os que se beneficiam financeiramente da cultura e 

que são incapazes de dar à luz uma compreensão verdadeiramente profunda e original 

sobre qualquer aspecto da cultura, como os jornalista em geral, por exemplo. Na 

verdade, Nietzsche parece fazer uma constatação, mas não nos parece que ele tenha 

conseguido oferecer um roteiro de ação capaz de combater os supostos efeitos negativos 

desta tendência cultural por ele criticada.  

Não indicar de maneira concreta, precisa e pormenorizada a maneira de efetuar 

ou pôr em prática as suas idéias é típico em Nietzsche. A propósito disto, seria 

conveniente usar um aforismo escrito pelo filósofo no início da década de 1880 para 

explicar esta falta sua: “A todos os sistemas morais, que ordenam como se deve agir, 

faltou o conhecimento de como agir, mas todos acreditavam tê-lo, assim como todo 

homem acredita tê-lo” (NIETZSCHE, 2005, p. 107).   

A falta não seria exclusivamente sua; pelo que ele mesmo diz, parece haver uma 

lacuna ou uma incongruência entre as prescrições éticas elaboradas pelos filósofos e a 

sua transformação em ações concretas. Falta o método, falta o caminho. E este 

programa também não está presente nas páginas escritas por Nietzsche. É bem verdade 

que Nietzsche não pretendia ser o autor de um sistema moral, mas ele jamais poderia 

recusar que as suas idéias repercutem na vida prática; suas idéias têm um corolário 

prático e é mais do que natural que alguém, que por qualquer motivo creia que o 

pensamento de Nietzsche deve ser levado em consideração, pergunte-se: “mas como 

colocar isso em prática? Ou ainda: “quais seriam as implicações se as palavras de 

Nietzsche foram levadas às últimas conseqüências?” 

Mesmo carecendo deste guia ou roteiro sugerido por Nietzsche para executar 

esta grande transformação (o filósofo, aliás, tinha plena noção disso como várias das 

passagens de sua obra indicam), vamos dar prosseguimento à nossa análise dos textos 

de Nietzsche e deixemos para aprofundar a reflexão a respeito deste problema na parte 

final desta dissertação.  

Na nossa análise, a III Consideração Intempestiva, Schopenhauer educador (SE) 

não chega a apresentar, a respeito da cultura e da educação, alguma novidade com 

relação às cinco conferências (SFE). A tese central de ambos os textos é a de que o 



 67 

objetivo de toda cultura é a “gestação e a criação do gênio”. Mas quem ou o que é o 

gênio? Por que ele é tão importante assim na perspectiva de Nietzsche? Qual a obsessão 

de Nietzsche pelo gênio? 

Segundo a comentadora, é aquele que tem o dom ou a habilidade de “ver as 

coisas pela primeira vez” (DIAS, 1993, p. 81).
34

 O gênio é aquele indivíduo singular 

(parece até pleonasmo!) cuja compreensão de alguns aspectos da realidade é 

absolutamente única, absolutamente sua. O gênio é aquele indivíduo capaz de oferecer 

uma nova e rica percepção dos fenômenos, mas ele também é gênio porque é capaz de, 

no sentido mais estrito que o verbo possa vir a ter, criar. O gênio abre outras dimensões 

da realidade com a sua obra, descortina outros horizontes completamente inusitados 

para os olhos humanos. O gênio, devido ao seu caráter criativo, é a grande dádiva 

recebida pelos homens da natureza. O gênio produz na alma humana um ânimo 

incomum; ele torna a vontade de um povo mais vigorosa, estreita os laços que lhe dão 

coesão, impulsiona-o por veredas até então insondáveis. Entendemos, portanto, o 

porquê de Nietzsche ter o gênio em tão alta conta, a ponto de toda uma cultura ser 

direcionada para o seu aparecimento.
35

  

Nietzsche pensa a relação entre o povo (ou a cultura, neste caso) e o gênio em 

diferentes matizes. Vejamos: todo gênio até hoje surgido na Terra surgiu no seio de uma 

cultura, ou seja, todo gênio está ligado a uma cultura (é obvio, do contrário o gênio não 

seria um gênio, mas um Deus, se é que os deuses também não são filhos de uma 

cultura!). Mas isto não quer dizer que a cultura tenha o poder de criar um gênio (e aqui 

começa o problema), já que, como escreveu em SFE, o “seu verdadeiro nascimento [o 

nascimento do gênio] não depende propriamente dela [da cultura]” (NIETZSCHE, 2003 

b, p. 90-91). Mas se o nascimento do gênio não depende dos esforços que a cultura 

despende com esta intenção (prova disto é que têm nascido gênios ao longo da história 

da humanidade em praticamente todas as culturas), então de que adianta Nietzsche 

elaborar uma reflexão sobre a educação que tem como objetivo maior apresentar a 

verdade da cultura e da educação alemãs do século XIX, as quais estariam 

                                                             

34
 Algumas das características que o indivíduo deve cultivar (não são as únicas, naturalmente) e que, 

apesar das influências negativas da época, podem dele fazer um gênio: “liberdade viril do caráter, 

conhecimento precoce dos homens, educação que não visa à formação de um erudito, ausência de 

qualquer estreiteza patriótica, de qualquer obrigação de ganhar o seu pão, de obediência ao Estado – em 

suma, liberdade, sempre liberdade: este elemento extraordinário e perigoso no seio do qual os filósofos 

gregos puderam crescer” (2003 b, p. 207)  
35

 Nietzsche escreveu no início da década de 1870: “[...] um povo recebe em seus gênios o verdadeiro 

direito á existência, sua justificação” (NIETZSCHE, 2005, p. 16)  



 68 

obstaculizando o aparecimento de novos gênios. Segundo a citação, o gênio não é 

programável. Seu surgimento é imprevisível e ele aparece à revelia dos interesses de 

uma cultura. 

Mas esse problema é apenas aparente, porque essa contradição se constitui 

exatamente como um dos momentos constitutivos de uma plena realização da 

transvaloração de todos os valores. Precisamente quando a grande massa de indivíduos 

de uma cultura (da cultura moderna, mais rigorosamente falando) perceber que deve 

abdicar dos seus interesses de emancipação em detrimento do fortalecimento e elevação 

qualitativa dos laços culturais que dão coesão a este povo por meio da figura do gênio. 

A transvaloração de todos os valores estaria em pleno curso quando a maioria dos 

indivíduos de uma cultura abrisse mão do discurso de liberdade que ganhou força na 

modernidade e aceitasse uma espécie de servidão voluntária em prol do 

engrandecimento da sua própria cultura que seria operado graças ao conjunto de ações 

realizadas pelo gênio. Mas, mais uma vez, caberia aqui a pergunta: “como?” 

Essa servidão ou submissão voluntária de um povo aos interesses naturais da 

própria cultura
36

 ocorreria antes de tudo no âmbito educacional, quando os homens se 

sujeitassem ao modelo de educação tal qual foi teoricamente planejado por Nietzsche. O 

que esse modelo talvez tenha de superior aos demais é que ele não se esforça por 

camuflar a “hierarquia natural no reino do intelecto”, nem trata os bens da educação 

como bens de mercado.  

Se nos fizermos mais uma pergunta: “de que modo é interessante para um povo 

ou para uma cultura o gênio?” Se nos perguntarmos ainda: “como um povo se 

convencerá de que deve trabalhar para o aparecimento do gênio?” Se por acaso 

Nietzsche nos ouvisse enquanto nos perguntávamos, é possível que nos respondesse 

assim: “que ele [o gênio] seja por assim dizer a imagem refletida, o jogo completo das 

cores de todas as forças particulares deste povo, que ele faça ver o mais alto destino 

deste povo no ser metafórico de um indivíduo e numa obra eterna, religando assim seu 

povo à eternidade e o libertando da esfera mutante da instantaneidade” (NIETZSCHE, 

2003 b, p. 91). 

                                                             

36
 Lembremos que, para Nietzsche, “Um povo é o rodeio da natureza para cinco ou seis grandes homens” 

(Verão – outono de 1882) (433) (2005, p. 128).  

 



 69 

O povo e a sua cultura se perpetuam na obra do gênio, a qual se faz pela 

elevação maximamente qualitativa dos seus traços, das suas características. A obra do 

gênio é universal, mas o gênio não omite a sua filiação. De acordo com Nietzsche, 

apenas o gênio pode redimir as imperfeições da cultura, somente ele pode inscrever uma 

cultura no rol das culturas que devem ser lembradas e servir de modelo pelas gerações 

futuras. Mas isto ocorrerá sob uma única condição: se este povo aceita esta missão, se 

reescreve o seu destino desta maneira, se entende aquelas palavras de Zaratustra que 

dizem: “A grandeza do homem consiste em ser ponte e não uma meta” (NIETZSCHE, 

2008, p.22). Os textos sobre a educação parecem oferecer antecipadamente a solução ao 

problema colocado posteriormente por Zaratustra a respeito de como o homem deve se 

comportar no seu papel de ponte, o que ele deve fazer para completar a travessia que vai 

do animal ao além-do-homem (Übermensch). E a resposta é clara: aceitando a 

subjugação ao projeto que visa propiciar o surgimento do gênio. Esta visão fatalista, do 

ponto de vista de qualquer ética humanitarista contemporânea, que assusta por parecer 

demasiado retrógrada é, na ótica de Nietzsche, o destino da grande massa escrito pela 

própria natureza
37

 e por isso não conviria termos compaixão (como não teríamos?) por 

essas almas infelizes. À questão da correção (de acordo com uma perspectiva ética) de 

um homem ter de se sujeitar a outro Nietzsche responde da seguinte maneira: “[...] 

como a tua vida, que é uma vida individual, adquiriria o valor mais elevado, o 

significado mais profundo? Certamente, unicamente na medida em que tu vivas em 

proveito do exemplar mais raro e mais precioso, e não em proveito do grande número, 

quer dizer, daqueles que, tomados isoladamente, são os exemplares de menor valor.” 

(NIETZSCHE, 2003 b, p. 183). 

O discurso de Nietzsche vai se revestindo de justificativas que demonstram que 

o seu interesse era convencer, persuadir (se não a todos os leitores, pelo menos a uma 

parte dos mesmos). Acontece que não nos parece tão óbvio assim que uma massa 

considerável de indivíduos tenha de submeter-se a uma estrutura educacional qualquer 

que os utilize como meio e não como fim. Não é já o que acontece, tanto na escola 

quanto na sociedade em geral? Outro problema além desse é o de determinarmos o que 

é valioso. Isso só se torna fácil para Nietzsche que construiu a sua crítica dos valores 

                                                             

37
 Nietzsche dirá que “não é a cultura da massa que deve ser a nossa finalidade, mas a cultura de 

indivíduos selecionados, munidos das armas necessárias para a realização das grandes obras que ficarão”. 

(NIETZSCHE, 2003 b, p. 93). 

 



 70 

tradicionais e preconiza uma transvaloração de todos os valores, mas para nós, leitores, 

a coisa parece menos evidente e mais complexa. Assim, embora seja natural e quase que 

espontaneamente nos vejamos obrigados a assumir o pensamento nietzschiano e 

analisá-lo de acordo com as nossas condições de vida atuais (o que significa realizar um 

experimento teórico-hipotético que nos leva a especular a respeito da exeqüibilidade de 

suas idéias), deixemos isso de lado por enquanto e nos concentremos nos meandros do 

pensamento Nietzsche. 

Um indivíduo ou mesmo um povo inteiro ter de se submeter a alguém ou a 

alguma coisa de poderes e capacidades superiores às suas é algo necessário dentro da 

perspectiva nietzschiana de mundo. O próprio Nietzsche confessa (sem nenhuma 

conotação de arrependimento cristão!) em SE que se submeteu a um mestre (no caso, 

evidentemente, a Schopenhauer) e que isto era inevitável. Ele afirma que buscava um 

filósofo a que pudesse “obedecer sem mais reflexão” (NIETZSCHE, 2003 b, p. 142). 

Para Nietzsche, qualquer formação razoavelmente digna de admiração deve 

reservar momentos ou etapas em que o educando, para caminhar, agarre-se à mão de um 

mestre. O educando precisa ser conduzido por um guia experiente e versado das artes 

que um dia talvez possa vir a dominar, mas enquanto este dia não chega ele deve 

ocupar-se dos seus deveres; deve ver o espírito sendo forjado à custa de muito exercício 

e austeridade consigo mesmo; deve, em uma palavra, ser adestrado para que um dia 

quiçá venha a forjar-se a si mesmo segundo os seus próprios desígnios.
38

  

Antes disso, contudo, a palavra é adestramento. Segundo a comentadora:  

 

Adestrar um jovem significa fazê-lo obedecer a certas regras e 

adquirir novos hábitos, torná-lo senhor dos seus instintos e 

hierarquizá-los [...] O produto desse adestramento não é um 

indivíduo fabricado em série, adaptado às condições de seu meio, a 

serviço de convenções do Estado e da Igreja, mas um ser 

autônomo, forte, capaz de crescer a partir do acúmulo de forças 

deixadas pelas gerações passadas, capaz de mandar em si mesmo, 

sem precisar recorrer a qualquer instância autoritária. Tem-se então 

alguém que se atreve a ser ele mesmo e a destacar-se do homem 

                                                             

38
 Após uma rígida educação, os desventurados em termos de capacidades admiráveis teriam de 

inexoravelmente se integrar na grande leva de indivíduos desinteressantes do ponto de vista do original; já 

os venturosos privilegiados com dons e habilidades incomuns talvez venham a ser reconhecidos enquanto 

gênios. É bem verdade que o gênio não é só dom, talento e inspiração (um grandioso poeta pernambucano 

diria que a sua obra foi o fruto de 99% de transpiração e de apenas 1% de inspiração!).  Nietzsche escreve 

em Humano, demasiado humano: “Só não falem de dons e talentos inatos! Podemos nomear grandes 

homens de toda espécie que foram pouco dotados. Mas adquiriam grandeza, tornaram-se „gênios‟”. 

(NIETZSCHE, 2000, p. 125). 



 71 

comum, capaz de agir voltado para o futuro, e não apenas para a 

sociedade existente. (DIAS, 1993, p. 86) 

     

Como dissemos, apenas após ter sido adestrado é que alguém talvez possa vir a 

ser o autor de si mesmo, possa cultivar a si mesmo e nesse momento ficaria claro para si 

“como alguém se torna o que é” (subtítulo de sua autobiografia). Esse cultivo de si, essa 

transformação ou transvaloração do si mesmo tem algumas implicações extremamente 

práticas. Muito mais do que eloqüência vazia, cultivo de si significa, concretamente 

falando, que estamos aptos para nos tornarmos realmente responsáveis. Se estivermos 

cultivados e nos tornamos o que propriamente somos, isto é, criadores, poderemos ser 

responsáveis no sentido máximo que a palavra pode ter. Quando estamos cultivados por 

nós mesmos, temos “a capacidade de assumir diante de nós mesmos a responsabilidade 

por nossa existência, por conseguinte, queremos agir como os verdadeiros timoneiros 

desta vida e não permitir que nossa existência pareça uma contingência privada de 

pensamento” (NIETZSCHE, 2003 b, p. 140).  

Essas últimas palavras de Nietzsche a respeito da responsabilidade entram em 

perfeita sintonia com a sua filosofia tardia, aquela que faz brotar o pensamento de 

eterno retorno o qual, como mostramos no capítulo dedicado ao trágico, guarda 

profunda relação com a transvaloração de todos os valores. Quando alguém está 

disposto a assumir a sua existência por completo, inclusive nos aspectos mais abjetos e 

dolorosos, e assume-a sem qualquer ressentimento, mas com uma alegria ingênua e 

veraz, esse alguém afirma a vida em sua completude e só assim é real e plenamente 

responsável.
39

   

O cultivo de si que resulta na assunção plena de uma responsabilidade por parte 

do indivíduo, implica também, em última instância, na reconfiguração da subjetividade 

ou do eu que cada indivíduo julga e sente ser, afinal  

 

O eu que importa é aquele que há sempre além daquele que se toma 

habitualmente por sujeito: não está por descobrir, mas por inventar; 

não por realizar, mas por conquistar; não por explorar, mas por 

criar da mesma maneira que um artista cria uma obra. Para chegar a 

ser o que se é, tem que se ser artista de si mesmo. (LARROSA, 

2005, p. 76) 

                                                             

39
 Afirmação do eterno retorno (a afirmação da vida em todas as suas instâncias) é “A afirmação que 

liberta; ou melhor, ela é índice de libertação, na medida em que pressupõe uma tonalidade intensiva capaz 

de afirmar.” (KOSSOVITCH, 2004, p. 158) 



 72 

 

De fato, já nos seus escritos de juventude Nietzsche rompe com a visão 

tradicional do eu como substância, da subjetividade como bloco monolítico subjacente a 

ser conhecido e desvendado em todos os seus mistérios.  Diferente disso, na concepção 

nietzschiana não haveria espaço para uma teoria da unidade do sujeito.
40

 Tampouco 

haveria espaço para que alguém viesse a prescrever como máxima a ser adotada a do 

“conhece-te a ti mesmo”. Eis as palavras que Nietzsche diz incrivelmente em 1874 em 

SE: “Mas como nos encontrar a nós mesmos? Como o homem pode se conhecer? Trata-

se de algo obscuro e velado; e se a lebre tem sete peles, o homem pode bem se despojar 

setenta vezes das sete peles, mas nem assim poderia dizer: „Ah! Por fim, eis o que tu és 

verdadeiramente, não há mais invólucro.‟” (NIETZSCHE, 2003 b, p. 141) 

Se o homem não tem mais uma essência preexistente, tem em contrapartida o 

dever de conceber uma, o dever de caminhar sobre a corda estendida sobre o abismo; o 

homem deve assumir este risco sob pena de permanecer sendo apenas um espectro 

pobre de vida e vigor. Àqueles que anseiam bastante por uma definição da essência do 

humano, Nietzsche perguntaria: “por que seria isto necessário, se tudo carrega consigo o 

testemunho daquilo que somos, as nossas amizades e os nossos ódios, o nosso olhar e o 

estreitar da nossa mão, a nossa memória e o nosso esquecimento, os nossos livros e os 

traços da nossa pena?” (NIETZSCHE, 2003 b, p. 141)  

Esse exercício de autocriação, de cultivo de si que abre as condições para o 

aparecimento da novidade (novidade que, por sua vez, é condição de possibilidade para 

a transvaloração de todos os valores) é magnificamente apresentado por Zaratustra no 

discurso/alegoria intitulado “Das três metamorfoses”.
41

  

                                                             

40
 Em vez desta unidade do sujeito, haveria uma pluralidade inerente a cada sujeito na medida em que ele 

é constituído de uma série de forças que estão em constate jogo, em constante interação, em luta 

incessante pelo domínio ou pela hegemonia. Na Genealogia da moral, Nietzsche procura traçar como se 

verificou ao longo da história a trajetória da formação dos elementos constitutivos da subjetividade que a 

modernidade passou a crer que eram ontologicamente constitutivos do sujeito; é o caso, por exemplo, da 

consciência, a qual é, para Nietzsche, algo forjado, algo que tem uma genealogia ligada a interesses 

específicos, a uma vontade de potência. A respeito disso, cf. MARTON, S. Nietzsche: das forças 

cósmicas aos valores humanos. Editora Brasiliense, 1990. Também a respeito desta questão, o professor 

Oswaldo Giacóia Jr. escreve que a psicologia de Nietzsche se constitui “como saber renovado, fundado 

numa concepção pluralista da subjetividade, da „alma‟, do „Eu‟. Para tal psicologia, se descortinaria um 

conceito novo de racionalidade [...].” (GIACÓIA JR., 2006, p. 43)  
41

 A respeito da controvérsia a respeito do caráter (pseudo) filosófico de Assim Falava Zaratustra, fio-me 

nos argumentos de Heber-Suffrin: “O Zaratustra não é apenas a obra de um poeta, é a de um filósofo, e 

filósofo completo: metafísico e moralista. A ordem das preocupações, assim como a própria forma 

(solidez dos planos, riqueza e precisão dos conceitos, rigor das articulações, freqüência das referências 

mais ou menos implícitas a esta ou aquela tradição filosófica...) justificam inteiramente seus termos.” 

(HEBER-SUFFRIN, 2003, p. 106)  



 73 

Assim se inicia esse discurso de Zaratustra: “Três metamorfoses do espírito vos 

menciono: de como o espírito se muda em camelo, e em leão o camelo, e em criança, 

finalmente, o leão” (NIETZSCHE, 2008, p. 39). Cada uma dessas três figuras representa 

um patamar ou estágio por que é obrigado a passar o espírito se desejar libertar-se 

(talvez este esquema compartilhe algumas características com as figuras da consciência 

tal como Hegel a apresenta na Femonologia do espírito...).  

Dentre outras coisas, o camelo é a representação do (s) indivíduo (s) que carrega 

uma carga pesada sobre as suas costas. Este peso pesadíssimo não é outra coisa senão o 

corpo da moral antiga (o corpo do deus que morreu!?) que verga e dobra o resignado 

camelo. Esta moral antiga que Nietzsche nunca teve pudor de nomear, a moral cristã, é 

o que impulsiona os indivíduos para baixo, dificultando-lhes o crescimento, impedindo-

lhe o crescimento e a expansão das suas forças. Para uma tranvaloração de todos os 

valores, contudo, é necessário que o espírito se metamorfoseie. 

É aí que entra em cena a personagem do leão. A força descomunal do leão é 

necessária para lançar para longe e de uma vez a moral que tem dominado os homens. A 

altivez e a majestade do leão são indispensáveis para que os valores da moralidade 

antiga sejam negados. Ao “Tu deves” da moral antiga, o leão opõe o “Eu quero!”. 

Contudo a imponência do leão não é ainda suficiente no percurso que deve trilhar o 

espírito porque “Criar valores novos, nem mesmo o leão o pode; mas a liberdade para a 

criação nova, isso pode o poder do leão” (NIETZSCHE, 2008, p. 41). 

O clímax das metamorfoses do espírito é representado por Nietzsche na figura 

da criança. “Inocência é a criança, o esquecimento, novo começar, jogo, roda que gira 

sobre si mesma, primeiro movimento, santa afirmação” (NIETZSCHE, 2008, p. 42). 

Detenhamo-nos um pouco em cada uma das imagens apresentadas por Nietzsche para 

representar a criança (é, de fato, um texto altamente simbólico; pensamos que as 

imagens representam no contexto da filosofia nietzschiana mais ou menos o que se 

segue...). 

A criança é inocência (será mesmo?) porque seu agir é espontâneo; durante 

certa fase da infância, ela age sem que tenha introjetado ainda em seu espírito o tóxico 

da culpa que posteriormente a debilitará sem tréguas até o fim dos seus dias. A criança é 

esquecimento porque se despoja com celeridade daquilo que a oprime, não carregando 

consigo a memória apinhada de imagens vingativas (ressentimento) que lhe dificultarão 

a vida e as ações para um novo começar (será que a psicanálise concordaria com isso?). 



 74 

 É no jogo que a criança é a criadora; é nele que a criança experimenta a vida e a 

si mesma. O jogo é a totalidade do mundo da criança; enquanto joga, o jogo lhe basta, 

lhe absorve tão completamente que a sua própria vida é o jogo; é essa totalidade que 

está representada no fluxo eterno do vir-a-ser (e por essa razão o jogo é também a 

representação da destruição que se sucede à criação e com a mesma baila ao ritmo que 

dá vida e movimento ao mundo).  

Eis o que representa a criança, eis o que escreve o comentador a seu respeito: 

“essa criança – sem passado, imprevisível, despreocupada –, esse dançarino – criador 

espontâneo de gestos harmoniosos –, é o criador de novos valores, o criador de uma 

cultura, nem socrática, nem cristã” (HEBER-SUFFRIN, 2003, p. 47).   

Tão poderosa é a imagem da criança, que Gelano e Pagni falam numa ética da 

infância: “A ética da infância poderia ser traduzida como um devir criança. Sempre 

afirmativo. Sempre como um eterno retorno ao acontecimento e um eterno esquecer-se 

dos valores criados pelo passado. A ética da infância, assim, seria um transvalorar os 

valores do mundo.” (GELANO; PAGNI, 2007, p. 211)  

Assim sendo, pensamos que é o espírito da criança a meta da transvaloração; é a 

criança em carne e osso o princípio da tranvaloração: a criança deve ser educada para 

tornar-se criança, ou seja, a criança deve ser educada para tornar-se criadora. Daí 

decorre toda a importância da educação dentro do projeto nietzschiano de 

transvaloração de todos os valores.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 75 

5. UMA CONCEPÇÃO TRANSVALORADA DA VERDADE 

 

Nosso objetivo, nesta parte da dissertação, é abordar um texto de crucial 

importância dentro do corpus nietzschiano. Trata-se de um escrito de 1873, publicado 

postumamente, intitulado Sobre verdade e mentira no sentido extra-moral. Este 

opúsculo é tido pelos comentadores em geral como fundamental para compreendermos 

o pensamento de Nietzsche no que diz respeito à questão do conhecimento. Embora ele 

não houvesse sido publicado em vida pelo filósofo, nele se encontram concepções que 

serão aprofundadas em toda a sua obra. Ou seja, as principais teses defendidas no livro 

não serão abandonadas pelo filósofo, embora haja, naturalmente, um aprofundamento 

das mesmas. 

Como o título da obra sugere, a preocupação central do texto é com a verdade. 

Neste sentido, nosso procedimento será o seguinte: a) faremos a exposição das 

principais idéias contidas no livro, sempre as cotejando com as passagens de outros 

textos; b) a apresentação das idéias de Nietzsche será sempre acompanhada pelas nossas 

explanações que tentarão destacar como elas seriam um prelúdio da transvaloração de 

todos os valores ou condição de possibilidade para esta.  

 Então, como dissemos, a preocupação capital do texto de Nietzsche com que 

nos ocupamos é a verdade. Cremos que seja pertinente o juízo de Roberto Machado a 

este respeito: “Ponto central do ambicioso projeto de „transvaloração de todos os 

valores‟ a investigação sobre a verdade é uma crítica da própria idéia da verdade 

considerada como um „valor superior‟, como ideal; uma crítica, portanto, ao próprio 

projeto epistemológico” (NIETZSCHE, 1984, p. 8).  

Sim, a crítica à verdade, tal como realizada no texto ao qual nos dedicaremos, 

pretende demonstrar que a verdade não é o fundamento da realidade e tampouco do 

conhecimento. Como tradicionalmente a verdade na filosofia tem sido vista como algo a 

que se chega pela via racional, a crítica de Nietzsche em última instância acaba sendo 

também uma crítica à razão. Crítica à razão porque seu pensamento visa delimitar as 

(im) possibilidades da mesma, as (im) possibilidades da capacidade de conhecer. De 

fato, esta idéia não se encontra explicitamente exposta em nenhum enunciado dos textos 

nietzschianos, a ela chegamos dedutivamente. Mas ao longo deste trabalho 

procuraremos mostrar a sua pertinência. 



 76 

Assinalamos também, em conformidade com o comentador, que a crítica à 

verdade realizada por Nietzsche faz parte do seu projeto de crítica à metafísica: 

“„Verdade‟ é a palavra-chave da filosofia ocidental, que no âmago foi a metafísica. 

Atingir a verdade é uma meta pela qual são prometidas elevadas recompensas 

intelectuais, morais, religiosas e metafísicas. Por isso, a crise do conceito de „verdade‟ 

pode ser vista como a crise da metafísica mesma (ABEL, p. 179).  Com efeito, a crítica 

à idéia tradicional de verdade empreendida em Sobre verdade e mentira no sentido 

extra-moral (doravante, VM) incidirá sobre a metafísica e, por esta razão, pode ser 

compreendida a partir do contexto da transvaloração de todos os valores. De fato, a 

transvaloração de todos os valores tem como uma de suas etapas necessárias, senão a 

mais necessária, erigir uma nova forma de pensamento e uma nova concepção da 

existência sobre as quais a metafísica não exerça qualquer influência. A finitude da 

existência, por exemplo, só será absolutamente assumida se os valores metafísicos 

forem derrogados. Crer na existência da verdade, de um mundo verdadeiro, de um 

mundo do dever ser em detrimento do mundo efetivo, é característica comum tanto da 

moral, quanto da religião e da metafísica. Com isto, acaba acontecendo uma duplicação 

da realidade e nesta duplicação aquilo que está à mão, o mundo aparente e efetivo, 

costuma ser tomado como hierarquicamente inferior à instância da realidade que o 

intelecto pode até vir a conceber a sua existência, mas que os sentidos jamais 

experimentam. Passemos à apresentação sucinta das teses apresentadas no livro. 

Se a questão em jogo é a da verdade, nela se implica, obviamente, o problema do 

conhecimento. Logo no início de VM, Nietzsche apresenta uma tese inusitada, embora 

bastante óbvia, a respeito deste tema. Segundo o filósofo, o conhecimento é uma 

invenção bem recente na história do universo. É o que ele afirma na seguinte passagem 

que abre o texto: “Em algum remoto recanto do universo, que se deságua 

fulgurantemente em inumeráveis sistemas solares, havia uma vez um astro, no qual 

animais astuciosos inventaram o conhecimento. Foi o minuto mais audacioso e 

hipócrita da „história universal‟: mas, no fim das contas, foi apenas um minuto.” (grifo 

nosso) (NIETZSCHE, 2007 b, p. 25)  

Quer dizer, Nietzsche sustenta a idéia de que o surgimento do conhecimento foi 

algo acidental, fortuito, e que, portanto, não é perene nem necessário. Ele afirma no 

trecho acima que o instante, o minuto mesmo em que o conhecimento foi inventado, foi 

o minuto mais hipócrita da história universal. O que quer ele dizer com isto? Parece-nos 

que Nietzsche desde já deixa assinalada a impossibilidade de o conhecimento chegar à 



 77 

verdade (verdade aqui entendida no sentido de correspondência, de identidade absoluta 

e irretorquível entre os juízos/conceitos e as coisas). Esta tese reaparece inúmeras vezes 

em VM.  

Mas por que razão não é dado ao conhecimento acessar a verdade? Voltaremos a 

esta questão um pouco mais à frente. Antes disto, citemos as palavras de Nietzsche a 

respeito ainda da suposta gênese e do inexorável ocaso do conhecimento:  

 

[...] quão lastimável, quão sombrio e efêmero, quão sem rumo e 

sem motivo se destaca o intelecto humano no interior da natureza; 

houve eternidades em que ele não esteve presente; quando ele tiver 

passado mais uma vez, nada terá ocorrido. Pois, para aquele 

intelecto, não há nenhuma missão ulterior que conduzisse para além 

da vida humana. (NIETZSCHE, 2007 b, p. 25) 

 

 

De acordo com o trecho acima, além de ser algo fugaz 
42

, o conhecimento é 

também algo adstrito à experiência humana, não podendo transcendê-la. Ou seja, o 

conhecimento, embora fale sobre o mundo, diz muito mais sobre o homem do que sobre 

o mundo 
43

. O conhecimento não se adéqua à realidade; a realidade é „acessada‟ pelo 

pensamento, mas não em suas características mais essenciais. Vejamos o trecho 

seguinte que reforça e leva adiante o que estamos a dizer: 

 

Ele é [o intelecto], ao contrário, humano, sendo que apenas seu 

possuidor e gerador o toma de maneira tão patética, como se os 

eixos do mundo girassem nele. Mas se pudéssemos pôr-nos no 

mosquito, aprenderíamos então que ele também flutua pelo ar com 

esse pathos e sente em si o centro esvoaçante deste mundo. [...] o 

mais orgulhoso dos homens, o filósofo, acredita ver por todos os 

lados os olhos do universo voltados telescopicamente na direção de 

seu agir e pensar. (NIETZSCHE, 2007 b, p. 25-26) 

 

                                                             

42
 A ocorrência tão fugaz do conhecimento na história do universo, segundo Nietzsche, nos faz concluir 

que em seu pensamento não há qualquer espaço para uma teleologia. Se não há télos, tampouco há uma 

razão suficiente ou uma causa eficiente. Nietzsche não admite uma inteligência que tenha projetado a 

realidade e inscrito nela uma inteligibilidade correspondente. Em uma palavra, o intelecto, assim como 

todas as outras coisas, seria fruto apenas do acaso, do acaso de uma configuração de forças que deu 

origem a tudo que há. Lembramos que o acaso é coerente com a concepção nietzschiana de que o que é, a 

própria realidade, outra coisa não é senão o devir. O caos, puro devir, pode, numa de suas incontáveis 

configurações, gerar até mesmo a ordem (provisoriamente, é verdade).   
43

 Sabemos como é problemático instituir essa dicotomia entre duas esferas absolutamente distintas, a do 

sujeito e a do objeto.Parece-nos pertinente e interessantíssima a reflexão de Heidegger a este respeito, 

para quem o homem, ou melhor, o Dasein, é ser-no-mundo, isto é, ele não está no mundo do mesmo 

modo que um objeto qualquer pode ficar sobre uma mesa, por exemplo; há, em verdade, uma unidade 

inquebrantável entre “mundo” e “homem”, de maneira que ao falarmos de um, aludimos indiretamente ao 

outro, pois um sempre se implica no outro, um sempre exige o outro. 



 78 

 

Segundo Nietzsche, os seres humanos não são, por mais que tenham um 

intelecto poderoso, os eixos do mundo. A leitura que fazemos deste excerto é a de que 

nele há um importante indício da ontologia nietzschiana. Ser e pensar não são de modo 

algum o mesmo. O pensamento, não obstante produza conhecimento sobre o mundo, 

não assegura ao ser pensante o estatuto de conhecedor absoluto da realidade. Para que o 

conhecimento seja efetivamente possível, é necessário que a estrutura da realidade seja 

inteligível; a realidade precisa ser racionalmente ordenada, ou melhor, precisa ser 

ordenada de acordo com as mesmas estruturas do pensamento: ser e pensar devem 

coincidir em seus fundamentos. Não sendo este o caso, o conhecimento é sempre uma 

invenção e jamais uma descoberta. Mas de onde parte Nietzsche para crer que ser e 

pensar não coincidem? Seu pressuposto é o de que o ser, a realidade, é puro devir, ao 

passo que o pensar, ao atuar, costuma fixar, enrijecer, mumificar o fluxo ininterrupto do 

ser, que é devir, como dissemos.
44

 

Por esdrúxula que possa parecer a alusão à percepção da realidade de um 

mosquito, Nietzsche parece pretender argumentar em favor da tese de que a percepção 

humana da realidade é relativa aos seus próprios condicionamentos. A novidade não 

está em afirmar que o que conhecemos depende das estruturas do nosso intelecto, mas 

em sustentar que o nosso intelecto não tem uma primazia em relação aos “aparatos 

cognitivos” de outros seres. Trocando em miúdos, isto significa que a verdade não é 

apanágio nem prerrogativa dos seres humanos; como nosso conhecimento não é e nem 

pode vir a ser absoluto, não podemos nos arvorar em centro do universo, em seres 

privilegiados para os quais a realidade se abre em seu imo; tampouco podemos ainda 

nos conceber como o centro desta realidade, ou como imagem e semelhança de Deus. 

Ou seja, a novidade da idéia nietzschiana está na afirmação de que não somos seres 

necessários. Antes de nós já havia muitos outros seres, e depois de nós haverá 

provavelmente outros tantos. O que conhecemos permite-nos apenas operar sobre a 

realidade de modo a torná-la propícia para a nossa própria sobrevivência. Jamais 

saberemos se o nosso conhecimento corresponde à essência da realidade, caso haja 

alguma.  

                                                             

44
 Num texto da fase transvalorativa e publicado apenas postumamente, Nietzsche escreve: “Parmênides 

disse que „não se pensa o que não é‟- nós estamos na outra ponta e dizemos „aquilo que pode ser pensado 

deve seguramente ser uma ficção‟. [...]” (NIETZSCHE, 2007 c, p. 87).  



 79 

Nietzsche, portanto, relativiza a nossa percepção da realidade. Não fala que os 

outros seres – os animais – tenham o poder cognoscitivo, restringindo-o ao ser humano, 

mas defende que a percepção humana em nada pode arrogar-se como superior a desses 

outros seres. Cogitar a respeito da percepção (ou da concepção) mais correta da 

realidade, se a humana ou a de outros animais, é um absurdo, pois não há um critério 

neutro à nossa disposição para avaliar esta questão; toda e qualquer posição para levar 

em consideração este problema, é uma posição humana, demasiado humana. Se não 

conhecemos a verdade em sua integralidade, como poderemos dizer então qual a 

percepção que lhe é mais próxima? E, ademais, escreve Nietzsche: 

 

A mim me parece, em todo caso, que a percepção correta – que 

significaria a expressão adequada de um objeto no sujeito – é uma 

contraditória absurdidade: pois, entre duas esferas absolutamente 

diferentes tais como entre sujeito e objeto não vigora nenhuma 

causalidade, nenhuma exatidão, nenhuma expressão, mas, acima de 

tudo, uma relação estética, digo, uma transposição sugestiva, uma 

tradução balbuciante para uma língua totalmente estranha. (grifo do 

autor) (NIETZSCHE, 2007 b, p. 42)  
 

O conhecimento, em última instância, conforma a realidade a partir de si mesmo, 

o que não quer dizer, entretanto, que a realidade tenha uma estrutura racional. Toda a 

racionalidade que vemos na realidade é a racionalidade oriunda do nosso próprio 

intelecto. Não há uma inteligibilidade inerente à natureza, nela presente de modo a 

priori, anterior à situação em que o conhecimento eclode. A concepção de 

conhecimento de Nietzsche neste texto é claramente a de invenção, de arte, de artifício. 

Em outras palavras: a partir de si mesmo e da realidade, o intelecto produz o 

conhecimento, o qual, por sua vez, (re) produz a realidade, e não faz sentido tentar 

alcançar o que se encontra para além da realidade produzida pelo intelecto. Neste último 

caso, a especulação só pode ter como objetivo denegrir a efetividade produzida e 

apreendida pela sensibilidade e pelo intelecto. Nos termos em que Nietzsche o retrata, o 

conhecimento não é aquilo que distingue e confere aos seres humanos uma prerrogativa 

diante dos outros seres, pois a verdade é-nos tão estranha quanto é para todos os outros 

seres. Em que sentido devemos usar então a palavra “verdade”?  Deixamos para abordar 

este problema um pouco mais adiante, mas informamos, preliminarmente, que se trata 

para Nietzsche de uma concepção de verdade como convenção. A questão que urge ser 

colocada neste momento é a que diz respeito à finalidade do conhecimento. 

Conhecemos para quê?  



 80 

Finalidade e origem do conhecimento, na concepção de Nietzsche, confundem-

se. Em suma, conhecemos para nos conservar na vida. O intelecto “foi outorgado 

apenas como instrumento auxiliar aos mais infelizes, frágeis e evanescentes dos seres, 

para conservá-los um minuto na existência” (grifo nosso) (NIETZSCHE, 2007 b, p.26). 

Se não faz sentido crer que um ser sem intelecto criou o intelecto, quem, então, 

outorgou o intelecto ao homem? A resposta não é direta, fica nas entrelinhas e podemos 

apontá-la da seguinte maneira: a necessidade. A necessidade obriga o indivíduo a 

desenvolver habilidades que o mantenham preso à vida. Para isso, ele precisa lançar 

mão muito freqüentemente da dissimulação:  

 

[...[ pois esta constitui o meio pelo qual os indivíduos fracos, menos 

vigorosos, conservam-se, como aqueles aos quais é denegado 

empreender uma luta pela existência com chifres e presas afiadas. 

No homem, essa arte de dissimulação atinge seu cume: aqui, o 

engano, o adular, mentir e enganar, o falar pelas costas, o 

representar, o viver em esplendor consentido, o mascaramento, a 

convenção acobertadora, o fazer drama diante dos outros e de si 

mesmo, numa palavra, o constante saracotear em torno da chama 

única da vaidade, constitui a tal ponto a regra e a lei que quase nada 

é mais incompreensível do que como pôde vir à luz entre os 

homens um legítimo e puro impulso à verdade. Eles se acham 

profundamente imersos em ilusões e imagens oníricas, seu olho 

desliza apenas ao redor da superfície das coisas e vê „formas‟, sua 

sensação não leva à verdade em nenhum lugar, mas antes se 

satisfaz em receber estímulos e tocar, por assim dizer, um teclado 

sobre o dorso das coisas. (NIETZSCHE, 2007 b, p. 27-28) 
 

Analisemos cada uma das partes do trecho acima. Em primeiro lugar, como já 

dissemos, o conhecimento é decorrente de uma carência constitutiva do ser humano. O 

intelecto compensaria a fragilidade e a vulnerabilidade do ser humano diante das 

intempéries e das ameaças dos outros animais. O conhecimento chega-nos devido à 

falibilidade do nosso corpo e se temos, como disse Aristóteles, “por natureza, o desejo 

de conhecer” (ARISTÓTELES, 1979, p. 11), não o temos, segundo a concepção de 

Nietzsche, desde sempre, ou desde as origens mais remotas da nossa espécie. 

Adquirimos a capacidade de conhecer em virtude das incapacidades dos nossos corpos. 

É oportuno relembrarmos que somos – a um só tempo – habitantes de todos e de 

nenhum lugar da Terra.  

Se o conhecimento é atributo de seres destituídos da capacidade de sobreviver 

apenas com os seus corpos, ou seja, se o conhecimento fortalece o homem é porque o 

homem que dele necessita é fraco. Conhecimento e força são inversamente 



 81 

proporcionais? Esta é uma questão que o próprio Nietzsche não se coloca. No entanto, é 

possível inferir da leitura dos seus livros que a resposta a esta questão seria positiva. 

Mas o que seria a força? Aquilo que faz um ente apropriar-se e expandir-se de tudo o 

que lhe circunjaz. A partir deste conceito, o conhecimento não seria incoerente com a 

força. Todavia, para Nietzsche, o forte é aquele que leva adiante os seus impulsos tão 

logo estes comecem a se manifestar. Se um homem não pode descarregar a sua vontade 

com prontidão, e precisa arquitetar a ocasião de levar a termo o que deseja, este homem 

não é, no sentido pleno do termo, forte. Ele teve de se valer de subterfúgios para poder 

agir, ou, mais precisamente, reagir.
45

  

Pode parecer estranha a analogia que apresentaremos, mas, para Nietzsche, o uso 

do intelecto equivaleria à situação em que alguém entra num jogo e não joga em 

conformidade com as regras, pois pretende auferir vantagens, embora essas vantagens 

não sejam jamais dignas de louvor. É assim, indiscutivelmente, que vivemos todos. O 

legado que herdamos das gerações passadas (um legado simbólico, cultural, e não 

meramente genético) apenas atesta que somos fracos se nos comparamos com outros 

seres (o atavismo destes parece ser somente hereditário, biológico); tão fracos somos, 

que não podemos prescindir deste legado; tão frágeis somos, que não podemos viver 

apenas com este mesmo legado: precisamos nós, por nossa vez, conhecer coisas novas e 

as deixar como legado para as gerações futuras. O conhecimento, portanto, nasce da 

necessidade e se torna ele mesmo uma necessidade.
46

   

Em segundo lugar, Nietzsche relaciona o conhecimento à dissimulação, ao erro, 

ao engano. É uma idéia muito heterodoxa, posto que tradicionalmente se tenha 

associado o conhecimento à verdade. Nesta forma inusitada (ou transvalorada) de 

conceber a questão, o erro não é fruto do emprego equivocado do intelecto, não é 

decorrente de uma falha. O erro é condição necessária para qualquer conhecimento e, 

por isso, o erro constitui todo e qualquer conhecimento. É o que o filósofo escreve num 

fragmento redigido entre o verão de 1872 e o início de 1873 (coetâneo, portanto, do 

texto que estamos a analisar): “vivemos somente através de ilusões, sendo que nossa 

consciência dedilha a superfície” (NIETZSCHE, 2007 c, p. 57). 

                                                             

45
 Ou seja, se nem sempre conhecimento e força não se contradizem, em alguns casos é o que parece 

acontecer. Um exemplo desta relação de incompatibilidade entre força e conhecimento é explanada em A 

genealogia da moral, onde Nietzsche escreve sobre o ressentimento como atributo dos fracos. Os 

ressentidos seriam, segundo ele, mais profundos e inteligentes do que os de tipo forte, aristocrático, em 

tudo obtusos. 
46

 Num de seus últimos escritos (publicado apenas após a sua morte), Nietzsche diz: “Nossas 

necessidades são aquilo que interpreta o mundo”. (NIETZSCHE, 2007 c, p. 165) 



 82 

Se dependêssemos do acesso à verdade em sua completude para vivermos, não 

mais existiríamos. É espantoso que embora não tenhamos acesso à verdade em nenhum 

grau, consigamos quase sempre levar nossa vida quase o tempo todo sem maiores 

sobressaltos! A ilusão não está no fim de um processo malogrado de conhecimento, mas 

se coloca sempre no início de qualquer processo cognitivo, a saber, desde o momento da 

percepção. Nossa percepção
47

 é sempre pressuposição, assunção e aceitação de algo que 

não é necessariamente como cremos que ele seja. A percepção é sempre equivocada 

porque a realidade sempre devém, sempre escapa, oculta-se para além das 

possibilidades da percepção. Nem mesmo o raciocínio, guiado pelas leis lógicas, pode 

corrigir a pressuposição equivocada da percepção. A lógica apenas leva adiante o erro 

inscrito no princípio do processo; ela mesma se assenta sobre pressuposições 

inverídicas. Nietzsche escreverá mais tarde n`A gaia ciência: 

 

Quem, por exemplo, não soubesse distinguir com bastante 

freqüência o „igual‟, no tocante à alimentação e aos animais que lhe 

eram hostis, isto é, quem subsumisse muito lentamente, fosse 

demasiado cauteloso na subsunção, tinha menos probabilidades de 

sobrevivência do que aquele que logo descobrisse igualdade em 

tudo o que era semelhante. Mas a tendência predominante de tratar 

o que é semelhante como igual – uma tendência ilógica, pois nada é 

realmente igual – foi o que criou todo fundamento para a lógica. Do 

mesmo modo, para que surgisse o conceito de substância, que é 

indispensável para a lógica, embora, no sentido mais rigoroso, nada 

lhe corresponda de real – por muito tempo foi preciso que o que há 

de mutável nas coisas não fosse visto nem sentido; os seres que não 

viam exatamente tinham vantagem sobre aqueles que viam tudo 

„em fluxo‟. (NIETZSCHE, 2001, p.139) 

 

 

Observamos no trecho acima que para Nietzsche o modo pelo qual os seres 

humanos conhecem não é unívoco, não há um sujeito transcendental que condicione as 

possibilidades do conhecimento de todos os indivíduos. Parece que Nietzsche assume, 

nesta parte de sua obra, algo do discurso darwinista, pois apenas um grupo de seres 

humanos pôde, a partir da sua idiossincrasia cognitiva, conservar-se na existência. O 

que manteve este grupo preso à existência foi o modo pelo qual o seu intelecto atuava, 

modo de raciocinar que herdamos e que a partir dele erigimos tudo aquilo que compõe e 

constitui a civilização ocidental. O raciocínio que se desenvolve pelas leis da lógica não 

                                                             

47
 Percepção em alemão escreve-se Wahrnehmung, que significa, literalmente, “tomar como verdade”.  



 83 

é, segundo Nietzsche, necessário e único, mas falso e, curiosamente, mesmo assim foi 

capaz de preservar a humanidade, e nisto consiste todo o seu mérito. 

Não nos parece possível verificar se o que Nietzsche diz é certo, isto é, se nas 

eras mais remotas havia homens cujos pensamentos não observavam as leis da lógica. 

Talvez um estudo antropológico e/ou arqueológico fosse esclarecedor a este respeito. 

Trata-se indubitavelmente de uma hipótese, de uma conjectura a respeito de uma época 

cujos registros são escassos, algo que outros filósofos (como Hobbes e Rousseau, p. ex,) 

em outros contextos também fizeram. Mas o que nos interessa mais é que se 

supostamente já se pensou à margem do raciocínio lógico, isto poderia mais uma vez ser 

realizado.
48

  

Com efeito, uma das críticas que Nietzsche faz ao seu tempo é a de que ele 

supervaloriza o lógico, o racional, em detrimento de outras formas de pensar como 

aquela da arte e aquela do mito. Estas últimas estariam claramente relacionadas às 

pulsões dionisíacas, enquanto aquela que grassa quase sem obstáculos é oriunda das 

pulsões apolíneas, como Nietzsche tão bem delineia em O nascimento da tragédia. 

Acontece que Nietzsche não quis suprimir o impulso apolíneo, o raciocínio lógico, o 

qual tem permitido todo o desenvolvimento da filosofia e da ciência; o que ele tem em 

mente é equilibrar o poder de ambas as pulsões. Isto ele já o demonstrou desde a sua 

primeira obra. Ao contrário do que algumas leituras apressadas sugerem, Nietzsche não 

apregoa a hipertrofia do dionisíaco em prejuízo do apolíneo. Em vez disto, ele nos quer 

convencer de que o apolíneo levado ao paroxismo (e o mesmo é válido para o 

dionisíaco) é extremamente danoso para o próprio homem. Há limitações da faculdade 

cognitiva que devem ser respeitadas: ela jamais será capaz, por exemplo, de elaborar 

uma doutrina dos valores que seja irrefutável (e ela mesma se dá conta disto) ou de 

explicar de modo definitivo as razões últimas da sua própria existência, por mais que 

elabore sofisticados sistemas metafísicos. Nietzsche, portanto, não quer jogar fora a 

lógica e o pensamento racional, mas quer que a sua dose seja moderada, quer que 

formas menos rigorosas de pensamento também sejam reconhecidas em sua 

importância. Mas, para reconhecer a importância de outros modos de pensamento, como 

é o caso do artístico, é necessário ter em mente de que maneira se estrutura o próprio 

pensamento, e isso significa pensá-lo em sua relação com a linguagem.   

                                                             

48
 Na verdade, já se realizou segundo a ótica de Nietzsche; se não na pré-história, na Grécia com os 

filósofos dotados da sabedoria trágica. 



 84 

Em VM, Nietzsche reflete especificamente sobre a linguagem. A este respeito, 

inicialmente, Nietzsche pergunta: “que é uma palavra?” e responde logo em seguida que 

se trata da “reprodução de um estímulo nervoso em sons” (NIETZSCHE, 2007 b, p. 30-

31). Isto é, a palavra é uma metáfora. Em sentido estrito, a metáfora designa a palavra 

que é transferida para fora do seu universo semântico específico e original para outro, 

inusitado, e que, por isso mesmo, é compreendida figurativamente. Mas Nietzsche 

utiliza o termo numa acepção incomum, ressaltando o aspecto de transferência, de 

transporte. Vejamos com mais detalhes, então, como o filósofo entende a palavra como 

uma metáfora: “De antemão, um estímulo nervoso transposto em uma imagem! 

Primeira metáfora. A imagem, por seu turno, remodelada num som! Segunda metáfora. 

E, a cada vez, um completo sobressalto de esferas em direção a uma outra totalmente 

diferente e nova” (NIETZSCHE, 2007 b, p. 32). Ou seja, a palavra é metáfora na 

medida em que, como dissemos, ocorre uma transferência de um algo para outro lugar 

que não aquele que lhe é natural. O algo em questão é justamente a marca que se 

estabelece na mente de uma pessoa após uma experiência ou vivência qualquer; esta 

marca ou este impulso nervoso se transpõe numa imagem que, por fim, traduz-se num 

som.  

O som de uma palavra não é, entretanto, uma cópia daquilo que a engendrou; ele 

não espelha a realidade e, por esta razão, ele não é mais que uma mera metáfora das 

coisas. A rigor, ele nem sequer representa aquilo de que fala; como metáfora, o som da 

palavra é pura poiesis, quer dizer, é produção da realidade. O grande problema, 

conforme Nietzsche, é que os seres humanos tendem a crer que a relação entre as 

palavras e as coisas é a de identidade. Escreve o filósofo: “Seccionamos as coisas de 

acordo com gêneros, designamos a árvore como feminina e o vegetal como masculino: 

mas que transposições arbitrárias!” (NIETZSCHE, 2007 b, p. 31). E ainda: 

“Acreditamos saber algo acerca das próprias coisas, quando falamos de árvores, cores, 

neve e flores, mas, com, isso, nada possuímos senão metáforas das coisas, que não 

correspondem, em absoluto, às essencialidades originais”. (NIETZSCHE, 2007 b, p. 33-

34). 
49

 

                                                             

49
 Escreve Nietzsche em VM: “[...] a natureza desconhece quaisquer formas e conceitos e, portanto, 

também quaisquer gêneros, mas tão-somente um „x‟ que nos é inacessível e indefinível. Pois até mesmo 

nossa oposição entre indivíduo e gênero é antropomórfica, e não advém da essência das coisas, ainda que 

não arrisquemos dizer que ela não lhe corresponde: isso seria, efetivamente, uma asserção dogmática e, 

como tal, tão indemonstrável quanto o seu contrário”. (NIETSCHE, 2007 b, p. 36) 



 85 

De acordo com as últimas palavras do texto supracitado, é possível inferir que 

Nietzsche acredita que haja uma instância da realidade que se mantenha inacessível? 

Parece-nos que a resposta deve ser positiva. Fica-nos a impressão de que em nenhum 

outro texto de Nietzsche ele se aproxima mais da filosofia crítica de Kant do que neste. 

De fato, é como se houvesse uma coisa em si postada sempre para além das nossas 

possibilidades de apreensão e, portanto, jamais estaríamos em condição de dizer o que é 

a coisa em si mesma (o que significa para Nietzsche – não talvez para Kant – a essência 

da coisa).  

Nessa perspectiva, a linguagem não seria uma ponte para a coisa em si mesma 

ou para a verdade desta coisa; seria somente uma espécie de instrumento que permitiria 

aos homens manipularem as coisas e, além disso, o intercâmbio de vivências e 

percepções entre si, o que, conseguintemente, costuma convencê-los de que possuem 

uma verdade sempre que não têm um argumento ou questionamento a mais para opor às 

certezas estabelecidas. Em suma, a linguagem convence mais do que demonstra; e, ao 

convencer, possibilita a convivência entre as pessoas. 

A linguagem convence porque opera generalizações. De fato, para Nietzsche 

cada sinal sonoro, cada palavra, expressaria ou traduziria uma vivência singular 

ocorrida no interior ou na mente de um indivíduo. Em sentido figurado, é como se a 

palavra transportasse um conteúdo da esfera “intrapsíquica” para a “interpsíquica”, ou 

seja: é como se ele passasse do indivíduo para a coletividade. O conteúdo mental 

expresso por meio de palavras torna-se, por conseguinte, uma unidade de troca 

simbólica entre as pessoas. E esta troca é possível porque a despeito de as pessoas não 

terem as experiências iguais – ou vivências, como Nietzsche assinala –, elas têm, 

entretanto, experiências semelhantes. É isto que lhes possibilita compartilharem as 

mesmas palavras para referirem-se a experiências que não são exatamente iguais. 

Desse modo, quando uma mesma palavra, como dissemos, passa a designar 

coisas semelhantes ela se torna um conceito. Vejamos com Nietzsche:  

 

[...] toda palavra torna-se de imediato um conceito à medida que não deve 

servir, a título de recordação, para a vivência primordial completamente 

singular e individualizada à qual deve seu surgimento, senão que, ao 

mesmo tempo, deve coadunar-se a inumeráveis casos, mais ou menos 

semelhantes, isto é, nunca iguais quando tomados à risca, a casos 

nitidamente desiguais, portanto. Todo conceito surge pela igualação do 

não-igual.  (NIETZSCHE, 2007 b, p. 35) 

 



 86 

Nesse contexto, o conceito de conceito é estendido. O conceito é considerado 

por Nietzsche como abstração do intelecto, mas ele não poderia jamais transmitir com 

fidedignidade a natureza das coisas. O assombroso é que os conceitos, por um lado, não 

expressam a essência das coisas, mas, por outro, são indispensáveis em todas as 

instâncias da realidade humana; eles são condição de possibilidade de situações que vão 

desde as mais simples relações interpessoais até a transformação da natureza em 

proveito da sobrevivência humana. O conceito de conceito se estende a tal ponto que ele 

deixa de ser algo restrito e familiar à ciência e à filosofia, tornando-se presença 

constante e constitutiva de todas as instâncias da atividade simbólica humana.  

Como as palavras (ou conceitos) têm a função de permitir o intercâmbio de 

vivências, elas são a raiz mais fundamental da vida humana em sociedade. Elas 

propiciam as trocas de antigas e o surgimento de novas experiências. Em outras 

palavras, elas têm o poder de tornar os grupos humanos coesos. É neste ponto em 

específico que se encontraria, na perspectiva que estamos abordando, a gênese da idéia 

de verdade.  

Segundo Nietzsche, a idéia de verdade surge precisamente no momento em que 

os conceitos passam a ser compartilhados por uma vasta quantidade de pessoas. Quando 

elas designam do mesmo modo experiências e situações distintas, sentem-se como que 

possuidoras de algo extremamente concreto, de algo cujo perecimento é impensável. 

Isso mesmo, a verdade na perspectiva nietzschiana teria a sua origem a partir desse 

acordo, tácito ou não, no qual as pessoas comungariam de conceitos e idéias que teriam 

alguma relevância na sua organização social. E mais do que isto, a verdade não seria 

uma entidade cujo detentor pudesse portá-la e exibi-la a quem desejasse. A verdade, 

longe de ser uma coisa, algo dado e fixo, seria antes uma espécie de sentimento. Ela não 

existiria senão enquanto um sentimento expresso e repartido por uma comunidade. O 

problema é confundir e crer que as “metáforas habituais” (NIETZSCHE, 2007 b, p. 37) 

são a verdade e representam uma essência da realidade.     

Não é que para Nietzsche a verdade tenha um caráter convencional, porque, para 

ele, não há verdade. O que há de convencional, portanto, é o sentimento de verdade. O 

próprio termo “verdade” parece exigir que algo assim como a verdade venha a ter uma 

substância e existência de fato, mas ele não passa de mais uma metáfora e, como tal, 

não toca senão na superfície da realidade. Eis o conceito de verdade aventado por 

Nietzsche: 

 



 87 

Um exército móvel de metáforas, metonímias, antropomorfismos, numa 

palavra, uma soma de relações humanas que foram realçadas poética e 

retoricamente, transpostas e adornadas, e que, após uma longa utilização, 

parecem a um povo consolidadas, canônicas e obrigatórias: as verdades 

são ilusões das quais se esqueceu que elas assim o são, metáforas que se 

tornaram desgastadas e sem força sensível, moedas que perderam o seu 

troquel e agora são levadas em conta apenas como metal, e não mais como 

moedas. (NIETZSCHE, 2007 b, p. 36-37)  

 

 

Do trecho supracitado, destacamos, sobretudo, esta última parte em que o 

filósofo afirma que “as verdades são ilusões das quais se esqueceu que elas assim o 

são”. Neste caso, reiteramos, até mesmo as verdades são ilusões, ou melhor, a própria 

idéia de verdade não passa de ilusão, embora seja uma ilusão útil, assim como é o caso 

da lógica que também se assentaria em pressupostos fictícios. Isto quer dizer que a regra 

entre os homens, segundo Nietzsche, é a mentira, mas não a mentira deliberada e sim a 

inconsciente e, mais do que isso, a mentira convencional, a qual adquire todo o estatuto 

de verdade. A mentira como regra (mentira no sentido extra-moral), a mentira como 

mais fundamental do que a verdade (verdade nunca suficientemente louvada por toda a 

tradição metafísica), eis um exemplo claríssimo da transvaloração de todos os valores 

realizada por Nietzsche. 

Não obstante tudo isso, Nietzsche se mostra perplexo com relação a uma questão 

e por isso indaga acerca da origem do impulso à verdade no homem.  Sua resposta é a 

de que a vida em sociedade exige dos homens determinados padrões de comportamento, 

os quais passam a ser considerados como verdadeiros. É a necessidade de pôr sob 

controle as atitudes de cada indivíduo, torná-lo previsível e, conseqüentemente, útil para 

o grupo do qual faz parte. Por essa razão, aqueles que destoam e evitam ou não 

conseguem se alinhar aos padrões tidos como verdadeiros sofrem na pele a fúria da 

maioria. Esta idéia reaparecerá n‟A Gaia Ciência: “O fato é que não dispomos de um 

órgão para o conhecimento, para discernir a „verdade‟: nós só „sabemos‟ (ou 

acreditamos, ou imaginamos) aquilo que pode ser útil ao interesse do rebanho humano, 

da espécie” 
50

. (2001, p. 250) 

Se, portanto, a verdade em VM aparece como convenção (ou, mais 

precisamente, como um sentimento compartilhado por uma coletividade), ela está, 

obviamente, ligada à linguagem, e mais especificamente à enunciação. A verdade é 

verdade no discurso, ou, melhor dizendo, a verdade é verdade no discurso, mas não 

                                                             

50
 No fragmento publicado postumamente Nietzsche escreve: “Não há um impulso ao conhecimento e à 

verdade, mas tão-somente um impulso á crença na verdade [...]” (NIETZSCHE, 2007 b, p. 94).  



 88 

quando o discurso se adéqua a coisa, à efetividade de algo singular da realidade, e sim 

quando o discurso é válido em comunidade, ou seja, quando é correspondente entre os 

intelectos de uma mesma comunidade. A verdade é verdade quando um discurso é 

acolhido pela maioria dos membros de um grupo, quando corresponde à crença geral ou 

da maioria. 

Há uma efetividade da realidade?  Como já dissemos, é preciso tomar o termo 

“verdade” como uma metáfora, até mesmo porque, segundo Nietzsche, nada lhe 

corresponde em realidade e, em última instância, não há uma realidade. Quer dizer, 

precisamos compreender o termo “verdade” no pensamento de Nietzsche como um 

termo que não é atinente apenas a uma teoria do conhecimento. Mais do que isto, ela é o 

foco de uma reflexão que se estende e se divide entre uma teoria do conhecimento e, 

mais radicalmente, uma ontologia.  

Com efeito, na raiz da realidade não há nada evidente. “Realidade” é mais uma 

das tantas metáforas que empregamos cotidianamente para fins de orientar a nossa 

conduta. Mas a realidade (ou o ser) não é propriamente um algo de caráter concreto no 

sentido de que ela teria uma substancialidade a toda prova, inconfundível e imutável. 

Exemplo diste raciocínio é o trecho de Aurora em que Nietzsche escreve: “Se 

procurarmos observar o espelho em si, nada descobriremos afinal, senão as coisas nele. 

Se queremos apreender as coisas, nada alcançaremos novamente, exceto o espelho. – 

Eis a história universal do conhecimento” (NIETZSCHE, 2004, p. 169). 

De acordo com essa idéia, a realidade seria indefinível em si mesma e tudo que 

poderíamos dizer a seu respeito seria apenas que ela parece um grande espelho que 

reflete e revela tudo o que dele se defronta e mais nada além disso. A estrutura do real é 

inapreensível. Inapreensível por quê? Por que nós não temos um aparato perceptivo e 

cognitivo suficientemente desenvolvido para tal fim? Ou inapreensível por que ela 

mesma não se desvela de modo que sejamos capazes de captá-la (já que ela ama ocultar-

se)? 

Em última instância, as alternativas acima propostas não se excluem 

necessariamente. O que parece provável é que aquilo que pressupomos ser a realidade é 

real enquanto uma perspectiva que diz respeito somente a nós mesmos. A “realidade”, o 

“ser”, a “essência”, o “substrato” e muitos outros termos metafísicos não teriam um 

“estatuto ontológico”, não teriam uma correspondência efetiva no mundo, mas apenas 

na linguagem. Muito embora as construções metafísicas mais sofisticadas e ao mesmo 

tempo a linguagem mais ordinária pressuponham e exijam que tais “entidades” 



 89 

metafísicas sejam efetivas, nada há que assegure a sua efetividade senão a lógica 
51

. Mas 

conceder que a lógica sempre exerça este papel, que regule o que é e deve ser real não 

seria outorgar-lhe demasiado poder? Nietzsche não relutaria em responder 

afirmativamente a esta pergunta. 

Como vimos falando, um dos aspectos da concepção de linguagem presente em 

VM é a de que ela não descreve as coisas em sua qüididade (se é que há mesmo alguma 

coisa assim como a qüididade), mas que, em vez disto, estabelece arbitrariamente 

alguns traços como os elementos específicos de algo, de uma coisa. Ao se perguntar se 

“a linguagem é a expressão adequada de todas as realidades?” (2007 b, p. 30), Nietzsche 

argumenta que esta resposta não pode ser positiva porque, na verdade, o homem é um 

ser que constrói a realidade a partir de si mesmo, a partir de sua capacidade de criar 

palavras e metáforas, as quais são necessariamente arbitrárias. Apenas porque se 

esquece dessa habilidade inerente ao seu próprio modo de ser, o homem presume que a 

realidade possa ser expressa em sua natureza mais profunda por meio da linguagem.  

Todavia, se por um lado é na linguagem que a verdade (ou o sentimento de 

possuí-la) tem o seu lugar, por outro lado, e num sentido mais radical, a linguagem não 

tem nada que ver, segundo Nietzsche, com a verdade.  “Dispostas lado a lado, as 

diferentes línguas mostram que, nas palavras, o que conta nunca é a verdade, jamais 

uma expressão adequada: pois do contrário, não haveria tantas línguas” (NIETZSCHE, 

2007 b, p. 31).  

No trecho acima quer nos parecer que Nietzsche tenta refutar a tradicional 

concepção de verdade como adequação ou correspondência do intelecto ou do 

pensamento à realidade. Nietzsche discorre, no contexto de onde extraímos este excerto, 

a respeito da arbitrariedade e do convencionalismo da linguagem e exemplifica estas 

características baseando-se no fato de que numa coisa tão simples como os gêneros dos 

substantivos haja tanta diferença entre as línguas: o que em determinadas língua é 

masculino, em outras pode ser feminino ou mesmo neutro. A idéia de Nietzsche é a de 

que a Babel instaurada entre os homens é a prova viva e inconfundível de que não há 

nenhuma verdade ou, se houvesse uma, ela estaria para todo o sempre para além das 

habilidades e capacidades lingüísticas balbuciantes dos seres humanos. Para usarmos 

                                                             

51
 Referimo-nos aqui aos princípios basilares da lógica clássica, isto é, as leis da não-contradição, do 

terceiro excluído e da identidade.  



 90 

uma expressão expressamente metafórica: com relação à verdade, a linguagem não pode 

senão tartamudear. 

Neste ponto, não podemos mais evitar uma questão de grande relevância a 

respeito da filosofia nietzschiana. A grande pergunta que devemos nos fazer é: estaria 

Nietzsche se colocando de forma dogmática quanto à verdade apesar de defender 

ferrenhamente a sua inexistência? Antes de tentarmos responder a isto, ressaltamos 

apenas que esta questão nos aproxima ainda mais do problema que tem nos orientado 

que é o de mostrar que a transvaloração de todos os valores já tem elementos 

importantes, como que em estado de crisálida, nos primeiros textos. Mas nos 

perguntamos novamente: Nietzsche adota uma postura assaz dogmática e segura quanto 

à idéia de verdade apesar de tentar demoli-la? Podemos ainda fazer outras perguntas que 

derivam desta última: não estaria ele cometendo o mesmo equívoco ingênuo de todos 

aqueles que relativizam a verdade, mas que crêem nisso como o que há de mais certo? 

Ou ainda, se ingênuo for: que critério ele teria para avaliar as coisas deste modo?  

Decerto que as perguntas postas acima nos surgem instantaneamente, devido ao 

ofício. E, de fato, Nietzsche parece estar realmente convicto acerca da “verdade” de 

suas idéias. Em nenhum trecho de VM ele tentou apresentar tais idéias de modo que não 

fosse categórico e, além disso, sem almejar convencer os eventuais leitores que à obra 

dedicassem alguma atenção. Não chegaríamos a afirmar que isto se deve aos arroubos 

ou ao ímpeto e ao espírito característico da juventude que animava o filósofo à época da 

concepção do referido texto. Sim, isto não é nem um pouco relevante. O que nos 

interessa é saber se no seio do seu pensamento não germinaria uma contradição da qual 

ele próprio talvez não tenha se dado conta. Mesmo que este seja o caso, o que não 

investigaremos a fundo, isto não implicaria um demérito que maculasse completamente 

o seu pensamento, afinal, ao contrário do cético que apregoa a suspensão do juízo 

devido à impossibilidade de chegarmos à verdade, Nietzsche nos incita a manipularmos 

os nossos juízos com maestria, de tal modo que sejamos capazes de com eles (com 

novas e vivas metáforas) fazer aquilo que parte da filosofia contemporânea chama de 

“redescrever” as coisas, o mundo, a realidade mesma (porém redescrever não apenas 

como exercício retórico, mas como exercício de constituição ou criação de novos 

sentidos sobre o mundo e, portanto, de novas realidades). Suspender o juízo ante a 

impossibilidade de conhecer a realidade poderia ser descrito, embora Nietzsche não o 

tenha feito, como uma atitude tipicamente niilista. Niilista porque no momento em que 

um indivíduo não ousa nominar e se apropriar da realidade por receio de ser injusto com 



 91 

ela, ele é injusto consigo mesmo e com a vida que pulsa e quer expandir-se. Nietzsche 

não deduz da sua crença na inexistência da verdade que todos os conhecimentos até 

agora produzidos pelo homem devem ser desconsiderados, tampouco quer nos 

convencer de que devemos sucumbir ao desânimo, ao imobilismo que não age em prol 

de conquistar novos conhecimentos porque já considera de antemão que não será 

possível realizar tal façanha. 

O que Nietzsche frisa a todo instante em VM é que o nosso conhecimento está 

necessariamente estruturado a partir do nosso modo de pensar. Este mote, é verdade, 

não é absolutamente original na história da filosofia. Talvez possamos remontá-lo a 

Protágoras. De fato, a idéia de que “o homem é a medida de todas as coisas” pode, sem 

grandes peripécias hermenêuticas, ser associada a muitos pensamentos presentes no 

livro que estamos analisando. Vejamos a seguinte passagem como exemplo: 

 

Quando alguém esconde algo detrás de um arbusto, volta a procurá-

lo justamente lá onde o escondeu e além de tudo o encontra, não há 

muito do que se vangloriar nesse procurar e encontrar: é assim que 

se dá com o procurar e encontrar da „verdade‟ no interior do 

domínio da razão. Se crio a definição de mamífero e, aí então, após 

inspecionar um camelo, declaro: veja, eis um mamífero, com isso, 

decerto, uma verdade é trazida à plena luz, mas ela possui um valor 

limitado, digo, ela é antropomórfica de fio a pavio e não contém um 

único ponto sequer que fosse „verdadeiro em si‟, efetivo e 

universalmente válido, deixando de lado o homem. Em princípio, o 

pesquisador dessas verdades procura  apenas a metamorfose do 

mundo nos homens e, na melhor das hipóteses, granjeia para si o 

sentimento de assimilação. À semelhança do astrólogo que observa 

as estrelas a serviço dos homens e em conformidade com sua 

felicidade e sofrimento, assim também um tal pesquisador observa 

o mundo inteiro como conectado ao homem, como o ressoar 

infinitamente fragmentado de um som primordial, do homem, 

como a cópia reduplicada de uma imagem primordial. Eis seu 

procedimento: ter o homem por medida de todas as coisas, algo que 

ele faz, porém, partindo do erro de acreditar que teria tais coisas 

como objetos puros diante de si. Ele esquece, pois, das metáforas 

intuitivas originais tais como são, metáforas, e as toma pelas 

próprias coisas. (NIETZSCHE, 2007 b, p. 40-41) 

 
 

Como fica claro a partir da interpretação do trecho acima, o que está em questão, 

para Nietzsche, é o fato de o homem ser, mesmo que não se veja enquanto tal, algo 

como a medida ou o molde a partir do qual tudo o mais que há na realidade e que passa, 

de algum modo, a fazer parte da dimensão humana, isto é, que entra na esfera do 



 92 

pensamento, passa a ser imediatamente conformado pelos padrões da realidade humana.  

É o que mais tarde ele expressa em Aurora:  

 

Os hábitos de nossos sentidos nos envolveram na mentira e na 

fraude da sensação: estas são, de novo, os fundamentos de todos os 

nossos juízos e „conhecimentos‟ – não há escapatória, não há trilhas 

para o mundo real! Estamos em nossa teia, nós, aranhas, e, o que 

quer que nela apanhemos, não podemos apanhar senão justamente o 

que se deixa apanhar em nossa teia. (NIETZSCHE, 2004, p. 90)  
 

 

Nosso conhecimento se dá segundo a “fôrma” ou a teia que nosso pensamento 

aplica sobre as coisas. Não apreendemos a realidade como ela é em si mesma, mas ela 

adquire o aspecto do nosso próprio pensamento. Há alguma influência de Kant nisso? 

Certamente. Mas, para Nietzsche (não completamente em VM), não convém cogitar a 

existência de um sujeito transcendental porque, em última instância, são os impulsos em 

suas relações de força que realizam a interpretação e estas (as relações de força) nunca 

têm a mesma configuração de um indivíduo para outro.
52

  

Ou seja, segundo Nietzsche, seria da “natureza humana” interpretar de modo 

equívoco e plural, de maneira que não há (tampouco houve nem haverá jamais) entre os 

homens consenso definitivo a respeito de qualquer questão singular (e mesmo que 

houvesse, não estaria provado com isso que os homens disporiam da verdade).  O que 

impera entre os humanos é a construção – ora diacrônica, ora simultânea – de imagens 

que conferem à realidade em sua totalidade o perfil humano. Isto assusta Nietzsche, que 

exclama: “Aqui, cabe muito bem admirar o homem como formidável gênio da 

construção, capaz de erguer sobre fundamentos instáveis e como que sobre água 

corrente um domo de conceitos infinitamente complicado [...].” (NIETZSCHE, 2007 b, 

p. 39)  

De todo modo, retomemos a questão que colocamos anteriormente acerca da 

possível posição dogmática de Nietzsche no tocante à verdade. Talvez seja isso um fato. 

Nietzsche é categórico ao afirmar a impossibilidade de chegarmos à verdade. Tal ênfase 

quer transmitir uma convicção que parece contradizer a própria idéia. E é possível que 

contradiga mesmo. No entanto, se analisarmos cuidadosamente este problema, veremos 

que é possível entender esta questão de modo que ela não seja necessariamente uma 
                                                             

52
 Num texto escrito na parte final de sua vida consciente, Nietzsche diz: “Não se deve perguntar „quem, 

afinal, está interpretando‟, porém a própria interpretação, como uma forma de vontade para o poder, tem 

existência como um afeto (mas não como um „ser‟, e sim como um processo, um devir).” (NIETZSCHE, 

2007 c, p. 159-160) 



 93 

contradição. A rigor, da crença na não existência da verdade não devemos depreender 

necessariamente que todo e qualquer discurso deixa de ser válido. Em vez disto, 

podemos compreender que todo e qualquer discurso deve ser compreendido como 

possivelmente válido sob determinadas circunstâncias (sócio-históricas, p. ex.). É o que 

fazemos a respeito do discurso de Nietzsche em VM: no que tange à sua posição sobre a 

verdade em VM, ele não é um dogmático, mas um ensaísta. Nietzsche apresenta suas 

idéias no citado texto com um estilo leve e fluente (e às vezes irônico; irônico como só 

os não-dogmáticos conseguem sê-lo) e a expressão de convicção que eventualmente a 

sua obra destila não passa de uma impressão subjetiva compartilhada por muitos devido 

à retórica descomunal com a qual Nietzsche compôs, para variar, VM. Além disso, 

lembramos que Nietzsche abre a obra referindo-se à efemeridade do conhecimento 

humano. Como poderia ele então pretender que uma idéia sua ultrapassasse ou 

transcendesse o que é válido para todas as outras idéias de outros pensadores e de toda a 

humanidade? 

É bem verdade que em VM Nietzsche ainda não havia desenvolvido a sua 

célebre teoria do perspectivismo, a qual receberá os traços mais destacados e 

fundamentais em Além do bem e do mal (ABM). Mesmo assim, é possível identificar 

sem muita dificuldade o espírito do perspectivismo medrando na obra que analisamos 

mais detidamente. O perspectivismo é, sem dúvidas, o principal esforço de Nietzsche 

para quebrar qualquer possibilidade de lhe atribuírem a pecha de dogmático (Na 

verdade, o livro parece mais um tratado acerca da verdade!). Na seção (ou parágrafo, 

que importa?) 22 de ABM, Nietzsche sumaria vários argumentos (como, por exemplo, o 

de que a física não explica a realidade, mas apenas a interpreta) com o seguinte dito 

espirituoso (mas não apenas espirituoso, porquanto ele carregue e explicite talvez como 

em nenhum outro dos seus escritos o espírito do perspectivismo): “Acontecendo de 

também isso ser apenas interpretação – e vocês se apressarão em objetar isso, não? – 

bem, tanto melhor!” (NIETZSCHE, 2005 c, p. 27) 

Tudo se passa como se a refutação das idéias de Nietzsche, considerando-as 

meras interpretações, apenas reforçasse o estatuto que ele mesmo pretende conferir ao 

seu pensamento, a saber, o de uma tentativa, o de um ensaio, em resumo, o de uma 

perspectiva dentre tantas outras possíveis. Nada mais antidogmático! Mas, com efeito, o 

filósofo alemão está perfeitamente ciente dos riscos que assume (aos olhos dos outros e 

dos seus mesmos) em sua ousada tentativa de dizer algo sobre o mundo quando já pré-

determina a impossibilidade de chegar à verdade.  No entanto, para dirimir qualquer 



 94 

possibilidade de contradição não impõe suas idéias, mas as apresenta à guisa de 

perspectiva a ser ponderada.  

Uma passagem fabulosa de ABM que parece encarnar o espírito do 

perspectivismo é aquela em que Nietzsche afirma que os próprios filósofos “sabem que 

nenhum filósofo até hoje teve razão, e que poderia haver uma veracidade mais louvável 

no pequeno ponto de interrogação que colocarem depois de suas palavras de ordem e 

doutrinas favoritas (e ocasionalmente de si mesmos) do que em todos os solenes gestos 

e trunfos diante de promotores e tribunais!”.  (NIETZSCHE, 2005 c, p. 30) 

Fizemos esta breve incursão por algumas páginas de ABM para mostrar parte da 

trajetória do pensamento de Nietzsche acerca da verdade. E este é justamente um dos 

textos em que as idéias contidas sobre este tema nas primícias de sua obra vão se 

consumando. Talvez a questão que mais se destaque no pensamento de Nietzsche acerca 

da verdade em ABM seja a de que a verdade não é superior à sua antípoda (ora a 

mentira, ora a aparência), como o que mostrou em VM. É o que Nietzsche escreve: 

“Não passa de um preconceito moral que a verdade tenha mais valor que a aparência.” 

(NIETZSCHE, 2005 c, p. 39). A respeito desta questão, também escreve Viviane Mosé:  

 

Não se trata mais de saber o que é verdadeiro ou falso, mas de 

perguntar: por que sempre a verdade? Ao afirmar que a verdade é 

um valor, Nietzsche busca dessacralizar esse princípio de avaliação, 

quando desvela sua condição de invenção humana: a verdade é uma 

idéia, uma construção do pensamento, ela tem história. E a história 

da idéia de verdade parece remeter não ao universo do 

conhecimento, mas à necessidade humana de duração, de 

estabilidade. (MOSÉ, 2005, p. 30) 

 

 

Quer dizer, ao pôr em questão o valor da verdade, Nietzsche acaba levando a sua 

reflexão a respeito deste tema para um campo que não seria, rigorosamente, o da teoria 

do conhecimento. O fato de, irrefletidamente, sempre conferirmos um alto valor à 

verdade em detrimento do seu oposto é o que faz, segundo o pensador alemão, com que 

renovemos a todo instante o elã da busca insana de uma verdade que jamais é alcançada. 

No entanto, se ela jamais é conquistada, ela talvez não seja tão valiosa assim, de outro 

modo não teríamos suportado a sua ausência desde sempre até agora. A tese de 

Nietzsche, e já indicamos alguns trechos de suas obras para apresentá-la, é a de que o 

erro é condição indispensável para a vida.  

Apesar de o erro ser condição indispensável para a vida, isto não significa que a 

atitude do ser humano deva ser a de quietude diante da possibilidade de ampliar o seu 



 95 

conhecimento sobre as coisas e sobre o mundo.  Isso justificaria o fato de o próprio 

Nietzsche ter dedicado a sua vida à filosofia. Do contrário, teria apenas se resignado a 

contemplar as coisas do jeito que elas se apresentam. Como o erro é a regra, não a 

possibilidade de ultrapassá-lo, mesmo que por meio de uma transvaloração de todos os 

valores, porque, afinal, ela não passaria de uma reorientação interpretativa da vida, 

embora qualquer interpretação, por mais radical que seja, esteja longe de ser exata e de 

corresponder a qualquer substrato original. O erro não é imperfeição, mas condição de 

qualquer empreendimento humano. Disto não deriva necessariamente o desespero. A 

impossibilidade de emergirmos do erro, da ilusão e da ficção pode, por um lado, nos 

fazer desesperar, mas por outro, pode também fazer com que assumamos o destino de 

impor à nossa existência um sentido que ela não tem em si mesma. Por essa razão 

Nietzsche abraça uma tarefa tão ousada de tentar colocar em xeque valores que há 

séculos são tidos como inquestionáveis, ou seja, quer realizar uma transvaloração de 

todos os valores. 

Como mostramos, as reflexões iniciais de VM se aprofundarão na temática do 

perspectivismo, sobre o qual já falamos um pouco. Talvez o ponto derradeiro da 

reflexão nietzschiana sobre a verdade seja defender que ele, como invenção que é, está 

intimamente relacionada com a vontade de potência.
53

 Ou seja, uma suposta verdade é 

sempre inventada a partir de um vontade de potência determinada que direciona as 

ações do indivíduo para conhecer de um modo particular um ente singular. Inclusive 

toda a reflexão nietzschiana sobre a verdade é fruto de uma vontade de potência que 

visa a completa TTV, inclusive visa destituir a verdade do seu lugar de destaque no 

panteão valorativo do mundo ocidental. Mas para isso é preciso ser, nos dizeres de 

                                                             

53 Enfatizamos que a vontade de potência seria, de modo bem simples, a característica primeira de tudo 

que vive (na parte final de sua obra, Nietzsche estenderá a vontade de potência para tudo que existe, 

mesmo o inorgânico). Mas como seria essa característica primeira? De forma direta: tudo propende para a 

expansão. Tudo e cada coisa que existe deseja, mesmo que sem se aperceber de tal, aumentar o seu raio 

de ação, ampliar os seus domínios. Nada há que escape desta lei, pois tudo, em todas as esferas da 

realidade, não faz outra coisa senão cuidar de amplificar seu poder sobre o que quer que de si se avizinhe. 

Mesmo quando o que faz parece ser justamente o oposto disso, como, por exemplo, num ato compassivo 

ou de amor ao próximo, o que se executa é, por meio de sutilezas inconfessáveis, a concretização de 

estratégias de expansão de poder. O que Nietzsche pretende é instituir uma nova atitude diante da vida 

que não mascare hipocritamente a ação ubíqua da vontade de potência. Isto não significa que Nietzsche 

apregoasse, em termos políticos, o totalitarismo. Não nos dignamos sequer a refutar as teses que 

procuram vincular o pensamento de Nietzsche ao nazismo, por exemplo. Associar a filosofia de Nietzsche 

aos projetos fascistas do século XX é obra da má-fé ou da ignorância de alguns indivíduos.   

 

 



 96 

Nietzsche em O anticristo, espírito livre: “Não subestimemos isto: nós mesmos, nós, 

espíritos livre, já somos uma “tresvaloração de todos os valores”, uma encarnada 

declaração de guerra e de vitória em relação a todos os velhos conceitos de „verdadeiro‟ 

e „não-verdadeiro‟”(NIETZSCHE, 2007, p. 18) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 97 

6. CONCLUSÃO 

 

 Pretendemos ressaltar em cada uma das partes do trabalho os horizontes pelos 

quais a transvaloração de todos os valores costuma aparecer. A abordagem centrou-se 

na análise da transvaloração à luz do valor da educação, do valor da história e da 

historiografia, bem com à luz do valor da verdade e do valor do trágico. Estes 

elementos, como tentamos demonstrar, não são apartados uns dos outros, mas, ao invés 

disso, relacionam-se e ganham um sentido comum quando são interpretados a partir do 

eixo da TTV. 

 Um exemplo que serve para ilustrar o que dissemos acima, ou seja, que nos 

permite compreender o parentesco entre cada um dos temas abordados por Nietzsche é 

o caso do niilismo. Segundo o pensador alemão, o niilismo é uma doença que acomete 

indivíduos e às vezes culturas inteiras. Esta doença impede os indivíduos de se 

colocarem afirmativa diante da vida por crerem que ela é por demais cruel e que, 

portanto, deve ser ela mesma tornada doentia. Os que são enfraquecidos pelo niilismo 

são incapazes de tomar a vida em todas as suas contradições e por isso tentar apagar os 

aspectos dolorosos da vida ao mesmo tempo em que se apegam aos aspectos idealizados 

da realidade que costumam servir de lenitivo que torna o viver possível. 

 Quando Nietzsche dedica uma obra inteiro ao estudo do trágico o que ele tinha 

em mente era sobretudo compreender como, por meio do caso exemplar dos gregos, 

compreender de que forma é possível levar uma vida livre de lamúrias e de lamentações 

contra a própria vida. Seu interesse era o de buscar na Grécia um modelo para a conduta 

humana afirmativa.  

Conduta humana afirmativa, isto é, sem qualquer resquício de niilismo, é o que 

uma concepção transvalorada da história pode fornecer. Para Nietzsche é preciso retirar 

da história força para plenificar o presente e o futuro, o que não significa 

necessariamente retomar o passado. O crucial é não deixar a história engessar a força 

criativa dos homens, força que é sempre o antípoda mais destacado de qualquer forma 

de niilismo. 

A questão do niilismo também se encontra no cerne da reflexão nietzschiana a 

respeito da educação. Em última instância, o que Nietzsche buscava com a sua reflexão 

com a educação era compreender e denunciar os elementos perniciosos ou que 



 98 

atrapalham o aparecimento do gênio, daquele que é a transvaloração encarnada, que traz 

novidade para o mundo e com ela combate pode combater as epidemias de niilismo. 

Todas essas instâncias de transvaloração são outras “verdades” e só são 

possíveis a partir de uma nova concepção de verdade. Concepção que destrona a antiga 

concepção metafísica de verdade do panteão dos valores supremos e institui a verdade 

como invenção e como algo que não é superior ao erro como novo paradigma de 

apreciação da realidade.  

A filosofia heterodoxa de Nietzsche que se imiscui de maneira profana em 

questões sacras tem o seu remate no projeto de transvaloração de todos os valores. Cada 

tema, cada direcionamento conferido pelo filósofo ao seu pensamento se integra e ganha 

inteligibilidade a partir deste empreendimento. O discurso de Nietzsche às vezes parece 

ter a pretensão megalomaníaca de instituir um novo marco na história da humanidade. 

Em outras ocasiões parece estar convicto de que destruir a moralidade contra a qual se 

coloca em toda a sua obra é impossível, porque isto não dependeria de qualquer 

voluntarismo, mas estaria dependente dos fluxos de força emanados da própria vida. 

Ambas as posturas teóricas foram apresentadas ao longo da dissertação e, de acordo 

com o contexto, Nietzsche oscila na afirmação entre uma forma e outra de discurso 

acerca da transvaloração. O que une essas diferentes modalidades de discurso e que 

procuramos ressaltar é o apelo recorrente da necessidade de encararmos a existência de 

maneira absolutamente afirmativa, atitude que atingirá o seu grau derradeiro na 

elaboração dos conceitos de eterno retorno do mesmo e de amor fati, os quais, de fato, 

não foram profundamente abordados ao longo do nosso trabalho.  

O anseio profundo de Nietzsche por uma transvaloração de todos os valores a 

todo custo poderia denunciar uma forma de niilismo, uma incapacidade de conviver 

com o inimigo e desejar aniquilá-lo. No entanto, não é bem assim. O fervor do seu 

discurso não faz com que Nietzsche tenha perfeita noção de que a questão é mais 

complexa, porque, de acordo com a estrutura mais fundamental da realidade, tudo 

devém, cada coisa carrega em si uma alteridade, uma contradição. O constante fluir que 

perpassa a natureza de todas as coisas impede que alguma configuração específica na 

vida venha a se fixar numa forma única. Cada coisa é de um jeito qualquer apenas por 

um átimo, por um piscar de olhos. Para Nietzsche, p. ex., a vida é a máxima 

contradição. Ela mesma engendra realidades que parecem feri-la, mas, nesse modo 

contraditório de ser, a vida mesma vive e renova-se sempre. A TTV numa escala macro, 

portanto, é algo que está fadado ao malogro desde o princípio. Não é possível arquitetar 



 99 

uma transvaloração num plano cultural profundo e extenso, tal como Nietzsche a realiza 

em sua própria obra. A TTV é uma realização no tempo, ela não terá êxito duradouro e 

inevitavelmente o tipo de moralidade criticado por Nietzsche não poderá jamais 

desaparecer definitivamente. Por outro lado, se pensarmos o tempo a partir de uma 

perspectiva cíclica, isto é, como eterno retorno do mesmo, a TTV, em todas as suas 

dimensões, também está destinada a ser bem sucedida. O eterno retorno do mesmo 

aguça o caráter contraditório do real e com isso a TTV é, concomitantemente, promessa 

e fato, algo irrealizável e algo ocorrido, malogro e vitória, um sim e um não.  

A moralidade cristã, portanto, seria a grande inimiga de Nietzsche. Mas eis o 

que ele escreve a respeito dos seus inimigos:  

 

Quanto de veneração por seu inimigo já tem um homem nobre! - e 

uma tal veneração já é uma ponte para o amor... Ele reclama para si o 

seu inimigo, como sua distinção e mesmo não tolera nenhum outro 

inimigo a não ser aquele que não há nada que desprezar e muitíssimo 

a honrar. (NIETZSCHE, 1978, p. 303).  

 

   

Essa relação agonística com o seu inimigo maior nunca seria interrompida (o 

qual, na verdade, não é o cristianismo, mas a moralidade escrava). Todavia, não é 

porque não conseguiria vencer essa moralidade que ele se resignaria.  

Justamente por causa dessa falibilidade prévia da TTV, acreditamos que o 

aspecto privilegiado do projeto é o de transformação individual; acreditamos que ela 

prescreve para o indivíduo a importância de que ele tome para si o papel de criador. E 

Nietzsche não vai além do que apresentamos até aqui. Àqueles que querem tomá-lo 

como mestre ele diria: “Moro em minha própria casa, / Nada imitei de ninguém, / E 

ainda ri de todo mestre, / Que não riu de si também”. (NIETZSCHE, 1978, p. 187) e 

àqueles que nisso ainda insistissem, ele diria que os mestres “não podem ser outra coisa 

senão [...] libertadores” (NIETZSCHE, 2003 b, p. 142). 

Esta liberdade para criar é o espírito da transvaloração de todos os valores. Foi 

sempre no altar deste espírito criativo que Nietzsche depositou suas oferendas, sua 

própria obra transvalorada. A veneração pelo espírito criativo é mote maior da voz 

nietzschiana, mas uma veneração que não cegava Nietzsche, na medida em que ele 

sabia que o novo tem grandes dificuldades para medrar porque as intempéries 

acarretadas pelo velho sempre ameaçam. A novidade absoluta, a destruição dos valores 

antigos e fracos não pode ser operada de maneira irrevogável. Assim como Apolo não 



 100 

podia viver sem Dionísio, este último (que carrega consigo o seu antigo antagonista) 

não pode viver sem o Crucificado. Dionísio versus o crucificado (ou melhor, os valores 

correspondentes a ambos) é o antagonismo insuperável da nossa era e que impede a 

realização definitiva de uma transvaloração de todos os valores dos fracos como 

Nietzsche tanto almejava. Esse antagonismo não pode ser suprimido e Nietzsche está 

convencido de que o melhor é assumir uma atitude trágica diante desta insuperabilidade, 

atitude que se configura justamente como a transvaloração encarnada.  

 

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 101 

7. REFERÊNCIAS  

 

ABEL, Günter. Verdade e interpretação. In: MARTTON, S. Nietzsche na Alemanha. 

Scarlett Martton. São Paulo: Discurso Editorial; Ijuí, RS: Editora Unijuí, 2005. 

ARISTÓTELES. Metafísica: livro 1 e livro 2; Ética a Nicômaco; Poética. Trad. 

Vincenzo Cocco. São Paulo: Abril Cultural, 1979. (Coleção Os Pensadores). 

CASANOVA, Marco Antônio. O instante extraordinário: vida, história e valor na obra 

de Friedrich Nietzsche. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2003. 

DIAS, Rosa Maria. Nietzsche educador. São Paulo: Editora Scipione LTDA, 1993. 

FINK, Eugen. A filosofia de Nietzsche. Lisboa: Editorial Presença, 1988. 

FOUCAULT, Michel. Nietzsche, a genealogia e a história. In: Microfísica do Poder. 

Rio de Janeiro: Graal, 2006.  

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e método I: traços fundamentais de uma 

hermenêutica filosófica. Petrópolis: Vozes, 2004 

GELANO, R. P.; PAGNI, P. A. Nietzsche, no limiar da educação contemporânea: 

crítica à cultura, formação do gênio e infância na filosofia da educação. In. PAGNI P. 

A.; SILVA, D. J.; BROCANELLI, C. R... [et al] Introdução à filosofia da educação: 

temas contemporâneos e história. São Paulo: Avercamp, 2007. 

GIACOIA JR., Oswaldo. Nietzsche como psicólogo. São Leopoldo, RS: Editora 

Unisinos, 2001. 

HARR, Michel. Nietzsche et la métaphisyque. Gallimard, 1993.   

HEBER-SUFFRIN, Pierre. O “Zaratustra” de Nietzsche. Rio de Janeiro: Jorge Zahar 

Ed., 2003. 

HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo. Trad. Márcia Sá Cavalcante Schuback. Petrópolis: 

Vozes; Bragança Paulista: Editora Universitária São Francisco, 2007. 

ITAPARICA, André Luís Mota. Nietzsche e o sentido histórico. Cadernos Nietzsche. 

São Paulo, 2005, nº 19.  



 102 

KOSSOVITCH, Leon. Signos e poderes em Nietzsche. Rio de Janeiro: Azougue 

Editorial, 2004. 

LARROSA, Jorge. Nietzsche & a Educação. Belo Horizonte: Autêntica, 2005. 

LIMA, Márcio José Silveira. As máscaras de Dioniso: filosofia e tragédia em Nietzsche. 

São Paulo: Discurso Editoria; Ijuí, RS: Editora Unijuí, 2006. 

MACHADO, Roberto. Nietzsche e a verdade. Rio de Janeiro: Rocco, 1984. 

____________________. O nascimento do trágico: de Schiller a Nietzsche. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2006 

MARTON, Scarlett. Nietzsche: das forças cósmicas aos valores humanos. São Paulo: 

Brasiliense, 1990. 

MOSÉ, Viviane. Nietzsche e a grande política da linguagem. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2005. 

NIETZSCHE, Friedrich. A filosofia na idade trágica dos gregos. Lisboa: Edições 70, 

(s/d). [1873] 

____________________. Obras incompletas. Trad. Rubens Rodrigues Torres Filho. 

São Paulo: Abril Cultural, 1974. (Coleção Os pensadores) 

____________________. Ecce homo: como alguém se torna o que é. Trad. Paulo César 

de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 

____________________. Untimely meditations I: David Strauss, the confessor and the 

writter. Trad. do alemão para o ingles de Anthony M. Ludovici. Texto digital disponível 

em 

http://www.davemckay.co.uk/philosophy/nietzsche/nietzsche.php?name=nietzsche.1873

.untimelymeditations.01.davidstrauss.ludovici.01 Acesso em 16/07/2009 

____________________. Genealogia da Moral: uma polêmica. Trad. Paulo César de 

Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 1998. 

____________________. Humano, demasiado humano: um livro para espíritos livres. 

Trad. Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 

http://www.davemckay.co.uk/philosophy/nietzsche/nietzsche.php?name=nietzsche.1873.untimelymeditations.01.davidstrauss.ludovici.01
http://www.davemckay.co.uk/philosophy/nietzsche/nietzsche.php?name=nietzsche.1873.untimelymeditations.01.davidstrauss.ludovici.01


 103 

____________________. A gaia ciência. Trad. Paulo César de Souza. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2001. 

____________________. Segunda consideração intempestiva: da utilidade e 

desvantagem da história para a vida. Trad. Marco Antônio Casanova. Rio de Janeiro: 

Relume Dumará, 2003. 

____________________. Escritos sobre educação. Trad. Noéli Correia de Melo 

Sobrinho. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; São Paulo: Loyola, 2003 b. 

____________________. Aurora::flexões sobre os nossos preconceitos morais. Trad. 

Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. 

____________________. Sabedoria para depois de amanhã. São Paulo: Martins 

Fontes, 2005.  

____________________. A visão dionisíaca do mundo, e outros textos de juventude. 

São Paulo: Martins Fontes, 2005 b. 

____________________. Além do bem e do mal: prelúdio a uma filosofia do futuro. 

Trad. Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2005 c.  

____________________. Crepúsculo dos ídolos, ou, Como se filosofa com o martelo. 

Trad. Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2006. 

____________________. O Anticristo: Maldição ao cristianismo: Ditirambos de 

Dionísio. Trad. Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2007.  

____________________. Sobre verdade e mentira. Trad. Fernando de Moraes Barros. 

São Paulo: Hedra, 2007 b. 

_____________________. Fragmentos finais. Trad. Flávio R. Kothe. Brasília: Editora 

Universidade de Brasília, 2007 c. 

_____________________. O nascimento da tragédia ou helenismo e pessimismo. Trad. 

J. Guinsburg. São Paulo: Companhia das Letras, 2007 d. 

_____________________. Assim falava Zaratustra: um livro para todos e para 

ninguém. Trad. Mário Ferreira dos Santos. Petrópolis, RJ: Vozes, 2008. 



 104 

NEUKAMP, Elenilton. Nietzsche, o professor. São Leopoldo: Oikos/Nova Harmonia, 

2008. 

PASCHOAL, A. E. O procedimento genealógico de Nietzsche. Revista Diálogo 

Educacional. V.1 – n.2 – jul./dez.2000.  

PRÉ-SOCRÁTICOS. Os pré-socráticos: fragmentos, doxografia e comentários. São 

Paulo: Editora Nova Cultural, 1999. .(Coleção Os Pensadores). 

ROCHA, Sílvia Pimenta Velloso. Os abismos da suspeita: Nietzsche e o 

perspectivismo. Rio de Janeiro: Relume Dumara, 2003. 

RORTY, Richard. Nietzsche, Sócrates e o pragmatismo. Cadernos Nietzsche. São 

Paulo, nº 4, 1998. Disponível em [http://www.fflch.usp.br/df/gen/pdf/cn_04_01.pdf]. 

Acesso em 09/08/2009. 

SAMPAIO, Alan. Fronteiras da História. Cadernos Nietzsche. São Paulo, nº 18, 2005.  

SLEINIS. Edgar Evalt. Nietzsche’s revaluation of values: a study in strategies. Illinois, 

1994. 

SOUZA, José Cavalcante de. Comentário de fragmento. In.  PRÉ-SOCRÁTICOS. Os 

pré-socráticos: fragmentos, doxografia e comentários. (Coleção Os pensadores). São 

Paulo: Editora Nova Cultural, 1999.  

SZONDI, Peter. Ensaio sobre o trágico. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2004. 

VATTIMO, Gianni. Introdução à Nietzsche. Lisboa, Editorial Presença, 1990. 

 

 

 

 

 

 

 

 


