
 0

UFPE – CFCH – Depto. de FILOSOFIA 
 

JOÃO EVANGELISTA NETO 
  

 

 

 

 

 

 

 

 

O Eterno Retorno como perspectiva cosmológica afirmativa da 

transvaloração moral de Nietzsche. 

 

 

 

 

 

 

Outubro de 2007 
 
 
 
 
 
 
 



 1

UFPE – CFCH – Depto. de FILOSOFIA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

O Eterno Retorno como perspectiva cosmológica afirmativa da 

transvaloração moral de Nietzsche. 
 

 

 

 

 

Dissertação para conclusão de Mestrado em 
Filosofia na UFPE, apresentada por João 
Evangelista Tude de Melo Neto sob orientação 
do Prof. Vincenzo Di Matteo.  

 

 

 

 

Outubro de 2007 
 

 
 
 
 
 
 



 2

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Evangelista Neto, João 
      O eterno retorno como perspectiva cosmológica 
afirmativa da transvaloração moral de Nietzsche / João 
Evangelista Neto. - Recife: O Autor, 2007. 
     174 folhas. 
 
     Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de 
Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2007. 

     
 Inclui bibliografia.  
 

     1. Filosofia.  2. Eterno retorno. 3. Cosmologia. 4. 
Ética – Valores.  I. Título 

 

 
 
             1 
             100 

                                 
CDU (2. Ed.) 
CDD (22. ed.) 

 
UFPE 

CFCH 2010/05 
    

   
 
 
 
 
 
 
 



 3

 
 
 
 



 4

 
E R R A T A 

 
Folha Linha Onde se lê    Leia-se 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 5

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                                Dedico este trabalho à Camila Lopes Oliveira 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 6

Agradecimentos 
 

 
Ao Prof. Vincenzo de Matteo, pela orientação, apoio e paciência. 
 
Aos membros da pré-banca examinadora, pelas sugestões e observações bastante 
pertinentes. 
 
À minha família, pelo apoio indireto. 
 
À Jornalista Camila Lopes, pela paciência, amor, carinho e apoio.  
 
À Prof. Scarlett Marton, pela colaboração indireta e por aceitar participar da banca 
examinadora. 
 
Ao Prof. Jesus Vazquez, pelas observações e questionamentos durante os cursos de 
graduação e mestrado. 
 
À Prof. Martha Perrusi, cuja colaboração foi imprescindível. 
 
À CAPES e ao Departamento de Filosofia da UFPE. 



 7

RESUMO 
 
 
A principal intenção de nossa dissertação foi mostrar de que forma a doutrina do eterno 
retorno – em seu âmbito cosmológico – se apresenta como parte integrante do projeto 
nietzschiano de transvaloração moral. No desenvolvimento do tema, primeiramente, 
realizamos uma exposição sobre a esfera cosmológica da doutrina. Efetuamos esse 
intento seguindo os caminhos indicados pelo próprio Nietzsche – que confessou 
semelhanças entre sua concepção de eterno retorno e as filosofias do pré-socrático 
Heráclito de Éfeso, e da escola helenista dos Estóicos. Nesse sentido, fizemos uma 
pesquisa sobre a influência dos antigos e, posteriormente, retomamos a cosmologia 
nietzschiana propriamente dita. Depois de apresentar o eterno retorno no domínio da 
cosmologia, examinamos a relação entre o tema e a transvaloração moral. A partir disso, 
apresentamos e trabalhamos algumas problemáticas decorrentes da aproximação dos 
dois “conceitos” em questão. 

 

Palavras-chave: filosofia de Nietzsche, eterno retorno, cosmologia, ética, 
transvaloração moral.   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 8

 

ABSTRACT 
 

 
The main intention of our work was to show how the eternal return doctrine, in 
cosmological scope, presents as an integrant part of Nietzsche’s project of 
revaluation/overcoming of moral. In the development of our subject, first, we carry 
through an exposition on the cosmological sphere of that doctrine. We effect this task 
following the ways indicated for Nietzsche himself, who confessed similarities between 
his conception of eternal recurrence and the philosophie of Heraclitus of Efeso and, 
also, between the thought of hellenist school of the Stoics. So we made a research on the 
influence of the “old ones” and, later, we retrace Nietzsche’s cosmology properly said. 
After presenting the perpetual return in the domain of cosmology, we effect the relation 
between that subject and the conception of revaluation/overcoming of moral. After it, 
we present some derivatives problematics of the approach between these two "concepts" 
in question. 
 
Key words: Nietzsche’s philosophy, eternal return, cosmology, ethics, revaluation of 
moral. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 9

SUMÁRIO 
 

INTRODUÇÃO______________________________________________________12 

 

1- O ETERNO RETORNO COMO “TESE COSMOLÓGICA”______________ 22 

 

1.1 A INFLUÊNCIA DE HERÁCLITO ___________________________________ 22 

1.1.1 Anaximandro x Heráclito. ________________________________________ 25 

1.1.2 A luta dos contrários._____________________________________________ 31 

1.1.3 O “uno-mútiplo” no âmbito da totalidade cósmica.____________________ 34 

1.1.4 A concepção de um movimento cíclico do cosmo.______________________ 36 

1.1.5 O uso dos “conceitos” de Heráclito na cosmologia nietzschiana. _________ 39 

1.1.6 Heráclito como prenunciador do amor fati____________________________42 

 
1.2 O ETERNO RETORNO NOS ESTÓICOS E SUAS RELAÇÕES COM A 
VERSÃO NIETZSCHIANA  ____________________________________________ 44 

1.2.1. A concepção espaço temporal. _____________________________________ 46 

1.2.2. A idéia do “contínuo dinâmico” e a ausência do vazio. _________________47 

1.2.3. Hilozoismo e vitalismo do cosmo. __________________________________ 49 

1.2.4. A necessidade e o destino na cosmologia pórtica. ______________________50 

1.2. 5.  O eterno retorno. ______________________________________________ 55 

1.2.6. Aproximações e divergências na concepção do eterno retorno nos Estóicos e 

em Nietzsche. _______________________________________________________  58                   

     
1.3 A DOUTRINA COSMOLÓGICA DO ETERNO RETORNO EM NIETZSCHE  

___________________________________________________________________ 59 

1.3.1 A concepção cosmológica do eterno retorno nos textos póstumos. _______ 61 

1.3.2 A teoria das forças e o eterno retorno ______________________________ 65 

1.3.3 O caráter “não teleológico” e a “necessidade” no eterno retorno cosmológico.  

____________________________________________________________________68 

 

1.3.4 O encadeamento dos “instantes” no eterno retorno (âmbito cosmológico) 

____________________________________________________________________ 75 

1.3.5. O eterno retorno em seu âmbito cosmológico, descrito em itens. ________ 80  



 10

1.3.6. Cosmologia do eterno retorno x cosmologias dualistas.  ________________ 81 

 

2- O ETERNO RETORNO E A TRANSVALORAÇÃO MORAL. ___________ 83 

 

2.1 DA GENEALOGIA À TRANSVALORAÇÃO MORAL ___________________ 83 

 

2.2 A RELAÇÃO ENTRE TRANSVALORAÇÃO DOS VALORES E O ETERNO 

RETORNO 

____________________________________________________________________88 

2.2.1 Quebra das dicotomias ___________________________________________ 92 

2.2.2 Eterno retorno como imperativo ético ? _____________________________ 93 

 

2.3. “O PROBLEMA DO DETERMINISMO” NO ETERNO RETORNO ________ 97 

2.3.1. A questão “determinismo e liberdade em Nietzsche” (breve antropologia  

filosófica a partir do pensamento nietzschiano). ___________________________ 97  

2.3.2. O eterno retorno como uma concepção cosmológica trágica.___________ 110 

 

2.3.2.1. A especificidade do trágico nietzschiano e a afirmação do eterno retorno no 

amor 

fati.________________________________________________________________117 

2.3.3. O caráter existencial do instante, na doutrina do eterno retorno _______ 121 

2.3.4. O eterno retorno do diferente? ___________________________________ 124 

  

2.4. “O PROBLEMA DO PERSPECTIVISMO” E O ETERNO RETORNO _____ 129 

2.4.1. O Perspectivismo. ______________________________________________ 130 
2.4.1.1Da vida à linguagem e da linguagem à metafísica______________________ 132 

2.4.1.2 O Perspectivismo x a Filosofia Crítica de Kant_______________________ 137 

2.4.1.3 Perspectivismo e o valor vida. ____________________________________ 144 

2.4.2. O problema da relação entre o eterno retorno e o perspectivismo. ______ 146 

2.4.3 Uma crítica a partir da Dialética Transcendental de Kant _____________ 149 

 

2. 5. UMA PROBLEMATIZAÇÃO A PARTIR DA INTERPRETAÇÃO DE 

HEIDEGGER _______________________________________________________ 154 

2.5.1. Eterno retorno como ponto culminante da tradição metafísica? ________157 



 11

CONCLUSÃO ______________________________________________________ 165 
 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS __________________________________ 167 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 12

INTRODUÇÃO 
 

Na autobiografia intitulada Ecce Homo, Nietzsche afirmou que o pensamento do 

eterno retorno constituiu a concepção fundamental de sua obra capital, o Assim falava 

Zaratustra. Além disso, o filósofo teve a pretensão de publicar dois livros em que o 

tema estaria presente nos títulos.1 Apesar da constatável relevância da temática, não 

temos, recentemente, no Brasil muitos trabalhos de caráter volumoso tratando 

especificamente sobre o assunto.2 Nesse sentido, através de nossa pesquisa, tentaremos 

oferecer uma pequena contribuição ao estudo brasileiro da filosofia de Nietzsche, no 

que diz respeito à temática. 

Existem intérpretes que entendem a doutrina nietzschiana do eterno retorno 

como uma concepção cosmológica. De acordo com esse ponto de vista, Nietzsche 

compreenderia o universo como um eterno movimento circular de repetidas séries de 

configurações cósmicas. Em cada série, repetir-se-iam todos os eventos das outras 

séries, fazendo com que tudo – incluindo as ações e vivências humanas – retornasse 

eternamente do mesmo modo e na mesma sequência.3 Além dessa perspectiva 

cosmológica, existe também uma linha de interpretação que entende o eterno retorno 

como uma espécie de exortação de caráter ético: viva cada momento de uma forma que 

queira vivê-lo, novamente, infinitas vezes. Em nossa dissertação, porém, escolhemos 
                                                 
1 Um desses livros, que terminou se chamando Para além do bem e do mal, seria intitulado como: As 
novas luzes. Prelúdio a uma filosofia do eterno retorno. O outro, que não chegou a ser escrito, seria: O 
eterno retorno, uma profecia. (MARTON, Scarlett. O Eterno Retorno do Mesmo: Tese Cosmológica ou 
Imperativo Ético?. In__________(org) Extravagâncias, ensaios sobre a Filosofia de Nietzsche. São 
Paulo: Discurso editorial e Editora Unijuí, 2001. p. 114 e 117). 
2 É bom observar que, apesar de não termos muitos estudos volumosos tratando sobre o assunto no Brasil, 
existem alguns textos de comentadores brasileiros essenciais para qualquer pesquisa sobre o eterno 
retorno em Nietzsche. Exemplos disso são: Zaratustra Tragédia Nietzschiana, de Roberto Machado e o 
artigo de Scarlett Marton, Eterno retorno do mesmo. Tese cosmológica ou imperativo ético?. Além disto, 
vale a pena ressaltar a tese de doutorado de Tereza Cristina B Calomeni, A Redenção da temporalidade: a 
trágica intuição do eterno retorno em Nietzsche, apresentada à Pontifícia Universidade Católica do Rio 
de Janeiro, em agosto de 2000.  
3 Vale a pena lembrar que Deleuze entende o eterno retorno como uma ideia seletiva. Para ele, não 
haveria um “retorno do mesmo”, mas o “retorno do selecionado” (Ver: DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a 
Filosofia. Porto:Rés-editora, 2001. p. 72, 99 e 107). Por outro lado, Nietzsche, na maioria de seus textos, 
se refere a um retorno do mesmo: “Retornarei com este sol, com esta terra, com esta águia, com esta 
serpente – não para uma vida nova ou uma vida melhor ou semelhante – Eternamente retornarei para esta 
mesma e idêntica vida, nas coisas maiores como nas menores, para que eu volte a ensinar o eterno retorno 
de todas as coisas” (NIETZSCHE, Friedrich. Assim Falou Zaratustra. Trad. Mário da Silva. Rio de 
Janeiro: Bertrand Brasil, 1995. p. 227. Grifo nosso). Adotaremos, então, o posicionamento, que entende o 
eterno retorno nietzschiano como sendo o retorno do mesmo. Estaremos, assim, de acordo com os 
seguintes interpretes e comentadores: Heidegger, Karl Löwith, Scarlett Marton, Arthur Danto, Ivan Soll, 
Arnold Zuboff, Nuno Nabais, Jean Lefranc, Gianni Vattimo, Eugen Fink, Ansell Pearson e Roberto 
Machado (este, inicialmente, acompanhava a interpretação de Deleuze, mas, ao longo do 
desenvolvimento de sua pesquisa, mudou de posicionamento. Ver: MACHADO, Roberto. Zaratustra 
tragédia nietzschiana. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2001. p.129).     



 13

uma terceira via interpretativa, a saber, a interligação entre os âmbitos cosmológicos e 

“ético”.4 Partindo dessa perspectiva, nossa intenção será realizar uma exposição do 

tema em seu aspecto cosmológico para, em seguida, relacioná-lo com as implicações 

existenciais ligadas à transvaloração dos valores5. 

Com o intuito de atingir os objetivos acima descritos, iniciaremos nossa 

dissertação com um capítulo mais expositivo, onde realizaremos uma apresentação do 

eterno retorno em seu âmbito cosmológico. No segundo capítulo, por outro lado, 

promoveremos a relação entre a concepção cosmológica descrita no primeiro capítulo 

com a “proposta” nietzschiana de transvaloração dos valores. Dentro do segundo 

capítulo, apresentaremos, ainda, alguns questionamentos e problemáticas sobre esta 

relação. De uma forma resumida, podemos dizer que nosso trabalho está dividido em 

três momentos, a saber, o primeiro sendo mais expositivo, o segundo com 

características dialógicas (entre os temas em questão) e um terceiro problematizador. 

 

DESCRIÇÃO DO DESENVOLVIMENTO DA DISSERTAÇÃO  

No primeiro capítulo, tentaremos remontar a cosmovisão nietzschiana realizando 

um apanhado histórico-filosófico acerca de correntes do pensamento antigo que teriam 

influenciado Nietzsche na construção da doutrina do eterno retorno. Dessa forma, no 

primeiro tópico do capítulo em questão, efetuaremos uma pesquisa sobre a cosmologia 

de Heráclito a partir da apropriação realizada pelo filósofo alemão.6 Escolhemos esse 

                                                 
4 Essa perspectiva que considera o aspecto cosmológico e o “ético” como estando intimamente ligados, 
foi muito bem exposta por Scarlett Marton no artigo citado na nota anterior. No texto, depois de mostrar 
os diferentes posicionamentos das duas correntes interpretativas, a comentadora apresenta sua concepção 
sobre o tema: “Contraditórios à primeira vista, os dois aspectos acham-se intimamente ligados. [...] o 
eterno retorno: tese cosmológica ou imperativo ético? A questão deixa de ter sentido. Exortar a que se 
viva como se esta vida retornasse inúmeras vezes não se restringe a advertir sobre a conduta humana; é 
mais do que um imperativo ético. Sustentar que, queiramos ou não, esta vida retorna inúmeras vezes não 
se limita a descrever o mundo; é mais do que uma tese cosmológica.” (MARTON, Scarlett. O Eterno 
Retorno do Mesmo: Tese Cosmológica ou Imperativo Ético?. op.cit. primeiro trecho p. 113,  e p. 118, 
segundo trecho). Conforme a professora Scarlett Marton, o eterno retorno nietzschiano teria sido montado 
a partir de uma espécie de síntese entre pensamentos de Schopenhauer e Friedrich Lange. De 
Schopenhauer teria vindo o aspecto ético do tema, enquanto que o cosmológico teria sido influenciado 
pela obra de Lange. Para a professora, a originalidade de Nietzsche estaria em relacionar os dois temas. 
Como dissemos, no corpo do texto, nossos estudos estão vinculados a essa terceira via interpretativa. 
Sendo assim, o artigo em questão foi um dos principais pontos de partida de nosso trabalho. Por outro 
lado, procuramos dar continuidade a alguns temas e problemáticas expostos no texto.  
5 A partir desse ponto, preferimos evitar o termo “ética” para nomear as possíveis implicações práticas da 
doutrina do eterno retorno. Apesar de não considerarmos o termo como totalmente impróprio, achamos 
que ele pode trazer uma certa ambigüidade ao leitor, caso seja entendido no sentido de uma ética 
prescritiva. Dessa forma, preferimos: “implicações existenciais”. 
6 Usamos como fonte de consulta o texto NIETZSCHE, Friedrich. A Filosofia na idade trágica dos 
gregos. Lisboa: Edições 70, 2002. Neste escrito de 1873, o filósofo apresenta os pré-socráticos 
Anaximandro e Heráclito como anunciadores de uma cosmologia cíclica. 



 14

pré-socrático porque o próprio Nietzsche afirmou ter enxergado no pensamento do 

efésio uma espécie de anúncio da doutrina do eterno retorno.7 Além disto, em diversas 

passagens da obra nietzschiana, esta influência de Heráclito fica clara, principalmente 

no que diz respeito à “teoria das forças” (concepção cosmológica de Nietzsche, 

essencial na formulação da cosmovisão do eterno retorno).  

 Continuando o apanhado histórico-filosófico, passaremos, no segundo tópico 

desse primeiro capítulo, a examinar o eterno retorno nos estoicos. Como sabemos, a 

cosmologia da Stoa foi montada a partir do pensamento de Heráclito. Sendo assim, 

tanto Nietzsche quanto a escola helenista tiveram como inspiração a filosofia do pré-

socrático.8 Por essa razão, apresentaremos a cosmovisão dos estoicos na intenção de 

realizar comparações entre as duas cosmologias em questão. Tal confrontação servirá 

para esclarecer alguns pontos de ligação entre a doutrina do eterno retorno e a 

transvaloração dos valores – relação que é tema central de nosso trabalho. Pretendemos 

mostrar que, apesar das filosofias de Nietzsche e a dos estoicos estarem muito próximas 

no que dizem respeito à cosmologia, elas estão bastante afastadas no âmbito existencial. 

 Depois de tratarmos sobre as cosmologias de Heráclito e dos estoicos, 

passaremos para o terceiro tópico do capítulo em questão: A doutrina cosmológica do 

eterno retorno em Nietzsche.9 Nesse item, como o próprio título anuncia, abordaremos 

especificamente o eterno retorno nietzschiano no seu âmbito cosmológico. Usando os 

                                                 
7 Ver: “A doutrina do Eterno Retorno, ou seja, do ciclo absoluto e infinitamente repetido de todas as 
coisas – essa doutrina do Zaratustra poderia afinal ter sido ensinada também por Heráclito. Ao menos se 
encontra traços dela no Estoicismo, que herdou de Heráclito quase todas suas ideias fundamentais”. 
(NIETZSCHE, Friedrich. Ecce Homo. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia das Letras, 
2004. p. 64). 
8 Inclusive, no mesmo trecho em que Nietzsche afirma sua comunhão com Heráclito, ele também cita os 
estoicos como herdeiros do efésio.  (Ver nota n°6) 
9 É bom ressaltar que, além dos Estoicos e de Heráclito, Nietzsche cita os Pitagóricos como também 
sendo precursores da ideia do eterno retorno. Esta citação se encontra na Segunda Consideração 
Extemporânea, sobre a utilidade e os inconvenientes da história para a vida (1874). No trecho, o filósofo 
trata a ideia de forma desdenhosa, duvidando de sua possibilidade efetiva. Acompanhemos: “uma coisa 
que foi uma vez possível não poderia selo novamente, a menos que fosse verdade, como queriam os 
pitagóricos, que o reaparecimento da mesma conjunção de corpos celestes carregasse consigo a repetição, 
até nos mínimos detalhes, dos mesmos acontecimentos que ocorreram na terra”. “O verdadeiro núcleo 
histórico das causas e efeitos que, corretamente avaliado, provaria que jamais uma mesma combinação 
poderia sair novamente do jogo de dados do futuro e do acaso”. (NIETZSCHE, Friedrich. Segunda 
Consideração Extemporânea, sobre a utilidade e os inconvenientes da história para a vida. In: Escritos 
Sobre História. Trad. Noéli Correia de Melo Sobrinho. Rio de Janeiro: Ed Puc Rio; São Paulo: Loyola, 
2005. p. 86 e 87. Não tratamos especificamente sobre os Pitagóricos por duas razões: primeiro, nas 
passagens em que Nietzsche se refere “positivamente” ao eterno eetorno, admitindo a doutrina como 
sendo sua, ele cita Heráclito e os Estoicos, e não os Pitagóricos; segundo: nos trechos em que o filósofo 
alemão expõe sua cosmologia, ele está muito mais próximo a Heráclito e aos Estoicos do que aos 
Pitagóricos. 



 15

subsídios dos tópicos anteriores, tentaremos mostrar como o filósofo montou sua 

doutrina cosmológica da eterna recorrência.  

No mesmo trecho em que Nietzsche afirma que o eterno retorno é a concepção 

fundamental da obra Assim falava Zaratustra, ele também apresenta uma pequena 

narrativa sobre como lhe surgiu a inspiração de tal ideia. Esse pensamento cósmico teria 

lhe ocorrido em agosto de 1881, quando estava instalado no vilarejo alpino de Sils 

Maria, na Suíça10. Durante uma caminhada pelos Alpes, nas proximidades do lago de 

Silvaplana, ele teria se deparado com uma rocha em forma de pirâmide. Nesse lugar e 

nesta ocasião, teria lhe ocorrido a “ideia” do Eterno Retorno11. 

 A narrativa da inspiração de 1881 parece, porém, ser contraditória com o que 

dissemos anteriormente, ou seja, que o eterno retorno teria sido fruto de uma influência 

do estudo dos antigos – inclusive, como dissemos na nota nº 9, Nietzsche já teria 

conhecimento do eterno retorno desde 1874, quando se referiu a tal concepção como 

sendo uma teoria pitagórica.12 Nietzsche, talvez, tenha tido a intenção de dar uma 

aparência mais “intuitiva e extática” a uma cosmovisão que, na verdade, teria sido fruto 

de um antigo meditar.13 De qualquer forma, os escritos sobre o eterno retorno – depois 

da inspiração de 1881 – passaram a ter um caráter afirmativo e original acerca da 

doutrina, trazendo à tona o entendimento propriamente nietzschiano sobre o assunto. 

Talvez a experiência em Sils Maria tenha sido o marco de nascimento da doutrina do 

                                                 
10 A estada neste vilarejo suíço fez parte de uma fase da vida de Nietzsche na qual o pensador optou por 
uma existência nômade. Este período errante durou cerca de dez anos e levou o filósofo a viajar por 
cidades e lugarejos da Alemanha, Suíça, França e Itália. O pensador, no entanto, não fixou, por longos 
períodos, em nenhum lugar. 
11 Aqui está o trecho em que Nietzsche narra a inspiração: “Contarei agora a história do Zaratustra. A 
concepção fundamental da obra, o pensamento do Eterno Retorno, a mais elevada forma de afirmação que 
se pode em absoluto alcançar, é de agosto de 1881: foi lançado em uma página com o subscrito: ‘seis mil 
pés acima do homem e do tempo’. Naquele dia eu caminhava pelos bosques perto do lago de Silvaplana; 
detive-me junto a um imponente bloco de pedra em forma de pirâmide, pouco distante de Surlei. Então 
veio-me esse pensamento.” (NIETZSCHE, Friedrich. Ecce Homo. Trad. Paulo César de Sousa. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2004. p. 82). 
12 Além disso, no texto Fatum e história (1862), escrito pelo jovem Nietzsche aos 17 anos, o filósofo já 
faz referências a grandes ciclos históricos e cosmológicos. Em outro texto, da fase inicial de sua filosofia, 
Sobre verdade e mentira no sentido extra moral, Nietzsche parece estar insinuando um movimento 
circular de cosmo no qual o ser humano se extinguiria e retornaria ao universo. 
13 Talvez a versão de “intuição extática” estivesse de comum acordo com a crítica de Nietzsche à ciência, 
segundo ele, a forma mais jovem e mais nobre do ideal ascético. Um êxtase arrebatador, como fonte de 
inspiração do eterno retorno, estaria muito mais próximo do caráter dionisíaco do mundo do que um 
“caminhar racional” em direção a uma tese cosmológica. 



 16

eterno retorno propriamente nietzschiana. Isso não quer dizer que o filósofo não 

conhecesse o tema nos antigos e que não tenha sido por eles influenciado14. 

 Deixando um pouco de lado a polêmica apresentada acima, é preciso ressaltar 

que, no tópico três, nos centraremos mais nos textos “pós 1881” (obviamente usaremos 

também todos os subsídios adquiridos nos tópicos anteriores, que nos ajudarão a 

remontar a concepção cosmológica do eterno retorno nietzschiano). Esses textos estão 

divididos em dois grandes blocos: os escritos publicados e o que se convencionou 

chamar de fragmentos póstumos.15 Essa divisão não apresenta apenas uma diferença de 

caráter editorial, mas também traz uma divergência acerca do teor e do formato entre os 

textos dos dois blocos.16 Esclarecendo: enquanto que nos textos publicados o eterno 

retorno é apresentado de forma poética e sem grandes argumentações cosmológicas, nos 

fragmentos póstumos há uma espécie de justificação teórica através de uma linguagem 

mais próxima da ciência.17 Nas obras publicadas em vida, Nietzsche apresenta o eterno 

retorno – na maioria das vezes – com um caráter existencial18, enquanto que, nos 

póstumos, o tema se assemelha a uma tese cosmológica.19 

                                                 
14 Se antes de 1881 o filósofo se posicionava sobre o eterno retorno como um historiador da filosofia, 
depois da inspiração ele passa a construir sua própria doutrina acerca do tema. De qualquer maneira, os 
dois momentos estariam interligados. 
15 A partir de 1961, os filólogos italianos Mazzino Montinari e Giorgio Colli iniciaram um trabalho de 
revisão indo diretamente às anotações manuscritas de Nietzsche. A partir dessa pesquisa, foi organizada e 
lançada, na Alemanha, a edição completa dos fragmentos póstumos do filosofo (WERKE, Kritische 
Gesamtausgabe, 30, volumes, Berlim: Walter de Gruyter & Co, 1967). No Brasil, existem algumas 
coletâneas feitas a partir deste texto como: “Sabedoria para Depois de Amanhã” e “Escritos sobre 
História”. Ainda sobre os fragmentos póstumos, podemos encontrar uma seleção de textos sobre o eterno 
retorno em: NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. Trad: Rubens Rodrigues Torres Filho. São 
Paulo: Coleção Os Pensadores, Abril Cultural, 1983. Esta edição é sempre citada, em trabalhos 
acadêmicos brasileiros, como instrumento de apoio nas pesquisas realizadas diretamente do alemão. 
16 A questão “póstumos x obras publicadas” é tratada pela professora Tereza Cristina B Calomeni no 
artigo A Redenção da temporalidade: a trágica intuição do eterno retorno em Nietzsche. CALOMENI, 
Tereza Cristina B. A Redenção da temporalidade: a trágica intuição do eterno retorno em Nietzsche. In: 
Cadernos Nietzsche. Caderno de artigos do Grupo de Estudos Nietzsche do Departamento de Filosofia da 
Universidade de São Paulo. n.18, 2001. p. 85, 94, 96, 97, 98.  
17 Sobre o caráter científico, Karl Jaspers afirmou inclusive que Nietzsche vislumbrou a possibilidade de 
retornar à universidade para estudar física e matemática, no intuito de dar sustentação científica ao eterno 
retorno.  
18 O que não quer dizer, no entanto, que as obras publicadas não apresentem uma cosmovisão. O que não 
aparece é uma precisa justificação teórica dessa visão cósmica.  
19 É bom ressaltar que não é nosso objetivo especular sobre as razões que levaram Nietzsche a não 
publicar as explicações cosmológicas. Sobre essa questão, o que dissermos será pura especulação, já que o 
próprio filósofo não traz uma explicação sobre o assunto. Por outro lado, podemos arriscar a seguinte 
hipótese: a doutrina do eterno retorno seria uma teoria ainda em resolução e, por isso, Nietzsche teria 
achado que ainda não seria hora para expor essas explicações cosmológicas. Os estudos poderiam ainda 
estar em acabamento e, por esta razão, a publicação não teria sido efetivada. Isso pode ser, de certa 
maneira, corroborado com a intenção de que o filósofo tinha de publicar livros sobre o eterno retorno (ver 
nota 1). O posicionamento de Heidegger se aproxima dessa hipótese, vejamos o que diz o interprete sobre 
a questão: “Nietzsche planejava naquela época (1881, época da inspiração do eterno retorno) silenciar 
pelos próximos 10 anos e se preparar totalmente para o desdobramento da ideia do eterno retorno” 



 17

 Vislumbrando essa diferença nos escritos nietzschianos – apesar de, no primeiro 

capítulo, nos centrarmos mais nos fragmentos póstumos –, usaremos tanto os textos 

publicados como os póstumos. Acreditamos que, apesar de apresentarem a divergência 

descrita, os dois blocos não possuem um objeto distinto. O tema não varia, pois o que é 

trabalhado – em ambos os formatos – é a eterna recorrência de todas as coisas. Se por 

um lado usaremos os fragmentos póstumos para tentar remontar a argumentação 

cosmológica de Nietzsche, por outro utilizaremos as obras publicadas para mostrar os 

pontos de convergência entre os dois formatos. Além disso, ao já trazermos alguns 

conteúdos dos textos publicados, promoveremos a passagem para o tema do segundo 

capítulo: O eterno retorno e a transvaloração dos valores. 

 No segundo capítulo, nosso objetivo central será mostrar como a cosmovisão do 

eterno retorno está intimamente relacionada com a proposta nietzschiana de 

transvaloração dos valores. Para efetivar tal intento, iniciaremos o capítulo com um 

tópico que traz uma explanação sobre o “conceito” de transvaloração dos valores. 

Depois dessa primeira fase, mais expositiva, passaremos para o tópico em que será 

realizada a aproximação propriamente dita entre o eterno retorno e a transvaloração dos 

valores. 

 É bom ressaltar que – ao promovermos a relação entre os dois temas 

nietzschianos – não queremos dizer com isso que entendemos o eterno retorno como um 

fundamento metafísico-cosmológico, anterior e fundamentador de uma proposta moral. 

Ou seja, não queremos dizer que a transvaloração dos valores tenha sido uma derivação 

da cosmovisão da eterna recorrência.20 É bom lembrar que, antes de começar a elaborar 

sua doutrina do eterno retorno, Nietzsche já havia escrito algumas obras que trazem sua 

                                                                                                                                               
(HEIDEGGER, Martin. Nietzsche. Trad. Marco Antônio Casanova. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 
2007. p.204). Outra hipótese seria a seguinte: expor uma teoria cosmológica racional seria contrariar 
alguns pontos do conteúdo e do estilo de sua filosofia. Por esse motivo, Nietzsche talvez tenha excluído 
as explicações das razões do eterno retorno, já que tais explanações possuem um certo teor de justificação 
científica. Dessa forma, seria um contrassenso ao mesmo tempo criticar os fundamentos metafísicos da 
ciência e propor uma cosmologia racional enraizada na ciência (Sobre este problema trataremos mais a 
frente, no tópico “O Problema do Perspectivismo e o Eterno Retorno”). De qualquer maneira, essas 
nossas duas hipóteses são meramente especulativas e não possuem uma evidência segura. Sobre mais 
especulações acerca da não publicação dos argumentos cosmológicos, indicamos: SOLL, Ivan. 
Reflexions on recurrence: a re-examination of nietzsche’s doctrine, die Ewige Wiederkehr des gleichen. 
In: SOLOMON, Robert C. Nietzssche, a collection of critical essays. Notre Dame: University of Notre 
Dame Press, 1980, p. 322. Ver também: DANTO, Arthur. Nietzsche as philosopher. New York: 
Columbia University press, 1980, p.204. 
20 Nesse ponto, concordamos com o comentador Nuno Nabais: “A ideia de Eterno Retorno não é uma 
intuição fundadora cujo significado cosmológico e alcance ético Nietzsche tivesse explorado ao longo da 
sua obra. Pelo contrário. Pode mesmo dizer-se que a ideia do retorno é uma doutrina tardia”. (NABAIS, 
Nuno. Metafísica do Trágico. Lisboa: Relógio d’Água. 1997. p.182). 



 18

perspectiva acerca da moral.21 Inclusive, é bom ressaltar que, em algumas passagens, o 

pensador defende que uma dada filosofia é sempre derivada de um determinado 

posicionamento moral. Na obra Aurora (texto publicado em 1881, no qual o tema 

central é a moral), por exemplo, o filósofo ressalta a falta de um estudo crítico sobre a 

moral e defende a ideia de que Kant teria criado sua filosofia epistemológica a partir de 

um interesse moral.  

 
Afim de criar um espaço para seu ‘reino moral’, ele viu-se obrigado 
a estabelecer um mundo indemonstrável, um ‘além’ lógico – para 
isso, necessitava de uma critica da razão pura! Em outras palavras: 
não teria necessitado dela, se para ele uma coisa não fosse mais 
importante que tudo, tornar o “mundo moral” inatacável ou, melhor 
ainda, inapreensível pela razão [...].22  

  

Essa citação de Aurora, ao mesmo tempo em que mostra as “preocupações 

morais” de Nietzsche como sendo anteriores à elaboração de sua doutrina do eterno 

retorno, parece confirmar o nosso ponto de vista. Ou seja, Nietzsche consideraria que as 

visões de mundo são montadas a partir de perspectivas morais, e não o contrário23. Isso 

parece ficar claro quando o filósofo exemplifica o caso dos estoicos na seção n° 9 de 

Para além de bem e mal.  

 [...] enquanto pretendem ler embevecidos o cânon de sua lei na 
natureza, vocês querem o oposto, estranhos comediantes e 
enganadores de si mesmos! Seu orgulho quer prescrever e 
incorporar a natureza, a sua moral, o seu ideal, vocês exigem que 
ela seja natureza “conforme a stoa”, e gostariam que toda 
existência existisse apenas segundo sua própria imagem – como 
uma imensa, eterna glorificação e generalização do estoicismo.24 

 

 Deixemos um pouco de lado essa especulação e voltemos ao assunto do capítulo 

em questão. No segundo tópico, como afirmamos, tentaremos expor de que forma a 

concepção de mundo do eterno retorno estaria ligada à transvaloração dos valores. 

Promoveremos, então, uma relação entre os “conceitos” cosmológicos do primeiro 

                                                 
21 Exemplos dessas obras são: Humano demasiado humano e Aurora. A primeira, por exemplo, já adianta 
algo do processo genealógico, que será mais enfatizado na Genealogia da moral. Prova disso são os 
aforismos 37 e 45 de Humano demasiado humano. 
22 NIETZSCHE, Friedrich. Aurora. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. 
p.12. 
23 Sobre este assunto, trataremos mais detalhadamente no tópico II, do terceiro capítulo “O problema do 
perspectivismo e o eterno retorno”. 
24 NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia 
das Letras, companhia de bolso, 2005. p. 14 e 15. 



 19

capítulo com nossas “delimitações” acerca da “transvaloração dos valores”25 

(apresentadas no primeiro tópico do segundo capítulo).  

Se até o segundo tópico do capítulo II realizaremos uma tarefa mais expositiva 

sobre nosso tema, no terceiro tópico passaremos a ter uma atitude mais crítica. 

Tentaremos, então, levantar algumas problemáticas sobre nosso assunto. Primeiramente, 

traremos um tópico que problematizará uma possível incompatibilidade entre a doutrina 

do eterno retorno – um pensamento cosmológico aparentemente determinista – com 

uma proposta ético/existencial, ligada à transvaloração moral.26 A questão é: como pode 

haver qualquer implicação ético/existencial a partir de uma representação de mundo, 

na qual repetimos eternamente as mesmas ações de modo “idêntico”? Tentaremos 

resolver o problema recorrendo a soluções propostas por outros comentadores, assim 

como apresentaremos nossa posição sobre a questão. Desta forma, arriscaremos apontar 

uma possível ligação do eterno retorno com a tragédia grega. Como se sabe, um dos 

principais temas das tragédias gregas antigas era o conflito entre liberdade e destino. 

Sendo assim, especularemos a possibilidade de Nietzsche ter formulado uma 

cosmologia que resgatasse, para a modernidade, o “espírito” da “época trágica dos 

gregos”.27 A ideia seria substituir uma ética cristã, embasada no livre-arbítrio e na 

imortalidade da alma, por uma concepção existencial trágica. Tal compreensão teria 

como ponto de partida as forças cósmicas da natureza e a finitude humana. 

 O quarto tópico levantará uma problemática de caráter diverso da primeira. 

Agora, a questão estará centrada em uma suposta incongruência entre a atitude 

perspectivista de Nietzsche e a “tese” cosmológica do eterno retorno. A pergunta é: 

como pode uma filosofia perspectivista, que se contrapõe à ideia de uma verdade única 

e absoluta, se relacionar com uma tese que tenta explicar argumentativamente o 

movimento do cosmo? Esse tópico recebeu o título de “O problema do perspectivismo” 

e foi subdividido em três subtópicos. No primeiro, traremos uma breve apresentação 

sobre o “conceito” nietzschiano de perspectivismo; no segundo, relacionaremos 

                                                 
25 Alguns exemplos destes conceitos foram: “A noção de unidade do mundo”, a “exclusão de um mundo 
do além”, “a falta de teleologia para o vir-a-ser”, “a falta de moral na natureza”, “a ausência da criação e 
providência divina”, “a ausência tanto de um princípio criador como de um final redentor para o vir-a-
ser”, “a quebra com a visão linear da história”, “a concepção agonística de cosmo” e “a concepção trágica 
de cosmo”. 
26 Essa problemática já foi levantada por outros comentadores. Scarlett Marton traz no artigo O eterno 
retorno do mesmo, tese cosmológica ou imperativo ético? uma enumeração de interpretes que tentaram 
resolver o problema. (MARTON, Scarlett. O Eterno Retorno do Mesmo: Tese Cosmológica ou 
Imperativo Ético?. Op cit. p.102). 
27 Muitas vezes Nietzsche exalta o que ele chama de idade trágica dos gregos, a qual ele contrapõe a 
época pós-surgimento da filosofia de Sócrates. 



 20

“perspectivismo” e “eterno retorno”; e no terceiro, tentaremos resolver um problema 

levantado a partir das antinomias cosmológicas da Crítica da razão pura, de Kant. A 

questão é: seria possível conceber o eterno retorno como tese cosmológica, se 

pensarmos essa doutrina a partir das antinomias da Dialética Transcendental? 28  

 No segundo capítulo, traremos, ainda, um último tópico: “Uma crítica a partir da 

interpretação de Heidegger”. Como se sabe, Heidegger afirmou que Nietzsche levou a 

metafísica a seu último estágio, sendo que a doutrina do eterno retorno e a vontade de 

potência seriam “conceitos” que expressam essa metafísica. No caso do eterno retorno, 

Nietzsche teria efetuado, com essa doutrina, uma identificação entre “ser” e o “ente em 

sua totalidade,” dando uma espécie de resposta à questão da existência do ente. Dessa 

forma, Nietzsche estaria dentro da tradição metafísica que, para Heidegger, não teria se 

dado conta da diferença ontológica. Ou seja, Nietzsche também teria confundido “ser” e 

“ente”. A partir desta crítica, tentaremos responder à seguinte pergunta: será mesmo que 

poderíamos considerar Nietzsche como metafísico? 

  

OBSERVAÇÕES SOBRE A BIBLIOGRAFIA.  

 Centramos nossas pesquisas em textos traduzidos para a língua portuguesa, 

dando preferência à coleção publicada pela Companhia das Letras. Como se sabe, ainda 

não temos em português uma edição completa das obras de Nietzsche, menos ainda a 

edição crítica de Colli e Montinari (WERKE, Kritische Gesamtausgabe, organizada por 

Colli e Montinari, 30 volumes, Berlim: Walter de Gruyter & Co, 1967). Boa parte do 

que falta ser publicado se refere aos póstumos, o que nos trouxe alguns problemas com 

relação a esses textos. Tentamos contornar essa dificuldade usando e comparando mais 

de uma coletânea traduzida a partir da “edição Colli e Montinari”. São exemplos: 

Sabedoria para depois de amanhã. (São Paulo: Martins Fontes, 2005) e Fragmentos 

finais (Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2002). 

Usamos também os já clássicos textos do fascículo Nietzsche, Obras 

Incompletas, da coleção Os Pensadores. Não utilizamos as obras originais porque ainda 

nos encontramos em um nível iniciante no estudo da língua alemã. Nossa intenção, 

                                                 
28 É bom ressaltar que questionamentos ao eterno retorno a partir das antinomias de Kant também foram 
realizados pela professora Scarlett Marton, no seu trabalho: MARTON, Scarlett. Nietzsche, Das Forças 
Cósmicas aos Valores Humanos. São Paulo: Editora Brasiliense, 1990. A partir da p.175. O tema também 
foi tratado por Karl Jaspers, na obra: JASPERS, Karl. Nietzsche. Buenos Aires: Sudamericana, 2003. 
p.363. Nós, porém, tomamos uma direção um pouco diferente de ambos comentadores.  
 



 21

porém, foi ir o mais longe possível, mesmo usando as traduções das obras de Nietzsche 

disponíveis em português.  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 22

1. O ETERNO RETORNO COMO “TESE COSMOLÓGICA” 

1.1 A INFLUÊNCIA COSMOLÓGICA DE HERÁCLITO 

 

No nosso entender, o âmbito cosmológico da doutrina nietzschiana do eterno 

retorno não pode ser bem compreendido se não levarmos em consideração as 

influências que os antigos exerceram para sua elaboração. Seguindo as pistas deixadas 

pelo próprio Nietzsche, realizamos um apanhado histórico-filosófico nas fontes da 

filosofia antiga que teriam, de alguma forma, inspirado a concepção nietzschiana do 

eterno retorno. Essas influências teriam sido basicamente duas: o pré-socrático 

Heráclito de Éfeso e a escola helenista dos estoicos. Em Ecce homo, o pensador alemão 

revela essa íntima afinidade entre sua doutrina e o pensamento desses filósofos. No 

trecho a seguir, além de dar a entender que os estoicos já esboçavam traços desse 

ensinamento, Nietzsche afirma que, no pensamento de Heráclito, já se encontravam as 

potencialidades através das quais a “lição” do eterno retorno já poderia ter sido 

antecipada.29 

 
A doutrina do Eterno Retorno, ou seja, do ciclo absoluto e 
infinitamente repetido de todas as coisas – essa doutrina do 
Zaratustra poderia afinal ter sido ensinada também por Heráclito. 
Ao menos se encontra traços dela no Estoicismo, que herdou de 
Heráclito quase todas suas ideias fundamentais.30  

 
A partir dessas indicações deixadas por Nietzsche, acreditamos ser necessário 

realizar uma investigação sobre o papel desses filósofos antigos na doutrina 

nietzschiana do eterno retorno.31 Para tanto, num primeiro momento, examinaremos, a 

interpretação de Nietzsche acerca dos fragmentos de Heráclito, pois, no nosso entender, 

a cosmologia do pré-socrático foi o ponto de partida para a elaboração da doutrina 

nietzschiana em questão. 32 Nesse sentido, veremos de que forma algumas concepções 

                                                 
29 É bom lembrar que referências ao eterno retorno já podiam ser encontradas em algumas religiões 
orientais. Além disso, na Segunda Consideração Extemporânea (1874), Nietzsche faz uma referência ao 
eterno retorno como sendo uma doutrina dos Pitagóricos. Curiosamente, na passagem, o filósofo alemão 
nega a veracidade dessa cosmovisão. Apenas a partir de 1881 Nietzsche passa a afirmar a doutrina, 
proclamando-a como seu “pensamento mais abissal”.  
30 NIETZSCHE, Ecce Homo. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia das Letras, 2004.p. 64.        
31 Ver também o posicionamento de Jörg Salaquarda: “Teria ele [Nietzsche] em mente a doutrina, 
conhecida desde a antiguidade, de que o curso do mundo se repete em ciclos idênticos? É evidente!” 
(SALAQUARDA. Jörg. A concepção básica de Zaratustra. Cadernos Nietzsche. Caderno de artigos do 
Grupo de Estudos Nietzsche do Departamento de Filosofia da Universidade de São Paulo. n.2, 1997, São 
Paulo: Gen e Ed Unijui, 1997. p. 21.Colchetes nossos).  
32 Acreditamos ser necessário fazer uma ressalva sobre o estudo O pórtico de Nietzsche, a evocação do 
eterno retorno como ritmo do ser no tempo do Professor Décio Osmar Bombassaro. Em seu trabalho 



 23

heraclíticas, interpretadas por Nietzsche – como, por exemplo, a eterna luta dos 

contrários, o uno-múltiplo, o “mundo não criado”e em eterno vir-a-ser, a visão cíclica 

do movimento cósmico e a harmonia dos contrários –, foram fundamentais para a 

“arquitetura” da cosmologia do filósofo alemão.33  

É necessário, no entanto, delimitarmos o objetivo de nosso trabalho, pois é 

importante ficar claro que não estamos interessados em mostrar que a doutrina do eterno 

retorno já se encontrava nos fragmentos de Heráclito. Até porque essa questão está 

longe de ser uma unanimidade entre os estudiosos de filosofia antiga, sendo, ainda hoje, 

causa de disputa.34 Além do mais, é bom lembrar que, na citação acima, Nietzsche 

escreve: “A doutrina do Eterno Retorno [...] essa doutrina do Zaratustra poderia afinal 

ter sido ensinada também por Heráclito”.35 No trecho, o filósofo alemão diz: “poderia” 

ter sido ensinada por Heráclito. Nietzsche não afirma que foi ensinada pelo pré-

socrático. A “lição”, ressalta ele, é do Zaratustra, ou seja, do alter ego de Nietzsche. 

                                                                                                                                               
sobre a filosofia de Nietzsche, o comentador comete um engano quando faz referência à influência dos 
antigos no eterno retorno nietzschiano. Vejamos o que escreve o intérprete: “No livro Ecce Homo (1988), 
Nietzsche afirma que a doutrina do eterno retorno, isto é, de um ciclo repetido, incondicionado e eterno, 
essa doutrina de Zaratustra poderia talvez já ter sido ensinada por Zenão.” (BOMBASSARO, Décio 
Osmar, O Pórtico de Nietzsche: A Evocação do Eterno Retorno como Ritmo do Ser no Tempo. Caxias do 
Sul: EDUCS, 2002. p.17). Além da datação equivocada acerca da publicação do livro, provável erro de 
digitação (Ecce homo é de 1888), o professor cita o estóico Zenão no lugar de Heráclito de Éfeso.  
33 Nesse ponto, discordamos parcialmente do artigo da professora Scarlett Marton, Eterno Retorno do 
mesmo: tese cosmológica ou imperativo ético? In: Extravagâncias. op. cit. p.106. Apesar desse texto ter 
sido um dos principais pontos de partida de nosso trabalho, divergimos quando a professora Scarlett 
Marton afirma que Nietzsche se afasta dos antigos “quando busca fundamentar sua doutrina”. Para a 
intérprete, o filósofo teria se fundamentado na física e na matemática. Apesar dessas ciências terem sido 
essenciais na cosmovisão nietzschiana, acreditamos, no entanto, que o pensador partiu da filosofia de 
Heráclito para elaborar sua cosmologia – como queremos demonstrar neste trabalho. Por outro lado, é 
bom ressaltar que a professora Scarlett Marton, no artigo Nietzsche, Hegel, leitores de Heráclito, 
considera que a doutrina nietzschiana do eterno retorno volta a se aproximar de Heráclito com a 
concepção de “amor fati”. No trecho a seguir, fazendo uma alusão ao fragmento 102 de Heráclito, ela 
expõe essa relação: “Negando a dualidade entre mundo verdadeiro e mundo aparente, o pré-socrático 
julgaria que, se para o olhar humano habitual há coisas justas e injustas, para quem é semelhante ao deus 
contemplativo, deixando sua inteligência particular unir-se ao logos, todas as coisas são belas, boas e 
justas – e, dessa forma, a visão englobante poria em cena o amor fati”. (MARTON, Scarlett. Nietzsche e 
Hegel, leitores de Heráclito. In: Extravagâncias. op.cit. p.133).  
34 Alguns estudiosos que negam o eterno retorno no pensamento de Heráclito são: John Burnet, G.S. Kirk 
e J.E. Raven.  Ver: (BURNET, John. A Aurora da Filosofia Grega. Rio de Janeiro: Contraponto: PUC 
Rio, 2006. p. 169 e 170). Ver também: (KIRK, G.S./RAVEN, J.E./SCHOFIELD, M.. Os filósofos pré-
socráticos. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1994. p. 191 e 207). Jaeger, no entanto, afirma uma 
circularidade na cosmovisão de Heráclito e Anaximandro – o que não quer dizer que ele afirme, 
necessariamente, o eterno retorno. Ver: (JAEGER, Werner. Paideia: a formação do homem grego. 4 ed. 
São Paulo: Martins Fontes, 2001. p.200 e p.223). Quem também defende os ciclos cósmicos no 
pensamento de Heráclito é Rodolfo Mondolfo: (MONDOLFO. Rodolfo. O pensamento antigo. São 
Paulo: Mestre Jou, 1964. p.48). Sobre essa polêmica ver: HERSHBELL, Jackson P. / NIMIS, Stephen A.. 
Nietzsche and Heraclitus. In: Nietzsche studien. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 1979. (vol. 8, p. 17 
– 38). p. 34 e 35. E, ainda, MARTON, Scarlett. Eterno Retorno do mesmo: tese cosmológica ou 
imperativo ético? In: Extravagâncias. op.cit. p.86 e 87.  
35 NIETZSCHE, Ecce Homo. op.cit. p. 64. (negrito nosso) 



 24

Nesse sentido, não estamos defendendo que Nietzsche tenha enxergado o eterno retorno 

nos fragmentos de Heráclito, mas que estes serviram de inspiração à doutrina 

nietzschiana propriamente dita.36 Não queremos tampouco avaliar a interpretação 

nietzschiana acerca do pré-socrático. Nossa intenção é tentar remontar o caminho que 

Nietzsche trilhou na construção de sua doutrina do eterno retorno. Caminho que – ao 

nosso ver – iniciou a partir da leitura dos fragmentos de Heráclito.37    

Continuando o apanhado histórico filosófico, passaremos no segundo capítulo a 

examinar o eterno retorno nos estoicos. Como se sabe, a cosmologia da Stoa foi muito 

influenciada pelo pensamento de Heráclito. E, sendo assim, tanto Nietzsche quanto a 

escola helenista teriam como inspiração a filosofia do pré-socrático.38 Por essa razão, 

apresentaremos a cosmovisão dos estoicos na intenção de realizar comparações entre as 

duas cosmologias em questão. Tentaremos mostrar que, apesar das filosofias de 

Nietzsche e a dos estoicos estarem muito próximas no que dizem respeito à cosmologia, 

elas estão bastante afastadas no âmbito ético.  

É preciso ressaltar, porém, que nossa pretensão não é realizar um longo estudo 

sobre os estoicos, até porque isso não seria viável para a concretização de nosso 

objetivo principal. Sendo assim, tentaremos extrair alguns conceitos centrais dessa 

filosofia helenista para confrontá-los com o pensamento nietzschiano. Gostaríamos 

também de ressaltar que fazer generalização sobre a escola é algo problemático, pois o 

estoicismo, ao longo de sua história, passou por diversas reformulações. Os 

especialistas, inclusive, costumam dividir a história da escola em três períodos: 1) O 

antigo pórtico, 2) Médio pórtico, 3) O pórtico romano. Nosso trabalho estará mais 

                                                 
36 Nesse sentido estamos de acordo com o artigo: HERSHBELL, Jackson P. / NIMIS, Stephen A.. 
Nietzsche and Heraclitus. In: Nietzsche studien. op.cit.p. 35.  
37 Em nossa pesquisa, nos guiamos basicamente por: A Filosofia na idade trágica dos gregos. Esse texto, 
de 1873, trata-se um estudo nietzschiano acerca de alguns pré-socráticos: Tales, Anaximandro, Heráclito, 
Parmênides, Zenão de Eléia e Anaxágoras. O trabalho, na realidade incompleto e não publicado na época, 
deriva de reformulações de manuscritos utilizados, pelo jovem professor Nietzsche, nas aulas de filologia 
clássica na Basiléia. A Filosofia na idade trágica dos gregos foi enviada a Wagner em 1873, mas não 
chegou a ser publicada na época. O texto mais fiel às anotações dos cursos veio a público, também 
postumamente, com o título de Os filósofos pré-platônicos. Esse escrito contempla, além dos pré-
socráticos já citados, Empédocles, Leucipo, Demócrito, os Pitagóricos e Sócrates. Sobre um debate acerca 
das diferenças entre esses dois textos, indico: (D’ IORIO, Paolo. “La naissance de la Philosophie enfatée 
par l’esprit scientifique” e “Les manuscrits”; in: NIETZSCHE, Friedrich. Les philosophes 
préplatoniciens. Paris: Editions de L’eclat, 1994.) e (SOUTO, Marcelo Lion Villela. “Lições sobre os 
filósofos pré-platônicos” e a Filosofia na época trágica dos gregos: um ensaio comparativo. Cadernos 
Nietzsche. Caderno de artigos do Grupo de Estudos Nietzsche do Departamento de Filosofia da 
Universidade de São Paulo. n.13, 2002). Além desses dois escritos e de outros trechos da obra de 
Nietzsche, usamos, ainda, os próprios fragmentos de Heráclito e passagens de doxógrafos antigos. 
38 Inclusive, no mesmo trecho em que Nietzsche afirma sua comunhão com Heráclito, ele também cita os 
Estoicos como herdeiros do Efésio. (ver citação). 



 25

centrado no antigo pórtico, fase do movimento que mais teria influenciado Nietzsche. 

Entre 1867 e 1870, o pensador alemão realizou três trabalhos filológicos sobre o livro 

Vidas e doutrinas de filósofos ilustres de Diógenes Laércio – como se sabe, essa obra é 

uma das principais fontes para o estudo do primeiro estoicismo.39  

 

1.1.1 Anaximandro x Heráclito.  

No entender de Nietzsche, o cerne da filosofia de Anaximandro de Mileto 

propõe a seguinte formulação: todas as coisas que possuem determinação e estão no 

mundo do vir-a-ser foram engendradas a partir do ápeiron e, obrigatoriamente, irão se 

corromper “conforme necessidade, pois pagam umas às outras castigo e expiação pela 

injustiça, conforme a determinação do tempo”.40 Nesse ápeiron, que seria eterno e não 

possuiria nenhuma limitação, “todas as coisas se dissipam,”41 pois foi nele “onde 

tiveram sua gênese”.42 O perecer seria, para o pré-socrático, uma penalidade fruto de 

uma injustiça cometida pela existência das “determinações” das coisas. No entanto, na 

perspectiva nietzschiana,43 essa cosmovisão de Anaximandro seria fruto de um 

antropomorfismo jurídico-moral desvalorizador do vir-a-ser. Isso porque, ao enxergar 

injustiça nas coisas determinadas da natureza, o milésio teria transposto da esfera social 

ao âmbito cosmológico uma imputação de ordem jurídica.44  

Compreendendo o vir-a-ser através dessa ótica jurídico-moral, Anaximandro 

teria sido o primeiro entre os gregos a pensar o cosmo a partir “do mais profundo 

problema moral”,45 pois ele teria questionado: “como algo que tem direito à existência 

pode perecer?”.46 Partindo dessas inquietações, o pré-socrático teria, então, “criado” 

uma contraposição ao “injusto” mundo do vir-a-ser: o ápeiron (indeterminado, 

ilimitado). 47 Ao contemplar o vir-a-ser, o pensador jônico teria enxergado a 

necessidade de conceber algo além do vir-a-ser, algo que não estivesse exposto à 
                                                 
39Um destes trabalhos, o de Lartii Diogenis fontibus, chegou a ser premiado, em 1867, pela Universidade 
de Leipzig.  
40 ANAXIMANDRO. Fragmento 1. In: Bornheim, Gerd A. (org). Os Filósofos Pré-socráticos. São Paulo: 
Editora Cultrix, 2003. p. 25.. 
41 Ibidem. p. 25. 
42 Ibidem. p. 25. 
43 Em A Filosofia na idade trágica dos gregos. 
44 Werner Jaeger também enxerga, na filosofia de Anaximandro, uma transposição do âmbito jurídico ao 
cosmológico. Ver: JAEGER, Werner. Paideia: a formação do homem grego. 4 ed. São Paulo: Martins 
Fontes, 2001. p.201 e p.203. 
45NIETZSCHE, Friedrich. A Filosofia na idade trágica dos gregos. Lisboa: Edições 70, 2002. pág. 35 
46 NIETZSCHE, Friedrich. A Filosofia na idade trágica dos gregos. op cit. p.35. 
47 Não há um consenso acerca da tradução desse termo. Alguns comentadores usam “indeterminado”, 
outros usam “ilimitado”. Por essa razão, iremos manter o termo na transliteração.   



 26

corrupção do tempo. Seguindo esse raciocínio, teria, então, inventado o “conceito” de 

ápeiron para dar uma sustentação ontológico-moral ao vir-a-ser. Usando o discurso 

direto e falando como se fosse o próprio Anaximandro, Nietzsche especula sobre essa 

questão: 

 

O devir eterno só pode ter a sua origem no ser eterno, as condições 
que levam o ser a cair num devir em injustiça são sempre as 
mesmas, a constelação das coisas é feita de maneira a não se poder 
prever termo algum para esta agressão do ser individual no seio do 
indefinido.48  

 

Ao conceber essa oposição, o pré-socrático estaria – na compreensão de 

Nietzsche – iniciando o dualismo na filosofia ocidental, pois teria instituído a 

“existência” de dois âmbitos. Um âmbito eterno, imutável, sem limitações e justo (o 

ápeiron) e outro mutável, injusto e formado por coisas corruptíveis e determinadas (o 

vir-a-ser). Nesse sentido, para Nietzsche, a filosofia de Anaximandro teria levado em 

conta o “vir-a-ser” e a tragicidade em relação à finitude dos entes, pois seu pensamento 

contemplou a corrupção exercida pelo domínio do tempo. Por outro lado, ao enxergar o 

mundo da eterna mudança como permeado pela injustiça, teria desvalorizado o vir-a-ser 

e as “coisas determinadas do mundo”.49 Esse ponto de vista nietzschiano fica bem claro 

no texto a seguir quando o filósofo alemão “elabora”, mais uma vez, uma citação de 

Anaximandro. No trecho, fica manifesto que Nietzsche interpreta o pré-socrático como 

um desvalorizador do vir-a-ser.  

 

Qual o valor de vossa existência? E se nada vale, por que existe? É 
por vossa culpa, disso me apercebo eu, que permaneceis nesta 
existência. Haveis de expiar com a morte. Vede como a vossa terra 
murcha, os mares diminuem e secam; o marisco nas montanhas 
mostra-vos até que ponto já secaram; o fogo já destrói o vosso 
mundo, que acabara de desaparecer no vapor e no fumo. Mas 
sempre de novo se edificará esse mundo de instabilidade: quem 
poderá liberta-vos da maldição do devir?.50  

 

                                                 
48NIETZSCHE, Friedrich. A Filosofia na idade trágica dos gregos. op cit.p. 37. 
49 Nesse ponto, Deleuze ressalta Heráclito como o único filósofo trágico da Pré-socrática: “[...] Os 
filósofos antigos são falsos trágicos, invocando a hybris, o crime, o castigo. Exceto Heráclito, não se 
colocam face ao pensamento do puro devir, nem face à ocasião deste pensamento. (DELEUZE, Gilles. 
Nietzsche e a Filosofia. op.cit. p.74). 
50 NIETZSCHE, Friedrich. A Filosofia na idade trágica dos gregos. op. cit. p. 35. 



 27

Depois de expor sua interpretação acerca do pensamento de Anaximandro – 

levantando a tese de que o pensador grego teria sido o primeiro metafísico dualista – 

Nietzsche começa a compará-lo a Heráclito de Éfeso. No entender de Nietzsche, apesar 

de também realizar uma transposição do campo jurídico ao cosmológico, Heráclito não 

proporia uma desvalorização do vir-a-ser. Para o filósofo alemão, Heráclito é o pré-

socrático que concebe toda efetividade como um eterno vir-a-ser regido por uma justiça 

imanente ao próprio movimento cósmico. Com Heráclito, a cosmologia não teria como 

ponto de partida um olhar depreciador do mundo, pois, para o efésio, as coisas 

determinadas que se encontram no “vir-a-ser” não seriam consideradas frutos de uma 

injustiça frente ao indeterminado. Pelo contrário, a justiça estaria intrinsecamente ligada 

ao movimento da physis. Assim, ao confrontar Heráclito com Anaximandro, Nietzsche 

considera que o pensador de Éfeso possui um olhar mais afirmativo acerca do mundo do 

vir-a-ser, já que não pensa a corrupção das “coisas” como expiação de uma culpa51 

oriunda do desprendimento de um fundo indeterminado. Heráclito consideraria como 

sendo justas tanto as determinações das “coisas” como a eterna mudança cósmica. Esse 

ponto de vista fica visível neste outro trecho de A Filosofia na idade trágica dos gregos, 

em que Nietzsche, agora, fala por Heráclito:  

 

Contemplei não a punição do que no devir entrou, mas a 
justificação do devir. [...] como neste mundo, como poderia aí 
vigorar a esfera de culpa, da expiação, da condenação e, por assim 
dizer, o lugar de suplício de todos os condenados? 52 

 

Ao comparar os dois pré-socráticos, Nietzsche chega a afirmar, inclusive, que 

Anaximandro teria proposto uma duplicação de mundos.53 A cosmovisão heraclítica, 

por outro lado, conceberia a totalidade como uma unidade múltipla, e não como uma 

dualidade cósmica:  

“em primeiro lugar, (Heráclito) negou a dualidade de dois mundos 
totalmente diferentes, que Anaximandro vira obrigado a admitir; já 
não distingue um mundo físico e um mundo metafísico, um 

                                                 
51 Vale observar que Werner Jaeger dialoga com Nietzsche no que diz respeito a essa interpretação. Para 
Jaeger, o termo culpa seria inapropriado para os gregos antigos. O comentador prefere usar compensação 
(pleonexia). Ver: JAEGER, Werner. Paideia: a formação do homem grego. 4 ed. São Paulo: Martins 
Fontes, 2001. p. 201.  
52  NIETZSCHE, Friedrich. A Filosofia na idade trágica dos gregos. op.cit.. p. 39. 
53 É bom ressaltar que considerar o ápeiron como “um outro mundo” não é um ensinamento claramente 
extraível dos fragmentos de Anaximandro. A concepção é muito mais uma interpretação de Nietzsche. 



 28

domínio de qualidades definidas e um domínio da indeterminação 
indefinível”.54  

 

No lugar de duas “realidades”, para Heráclito, só haveria um mundo em eterna 

transformação. O efésio conceberia que cada “ente determinado” derivaria de outro 

“ente determinado”, ou melhor, cada ente se transformaria em outro. A determinação de 

um ente se daria a partir da dissolução de outro ente, e não de uma gênese originada de 

um fundo indeterminado. Da mesma forma, a destruição de cada “ente determinado” 

seria, na verdade, uma transformação em outro ente, e não uma dissolução no seio do 

ápeiron.55 Quando um ente deixa de ser determinado, na verdade, outro ente 

determinado se configura. Acompanhemos o fragmento 62 de Heráclito em que 

Nietzsche talvez tenha se inspirado56: “Imortais, mortais; mortais, imortais. A vida 

destes é a morte daqueles e a vida daqueles a morte destes”.57 Não haveria aniquilação 

ou criação, mas apenas uma eterna transformação: “Heráclito exclamou mais alto do 

que Anaximandro: ‘Só vejo o devir. Não vos deixeis enganar!’”.58 Nesse sentido, 

Nietzsche vê nos fragmentos de Heráclito uma filosofia que não aceitaria conceber 

nenhuma forma de transcendência – seria um pensamento que não abriria espaço para 

duplicidades de mundos. Heráclito só conceberia um único mundo em eterna mudança. 

Um perpétuo vir-a-ser, fruto da perene luta de contrários:  

 

Todo devir nasce do conflito dos contrários; as qualidades definidas 
que nos parecem duradouras só exprimem a superioridade 
momentânea de um dos lutadores, mas não põem termo a guerra: a 
luta persiste pela eternidade afora. Tudo acontece de acordo com 
esta luta, e é esta luta que manifesta a justiça eterna. 59   

 

Como podemos acompanhar, no final da citação, Nietzsche deixa claro que, para 

Heráclito, a justiça que rege o vir-a-ser não deriva de nada que esteja além do próprio 

vir-a-ser. A justiça seria imanente ao movimento cósmico promovido pela luta dos 

                                                 
54 NIETZSCHE, Friedrich. A Filosofia na idade trágica dos gregos. op.cit. p. 40. (parêntese nosso). 
55 Heráclito conceberia a transformação de “entes” em outros “entes”. Não seria a passagem do ente ao 
não ente ou, ao contrário do “não ente” ao “ente”. Tudo se daria em um único plano. Dessa forma, há a 
exclusão de um ilimitado indeterminado, que se opõe aos entes limitados e determinados.   
56 Outros fragmentos que parecem corroborar a ideia são os de número 36, 76 e 88.  
57 HERÁCLITO. Fragmento-62. Bornheim, Gerd A. (org). Os Filósofos Pré-socráticos. op. cit. p. 40. 
Nesse mesmo sentido vai o frag: 36 e 126. (Ibidem. p.38 e 43). 
58 NIETZSCHE, Friedrich. A Filosofia na idade trágica dos gregos. op. cit. p. 40.  
59 Ibidem. p.42. 



 29

contrários.60  Não haveria uma ideia de justiça ou moralidade transcendente ao mundo, 

pois a justiça seria manifesta no próprio combate entre os contrários que se alternariam 

pela supremacia dessa guerra.61 Através de uma regra intrínseca à luta, essa supremacia 

momentânea determinaria as qualidades das coisas da natureza: “[...] lutam entre si as 

qualidades, segundo regras invioláveis, imanentes ao combate”.62 O trecho a seguir nos 

ajuda a entender essa interpretação nietzschiana:     

 

já não podia considerar os pares a lutar e os juízes como separados 
uns dos outros, os próprios juízes pareciam estar a lutar, os 
lutadores pareciam estar a julgar-se a si mesmos – sim, uma vez 
que ele, no fundo, só se apercebeu da justiça eternamente reinante, 
ousou exclamar: “A própria luta dos seres múltiplos é a pura 
justiça! E, de resto, o uno é o múltiplo”.63  

 

A justiça se faria a partir da própria luta, não havendo nenhuma lei transcendente 

ao combate. A lei seria definida através de uma diké imanente à luta. Cada oponente 

legislaria e julgaria a partir de sua própria perspectiva – perspectiva inserida na disputa. 

Uma legislação transcendente seria pura obra da abstração humana. Seria uma criação 

humana demasiada humana e, por isso, também concebida no vir-a-ser e a partir de 

uma perspectiva interessada na luta. Tal perspectiva julgaria através da sua posição no 

combate: os homens – também inseridos no eterno vir-a-ser e por isso dentro do 

combate perene – não seriam legisladores isentos, pois também constituiriam parte 

envolvida na guerra cósmica.64 Pensar que a corrupção das coisas perante a ação do 

                                                 
60 Nesse sentido, concordamos com a aproximação entre Nietzsche e Heráclito feita no artigo: 
HERSHBELL, Jackson P. / NIMIS, Stephen A. Nietzsche and Heraclitus. Para os autores, o princípio que 
liga e promove todo o vir-a-ser não pode ser entendido como algo além do próprio “devir”, pois “[...] para 
ambos filósofos [Nietzsche e Heráclito] o processo natural desse princípio era a luta e a tensão. [...] esse 
processo é a única real constituição das coisas. Não há ‘ser’, apenas o processo contínuo da 
transformação, da passagem e da mudança”. HERSHBELL, Jackson P. / NIMIS, Stephen A.. Nietzsche 
and Heraclitus. In: Nietzsche studien. op.cit.p.28 (Tradução e colchetes nossos) 
61 Aqui concordamos com a comentadora Bárbara Lucchesi: “[...] na visão de Nietzsche, o ritmo do vir-a-
ser heraclitiano não é decretado por nenhum deus ex machina. A lei, que é a medida e proporciona a 
regularidade de todas as coisas, nada mais é do que a luta dos opostos. [...] Assim, Nietzsche compreende 
que a guerra dos opostos em tensão é a própria lei dentro de uma dimensão cosmológica”. LUCCHESI, 
Bárbara. Filosofia dionisíaca: vir-a-ser em Heráclito e Nietzsche. Cadernos Nietzsche. Caderno de artigos 
do Grupo de Estudos Nietzsche do Departamento de Filosofia da Universidade de São Paulo. n.1, 1996. p. 
55 e 56.   
62 NIETZSCHE, Friedrich. A Filosofia na idade trágica dos gregos. op. cit. p. 43.  
63Ibidem. p. 45. 
64 Aqui, podemos fazer uma relação com o perspectivismo nietzschiano, noção que – explicada muito 
brevemente – constitui uma negação da pretensão de conhecimento objetivo e da noção de uma 
correspondência entre o pensamento-linguagem e mundo. Todo olhar sobre o “objeto” seria uma visão 
determinada por uma perspectiva específica e interessada. E, aqui, podemos ver um paralelo com o 
fragmento 61 de Heráclito: “O mar: a água mais pura e a mais abominável: aos peixes, potável e 



 30

tempo é algo injusto, só seria possível através do olhar jurídico-moral do ser humano. O 

cosmo, em si mesmo, não estaria submetido a uma moralidade ou a uma justiça 

absolutas. Ele seria um eterno vir-a-ser que transforma a si próprio sem nenhuma forma 

de propósito ou teleologia. Acompanhemos as palavras de Nietzsche:  

   

[...] Heráclito, se assemelha ao deus contemplativo. Perante o seu 
olhar de fogo, não subsiste nenhuma gota de injustiça no mundo 
[...] Neste mundo, só o jogo do artista e da criança tem um vir à 
existência e um perecer, um construir e um destruir sem qualquer 
imputação moral em inocência eternamente igual. E, assim como 
brincam o artista e a criança, assim brinca também o fogo 
eternamente ativo, constrói e destrói na inocência – e esse jogo 
joga-o o Eão consigo mesmo. Transformando-se em água e em 
terra, junta, como a criança, montinhos de areia à beira do mar, 
constrói e derruba: de vez em quando, recomeça o jogo. Um 
instante de saciedade: depois, a necessidade apodera-se outra vez 
dele, tal como a necessidade força o artista a criar. Não é a 
perversidade, mas o impulso do jogo sempre despertando de novo 
que chama outros mundos à vida. Às vezes, a criança lança fora o 
brinquedo: mas depressa recomeça a brincar com uma disposição 
inocente. Mas, logo que constrói, liga e junta as formas segundo 
uma lei e em conformidade com uma ordem intrínseca.65  

  

Um eterno engendrar e destruir sem qualquer espécie de finalidade suprema: 

este seria o mundo heracítico na visão de Nietzsche. Muito provavelmente essa 

interpretação sobre a falta de finalismo no vir-a-ser, assim como a metáfora da criança, 

devem ter sido inspiradas no fragmento 52 de Heráclito: “O tempo é uma criança que 

brinca, movendo as pedras do jogo para lá e para cá; governo de criança”.66 Além desse 

trecho, o fragmento 124 também deve ter influenciado a interpretação do filósofo 

alemão: “A mais bela harmonia cósmica é semelhante a um monte de coisas atiradas”.67 

Com essa afirmação, Heráclito – seguindo a perspectiva nietzschiana – parece querer 

dizer que o cosmo não obedece a um ordenamento antropomórfico, mas que é “regido” 

por uma necessidade aleatória. Necessidade que resulta da luta dos contrários e que não 
                                                                                                                                               
saudável; aos homens, impotável e prejudicial” (HERÁCLITO. Fragmento 61. BORNHEIM, Gerd A. 
(org). op.cit. p.40). Nesse sentido também vão os fragmentos: 9- “Os asnos prefeririam a palha ao ouro”. 
(Ibidem. p. 36), 13- (Os porcos) alegram-se na lama (mais do que na água limpa) (Ibidem.  p. 37), 58 - 
(Bem e mal são uma e a mesma coisa). Os médicos cortam, queimam, (torturam de todos os modos os 
doentes, exigem) um salário, ainda que não mereçam, fazendo-(lhes) um bem semelhante (à doença) 
(Ibidem. p. 39). Sobre esse assunto ver: MARTON, Scarlett. Nietzsche e Hegel, leitores de Heráclito. In: 
MARTON, Scarlett. Extravagâncias. op.cit. p.131.  
65 NIETZSCHE, Friedrich. A Filosofia na idade trágica dos gregos. op. cit. p 49. 
66 HERÁCLITO. Fragmento-52. Bornheim, Gerd A. (org). Os Filósofos Pré-socráticos. São Paulo: 
Editora Cultrix, 2003. p. 39.  
67 HERÁCLITO. Fragmento-124. Bornheim, Gerd A. (org). Os Filósofos Pré-socráticos. op.cit. p. 43. 



 31

é guiada por um télos.68 Vejamos o fragmento 80: “É necessário saber que a guerra é o 

comum; e a justiça, discórdia; e que tudo acontece segundo discórdia e necessidade”. 69 

 

1.1.2. A luta dos contrários  

A partir desse ponto, é necessária uma maior atenção para a compreensão de 

Nietzsche acerca do “conceito” heraclítico da luta dos contrários. Para o filósofo 

alemão, os polos conflituosos não poderiam ser entendidos como entidades fixas, 

essenciais e independentes entre si. Os contrários em combate não seriam em nada 

semelhantes a átomos, mônadas ou a substâncias essenciais. Não possuiriam caráter 

eterno e imutável, mas nasceriam e pereceriam a partir da luta cósmica. Para “existir”, 

cada contrário necessitaria de seu oponente para efetivar-se como luta. Cada contrário 

só “seria” durante a luta, ou seja, só “seria” enquanto movimento de luta e oposição a 

seu contrário. Finda a luta, prevaleceria temporariamente o vencedor que, para continuar 

efetivo, já teria entrado simultaneamente em outra luta, contra outro contrário. Os 

contrários nunca poderiam ser entendidos como substâncias eternas que lutam pelo 

controle do vir-a-ser – eles mesmos estariam expostos a este. Assim, na interpretação 

nietzschiana, cada contrário “veio a ser”, perece e está interligado a outros contrários – 

todos teriam característica fluida e seriam dependentes uns dos outros. Tudo seria um 

eterno “efetivar-se” interligado: “[...] a essência total da realidade é só atividade”.70  

 Sendo assim, não poderíamos também conceber os contrários como qualidades 

essenciais imutáveis e eternas. Não seriam qualidades elementares indestrutíveis que, ao 

se combinarem na luta do vir-a-ser, produziriam as configurações determinadas das 

coisas. Se pensássemos os contrários como qualidades ou elementos imutáveis – que, ao 

entrarem em contato entre si, configurariam o mundo –, estaríamos nos aproximando do 

pensamento de outros pré-socráticos, ou até mesmo de Platão. Empédocles, por 

exemplo, concebe quatro raízes imutáveis: fogo, ar, água e terra. Anaxágoras, por outro 

lado, postula qualidades opostas e eternas: quente-frio, úmido-seco, grande-pequeno etc; 

sendo que essas “duplas de opostos” permeariam tudo que existe (o que diferenciaria 

um ente de outro seria a proporção dessas qualidades em cada um). Em Platão, as 

formas puras permanecem indestrutíveis, mesmo que os entes do mundo sensível 
                                                 
68 É necessário ressaltar que interpretar uma total falta de télos na cosmologia heraclítica é uma questão 
controversa, pois alguns intérpretes entendem a noção de logos de Herácilto como um ordenamento 
teleológico. Sobre essa questão ver: HERSHBELL, Jackson P. / NIMIS, Stephen A.. Nietzsche and 
Heraclitus. In: Nietzsche studien. op.cit.p. 32 e 33. 
69 HERÁCLITO. Fragmento-80. Bornheim, Gerd A. (org). Os Filósofos Pré-socráticos. op.cit. p. 41. 
70NIETZSCHE, Friedrich. A Filosofia na idade trágica dos gregos. op.cit. p.41. 



 32

perecessem. Na interpretação de Nietzsche, ao contrário das perspectivas descritas 

acima, cada qualidade perece e ressurge. Acompanhemos o texto:  

 

[...] mas não parece agora que o devir é apenas o evidenciar de uma 
luta de qualidades eternas? [...] enquanto que na essência das coisas 
talvez não haja devir algum, mas unicamente a coexistência de 
múltiplas realidades verdadeiras que se subtraem ao devir e à 
destruição? Eis saídas e falsos caminhos que não são dignos de 
Heráclito; ele grita pela segunda vez: “o uno é múltiplo”. As 
inúmeras qualidades de que podemos aperceber-nos não são 
essências eternas, nem fantasmas dos nossos sentidos (Anaxágoras 
admitia a primeira [destas possibilidades], Parmênides a segunda), 
não são um ser rígido e arbitrário, nem aparência fúgida que 
atravessa os cérebros humanos.71  

 

É essencial ter em mente que cada contrário não é uma unidade independente de 

uma multiplicidade. A “identidade” momentânea de cada contrário, exprimida por uma 

unidade, só tem efetividade quando relacionada a uma outra unidade rival. Ou seja, a 

unidade só tem efetividade se inserida numa multiplicidade. Se cada contrário é 

caracterizado por ser um “movimento de combate” contra outro contrário, ele só pode 

ser compreendido a partir de uma alteridade que a ele se opõe. O contrário não seria um 

polo unitário e independente que luta contra outro polo independente. Ele não subsiste à 

“guerra cósmica”, mas depende dela e só “é” enquanto persiste a luta. Por isso, sua 

identificação como unidade necessita de outros contrários, ou seja, precisa da 

“existência” da multiplicidade. Cada contrário unitário apenas poderia efetivar-se em 

uma multiplicidade.72 Ele não poderia ser entendido em separado, mas sempre numa 

relação de tensão com a alteridade73 e, por essa razão, além de ser “um” seria também: 

multiplicidade.  

Seguindo esse raciocínio, a tensão entre os polos conflituosos deveria exprimir 

uma harmonia – “harmonia de forças contrárias, como o arco e a lira”74 –, pois só a 

tensão possibilitaria a “existência” de cada contrário. Isso porque os contrários só “são” 

                                                 
71 NIETZSCHE, Friedrich. A Filosofia na idade trágica dos gregos. op.cit. p. 46. 
72Sobre essa questão indicamos, também: HERSHBELL, Jackson P. / NIMIS, Stephen A.. Nietzsche and 
Heraclitus. In: Nietzsche studien. op.cit.p.22 e23. 
73Nesse sentido, ver o fragmento 99: “Não houvesse o Sol, seria noite, a despeito das demais 
estrelas”.(HERÁCLITO. Frag.-99. Bornheim, Gerd A. (org). Os Filósofos Pré-socráticos. op.cit. p. 42).  
74  HERÁCLITO. Fragmento 51. Bornheim, Gerd A.. (org) Os Filósofos Pré-socráticos. op. cit. pág. 39.  



 33

durante a tensão conflituosa. 75 A unidade “distinta” de cada contrário só seria possível 

numa relação com um outro contrário. Ou seja, para ser “um” seria preciso estar 

inserido em uma multiplicidade. A unidade só poderia se distinguir estando incluída em 

uma unidade-múltipla e conflituosa:76 “[...] distinguir o dia da noite. Pois é uma e a 

mesma coisa”. 77 Cada unidade só seria efetiva a partir da existência de sua alteridade, o 

seu contrário. Para dar mais um exemplo, podemos ir ao fragmento 23 de Heráclito: 

“Não houvesse isto (injustiça) ignorariam o próprio nome da justiça”.78  

Antes que pensemos que essa necessidade da alteridade se restrinja ao plano 

lógico, é preciso lembra e deixar claro que, no entender de Nietzsche, ela diria respeito, 

também, ao âmbito cosmológico. O filósofo alemão entende que esses contrários são 

forças cósmicas que se enfrentam durante toda a eternidade. E por serem forças que 

agem sobre outras forças, os contrários estariam interligados. Entre eles não haveria 

separação, não haveria espaço vazio. A distinção entre os contrários não se daria por 

uma separação espacial, mas pela força de oposição que é o outro contrário. O cosmo 

seria uma unidade coesa, ligada pela guerra dos múltiplos contrários. Aqui, chegamos a 

uma segunda acepção nietzschiana acerca do uno-múltiplo heraclítico. Nesse segundo 

sentido – de fundamental importância para a elaboração cosmológica do eterno retorno 

nietzschiano –, Nietzsche concebe a totalidade cósmica como uma unidade formada por 

múltiplos contrários em eterno conflito. O cosmo (o uno) seria composto por um 

conjunto de multiplicidades em luta (o múltiplo).79  

                                                 
75 O comentador de Heráclito Alexandre Costa identifica essa tensão uno-múltiplo como a essência do 
“logos” heraclítico. Para compreender o logos (espécie de ordenamento cósmico), que seria imanente ao 
cosmo, o homem teria de pensá-lo a partir da tensão uno-múltiplo. “Por ser esta a natureza essencial do 
logos, todas as coisas não têm como deixar de manifestar a tensão do uno-múltiplo, a composição unívoca 
das antíteses, indicando assim perenemente sua procedência, origem e manutenção: o logos”. (COSTA, 
Alexandre, Heráclito: Fragmentos Contextualizados. Rio de Janeiro: DIFEL, 2002. p. 224). 
76 Vejamos como interpreta Alexandre Costa: “O estabelecimento da relação que põe os pólos em contato 
não implica a descaracterização dos pólos enquanto pólos nem resulta subsunção. Há três momentos a 
destacar na esfera traçada pelo jogo de reunião e separação promovido pelo logos: A, B e A-B; 
multiplicidade unidade e relação [...]”. (COSTA, Alexandre, Heráclito: Fragmentos Contextualizados. op. 
cit. p.227) O intérprete entende que cada pólo, representados como A e B, é cada um uma unidade e, por 
isto, formam uma multiplicidade. Ao se compreender que juntos estão em uma relação harmônica de 
combate, entenderíamos que formariam uma nova unidade, uma unidade múltipla. 
77 Ibidem. Fragmento 57. p. 39.  
78 HERÁCLITO. Fragmento-23. Bornheim, Gerd A. (org). Os Filósofos Pré-socráticos. op.cit. p. 37. 
79 Poderíamos levantar várias outras questões acerca do uno-múltiplo que, apesar de não estarem 
diretamente ligadas ao nosso trabalho, são de extrema relevância. Por exemplo: a unidade e a 
multiplicidade seriam interdependentes logicamente. Isso porque, para ser entendida logicamente, a 
unidade precisaria ser contraposta a sua alteridade, a saber, a multiplicidade. Ou seja, a unidade só 
poderia ser concebida contraposta à multiplicidade. Outra questão seria a seguinte: cada “coisa” do cosmo 
– conjunto de múltiplas unidades conflituosas – seria uma unidade-múltipla. Isso porque seria uma 
unidade formada por uma multiplicidade. Cada unidade seria um conjunto de multiplicidades em conflito. 



 34

1.1.3. O “uno-múltiplo” no âmbito da totalidade cósmica. 

Para tentar explicar o que estamos denominando de uno-múltiplo na totalidade 

cósmica, observemos o fragmento nº 50 de Heráclito (na parte entre aspas está o texto 

de Hipólito, de onde o fragmento foi retirado):  

 

50 – “Heráclito afirma a unidade de todas as coisas: do separado e 
do não separado, do gerado e do não gerado, do mortal e do 
imortal, da palavra (logos) e do eterno, do pai e do filho, de Deus e 
da justiça”. É sábio que os que ouviram não a mim, mas as minhas 
palavras (logos), reconheçam que todas as coisas são um.80  

 

 No fragmento acima, podemos ler a seguinte afirmação: “todas as coisas são 

um”. Essa proposição pode indicar a seguinte ideia: o conjunto de multiplicidades 

compõe a unidade total do cosmo. Assim sendo, o cosmo seria o uno-múltiplo, ou seja, 

uma unidade composta por uma multiplicidade. Nesse sentido, quando Heráclito fala 

sobre “todas as coisas”, isso poderia indicar a multiplicidade total que forma o “um”, a 

unidade cósmica total. Assim, o uno total seria formado pela multiplicidade e a 

multiplicidade seria composta por diversas unidades. O fragmento nº 10 de Heráclito 

parece confirmar esse ponto de vista. Vejamos: “Correlações: completo e incompleto, 

concorde discorde, harmonia e desarmonia, e de todas as coisas, um, e de um todas as 

coisas”.81 Com esse trecho, podemos levantar as seguintes hipóteses. Primeiro: haveria 

uma luta de contrários permeando o cosmo. Segundo: todas as coisas formariam uma 

unidade total e esta unidade total englobaria todas as coisas. Sendo assim, a 

multiplicidade (todas as coisas) formaria a unidade cósmica total limitadora (um). Por 

outro lado, essa unidade total (um) englobaria a multiplicidade (todas as coisas). O 

cosmo seria compreendido como uma multiplicidade de contrários em luta, que 

comporia, por sua vez, uma unidade limitadora.  

A partir dessa perspectiva, o universo passa a ser visto como um conjunto de 

multiplicidades limitadas (em número) por uma unidade total. Não há aqui a concepção 

“infinito-múltiplo”, mas sim de uno-múltiplo. O que haveria seria uma eterna luta de 

contrários, demarcada pela unidade total da “soma fixa” desses contrários. O arranjo e 
                                                                                                                                               
Além disso, cada “coisa”, identificada como sendo uma unidade, estaria inserida, ela mesma, em uma 
multiplicidade. Sobre diversas maneiras de se interpretar o uno-múltiplo, ver: (KIRK, G.S./RAVEN, 
J.E./SCHOFIELD, M.. Os filósofos pré-socráticos. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1994. p.196 e 
197). 
80 HERÁCLITO. Fragmento-50. Bornheim, Gerd A. (org). Os Filósofos Pré-socráticos. op. cit. p. 39. 
81 HERÁCLITO. Fragmento-10. Bornheim, Gerd A. (org). Os Filósofos Pré-socráticos. op.cit. p. 36.  



 35

rearranjo dessa “soma”, que nunca diminuiria nem aumentaria, determinaria as 

configurações cósmicas a cada instante.82 Toda configuração possível seria fruto de uma 

combinação dos contrários. Essa ideia de uma unidade limitadora foi essencial para a 

construção da própria concepção cosmológica de Nietzsche, pois, como veremos 

adiante, “falar de um mundo tem então, para Nietzsche, só sentido de que ele admite 

uma quantidade limitada de força, entendida em incessante alteração”.83 

Acompanhemos o que escreveu Nietzsche no fragmento póstumo a seguir: 

 

[...] uma soma fixa de força, dura como o ferro, que não aumenta 
nem diminui, que não é consumida, mas se transforma, cuja 
totalidade é uma grandeza invariável, uma economia em que não há 
gastos ou perdas, mas também sem acréscimos ou ganhos; 
encerrado no “nada”, que é o seu limite, sem nada de flutuante, sem 
gasto, sem nada de infinitamente extenso, mas incrustado como 
uma forma definida num espaço definido e não num espaço que 
compreenderia o “vazio”; uma força em todo lugar presente, um 
mundo uno e múltiplo como um jogo de forças e de ondas de força 
[...]84  

 

Esse cosmo nietzschiano-heraclítico é uma unidade dinâmica, constituída por 

forças contrárias e interligadas. Observemos o comentário da Professora Scarlett 

Marton: “Totalidade interconectada de quanta dinâmicos, é um processo – e não uma 

estrutura estável; os elementos em causa, inter-relações – e não partículas, átomos ou 

mônadas. [...] Se permanece uno, é porque as forças, múltiplas, estão todas inter-

relacionadas”.85 O mundo seria a unidade da totalidade de múltiplas forças (não fixas, 

não separadas e não eternas). Não existiria, dentro do vir-a-ser, a possibilidade de uma 

real separação das forças contrárias e, consequentemente, também não haveria o vazio. 

Há uma ideia de total interligação dos contrários, formando uma unidade cósmica em 

que cada contrário faz parte da composição do todo cósmico. Qualquer modificação de 

um contrário representa uma modificação na totalidade.86  

 

                                                 
82 Como já dissemos, esses contrários não são qualidades eternas e imutáveis. Assim, a soma de todos os 
contrários do cosmo, não seria a soma dos mesmos contrários, mas uma soma de diferentes contrários a 
cada instante.    
83MULLER-LAUTER, Wolfgang. A doutrina da vontade de poder em Nietzsche. São Paulo: Anablume, 
1997. p. 104. 
84 NIETZSCHE, Friedrich. Fragmento póstumo. 38 [12]. 
85 MARTON, Scarlett. Nietzsche e Hegel, leitores de Heráclito. op. cit. p.105. 
86 Essa concepção, como veremos mais à frente, vai ser essencial para o entendimento de uma das 
características do eterno retorno nietzschiano: “o encadeamento idêntico dos acontecimentos cósmicos 
nos ciclos do eterno retorno”.   



 36

1.1.4. A concepção de um movimento cíclico do cosmo  

Ao contrário do que se costuma afirmar, acreditamos que Nietzsche não teria 

atribuído a Heráclito a criação da doutrina do eterno retorno.87 No entanto, a concepção 

de um movimento cíclico do cosmo, comum também ao pensamento de outros pré-

socráticos, teria servido como principal inspiração para a elaboração da doutrina 

nietzschiana propriamente dita.88 Nesse sentido, como dissemos na introdução, 

entendemos que Nietzsche vê em Heráclito as condições para a formulação da doutrina, 

o que não quer dizer que ele afirme que ela já estivesse efetivamente explícita na 

filosofia do efésio.89 Deixando de lado a controvérsia e voltando ao ponto, podemos 

encontrar em A Filosofia na idade trágica dos gregos um trecho que expõe a 

interpretação nietzschiana acerca da concepção cíclica de Heráclito:  

 

Mas muito mais importante do que este afastamento da doutrina de 
Anaximandro é uma outra coincidência: ele acredita com este 
último, num colapso do mundo, que se repete periodicamente, e no 
surgimento sempre novo de um outro mundo, nascido pela 
conflagração cósmica que tudo aniquila. É extremamente 
surpreendente que Heráclito caracterize o período em que o mundo 
ocorre ao encontro desta conflagração cósmica e da desintegração 
no fogo puro, como um desejo e uma necessidade, e a plena 
consumação pelo fogo como a saciedade [...]90.  

                                                 
87 Nesse sentido estamos de acordo com o artigo: HERSHBELL, Jackson P. / NIMIS, Stephen A.. 
Nietzsche and Heraclitus. In: Nietzsche studien. op.cit.p. 35.   
88 Em A Filosofia na idade trágica dos gregos, acreditamos que Nietzsche não diz que Heráclito afirma a 
doutrina do eterno retorno. Por outro lado, observamos que o filósofo alemão vê no pré- socrático uma 
cosmologia cíclica. Sendo que tal cosmologia cíclica não seria, necessariamente, o eterno retorno do 
mesmo. Vejamos o trecho: “Mas muito mais importante do que este afastamento da doutrina de 
Anaximandro é uma outra coincidência: ele acredita com este último, num colapso do mundo, que se 
repete periodicamente, e no surgimento sempre novo de um outro mundo, nascido pela conflagração 
cósmica que tudo aniquila”. (NIETZSCHE, Friedrich. A Filosofia na idade trágica dos gregos. Lisboa: 
Edições 70, 2002. p. 48. grifo nosso). Nesse sentido, discordamos, da Professora Scarlett Marton, quando 
ela afirma: “Ao reescrever a história da pré-socrática, é em Heráclito que julga encontrá-la [a ideia do 
eterno retorno]”. (MARTON, Scarlett. Eterno Retorno do mesmo: tese cosmológica ou imperativo ético? 
In: Extravagâncias, ensaios sobre a Filosofia de Nietzsche, op.cit. p. 86. Colchetes nossos). 
89 Inclusive, na primeira vez em que faz uma alusão mais direta ao retorno de todas as coisas, na Segunda 
Consideração Extemporânea (1874), o filósofo alemão atribui essa cosmovisão aos Pitagóricos, mas não 
a Heráclito: “[...] aquilo que foi possível uma vez só poderia comparecer pela segunda vez como possível 
se os pitagóricos tivessem razão em acreditar que, quando ocorre a mesma constelação dos corpos 
celestes, também sobre a Terra tem de se repetir o mesmo, e isso até nos mínimos pormenores”. 
(NIETZSCHE, Friedrich. Segunda Consideração Extemporânea, sobre a utilidade e os inconvenientes da 
história para a vida, in: NIETZSCHE, Friedrich.. Obras incompletas. Trad: Rubens Rodrigues Torres 
Filho. São Paulo: Abril Cultural, 1983. Coleção Os Pensadores. p.61). A Filosofia na idade trágica dos 
gregos é de 1873, mas, apesar de expor uma cosmologia cíclica, não apresenta explicitamente o eterno 
retorno do mesmo. É importante ressaltar, ainda, que antes da Filosofia na idade trágica dos gregos e da 
Segunda Consideração Extemporânea, Nietzsche faz alusões a grandes movimentos cósmicos circulares 
em Fado e História (1862), texto escrito aos 17 anos. 
90 NIETZSCHE, Friedrich. A Filosofia na idade trágica dos gregos. op. cit. p. 48.   



 37

 

No texto acima, tivemos a oportunidade de observar que Nietzsche vê a filosofia 

de Heráclito – e também a de Anaximandro – expressar uma concepção cosmológica 

cíclica na qual o universo passaria por períodos de destruição e reconstrução. As 

grandes destruições do cosmo seriam chamadas de conflagrações universais91 e o 

intervalo de tempo de reconstrução entre uma conflagração e outra se denominaria de 

grande ano do vir-a-ser.92 É curioso que nos escritos do pré-socrático essas ideias não 

são claramente exprimíveis, mas podem ser encontradas alusões implícitas em alguns 

trechos. Exemplos disso são os fragmentos 66, 76 e 103. 

O fragmento 66 parece sugerir a conflagração de tudo: “Pois tudo o fogo, 

aproximando-se, julgará (e condenará)”.93 Já o fragmento 103 parece conceber a 

totalidade cósmica como um círculo. Vejamos o texto com um trecho de Porfírio – de 

onde o fragmento foi destacado: “Pois o todo, que de fato pode ser imaginado como 

figura, é tanto princípio quanto fim: ‘o comum: princípio e fim na circunferência do 

círculo’”.94 Quanto ao fragmento 76, ele parece sugerir uma eterna transformação 

circular dos elementos físicos: “O fogo vive a morte da terra e o ar vive a morte do 

fogo; a água vive a morte do ar e a terra a da água”.95 Nesse último fragmento, podemos 

                                                 
91É bom ressaltar que alguns comentadores do pré-socrático são contra a ideia de que a conflagração 
universal se encontra na filosofia de Heráclito. Um exemplo disso é a posição de John Burnet. “A maioria 
dos autores atribui a Heráclito a doutrina da conflagração periódica [...] É evidente que tal doutrina é 
incompatível com sua visão geral [...]”. Argumentando: “[...] é perfeitamente compatível com nossa 
interpretação [...] que, num momento ou noutro, tudo se transforma em fogo. Isso não precisa significar 
que todas as coisas se transformem em fogo ao mesmo tempo [...]” (BURNET, John. A Aurora da 
Filosofia Grega. Rio de Janeiro: Contraponto: PUC Rio, 2006. p.169 e 170). Nessa mesma direção vão 
Kirk e..Raven que afirmam que ecpyrosis (a conflagração universal) é uma ideia estóica. Ver: (KIRK, 
G.S./RAVEN, J.E./SCHOFIELD, M.. Os filósofos pré-socráticos. Lisboa: Fundação Calouste 
Gulbenkian, 1994. p. 191 e 207). Contrário a eles está Rodolfo Mondolfo que, usando como argumento o 
fragmento 66 de Heráclito, defende a conflagração já nos textos do pré-socrático. Ver: (MONDOLFO. 
Rodolfo. O pensamento antigo. São Paulo: Mestre Jou, 1964. p.48). Sobre essa polêmica, que se arrasta 
desde o início do século XIX, Damião Berge realiza um grande apanhado de posicionamentos. Expondo 
uma lista que vai de Hegel até uma disputa, no século XX, entre Kirk e Mondolfo, o comentador 
apresenta um bom panorama do desenrolar dessa questão. Ver: (BERGE, Damião. Logos Heraclítico. Rio 
de Janeiro: Instituto nacional do livro, 1969. Ver a nota 14. p. 342).         
92 Temos um problema acerca do termo, grande ano do vir-a-ser: não sabemos exatamente quem definiu 
o grande ano do vir-a-ser como o período entre uma conflagração e outra. Os Estoicos atribuem a 
Heráclito, mas esse é outro assunto que continua controverso. Sobre o problema ver: (BURNET, John. A 
Aurora da Filosofia Grega. Rio de Janeiro: Contraponto: PUC Rio, 2006. p.168 e 169). É preciso 
lembrar, no entanto, que o próprio Nietzsche – e é o que mais nos importa neste trabalho – utiliza o termo 
no sentido acima. Um exemplo é em Assim falava Zaratustra: “Tu ensinas que há um grande ano do vir-a-
ser, uma monstruosidade de grande ano: este, igual a uma ampulheta, tem de se desvirar sempre de novo, 
para de novo transcorrer e escorrer [...]”. NIETZSCHE, Friedrich.. Obras incompletas. Trad: Rubens 
Rodrigues Torres Filho. São Paulo: Abril Cultural, 1983. (Coleção Os Pensadores). p.254.   
93 HERÁCLITO. Fragmento-66. Bornheim, Gerd A.. Os Filósofos Pré-socráticos. op.cit.. p. 40. 
94 HERÁCLITO. Fragmento-103. In: COSTA, Alexandre, Heráclito. op.cit. p.167. 
95HERÁCLITO. Fragmento-76. Bornheim, Gerd A.. Os Filósofos Pré-socráticos. op.cit. p. 40. 



 38

ver que o ciclo inicia com a terra e termina com a terra: a terra se transforma em fogo, 

fogo em ar, o ar em água e a água em terra. Isso pode sugerir uma circularidade 

eterna.96  

Por outro lado, é possível também especular que Nietzsche tenha extraído essa 

interpretação a partir dos estoicos, ou até mesmo do doxógrafo Diógenes Laércio.97 

Acompanhemos o que escreve o doxógrafo, referindo-se ao pré-socrático: “[...] assim 

diz que tudo se faz pela oposição de contrários e que tudo flui como um rio. O universo, 

segundo ele, é limitado, e só há um cosmo nascido do fogo e que voltará ao fogo após 

certos períodos, eternamente. É o destino que assim quer”.98 

Indo diretamente, mais uma vez, aos “textos” de Heráclito, podemos observar 

que o fragmento 30 revela uma proximidade com as interpretações de Nietzsche e de 

Diógenes Laércio. Vejamos: “Este mundo, igual para todos, nenhum dos deuses e 

nenhum dos homens o fez; sempre foi, é e será um fogo eternamente vivo, acendendo-se 

e apagando-se conforme a medida”.99 Nessas palavras de Heráclito, podemos encontrar 

uma concepção de mundo que, de certa maneira, é identificável na interpretação de seus 

dois ilustres comentadores: o cosmo é visto como eterno e em perpétuo movimento. 

Não há espaço para uma ideia de criação cósmica a partir do nada. Não se pensa o 

universo como tendo surgido de uma criação divina. O que se afirma é um movimento 

cósmico representado pelo fogo. Um movimento cíclico de construção e destruição, de 

“acender e apagar-se conforme medida”. 

 Sendo assim, o “conceito” de “universo cíclico”, que Nietzsche extrai do 

pensamento de Heráclito, poderia ser resumido da seguinte forma: 1) o mundo não teria 

um início temporal e também não teria um fim. Não haveria, dessa forma, a ideia de 

criação. 2) O cosmo seria um todo único que passaria por períodos de conflagrações 

universais e repetidas reconstruções. Um todo único “composto” por inúmeros 

                                                 
96O fragmento 60 – “O caminho para baixo e o caminho para cima é um e o mesmo”. (HERÁCLITO. 
Fragmento-60. Bornheim, Gerd A.. Os Filósofos Pré-socráticos. op.cit. p. 40). – também pareceria 
indicar essa circularidade. No entanto, se formos ao texto de Hipólito, de onde o fragmento foi extraído, é 
possível também pensar que Heráclito fala de um movimento espiral e não, necessariamente, circular. 
Ver: COSTA, Alexandre, Heráclito. op.cit. p. 115.  
97 É necessário assinalar, no entanto, que existe um problema em relação à interpretação de Diógenes 
Laércio a respeito de Heráclito. O ponto de vista desse doxógrafo já é, de antemão, filtrado pela 
perspectiva estóica já que a maioria dos comentadores citados por Diógenes era de Estoicos. Ver: 
(BURNET, John. A Aurora da Filosofia Grega. Rio de Janeiro: Contraponto: PUC Rio, 2006. p. 159). 
98 BORNHEIM, Gerd A. (org). Os Filósofos Pré-socráticos. São Paulo: Editora Cultrix, 2003. p. 44. 
99 HERÁCLITO. Fragmento-30. BORNHEIM, Gerd A.. (org). op.cit. p. 38. 



 39

contrários em luta. 3) O vir-a-ser eterno seria circular. Um círculo “representaria” o 

eterno movimento de construção e destruição cósmica. 

1.1.5 O uso dos “conceitos” de Heráclito na cosmologia nietzschiana   

Acredito que, tendo exposto algumas ideias de Heráclito (filtradas pela 

interpretação de Nietzsche), já podemos mostrar como tais pensamentos serviram para a 

elaboração da cosmologia nietzschiana do eterno retorno.100 Para realizar tal tarefa, 

comecemos por enumerar e revisar os conceitos “heraclíticos-nietzschianos” até agora 

estudados.  

I. Cosmo entendido como um eterno vir-a-ser. 

II. Negação de uma dualidade de mundos e consequente ausência de um mundo 

transcendente ao vir-a-ser. (O cosmo é um). 

III. Concepção agonística de cosmo. O universo seria um eterno combate de 

contrários. Essa luta seria o “motor” do vir-a-ser. 

IV. Ligação e interdependência desses contrários e conseqüentemente ausência do 

espaço vazio entre eles. Os contrários não podem ser compreendidos como 

substâncias eternas, átomos, mônada, determinações eternas etc. Eles promovem 

o vir-a-ser e ao mesmo tempo estão expostos ao próprio vir-a-ser.  

V. Exclusão de uma justiça transcendente sobre o vir-a-ser. A justiça é imanente à 

luta dos contrários. Por isso, uma ausência de um olhar moralizante em direção 

ao vir-a-ser. 

VI. Ausência de uma teleologia para o vir-a-ser. O cosmo se transforma sem 

propósito. (Metáfora da criança representando o movimento inocente do cosmo). 

VII. Universo concebido como uma unidade total, formada por uma multiplicidade 

de contrários em luta. Ou seja, o universo seria “um” e, por isso, limitado. Dessa 

forma, o número de contrários em luta seria limitado a cada instante. Em 

resumo, o universo seria único, limitado e formado por um número finito de 

                                                 
100 O leitor poderia achar estranho que Nietzsche tenha proposto uma cosmologia sem ter se questionado 
se assim não estaria fazendo metafísica. Como sabemos, na Crítica da Razão Pura, mais especificamente 
na Dialética Transcendental, Kant traz à tona a impossibilidade de se fazer uma cosmologia racional 
segura, pois isto seria uma atividade metafísica que abandona o “solo seguro da experiência”. Nietzsche, 
que foi leitor de Kant, tinha consciência desta problemática, mas mesmo assim propôs uma cosmologia. 
Mesmo sabendo que não poderia ter uma compreensão segura sobre a totalidade, não se fez de rogado ao 
construir uma concepção sobre o cosmo em sua totalidade. Sobre este problema, Karl Jaspers já tinha 
feito uma consideração em: (JASPERS, Karl. Nietzsche. Buenos Aires: Sudamericana, 2003. p.363). A 
professora Scarlett Marton também abordou o assunto em (MARTON, Scarlett. Nietzsche, Das Forças 
Cósmicas aos Valores Humanos. São Paulo: Editora Brasiliense, 1990. p. 175). 



 40

contrários em luta. (Foi o que chamamos de “uno-múltiplo referente ao cosmo 

em sua totalidade”). 

VIII. Concepção cíclica do universo. O cosmo passaria por infinitos ciclos de 

construção e destruição de si próprio. Por consequência, o universo não teria 

sido criado nem chegaria a um fim, mas apenas se transformaria em um tempo 

eterno. 

 

Dessa interpretação, que faz do pensamento de Heráclito, Nietzsche constrói sua 

própria concepção de cosmo, a saber, um cosmo único e conflituoso, sem início 

criacionista e sem fim dos tempos. Um mundo eternamente se transformando sem 

finalidade e sem um Deus transcendente. Um eterno vir-a-ser regido por uma 

necessidade inerente ao combate de contrários. Um cosmo agonístico, ausente de uma 

justiça transcendente. Um mundo que se constrói e destrói, periodicamente, em ciclos 

repetidos durante um tempo eterno. Um universo formado por uma incessante luta de 

forças contrárias. Um jogo agonístico de forças que determina cada configuração do 

cosmo. Vejamos agora esse universo descrito pelo próprio Nietzsche. No texto póstumo 

a seguir (de 1885) – que possui uma clara linguagem heraclitiana –, podemos observar 

vários dos “conceitos” que estudamos durante nosso trabalho. Acompanhemos a 

sinalização feita em negrito: 

38 [12] - E sabem bem vocês o que é “o mundo” para mim? 
Querem que eu o mostre para vocês no meu espelho? Este mundo: 
um monstro de força, sem começo nem fim; uma soma fixa de 
força, dura como ferro, que não aumenta nem diminui, que não é 
consumida, mas se transforma, cuja totalidade é uma grandeza 
invariável, uma economia em que não há gastos ou perdas, mas 
também sem acréscimos ou ganhos; encerrado no “nada”, que é o 
seu limite, sem nada de flutuante, sem gasto, sem nada de 
infinitamente extenso, mas incrustado como uma forma definida 
num espaço definido e não num espaço que compreenderia o 
“vazio”; uma força em todo lugar presente, um mundo uno e 
múltiplo como um jogo de forças e de ondas de força, 
acumulando-se num ponto e diminuindo num outro; um mar de 
forças em tempestade e em fluxo perpétuo, eternamente em vias 
de mudar, eternamente em vias de refluir, com gigantescos anos de 
retorno regular, um fluxo e um refluxo de suas formas, indo das 
mais simples às mais complexas, das mais calmas, mais fixas, 
mais frias às mais ardentes, às mais violentas, às mais 
contraditórias, para logo retornar da multiplicidade à 
simplicidade, do jogo dos contrastes à necessidade de harmonia, 
afirmando novamente o seu ser nesta regularidade de ciclos e 
anos, vangloriando-se na sacralidade do que deve eternamente 
retornar, como um devir que não conhece qualquer saciedade, nem 



 41

desgosto, nem cansaço – este é meu universo dionisíaco que se cria 
e se destrói a si próprio eternamente, este mundo misterioso de 
voluptuosidades duplas; este é meu para além do bem e do mal, 
sem finalidade, sem querer, a não ser que a felicidade de ter 
realizado o ciclo seja um fim, sem querer,  a não ser que um anel 
tenha boa vontade de retornar eternamente sobre si mesmo [...]101   

              

 Conforme chamamos atenção, podemos notar que os pontos assinalados no texto 

estão intimamente ligados à interpretação nietzschiana acerca da filosofia de Heráclito. 

Algumas referências, inclusive, aparecem muito explicitamente, como “uno e múltiplo”, 

“fluxo perpétuo”, “jogo dos contrastes”, a contraposição dos contrários (“das mais 

simples às mais complexas, [...] mais frias às mais ardentes); e a falta de finalismo no 

devir (Sem finalidade, sem querer”). Outras referências, apesar de não tão explícitas, 

merecem mais atenção do leitor: o desenrolar do vir-a-ser num tempo eterno (“fluxo 

perpétuo, eternamente em vias de mudar [...] um devir que não conhece qualquer 

saciedade”); a ausência de uma criação e de um fim dos tempos para o mundo (Este 

mundo um monstro de força, sem começo nem fim);102 a concepção do uno-múltiplo 

entendida como uma totalidade formada por uma multiplicidade em luta (“soma fixa de 

força”); o uno-múltiplo entendido como interligação dos contrários, excluindo as ideias 

de vazio e de independência substancial de cada contrário (“não num espaço que 

compreenderia o vazio; uma força em todo lugar presente, um mundo uno e múltiplo 

como um jogo de forças”); a finitude e limitação espacial do cosmo (“encerrado no nada 

que é o seu limite [...] sem nada de infinitamente extenso”); e o movimento cíclico 

(“Nesta regularidade de ciclos e anos [...] se cria e se destrói a si próprio eternamente”). 

 Vemos assim que Nietzsche, a partir de Heráclito, concebe o mundo como um 

eterno “jogo de forças”, configurando um devir, que se desenrola num tempo eterno e 

num espaço finito. Um universo cíclico que se constrói e destrói sem finalismo. Um 

cosmo regido pela harmonia de forças contrárias (porém interligadas), que se combatem 

eternamente.103 É, então, dessa visão que Nietzsche constrói sua cosmologia do eterno 

retorno, a saber, a doutrina de que tudo retorna eternamente.104 Acompanhemos o 

                                                 
101 NIETZSCHE, Friedrich. Fragmento póstumo. 38 [12]. 
102 Sobre a concepção de um tempo eterno, existem vários outros textos que confirmam a ideia. Veremos 
nos próximos tópicos. 
103 Essa concepção de que o universo é um jogo de forças conflitantes, clara influência da cosmologia 
heraclítica, é também chamada, pelos comentadores de Nietzsche, de Teoria das forças.  
104Até agora tratamos sobre a interpretação nietzschiana do pensamento de Heráclito, o que contempla 
uma visão cíclica de cosmo, mas que não significa necessariamente eterno retorno. A partir de agora, 
vamos tentar entender como Nietzsche promove a passagem dessa cosmologia cíclica ao eterno retorno. 



 42

pensamento de Nietzsche: sendo o universo configurado a partir de um jogo de forças 

limitadas e sendo o tempo eterno tudo deveria retornar eternamente do mesmo modo e 

na mesma sequência. Seria a eterna recorrência do mesmo, regida pela necessidade 

harmônica da luta de forças contrárias. Forças eternamente recorrentes que trazem 

configurações do cosmo eternamente recorrentes. Em resumo: forças finitas, 

combinadas em um tempo eterno, exigiriam o eterno retorno.105  

Aqui, é preciso fazer uma ressalva sobre essas premissas cosmológicas – forças 

finitas e tempo eterno –, já que nos fragmentos de Heráclito não há uma referência clara 

a elas. É correto que o pré-socrático afirma, em fragmentos separados, uma unidade 

cósmica limitadora e também uma eternidade temporal.106 No entanto, é preciso dizer 

que Diógenes Laércio afirma que Heráclito proclamava algo próximo a essas premissas 

cosmológicas. No livro IX de Vidas e Doutrinas de Filósofos Ilustres, que se inicia com 

a parte dedicada à biografia e ao pensamento de Heráclito, Diógenes aponta a finitude e 

unidade cósmica, ao mesmo tempo em que afirma um curso eterno do tempo.   

Acompanhemos no trecho – já citado em parte – o “esboço” das premissas nietzschianas 

por parte de Diógenes Laércio:  

 

O vir-a-ser de todas as coisas é determinado pelo conflito dos 
opostos e tudo flui como se fosse um rio; o todo é finito e constitui 
um cosmo único. O cosmo gera-se do fogo e periodicamente 
resolve-se de novo no fogo; esse processo se repete sempre com 
uma alternância constante no curso perene do tempo acontece por 
força de uma necessidade.107  

 

1.1.6. Heráclito como um prenunciador do amor fati 

Acredito que a tarefa deste primeiro capítulo já foi cumprida: mostrar de que 

forma a interpretação de Nietzsche acerca da filosofia de Heráclito contribui para a 

construção da doutrina do eterno retorno no âmbito cosmológico. Mesmo esperando que 

                                                                                                                                               
No entanto, só iremos tratar, detalhadamente, dessa cosmologia nietzschiana no terceiro tópico deste 
capítulo.  
105 Essa argumentação nietzschiana carrega em si vários problemas lógicos. Alguns comentadores – como 
Danto e Sterling – realizaram trabalhos abordando as problemáticas lógicas desse argumento 
cosmológico. Ver: DANTO, Arthur. The eternal recurrence. In: SOLOMON, Robert C. Nietzssche, a 
collection of critical essays. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1980, p. 316-322 e 
STERLING, M. C. Recent discussions of eternal recurrence. In. Nietzsche Studien 6. Berlim: Walter de 
Gruyter & Co., 1977, p. 261-291.    
106 Ver: frag 10, 32, 50 (sobre a unidade cósmica) e frag 30, 59 (sobre a eternidade temporal). 
107 DIÔGENES LAÊRTIOS. Vidas e doutrinas de Filósofos ilustres. Brasília: UNB, 2008. p.43. (grifo 
nosso) 



 43

tenhamos atingido o objetivo proposto pelo presente capítulo, achamos ser necessário 

levantar ainda uma última questão sobre a relação Nietzsche-Heráclito: a ligação do 

eterno retorno na esfera cosmológica com a questão ética.108 Esse tema, já muito bem 

trabalhado pela professora Scarlett Marton,109 se daria da seguinte forma: a cosmovisão 

do eterno retorno serviria de base para a “elaboração” de uma espécie de imperativo 

ético: “Só querer algo de forma a também querer que retorne sem cessar”.110 

 Essa implicação ética traz à tona o “conceito” de amor fati que, de uma forma 

geral, pode ser entendido como um posicionamento existencial de afirmação amorosa da 

vida no vir-a-ser. Seria um amor ao destino da condição humana. Condição que é 

entendida por Nietzsche como uma situação trágica em que o homem faz parte, de 

forma necessária, do cosmo. Nesse sentido, amor fati seria a afirmação incondicional do 

mundo do vir-a-ser. Ou seja, o amor à condição humana tal como ela é – inseparável do 

vir-a-ser. Amor fati não é se conformar com o vir-a-ser e o perecer, não é ter uma 

atitude de submissão, mas amar a vida em seu caráter transitório sem precisar do 

consolo de um além-mundo. Não é uma aceitação passiva, mas sim um querer 

afirmativo. “Nem conformismo, nem submissão passiva: amor; nem causa, nem fim: 

fatum”.111 Amor fati seria querer o mundo do vir-a-ser, querer o fatum, e não buscar 

outros mundos além deste que eternamente se transforma. 

 Dessa forma, na perspectiva de Nietzsche, o pensamento do filósofo de Éfeso já 

estabelecia as bases para a efetivação dessa postura existencial. A afirmação de um 

cosmo agonístico e a exclusão de um mundo transcendente ao vir-a-ser seriam 

características de uma filosofia que assume o caráter finito da existência e compreende 

o homem como parte do cosmo.112 Nesse sentido, para Nietzsche, a atitude de Heráclito 

perante o mundo foi uma atitude de amor fati: 

 

“[...] como relação a Heráclito, em cuja vizinhança me sinto mais 
cálido e bem disposto do que em qualquer outro lugar. A afirmação 
do fluir e do destruir, o que é decisivo numa filosofia dionisíaca, o 

                                                 
108É bom frisar que quando estamos usando o termo “ética”, não queremos nos referir a uma espécie de 
código de conduta, ou a prescrições. Seria difícil enxergar este tipo de ética em Nietzsche. 
109 Este assunto é abordado nos artigos: Nietzsche e Hegel, leitores de Heráclito e O eterno retorno do 
mesmo: tese cosmológica ou imperativo ético?. ops.cit. 
110 MARTON, Scarlett. Nietzsche e Hegel, leitores de Heráclito. op.cit. p.133. 
111 Ibidem pág. 133 
112 Werner Jaeger tem uma interpretação acerca da filosofia de Heráclito numa direção muito semelhante 
à de Nietzsche, pois considera que “o homem de Heráclito é uma parte do cosmo”. (JAEGER, Werner. 
Paideia: a formação do homem grego. 4 ed. São Paulo: Martins Fontes, 2001. p.228). 



 44

dizer Sim à oposição e à guerra, o vir a ser, com radical rejeição 
até mesmo da noção de “Ser” – nisto devo de reconhecer, em toda 
circunstância, o que me é  mais aparentado entre o que até agora 
foi pensado”.113  

 

 Visto que as implicações “ético-existenciais” da doutrina do eterno retorno estão 

também ligadas com a cosmovisão de Heráclito, acreditamos que agora devemos passar 

a averiguar a outra referência nietzschiana sobre o eterno retorno na antiguidade: os 

estoicos. Como se sabe, os estoicos também construíram seu pensamento cosmológico 

influenciados por Heráclito e mais: conceberam uma ética a partir da filosofia da 

natureza do efésio. Como veremos no próximo capítulo, os pórticos pensavam o 

universo a partir do eterno retorno e, dessa noção, criaram um posicionamento ético de 

resignação: a apátheia. Dessa forma, no segundo capítulo, vamos verificar essa filosofia 

da natureza estoica e suas ligações com a ética. A partir disso, realizaremos uma 

confrontação com o pensamento de Nietzsche. Em resumo, temos como nosso próximo 

objetivo tentar saber como essas duas filosofias podem ter perspectivas éticas tão 

distintas, já que possuem cosmovisões muito próximas. 

 

1.2. O ETERNO RETORNO NOS ESTOICOS E SUAS RELAÇÕES COM A 

VERSÃO NIETZSCHIANA.  

Como já dissemos no tópico anterior, Nietzsche admite uma ligação entre seu 

“pensamento mais abissal” e a filosofia dos estoicos.114 Isso ficou claro na parte final do 

trecho, já citado, do Ecce homo: “Ao menos encontra-se traços dela (da doutrina do 

eterno retorno) no estoicismo, que herdou de Heráclito quase todas suas ideias 

fundamentais”.115 É curioso que, apesar de confessar a relação entre a sua doutrina do 

eterno retorno e a “Filosofia Pórtica”, Nietzsche tenha citado a Escola Helenista, na 

maioria das vezes, de forma depreciativa.116 Por outro lado, ao se referir aos epicuristas, 

o pensador alemão, geralmente, é mais elogioso. “Sim, orgulho-me de sentir o caráter 

                                                 
113NIETZSCHE, Friedrich . Ecce Homo. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia das Letras, 
2004. p. 64. 
114 “No dia 1 de Agosto de 1867, com apenas 22 anos, Nietzsche apresenta na Universidade de Leipzig o 
manuscrito do seu ensaio sobre o tema naquele ano proposto a concurso – as fontes de Diógenes Laércio 
–, sem o saber, ele está a iniciar um imenso diálogo, que não deixará de aprofundar, com a filosofia do 
Pórtico.” (NABAIS, Nuno. Metafísica do Trágico. Lisboa: Relógio d’Água. 1997. p.155). 
115 NIETZSCHE, Friedrich. Eche Homo. op.cit. p. 64. (parênteses nossos) 
116 Exemplos dessas citações são os aforismo: 306 e 326, da Gaia Ciência, e a seção 9 de Para Além do 
bem e do mal. 



 45

de Epicuro diferentemente de qualquer outro, talvez, e de fruir a felicidade vesperal da 

Antiguidade em tudo o que dele ouço e leio”.117 

Partindo dessa ambivalência dos escritos nietzschianos – no que se refere aos 

pórticos –, buscamos encontrar algumas aproximações e distanciamentos entre as 

filosofias do pensador alemão e da escola helenista em questão. Realizamos essa tarefa, 

seguindo as pistas deixadas pelo próprio filósofo. Elas parecem apontar para uma 

aproximação no âmbito cosmológico e um afastamento no campo ético-existencial. 

Dessa forma, efetuamos uma pequena descrição de alguns pontos essenciais da 

cosmologia estoica, ressaltando a concepção de eterno retorno. A partir disso, 

relacionamos os conceitos descritos com algumas características da cosmovisão de 

Nietzsche, já adiantando parte da doutrina nietzschiana propriamente dita. 

Concomitantemente às exposições cosmológicas, abordamos também algumas questões 

do âmbito ético-existencial da filosofia estoica. É importante ressaltar que a ética da 

Stoa está intimamente relacionada com a cosmologia e, por consequência, com sua 

concepção do eterno retorno.  

Partindo de uma reconstrução da cosmologia de Heráclito, os estoicos também 

pensam o cosmo como um eterno fluxo uno-múltiplo. Essa unidade múltipla seria: 

perfeita, divina, viva, contínua (ausente de espaço vazio em seu interior), autocriadora e 

governada por uma razão “providencial” (que estaria presente em todos os lugares do 

cosmo).118 Trata-se de uma espécie de cosmologia monista e panteísta, na qual a 

natureza é concebida como um continuum dinâmico, racional e fatalista. Nessa 

cosmologia, os “conceitos” de deus, razão, natureza, mundo, logos e destino são 

praticamente coincidentes. Acompanhemos alguns trechos do clássico historiador da 

Filosofia, Diógenes Laércio: 

 

Deus é uma substância única, que se chama mente, ou destino, ou 
Zeus119. [...] Zenôn diz que a substância de deus é o cosmo inteiro 
e o céu [...]120 [...] o cosmos é um ser vivo, racional, animado e 
inteligente [...]121. [...] o termo “natureza” é usado pelos Estoicos 
para significar às vezes aquilo que mantém o cosmos unido, e às 
vezes a causa do crescimento das coisas terrestres. A natureza é a 
capacidade movida por si mesma que, de conformidade com seus 

                                                 
117NIETZSCHE, Friedrich. A Gaia Ciência. op. cit. p. 87. 
118 Como veremos, o termo “providencial” não se aproxima do sentido cristão. 
119 DIÔGENES LAÊRTIOS. Vidas e doutrinas de filósofos ilustres. Brasília: UNB, 1977. VII (135) p. 
212. 
120 Ibidem. VII (148). p. 214. 
121 Ibidem. VII (142). p. 213. 



 46

princípios seminais, produz e conserva tudo que germina por si em 
períodos definidos [...]122. 
 

 A partir dessa exposição geral da cosmovisão estoica, passemos então a tratar de 

alguns pontos específicos que podem ser relacionados com a cosmologia nietzschiana. 

São eles: “a concepção espaço-temporal”; “a ideia de contínuo dinâmico e a ausência de 

vazio no cosmo”; “O hilozoísmo e vitalismo”; “a necessidade e o destino”; e “o eterno 

retorno”. 

 

1.2.1. A concepção espaço-temporal 

 O mundo dos estoicos é concebido como uma unidade fluida em eterna 

transformação. Por ser entendido como unidade, ele é algo finito espacialmente. Ou 

seja, possui limites espaciais, não sendo algo de infinitamente extenso. Também por 

conceberem o mundo como unidade, os estóicos excluem a ideia de outros mundos. Isso 

fica bem claro no texto de Diógenes Laércio: “O mundo é um só e finito, e sua forma é 

esférica, porque essa forma é compatível com o movimento. [...] Fora do cosmo 

difunde-se o vazio infinito, que é incorpóreo. [...] (o cosmo) é uma unidade 

compacta”.123 

 Como já dissemos, Nietzsche, ao descrever o mundo como eterno retorno, 

também concebe uma limitação espacial.124 O universo seria um jogo de forças 

“cercado de ‘nada’ como de seu limite”125 e não poderia ser “nada de infinitamente 

extenso”.126 Além dessa congruência em relação à “representação” de espaço, Nietzsche 

e os estoicos também se aproximam na interpretação de tempo, pois o tempo para os 

estoicos, até certo ponto, pode ser entendido como sendo eterno. O tempo representado 

pelos pórticos está sempre relacionado ao movimento corpóreo do cosmo, não existindo 

separadamente desse movimento. Quando ocorrem as conflagrações universais (como 

estudaremos em breve em outro subtópico), o tempo cessa, porém recomeça com a 

reconstrução do cosmo. Ou seja, o tempo seria infinito no que diz respeito à eterna 

conflagração e reconstrução do cosmo, mas finito em referência a cada intervalo entre 

                                                 
122Ibidem. VII (148). p. 214. 
123 Ibidem. VII (140). p. 213. (parêntese nosso) 
124 Danto chama atenção para o fato que Nietzsche não se preocupa em esclarecer o que ele entende por 
espaço. De qualquer maneira, Danto mostra que a finitude espacial é uma premissa necessária dentro da 
argumentação cosmológica da doutrina nietzschiana do eterno retorno. Ver: DANTO, Arthur. Nietzsche 
as philosopher. New York: Columbia University press, 1980, p. 208. 
125 NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. op. cit. p. 397. 
126 Ibidem. p. 397. 



 47

essas conflagrações. A partir de uma citação de Simplício, a especialista Frédérique 

Ildefonse ressaltou esse caráter ambivalente do tempo nos estoicos: “O tempo infinito, 

para existir, precisa da vida do mundo, que o determina e o acende segundo seu ritmo 

periódico”.127 

 Por outro lado, existem passagens em que os estoicos atribuem finitude ao 

presente e a infinitude ao passado e ao futuro. Isso pode ser exemplificado na afirmação 

de Zenão, descrita por Diógenes Laércio: “O tempo passado e futuro são infinitos, e o 

presente é finito”.128 Obviamente, esta representação nos remete ao capítulo do Assim 

falava Zaratustra, Da visão do enigma, quando Zaratustra mostra ao anão um portal 

(pórtico) onde os caminhos infinitos do passado e do futuro se encontram. Nesse 

pórtico, está escrito “instante”, uma instância temporal considerada por Nietzsche como 

sendo, ao mesmo tempo, finita e eterna.  

 Apesar dessa dupla concepção de tempo nos estoicos, podemos concluir que a 

eternidade temporal englobaria a marcação finita do tempo (algo como: a cronologia 

estaria contida na eternidade). O tempo finito de cada ciclo cósmico estaria contido na 

eternidade do total das conflagrações. Isso porque o vir-a-ser circular é eterno e por 

consequência sempre haveria um “renascimento” do tempo cronológico. Levando isso 

em consideração, estamos mais uma vez próximos da cosmologia nietzschiana: “O 

tempo, sim, em que o todo exerce sua força, é infinito”.129 Espaço finito e tempo eterno, 

essa concepção cósmica seria comum aos estoicos e a Nietzsche. 

 

1.2.2. A ideia do “contínuo dinâmico” e a ausência do vazio 

 Para os estoicos, como dissemos, o cosmo é uma unidade viva, divina e em 

eterna transformação. Essa unidade, porém, é corpórea em seu todo e em suas “partes”. 

Nesse sentido, deus é corpo, pois é a totalidade cósmica. Seguindo esse raciocínio, 

também seria corpo cada “coisa” que compõe o cosmo, pois seriam “partes” do todo 

corpóreo. A partir do exposto, porém, é necessário fazer um importante esclarecimento 

sobre o entendimento estoico acerca do corpóreo. O corpo, para os pórticos, é uma 

união insolúvel entre matéria e qualidade, sendo a qualidade o princípio ativo-

plasmador e a matéria o princípio passivo-plasmado. A qualidade nunca pode vir 

                                                 
127SIMPLISIO. Apud. ILDEFONSE, Frédérique. Os Estoicos I. Trad: Mauro Pinheiro. São Paulo: 
Estação Liberdade, 2007. p.58. 
128 DIÔGENES LAÊRTIOS. op. cit. VII (141) p. 213. 
129 NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. op. cit. p. 387. 



 48

separada da matéria, pois só existe como estruturação imanente da primeira.130 

Devemos dizer ainda que a “destruição” de um corpo nunca pode ser entendida como a 

passagem de uma matéria plasmada pela qualidade, para uma matéria disforme. Há 

sempre uma passagem de uma matéria plasmada (por certa qualidade) para uma nova 

“plasmação” realizada por outra qualidade em uma nova redistribuição da matéria. Essa 

concepção exclui tanto o dualismo platônico, quanto qualquer filosofia que conceba 

uma “realidade” puramente ideal. É negada também a possibilidade de existência de 

uma matéria informe. 

 Outra característica do “corporísmo” estoico – esta mais importante para nossa 

relação estoicismo-Nietzsche – é o caráter incindível da matéria. Cada corpo é 

inseparável do todo cósmico, pois é parte essencial do “uno” divino. Existe uma única 

matéria que possui as qualidades imanentes e plasmadoras de todas as coisas. Essas 

coisas, por sua vez, formam um “organismo” único. Cada corpo está indissoluvelmente 

ligado a todos os corpos do universo. Não há uma separação matério-espacial. Ao 

contrário dos epicuristas, que admitem os átomos separados pelo vazio, os estoicos 

rejeitam totalmente o vazio no interior do cosmo.131 São também contra a ideia de 

átomo. O vazio só seria compreendido como circundante ao cosmo. Vejamos o que diz 

Diógenes Laércio sobre essa questão: 

 

Incorpóreo é aquilo, que embora seja capaz de conter corpos, não 
os contém. No cosmo não existe vazio, sendo ele uma unidade 
compacta. [...]132 No conceito de totalidade estão compreendidos 
tanto o cosmo como, em outro sentido o sistema do cosmo e o 
vazio que o envolve por fora. O cosmo é, portanto, finito e o vazio 
é infinito133. 
 

 A escola pórtica compreende o cosmo como um contínuo corpóreo e dinâmico, 

em que cada corpo está indissoluvelmente ligado aos outros. Cada corpo é visto como 

parte essencial do todo cósmico. Cada transformação “individual” resulta na mudança 

de todo o “universo”. Nessa maneira de refletir, não há uma real separação entre os 

corpos, sendo apenas possível conceber uma unidade múltipla em eterna transformação. 

                                                 
130 Aqui seria possível fazer uma aproximação com a filosofia aristotélica, porém não poderemos entrar, 
neste trabalho, nessas relações. 
131É importante ressaltar que os Estoicos fazem uma diferença entre o tópan do tóholon. Tópan é a 
totalidade “total” que compreende o tóholon (o cosmo propriamente dito) e o vazio, que limita o cosmo. 
132 DIÔGENES LAÊRTIOS. Vida e doutrinas de filósofos ilustres. op. cit. VII (140) p. 213. 
133 Ibidem. VII (143) p. 214. 



 49

Quando o movimento cósmico transforma um corpo em outro, isso é efetivado através 

de uma redistribuição da matéria desse primeiro corpo em outros corpos.  

Pelo que acompanhamos, no capítulo anterior, podemos notar uma íntima 

relação entre esse modo de pensar e a cosmologia nietzschiana. A partir de uma 

influência heraclítica, Nietzsche afirma sua teoria das forças: este mundo é um “[...] 

jogo de forças e ondas de forças ao mesmo tempo um e múltiplo”,134 compondo um 

espaço determinado, mas “não em [...] espaço que em alguma parte estivesse vazio, mas 

como força por toda parte”.135 Uma unidade múltipla de forças conflituosas “cercada de 

nada”.136 Obviamente fica claro que Nietzsche usa o termo “força” não fazendo menção 

a corpo ou corporeidade. De qualquer maneira, tanto o pensador alemão quanto os 

helenistas em questão concebem a totalidade cósmica como um contínuo dinâmico – em 

que as partes estariam intimamente ligadas. “Dentro” do cosmo não há nem vazio, nem 

partículas indivisíveis e eternas. 

 

1.2.3. Hilozoísmo e vitalismo do cosmo 

 Como já foi dito, os estoicos consideram a unidade cósmica corpórea como um 

fluxo orgânico e, por isso, vivo.  A totalidade cosmológica seria uma espécie de grande 

organismo vivo – “o cosmo é um ser vivo”137 –, composto por uma matéria viva 

permeada por uma inteligência plasmadora e divina. Essa inteligência, porém, seria 

imanente a toda matéria do universo, não podendo ser entendida como estando separada 

da mesma. Novamente, vemos aqui a identificação estoica entre physis, Deus e Cosmo. 

Nessa cosmovisão, a inteligência divina e imanente ao cosmo se autotransforma através 

da physis. “A natureza é a capacidade movida por si mesma que, de conformidade com 

seus princípios seminais, produz e conserva tudo que germina”.138 

 Nesse ponto, as aproximações entre a Stoa e Nietzsche devem ser feitas com 

muita atenção. Primeiramente, porque o filósofo alemão afirma, explicitamente, em A 

Gaia Ciência, sua posição contrária à representação do cosmo como sendo um 

organismo vivo: “Guardemo-nos de pensar que o mundo é um ser vivo. Para onde iria 

ele expandir-se? De que se alimentaria? Como poderia crescer e multiplicar-se?”.139 Em 

outra passagem, num fragmento póstumo de 1881, escreve: “Se o todo pudesse tornar-se 
                                                 
134NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. op. cit. P. 397. 
135 Ibidem. p. 397 
136 Ibidem. p. 397. 
137 DIÔGENES LAÊRTIOS. op. cit. VII (143). p. 213. 
138 DIÔGENES LAÊRTIOS. op. cit. VII (148) p. 215. 
139 NIETZSCHE, Friedrich. A Gaia Ciência. op. cit. p.135. 



 50

um organismo, já teria tornado. Temos precisamente de pensá-lo, como inteiro, tão 

afastado quanto possível do orgânico”.140 

 Poderíamos, porém, concluir apressadamente que o hilozoísmo estoico se 

aproximaria da noção nietzschiana de vontade de potência. Devemos, no entanto, 

guardar as devidas diferenças entre as concepções. Se por um lado os estoicos 

consideram todo o cosmo como um grande ser vivo, por outro Nietzsche ao afirmar que 

“esse mundo é a vontade de potência – e nada além disso!”141 não está necessariamente 

dizendo que o cosmo é somente vida. É preciso lembrar que o pensador alemão nem 

sempre identifica vida e vontade de potência. Algumas vezes – principalmente quando 

trata da teoria das forças –, vida aparece como caso particular da vontade de potência.142 

 Outro afastamento entre as duas cosmovisões se dá pelo caráter divino que os 

estoicos dão ao mundo. Nietzsche pretende excluir do vir-a-ser qualquer tipo de 

ordenamento divino – seja transcendente ou imanente. De qualquer forma, apesar das 

divergências apresentadas neste capítulo, parece claro que um estudo mais longo levar-

nos-ia a encontrar muitas outras convergências entre a filosofia hilozoísta dos pórticos e 

a cosmologia da vontade de potência de Nietzsche. 

 

1.2.4. A necessidade e o destino na cosmologia pórtica. 

 Se, como afirmamos, todas as configurações do universo são produzidas pela 

inteligência divina e imanente do cosmo, então tudo que há, houve e haverá no “mundo” 

obedeceria rigorosamente a uma ordem racional e divina. Sendo assim, tudo que está, 

esteve ou estará no mundo seria perfeito e racional, pois foi constituído pela perfeição 

divina. Vem à tona, então, a concepção estoica de providência (prónoia): que não pode 

de maneira alguma ser confundida com a providência de um deus pessoal. Isso porque, 

para os pórticos, “deus é um ser imortal, racional, perfeito e inteligente, feliz, 

insusceptível de qualquer mal, solícito em sua providência, em relação ao cosmo e a 

tudo que está no mesmo, mas não tem forma humana”.143 

 A providência estoica é, então, a expressão divina no cosmo. E, nesse sentido, 

não vai muito além da ideia de um perfeito ordenamento imanente ao universo. Ela é a 
                                                 
140NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. op. cit. p. 388. 
141 Ibidem. p. 397. 
142 A partir desse nosso ponto de vista, discordamos do comentador Nuno Nabais, que afirma: “Não é 
precisamente como Vida que Nietzsche pensa a Natureza? E, sendo a Natureza Vontade de Poder, não é 
ela combate por uma infinita auto-superação, portanto infinita produção da diferença no interior de si 
mesma? A tese de Nietzsche anula-se na sua própria formulação”. (NABAIS, Nuno. Metafísica do 
Trágico. op.cit. p. 171). Como vimos, Vontade de Potência, nem sempre, pode ser identificada com vida. 
143 DIÔGENES LAÊRTIOS. Vidas e obras de filósofos ilustres. op. cit. VII (147) p. 214. 



 51

perfeição inscrita no mundo, não podendo ser entendida como uma interferência divina 

transcendente. Esse ordenamento racional poderia ser contemplado pelo homem que 

seguisse “somente a (natureza) universal e não a individual”.144 Sendo assim, o sábio 

deveria “viver de acordo com a natureza”.145 

 Com essa “ideia” de providência, vem à tona outro ponto importante da 

cosmologia pórtica: o destino (heimarméne). Para os estoicos, o vir-a-ser, que é regido 

pela providência divina, obedece a um encadeamento necessário de causas, que fazem 

surgir e desaparecer todas as “coisas”. Todos os eventos passados, presentes e futuros 

estão indissoluvelmente ligados e seguem um ordenamento racional e perfeito. Cada 

acontecimento, por mais ignóbil que seja, obedece a essa ordem que comanda o 

desenrolar do todo. Nada seria fortuito e tudo seguiria a necessidade cósmica. Não 

haveria acaso, pois o destino do cosmo seria guiado por uma concatenação de causas 

racionais. Vejamos o que, segundo Diógenes Laércio, afirma o estoico Crísipos: 

 

[...] o destino é um encadeamento de causas daquilo que existe, ou 
a razão que dirige e governa o cosmo. [...] que todas as coisas 
acontecem de acordo com o destino, diz Crísipos [...].146 
 

 Obviamente, ao conceber o cosmo como um encadeamento totalmente fatalista, 

os pórticos são obrigados a se deparar com um problema: como encontrar, nessa 

concepção cosmológica, um lugar para a liberdade humana? E, conseqüentemente, 

como relacionar essa cosmologia com uma proposta ética? Esse problema, no nosso 

entender, não é de todo solucionado pela escola helenista, porém há um indicativo de 

resolução quando eles identificam a “verdadeira liberdade” com a aceitação do destino 

cósmico. Nesse sentido, a liberdade estoica consistiria em viver em conformidade com a 

ordem cósmica divina – ou seja, viver numa “livre” aceitação racional do fado. 

Conforme esse raciocínio, a única maneira de ser livre seria ter o conhecimento das 

causas e leis que regem o cosmo e, a partir disso, entrar em sintonia com o logos 

universal. Assim, entender as causas necessárias e deixar-se conduzir por elas – ao invés 

de ser arrastado pelo destino – seria precondição do “dever ser” estoico. Viver segundo 

a própria natureza, preceito ético da Stoa, é “usar” a natureza racional humana para 

comungar com a razão cósmica divina e, a partir disso, obedecer ao destino universal. 

                                                 
144Ibidem. VII (89). p. 202. 
145 Ibidem. VII (87). p. 201. 
146 Ibidem. VII (149). p. 215. 



 52

Nesse raciocínio, a ética está atrelada, de forma dependente, à cosmologia. Vejamos 

como Cícero comenta essa concepção estóica. 

  

(...) aquele que quer viver de acordo com a natureza deve de fato 
partir da visão de conjunto do mundo e da providência. Não se 
pode julgar verdadeiramente os bens e os males sem conhecer todo 
o sistema da natureza (...) nem saber  se a natureza humana está ou 
não de acordo com a natureza universal.147     

 

Esse tipo de atitude nos revela a noção de apátheia que, de uma forma geral, 

significa anulação da paixão. Acreditando que as paixões levariam ao desvio ético, os 

estoicos procuravam a apátheia com a finalidade de se manterem em conexão com o 

logos cósmico. É bom ressaltar que as paixões, para os pórticos, não são consideradas 

como algo de fundo irracional, pois seriam produzidas pela incompletude do logos 

humano. Esclarecendo: as paixões seriam causadas por um juízo errôneo desviado da 

“razão” universal. Por esse motivo, as paixões deveriam ser extirpadas através do 

pensamento em concordância com o logos divino. Como dissemos, tentar agir em 

oposição ao destino levaria a uma imposição do próprio destino que “arrastaria” o 

homem contra sua vontade pessoal. Nesse sentido, negar os desejos passionais seria 

necessário para obedecer à ordem cósmica e evitar os sofrimentos. 

 As posições estoicas a respeito do destino, necessidade e desejos estão, ao 

mesmo tempo, próximas e distantes da cosmologia nietzschiana. Podemos dizer, 

inclusive, que algumas vezes os dois posicionamentos parecem pólos opostos da mesma 

maneira de conceber o cosmo.148 Vejamos: tanto os estoicos quanto Nietzsche (na 

maioria dos escritos cosmológicos) enxergam o vir-a-ser como um encadeamento 

necessário em que todas as “partes” estão intimamente interligadas. Qualquer 

movimento de um “pedaço” do cosmo influi na configuração do todo. Porém, ao 

contrário da Stoa, o filósofo alemão não enxerga, nesse encadeamento necessário, 

nenhum tipo de ordenamento finalístico divino. Acompanhemos o trecho de A Gaia 

Ciência: 

 

                                                 
147CÍCERO. Do sumo bem e do sumo mal. Trad. Carlos Nougué, São Paulo: Martins Fontes, 2005. III, 
XXI-XXII. 
148 “Mesmo que (Nietzsche) substitua a apátheia do sábio estóico pelo tipo inverso do filósofo 
trespassado, entregue às flutuações ascendentes ou descendentes das impulsões, sua ética permanece 
estóica [...]”. (ILDEFONSE, Frédérique. Os Estoicos I. Trad: Mauro Pinheiro. São Paulo: Estação 
Liberdade, 2007. p. 183. parênteses nosso). 



 53

O caráter do mundo, no entanto, é caos por toda eternidade, não no 
sentido de ausência de necessidade, mas de ausência de ordem, 
divisão, forma, beleza, sabedoria e como quer que chamem nossos 
antropomorfismos estéticos. [...] guardemo-nos de dizer que há leis 
na natureza. Há apenas necessidades: não há ninguém que 
comande149. 
 

 Se por um lado Nietzsche considera a necessidade como algo imanente ao 

cosmo por outro lado exclui dela qualquer caráter finalístico de perfeição. “[...] ao 

contrario de Espinosa e dos Estoicos, Nietzsche pensa deliberadamente a ideia de 

necessidade contra todas as formas de monismo ou de panteísmo, o necessário não 

contém nenhum índice de perfeição ou de racionalidade”.150 Toda configuração cósmica 

é resultado do embate das forças contrárias e não existiria nenhuma lei regendo o vir-a-

ser. Não há aqui a ideia da providência estoica. Além disso, para Nietzsche também não 

há a possibilidade de comunhão entre a razão humana e a necessidade da natureza. O 

devir não obedeceria às leis das “representações” humanas. Assim, a concepção de 

“viver de acordo com a natureza” seria uma inversão antropomórfica do mundo: 

 

Vocês querem viver “conforme a natureza” ? Ó nobres Estoicos, 
que palavras enganadoras! [...] na verdade a questão é bem outra: 
enquanto pretendem ler embevecidos o cânon de sua lei na 
natureza, vocês querem o oposto [...]. Seu orgulho quer prescrever 
e incorporar à natureza, até à natureza, a sua moral, o seu ideal 
[...]151. 
 

 Outro ponto de interseção conflituoso entre Nietzsche e os estoicos é a questão 

do destino. Ambas as filosofias dão muita consideração a esse tema – que está 

intimamente ligado ao eterno retorno e a toda concepção cosmológica dos dois modos 

de pensar. Tentemos, porém, diferenciar os posicionamentos de Nietzsche e dos estoicos 

no que diz respeito a esse assunto. Como dissemos, para os pórticos, o destino é 

determinado pela providência divina e não é possível, para o homem, tentar interferir 

neste fado. A solução seria tentar compreender a “racionalidade” universal e se resignar 

a ela. Ou seja, deixar-se levar pelas causas do devir. Nietzsche, por outro lado, afirma 

que o homem é um “pedaço do destino”152 e pode influir na configuração cósmica total. 

                                                 
149NIETZSCHE, Friedrich. A Gaia Ciência. Trad.. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2002. 136. 
150 NABAIS, Nuno. Metafísica do Trágico. Lisboa: Relógio d’Água. 1997. p. 122. 
151 NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia 
das Letras (companhia de bolso), 2005. p. 14. 
152NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos Ídolos. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2006. p. 46. 



 54

O destino também passaria pelas “escolhas”153 dos homens, pois eles seriam partes 

inseparáveis do todo cósmico. Frente ao fatum, a atitude proposta por Nietzsche estaria 

longe de ser uma resignação e aceitação apática.154 Pelo contrário, a proposta 

nietzschiana seria o amor fati. Noção que consiste em querer incondicionalmente o 

destino. No lugar de aceitação e resignação, teríamos o amor ao fatum. Esse amor, no 

entanto, só seria possível porque Nietzsche subverte a noção tradicional de destino. Na 

concepção nietzschiana, o homem é pensado como parte constitutiva do próprio destino.  

O fatalismo é usualmente entendido como uma concepção segundo a qual os 

acontecimentos já estão fixados de antemão por um poder exterior e superior ao querer 

humano. Esse poder seria o fado, uma força independente do homem e que 

determinaria, previamente, todo transcorrer. As ações humanas, contrapostas ao fado, 

seriam impotentes para orientar o rumo do acontecer, pois tudo já estaria fixado 

independentemente de qualquer escolha. Nessa acepção de fatalismo, vontade e fado 

são concebidos a partir de uma dicotomia em que o segundo pólo tem primazia de poder 

sobre o primeiro, pois a vontade dos homens é encarada como estando sempre 

subjugada ao fado.  

Nas obras de Nietzsche, entretanto, o termo aparece com outra conotação, pois o 

dualismo fado e vontade não consistiria uma dicotomia, mas uma oposição em que os 

pólos são necessariamente complementares. Essa posição está presente, principalmente, 

nos escritos do último período. No entanto, já em Fado e história – ensaio produzido 

em 1862, quando o filósofo tinha apenas 17 anos – esboços da ideia já podem ser 

encontrados. Em O Andarilho e sua sombra (1880), o pensador também já apresenta 

uma concepção acerca do fatalismo muito próxima à dos livros da fase final. Na secção 

61, intitulada de Fatalismo turco, o fado é apresentado de uma forma bem diversa  de 

como é concebido pela tradição. No trecho, a inseparabilidade entre fado e a ação 

                                                 
153 Não devemos entender com o termo “escolhas” algo como uma decisão totalmente consciente, fruto de 
uma vontade advinda de um ego senhor de si. Nietzsche se contrapõe à ideia tradicional de “eu” e de 
“vontade”. Essa questão, no entanto, seria tema para um novo trabalho. 
154 É necessário ressaltar que nós estamos partindo de uma  simplificação da tipologia do sábio estóico. 
Isto se deu por causa das próprias limitações temáticas de nosso trabalho, como já foi avisado 
anteriormente. Por outro lado, o próprio Nietzsche, de certa forma, também promove essa simplificação, e 
neste ponto, concordamos com Nuno Nabais: “É no terreno do amor da necessidade, da aceitação do que 
acontece no modo próprio do seu acontecer, que o criador de Zaratustra se quer demarcar do sábio 
estóico. Mas a critica de Nietzsche não toca senão a imagem exterior, trivial do ideal do Pórtico. Isso é 
bem [...] interpretada por Nietzsche como fuga ao real, como incapacidade para aceitar o inesperado numa 
hipotética impassibilidade permanente, num quietismo anestesiante. Porque Nietzsche alcança 
unicamente a imagem do sábio na sua versão banalizada, o fundo daquilo que existe de ressonância 
secreta entre ambos mantém-se inquestionado”. (NABAIS, Nuno. Metafísica do Trágico. op.cit. p. 167 e 
168.) 



 55

humana é entendida como inconcebível. O homem, em seu agir, não estaria contraposto 

ao fado, pois seria parcela necessária à sua efetivação. “O fatalismo turco tem o defeito 

fundamental de contrapor o homem e o fado como duas coisas separadas. [...] Na 

verdade, cada ser humano é ele próprio uma porção de fado; quando ele pensa contrariar 

o fado da maneira mencionada, justamente nisso se realiza também o fado. [...]”.155 O 

futuro não seria determinado de antemão por algo apartado do homem, ao contrário, a 

posteridade dependeria do próprio homem. “Você mesmo, pobre amedrontado, é a 

incoercível moira que reina sobre os deuses, para o que der e vier; você é a bênção ou a 

maldição, e, de todo modo, o grilhão em que jaz atado o que é mais forte; em você está 

de antemão determinado o porvir do mundo humano, de nada lhe serve ter pavor de si 

mesmo”. 156   

Nessa acepção, o fatalismo não é entendido a partir de uma espécie de télos 

estipulado por uma força maior e exterior. O fado não é um alvo a atingir, mas a ligação 

necessária de todo transcorrer dos acontecimentos. Não há uma prévia determinação, 

conforme a qual o homem não fosse, também, uma força atuante. Nietzsche deixa claro 

que, no seu entender, “contrariar” ou “resignar-se” ao fado seriam, ambas, atitudes 

fatalistas e, nesse sentido, não haveria efetivamente uma oposição entre fado e vontade. 

Crepúsculo dos ídolos, obra da fase final, vai na mesma direção de O Andarilho e sua 

sombra. Na seção seis do capítulo Moral como antinatureza, o filósofo considera “o 

indivíduo [...], de cima a baixo, uma parcela de fatum, uma lei mais, uma necessidade 

mais para tudo o que virá e será”.157 Na mesma direção vai a seção oito de Os quatro 

grandes erros: “A fatalidade do seu ser [do homem] não pode ser destrinchada da 

fatalidade de tudo o que foi e será. [...] Cada um é necessário, é um pedaço do destino, 

pertence ao todo, está no todo [...]”.158  

  

1.2.5. O eterno retorno 

 Inspirados em Heráclito, os estoicos acreditavam que o fogo-logos, plasmador 

imanente de todas as coisas, também era responsável pela destruição do cosmo. 

Periodicamente, esse fogo provocaria a “conflagração universal” que extinguiria todas 

                                                 
155 NIETZSCHE, Friedrich. Humano demasiado humano II. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2008. p. 199. 
156 Ibidem. 
157 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos Ídolos. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2006. p.37. 
158 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos Ídolos. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2006. p.46. Interior dos colchetes é nosso. 



 56

as coisas e homens do “universo”. Após essa corrupção total, o fogo novamente viria a 

reconstruir a totalidade cósmica, repetindo os mesmos detalhes da configuração 

“anterior”. Como vimos, cada intervalo entre uma conflagração e outra era chamado de 

grande ano do vir-a-ser, sendo que cada um deles seria exatamente idêntico aos outros. 

Em resumo, o universo se movimentaria em ciclos de destruição e construção, se 

repetindo periodicamente durante a eternidade. Cada ano do vir-a-ser reproduziria 

exatamente todos os detalhes acontecidos nos “anos do vir-a-ser anteriores”. E, da 

mesma forma, tudo seria novamente repetido nos anos “posteriores”.159 

 

Os Estoicos dizem que quando os planetas voltam ao mesmo signo, 
seja quanto à longitude seja quanto à latitude em que cada um 
estava no princípio, quando o universo se constituiu na origem, 
nesses períodos de tempo advém uma conflagração e uma 
destruição dos seres; e novamente o cosmo se refaz do princípio; e 
de novo, movendo-se os astros no mesmo modo, cada evento 
acontecido no precedente período outra vez se realiza, 
invariavelmente. E existirão de novo Sócrates e Platão e cada um 
dos homens com seus mesmos amigos e cidadãos; e as mesmas 
coisas serão acreditadas e as mesmas coisas serão tratadas, e toda 
cidade vila e campo voltarão. E este retorno de todas as coisas 
advirá não uma só, mas muitas vezes; antes, ao infinito e sem fim 
as mesmas coisas voltarão [...] Nada acontecerá de estranho ao que 
antes aconteceu, mas tudo voltará do mesmo modo, 
invariavelmente, até nos mínimos pormenores.160 

 
 
 Considerando-se o movimento circular de conflagração e reconstrução universal como 

uma premissa verdadeira, a teoria estoica da eterna recorrência estaria de comum acordo 

com os conceitos de providência e destino. Ora, admitir que o movimento do cosmo é 

regido por uma inteligência perfeita e que tudo segue um rígido ordenamento causal é 

considerar que as configurações do cosmo não poderiam ser de outra forma. Isso 

somado à compreensão de que o universo passa por ciclos de destruição e 

engendramento levaria à conclusão do eterno retorno. Se o vir-a-ser obedece a leis 

perfeitas, não poderia reconstruir o cosmo de maneira diferente, pois estaria 

contrariando sua própria razão imanente. Nos infinitos anos do vir-a-ser, o deus-cosmo 

se autodestruiria e se autoreconstruiria, eternamente, de forma idêntica : 

 

                                                 
159É preciso ressaltar que não é possível falar em uma posterioridade ou anterioridade absoluta a partir da 
concepção do eterno retorno. 
160 NEMÉSIO. De nat hom. Apud. REALE, Giovanni, Historia da Filosofia Antiga, Vol III Os Sistemas 
da Era Helenística. Trad. Marcelo Perine, São Paulo, Edições Loyola, 1994. p. 324. 



 57

[...] O próprio deus, cuja qualidade é idêntica àquela de toda 
substância do cosmo; ele é por isso incorruptível e incriado, autor 
da ordem universal, que em períodos de tempo predeterminados 
absorve em si toda a substância do cosmo, e por seu turno a gera de 
si.161  
 

Já sabemos que o eterno retorno nietzschiano também concebe o vir-a-ser como 

uma eterna repetição de todas as configurações cósmicas possíveis. Por outro lado, 

diferentemente dos estoicos, essas repetições não obedeceriam a uma providência 

divina, mas seriam derivadas de uma necessidade advinda do embate das forças do 

universo. Como já foi anunciado no capítulo anterior, Nietzsche elabora sua versão do 

eterno retorno, considerando que o universo é constituído por um jogo de forças 

limitadas que se inter-relacionam de forma conflituosa num tempo eterno. A partir 

disso, conclui que tudo deveria retornar eternamente de forma idêntica e na mesma 

seqüência. Forças finitas e tempo eterno exigiriam o eterno retorno do mesmo.  

É bom lembrar que os estoicos também concebiam o cosmo como sendo 

limitado espacialmente e se transformando num eterno no tempo. “A substância ou a 

matéria do universal não cresce, nem decresce (...) a substância é corpórea e finita”162 e 

“o infinito do tempo abarca a reprodução periódica do universo”.163 Apesar de não 

representarem o cosmo com um jogo de forças – usavam os termos “corpo”, “matéria” e 

“substância” –, os pórticos possuíam uma visão muito aproximada da noção de 

Nietzsche. Como já dissemos, o entendimento de “matéria corpórea” da escola helenista 

não corresponde a uma visão atomista, pois todos os corpos do universo estariam 

intimamente ligados e formando uma unidade múltipla.  

Voltemos a um fragmento de Nietzsche, citado no capítulo anterior. Observemos 

as aproximações das duas visões cosmológicas: 

 
Este mundo [...] uma soma fixa de força [...], que não aumenta nem 
diminui, que não é consumida, mas se transforma, cuja totalidade é 
uma grandeza invariável, uma economia em que não há gastos ou 
perdas, mas também sem acréscimos ou ganhos; encerrado no 
“nada”, que é o seu limite, sem nada de flutuante, sem gasto, sem 
nada de infinitamente extenso, mas incrustado como uma forma 
definida num espaço definido e não num espaço que compreenderia 
o “vazio”; uma força em todo lugar presente, um mundo uno e 
múltiplo [...] um mar de forças em tempestade e em fluxo perpétuo, 

                                                 
161DIÔGENES LAÊRTIOS. Vidas e doutrinas de Filósofos ilustres. op.cit. VII (137). p. 212. 
162 Ibidem. VII (150). p. 215. 
163 MARCO AURÉLIO. Meditações. In: Epicuro, Lucrécio, Cícero, Sêneca, Marco Aurélio. Coleção os 
Pensadores. 2ª ed. São Paulo: Abril Cultural, 1980. p.311.  



 58

eternamente em vias de mudar, eternamente em vias de refluir, com 
gigantescos anos de retorno.164 

 

A partir do que foi exposto, acompanhemos um pequeno resumo, em itens, das 

características da cosmologia estoica que podem ter influenciado Nietzsche na 

construção da sua doutrina do eterno retorno. 

 

1.2.6. Aproximações e divergências na concepção do eterno retorno nos Estoicos e 

em Nietzsche                        

 

a) A concepção espaço-temporal. 

Para os estoicos e para Nietzsche, o espaço onde se “desenrola” o vir-a-ser é limitado. 

Esse espaço, porém, seria cercado por um vazio. Em ambas as concepções, o tempo – 

que compreende a totalidade dos ciclos cósmicos – é entendido como sendo eterno.  

b) A ideia do “contínuo dinâmico” e a ausência do vazio. 

Nas duas cosmovisões, o cosmo é pensado como um contínuo em fluxo perpétuo. Cada 

“coisa” estaria interligada às outras “coisas”. Não existiria entre elas o vazio. Apesar 

dessa aproximação, as perspectivas se afastam quando Nietzsche concebe o universo 

como jogo de forças e os estoicos como corpos plasmados por uma inteligência 

imanente ao mundo. De qualquer forma, tanto os estoicos quanto Nietzsche negam o 

atomismo.    

c) Hilozoísmo e vitalismo do cosmo 

Se por um lado, os estoicos concebem o cosmo como um grande organismo vivo, por 

outro, Nietzsche fala em vontade de potência, conceito identificado, algumas vezes, 

com vida. É bom ressaltar, porém, que “vida” aparece, muitas vezes nos textos de 

Nietzsche, como caso particular da vontade de potência. Além disso, o filósofo alemão 

se opõe à ideia de representar o universo como um grande animal.   

d) A necessidade e o destino 

Necessidade e destino são dois conceitos importantes na arquitetura de ambas as 

cosmovisões, porém são concebidas de forma diferente em cada uma. Para os estoicos, a 

necessidade é fruto de uma providência divina e o destino é consequência de uma 

necessidade providencial. Para Nietzsche, por outro lado, a necessidade é “construída” a 

                                                 
164NIETZSCHE, Friedrich. Fragmentos póstumos, in: Escritos Sobre História. op. cit. p. 275. 



 59

cada momento e a partir da luta das forças cósmicas. O destino é resultado da luta. Não 

é algo dado por uma divindade.   

e) O eterno retorno, apátheia x amor fati. 

Os estoicos e Nietzsche, ambos, propunham um eterno retorno de todas as 

configurações cósmicas possíveis. Os Pórticos prescreviam uma atitude de resignação e 

aceitação perante essa concepção. Recomendavam a apátheia, extinção das paixões. 

Nietzsche, por outro lado, enxergava o homem como parte essencial para o 

cumprimento do grande círculo cósmico e, por isso, falava em amor fati. Uma atitude 

que envolve o querer passional e vai além da pura aceitação do destino. 

 

1.3. A DOUTRINA COSMOLÓGICA DO ETERNO RETORNO EM NIETZSCHE 

 

 Com foi visto nos tópicos anteriores, a concepção cosmológica de tempo e 

história circulares não é nova, já se encontrava na antiga civilização grega. Os gregos 

antigos concebiam o cosmo como sendo eterno, e não possuíam a ideia de “criação 

divina” encontrada na tradição judaico-cristã. De uma forma geral, eles acreditavam que 

o mundo teria sido moldado a partir de uma matéria pré-existente. Dessa forma, não 

possuíam uma visão linear do tempo e da história. O mundo não era representado como 

tendo sido criado do nada nem muito menos havia a concepção de um fim dos tempos 

redentor. Dentro dessa cosmovisão circular existiam várias interpretações cosmológicas 

particulares. Um caso era a perspectiva do eterno retorno, que concebia o universo 

como uma eterna repetição de si mesmo, proveniente de alternadas conflagrações e 

reconstruções cósmicas. Essa visão da eterna repetição pode ser encontrada mais 

explicitamente entre os pitagóricos e estoicos e de certa forma pode ser observada de 

maneira mais implícita nas cosmológicas de Anaxágoras, Empédocles e Heráclito165. 

 Passemos então para uma breve explanação sobre a ideia do eterno retorno em 

Nietzsche, especificamente falando. De uma maneia geral, a doutrina nietzschiana do 

eterno retorno é uma concepção cosmológica na qual todo o universo passaria por ciclos 

de formações e conflagrações que se repetiriam infinitamente. Em cada ciclo, tudo se 

repetiria de maneira idêntica a todos os outros ciclos. Todos os acontecimentos 

retornariam eternamente do mesmo modo e na mesma ordem. É essencial relembrar que 
                                                 
165 Essa herança da cosmologia antiga, como acompanhamos, foi mais detalhada nos tópicos anteriores. 
Como vimos, o eterno retorno não está explícito nos fragmentos de Heráclito. Nietzsche teria se inspirado 
no pensamento do pré-socrático para criar sua doutrina, o que não confirma necessariamente que a 
cosmologia do eterno retorno estivesse na filosofia de Heráclito.         



 60

essa explicação de como se dariam as repetições do Universo só pode ser encontrada no 

que chamamos de textos póstumos. Nos escritos publicados em vida, há uma exposição 

da doutrina, mas sem uma justificação teórica. Em uma das vezes que se faz presente no 

Assim falava Zaratustra, por exemplo, a cosmovisão é apresentada de forma poética e 

sem grandes preocupações com fundamentações cosmológicas. Acompanhemos o 

trecho do capítulo O convalescente, quando Nietzsche usa os animais do Zaratustra para 

anunciar o eterno retorno:    

 

Nós sabemos o que ensinas: que eternamente retornam todas as 
coisas e nós mesmos com elas e que infinitas vezes já existimos e 
todas as coisas conosco. 
 Ensinas que há um grande ano do devir, um ano descomunal e 
grande, que deve qual ampulheta, virar-se e revirar-se sem cessar, a 
fim de começar e acabar de escoar-se. De tal sorte que esses anos 
todos são iguais a si mesmos, nas coisas maiores como nas menores 
– de tal sorte que nós mesmos, em cada grande ano, somos iguais a 
nós mesmos, nas coisas maiores como nas menores. [...] 
[...]“Agora eu morro e me extingo”, dirias, “e num relance não serei 
mais nada. As almas são tão mortais quanto os corpos. Mas o 
encadeamento das causas em que sou tragado retornará – e tornará 
a  criar-me! Eu mesmo pertenço a causa do eterno retorno.  
Retornarei com este sol, com esta terra, com esta águia, com esta 
serpente – não para uma vida nova ou uma vida melhor ou 
semelhante – Eternamente retornarei para esta mesma e idêntica 
vida, nas coisas maiores como nas menores, para que eu volte a 
ensinar o eterno retorno de todas as coisas. [...].166 
 

No trecho acima, há uma clara referência a uma cosmovisão, mas, como 

dissemos, não há uma preocupação em fundamentá-la. Os animais fazem referência a 

“conceitos” cosmológicos como o “grande ano do vir-a-ser” e às “causas do eterno 

retorno”, mas não explicam  profundamente o caráter cosmológico da doutrina. Nos 

textos póstumos, por outro lado, Nietzsche na maioria das vezes recorre à linguagem e 

aos conceitos científicos. Exemplo disso é um pequeno fragmento escrito em 1882: “1 

[3] (julho-agosto de 1882) - A tese da conservação de energia exige o eterno 

retorno”.167 Tentemos, então, averiguar mais profundamente esses fragmentos 

póstumos.  

 
 

                                                 
166 NIETZSCHE, Friedrich. Assim Falou Zaratustra. Trad. Mário da Silva. Rio de Janeiro:Bertrand 
Brasil, 1995. p. 227. 
167 NIETZSCHE, Friedrich. Sabedoria para Depois de amanhã. São Paulo: Martins Fontes, 2005. p. 229. 
(coletânea de textos póstumos a partir WERKE, Kritische Gesamtausgabe, organizada por Colli e 
Montinari, 30 volumes, Berlim: Walter de Gruyter & Co, 1967). 



 61

 
 
1.3.1 A concepção cosmológica do eterno retorno nos textos póstumos 

 
         Se nas obras publicadas em vida não há uma preocupação teórica-explanatória, 

por outro lado nos textos póstumos encontramos uma espécie de fórmula explicativa 

para a repetição do cosmo: o vir-a-ser é visto como não possuidor de nenhuma forma de 

teleologia e, por isso, não visa a um estado de equilíbrio. O tempo é tido como infinito. 

O mundo, não criado e eterno, é composto por uma incessante luta de forças. O número 

das forças que compõe um mundo finito espacialmente é finito. Consequentemente, o 

número de combinações dessas forças, em luta, seria finito. Sendo assim, em um tempo 

infinito todas essas combinações teriam de se repetir sem nunca variar. Tentemos 

melhor explicar usando uma analogia vulgar: se estivéssemos jogando um dado 

eternamente, teríamos a repetição de todos os números. No dado, existem seis 

possibilidades, ou seja, um número limitado-finito de possibilidades. Se jogássemos 

esse dado um número infinito de vezes, cada número teria de se repetir eternamente. 

Vejamos agora a explicação no próprio texto de Nietzsche – que transcrevemos 

realizando quebras acompanhadas de explanações para cada parte (a referência 

bibliográfica está na última parte do trecho): 

 

A nova concepção de mundo- 
 O mundo se conserva; não há qualquer coisa que devenha, 

qualquer coisa que passe. Ou melhor, ele devém, ele passa, mas ele 
jamais começou a devir e não cessará de passar – ele se mantém 
nestes dois processos ... ele vive de si mesmo: os seus excrementos 
são sua alimentação... 

 A hipótese de um mundo criado não deve nos preocupar nem 
mais um momento sequer. O conceito de criação é agora 
absolutamente indefinido, inaplicável: é somente uma palavra que 
permanece no estado rudimentar, desde os tempos da superstição 
[...] 
 

No texto acima, podemos acompanhar que a cosmovisão de Nietzsche não 

admite a noção de causa exterior para o movimento do universo – o cosmo “vive de si 

mesmo: os seus excrementos são sua alimentação”. Além disso, para o filósofo, o mundo 

seria um eterno vir-a-ser sem início e fim temporais. Negando a ideia de criação 

cósmica, ele proclama uma infinitude temporal para o passado. No mesmo sentido, 

afirmando um devir eterno para o porvir, ele defende uma infinitude temporal para o 

futuro. É interessante que ele não se preocupa em justificar porque nega a ideia de um 

início para o vir-a-ser: “A hipótese de um mundo criado não deve nos preocupar 



 62

[...]”.168 No entanto, assumindo como pressuposto um curso temporal infinito do 

passado, tenta defender um curso temporal infinito do futuro. Vejamos o trecho a 

seguir: 

 

[...] Se o mundo pudesse ser fixado, ser ressecado, morrer, virar 
nada, se ele pudesse alcançar um estado de equilíbrio, ou se 
possuísse um fim qualquer que pudesse incluir a duração, a 
imutabilidade, o “de uma vez por todas” (em suma, em termos 
metafísicos: se o devir pudesse desembocar no ser ou no nada), este 
estado já teria sido alcançado. Mas não foi alcançado.[...]. 

 
 Aqui, o filósofo passa a ressaltar o caráter não teleológico do vir-a-ser, 

excluindo as possibilidades de um fim dos tempos ou de um equilíbrio cósmico. O 

universo nunca teria um final para o seu vir-a-ser e, nem muito menos, possuiria um 

telos para o seu eterno transformar-se. O vir-a-ser não tenderia a um estado de 

equilíbrio, pois, se assim fosse esse estado já teria sido alcançado – isso porque o vir-a-

ser teve toda a eternidade para atingi-lo, mas não o atingiu. Ou seja, admitindo um 

“passado” infinito, Nietzsche pretende provar um “futuro” infinito. Continuemos no 

fragmento:   

 
Se o mundo pode ser pensado como constituindo uma grandeza 
determinada de forças e com um número determinado de centros de 
força – qualquer outra representação permanece imprecisa e por 
conseguinte inutilizável – resulta disto que ele deve passar por um 
número calculável de combinações, no grande jogo de dados da 
existência. 

 
Agora, Nietzsche passa a representar o mundo a partir de sua teoria das forças. 

Nessa teoria, o pensador concebe o cosmo como um “conjunto finito” de forças finitas e 

relacionadas entre si. A relação entre essas forças determinaria as configurações 

possíveis do universo. Tais configurações seriam finitas já que o número de forças 

também é finito. Em suma, forças finitas determinam combinações finitas para cada 

momento do “desenrolar” do movimento cósmico. “Nietzsche não apenas admite uma 

limitação na soma total de força, como também uma limitação do número possível de 

situações de força (Kraftlage)”.169   

                                                 
168 Como já ressaltamos em nosso trabalho, esse pressuposto de Nietzsche poderia ser problematizado a 
partir das antinomias kantianas. Sobre esse assunto trataremos no segundo capítulo, em: “O Problema do 
Perspectivismo no eterno retorno”.  
169 MULLER-LAUTER, Wolfgang. A doutrina da vontade de poder em Nietzsche. Trad: Oswaldo 
Giacoia. São Paulo: Anablume, 1997. p. 102. É bom ressaltar, que o comentador, na continuação do 



 63

 
Num tempo infinito, obter-se-ia qualquer combinação possível num 
momento ou noutro; melhor ainda: ela seria obtida um número 
infinito de vezes. E assim como, entre cada “combinação” e seu 
“retorno” seguinte, todas as combinações possíveis deveriam se 
apresentar e cada uma destas combinações determinaria toda a 
seqüência das combinações na mesma série, também ficaria 
comprovada a existência de um ciclo de séries exatamente 
idênticas: o mundo enquanto ciclo que se repete um número 
infinito de vezes e que joga o seu jogo in infinitum.  
Esta concepção não é absolutamente uma simples concepção 
mecanicista, pois, se ela fosse, não levaria um retorno infinito dos 
casos idênticos, mas a um estado final. [...].170    
                

Neste último trecho, Nietzsche volta a sua concepção do tempo para relacioná-la 

com sua teoria das forças. Concebendo o tempo como sendo eterno e considerando a 

combinação de forças como sendo finitas, conclui que estas combinações estariam 

fadadas à repetição. Em suma, o universo seria formado por um número finito de forças 

que levaria as combinações entre essas forças também a serem finitas. O tempo, porém, 

seria eterno e, por consequência, todas as combinações iriam se repetir eternamente. Ou 

seja, tudo que aconteceu, acontece e acontecerá repetir-se-ia infinitamente. Usando 

novamente um exemplo ilustrativo, podemos pensar um embaralhamento eterno de três 

cartas de baralho. Se o embaralhamento for eterno, as cartas repetir-se-ão infinitas 

vezes, pois existe um número finito de combinações entre as cartas. Com três cartas só 

existem seis tipos de combinações possíveis e por isso, quando as combinações se 

esgotassem, teriam necessariamente de se repetir. Como o embaralhamento seria eterno, 

a repetição necessariamente também seria eterna.  

Nietzsche, no entanto, não diz apenas que todas as combinações vão se repetir 

eternamente. Ele afirma, também, que cada combinação determina “toda a seqüência 

das combinações na mesma série”. Ou seja, cada configuração do universo estaria 

necessariamente interligada à totalidade de configurações do círculo cósmico e isso 

implicaria na repetição de “séries exatamente idênticas”. Em suma, a repetição não seria 

aleatória, mas obedeceria a um encadeamento de configurações. Uma configuração “A” 

engendraria uma configuração “B”, que engendraria uma “C” e assim até uma 

configuração “Z”. Terminada a série de configurações possíveis, teríamos a repetição 
                                                                                                                                               
trecho, problematiza essa ideia nietzschiana. Não entremos, porém, neste mérito por enquanto, mas 
continuemos em nossas exposições.    
170 NIETZSCHE, Friedrich. Escritos Sobre História, (coletânea de textos póstumos a partir WERKE, 
Kritische Gesamtausgabe, organizada por Colli e Montinari, 30 volumes, Berlim: Walter de Gruyter & 
Co, 1967). Trad. Noéli Correia de Melo Sobrinho. Rio de Janeiro: Ed Puc Rio; São Paulo: Loyola, 2005. 
p. 285. 



 64

encadeada desta mesma série – “A”, “B”, “C”... Nesse sentido, os exemplos do 

embaralhamento das cartas e do jogo de dados seriam insuficientes para simbolizar o 

modelo cósmico de Nietzsche – nas cartas e nos dados, a repetição não é 

necessariamente encadeada. Ou seja, o eterno retorno nietzschiano exige, além de um 

número finito de forças e de um tempo eterno, outra premissa que, na maioria das vezes, 

não é citado pelos comentadores: a interligação ordenada de todas as configurações 

cósmicas.171 

Além dessa explicação da eterna repetição, Nietzsche ressalta, ainda neste último 

trecho, que o eterno retorno não é uma ideia mecanicista. O vir-a-ser não objetiva um 

fim, apenas se repete ao infinito. Dessa maneira, o movimento cósmico não poderia ser 

comparado com a atividade de uma máquina (analogia mecanicista para o mundo), pois 

esta visa realizar uma tarefa prevista por antecipação e foi construída com uma 

finalidade determinada. “Guardemo-nos de crer também que o universo é uma máquina: 

certamente não foi construído com um objetivo [...]”.172 Essa crítica ao mecanicismo é 

importante para começarmos a entender um ponto da relação entre o eterno retorno e a 

transvaloração dos valores em Nietzsche, a saber, a exclusão de uma teleologia. No 

cosmo, não haveria um finalismo nem muito menos um Deus com uma intenção 

determinada, regendo o movimento do Universo. A cosmovisão de Nietzsche exclui 

Deus ou qualquer artífice cósmico, como por exemplo, o Demiurgo de Platão. Sobre 

essa falta de teleologia no eterno retorno trataremos em um item específico, ainda neste 

tópico. Quanto à relação entre o eterno retorno e a transvaloração dos valores, 

cuidaremos mais detalhadamente no próximo capítulo. Voltemos à descrição 

cosmológica.    

 Como pudemos acompanhar, o fragmento acima estudado apesar de conter um 

forte teor poético possui também um conteúdo explicativo (comum aos textos póstumos 

do filósofo, que tratam sobre o eterno retorno).173 No trecho, um dos mais 

                                                 
171 Soll já havia alertado que as premissas – tempo eterno e forças finitas – não eram suficientes para 
“provar” uma repetição de mesmas séries circulares. Ver: SOLL, Ivan. Reflexions on recurrence: a re-
examination of nietzsche’s doctrine, die Ewige Wiederkehr des gleichen. In: SOLOMON, Robert C. 
Nietzssche, a collection of critical essays. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1980, p.329.   
Sobre esse assunto vamos nos deter, mais aprofundadamente, ainda nesse capítulo, no tópico: 1.3.4. O 
encadeamento dos “instantes” no eterno retorno (âmbito cosmológico). 
172 NIETZSCHE, Friedrich. A Gaia Ciência. op. cit. p.135. 
173 Conforme dissemos, essa explicação teórica do eterno retorno, que tivemos a oportunidade de 
acompanhar, está restrita a vários textos póstumos. Nas obras publicadas em vida, Nietzsche parece não 
ter se importado com tal justificativa. Isso talvez seja compatível com sua posição perspectivista e crítica 
à linguagem científica. Sobre esse assunto trataremos mais à frente, quando efetuarmos a relação 
propriamente dita entre o eterno retorno e o perspectivismo. 



 65

esclarecedores sobre sua doutrina cosmológica, Nietzsche descreve passo a passo sua 

concepção circular. Recapitulemos: o filósofo inicia postulando um mundo eterno, não 

criado e em perpétuo vir-a-ser (batendo de frente com a visão criacionista judaico-cristã, 

assim como, com as demais concepções lineares de história). Depois, passa também a 

criticar as visões teleológicas, para as quais o universo teria um alvo final (Nietzsche 

nega o fim dos tempos). Logo em seguida, o pensador define o mundo como um jogo de 

forças calculáveis e finitas em suas combinações. A partir disso, exige a repetição em 

um tempo infinito.  

   

1.3.2 A teoria das forças e o eterno retorno 

A perspectiva através da qual o cosmo é pensado como uma luta constante de 

forças está intimamente ligada à interpretação nietzschiana acerca da cosmologia 

heraclítica. Como acompanhamos no primeiro tópico, Heráclito concebeu o mundo 

como uma infinita luta de contrários interligados. Nietzsche, por sua vez, se apropria 

dessa cosmovisão e oferece uma nova linguagem à filosofia do pré-socrático. No lugar 

do termo ‘contrários’, ele passa a usar um vocábulo mais próximo da linguagem 

científica de seu tempo: ‘força’. Assim, através dessa apropriação, o filósofo Alemão 

cria sua teoria das forças e traz para sua época uma visão de mundo heraclítica. Dito 

isto, vejamos como em que consiste essa teoria. 

Como dissemos, Nietzsche compreende a totalidade cosmológica como um 

conjunto de forças conflitantes e interligadas. Na cosmovisão nietzschiana – uma 

“concepção energética” que se opõe ao materialismo atomístico –, não há vazio, nem 

átomo, nem matéria divisível em partes últimas.174 O espaço vazio, os átomos e a 

substancialidade do espaço e da matéria seriam produtos teóricos artificiais.175 O que 

haveria seria apenas um eterno jogo de forças interligadas e eternamente conflituosas: 

“o espaço só surgiu com a suposição do espaço vazio. Este não existe. Tudo é força. [...] 

Não podemos imaginar nada mais como material”.176 Assim, com a teoria das forças, o 

                                                 
174 O caráter energético da cosmologia nietzschiana foi essencial para interpretação de Muller Lauter. 
Vejamos como esse comentador descreve o cosmo pensado por Nietzsche: “O múltiplo dos quanta de 
poder não há, pois, que ser entendido como pluralidade de dados-últimos quantitativamente irredutíveis, 
não como pluralidade de ‘mônadas’ indivisíveis”. MULLER-LAUTER, Wolfgang. A doutrina da vontade 
de poder em Nietzsche. São Paulo: Anablume, 1997. p. 77.  
175 Sobre isso, Zuboff assinala: No cosmo nietzschiano “não há espaço vazio e átomos – esses são 
produtos da linguagem, teorias e percepção”. ZUBOFF, Arnold. Nietzsche and eternal recurrence. In: 
SOLOMON, Robert C. Nietzssche, a collection of critical essays. Notre Dame: University of Notre Dame 
Press, 1980, p.348, Trad. nossa. 
176 NIETZSCHE, Friedrich. Fragmento póstumo. Na Edição Colli e Montinari é o fragmento: 1[3] (julho 
– agosto de 1882).  



 66

Universo passa a ser compreendido como uma pluralidade de forças interdependentes 

entre si. Cada força é entendia como um exercer sobre outras forças, não podendo ser 

concebida separadamente. Elas não possuem substancialidade fixa e sempre tem um 

caráter dinâmico. “A força só existe no plural: não é em si, mas na relação com outras; 

não é algo, mas um agir sobre”.177 As forças não podem ser confundidas com átomos ou 

mônadas nem muito menos ser concebidas como qualidades eternas e imutáveis.178 

Cada força vem a ser, e perece no combate com outras forças. Para “existir”, cada força 

necessita de sua oponente para efetivar-se.179 Cada força só “é” enquanto é um 

movimento de luta e oposição a suas oponentes.180  

Promovendo um diálogo entre esse posicionamento energético-conflituoso e a 

termodinâmica,181 Nietzsche afirma que “a tese da conservação de energia exige o 

eterno retorno”.182  Como já foi dito anteriormente, o número de forças é limitado e, por 

essa razão, a quantidade de combinações também seria limitada. Esse caráter finito das 

configurações das forças está diretamente relacionado com a “eterna recorrência do 

mesmo”, pois, como dissemos, Nietzsche assevera que combinadas num tempo eterno, 

essas configurações exigiriam o eterno retorno. Acompanhemos este outro trecho 

póstumo que apresenta a íntima ligação entre o eterno retorno e a teoria das forças: 

 

A medida da força total é determinada, não é nada de “infinito”; 
guardemo-nos de tais desvios do conceito! Conseqüentemente, o 
número das situações alterações, combinações e desenvolvimentos 

                                                 
177 MARTON, Scarlett. O eterno retorno do mesmo: tese cosmológica ou Imperativo Ético?. op.cit. p.97. 
178 Neste ponto discordamos do comentador Michael Tanner, que enxergou um atomismo na cosmologia 
nietzschiana: “[...] ele tenta dar provas dele (do eterno retorno) como uma teoria geral, baseada no fato de 
que, se o número de átomos no universo é finito, eles devem atingir uma configuração em que estiveram 
antes, e isto inevitavelmente, resultará na repetição da história do universo”. (TANNER, Michael. 
Nietzsche. Trad: Luiz Paulo Rouanet. São Paulo: Lojola, 2004. p. 80 e 81). 
179 “O ser da força é o plural; seria propriamente absurdo pensar a força no singular. [...] o atomismo seria 
uma máscara para o dinamismo nascente”. (DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a Filosofia. Porto:Rés-editora, 
2001.p.13). 
180 É interessante observar, mais uma vez, o quanto essa concepção está ligada com a interpretação 
nietzschiana acerca da filosofia de Heráclito. Como pudemos acompanhar, essa ideia está intimamente 
relacionada ao que chamamos de “uno-múltiplo no âmbito particular dos contrários”, conceito que 
tratamos no primeiro tópico do presente capítulo. 
181 A “tese” de Nietzsche afirmaria a primeira lei da termodinâmica e negaria a segunda. Sobre a relação 
entre o eterno retorno e a termodinâmica ver: DANTO, Arthur. Nietzsche as philosopher. New York: 
Columbia University press, 1980, p. 208-210. Ver também: MARTON, Scarlett. O eterno retorno do 
mesmo: tese cosmológica ou Imperativo Ético?, op. cit. p.99. Ver, ainda: ZUBOFF, Arnold. Nietzsche 
and eternal recurrence. In: SOLOMON, Robert C. Nietzssche, a collection of critical essays. Notre Dame: 
University of Notre Dame Press, 1980, p.353-356. E, ainda: SOLL, Ivan. Reflexions on recurrence: a re-
examination of nietzsche’s doctrine, die Ewige Wiederkehr des gleichen. In: SOLOMON, Robert C. 
Nietzssche, a collection of critical essays. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1980, p.330. 
182 NIETZSCHE, Friedrich. Fragmento póstumo. Na edição Colli e Montinari é a fragmento: 5 [54]. 
(Verão de 1886 – outono de 1887). 



 67

dessa força é, de certo descomunalmente grande e praticamente 
“imensurável”, mas, em todo caso, também determinado e não 
infinito. O tempo sim, em que o todo exerce sua força, é infinito, 
isto é, a força é eternamente igual e eternamente ativa: - até este 
instante já transcorreu uma infinidade, isto é, é necessário que 
todos os desenvolvimentos possíveis já tenham estado aí.183  

 

Outra característica da teoria da forças é a total exclusão de um caráter 

teleológico no efetivar-se das forças, e isso está intimamente relacionado com a 

concepção de vontade de potência. Esse conceito nietzschiano tenta traduzir o caráter 

impulsivo e dominador das forças cósmicas, que se efetuam sem um telos 

determinado.184 Em algumas passagens de sua obra, por exemplo, no Assim Falava 

Zaratustra, Nietzsche identifica totalmente vontade de potência à vida, mas em outros 

escritos o conceito é ampliado também ao inorgânico, e a vida se apresenta como caso 

particular da vontade de potência. No caso da teoria das forças assume-se a segunda 

possibilidade, pois a vontade de potência é compreendida como o caráter impulsivo da 

totalidade cósmica. A partir da vontade de potência, as forças são entendidas como um 

efetivar-se não finalístico.185 Não há uma teleologia, as forças apenas se exercem por 

serem constituídas intrinsecamente como vontade de potência.186 Não existiria um 

objetivo para a luta, mas apenas o puro lutar, que não prevê um fim ou uma trégua. 

Vejamos a explicação de Scarlett Marton, que já trabalhou o tema exaustivamente:  

 

O caráter essencialmente dinâmico da força impede que ela não se 
exerça; seu querer-vir-a-ser-mais-forte impede que cesse o 
combate. A vontade de potência, impulso de apropriar e dominar, 
leva a força a querer prevalecer na relação com as demais; atuando 
em todas elas, desencadeia uma luta geral e permanente. Em suma 

                                                 
183 NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. op.cit. p. 387. 
184 É bom ressaltar que Gilles Deleuze identifica dois modos de ser diversos para as forças. O comentador 
assinala as forças de qualidade ativa e as forças de qualidade reativa. “Num corpo, as forças superiores ou 
dominantes são ditas ativas, as forças inferiores ou dominadas são ditas reativas. O ativo e e o reativo são 
precisamente as qualidades originais, que exprimem a relação da força com a força”. (DELEUZE, Gilles. 
Nietzsche e a Filosofia. Porto:Rés-editora, 2001. p. 63) No momento, não entraremos em comentários 
sobre essa interpretação de Deleuze. Isto será realizado no terceiro capítulo, no subtópico: O eterno 
retrono do diferente?.       
185 Ver: “Agindo sobre outras e resistindo a outras mais, ela tende a exercer-se o quanto pode, quer 
estender-se até o limite, manifestando um querer-vir-a-ser mais forte, irradiando uma vontade de 
potência.”MARTON, Scarlett. O eterno retorno do mesmo: tese cosmológica ou Imperativo Ético?, op. 
cit. p.97. 
186 Obviamente, que o conceito de Vontade de Potência aparece aqui como uma espécie de fundamento 
metafísico. Uma essência última, que permeia a mundo. Poderíamos dizer, assim, que Nietzsche seria 
metafísico no sentido heideggeriano? Trataremos sobre este tema, no último capítulo da nossa 
dissertação. 



 68

se o mundo tivesse algum objetivo, já o teria atingido; se tivesse 
alguma finalidade, já teria realizado.187 

 
 Depois de realizada a exposição sobre a teoria das forças, passemos então a 

tratar, mais especificamente, sobre o assunto já assinalado acima: a falta de finalismo no 

eterno retorno. Esse tema nos levará também à outra característica da doutrina da eterna 

recorrência de todas as coisas: o conceito de “necessidade” na cosmologia nietzschiana.       

 

1.3.3 O caráter “não teleológico” e a “necessidade” no eterno retorno cosmológico  

Se por um lado no eterno retorno não existe um início para o vir-a-ser, por outro 

também não há um alvo a atingir. O Universo se repetiria infinitamente, guiado pela 

inocência da grande criança de Heráclito, que joga dados por toda eternidade. Não há 

nenhuma espécie de finalismo para o movimento cósmico, sendo excluídas da doutrina 

tanto a ideia de criação divina, quanto a fé em um final dos tempos redentor. As 

transformações cosmológicas não teriam um propósito, sendo regidas pela 

“irracionalidade da natureza”. O que dirige o vir-a-ser não seria uma inteligência 

transcendente, mas o embate das próprias forças em eterna luta. Além disso, não há aqui 

também a concepção de uma inteligência divina imanente e harmonizante, como no 

caso dos estoicos. A harmonia nasce da tensão dos contrários, não de uma 

intencionalidade superior.188 O “circulo cósmico” se repetiria infinitamente sem 

propósito. O texto póstumo, abaixo, serve como uma melhor exposição: 

 

Guardemo-nos de atribuir a esse curso circular qualquer tendência, 
qualquer alvo: ou de avaliá-lo segundo nossas necessidades, com 
enfadonho, estúpido e assim por diante. Certamente aparece nele o 
mais alto grau de irrazão, do mesmo modo que o contrário: mas ele 
não se mede por isso, racionalidade e irracionalidade não são 
predicados para o todo. – Guardemo-nos de pensar a lei desse 
círculo como algo que veio a ser, segundo a falsa analogia dos 
movimentos circulares no interior do anel. Não houve primeiro um 
caos e depois gradativamente um movimento mais harmonioso e 
em fim um firme movimento circular de todas as forças: em vez 
disso, tudo é eterno, nada veio a ser: se houve um caos das forças, 
também o caos era eterno e retorna em cada anel. O curso circular 
não é nada que veio a ser [...].189 

                                                                                                       

                                                 
187 MARTON, Scarlett. O eterno retorno do mesmo: tese cosmológica ou Imperativo Ético?. op. cit. p.98. 
188 Obviamente vemos aqui, mais uma vez, a influência da interpretação nietzschiana acerca de Heráclito. 
189 NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. Trad: Rubens Rodrigues Torres Filho. São Paulo: 
Coleção Os Pensadores, Abril Cultural, 1983. p.389. 



 69

Obviamente, já se pode notar, nessa compreensão cosmológica, uma clara 

tentativa de se opor à cosmovisão linear e teleológica do cristianismo. No eterno retorno 

“não há qualquer fim na natureza, não há espírito, exceto aqueles dos homens e dos 

seres semelhantes ao homem, não há milagres ou qualquer providência, não há criador, 

não há legislador, não há culpa, não há punição”.190 Nesse sentido, se aceitarmos a 

doutrina do eterno retorno, como uma concepção cosmológica, teremos que rejeitar 

qualquer interpretação redentora da história.191 Apesar de já assinalarmos essa 

característica de confrontação com a tradição cristã, não vamos nos ater, por enquanto, 

nessa comparação. Por enquanto, continuemos a detalhar a cosmologia nietzschiana. 

 A partir da exposição das “premissas cosmológicas” do eterno retorno – finitude 

do número de forças e tempo eterno – poderíamos, no entanto, perguntar o seguinte: o 

que garante que o vir-a-ser não chegaria a um estágio final de equilíbrio estático? Como 

resposta, Nietzsche argumentaria que, se fosse possível alcançar um estado de 

equilíbrio, o universo já o teria alcançado. Isso porque o vir-a-ser cósmico já dispôs de 

toda a eternidade para atingir esse equilíbrio e não o atingiu – isso, obviamente, se 

supormos o tempo eterno proposto por Nietzsche. Por outro lado, se o cosmo estivesse, 

agora, num estado final de equilíbrio, então não haveria mais mudança cósmica – 

entretanto, o que observamos no mundo é apenas a mudança e não um equilíbrio 

estático. Em suma: 1) se fosse o destino do cosmo atingir esse estado final de equilíbrio, 

ele já teria sido atingido e 2) se esse estado de equilíbrio fosse o estado cósmico atual, 

não presenciaríamos a transformação cósmica. Assim, a conclusão de Nietzsche é que o 

mundo é um eterno fluir e refluir que não almeja um alvo último.192Partindo dessa 

“constatação”, o filósofo alemão defende que a única possibilidade de se pensar um 

estado final para o cosmo seria supor uma intencionalidade governando a transformação 

cósmica. No entanto – como já observamos na apropriação nietzschiana à filosofia de 

Heráclito –, Nietzsche nega a qualquer possibilidade de uma intencionalidade 

cosmológica. Acompanhemos o texto que esclarece essa perspectiva do filósofo: 
                                                 
190 NIETZSCHE, Friedrich. Fragmento póstumo. Na “Edição Colli e Montinari” é o fragmento: 4 [55]. 
191 Essa incompatibilidade entre as perspectivas históricas do eterno retorno e do cristianismo é bem 
assinalada por Arthur Danto no seu artigo: DANTO, Arthur, The eternal recurrence. In: SOLOMON, 
Robert C. Nietzssche, a collection of critical essays. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1980, 
p.320.  
192 Vejamos como também explica o comentador Arthur Danto: “se, houvesse um estado final, ele já teria 
sido alcançado. Se ele tivesse sido alcançado, não poderia haver mudança. No entanto, há mudança, e 
então esse tal estado final não foi alcançado, e nunca será”. DANTO, Arthur. Nietzsche as philosopher. 
New York: Columbia University press, 1980, p.201, Trad. nossa. Na mesma direção vai Zuboff. Ver: 
ZUBOFF, Arnold. Nietzsche and eternal recurrence. In: SOLOMON, Robert C. Nietzssche, a collection 
of critical essays. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1980, p. 349-350 e 356. 



 70

 

Se o mundo tivesse um alvo, teria de estar alcançado. Se houvesse 
para ele um estado terminal não intencional, teria igualmente de 
estar alcançado. Se fosse em geral apto a um preservar, tornar-se 
rígido, apto a um “ser”, se em todo o seu vir-a-ser tivesse apenas 
um único instante de aptidão ao “ser”, mais uma vez, há muito teria 
terminado todo o vir-a-ser, e portanto também todo pensar, todo 
“espírito”. [...] O velho hábito, porém, de pensar alvos em todo 
acontecer e um deus criador e dirigente no mundo é tão poderoso 
que o próprio pensador tem dificuldade para não pensar a ausência 
de alvo no mundo, mais uma vez com intenção. Nessa ideia – de 
que, portanto, o mundo se afasta intencionalmente de um fim e até 
mesmo sabe evitar artificialmente o entrar em um curso circular – 
tem de cair todos aqueles que gostariam de impor ao mundo, por 
decreto, a faculdade da eterna novidade, isto é, de impor a uma 
força finita, determinada, de grandeza inalteravelmente igual, tal 
como é o mundo, a miraculosa aptidão à infinita nova configuração 
de suas formas e situações.193    

 
 O tempo eterno, a finitude, o dinamismo e o caráter não finalístico das forças 

bastariam para garantir a eterna recorrência do mesmo. Ao pensar essas forças como um 

“exercer sem propósito”, Nietzsche afasta a possibilidade da renovação de 

configurações cósmicas. “A renovação eterna do devir pressupõe que a própria força 

aumente espontaneamente, que ela não tenha somente intenção, mas também os meios 

de se resguardar da repetição”.194 Só uma intenção finalística das forças poderia criar 

novos arranjos do Universo, pois só isso impediria “uma recaída numa antiga forma”.195 

As forças teriam que possuir “os meios de controlar a cada momento cada um dos seus 

próprios movimentos para”,196 só assim, poderem evitar a repetição de casos idênticos. 

 Ao negar qualquer tipo de teleologia cósmica, Nietzsche também recusa a ideia 

de progresso, seja ela referente ao movimento da natureza ou da história humana.197 “O 

                                                 
193 NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. op.cit. p.395. 
194 NIETZSCHE, Friedrich. Fragmento póstumo. Na “Edição Colli e Montinari” é o fragmento: 11[292] 
195 Ibidem p. 262. Na “Edição Colli e Montinari” é o fragmento: 11[292] 
196 Ibidem p. 262. Na “Edição Colli e Montinari” é o fragmento: 11[292] 
197 Ivan Soll, no entanto, defende que é possível enxergar um determinado tipo de concepção de progresso 
na doutrina do eterno retorno. Esse progresso diria respeito às modificações dentro de cada ciclo. Cada 
ciclo repetido exibiria, nele mesmo, um desenrolar progressivo. Assim, a ideia de progresso poderia ser 
pensada, apenas, no interior de cada ciclo, pois o vir-a-ser dentro de cada ciclo progrediria em direção ao 
término deste. SOLL, Ivan. Reflexions on recurrence: a re-examination of nietzsche’s doctrine, die Ewige 
Wiederkehr des gleichen. In: SOLOMON, Robert C. Nietzssche, a collection of critical essays. Notre 
Dame: University of Notre Dame Press, 1980, p.335-338. No entanto, achamos problemático esse ponto 
de vista de Soll. Isso porque, pensar um final para cada ciclo já seria um procedimento antropomórfico. 
Seria uma significação humana para um desenrolar cósmico que não possui, nele mesmo, final, início ou 
meio. Falar em ciclos com finais e inícios só é possível através de um “corte” humano. No mesmo 
sentido, pensar em pontos centrais para o transcorrer do vir-a-ser é não compreender que o cosmo não 
tem “meio” temporal. Lembremos das palavras dos animais de Zaratustra, no Convalesente: “O meio está 



 71

tempo ‘progride’ – gostaríamos de acreditar que tudo o que está no tempo também 

‘progride’, ‘vai adiante’... que a evolução é uma marcha para frente... esta é uma 

aparência enganadora [...] O século XIX não representa um progresso em relação ao 

XVIII”.198 O filósofo chega ainda a propor, ironicamente, que a humanidade estaria 

realizando uma espécie de “retorno ao macaco”. Essa provocação aparece em um trecho 

de Humano demasiado humano, quando Nietzsche defende que a passagem da cultura 

romana para o cristianismo seria uma espécie de involução. Vejamos o texto: 

 
[...] com o fim da cultura romana e sua mais importante causa, a 
expansão do cristianismo, prevaleceu no Império Romano um 
enfeamento geral do ser humano, com o fim eventual de toda a 
cultura terrena poderia haver um enfeamento ainda maior e, afinal, 
uma animalização do ser humano, a ponto de tornar-se simesco.199 

 

 Deixemos, porém, um pouco de lado essas observações acerca das apreciações 

nietzschianas sobre a história e voltemos à cosmologia, tema de nosso capítulo. Como 

dissemos, a concepção do eterno retorno pretende representar o universo como um fluxo 

de forças que configuram o cosmo, sem uma finalidade prevista. Enxergar teleologia no 

“fluxo” caracterizaria uma atitude antropomórfica200, pois o mundo da finalidade seria 

“na sua totalidade um fragmento do mundo irracional da ausência de finalidade”.201 

Vislumbrar um finalismo nas configurações do universo só seria possível a partir da 

simbolização humana e através de um “corte” imaginário na totalidade cósmica. Pensar 

uma causa final no vir-a-ser seria, para Nietzsche, puro antropomorfismo. 

 Podemos dizer, ainda, que a “causa final” não é a única a ser negada pelo 

filósofo, pois com sua representação circular do cosmo ele também exclui a 

possibilidade de se conceber a relação “causa e efeito”202 como sendo uma lei absoluta 

                                                                                                                                               
em toda parte. Curvo é o caminho da eternidade”. NIETZSCHE, Friedrich. Assim Falou Zaratustra. Trad. 
Mário da Silva. Rio de Janeiro:Bertrand Brasil, 1995. p. 224. 
198 Ibidem p. 262. Na “Edição Colli e Montinari” é o fragmento: 15 [8]  
199 NIETZSCHE, Friedrich. Humano demasiado humano. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: 
Companhia das Letras (companhia de bolso), 2005.p.156. 
200 O leitor de Heidegger poderia se perguntar: pensar um mundo sem finalidade, também não seria um 
antropomorfismo? Já que qualquer representação de mundo estaria enraizada na própria estrutura 
ontológica do Dasein, mais especificamente no existencial, ser-no-mundo. Trataremos sobre esse assunto 
no tópico, 2.5. UMA PROBLEMATIZAÇÃO A PARTIR DA INTERPRETAÇÃO DE HEIDEGGER. 
201 NIETZSCHE, Friedrich. Fragmento póstumo. Na “Edição Colli e Montinari” é o fragmento: 10 [B 
37].  
202 É necessário ressaltar que a tentativa de negação da causalidade é um intento que vem sendo realizado 
desde a filosofia moderna. Na filosofia de Descartes, a realidade material era reduzida unicamente a uma 
“quantidade intrinsecamente imutável e a puro movimento local, a causalidade como influxo ativo torna-
se initeligível: segundo os princípios da filosofia cartesiana, se a causalidade fosse algo de real, deveria 



 72

da natureza.203 A seção 112, de A Gaia Ciência, apesar de não se referir diretamente à 

doutrina do eterno retorno, expõe a crítica nietzschiana sobre a concepção de “causa e 

efeito”. No trecho, o filósofo afirma que a “representação” da causalidade seria um 

artifício incapaz de abarcar a totalidade do fluxo cósmico. A dualidade “causa e efeito” 

seriam frutos imaginários de recortes efetuados no todo cosmológico, ou seja, engenhos 

antropomórficos que diriam respeito às “partes isoladas” do vir-a-ser circular. 

Acompanhemos trechos da seção: 

 
Causa e efeito: essa dualidade não existe provavelmente jamais – 
na verdade, temos diante de nós um Continuum, do qual isolamos 
algumas partes; assim como percebemos um movimento apenas 
como pontos isolados, isto é, não o vemos propriamente, mas o 
inferimos. A forma súbita com que muitos efeitos se destacam nos 
confunde; mas é uma subtaneidade que existe apenas para nós. 
Neste segundo de subtaneidade, há um número infindável de 
processos que nos escapam. Um intelecto que visse causa e efeito 
como continuum, e não à nossa maneira, como arbitrário 
esfalecimento e divisão, que enxergasse o fluxo do acontecer – 
rejeitaria a noção de causa e efeito, e negaria qualquer 
condicionalidade.204 

 

 Se por um lado Nietzsche nega a concepção tradicional e dualista de “causa e 

efeito”, o filósofo, porém, não descarta a ideia de uma “necessidade” cosmológica.205 É 

preciso assinalar, entretanto, que em alguns trechos Nietzsche ainda utiliza o termo 

“causas”. Nessas passagens, no entanto, o termo não pode mais ser entendido na 

acepção tradicional – em que uma causa anterior determina um efeito posterior. 
                                                                                                                                               
ser uma substância que passaria inalterada de uma coisa para outra”. (SELVAGGI, Filippo. Filosofia do 
mundo. São Paulo: Loyola, 1988. p. 307). Já no empirismo do século XVIII, temos o caso clássico de 
Hume, que reduz a causalidade a uma crença derivada do hábito. Como se sabe, Kant parte dessa “ideia” 
de Hume, e afirma que o conceito de causa, na verdade, não seria um hábito derivado da experiência, mas 
sim uma categoria a priori do entendimento. Com isto, Kant reduz a causalidade ao campo dos 
fenômenos. 
203 Já que usamos o termo aristotélico, “causa final”, vale a pena ressaltar que, ao utilizarmos a expressão 
“causa e efeito” estamos mais próximos da noção de “causa eficiente”. Não é nosso objetivo, no entanto, 
entrar num diálogo com a filosofia de Aristóteles. 
204  NIETZSCHE, Friedrich. Gaia Ciência. op.cit. p. 140. 
205 Ver: NABAIS, Nuno. Metafísica do Trágico. Lisboa: Relógio d’Água. 1997. p. 121. “[...] quando 
pensa o modo de ser do Mundo, a condição de cada acontecimento natural, quando descreve as estruturas 
da temporalidade, ou quando procura as figuras cosmológicas adequadas a uma visão da existência como 
inocência, como superação de todos os valores, Nietzsche repete as principais intuições das metafísicas 
necessitaristas. Aí descobre-se uma outra dimensão da sua obra. Nietzsche revela-se um verdadeiro poeta 
do necessário, daquilo que não pode ser senão do modo que é.” É bem verdade, que em algumas 
passagens, Nietzsche nega também a “necessidade”. Um exemplo disso é a seção 21, de Para além do 
bem e mal. “No em-si não existem laços causais, necessidade, ‘não liberdade psicológica’ [...]” 
(NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal. op.cit. p.26) Por outro lado, na construção de sua 
doutrina do eterno retorno, no âmbito cosmológico, o conceito de “necessidade” é essencial. Ressaltando 
que esta necessidade é fruto do embate das forças e nunca uma lei racional predeterminada.     



 73

Lembremos que o eterno retorno nos apresenta uma noção circular de tempo na qual 

não se pode compreender algo como anterior ou posterior. Não há um início dos tempos 

nem um final escatológico206 e, por isso, não há lugar para a concepção “causa e efeito” 

– sem uma linearidade temporal, essas “categorias” perderiam o sentido. Nesse sentido, 

o termo “causas” quando está referido à doutrina do eterno retorno sempre diz respeito à 

necessidade de interligação entre as forças cósmicas.207 Cada mudança interfere 

necessariamente no todo. Vejamos o fragmento a seguir: 

 

Supondo-se que o mundo dispusesse de um quantum de força, é 
evidente que todo deslocamento do poder para qualquer local 
condicionaria todo o sistema, e, portanto, junto á causalidade de 
uma coisa, por trás da outra haveria uma dependência de uma coisa, 
junto à outra e com a outra208. 

 

 Cada concentração “singular” de forças atuaria na configuração total do 

continuum energético. Nessa concepção de mundo, “tudo estaria ligado a tudo” e cada 

“acontecimento” agiria na totalidade cósmica dos “acontecimentos”. Lembremos da 

interpretação nietzschiana acerca da cosmologia heraclítica: como vimos, a partir dessa 

interpretação, o filósofo alemão concebe a unidade cósmica total como sendo formada 

pela plena interligação dos contrários e, nesse sentido, cada contrário é entendido como 

parte necessária na composição do todo o cósmico. Daí, qualquer modificação de um 

contrário representaria uma modificação na totalidade. Por essa razão, esse jogo de 

“necessidades interligadas” não poderia ser bem traduzido através do simbolismo as 

“causa e efeito”, pois o número de “causas” atuantes em cada ponto identificar-se-ia 

com a “quantidade” total de forças do universo. Dessa forma, apesar de rechaçar a 

noção tradicional de causalidade, Nietzsche propõe uma cosmologia em que a ideia de 

“necessidade” continua essencial. A seção 109, da Gaia Ciência, nos revela traços do 

que seria esta concepção nietzschiana de necessidade. O texto apresenta, também, 

negações de algumas tradicionais representações cosmológicas, como o materialismo, o 

panteísmo, o eleatismo e o mecanicismo. Podemos ainda, inclusive, encontrar no escrito 

                                                 
206 Ver: DANTO, Arthur. Nietzsche as philosopher. New York: Columbia University press, 1980, p. 202. 
Trad nossa: “Não há início, end ou meio para a história do mundo: há apenas o monótono e eterno retorno 
do mesmo episodio”.  
207 Não achamos apropriado usar o princípio da razão suficiente para explicar o caráter cosmológico do 
eterno retorno. Nesse sentido, aqui, estamos afastados da interpretação de Danto. Ver: DANTO, Arthur. 
The eternal recurrence. In: SOLOMON, Robert C. Nietzssche, a collection of critical essays. Notre Dame: 
University of Notre Dame Press, 1980, 320.  
208 NIETZSCHE, Friedrich. Fragmento póstumo. Na “Edição Colli e Montinari” é o fragmento: 2 [143]. 



 74

uma possível alusão à doutrina do eterno retorno209. Acompanhemos alguns trechos por 

nós selecionados: 

 

Guardemo-nos de pensar que o mundo é um ser vivo. Para onde iria 
ele expandir-se? De que se alimentaria? Como poderia crescer e 
multiplicar-se? [...] Guardemo-nos de crer também que o universo é 
uma máquina: certamente não foi construído com um objetivo, e 
usando a palavra “máquina” lhe conferimos demasiada honra. [...] 
O caráter geral do mundo, no entanto, é caos por toda eternidade, 
não no sentido de ausência de necessidade, mas de ausência de 
ordem, divisão, forma, beleza, sabedoria e como quer que se 
chamem nossos antropomorfismos estéticos. Julgados a partir de 
nossa razão, os lances infelizes são a regra geral, as execuções não 
são o objetivo secreto e todo aparelho repete sempre a sua toada, 
que não pode ser chamada de melodia. [...] Guardemo-nos de 
atribuir-lhe insensibilidade e falta de razão, ou o oposto disso; ele 
não é perfeito nem belo, nem nobre, e não quer tornar-se nada 
disso, ele absolutamente não procura imitar o homem! Ele não é 
absolutamente tocado por nenhum de nossos juízos estéticos e 
morais! [...] Guardemo-nos de dizer que há leis na natureza. Há 
apenas necessidades: não há ninguém que comande, ninguém que 
obedeça, ninguém que transgrida! Quando vocês souberem que não 
há propósitos, saberão também que não há acaso: pois apenas em 
relação a um mundo de propósitos tem sentido a palavra “acaso”. 
[...] Guardemo-nos de pensar que o mundo cria eternamente o 
novo. Não há substâncias que duram eternidade; a matéria é um 
erro tal como o deus dos eleatas.210 
 

 Essa longa passagem, além de reiterar pontos anteriormente já discutidos sobre a 

cosmologia de Nietzsche211, traz também diferenciações essenciais entre alguns termos 

apropriados pela filosofia nietzschiana. Primeiramente, o filósofo não descarta do 

“caos” a “necessidade”, mas afasta daquele noções como: ordem, beleza, forma e 

sabedoria. Podemos concluir, com isso, que as transformações da totalidade cósmica se 

dariam a partir de uma “necessidade”, inalcançável pelas simbologias antropomórficas 

acima enumeradas212. Dessa forma, Nietzsche pretende dar ao vir-a-ser um caráter 

“trágico-fatalista”, porém, obviamente, excluindo dessa tragicidade a vontade divina. 

Diferente da tragédia tradicional, esse fatum não seria fruto dos desígnios dos deuses, 

                                                 
209 No texto, como veremos, há uma passagem que Nietzsche afirma: “Guardemo-nos de pensar que o 
mundo cria eternamente o novo”. 
210 NIETZSCHE, Friedrich. Gaia Ciência. op.cit. p.135 e 136. (grifo nosso) 
211 Podemos observar no trecho algumas características, já assinaladas, da cosmovisão nietzschiana: a 
ausência de finalismos no vir-a-ser, a ausência de uma moral imanente ao cosmo e a crítica à 
“antropomorfização” racional da natureza. 
212 Parece claro, que é possível fazer uma aproximação entre essas concepções nietzschianas e a teoria do 
caos, mas não é nosso intuito realizar esta relação, em nosso trabalho. 



 75

mas do simples “desenrolar” inocente do vir-a-ser.213 Haveria um destino a ser 

cumprido pela necessidade intrínseca da natureza, e este fatum escaparia do 

conhecimento humano.  

 Em resumo, o mundo seria um eterno fluxo de forças que se movimenta sem 

finalidade e regido por uma necessidade imanente a interligações de todas as forças. Tal 

necessidade estaria além da representação de causa e efeito, já que esta simbologia 

nunca abarcaria o continuum circular do vir-a-ser. Causa e efeito só poderiam ser 

pensados em uma representação de tempo não circular. Não há início do vir-a-ser, não 

há “causa primeira”, não há objetivo a atingir, não há propósitos. “O caos do todo como 

exclusão de toda atividade finalista não está em contradição com o pensamento do curso 

circular: este último é justamente uma necessidade irracional, sem qualquer 

consideração formal, ética (ou) estética [...]”.214  

       
 

1.3.4 O encadeamento dos “instantes” no eterno retorno (âmbito cosmológico) 

Como vimos, a representação cosmológica do eterno retorno nos apresenta uma 

necessária interligação entre todas as configurações cósmicas possíveis. Cada momento 

do “desenrolar” do vir-a-ser interfere necessariamente em todas as composições do 

Universo. É justamente neste ponto que nos salta à vista a importância do “instante” na 

doutrina do eterno retorno. Ora, se pensarmos a partir da simbologia do tempo cíclico, 

oferecida pela doutrina, haveremos de convir que não existiria nem instante inicial, nem 

final para o vir-a-ser. Dessa forma, não poderíamos conceber que determinado instante é 

anterior ou posterior aos outros215 e, sendo assim, também não poderíamos dizer que um 

instante é “causa” do outro. 

Como acompanhamos no subtópico anterior, a noção tradicional de causa e 

efeito, na cosmologia de Nietzsche, dá lugar a uma rígida ideia de necessidade. Cada 

                                                 
213 Sobre a relação “eterno retorno e tragédia”, trataremos mais á frente, no capítulo II. 
214 NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. op.cit. p. 389. 
215 Obviamente, a partir desta afirmação fica difícil falar ainda, de forma absoluta, nas instâncias do 
tempo – passado, presente e futuro – mas continuaremos usando os termos por causa das limitações da 
própria linguagem. Quanto a esta quebra das instâncias do tempo, pelo pensamento do eterno retorno, a 
Professora Martha Perrusi explica: “Aos poucos, porém, (o eterno retorno) avança para a supressão desse 
tempo linear, de um lado porque a direção temporal é suprimida, de outro, porque também a diferença 
intratemporal é suprimida. Enquanto que, no tempo vulgar, o tempo se dirige para o futuro, no tempo do 
eterno retorno não há mais essa direção, justamente por causa da supressão da diferença intratemporal. 
(PERRUSI, Martha. Passagens nietzschianas sobre o tempo e o eterno retorno sob uma perspectiva 
heideggeriana. Ágora Filosófica. Revista do departamento de Filosofia da Unicap. n. 2, jul/dez 2005. 
Recife: Fasa, 2005. p. 179).  



 76

instante, ao invés de ser pensado como um “átomo temporal” determinado a partir do 

encadeamento “causa e efeito”, teria, agora, de ser entendido como um elemento 

necessário à eternidade temporal como um todo. Expliquemos: numa representação 

linear de tempo um instante passado determina o instante presente e, por sua vez, um 

instante presente determina apenas o futuro, por outro lado na visão circular do eterno 

retorno, o instante presente determina tanto o passado quanto o futuro. Melhor dizendo, 

qualquer instante determinaria toda a eternidade, pois o presente repercutiria 

eternamente no passado e no futuro, assim como o passado e o futuro “construiriam” o 

presente. “O que era, o que será e o que é – tudo isto não está tão irredutivelmente 

separado; o tempo, na medida em que é encarado como eterno retorno, possui um 

caráter flutuante, leve dançante: o que há de ser já foi, e o passado é simultaneamente 

também o futuro”.216  

No eterno retorno, todos os instantes estariam interligados, sendo impossível 

pensar o instante presente sem considerar a necessidade dos instantes “passados” e 

“futuros”. A configuração do cosmo, no instante presente, dependeria de todas as 

configurações “anteriores” e “posteriores”, pois o tempo seria um círculo. Da mesma 

forma, todas essas composições do universo, sejam passadas ou futuras, necessitariam 

da configuração do instante presente. Isso porque, no eterno retorno, cada 

“arranjamento” momentâneo do cosmo determinaria toda uma cadeia circular de outras 

combinações que, ao mesmo tempo, traria necessariamente cada “arranjamento” de 

volta. Ou seja, o instante da configuração presente também determinaria seu próprio 

retorno. Por exemplo: pensemos um modelo hipotético em que tivéssemos apenas três 

possibilidades217 de configurações cósmicas consecutivas “A”, “B” e “C”. Admitindo 

um tempo eterno-circular e uma interligação necessária entre elas, teríamos que afirmar 

o seguinte: a configuração “A” engendra a configuração “B” que engendra a 

configuração “C”. Então, a configuração “C” volta a engendrar a “A”, pois estamos 

num círculo. E, nesse sentido, “A” é tão “causa” de “C” quanto “C” é “causa” de “A”. E 

mais, “A” é “causa” de si mesmo. Assim, o instante da configuração “A” “determinaria” 

                                                 
216 FINK, Eugen. A Filosofia de Nietzsche. Lisboa: Presença, 1988. p.105. 
217 Soll realiza uma reflexão sobre a noção nietzschiana de ‘possibilidade’. Para o comentador, Nietzsche 
altera a noção tradicional de ‘possibilidade lógica’, pois ‘possibilidade’, na doutrina do eterno retorno, 
não seria algo que poderia ou não acontecer, mas sim o número de configurações cósmicas que, de fato, 
acontecem infinitamente dentro dos ciclos cósmicos. Ver: SOLL, Ivan. Reflexions on recurrence: a re-
examination of nietzsche’s doctrine, die Ewige Wiederkehr des gleichen. In: SOLOMON, Robert C. 
Nietzssche, a collection of critical essays. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1980, p. 330-
331. 



 77

seu próprio retorno. 218  Numa nota póstuma, escrita em 1881, ano da inspiração do 

eterno retorno, Nietzsche expõe essa interligação entre os instantes, mostrando a 

necessidade da repetição de cada um deles. Observemos um trecho do escrito: 

 

[...] até este instante já transcorreu uma infinidade, isto é, é 
necessário que todos os desenvolvimentos possíveis já tenham 
estado aí. Conseqüentemente, o desenvolvimento deste instante 
tem de ser uma repetição, e também o que o gerou e o que nasce 
dele, e assim por diante, para frente e para trás! Tudo esteve aí 
inúmeras vezes, na medida em que a situação global de todas as 
forças sempre retorna.219 
 

Na terceira parte do Assim falava Zaratustra, mais especificamente no capítulo, 

Da visão do enigma, Nietzsche apresenta, pela primeira vez, de forma explícita nessa 

obra, sua doutrina da eterna recorrência. É justamente nessa passagem que o filósofo dá 

maior destaque para a “questão do instante”, dentro da arquitetura do eterno retorno. 

Durante uma viagem de navio pelo mar, Zaratustra propõe aos tripulantes da navegação 

um enigma. Esse enigma, porém, é apresentado pelo relato de duas pequenas passagens: 

a “conversa com o anão” e “a visão de um pastor sufocado por uma cobra”.  

Durante a “conversa com o anão”, Nietzsche, através de Zaratustra, expõe a 

relação entre o eterno retorno e o instante. Zaratustra apresenta ao anão um portal que é 

o ponto de encontro entre dois caminhos opostos, um que leva para frente e outro para 

trás. Além disso, mostra também que no alto do portal há a inscrição “instante”. Depois 

de expor a visão descrita, Zaratustra pergunta: “Mas quem seguisse por um deles (um 

dos caminhos) – e fosse sempre adiante e cada vez mais longe: pensas, anão, que esses 

caminhos iriam contradizer-se eternamente?”.220 O anão então responde, trazendo à tona 

uma clara alusão ao eterno retorno: “‘Tudo que é reto mente’, murmurou, desdenhoso, o 

anão. ‘Toda verdade é torta, o próprio tempo é um círculo’”.221 Depois de escutar a 

resposta do anão, Zaratustra continua a interrogá-lo, pois acha sua solução ainda 

incompleta. Então, Zaratustra apresenta outras questões, que ressaltam o caráter 

necessário do instante na arquitetura da doutrina cíclica. Vejamos o trecho: 

                                                 
218 Zuboff realizou uma série de problematizações a respeito do encadeamento necessário no eterno 
retorno. Chamando esse encadeamento de “determinismo nietzschiano”, o comentador levantou hipóteses 
de uma eterna repetição cósmica não encadeada. Ver: ZUBOFF, Arnold. Nietzsche and eternal 
recurrence. In: SOLOMON, Robert C. Nietzssche, a collection of critical essays. Notre Dame: University 
of Notre Dame Press, 1980, p. 348-351.      
219 NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. op.cit. p.387. 
220 NIETZSCHE, Friedrich. Assim Falou Zaratustra. op. cit. p. 166. 
221 Ibidem, p. 166. 



 78

 
Olha, continuei, este instante! Deste portal chamado instante, uma 
longa, eterna rua leva para trás: às nossas costas há uma 
eternidade. Tudo aquilo, das coisas, que pode caminhar, não deve 
já, uma vez, ter percorrido esta rua? Tudo aquilo, das coisas, que 
pode acontecer, não deve já, uma vez, ter acontecido, passado, 
transcorrido? 
E se tudo já existiu: que achas tu, anão, deste instante? Também 
este portal não deve já – ter existido?  
E não estão as coisas tão firmemente encadeadas, que este instante 
arrasta consigo todas as coisas vindouras? Portanto – também a si 
mesmo? 
Porque aquilo, de todas as coisas, que pode caminhar, deverá 
ainda, uma vez percorrer – também esta longa rua que leva para a 
frente! 
E essa lenta aranha que rasteja ao luar, e o próprio luar, e eu e tu no 
portal, cochichando um com o outro, cochichando de coisas 
eternas – não devemos, todos, já ter estado aqui?  
E voltar a estar e percorrer essa outra rua que leva para frente, 
diante de nós, essa longa, temerosa rua – não devemos retomar 
eternamente?222 

 

Se por um lado o anão compreende bem a representação cíclica do tempo, por 

outro sua compreensão é ainda insuficiente, pois não leva em consideração a 

necessidade do instante na configuração do cosmo. “O anão não diz algo errado, mas 

sim algo incompleto. [...] O eterno retorno não implicaria simplesmente o tempo 

circular”.223 O personagem, por não ter pensado demoradamente sobre o enigma, 

apresenta uma resposta simplista, afirmando somente a circularidade temporal. Para 

Zaratustra, porém, o enigma não se restringe apenas à representação cíclica de tempo, 

mas sim à eterna repetição encadeada de todos os instantes, ou seja, ao eterno 

retorno.224 Por essa razão, Zaratustra diz ao anão – “não simplifique as coisas tão de 

leve,” 225 – passando, como vimos, a tentar induzi-lo a pensar a importância do 

“instante” na circularidade temporal do eterno retorno.226 

                                                 
222 Ibidem. p. 166 e 167. 
223 PERRUSI, Martha. Passagens nietzschianas sobre o tempo e o eterno retorno sob uma perspectiva 
heideggeriana. op. cit. p.182. 
224 Não é correto pensar que a resposta do anão está equivocada por afirmar a circularidade do tempo, 
pois o anão não está errado nesse aspecto, mas sim, na incompletude de sua resposta. O eterno retorno é 
uma representação cíclica de tempo, mas não é só isto. Sobre esta questão, alertou-nos Roberto 
Machado:”Poderíamos pensar que, afirmando a circularidade do tempo, o anão estaria afirmando o eterno 
retorno. Não é essa, no entanto, a convicção do Zaratustra, embora isso não signifique necessariamente 
que, para ele, o tempo não seja circular”. MACHADO, Roberto. Zaratustra tragédia nietzschiana. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar, 2001. p. 122. 
225 NIETZSCHE, Friedrich. Assim Falou Zaratustra. op. cit. p. 166. 
226 Heidegger foi um dos intérpretes que mais ressaltou a necessidade de se pensar o instante na doutrina 
do eterno retorno: “O eterno retorno do mesmo ainda não é pensado quando não passa da representação 
de que ‘tudo gira’. [...] A partir do ‘instante’ e em relação ao instante, toda a visão precisa ser pensada 



 79

A ideia do eterno retorno não se limita à concepção de um puro vir-a-ser circular 

em que não há um início nem final dos tempos. A cosmovisão não é apenas uma 

simbologia de um tempo eterno e circular, mas significa também o retorno de todas as 

configurações cósmicas possíveis. Ou seja, o retorno de todos os instantes implicaria, 

também, no regresso de todas as coisas “pertencentes” a cada instante. Por essa razão, 

todas as coisas do mundo teriam o caráter de uma “eternidade-móvel” na qual tudo 

pereceria e retornaria eternamente:227 “[...] essa lenta aranha que rasteja ao luar, e o 

próprio luar, e eu e tu no portal [...] cochichando de coisas eternas – não devemos, 

todos, já ter estado aqui? E voltar a estar e percorrer essa outra rua que leva a frente. [...] 

não devemos retornar eternamente?”.228 Ora, pensar que cada “instante” retorna 

eternamente é dar ao “instante” um caráter que se aproxima, ao mesmo tempo, do “vir-

a-ser de Heráclito” e do “ser de Parmênides”. Se cada instante está no vir-a-ser, ou seja, 

“vem a ser” e perece; por outro lado esse mesmo “instante” retornaria eternamente para 

ser a mesma unidade temporal que “foi e será” durante a infinitude dos tempos. 

Ao representar o “instante perecível” como eterno, Nietzsche tenta quebrar uma 

dicotomia muito presente na história da metafísica, a saber, a oposição entre as “coisas 

sensíveis-perecíveis” e a “eternidade”. Como bem explica Heidegger, Nietzsche entende 

a “eternidade, não como um agora estático, nem tampouco como uma sequência de 

agoras que se desenrolam até o infinito, mas como um agora que rebate em si mesmo. 

[...] pensar o pensamento mais pesado da filosofia (o eterno retorno) significa pensar o 

ser como tempo”.229 Inclusive, é bom ressaltar que é a partir dessa perspectiva que 

Heidegger desenvolve uma de suas argumentações para tentar interpretar a doutrina do 

eterno retorno como estando dentro da tradição metafísica.230 Deixemos, porém, um 

pouco de lado esta especulação, já que trataremos sobre ela no final de nosso trabalho. 

Antes de terminar este subtópico, já é bom adiantar que o “instante,” dentro da doutrina 

do eterno retorno, não se restringe apenas ao âmbito cosmológico, pois como veremos 
                                                                                                                                               
uma vez mais”. Ver: HEIDEGGER, Martin. Nietzsche. Trad. Marco Antônio Casanova. Rio de Janeiro: 
Forense Universitária, 2007. p.228.  
227 Ver: DANTO, Arthur. Nietzsche as philosopher. New York: Columbia University press, 1980, p. 211. 
228 NIETZSCHE, Friedrich. Assim Falou Zaratustra. op.cit. p.167. 
229 HEIDEGGER, Martin. Nietzsche. Trad. Marco Antônio Casanova. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2007.  p. 20. 
230 Outra argumentação heideggeriana, que inclui o eterno retorno na história da metafísica, se daria da 
seguinte forma: A doutrina de Nietzsche seria um “enunciado sobre o ente em sua totalidade”, e não um 
questionamento sobre o sentido do ser. Desta forma, o eterno retorno seria mais uma etapa da maneira de 
pensar metafísica (no caso a última), pois teria dado continuidade ao esquecimento da “diferença 
ontológica”. Com a doutrina, Nietzsche teria identificado o “ser” com a totalidade do ente. Há ainda, 
também outras argumentações heideggerianas nesta sentido, mas, sobre este assunto, trataremos mais 
demoradamente no tópico “Uma Crítica a partir da Interpretação de Heidegger”. 



 80

no capítulo II, ele é peça essencial para compreensão do caráter existencial do tema. Por 

enquanto, continuemos em nossas exposições cosmológicas, apresentando, no próximo 

tópico, enumeração dos assuntos tratados até agora.       

 

1.3.5. O eterno retorno em seu âmbito cosmológico, descrito em itens   

a) Não há um mundo transcendente ao vir-a-ser.  

b) Não há uma intencionalidade racional e transcendente ao vir-a-ser. Não existe 

providência divina. 

c) É excluído qualquer tipo de teleologia do movimento do cosmo. 

d) O Universo é entendido como um eterno conflito de forças. 

e) Existe uma ligação e interdependência das forças. Elas são compreendidas 

como um “atuar dinâmico”. As forças não podem ser entendidas como 

substâncias eternas, átomos, mônadas, “determinações eternas” etc. Elas 

promovem o vir-a-ser e ao mesmo tempo estão expostas ao vir-a-ser.  

f) Com a total interligação entre as forças, conseqüentemente, não existiria o 

vazio dentro do vir-a-ser.  

g) Como não há intencionalidade no vir-a-ser, o movimento é regido pela própria 

luta das forças. 

h) O combate das forças é o “motor” do vir-a-ser. Não há uma causa primeira 

nem a concepção de criação divina. Também não há um fim dos tempos. 

i) O tempo no qual se desenrola o conflito das forças é eterno. 

j) O movimento do cosmo é cíclico. Existem infinitos ciclos de conflagração e 

reconstruções cósmicas. Nietzsche usa a expressão grande ano do vir-a-ser. 

k) O número das forças é finito. 

l) Consequentemente, o número de combinações que configuram o universo 

também é finito.  

m) O tempo eterno e a finita combinação das forças exigiriam o eterno retorno do 

mesmo.  

n) Não há a ideia de causa e efeito, pois não existe início nem fim no movimento 

circular do eterno retorno. Só é possível pensar em causa e efeito 

metaforicamente a partir de um “corte” realizado pelo “conhecer” humano. 

o) O que existe é uma rígida necessidade provocada pela luta das forças. Essa 

necessidade impõe uma mesma sequência de acontecimentos em cada ciclo 

cósmico. 



 81

p) Cada instante é essencial para as configurações do eterno retorno. 

q) O instante retorna eternamente e é o ponto de referência para as representações 

intratemporais.   

 

 

1.3.6. Cosmologia do eterno retorno x cosmologias dualistas  

 Sabemos que o projeto de transvaloração de todos os valores proposta por 

Nietzsche se caracteriza, de uma forma geral, em tentar transformar os valores vigentes 

no mundo ocidental. Valores estes que teriam suas raízes fincadas no cristianismo, 

judaísmo e platonismo. Para o filósofo, tais tradições possuiriam em comum a 

característica de serem perspectivas negadoras da vida e, com isto, teriam contribuído 

para a degradação da humanidade.231 Seriam pontos de vista que, durante a história, 

afastaram a humanidade da exuberância da vida e do mundo terreno. (Não é nossa 

intenção, por enquanto, nos alongar na crítica dos valores e na transvaloração. Delas 

trataremos apenas de forma indireta no que for essencial para nosso tópico). 

 Se fizermos uma comparação entre o eterno retorno e as perspectivas 

cosmológicas, que Nietzsche denomina de perspectivas de escravos, notaremos uma 

forte oposição. Se na doutrina do eterno retorno só existe um mundo, o mundo do vir-a-

ser, na concepção platônica são dois mundos:232 um imperfeito e de sombras (o do vir-

a-ser) e outro eterno, imutável e perfeito (o das ideias). No cristianismo, também 

criticado pelo Filósofo, a duplicação de mundos teria se dado com a “invenção” do 

reino dos céus. 233 Sendo assim, tanto o cristianismo como o platonismo – ao promover 

a duplicação de mundos – teriam desvalorizado o mundo do vir-a-ser. A doutrina do 

eterno retorno, pelo contrário, não apresenta uma transcendência de mundos. Na 

“representação”, não há uma duplicação de mundos, só existe um único cosmo 

conflituoso, heraclítico e em eterna recorrência. Além disso, se na concepção do eterno 

                                                 
231 Trataremos sobre este assunto, de forma mais detalhada, no próximo capítulo. 
232 É necessário explicitar que não é um consenso, entre os comentadores de Platão, a conceituação do 
mundo das ideias, sendo controversa a concepção, de que o mundo das ideias seria um outro plano de 
existência além do plano sensível (o que seria uma espécie de cristianização de Platão). O mundo das 
ideias pode ser também concebido como o conjunto de arquétipos ideais diferenciados do sensível, mas 
que não constituem um outro plano de existência. Não seria um lugar além do mundo sensível. De 
qualquer maneira, Nietzsche é contra a ideia de arquétipos absolutos e perfeitos. Admitir formas ideais 
puras e imutáveis seria desvalorizar o mundo do vir-a-ser.   
233 É bom ressaltar que na obra O Anticristo, Nietzsche atribui a São Paulo a degradação do Cristianismo. 
Para o filósofo, o último cristão teria morrido na cruz. 



 82

retorno tudo recorre de maneira idêntica, então a vida terrena também é única. Não há 

uma vida eterna em outro plano, como também não há a ideia de reencarnação:  

 

[...] “Agora eu morro e me extingo”, dirias, “e num relance 
não serei mais nada. As almas são tão mortais quanto os 
corpos. [...] não para uma vida nova ou uma vida melhor ou 
semelhante – Eternamente retornarei para esta mesma e 
idêntica vida, [...].234  

 

Podemos ver, mais uma vez, que a cosmologia nietzschiana se contrapõe ao 

platonismo e ao cristianismo; da mesma forma, ela também não é compatível com 

qualquer tentativa de “transcendência” da unicidade da vida e do mundo terreno. No 

eterno retorno, não há lugar para uma vida eterna no além, mas sim para uma repetição 

eterna da mesma vida terrena. Interrompamos, porém, essas comparações, pois 

abordaremos esse assunto – de forma mais demorada – no próximo capítulo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                 
234 NIETZSCHE, Friedrich. Assim Falou Zaratustra. Trad. Mário da Silva. Rio de Janeiro:Bertrand 
Brasil, 1995. p. 227. 
 



 83

2. ETERNO RETORNO E A TRANSVALORAÇÃO MORAL. 

 

2.1. DA GENEALOGIA À TRANSVALORAÇÃO MORAL. 

  

O principal objetivo de Para a genealogia da moral é realizar uma dupla 

pergunta, a saber: 1) A partir de que perspectiva surgiram os valores morais?; 2) qual o 

valor desses pontos de vista avaliadores e dos valores por eles engendrados? Com 

essas interrogações, o filósofo tem como projeto, questionar os valores morais vigentes 

na civilização ocidental. No livro, Nietzsche vem questionar basicamente o seguinte: até 

que ponto a moral do Ocidente – que teria sua base firmada principalmente nos pilares 

da tradição judaico-cristã e no platonismo – tem servido para o engrandecimento do ser 

humano? Será que essa moral não teria efetivado exatamente o contrário, ou seja, 

degradado do homem?   

 Para tentar responder essas questões, Nietzsche usa um “método” de 

investigação chamado de procedimento genealógico. Tal procedimento constitui-se por 

uma dupla tarefa: 1) tentar de ir ao encontro da origem histórica dos valores morais, 

buscando saber a partir de que perspectivas tais valores foram “criados”. 2) avaliar as 

fontes avaliadoras e os próprios valores por elas produzidos – esta segunda tarefa é 

indissociável da primeira.235 Como podemos acompanhar, Nietzsche inicia seu 

pensamento de um ponto de partida que se opõe a quase toda tradição ético-moral de 

bases metafísicas. Como sabemos, para essa tradição, os valores morais seriam a-

histórticos e absolutos.  

 No entender de Nietzsche, entretanto, os valores são históricos, estão expostos à 

modificação do vir-a-ser e teriam sido criados pelo homem em uma determinada época 

e cultura. O grande erro da tradição filosófica teria sido tomar os valores como 

possuidores de uma existência fixa e eterna em-si-mesma. Para ele, faltaria sentido 

histórico aos filósofos morais. A tradição teria falhado ao considerar que os juízos de 

bom e mal, por exemplo, seriam eternos e imunes às mudanças do vir-a-ser. Partindo 

desse ponto de vista (de que os valores são históricos, criados pelos homens e inseridos 

numa cultura), Nietzsche passa a perguntar: os valores vigentes foram criados a partir de 

quais perspectivas? Foram criados por quais homens e em que condições?  
                                                 
235 A Professora Scarlett Marton possui um ponto de vista aproximado ao nosso: “o procedimento 
genealógico comporta assim, dois movimentos inseparáveis: de um lado, relacionar os valores com as 
avaliações e de outro, relacionar as avaliações com os valores” (MARTON. Scarlett, Nietzsche, a 
Transvaloração dos Valores. São Paulo: Editora Moderna, 1993. p.61). 



 84

A intenção dele é fazer uma avaliação dos valores e das fontes que engendraram 

esses valores.236 Para realizar essa avaliação, Nietzsche usa como referencial a “vida”. 

Segundo o filósofo, a “vida” seria um valor que não poderia ser avaliado, pois quem 

exerce a avaliação é sempre um vivente e, por isso, parte interessada nesta avaliação. 

Dessa forma, a “vida” seria um valor referencial que deveria servir de parâmetro para 

qualquer avaliação.237 No trecho a seguir, fica clara essa proposta de investigação e 

avaliação dos valores a partir do referencial “vida”. No texto também transparece o 

posicionamento crítico em relação à tradição metafísica:  

 
Sob que condições o homem inventou para si os juízos de valor 
“bom” e “mau”? Que valor têm eles? Obstruíram ou promoveram 
até agora o crescimento do homem? São indícios de miséria, 
empobrecimento, degeneração da vida? Ou, ao contrário, revela-se 
neles a plenitude, a força, a vontade de vida, sua coragem, sua 
certeza, seu futuro? - Para isso encontrei e arrisquei respostas 
diversas, diferenciei épocas, povos, hierarquia dos indivíduos [...] 
Enunciemo-la, esta nova exigência: necessitamos de uma crítica 
dos valores morais, o próprio valor destes valores deverá ser 
colocado em questão - para isto é necessário um conhecimento das 
condições e circunstâncias nas quais nasceram, sob as quais se 
desenvolveram e se modificaram[...] Toma-se o valor destes 
“valores” como dado, como efetivo, como além de qualquer 
questionamento [...].238   

 

 Nesses estudos sobre o nascimento dos valores morais, Nietzsche chega à 

conclusão de que estes valores tiveram basicamente duas origens. Ou seja, teriam 

existido na história da humanidade dois modos de valorar diferentes e, por 

consequência, cada um desses modos teria criado dois tipos diferentes de moral. Num 

primeiro plano, haveria um modo de valorar afirmativo que possuiria como ponto de 

partida a perspectiva nobre de valorização da vida e do mundo terreno.239 Esses 

avaliadores nobres, segundo Nietzsche, autonomeavam-se de bons, atribuindo para si 
                                                 
236 Uma boa interpretação sobre a genealogia dos valores é a de Gilles Deleuze. Vejamos o trecho: “[...] 
são os valores que supõem avaliações, pontos de vista de apreciação, donde deriva seu próprio valor. O 
problema crítico é este: o valor dos valores, a avaliação donde procede o seu valor, portanto o problema 
da criação [...] As avaliações, referidas ao seu elemento, não são valores, mas maneiras de ser, modos de 
existência daqueles que julgam e avaliam [...] ” (DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a Filosofia. Porto:Rés-
editora, 2001. p.6).     
237 Acompanhemos o texto de Crepúsculo dos ídolos: “É preciso estender ao máximo as mãos e fazer uma 
tentativa de apreender essa espantosa finesse (finura), a de que o valor vida não pode ser estimado. Não 
por um vivente, pois ele é parte interessada, até mesmo um objeto da disputa, e não juiz; e não por um 
morto, por outro motivo.” (NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos Ídolos. Trad. Paulo César de Sousa. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2006. pág 18.)    
238 NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2005. p. 09. 
239  É bom ressaltar, que o nobre na interpretação de Nietzsche é identificado com a aristocracia guerreira 
da Grécia Antiga. É importante não confundir com classe social, ou algo parecido.  



 85

este valor a partir de sua vitalidade, exuberância, força, beleza, poder etc. Por outro 

lado, designavam de “ruim” tudo o que não dissesse respeito à nobreza: o “plebeu”, 

“comum”, “baixo”, “fraco”, “doente” etc. A valoração do nobre tinha como princípio o 

próprio nobre e a sua afirmação. É necessário alertar, antes de continuarmos, que estes 

tipos: “fortes e fracos, nobres e ressentidos, senhores e escravos não constituem a priori 

metafísico nem essências atemporais; são tipos que emergem da pesquisa histórica”.240 

Voltemos, então, ao nosso raciocínio. 

Se por um lado a moral dos nobres teria nascido de uma afirmação de si mesmo, 

por outro lado a moral dos plebeus/escravos teria nascido a partir do ressentimento. Para 

Nietzsche, a moral escrava seria uma forma de vingança imaginária contra os 

fortes/nobres. O filosofo identifica como exemplos de moral de plebeus, as morais 

surgidas com o judaísmo e o cristianismo que, para ele, teriam promovido uma inversão 

dos valores dos nobres. Tais perspectivas valorativas teriam nascido a partir de um solo 

caracterizado pela fraqueza e negação da vida e do mundo. Para o escravo, o “bom” 

seria o fraco, o sofredor, o doente; enquanto que o forte, o dominador, o poderoso seria 

o “mal”. No texto a seguir, também da Genealogia da Moral, Nietzsche descreve o 

nascimento dessas duas formas de moral, deixando claro que ele, por sua vez, se 

posiciona a favor da valoração dos nobres. 

 

[...] o ressentimento dos seres aos quais é negada a verdadeira 
reação, a dos atos, e que apenas por uma vingança imaginária 
obtêm reparação. Enquanto toda moral nobre nasce de um 
triunfante Sim a si mesma, já de início a moral escrava diz Não a 
um “fora”, um “outro”, um “não eu” - e este Não é seu ato criador. 
Esta inversão do olhar que estabelece valores – este necessário 
dirigir-se para fora, em vez de voltar-se para si – é algo próprio do 
ressentimento: a moral escrava sempre requer, para nascer, um 
mundo oposto ao exterior, para poder agir em absoluto – sua ação é 
no fundo reação. O contrário acontece no modo de valoração do 
nobre: ele age e cresce espontaneamente, busca o seu oposto apenas 
para dizer Sim a si mesmo com ainda maior júbilo e gratidão – seu 
conceito negativo, o baixo, comum, ruim, é apenas uma imagem de 
contraste, pálida e posterior, em relação ao conceito básico, 
positivo, inteiramente perpassado de vida e paixão, “nós os nobres, 
nós, os bons, os belos, os felizes”.241  

 
 A partir da concepção de que os valores morais tiveram uma dupla raiz 

genealógica e da noção de que a moral dos plebeus é inversa a moral dos nobres, 

                                                 
240 MARTON. Scarlett, Nietzsche, a Transvaloração dos Valores. op. cit. p. 60. 
241 NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2005. p. 28 e 29.  



 86

Nietzsche chega ao “conceito” da transvaloração dos valores.242 De uma maneira 

resumida, o termo se refere a uma reviravolta dos valores vigentes em uma determinada 

cultura. Para o filósofo, os sacerdotes judeus e posteriormente o cristianismo teriam 

realizado esta transvaloração em relação à moral dos poderosos de suas épocas. Os 

judeus, historicamente oprimidos e escravizados pelos egípcios, babilônicos, romanos 

etc, teriam tido a necessidade de criar uma moral de negação para com os poderosos. 

Para Nietzsche, no entanto, isso também seria uma negação da força, da vida, e do 

mundo. No trecho a seguir, o filósofo expõe claramente esse conceito de inversão dos 

valores promovida pelos sacerdotes judeus, que em sua “nova moral” teriam 

considerado os nobres como maus. 
 

Nada do que na terra se fez contra os nobres, os poderosos, os 
senhores os donos do poder, é remotamente comparável ao que os 
judeus contra eles fizeram; os judeus aquele povo de sacerdotes que 
soube desforrar-se de seus inimigos e conquistadores apenas 
através de uma radical trensvaloração dos valores deles, ou seja, 
por um ato da mais espiritual vingança. Assim convinha a um povo 
sacerdotal. Foram os judeus que, com apavorante coerência, 
ousaram inverter a equação de valores aristocrática (bom = nobre = 
poderoso = belo = feliz = caro aos deuses), e com unhas e dentes (os 
dentes do ódio mais fundo, o ódio impotente) se apegaram a esta 
inversão, a saber, “os miseráveis somente são os bons, apenas os 
pobres, impotentes, baixos são bons, os sofredores, necessitados, 
feios, doentes são os únicos beatos, os únicos abençoados, 
unicamente para eles há bem aventurança – mas vocês, nobres e 
poderosos, vocês serão por toda a eternidade maus, os cruéis, os 
lascivos, os insaciáveis, os ímpios, serão também eternamente os 
desventurados, malditos e danados...”. 243 

 

 O cristianismo, segundo Nietzsche, teria sido ainda mais extremo nessa 

transvaloração dos valores. Além de ter considerado o nobre como o mau e condená-lo 

ao olhar critico da moral, o cristianismo teria “inventado” um mundo do além e uma 

vida eterna nos quais os bons da moral cristã (escravos para Nietzsche) seriam 

recompensados e os maus (nobres na concepção de Nietzsche) seriam castigados. Assim 

sendo, o cristianismo, como todas as religiões e Filosofias244 que pregassem um além 

mundo, teriam realizado uma forma de moral duplicadora e negadora do mundo. 

Seguindo esse raciocínio que defende o além como uma criação fictícia dos fracos, 
                                                 
242 É a tradução Umwertung der Wert, também traduzida para o português como tresvaloração, 
transposição, e reviravolta dos valores.  
243 NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2005. p. 25 e 26. 
244 Aqui incluem-se a Filosofia de Platão, que segundo Nietzsche seria um pensamento negador do corpo 
do mundo e da vida.  



 87

Nietzsche, em O Anticristo, afirma que conceber um mundo do além e negar o mundo 

natural é uma ação resultante do sofrimento trazido pelo mundo real e da incapacidade 

dos fracos em suportá-lo. 

 
Somente depois de inventado o conceito de “natureza”, em 
oposição a “Deus”, “natural” teve de ser igual a “reprovável” – 
todo esse mundo fictício tem raízes no ódio ao natural (à realidade), 
é expressão de um profundo mal-estar com o real... Mas isso 
explica tudo. Quem tem motivos para furtar-se mendazmente à 
realidade? Quem com ela sofre. Mas sofrer com a realidade 
significa ser uma realidade fracassada... A preponderância do 
sentimento de desprazer sobre os de prazer é a causa dessa moral e 
religião fictícias: uma tal preponderância também oferece a fórmula 
da décadence...245 

     

    Como podemos notar, a ideia de transvaloração dos valores do cristianismo está 

intimamente ligada e fundada em sua própria cosmovisão – criação divina, linearidade 

do tempo, duplicação de mundos e final escatológico. No caso da concepção cristã, o 

principal “fundamento cosmológico” é a existência de um mundo eterno no além, no 

qual teríamos uma vida também eterna. Existe, então, uma perspectiva de duplicação de 

mundos e uma consequente exigência moral a partir dessa duplicação. Conforme o 

parâmetro cristão, a “vida terrena” deveria ser vivida sob o ponto de vista de que há 

uma outra vida e de que existe um outro mundo. E, nesse sentido, as ações na vida 

terrena seriam guiadas pela vida no além. Ou melhor, guiadas pela esperança de 

recompensa no além e pelo medo do castigo eterno. 

Até agora, vimos o conceito de transvaloração dos valores a partir da perspectiva 

que Nietzsche denomina a perspectiva dos escravos (por exemplo: a do cristianismo, a 

dos judeus, a do platonismo etc). Por outro lado, o filósofo, em alguns textos, proclama 

uma outra transvaloração de todos os valores.246 É necessário ressaltar, porém, que a 

atitude trasvalorativa, proposta por Nietzsche, não se resume a uma simples inversão 

dos valores. Como bem ressalta a Professora Scarlett Marton, o “processo” de 

transvaloração é composto por três “movimentos” complementares. 1) “Suprimir o solo 

a partir do qual os valores até então foram engendrados”:247 nesse primeiro sentido, 

“transvalorar” assume um caráter crítico e destrutivo frente à tradição metafísica e 

                                                 
245 NIETZSCHE, Friedrich. O Anticristo Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia das Letras, 
2007. p.21. 
246  “Transvaloração de todos os valores” traduzido a partir de Umewertung Alber Werte.  Em traduções 
brasileiras encontra-se também, reviravolta de todos os valores. 
247 MARTON, Scarlett. A morte de Deus e a transvaloração dos valores. In:_________. Extravagâncias, 
ensaios sobre a Filosofia de Nietzsche, São Paulo, Discurso editorial e Editora Unijuí, 2001. p. 75.  



 88

religiosa. A intenção é demolir os fundamentos do “antigo” modo de valorar. 2) 

“Inverter os valores”:248 para Nietzsche, a cultura ocidental tradicionalmente estimou 

positivamente o além, a vida eterna e a alma. Ao mesmo tempo, ela negou o mundo 

terreno, a vida terrena e o corpo. Dessa forma, para o filósofo, haveria chegado a hora 

de inverter esse quadro e afirmar o mundo do vir-a-ser, a vida terrena e o corpo. 3) 

“Criar novos valores”:249 conjuntamente à supressão e inversão dos antigos valores, a 

transvaloração deve também criar novos valores que estejam em acordo mútuo com o 

restante do processo. Ou seja, a criação teria que estar de acordo com o amor ao mundo, 

ao corpo e a vida terrenos.          

A nova reviravolta teria como ponto de partida a “Morte de Deus” 250 e a não 

aceitação de uma moral dualista baseada em um mundo do além. Dessa forma, a 

transvaloração nietzschiana deveria ter a característica de uma afirmação da unicidade 

do mundo e da vida e, ao mesmo tempo, negar as antigas dicotomias metafísicas. Com 

este projeto, Nietzsche pretende realizar uma mudança repentina de toda cultura 

ocidental. Não é à toa que o filósofo finaliza o texto de O Anticristo, conclamando o 

“mundo” para a transvaloração de todos os valores. “E o tempo é contado pelo dies 

nefastus (dia nefasto) com que teve início esta fatalidade – a partir do primeiro dia do 

Cristianismo! Por que não pelo último? A partir de hoje? – transvaloração de todos os 

valores”.251  

 

 

2.2 A RELAÇÃO ENTRE TRANSVALORAÇÃO DOS VALORES E O ETERNO 

RETORNO 

 

No primeiro tópico do capítulo, vimos que Nietzsche se posiciona a favor do que 

ele denomina de “moral dos nobres”, proclamando uma transvaloração dos valores em 

direção à valorização do apego à vida terrena e ao mundo do vir-a-ser. Nesse sentido, a 

transvaloração de Nietzsche afirma a unicidade do mundo terreno e nega o dualismo 

metafísico da tradição cristã e platônica. 

                                                 
248 Ibidem. 77. 
249 Ibidem. 78. 
250 Na obra de Nietzsche não aparece uma justificação argumentativa sobre a Morte de Deus. É tida  como 
uma espécie de resultado dos tempos modernos, considera o Filósofo. É um efeito do movimento da razão 
esclarecida, que pretende-se, a partir da modernidade, não ter mais nenhuma forma de tutela.    
251 NIETZSCHE, Friedrich. O Anticristo. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia das Letras, 
2007. Pagina 80. 



 89

A partir desta perspectiva de apego à unicidade do mundo é que podemos 

estabelecer a relação entre a cosmovisão do eterno retorno e a transvaloração dos 

valores morais. Como acompanhamos no primeiro capítulo, o eterno retorno de 

Nietzsche se caracteriza por ser uma doutrina cosmológica circular na qual todos os 

acontecimentos se repetem infinitamente de maneira idêntica. Essa eterna recorrência se 

daria a partir das infinitas conflagrações e reconstruções universais. Vimos também que 

no eterno retorno não existe a concepção de duplicação de mundos e nem a ideia de 

criação e nem de um princípio fundador para o vir-a-ser. Também não existem 

finalismos e nem um “fim dos tempos redentor”. Na cosmovisão de eterno retorno só há 

um mundo e só há uma vida repetidos eternamente. 

Fica claro que a concepção cosmológica de Nietzsche vai de encontro com a 

visão linear da tradição judaico-cristã. Se tal tradição pensa o mundo como tendo sido 

criado por Deus e, além disso, proclama uma direção finalista do vir-a-ser – que aponta 

para um julgamento final –, na concepção do eterno retorno não há nem um início dos 

tempos nem um final redentor. Na visão de Nietzsche, não haveria uma causa primeira 

que teria dado início ao vir-a-ser, nem, muito menos, um Deus que, transcendente ao 

mundo, lhe prescreveria uma finalidade. O mundo se transformaria sem uma finalidade 

definida por algo transcendente ou imanente e se repetiria eternamente em alternadas 

destruições e reconstruções.   

Examinando o Assim falava Zaratustra, mais especificamente o capítulo O 

Convalescente, poderemos enxergar a tentativa nietzschiana em apresentar uma nova 

cosmologia que substituísse as visões instituídas no Ocidente. A ênfase maior, nesse 

capítulo, é a proposta de inversão da concepção judaico-cristã. Há inclusive uma espécie 

de paródia à Bíblia quando Zaratustra tenta anunciar o pensamento do eterno retorno.252 

No capítulo, o personagem cai doente para descansar por sete dias. No fim do sétimo 

dia, o pensamento do eterno retorno é transmitido pela boca dos animais do Zaratustra, a 

águia e a serpente. Inversamente, no Gênesis, o Deus judaico-cristão finaliza a criação 

do mundo no sétimo dia e depois descansa. Acompanhemos o texto do Zaratustra e 

depois comparemos com a Bíblia:  

 

                                                 
252 Há diversas outras passagens do Zaratustra – e em outras obras de Nietzsche – em que o filósofo 
apresenta paródias à tradição platônico-cristã. Uma das mais evidentes é início do prólogo do Assim 
falava Zaratustra, quando o Zaratustra realiza o trajeto inverso do “cavernista de Platão” e vai para 
reclusão aos 30 anos, idade em que Cristo inicia a vida pública. Zaratustra seria um Cristo e um Platão 
invertido. 



 90

“O Zaratustra, disseram (os animais), já faz sete dias, que estais 
deitado, com olhos pesados; não queres, finalmente, pôr-te outra 
vez de pé?” [...] 
 (Continuam os animais): [...]“Tudo vai, tudo volta; eternamente 
gira a roda do ser. Tudo morre tudo floresce, eternamente 
transcorre o ano do ser.    
 Tudo se desfaz, Tudo é refeito; eternamente constrói-se a 
mesma casa do ser. Tudo separa-se, tudo volta a encontrar-se; 
eternamente fiel a si mesmo permanece o anel do ser. 

Em cada instante começa o ser; em torno de todo “aqui” rola a 
bola “acolá”. O meio está em toda parte. Curvo é o caminho da 
eternidade. [...]  

Nós sabemos o que ensinas: que eternamente retornam todas as 
coisas e nós mesmos com elas e que infinitas vezes já existimos e 
todas as coisas conosco. 
 Ensinas que há um grande ano do devir, um ano descomunal e 
grande, que deve qual ampulheta, virar-se e revirar-se sem cessar, a 
fim de começar e acabar de escoar-se. De tal sorte que esses anos 
todos são iguais a si mesmos, nas coisas maiores como nas menores 
– de tal sorte que nós mesmos, em cada grande ano, somos iguais a 
nós mesmos, nas coisas maiores como nas menores. [...]253  

   

No Gênesis, o mundo foi criado, em sete dias, a partir do nada e por isso teve um 

início temporal. Além disso, o escopo da criação divina é o homem. Como sabemos, na 

Bíblia, o mundo teria sido feito para ser dominado pelo ser humano. Vejamos o trecho 

bíblico a seguir:   

Tenham muitos filhos; espalhem-se pela terra e a dominem. E 
tenham poder sobre os peixes do mar, sobre as aves que voam no ar 
e sobre os animais que se arrastam no chão. Para vocês se 
alimentarem, eu lhes dou todas as plantas que produzem sementes e 
todas as árvores que dão frutas. [...] No sétimo dia Deus acabou de 
fazer todas as coisas e descansou de todo o trabalho que havia 
feito.254  

. 
Na visão trazida pelos animais de Zaratustra, o mundo sempre existiu e está em 

eterna transformação e recorrência. O tempo é cíclico não tendo um ponto central ou 

referencial. Além do mais, o eterno retorno tenta excluir o antropocentrismo, pois nesta 

doutrina a natureza não “gira” em seu vir-a-ser tendo como finalidade o homem. O 

centro está em toda parte. “[...] Em cada instante começa o ser; em torno de todo ‘aqui’ 

rola a bola ‘acolá’. O meio está em toda parte. Curvo é o caminho da eternidade”.255 

Não é dada ao homem uma dignidade especial frente às outros “componentes” da 

                                                 
253 NIETZSCHE, Friedrich. Assim Falou Zaratustra. Trad. Mário da Silva. Rio de Janeiro:Bertrand 
Brasil, 1995. p. 224. 
254 Bíbilia Sagrada: Nova tradução na Linguagem de hoje. Buarueri: Sociedade Bíblica do Brasil, 2000. 
Gênesis p.3.   
255 NIETZSCHE, Friedrich. Assim Falou Zaratustra. Trad. Mário da Silva. Rio de Janeiro:Bertrand 
Brasil, 1995. p. 224   



 91

natureza. O homem não é visto como estando destacado da natureza, pois ele mesmo 

também é natureza. “[...] Mas o encadeamento das causas em que sou tragado retornará 

– e tornará a criar-me! Eu mesmo pertenço às causas do eterno retorno. Retornarei com 

este sol, com esta terra, com esta águia, com esta serpente”.256 

A “paródia nietzschiana” pretende trocar um mundo criado e com 

desenvolvimento temporal linear por um mundo eterno e com uma representação de 

tempo circular. Além disso, tenta trazer uma cosmologia em que o homem não é o 

centro do cosmo e da natureza. A natureza não é permeada por uma finalidade enraizada 

no homem.257 O ser humano não teria uma dignidade destacada perante a natureza, mas 

é visto como parte constitutiva da própria natureza. O homem não poderia negar que é 

feito da mesma “matéria prima” do resto da natureza. E, nesse sentido, não poderia 

negar seus impulsos e instintos naturais.258        

Se por um lado na visão cristã existe a dualidade de mundos somada à 

concepção de um além-mundo eterno (o paraíso e o inferno) que influenciam no modo 

ético de viver dos homens, por outro lado na proposta cosmológica adotada por 

Nietzsche só existe um mundo e uma vida repetidos eternamente. A partir disso, 

podemos fazer mais uma ligação com a transvaloração proposta pelo pensador: a ideia 

seria trocar a cosmovisão cristã pelo eterno retorno. Ou seja, no lugar de um além eterno 

para delimitar regras extramundanas sobre o viver humano, teríamos uma repetição 

eterna do mundo e da vida terrenos. A medida das ações humanas não seria o além, mas 

sim a vida e o mundo terrenos eternizados.259 A Professora Scarlett Marton resume 

nosso sub-tópico: 

 

Se a ruína do cristianismo trouxe como conseqüência a sensação de 
que “nada tem sentido”, “tudo é me vão,” trata-se agora de mostrar 
que a visão cristã não é a única interpretação de mundo – é só mais 

                                                 
256 Idem pág 227 
257 O mundo não possuiria alvo e nem, muito menos, teria o homem como este alvo. Apesar de levantar 
vários problemas acerca da doutrina do eterno retorno, Zuboff ressalta essa característica anti-teleológica 
e anti-antropomórfica da doutrina. Para o comentador, ela é essencial para entender sua ligação com a 
transvaloração dos valores: o eterno retorno “torna o mundo [...] sem rumo e impessoal” e só com essa 
nova caracterização do cosmo é “que o projeto nietzschiano de transvaloração pode tomar forma”. 
ZUBOFF, Arnold. Nietzsche and eternal recurrence. In: SOLOMON, Robert C. Nietzssche, a collection 
of critical essays. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1980, p. 343, Trad. nossa. 
258 Podemos também especular o seguinte: na Bíblia quem anuncia que o mundo deve ser dominado pelo 
homem é Deus. No Assim falava Zaratustra quem anuncia a doutrina são os animais (a própria natureza).  
259  Nesse sentido, o comentário de Keith Ansell-Pearson é bem pertinente: “O antigo ensinamento 
oferecido pela hipótese da moral cristã põe o centro de gravidade ‘do lado de fora da vida’, no além e no 
mundo divino. O novo ensinamento do eterno retorno procura fornecer um novo centro de gravidade 
focado nas condições imanentes e na vida” ANSELL-PEARSON, Keith. How to read Nietzsche. New 
York: W. W. Norton & Company. 2005. p. 74. (trad. e aspas nossas). 



 92

uma. Perniciosa, ela inventou a vida depois da morte para justificar 
a existência; nefasta fabricou o reino de Deus para legitimar 
avaliações humanas. Na tentativa de negar este mundo em que nos 
achamos, procurou estabelecer a existência de outro; durante 
séculos, fez dele a sede e a origem dos valores. É urgente, pois 
suprimir o além e voltar-se para a Terra; é premente entender que 
eterna é esta vida tal como a vivemos aqui e agora.260         

 

2.2.1 Quebra das dicotomias 

Pelo que vimos até agora, o eterno retorno se apresenta como um pensamento 

cosmológico que pretende servir de alternativa às interpretações dualista da metafísica e 

às concepções religiosas que propõem um além transcendente. Para Nietzsche, a sua 

doutrina seria uma possibilidade de trocar uma cosmologia de bases “metafísicas 

duplicadoras” por uma visão de mundo de valorização do vir-a-ser. Mas não é só isso, o 

projeto transformador propõe outras quebras dicotômicas da tradição. Se observarmos 

mais atentamente as conseqüências da doutrina cosmológica do eterno retorno, podemos 

notar outra implicação que subverte o dualismo metafísico, a saber: “a eternização do 

instante”.  

Se, como vimos, tudo retorna eternamente de maneira idêntica, cada instante se 

repete ao infinito e carrega em si a eternidade. Se por um lado o “instante” está no vir-a-

ser e por isto perece, por outro lado ele retornaria eternamente. Cada momento da 

“história do universo” possui ao mesmo tempo a característica de vir-a-ser e de 

eternidade. Com a doutrina do eterno retorno, o caráter do “instante” passa a se 

aproximar do “ser parmenídico”, como também, de outras entidades fundantes da 

metafísica. Vejamos o que diz o comentador Pierre Héber-Suffrin: 

 

Afirmar que, por uma infinidade de vezes, tudo volta, é fazer com 
que o devir escape à temporalidade e ao inacabado que ela implica, 
é dizer efetivamente, que cada segundo, repetido uma infinidade de 
vezes, dura uma eternidade, é dizer que cada objeto temporal é 
eterno; é, pois dar ao sensível a imutabilidade, a densidade, a plena 
realidade que Platão reservava às ideias.261             

 

                                                 
260 MARTON, Scarlett. O Eterno Retorno do Mesmo: Tese Cosmológica ou Imperativo Ético?. op.cit. 
p.91 e 92. 
261 SUFFRIN, Pierre Héber, O Zaratustra de Nietzsche. Trad. Lucy Magalhães, Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar Editor, 1991. p.111. 



 93

Além dos dualismos “mundo terreno x mundo do além”, “vida terrena x vida 

eterna,” o eterno retorno também coloca em cheque os pares:262 “Transitório/perene, 

mutável/permanente, aparente/essencial, sensível/inteligível, (fazendo) todas as velhas 

dicotomias da metafísica (caírem) por terra”.263 A partir desta apreciação, porém, 

podemos fazer uma interrogação: a doutrina do eterno retorno também não seria uma 

metafísica? Apesar de se contrapor à metafísica dualista de Platão, a cosmovisão de 

Nietzsche não seria uma tentativa de compreender o mundo em sua totalidade apenas 

através do uso da razão especulativa (crítica já feita por Kant à metafísica dogmática)? 

Nesse sentido, não estaria Nietzsche caindo num dogmatismo racional ao qual sua 

própria filosofia se contrapôs? Querer uma tese cosmológica não seria se contrapor à 

sua própria crítica metafísica? 

Por outro lado, podemos também trazer a observação levantada por Heidegger, 

que concebe os conceitos nietzschianos de vontade de potência e eterno retorno, como 

fundamentos de um pensamento metafísico. Seguindo o raciocínio de Heidegger, a 

filosofia de Nietzsche não teria superado a metafísica, mas sim levado sua história a um 

último estágio. Tentaremos trabalhar estas questões mais à frente.  

 

2.2.2 Eterno retorno como imperativo ético? 

Obviamente o projeto da trasvaloração dos valores está intimamente relacionada 

à questão da existência humana e, sendo assim, o eterno retorno também deveria estar. 

Para o filósofo a doutrina deveria trazer um peso sobre cada ato da existência de cada 

homem. Esse aspecto pode ser acompanhado na seção O Maior dos Pesos, de A Gaia 

Ciência, primeira vez que a ideia do eterno retorno aparece explicitamente em um texto 

publicado:264   

       

O maior dos pesos - E se um dia, ou uma noite, um demônio lhe 
aparecesse furtivamente em sua mais desolada solidão e dissesse: 
“Esta vida como você a está vivendo e já viveu, você terá de viver 
mais uma vez e por incontáveis vezes; e nada haverá de novo nela, 
mas cada dor e cada prazer e cada suspiro e pensamento, e tudo o 
que é inefavelmente grande e pequeno em sua vida terão de lhe 
suceder novamente, tudo na mesma seqüência e ordem – e assim 

                                                 
262 Veremos, mais à frente, que a doutrina do eterno retorno também se contrapõe à oposição 
“determinismo x liberdade”. 
263 MARTON, Scarlett. O Eterno Retorno do Mesmo: Tese Cosmológica ou Imperativo Ético?. op. cit.. 
p.116. Parênteses nosso. 
264 Como dissemos, o eterno retorno já aparece em outros escritos anteriores, mas não se configura como 
a doutrina nietzschiana propriamente dita.  



 94

também essa aranha e este luar entre as árvores, e também este 
instante e eu mesmo. A perene ampulheta do existir será sempre 
virada novamente – e você com ela, partícula de poeira!”. – Você 
não se prostraria e rangeria os dentes e amaldiçoaria o demônio que 
assim falou? Ou você já experimentou um instante imenso, no qual 
lhe responderia: “Você é um deus e jamais ouvi coisa tão divina!”. 
Se esse pensamento tomasse conta de você, tal como você é, ele o 
transformaria e o esmagaria talvez; a questão em tudo e cada coisa, 
“Você quer isso mais uma vez e por incontáveis vezes?”, pesaria 
sobre os seus atos como o maior dos pesos! Ou o quanto você teria 
de estar bem consigo mesmo ou com a vida, para não desejar nada 
além desta última, eterna confirmação e chancela? 265  

 

Alguns comentadores interpretaram a passagem acima como uma espécie de 

paródia ao imperativo categórico de Kant. Se para o filósofo de Koenisberg a ação do 

homem deveria ser guiada pelo mandamento: “age de modo que a máxima de tua 

vontade possa valer sempre ao mesmo tempo, como principio de uma legislação 

universal”; a doutrina nietzschiana exortaria: “viva cada momento de uma forma que o 

afirme e queira que se repita pela eternidade”.266 Se concordarmos que Nietzsche 

realmente propõe essa reformulação do imperativo categórico, será preciso que 

concordemos que ele subverte não só o conteúdo, mas também a forma do imperativo 

categórico. O filósofo teria transferido a prescrição kantiana do âmbito da 

universalidade do comportamento ético para uma espécie de máxima existencial 

individual e circunstancial.  

Se em Kant o mandamento era formal e deveria se estender a todos os seres 

humanos e a todas situações, em Nietzsche o eterno retorno diz respeito à existência de 

cada homem, pois levaria cada um a se questionar sobre a própria existência. A 

interrogação seria: Estou vivendo uma vida que suportaria vivê-la da mesma maneira 

infinitas vezes? Tal questão se distancia do formalismo prescritivo de Kant, como 

também da maioria das propostas vindas das tradições metafísicas e (ou) religiosas. 

Vejamos como Scarlett Marton deixa clara essa diferença entre o imperativo de Kant e a 

proposta de Nietzsche: 
 

                                                 
265 NIETZSCHE, Friedrich A Gaia Ciência. op. cit. p. 230. 
266 Essa tese, sendo olhada rapidamente, parece trazer-nos um aparente problema, caso se entendamos a 
doutrina do eterno retorno como uma tese totalmente determinista. Por outro lado, no eterno retorno, o 
homem também seria causa do regresso de todas as coisas. Eu mesmo pertenço a causa do eterno retorno 
(NIETZSCHE, Friedrich. Assim Falou Zaratustra.op.cit..p.227). Além disto, o “efeito existencial” da 
concepção cosmológica de Nietzsche, não pode ser entendida como no eterno retorno dos Estoicos. Nos 
Estoicos o efeito seria “Apatia”, em Nietzsche o “Amor fati”. Porém, este é mais um assunto em que nos 
aprofundaremos mais à frente no capítulo III, no tópico “o problema do determinismo no eterno retorno”.  



 95

Enquanto Kant espera subsumir os juízos acerca das ações 
individuais numa lei moral racional, Nietzsche quer apontar o 
caráter singular irrecuperável de cada ação. Se o primeiro coloca 
acima de circunstâncias particulares e vantagens passageiras a 
máxima que o homem deve seguir nas suas ações, o último a faz 
depender de situações conjunturais e subordina-se a interesses 
específicos. Para um, é a razão, enquanto faculdade do universal, 
que comanda imperativamente, obriga incondicionalmente a 
vontade do homem; Para o outro, são os pensamentos, sentimentos 
e impulsos que lhe impõem o que fazer.267  

 

Indo um pouco mais adiante em nosso raciocínio, se prestarmos atenção ao 

trecho de A Gaia Ciência, poderemos notar que o “conteúdo existencial” é proposto em 

forma de questionamento, e não de prescrição ética. No texto, está expressa uma 

interrogação – que se baseia em uma hipótese cosmológica não dualista – e não um 

aconselhamento ou uma prescrição. Como já dissemos, a pergunta é: “Você quer isso 

mais uma vez e por incontáveis vezes?”. 268 O Autor, inclusive, admite duas possibilidades 

de reação ao pronunciamento do “demônio”: “Você não se prostraria e rangeria os 

dentes e amaldiçoaria o demônio que assim falou? Ou você já experimentou um instante 

imenso, no qual lhe responderia: ‘Você é um deus e jamais ouvi coisa tão divina!’”. 269 

O eterno retorno tanto poderia significar algo penoso e repulsivo, quanto algo alegre e 

atrativo. Tudo dependeria do tipo de vida que se leva nesta existência terrena.270  

                                                 
267 MARTON, Scarlett. O Eterno Retorno do Mesmo: Tese Cosmológica ou Imperativo Ético?. p. 94.   
268 NIETZSCHE, Friedrich A Gaia Ciência. op. cit. p. 230. 
269 Ibidem. p. 230. 
270 Nuno Nabais já havia ressaltado essas diferentes possibilidades de impacto existencial que a doutrina 
do eterno retorno poderia provocar. “A ideia de Eterno Retorno é constituída por uma ambivalência 
existencial incontornável. Ela induz posturas existenciais tão distintas quanto diferentes são os modos de 
visar o passado. Para aquele no qual a memória do passado é sempre refractada [sic] na consciência da 
impotência e da culpa e que, por conseqüência, apenas a deseja apagar, anular, para esse a ideia de um 
retorno infinito desse passado tal e qual ele foi, a ideia de uma repetição de todos e cada um desses actos 
[sic] que ele quer esquecer, apareceria como uma maldição, como um terrível castigo: essa ideia aniquilá-
lo-ia. A ideia de Eterno Retorno só vem conferir plenitude a cada um e a todos os instantes da nossa 
existência quando essa plenitude já está realizada. Unicamente para quem experimenta o passado já no 
sentimento de nostalgia pode a ideia de retorno desse mesmo passado representar um ‘pensamento 
divino’” (NABAIS, Nuno. Metafísica do Trágico. op.cit. p. 203). No mesmo sentido vai Zuboff. Para o 
comentador, a aceitação da doutrina como verdadeira poderia trazer uma sensação de eterno desespero 
“para aqueles que se sabem malditos em sua fraqueza”, mas, por outro lado, poderia provocar uma grande 
alegria “naqueles que sabem que podem viver alegremente esta vida”. (ZUBOFF, Arnold. Nietzsche and 
eternal recurrence. In: SOLOMON, Robert C. Nietzssche, a collection of critical essays. Notre Dame: 
University of Notre Dame Press, 1980, p. 344. Trad. nossa). Ivan Soll também trata sobre esse assunto. 
Para esse comentador, inclusive, a importância central da doutrina estaria nas possíveis consequências 
psicológicas trazidas por essa “nova” teoria cosmológica. Ver: SOLL, Ivan. Reflexions on recurrence: a 
re-examination of nietzsche’s doctrine, die Ewige Wiederkehr des gleichen. In: SOLOMON, Robert C. 
Nietzssche, a collection of critical essays. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1980, p. 322-325 
e 339. Este mesmo comentador, no entanto, também levanta a possibilidade da completa indiferença 
psicológica frente à doutrina nietzschiana. (ibidem. p. 339). 



 96

Além do mais, a doutrina não apregoaria uma maneira única e “correta” para se 

viver, mas proporia uma avaliação sobre a vida terrena, tendo como referência a própria 

vida terrena. “Viver esta vida, em que nos achamos aqui e agora, como se ela pudesse 

[...] retornar um número infinito de vezes”.271 Daí, o eterno retorno, no âmbito humano, 

estaria muito mais próximo de um novo questionamento existencial do que de uma 

normatização ética. A eterna repetição sem fins pré-determinados e a ausência de 

significado para o movimento cósmico trariam um vazio de significações absolutas para 

o âmbito existencial. Esse vazio, por sua vez, exigiria que o homem criasse um novo 

significado humano demasiado humano para sua existência. Ou seja, o niilismo do 

âmbito cosmológico do eterno retorno exigiria novos significados para esfera 

existencial.272 No lugar do além-mundo e da além-vida, teríamos o mesmo mundo 

terreno e a mesma vida terrena como referências para a existência humana. Daí, 

estariam abertas múltiplas alternativas existenciais a serem “avaliadas” a partir da 

doutrina da eterna recorrência.  

 
Meu ensinamento diz: Viver de tal modo que tenhas de desejar 
viver outra vez, é a tarefa, – pois assim será em todo caso! Quem 
encontra no esforço o mais alto sentimento, que se esforce; quem 
encontra no repouso o mais alto sentimento, que repouse; quem 
encontra em subordinar-se, seguir, obedecer, o mais alto 
sentimento, que obedeça. Mas que tome consciência do que é que 
lhe dá o mais alto sentimento, e não receie nenhum meio! Isso vale 
a eternidade! 273          
 

O texto acima – apesar de nos mostrar claramente a ligação entre as esferas 

cosmológica e existencial do eterno retorno – parece trazer-nos um problema: Como 

pode o homem querer e decidir algo sobre sua própria vida, se tudo se repete da mesma 

maneira infinitamente? Se entendermos a doutrina do eterno retorno como uma “tese 

totalmente determinista”, não encontraríamos espaço para a liberdade de escolha. 

Tentemos, então, trabalhar o problema, no próximo tópico. 

 
 

 

                                                 
271 Trecho transcrito da palestra publicada em DVD: MARTON, Scarlett. Nietzsche, o Filósofo da 
Suspeita. (em DVD) São Paulo: Cultura Marcas, coleção: I Curso Livre de Humanidades, Filosofia, n° 
VIII, 2005. Cap III (final). 
272 Aqui estamos próximos da interpretação de Danto: “sem um objetivo [para o movimento cósmico], 
não há significado para a vida. Dessa forma, o homem fica obrigado a dar um significado a ela”. 
DANTO, Arthur. Nietzsche as philosopher. New York: Columbia University press, 1980, p. 211. Trad. 
nossa.  
273  NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletes. op.cit .p.390 



 97

2.3. O PROBLEMA DO DETERMINISMO NO ETERNO RETORNO 

2.3.1. A questão “determinismo e liberdade em Nietzsche” (breve antropologia 

filosófica a partir do pensamento nietzschiano).  

 

Antes de abordarmos diretamente o Problema do determinismo no eterno 

retorno, façamos um pequeno apanhado na obra de Nietzsche para sabermos como o 

filósofo se situa na clássica problemática filosófica do determinismo x liberdade. No 

nosso entender, reflexões sobre esse problema estão presentes em praticamente toda a 

obra de Nietzsche. O tema, inclusive, é a questão central de seu primeiro ensaio 

filosófico274, Fatum e História, texto escrito em 1862, quando o filósofo tinha apenas 17 

anos de idade. A obra, que problematiza a aparente incompatibilidade entre 

determinismo e liberdade, tenta resolver o problema concebendo os dois termos como 

sendo, ao mesmo tempo, contrapostos e complementares. O jovem Nietzsche, a partir de 

uma aparente influência heraclítica, considera a vontade livre e o fatum como contrários 

que se definem a partir da alteridade. Vejamos como o pensador delimita esses termos e 

expõe esta interpretação de “oposição complementar”:  

 

A vontade livre se apresenta como aquilo que não tem vínculos, 
que é arbitrário: é o infinitamente livre, oscilante, o espírito. O 
fatum, ao contrário, é uma necessidade [...]. O fatum é a força 
infinita de resistência contra a vontade livre; a vontade livre sem 
fatum é tão dificilmente pensável quanto o espírito sem real, o bom 
sem o mau. Porque somente a contraposição dá lugar aos traços 
característicos.275 

  

Nietzsche chega a estes dois conceitos – vontade livre e fatum – a partir de uma 

representação cosmológica na qual enxerga o universo e o processo histórico como 

sendo compostos por diversos círculos concêntricos. Esses círculos seriam de variados 

tamanhos, sendo que os maiores compreenderiam os menores e estes últimos estariam 

mais aproximados do centro. Os círculos mais amplos estariam ligados ao movimento 

                                                 
274 Apesar de Fatum e História ser considerado o primeiro trabalho filosófico de Nietzsche, o próprio 
Pensador afirmou, que realizou seu primeiro “exercício filosófico” aos 13 anos de idade, quando 
trabalhou, de forma iniciante, a questão do problema do mal. De qualquer maneira, Fatum e história foi o 
primeiro escrito filosófico trazido a público. O ensaio foi apresentado à pequena sociedade lítero-musical, 
Germânia. A Germânia foi fundada por Nietzsche e os dois amigos, Carl von Gersdorff e Paul Deussen, 
em 1862. (fonte: SAFRANSKI, Rüdier. Biografia de uma tragédia. São Paulo: Geração Editorial, 2005).  
275 NIETZSCHE, Friedrich. Fatum e História. In: Escritos Sobre História. Trad. Noéli Correia de Melo 
Sobrinho. Rio de Janeiro: Ed Puc Rio; São Paulo: Loyola, 2005. (coletânea de textos póstumos a partir 
WERKE, Kritische Gesamtausgabe, organizada por Colli e Montinari, 30 volumes, Berlim: Walter de 
Gruyter & Co, 1967). p.63. 



 98

da “história universal”, enquanto que os menores e mais centrais estariam relacionados 

com a “história da humanidade”.  Nesse “processo” circular, tanto o vir-a-ser da 

natureza como o da história se movimentariam sem uma finalidade pré-estabelecida. 

Acompanhemos a descrição do filósofo:  
 

Este devir eterno precisa de um fim? Quais são as molas dessa 
grande obra de relojoaria? Estão ocultas, mas são as mesmas nesse 
grande relógio que chamamos história. O mostrador são os 
acontecimentos. A cada hora os ponteiros avançam para começar 
novamente a sua ronda a partir das doze; começa um novo período 
do mundo... Tudo se move em círculos gigantescos, que giram uns 
em torno dos outros ao mesmo tempo que devêm; o homem é um 
dos círculos mais interiores. Quando quer medir as oscilações dos 
que estão na periferia, ele precisa abstrair de si e dos círculos que 
estão mais próximos dele, e caminhar para os que são mais amplos 
e abrangentes. Os mais próximos dele são a história dos povos, da 
sociedade e da humanidade. A busca do centro comum de todas as 
oscilações, do círculo infinitamente pequeno, é a tarefa da ciência 
natural [...]276. 

  

Notamos que nesse ponto de vista cosmológico já transparece uma íntima 

ligação com o eterno retorno. Apesar da doutrina ainda não estar expressa 

explicitamente, o texto parece mostrar que as raízes do “pensamento mais abissal” de 

Nietzsche já estão presentes nesse seu primeiro ensaio filosófico. No escrito, podemos 

enxergar claramente a visão cíclica de cosmo e a exclusão de uma teleologia para o vir-

a-ser, duas características comuns à concepção de Universo proposta pela doutrina da 

eterna recorrência.277 

 Deixando um pouco de lado o eterno retorno e nos atendo à “construção 

cosmológica” do jovem Nietzsche, observemos como o pensador chega a suas noções 

de vontade livre e fatum a partir desta sua primeira concepção cíclica. Para o autor, os 

círculos menores e mais próximos ao centro seriam “âmbitos” possíveis de se conceber 

uma vontade livre. A vontade humana estaria restrita a um dos menores círculos. Por 

outro lado, a medida em que há o afastamento do centro e o consequente aumento dos 

círculos, estaríamos nos aproximando gradativamente de um fatum social e 

posteriormente de um fatum físico. Vejamos o texto:  

 

                                                 
276 Ibidem p. 61.  
277 Inclusive, o texto traz a metáfora das “doze horas” aludindo ao recomeço de ciclos cósmicos. Este 
artifício é utilizado diversas outras vezes, quando o Filósofo trata sobre o eterno retorno. (citar póstumos 
e Zaratustra). 



 99

[...] na medida em que o homem é arrastado para os círculos da 
história universal, surge essa luta da vontade individual com a 
vontade geral; aqui se insinua a presença desse problema 
infinitamente importante que é o da justificação do indivíduo em 
relação ao povo, o do povo em relação à humanidade e da 
humanidade em relação ao mundo; aqui se desenha enfim a 
relação fundamental entre fatum e história278. 

 

 É bom observar que nesta prematura e controversa representação cosmológica 

Nietzsche coloca a vontade livre inserida em grandes círculos de determinações e 

fatalismo. Não haveria uma inteligência livre por trás do devir, pelo contrário, a vontade 

livre é que seria uma parte ínfima do grande cosmo que, em sua maior parcela, “agiria” 

inconscientemente. A liberdade estaria compreendida em “estruturas determinantes”, 

fossem elas biológicas ou culturais279. Acompanhemos o trecho a seguir:  
 

Uma estrutura fatalista do crânio e da coluna vertebral, o estado e a 
natureza de seus pais, o cotidiano de suas relações, o comum de seu 
ambiente, inclusive a monocordia de sua terra natal. Fomos 
influenciados sem carregar conosco a força suficiente para 
contrariar estas influências, sem saber sequer que estamos sendo 
influenciados280. 

 

Ao pensar uma “livre escolha” inserida dentro de uma estrutura determinante, 

Nietzsche tenta resolver a suposta incompatibilidade entre os conceitos de determinação 

e liberdade. Como dissemos anteriormente, os dois termos seriam complementares e, 

por consequência, o ser humano só poderia ser concebido a partir desta 

complementaridade. “[...] uma vontade livre absoluta, carente de fatum, tornaria o 

homem um deus; o princípio fatalista o transformaria num mero autômato”.281 Podemos 

enxergar claramente, nessa interpretação nietzschiana, uma semente do seu projeto 

filosófico, que visa uma relativização do conceito tradicional de subjetividade. No 

pensamento de Nietzsche, o “sujeito” passa a ser visto como parte constitutiva do 

mundo, não podendo mais ser compreendido como uma espécie de “Eu autônomo” e 

separado das determinações do vir-a-ser. 

 Ao longo de sua obra, o filósofo alemão parece manter seu posicionamento 

sobre a questão, porém passa a desenvolvê-la de maneira diversa em outros escritos. Em 

O Nascimento da Tragédia, o pensador apresenta dois “conceitos” estéticos, e ao 
                                                 
278 NIETZSCHE, Friedrich. Fatum e História. In: Escritos Sobre História. op. cit.  p.62.  
279 Obviamente poderíamos levantar a questão de que Nietzsche poderia ser um pré-estruturalista, mas 
não podemos nos ater neste tema no presente estudo. 
280NIETZSCHE, Friedrich. Fatum e História. In: Escritos Sobre História. op. cit. p.62. 
281Ibidem. op. cit.65. 



 100

mesmo tempo cosmológicos, com o objetivo de representar o caráter impulsivo da 

natureza. Estamos referindo-nos aos termos, dionisíaco e apolíneo, que são entendidos 

como impulsos naturais passíveis de ser simbolizados através da arte. O apolíneo, 

impulso delineador, limitador e individuador, seria melhor expresso por uma arte com o 

caráter predominantemente plasmador, a saber, as artes plásticas (no entender de 

Nietzsche: onírica). Já o impulso dionisíaco estaria ligado à embriaguês, à desmedida, à 

quebra da individuação e à união mística com o “uno primordial”.282 Esse impulso, por 

sua vez, seria melhor traduzido pela música dionisíaca (extática).283 Porém, é na 

tragédia grega que Nietzsche acredita encontrar esses dois “impulsos naturais” sendo 

representados de forma simultânea.284 Acompanhemos o trecho a seguir que, além de 

mostrar esse caráter peculiar da tragédia grega, também apresenta o par de conceitos em 

seus âmbitos cosmológicos e estéticos:  

 

Até agora examinamos o apolíneo e o seu oposto, o dionisíaco, 
como poderes artísticos que, sem a mediação do artista humano, 
irrompem da própria natureza, e nos quais os impulsos artísticos 
desta se satisfazem imediatamente e por via direta: por um lado, 
como mundo figural do sonho, cuja perfeição independe de 
qualquer conexão com a altitude intelectual ou da educação 
artística do indivíduo, por outro, como realidade inebriante que 
novamente não leva em conta o indivíduo, mas procura inclusive 
destruí-lo e libertá-lo por meio de um sentimento místico de 
unidade. Em face desses estados artísticos imediatos da natureza, 
todo artista é um ‘imitador’, e isso quer como artista onírico 
apolíneo, quer como artista extático dionisíaco, ou enfim – como 

                                                 
282 Tradicionalmente os comentadores de Nietzsche promovem uma identificação dos conceitos 
nietzschianos, dionisíaco e apolíneo com as concepções schopenhauerianas de vontade e representação. 
Obviamente, os conceitos de Nietzsche tiveram influência destes termos de Schopenhauer, porém uma 
identificação exata dos conceitos é algo controverso. Esta tentativa fica ainda mais problemática quando, 
na filosofia do jovem Nietzsche, encontramos um terceiro termo, o “uno-primordial”, espécie de 
totalidade cósmica desconfigurada. O comentador Márcio José Silveira Lima trata sobre esta 
problemática em (LIMA, Marcio José Silveira. As Máscaras de Dioniso. São Paulo: Unijuí, 2006.). O 
assunto é abordado a partir da página 39.         
283 Nesta passagem de O Nascimento da Tragédia, podemos observar a identificação, que Nietzsche 
propõe entre arte plástica e apolíneo, e entre música e dionisíaco: “Essa imensa oposição que se abre 
abismal entre a arte plástica, como arte apolínea, e a música, como arte dionisíaca, se tornou manifesta 
a apenas um dos grandes pensadores [...]”. Este Pensador, a que se refere Nietzsche, é Schopenhauer. É 
bom lembrar, porém, que as referências às divindades gregas é de Nietzsche e não de Schopenhauer. 
NIETZSCHE, Friedrich. O Nascimento da Tragédia. O Nascimento da Tragédia. Trad. Paulo César de 
Sousa. São Paulo: Companhia das Letras, 2005. p  
284 “Na estrutura das peças trágicas, a ‘captura’ do dionisíaco pelo apolíneo se dá no âmbito da forma: O 
apolíneo diz respeito ao universo das imagens, das formas, enquanto que o dionisíaco, representado 
inicialmente no coro” (WEBER, José Fernades. A teoria nietzschiana da tragédia. Revista 
Transformação. Revista do Departamento de Filosofia da Unesp, campus de Marília, vol. 30. no.1. 
(www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/). Marília, 2007.)  



 101

por exemplo na tragédia grega – enquanto artista ao mesmo tempo 
onírico e extático.285  

 

 No texto acima, fica claro que Nietzsche compreende as configurações do cosmo 

como resultado de dois impulsos naturais que poderiam ser “mimetizados” pela arte. 

Tais impulsos seriam responsáveis por todo processo de plasmação e desintegração das 

formas da natureza. Por um lado, teríamos o apolíneo, princípio plasmador e construtor 

de imagens oníricas e delimitadoras – tais delimitações, plasmadas pelas formas 

apolíneas, levariam ao processo de individuação. Por outro lado, teríamos o dionisíaco, 

um princípio de “ruptura” da individuação, que tenderia a levar tudo à uma reunificação 

do “uno primordial”. O dionisíaco promoveria esse rompimento das delimitações, 

desencobrindo, assim, um substrático fluxo desmedido e, até então, encoberto pelas 

formas apolíneas.  

Seguindo o raciocínio exposto acima, podemos considerar o “eu individual” 

como fruto da plasmação do elemento apolíneo. Ou seja, o “eu” é visto como resultado 

de “forças” cósmicas apolíneas que, dando-lhe limites, vieram a “produzi-lo”. Neste 

ponto, concordamos com a explicação do interprete Nuno Nabais: “[...] com a figura de 

Apolo, <<a imagem divina do principio de individuação>>, como precisamente o 

designa Nietzsche, que procura, na apologia das formas, da aparência e do sonho 

justificar o caráter individualizado da existência humana”.286 Por outro lado, esse “eu 

individual” é também permeado pelas “forças dionisíacas” que tendem a “levá-lo” a 

uma união mística com o uno-primordial, provocando, assim, o esvaziamento do caráter 

subjetivo. Vejamos o texto, que traz uma descrição do “estado dionisíaco”; quando as 

“forças dionisíacas” prevalecem sobre o individuo:  
 

O individuo com todos os seus limites e medidas, afundava no 
auto-esquecimento do estado dionisíaco e esquecia dos preceitos 
apolíneos287. O desmedido revela-se como a verdade, a contradição, 
o deleite nascido das dores, fala por si desde o coração da 
natureza.288 

                                                 
285 NIETZSCHE, Friedrich. O Nascimento da Tragédia. op .cit. p.32. 
286 NABAIS, Nuno. Metafísica do Trágico. Lisboa: Relógio d’Água. 1997. p. 83. 
287 É interessante ressaltar, que Nietzsche faz uma ligação entre o apolíneo e a ética, pois as prescrições 
estariam ligadas com as ideias de medida e limite proporcionadas por Apolo. A civilização grega teria 
visto em Apolo um deus ético. “Esse endeusamento da individuação, quando pensado sobretudo côo 
imperativo e prescritivo, só conhece uma lei, o indivíduo, isto é, a observação das fronteiras do indivíduo, 
a medida no sentido helênico. Apolo como divindade ética, exige aos seus a medida e, para poder 
observa-la, o auto-conhecimento. E assim corre ao lado da necessidade estética da beleza, a exigênncia do 
‘conhece-te a ti mesmo’ e ‘nada em demasia’ [...]”. (NIETZSCHE, Friedrich. O Nascimento da Tragédia. 
op.cit. p 40.) 
288 NIETZSCHE, Friedrich. O Nascimento da Tragédia. op. cit p. 41.  



 102

  

Trazendo essas noções de O Nascimento da Tragédia para serem relacionadas 

com a temática de nosso sub-tópico, poderíamos afirmar que Nietzsche permanece com 

uma postura crítica perante a concepção tradicional de subjetividade. O homem passa a 

ser visto como resultado de impulsos que estão além de sua “livre escolha”. Se por um 

lado o princípio apolíneo lhe propicia a individualidade, por outro lado o impulso 

dionisíaco tende a levá-lo ao esquecimento de se próprio. Não é possível pensar em uma 

subjetividade separada desses “poderes artísticos que, sem mediação do artista humano, 

irrompem da própria natureza”.289 Poderíamos assim especular que, mais uma vez, a 

liberdade em Nietzsche aparece limitada por determinações. Melhor explicando, a partir 

da exposição de O Nascimento da Tragédia podemos supor que o “agir individual” seria 

plasmado por um impulso individualizador, o apolíneo. Ao mesmo em tempo, este 

mesmo agir tenderia a uma unificação cósmica impulsionada pelo “fator” dionisíaco. 

 Ao longo da obra de Nietzsche encontramos diversas outras abordagens sobre 

nossa questão. Em outros escritos, o problema “determinismo x liberdade”, apesar de 

ser tratado a partir de diferentes enfoques, quase sempre tende a uma “solução” 

semelhante às já apresentadas nos textos trabalhados. O posicionamento crítico perante 

a concepção de subjetividade da tradição metafísica é comum a maioria dos outros 

textos. A “ideia” de um sujeito totalmente autônomo é quase sempre problematizada a 

partir de uma concepção que entende o “Eu consciente”290como sendo, na verdade, um 

resultado de um processo conflituoso. Obviamente, ao entender o sujeito como 

resultado e não como “partícula” independente do vir-a-ser, o filósofo impõe a 

necessidade de repensar o antigo “conceito” de liberdade. 

 Vejamos, então, como Nietzsche critica a noção de um “Eu consciente,” pondo 

em cheque termos tradicionais como “consciência”, “Eu” e “alma”. Na Gaia Ciência, 

por exemplo, a consciência é entendida como algo que “veio-a-ser” a partir de um 

“último e derradeiro desenvolvimento do orgânico, e, por conseguinte, também o que 

nele é mais inacabado e menos forte”.291 Ou seja, a consciência seria uma resultante de 

processos orgânicos que, muitas vezes, escapariam da compreensão da própria 

                                                 
289 Ibidem. p. 32. 
290 Com o termo, “Eu consciente”, queremos entender um sujeito autônomo, que se coloca destacado do 
mundo. É o homem compreendido como um ente que possui os atributos da vontade livre e da 
consciência. Obviamente, o termo se aproxima dos conceitos tradicionais de “alma” e “sujeito”. É bom 
observar que a expressão não é de Nietzsche, e está sendo aqui utilizado com a finalidade de englobar os 
conceitos tradicionais já citados. 
291 NIETZSCHE, Friedrich A Gaia Ciência. op. cit. p. 62.  



 103

consciência. Por consequência, algumas características do próprio indivíduo ficariam 

longe do alcance de uma atividade consciente. Acompanhemos o início da seção oito, 

de A Gaia Ciência:  

 

Virtudes inconscientes – Todas as características pessoais de que 
um homem é consciente – sobretudo quando ele pressupõe que elas 
são visíveis e óbvias também para o seu meio – obedecem a leis de 
desenvolvimento completamente diversas das características que 
lhe são desconhecidas ou muito mal conhecidas, que por sua finura 
também se ocultam aos olhos do observador refinado [..]292. 
 

 A consciência, além de ser algo que se formou a partir de impulsos, continuaria 

sendo totalmente influenciada por estes mesmo depois de constituída. “Ao nosso 

impulso mais forte, o tirano em nós, submete-se não apenas a razão, mas também a 

nossa consciência”.293 Com isso, fica claro, mais uma vez, que, no pensamento de 

Nietzsche, o lugar de uma ação autônoma e consciente fica reduzido a um pequeno 

espaço limitado por “determinações da natureza”. 

 Outro tema que é problematizado pelo pensamento nietzschiano é a noção de 

“alma”. Indo na mesma direção de sua concepção que considera que a “consciência” 

está atrelada ao orgânico, Nietzsche também discorda da noção dualista que opõe 

“alma” a “corpo”. Ele tenta quebrar esta dicotomia sugerindo novas conotações para o 

termo “alma”. O filósofo pretende, através dessas novas acepções, quebrar a antiga ideia 

de alma una e incorruptível. Observemos o trecho de Para Além do Bem e Mal:  

 

[...] o atomismo da alma. Permita-se designar com esse termo a 
crença que vê a alma como algo indestrutível, eterno indivisível, 
como uma mônada, como um atomon: essa crença deve ser 
eliminada da ciência! Seja dito entre nós que não é necessário, 
absolutamente, livrar-se com isso da “alma” mesma, renunciando a 
uma das mais antigas e veneráveis hipóteses [...]. Está aberto o 
caminho para novas versões e refinamentos da hipótese da alma: e 
conceitos como “alma mortal”, “alma como pluralidade do sujeito” 
e “alma como estrutura social dos impulsos e afetos” querem ter, de 
agora em diante, direitos de cidadania na ciência.294 

 

 É interessante ressaltar, ainda, outro sentido que o pensador atribui à “alma”. 

Continuando com a intenção de combater o dualismo “corpo x alma”, Nietzsche define 

                                                 
292 Ibidem. p. 60 
293 NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal. op. cit. p. 71. 
294 Ibidem. p.18. 



 104

corpo como sendo “uma estrutura social de muitas almas”.295 A partir desse irreverente 

ponto de vista, o corpo não poderia mais ser entendido como uma substância diversa da 

alma. Para Nietzsche, não haveria sentido conceber o homem como um composto 

dicotômico, como propôs Descartes. Pelo contrário, na visão nietzschiana, o corpo é um 

resultado de uma relação de “almas querentes”.296 O que denominamos de corpo seria, 

na verdade, um processo inacabado de uma multiplicidade em movimento; como bem 

descreve Deleuze, relacionando o tema com a teoria das forças: “[...] qualquer corpo 

vive como produto arbitrário das forças que o compõem. O corpo é fenômeno múltiplo, 

sendo composto por uma pluralidade de forças irredutíveis; a sua unidade é a de um 

fenômeno múltiplo[...].”297    

Essa concepção está intimamente ligada ao “conceito” nietzschiano de vontade 

de potência, noção cósmica que compreende o universo como uma interminável luta de 

“múltiplas vontades”.298 O indivíduo humano não seria uma exceção a essa luta 

cósmica, pois ele também se constituiria como vontade de potência. O corpo de cada 

homem seria uma resultante do combate de micro-seres “externos” e “internos”. 

Vejamos como explica a Professora Scarlett Marton, que trabalhou profundamente esse 

tema no trabalho, Nietzsche. Das Forças Cósmicas aos Valores Humanos: 

 

 O corpo humano ou, para sermos precisos, o que se considera 
enquanto tal, é constituído por numerosos seres vivos 
microscópicos que lutam entre si, uns vencendo e outros 
definhando – e assim se mantém temporariamente. O caráter 
pluralista da filosofia nietzschiana já se acha presente aí, no nível 
das preocupações – digamos – fisiológicas. É por facilidade que se 
fala num corpo, é por comodidade que se vê o corpo como 
unidade.299 

 

 Entendendo a vontade de potência como uma multiplicidade de vontades que se 

combatem entre si e configuram o Universo, Nietzsche exclui a possibilidade de se 

compreender o “querer” como algo unitário. “Querer me parece, antes de tudo, algo 

                                                 
295 Ibidem. p 24. 
296 Além da noção descrita, Nietzsche usa muitas outras simbologias para questionar a concepção de 
homem cartesiana. Um belo exemplo é o capítulo Dos desprezadores do corpo, do Assim falava 
Zaratustra. No trecho, o filósofo apresenta o termo “grande razão”, referindo-se ao corpo, enquanto usa  
“pequena razão”, para espírito. A pequena razão seria apenas um instrumento da grande razão. Ver: 
(NIETZSCHE, Friedrich.Assim Falou Zaratustra. op.cit.p.51 e 52.)    
297 DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a Filosofia. Porto:Rés-editora, 2001. p.63. 
298 Tratamos também sobre a vontade de potência no primeiro capítulo, quando relacionamos o conceito 
com a teoria das forças.  
299 MARTON, Scarlett. Nietzsche, Das Forças Cósmicas aos Valores Humanos. São Paulo: Editora 
Brasiliense, 1990.  p.31. 



 105

complicado, algo que somente como palavra constitui uma unidade [...]”.300Além dessa 

perspectiva pluralista se opor à concepção schopenhauriana de vontade, ela também se 

contrapõe à tendência tradicional, que entende vontade como um atributo de um “Eu” 

substancial301. A vontade, essa “[...] coisa tão múltipla, para qual o povo tem uma só 

palavra,”302não poderia, para Nietzsche, ser fruto de um “eu” consciente. Pelo contrário, 

este “eu” é que passa a ser visto como um resultado das ações das múltiplas vontades.   

 É bom ressaltar, inclusive, que a ideia de um “eu” seria, para o pensador, fruto 

da “sedução da linguagem”.303 Melhor explicando, partindo de uma problematização do 

cogito cartesiano, Nietzsche põe em questão a noção do “eu”. Para o filósofo, o 

raciocínio de Descartes estaria enraizado num hábito gramatical que considera todo o 

agir fruto de um sujeito agente.304 Dessa maneira, para o pensador alemão, a construção 

do cogito estaria montada da seguinte forma: “pensar é uma atividade, toda atividade 

requer um agente, logo”305– há um agente que pensa.306 Para Nietzsche, seria “um 

falseamento da realidade efetiva dizer: o sujeito ‘eu’ é a condição do predicado 

                                                 
300 NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia 
das Letras (companhia de bolso), 2005. p. 22 
301 Esta diferenciação da vontade de potência, frente às outras duas concepções de vontade assinaladas no 
texto, são bem detalhadas em: (MARTON, Scarlett. Nietzsche, Das Forças Cósmicas aos Valores 
Humanos. São Paulo: Editora Brasiliense, 1990). Isto é realizado no capítulo A constituição cosmológica, 
a partir da página 33. Em nosso trabalho, vamos nos ater brevemente na diferença entre vontade de 
potência e “vontade como atributo do sujeito”, que também pode ser compreendida como vontade 
psicológica. 
302 NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia 
das Letras (companhia de bolso), 2005. p.23. 
303 Na primeira dissertação de Genealogia da Moral – entre outras passagens –, Nietzsche considera que a 
noção se ‘sujeito’ é resultado de uma “sedução da linguagem”. Ver capítulo 13, da primeira dissertação 
de: (NIETZSCHE, Friedrich Genealogia da Moral. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2005. p.36).  
304 O raciocínio de Descartes pode ser acompanhado em. objeções e repostas às meditações metafísicas, 
assim como nas próprias Meditações metafísicas. Acompanhemos um trecho das “objeções e respostas”: 
“Mas, quando percebemos que somos coisas pensantes, trata-se de uma primeira noção que não é extraída 
de nenhum silogismo; e quando alguém diz: Penso logo sou, ou existo, ele não concluiu sua existência de 
um pensamento como pela força de algum silogismo, mas como uma coisa conhecida por si; ele a vê por 
simples inspeção do espírito. Como se evidencia do fato de que, se deduzisse por meio do silogismo, 
deveria antes conhecer esta premissa maior: Tudo que pensa existe. Mas, ao contrário, esta lhe é ensinada 
por ele sentir em si próprio que não pode se dar que ele pense, caso não exista. Pois é próprio de nosso 
espírito formar as proposições gerais pelo conhecimento das particulares” (DESCARTES, René. objeções 
e repostas às Mediatções metafísicas . São Paulo: Abril Cultural, 1983. p. 158. (Coleção Os Pensadores). 
Também no Discurso do Método, Descartes parece realizar um raciocínio semelhante ao descrito, por 
Nietzsche, em Além do Bem e do Mal. “[...] vejo muito claramente que, para pensar, é preciso existir [...] 
(DESCARTES, René. Discurso do método. São Paulo: Abril Cultural, 1999. Coleção Os Pensadores. p. 
63). 
305 NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal. op.cit. p. 22. 
306 Este tema também é abordado na seção 54 de (NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal. 
op.cit.p.53).  



 106

‘penso,’”307 pois esse tipo de raciocínio deixaria de considerar que o “sujeito” é, na 

verdade, uma resultante308 de um processo conflitivo.309  

 Obviamente, ao criar novos sentidos para os conceitos de “eu”, “consciência”, 

“alma” e “vontade,” Nietzsche problematiza  a compreensão tradicional de liberdade. Se 

para ele não é mais possível pensar o homem como um “eu” autônomo e consciente, 

nem a “vontade” como o atributo da “livre escolha” deste “eu”, então a liberdade, 

estaria longe de ser compreendida como um livre-arbítrio. Se o “querer” não é mais 

visto como o poder de realizar uma escolha totalmente autônoma, então o homem não 

seria um ente de livre-arbítrio no sentido entendido pela tradição. O trecho a seguir, de 

Para Além de bem e mal, apresenta uma das concepções nietzschianas para os termos: 

“querer” e “livre-arbítrio”. Vejamos como o filósofo apresenta uma conotação bem 

diversa da tradicional:   

 

Ao menos uma vez sejamos cautelosos, então; sejamos 
“afilosóficos” – digamos que em todo querer existe, primeiro uma 
pluralidade de sensações, a saber, a sensação do estado que se 
deixa, a sensação do estado para o qual se vai, a sensação de 
“deixar” e “ir” mesmo, e ainda uma sensação muscular 
concomitante, que mesmo sem movimentarmos “braços e pernas’, 
entre em jogo uma espécie de hábito, tão logo “queremos”. 
Portanto, assim como sentir, aliás muitos tipos de sentir, deve ser 
tido com ingredientes do querer, do mesmo modo, e em segundo 
lugar, também o pensar: em todo ato de pensar há um pensamento 
que comanda – e não se creia que é possível separar tal pensamento 
do “querer”, como se ainda restasse vontade! Em terceiro lugar, a 
vontade não é apenas um complexo de sentir e pensar, mas 
sobretudo é um afeto: aquele afeto do comando. O que é chamado 
de livre-arbítrio é essencialmente, o afeto de superioridade em 
relação àquele que tem de obedecer: eu sou livre, ele tem de 

                                                 
307 NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal. op.cit. p.22. 
308O professor José Jará traz um comentário pertinente sobre essa questão: “só como palavra a vontade 
logra reunir essa complexa pluralidade de pensamentos, de sentir, de pensar e de afetos, como o de 
comando, que pode chegar a dar unidade efetiva a essa pluralidade. Enquanto o faz, realiza-o sobre a base 
dessa rotina gramatical que emprega ‘o conceito sintético de eu’ como se fosse ele quem efetivamente 
logra a unidade dessa ação volitiva, alcançando assim uma suposta ‘liberdade da vontade’, na qual se 
omitiu e se desconhece, entretanto, toda essa complexa pluralidade de elementos que a configuram”. 
JARA, José. De Nietzsche a Heidegger; ‘voltar a ser novamente diáfanos’. In: MARTON, Scarlett (org.) 
Nietzsche abaixo do Equador; a recepção na América do Sul. São Paulo: Discurso editorial; Ijuí, RS: 
Unijuí, 2006. p.117 
309 O leitor poderia se perguntar sobre as “louvações” nietzschianas acerca do egoísmo, pois para haver 
egoísmo seria necessário um ego. Porém, é preciso salientar que, quando o Filósofo realiza essa exaltação 
do egoísmo, sempre está com a intenção de polemizar e combater uma atitude de resignação e 
desinteresse perante a vida. Um exemplo disto é o capítulo Dos três males, do Assim Falou Zaratustra. 
Compreender este egoísmo nietzschiano como uma exigência de um ego substancial é uma tarefa difícil, 
se levarmos em consideração a vontade de potência e a teoria das forças.      



 107

obedecer”. [...] Um homem que quer – comanda algo dentro de si 
que obedece, ou que ele acredita que obedece.310               

 

 A vontade, como já ressaltamos, seria resultado de relações, e nunca um querer 

autônomo de uma unidade  consciente. Na representação acima, por exemplo, Nietzsche 

descreve a vontade como resultado de uma dualidade comandar-obedecer.311 Por 

consequencia, o livre-arbítrio seria “a expressão para o multiforme estado de prazer do 

querente, que ordena e ao mesmo tempo se identifica com o executor da ordem”.312 O 

livre-arbítrio seria fruto do prazer da parte que comanda no jogo de forças do 

organismo. Apesar de ser controversa, essa descrição aponta de forma pitoresca para a 

necessidade de se repensar o conceito tradicional de liberdade.   

 Se por um lado Nietzsche questiona a ideia de livre-arbítrio, por outro ele não se 

satisfaz com uma explicação simplesmente mecanicista. Ele também coloca em cheque 

o que chama de “cativo-arbítrio,” termo usado – pelo filósofo – para designar uma total 

falta de liberdade humana. Tratando primeiramente do livre-arbítrio, Nietzsche indaga: 

“peço [...] que risque da cabeça também o contrário desse conceito-mostro: isto é, o 

‘cativo-arbítrio’, que resulta de um abuso de causa e efeito”.313 Em concordância com 

seu posicionamento que concebe tudo como resultado de um embate de forças 

contrárias, Nietzsche se nega a aceitar o determinismo da causa e efeito. Com isso, 

também se posiciona contra a ideia de um “cativo-arbítrio”. Para o pensador, há apenas 

o embate de “vontades fortes e fracas,”314determinando, através da luta, as 

configurações do mundo.  

 Nesse breve apanhado do tema, “determinismo x liberdade” na filosofia 

nietzschiana, pudemos acompanhar que, apesar do filósofo expor o problema de 

maneiras diversas, uma ideia central parece ter permeando tudo o que estudamos, a 

saber: “[...] uma vontade livre absoluta, carente de fatum, tornaria o homem um deus; o 

princípio fatalista o transformaria num mero autômato”.315  Vejamos, agora, como este 

problema se apresenta especificamente na concepção do eterno retorno.  

 Como já foi anunciado algumas vezes em nosso trabalho, uma dos principais 

impasses da doutrina do eterno retorno é o que chamamos de “problema do 

                                                 
310 NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal.op.cit. p.22 e 23. 
311 Esta concepção, mais uma vez, está próxima do capítulo do Assim falava Zaratustra, Dos 
desprezadores do corpo.   
312 NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal.op.cit. p. 24. 
313 Ibidem.p.25. 
314 Ibidem.p 26. 
315 NIETZSCHE, Friedrich. Fatum e História. In: Escritos Sobre História. op. cit..p.65. 



 108

determinismo”.316 A questão é a seguinte: como esperar um impacto ético-existencial de 

uma representação cosmológica que propõe a repetição eterna do mesmo? Ou seja, 

como a doutrina do eterno retorno poderia influenciar no agir humano? Se tudo está 

condicionado por uma sequência de combinações de forças que provocará a repetição 

infinita de todas as configurações cósmicas, qual é o lugar das “escolhas” humanas 

dentro desta cosmovisão? O problema salta a vista: “Como conciliar, então, o estrito 

determinismo que (Nietzsche) postula na visão cosmológica do eterno retorno e o 

impacto que espera causar com esse ‘pensamento abissal’?”.317 

 Se considerarmos que a concepção de mundo do eterno retorno é, de fato, 

verdadeira, então cada homem já viveu e viverá todas as situações que está vivendo no 

presente. Repetiu e repetirá cada gesto de forma necessariamente igual. Sentiu e 

sentirá infinitas vezes “cada dor e cada prazer e cada suspiro”.318 Todos os momentos 

de “sua vida, terão de lhe suceder novamente, tudo na mesma seqüência e ordem”.319 

Em cada “grande ano do devir”, toda a sequência de acontecimentos da vida de cada 

homem se refaria de maneira idêntica, infinitas vezes. Seguindo esse raciocínio, o leitor 

que neste instante atual se debruça sobre o presente trabalho, já teria realizado esta ação 

infinitas vezes em outros ciclos cósmicos. E também repetiria a mesma ação por toda a 

eternidade nos grandes anos do devir “subsequentes”. Todos os acontecimentos – dos 

mais ignóbeis, aos grandes fatos históricos – ocorreriam nas mesmas datas e horários. 

Mais uma vez a pergunta se faz pertinente: se tudo retorna de maneira idêntica, como 

pode o homem escolher algo? E, sendo assim, qual o efeito existencial que a doutrina 

ofereceria? No nosso entender, essas perguntas já foram respondidas, em parte, pela 

professora Scarlett Marton. Acompanhemos seus argumentos: 

 

Contraditórios à primeira vista, os dois aspectos acham-se 
intimamente ligados. É inevitável que a existência tal como é, sem 
sentido ou finalidade, se repita; é imprescindível que o homem, não 
possuindo outra vida além desta, a afirme. Não temos escapatória: 
estamos condenados a viver inúmeras vezes e, todas elas, sem 
razão ou objetivo; tudo o que nos resta é aprender a amar o nosso 

                                                 
316 Este problema já foi abordado por vários intérpretes, como bem ressaltou Scarlett Marton em: 
(MARTON, Scarlett.O Eterno Retorno do Mesmo: Tese Cosmológica ou Imperativo Ético?. op. cit.p. 
102). Na passagem, a professora apresenta alguns exemplos. 
317 MARTON, Scarlett.O Eterno Retorno do Mesmo: Tese Cosmológica ou Imperativo Ético?. op. cit. p. 
101. (Parêntese nosso). 
318 NIETZSCHE, Friedrich. A Gaia Ciência. op.cit. p. 230 
319 Ibidem. p. 230. 



 109

destino. [...] não há afirmação maior da existência que a afirmação 
de que tudo retorna sem cessar.320 
 

  

O eterno retorno traria uma espécie de fado intransponível no qual o homem 

seria fruto de um destino “designado” pela relação das forças cósmicas. O eterno ciclo 

das repetições expõe, assim, um caráter trágico da doutrina, a saber: cada ser humano 

viverá e viveu – sem ter consciência – o destino “escrito” pelas forças cósmicas. É 

justamente esse caráter trágico que nos apresenta o aspecto existencial do eterno 

retorno. A proposta não é nem o livre-arbítrio, nem o mecanicismo determinista, mas 

sim uma existência trágica, na qual o homem é visto como “pedaço” do destino. 

 

Qual pode ser nossa doutrina? – Que ninguém dá ao ser humano 
suas características nem deus, nem a sociedade, nem seus pais e 
ancestrais, nem ele próprio. [...] ninguém é responsável pelo fato de 
existir, por ser assim ou assado, por se achar nessas circunstancias, 
nesse ambiente. A fatalidade do seu ser não pode ser destrinchada 
da fatalidade de tudo que foi e será. [...] cada um é necessário, é um 
pedaço do destino, pertence ao todo e está no todo [...]. Não existe 
nada fora do todo.321 
 

 Nessa visão, liberdade e fatum estão relacionados indissoluvelmente, pois o 

destino, para ser cumprido, passa necessariamente pelo homem, parte essencial do todo 

cósmico. Novamente, agora com a doutrina do eterno retorno, Nietzsche apresenta uma 

visão de ser humano que remete ao que foi exposto anteriormente: nem “livre-arbítrio”, 

nem “cativo-arbítrio”, mas sim parte do jogo de forças que compõem o mundo. Neste 

ponto, acreditamos que estamos, mais uma vez, próximos da interpretação de Scarlett 

Marton: 

 

Negando a oposição entre ego e fatum, acredita que o ser humano 
partilha o destino de todas as coisas . [...] o eterno retorno é parte 
constitutiva de um projeto que acaba com a primazia da 
subjetividade. Destronado, o homem deixa de ser um sujeito frente 
à realidade para tornar-se parte do mundo.322 

  

Nos dois próximos sub-topicos, tentamos trabalhar, mais demoradamente, esse 

caráter existencial trágico do eterno retorno. Realizamos, então, uma comparação entre 

                                                 
320 MARTON, Scarlett.O Eterno Retorno do Mesmo: Tese Cosmológica ou Imperativo Ético?. op. cit. p. 
114 e 115. 
321 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos Ídolos . op. cit. p. 46 
322 MARTON, Scarlett.O Eterno Retorno do Mesmo: Tese Cosmológica ou Imperativo Ético?. op. cit.  p. 
117 e 118. 



 110

a doutrina nietzschiana e alguns aspectos da tragédia grega. Nos subtópicos ressaltamos, 

também, a importância do “instante” na composição do eterno retorno em seu âmbito 

existencial. 

 
2.3.2. O eterno retorno como uma concepção cosmológica trágica 

 

Um dos temas mais recorrentes nas tragédias antigas é o conflito entre 

“liberdade” e destino. Essa temática é geralmente representada a partir da luta entre a 

“vontade”323 do herói trágico e o destino determinado pelo querer insondável dos 

deuses. O personagem, muitas vezes, é visto simultaneamente como determinado pelos 

desígnios do destino e também como ator essencial para o cumprimento desse mesmo 

fatum.324 Além de ser marcado por esse conflito, o herói trágico também possui outro 

atributo tipológico muito peculiar, a saber, a inconsciência acerca das “razões” e os 

efeitos de seus atos. Quando o personagem, com o objetivo de “driblar” o destino, julga 

estar agindo a partir de sua vontade, ele, no entanto, está apenas cumprindo, sem 

perceber, o mesmo destino do qual tenta fugir. Por outro lado, quando o herói pensa 

estar obedecendo às leis divinas, está, no entanto, agindo conforme sua própria vontade.  

Essa situação de dubiedade e ocultamento na qual o herói trágico está inserido 

nos remete ao exemplo clássico de Édipo Tirano: após saber do seu lastimável destino 

através do oráculo de Apolo – matar o pai e casar-se com a mãe –, Édipo deixa Corinto 
                                                 
323 Aqui é necessário fazer uma ressalva no que diz respeito ao termo ‘vontade’, pois existe todo um 
debate entre os especialistas em tragédias quanto ao uso dos termos ‘querer’ e ‘vontade’ para se fazer 
referência às “ações” do herói trágico. Vale ressaltar o posicionamento de Jean-Pierre Vernant que, ao 
analisar a tragédia de Esquilo, assevera que o conflito trágico ocorre entre êthos e daímon. Ele afirma que 
nenhum destes termos – o primeiro entendido por ele como caráter e o segundo como uma potencia 
divina – corresponde à concepção moderna de “vontade”. E mesmo em Eurípedes, que daria maior 
importância aos caracteres individuais dos personagens, “o agente não estaria nitidamente delineado” 
(ver: VERNANT, J-P e VIDAL-NAQUET. Esboços da vontade na tragédia grega. in: Mito e tragédia na 
Grécia antiga. São Paulo: Perspectiva, 2005. p.47 e 52). Por outro lado, Bernard Knox, em seu Édipo em 
Tebas, insiste em entender Édipo Tirano a partir de uma concepção de “vontade” semelhante à noção de 
vontade livre: “[...] na peça escrita por Sófocles, a vontade do herói é inteiramente livre e ele é totalmente 
responsável pela catástrofe”. (KNOX, Bernard. Édipo em Tebas. O herói trágico de Sófocles e seu 
tempo.São Paulo: Perspectiva, 2002. p. 3). Tendo consciência dessa controvérsia, usamos esses termos 
com muitas ressalvas. Se por um lado concordamos com Vernant quanto ao anacronismos do uso desses 
termos, por outro lado compreendemos, juntamente com Knox, que o conflito trágico só existe se houver 
algum tipo de arbítrio nas ações do herói. 
324 Em Introdução à tragédia de Sófocles, Nietzsche compara a estética antiga com a estética moderna, 
ressaltando, que o julgamento moderno não compreende a complementaridade entre destino e liberdade. 
“Édipo Tirano exige, como nenhuma outra tragédia da antiguidade, uma comparação entre a forma antiga 
da tragédia e a moderna, pois, se de acordo com a interpretação de Aristóteles é considerada como a 
tragédia modelo, segundo a estática moderna é exatamente uma tragédia ruim, porque nela a ‘antinomia 
entre destino absoluto e culpa’ permanece sem solução. Segundo essa estética, a ideia clássica de destino 
sofre de uma ‘contradição irreconciliável’ [...]” (NIETZSCHE, Friedrich.. Introdução a Tragédia de 
Sófocles, Trad. Ernani Chaves, Rio de Janeiro, Jorge Zahar, 2006. p. 37).   



 111

na intenção de desviar-se do trágico anúncio do deus. Sem saber que Mérope e Pólibo 

de Corinto eram, na verdade, seus pais adotivos, o herói tenta fugir do seu fatum. No 

entanto, com essa decisão, acaba apenas por levar a profecia a cabo. Édipo segue em 

direção a Tebas, mata seu legítimo pai, Laio, e se casa com sua verdadeira mãe, Jocasta. 

Sem saber, mas através de seus próprios atos, o personagem cumpre o seu destino. É 

bom ressaltar que não escolhemos o exemplo de Édipo Tirano aleatoriamente, pois 

acreditamos que esta tragédia possui algo de peculiar e paradigmático em relação às 

outras tragédias já estudadas. Afirmamos isso porque Édipo cumpre seu destino através 

de “escolhas lúcidas”. Diversamente, Ájax – na tragédia homônima, também de 

Sófocles – age a partir do encantamento de Atena. Enlouquecido, o herói mata o 

rebanho de animais saqueados de Tróia, supondo que assassinava os chefes da esquadra 

grega. Caso semelhante é o de As Bacantes de Eurípides, quando Agave, “entorpecida” 

por Dioniso, esquarteja seu próprio filho, Penteu.325 Em Édipo Tirano, por outro lado, o 

herói age lucidamente, fazendo o cumprimento do destino depender de suas escolhas. O 

enredo mostra, dessa forma, uma dependência mútua entre as decisões de Édipo e a 

vontade dos deuses.326  

Através da dramaturgia, Sófocles – além de expor esse conflito fatum x 

liberdade – apresenta também sua concepção trágica da condição humana: o ser 

humano seria representado como sendo determinado pelo destino, ao mesmo tempo em 

que também é considerado parte essencial para o cumprimento desse mesmo fatum. 

Seguindo esta interpretação, podemos dizer que, na tragédia de Sófocles, a liberdade 

não pode ser compreendida desatrelada do destino, e vice-versa. Édipo cumpriu o 

anúncio de Apolo através da tentativa de fuga por ele mesmo “elaborada”. Vejamos 

como o especialista em tragédia, Peter Szondi, apresenta sua argumentação defendendo 

esse entrelaçamento entre liberdade e destino na tragédia grega: 
 

A liberdade nem é inteiramente concedida ao herói, nem negada 
por completa. Édipo diz...‘tudo quero fazer. Mas é dos deuses, que 
nos vem a salvação ou a ruína’. Mas, não é trágico que o homem 

                                                 
325 Nas Troianas, por outro lado, Eirípides parece ironizar este entorpecimento dos deuses, quando 
apresenta um diálogo entre Helena e Menelau. Nesta conversa, Helena tenta convencer Menelau de que 
só agiu da maneira que agiu, porque se encontrava enlouquecida por Afrodite.    
326 Em Édipo Tirano, vale lembrar que a catástrofe só é efetivada através da insistência de Édipo – 
lembremos que o momento catastrófico é a “hora” em que a verdade trágica da trama vem à tona. 
Algumas vezes, durante o desenrolar do enredo, o personagem é aconselhado a abandonar a busca por 
suas respostas.  



 112

seja levado pela divindade a experimentar o terrível, e sim que o 
terrível aconteça por meio do fazer humano.327 
 

O homem da tragédia antiga – em particular em Édipo Tirano – é parte atuante 

no desenrolar de seu destino, porém, como dissemos, é “parte”, e não algo que se 

autodetermina de uma maneira totalmente independente. A realização da trama fatídica 

só é possível através das “escolhas” do herói trágico328. Obviamente o resultado destas 

escolhas é inicialmente velado ao personagem, que é levado à ruína justamente por 

causa de suas decisões. Apenas no “momento catastrófico” toda a verdade é revelada e 

o herói se defronta com o que, desde o início, estava dado de forma encoberta. 

Novamente usando como referência Édipo Tirano, podemos dizer que esse drama nos 

apresenta o herói trágico como um homem que convive com o conflito fatum x 

liberdade. O seja, o personagem tem noção de que é determinado por forças que 

extrapolam seu querer (neste caso a vontade divina), ao mesmo tempo em que pensa ser 

capaz de tomar decisões para tentar evitar o seu fatum. E, como dissemos, são 

justamente estas decisões que o levam à determinação anunciada pelos deuses. Todo o 

“desenrolar” depende, também, dos atos humanos. Esses atos, por sua vez,  não podem 

ser entendidos como escolhas transcendentes a este mesmo “desenrolar”. O homem é 

visto como parte necessária à efetivação da vontade dos deuses, pois é por via da 

vontade dos homens que se efetivaria a vontade divina. 

 Depois de termos realizado esta breve exposição sobre nossa compreensão 

acerca da tipologia do personagem trágico, passemos então a relacioná-la com a 

doutrina do eterno retorno, objetivo central do presente sub-tópico. Primeiramente 

vejamos como o próprio Nietzsche deixa algumas pistas sobre essa ligação entre a 

tragédia e o eterno retorno. Como já dissemos anteriormente, a primeira vez que a 

doutrina nietzschiana do eterno retorno aparece em uma obra publicada329 é na seção 

                                                 
327SZONDI, Peter. Ensaio sobre o trágico. Trad. Pedro Süssekind. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004. p. 
89. 
328 Um exemplo claro do que estamos falando é a seguinte passagem de Édipo Tirano: “O CORIFEU – 
Ah! Que fizeste? Como pudeste destruir teus olhos? Que Deus impeliu teu braço? ÉDIPO – Apolo, meus 
amigos! Sim, é Apolo que me inflinge nesta hora as desgraças atrozes que são doravante meu quinhão. 
Mas nenhuma outra mão me golpeou senão a minha.” No trecho acima, a fala de Édipo expõe a 
interdependência entre a vontade do deus e a escolha do herói. (SÓFOCLES. Édipo Rei. Porto Alegre: 
L&PM, 2006. p. 92). 
329 Já assinalamos, em nosso trabalho, que o eterno retorno aparece anteriormente na Segunda 
Consideração Extemporânea mas, nesta aparição, o “conceito” não é ainda a doutrina nietzschiana 
propriamente dita. 



 113

341 da Gaia Ciência, o maior dos pesos.330 Afirmamos também que o tema central do 

Assim falava Zaratustra é o eterno retorno – como afirmou o filósofo em Ecce Homo. É 

interessante observar que, na Gaia Ciência, a seção O maior dos pesos é a penúltima do 

livro quatro331 e que esta seção antecede outra seção intitulada de Incipt tragédia (a 

tragédia começa) a qual, na verdade, trata-se do início do prólogo do Assim falava 

Zaratustra, livro subseqüente ao Gaia Ciência.332 Parece-nos que esta “arquitetura 

bibliográfica” não foi casual, pois o filósofo coloca o tema principal do “Zaratustra” 

antecedendo a seção, em que, adianta um trecho da então inédita obra capital. E mais, 

ele nomeia esse aforismo de “A tragédia começa”, expondo a íntima relação entre o 

“livro do eterno retorno” e a tragédia grega333. 

 Em muitas outras passagens da obra de Nietzsche, o tema eterno retorno e a 

tragédia aparecem relacionados. Um exemplo é a seção final do Crepúsculo dos ídolos, 

quando o filósofo comenta sobre seu conceito de sentimento trágico e termina o trecho 

se auto-intitulando de “o último discípulo do filósofo Dionísio – eu, o mestre do eterno 

retorno...”.334 Como sabemos, Dionísio é o patrono da tragédia grega, inclusive o termo 

tragédia deriva de tragoedia, que por sua vez decorreu de tragos, bode expiatório dos 

sacrifícios rituais, que simbolizam a destruição e o renascimento de Dionísio.335 “O 

Dionísio cortado em pedaços é uma promessa de vida: eternamente renascerá e voltará 

da destruição”.336 Tendo observado estas pistas oferecidas por Nietzsche, as quais nos 

levam a perceber a íntima ligação entre o mito cíclico do despedaçamento de 

Dionísio337, a tragédia e o eterno retorno, passemos, então, a tentar esclarecer essa 

ligação entre três temas. Nossa interpretação propõe que a doutrina do eterno retorno 

estaria a serviço de uma espécie de proposta existencial trágica que, por sua vez, seria 

parte integrante de um projeto maior de Nietzsche, a transvaloração dos valores.  

                                                 
330 Aforismo já citado em nossa dissertação. 
331 Inicialmente a obra teria apenas quatro partes. 
332 A primeira edição da Gaia Ciência, composta por quatro livros, é de 1882. O Zaratustra teve suas 
quatro partes escritas e publicadas entre os anos de 1883 e 1885. 
333 Sobre a relação do Assim falava Zaratustra e a tragédia, indicamos: (MACHADO, Roberto. 
Zaratustra tragédia nietzschiana. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2001). 
334 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos Ídolos. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2006.  p. 107. 
335 “[...]a tragédia nasceu do espírito da música, do coro entoado por um cambaleante grupo de adoradores 
de Dionísio. A irrupção do trágico no coro dionisíaco –  forma primitiva da tragédia –  foi posteriormente 
incorporado à representação dramática, por meio da qual Ésquilo e Sófocles criaram a arte da tragédia 
[...]” [WEBER, José Fernades. A teoria nietzschiana da tragédia. Revista Transformação. Vol. 30. no.1. 
(www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/). Marília, 2007].  
336 NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. op.cit p. 394. 
337 Em O Nascimento da Tragédia, Nietzsche trata sobre estes ciclos de destruição e renascimento do 
deus Dionísio. (NIETZSCHE, Friedrich. Nascimento da Tragédia. Op.cit. p.70.) 



 114

Acompanhamos por quase todo nosso trabalho que, na concepção cosmológica 

do eterno retorno, o universo é concebido como um incessante jogo de forças 

contraditórias que determina uma repetição infinita das configurações cósmicas. Vimos 

também que, em alguns textos póstumos, Nietzsche entende que cada estado do cosmo 

determina o estado “posterior” e assim sucessivamente num eterno ciclo de repetições. 

O filósofo propõe a repetição cíclica de séries condicionadas e exatamente “idênticas”. 

Por outro lado, no segundo tópico do presente capítulo, observamos que a doutrina do 

eterno retorno também aparece como uma espécie de proposta existencial-ética atrelada 

à descrição cósmica citada. No presente tópico, porém, levantamos a problemática de 

uma incompatibilidade entre esses dois âmbitos do tema.  

 Voltemos mais uma vez à questão: como a doutrina nietzschiana do eterno 

retorno poderia exortar a um “dever ser”, se ela, em seu caráter aparentemente 

determinista, não abre espaço a um “livre arbítrio”? A partir desta interrogação, porém, 

podemos fazer outra pergunta: como encaixar o preceito cristão do “livre arbítrio” em 

um projeto de “transvaloração de todos os valores”? Como vimos no sub-tópico 

anterior, por quase toda sua obra, Nietzsche tentou subverter os conceitos de “eu”, 

“alma”, “sujeito” e “livre arbítrio”. Sendo assim, como poderíamos agora estranhar que 

sua representação cosmológica, assim como os impactos existenciais dela derivados, 

poderiam ser compatíveis com o “livre arbítrio”? 

 Quem assumisse para si a representação do eterno retorno estaria muito mais 

próximo do herói trágico do que do “homem de livre arbítrio” (este último, totalmente 

responsável por seus atos). Por esta razão, acreditamos que a doutrina do eterno retorno 

é uma espécie de contemporaneização da antiga visão trágica dos gregos, transportada 

para a cosmologia. Neste ponto, concordamos com Heidegger, pois entendemos que, 

“com o pensamento do eterno retorno do mesmo, o trágico como tal se transforma em 

caráter fundamental do ente”.338 No lugar da vontade insondável dos deuses, teríamos, 

agora, um novo fatum: o ciclo condicionado por forças cósmicas. Seria o resgate de uma 

cosmovisão mitológico-trágica a partir de uma linguagem moderna, a linguagem 

“científica”.339 O “homem do eterno retorno”, assim como o herói trágico, são figuras 

que possuem um caráter divergente do “homem de livre arbítrio”. Os dois primeiros 

                                                 
338 HEIDEGGER, Martin. Nietzsche. op. cit. p.215. 
339 Não queremos dizer, que com o uso da linguagem científica, Nietzsche pretenderia dar uma resposta 
científica absoluta ao cosmo, até porque já chegou a afirmar que a ciência seria a mais nova forma de 
ideal ascético. Acreditamos, que a intenção talvez tenha sido a de usar os termos científicos como 
metáforas compatíveis com o seu tempo.             



 115

sabem que os seus destinos são também determinados por motivos que escapam às suas 

vontades. No caso do herói trágico, a vontade dos deuses seria esse motivo insondável; 

no caso do “homem do eterno retorno”, seriam as forças cósmicas. Continuando com as 

aproximações, podemos dizer, também, que ambos possuem uma liberdade atrelada ao 

seu fatun, e que esse fatun para se realizar depende da “liberdade”. 

 Como vimos, o destino do herói trágico só é levado a cabo a partir das escolhas 

do próprio. No caso do eterno retorno, como foi dito no sub-tópico anterior, o homem é 

entendido como “parte” essencial na configuração do todo cosmológico e, por 

conseqüência, seu “querer” é constitutivo das “causas” do eterno retorno.340 “Cada um é 

necessário, é um pedaço de destino, pertence ao todo, está no todo”.341 Para que tudo se 

repita de maneira idêntica, é necessário que se leve em consideração cada ato, de cada 

homem em cada um dos ciclos cósmicos.342 Se nossos atos seriam fruto de certo jogo de 

forças “anteriores” a nós próprios, este mesmo jogo de forças depende dos nossos atos, 

pois em um tempo cíclico não existe anterioridade ou posterioridade. Como já foi dito, a 

concepção do eterno retorno quebra a noção de causa e feito, em favor de uma noção de 

necessidade circular.343  

Se pensarmos a partir das noções do eterno retorno, ou através da simbologia do 

herói trágico, em ambos os casos, somos levados a entender que o cumprimento do 

destino passa pelas “vontades” de cada homem.344 Destino e liberdade não seriam mais 

concebidos como excludentes entre si, mas necessários um ao outro. Com isso, o eterno 

retorno estaria colocando em cheque mais uma das dicotomias da metafísica, pois, 

através da doutrina, Nietzsche pretendeu superar a dicotomia “determinismo x 

liberdade”.345 Liberdade e necessidade constituiriam dos pólos complementares. O 

                                                 
340 Lembremos do Assim falava Zaratustra: “Eu mesmo pertenço às causas do eterno retorno” 
(NIETZSCHE, Friedrich. Assim Falou Zaratustra. op.cit.p.227). 
341 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos Ídolos. op.cit. p. 46. 
342 Nesse ponto específico, estamos de acordo com Ivan Soll: a “vida humana é parte [...] das series de 
combinações que constituem o ciclo cósmico”. SOLL, Ivan. Reflexions on recurrence: a re-examination 
of nietzsche’s doctrine, die Ewige Wiederkehr des gleichen. In: SOLOMON, Robert C. Nietzssche, a 
collection of critical essays. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1980, p.334 (trad. nossa) 
343 Ver o sub-tópico “O caráter não teleológico e a necessidade no eterno retorno”. Ver, também, sub-
tópico anterior “Determinismo x liberdade no eterno retorno”. 
344 Sobre este assunto trataremos de maneira mais prolongada no tópico a seguir: O caráter existencial do 
instante, na doutrina do eterno retorno. 
345 Aqui estamos, em parte, próximos da interpretação de Zuboff: “Nietzsche não acredita no que ele 
denomina determinismo nem [tampouco] em vontade livre”. No entanto, estamos distantes de Zuboff 
quando – apesar de admitir que Nietzsche se opõe ao determinismo – assevera que a doutrina do eterno 
retorno mantém uma forma específica de determinismo. No nosso entender, não haveria sentido falar em 
determinismo ou liberdade, pois a doutrina do eterno retorno pretende superar a dicotomia “determinismo 
x liberdade”. Ver: ZUBOFF, Arnold. Nietzsche and eternal recurrence. In: SOLOMON, Robert C. 
Nietzssche, a collection of critical essays. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1980, p. 349. 



 116

interprete Eugen Fink já possuía uma apreciação próxima à nossa. Observemos como 

ele descreve o tema: 346  

 
A diferença entre vontade e necessidade se tornou caduca, porque 
aquilo que a vontade quer livremente tem de vir necessariamente 
como eterna repetição; para Zaratustra, a própria alma chama-se 
destino; a última e suprema vontade é querer o necessário, mas para 
Nietzsche não se trata de abandono a uma fatalidade imposta. 
Enquanto se compreender o destino deste modo, o homem não 
pode identificar-se com ele. Nietzsche forma um conceito de 
destino absolutamente original. Ciente do eterno retorno, a 
existência  empenha-se inteiramente no jogo do mundo, torna-se 
parceira no grande jogo, é suprimida a separação entre liberdade e 
necessidade, e tal como o passado adquire características de futuro 
e o futuro características de passado, também agora há necessidade 
na liberdade e liberdade na necessidade.347              

 
Podemos ainda levantar outro ponto de aproximação entre a doutrina 

nietzschiana da eterna recorrência e a tragédia grega, a saber: o desvelamento parcial do 

destino. Nas tragédias, o herói, ao mesmo tempo em que tem seu destino revelado de 

antemão, não possui, entretanto, o conhecimento das maneiras pelas quais tal destino 

será cumprido. Foi anunciado a Édipo que ele mataria o pai e se casaria com a mãe, 

porém não lhe foi dito nada acerca da maneira como tal destino seria levado a cabo. Foi 

justamente por essa falta de conhecimento que Édipo foi levado ao cumprimento do 

anúncio de Apolo. Por outro lado, se pensarmos a partir do eterno retorno e das teorias 

das forças, podemos dizer que algo é de antemão nos dado. Algo tragicamente 

incontornável, a saber, a nossa aniquilação como indivíduo. O vir-a-ser das forças, que 

                                                 
346 É bom lembrar, inclusive, que o problema da terceira antinomia da Dialética Transcendental de Kant – 
que trata sobre o problema determinismo x liberdade – só é resolvido a partir de um artifício dicotômico, 
no qual a razão é dividida em um âmbito fenomênico e em outro numênico. Tentando salvar a “liberdade” 
humana, o filósofo de Konigsberg oferece uma solução dualista ao problema, o que caracteriza uma 
continuidade da atitude da tradição metafísica. A “liberdade” não poderia ser conhecida através do 
aparato cognitivo, mas apenas ser concebida como uma ideia supra-sensível, possibilitadora do sentido 
prático. Além de dar continuidade a dicotomia liberdade x necessidade, Kant teria colocado a ação 
autônoma num âmbito além do sensível. Vejamos como explica o comentador Oswaldo Giacoia: “Como 
fenômenos espaço-temporalmente situáveis, as ações seriam uma decorrência natural de nosso caráter, 
sendo, pois, rigorosamente determinadas por causas e circunstâncias antecedentes, do mesmo modo como 
ocorre com todos os demais fenômenos da natureza. Porém, no âmbito prático da razão, a liberdade há 
que ser entendida como espécie peculiar de causalidade, mais precisamente como a propriedade da 
vontade dos seres racionais [...]”.  (GIACOIA, Oswaldo Junior. Livre-arbítrio e responsabilidade. Revista 
Filosofia Unisinos. Revista do Departamento de Filosofia da Unisinos. (www.unisinos.br/publicacoes 
centificas/filosofia). v. 8. n.1. jan/abr 2007). Sobre a “solução moral” da terceira antinomia ver também: 
(KEINERT. Maurício. Conflitos da Razão. Revista Mente, Cérebro e Filosofia, São Paulo: Duetto . n° 3., 
2007.) e  (KEINERT. Maurício. Lei moral e autonomia. Revista Mente, Cérebro e Filosofia, São Paulo: 
Duetto . n° 3., 2007.) Ao contrário do posicionamento kantiano, Nietzsche propõe, com o eterno retorno, 
tanto a exclusão de um além, quanto a quebra da dicotomia liberdade x necessidade. 
347 FINK, Eugen. A Filosofia de Nietzsche. Lisboa: Presença, 1988. p.114. 



 117

engendra e desintegra todos os homens, nos anuncia a necessidade da finitude, porém 

não nos revela quando e nem de que forma tal fim chegará.348 

 Tal como Édipo, que sabia do seu final e tentou evitá-lo, a maior parte dos 

mortais sabe-se mortal e, em sua maioria, tenta evitar a morte. Durante boa parte da 

vida, as pessoas tomam atitudes para tentar driblar a morte, mas já sabem, de antemão, 

que estão fadadas à finitude. Do que elas não têm o conhecimento, porém, é sobre a 

maneira pela qual a sua morte se dará. Inclusive, esse velamento pode até levar ao 

cumprimento da “necessidade humana final”. Exemplifiquemos:349 uma pessoa que vai 

ao médico fazer um “check up” de saúde –  com o objetivo de detectar e tratar possíveis 

doenças na intenção de prolongar a vida – pode, no entanto, morrer em um acidente de 

trânsito no caminho do consultório médico. 

 Se pensarmos a partir do raciocínio acima exposto, poderemos concluir que essa 

visão trágica de cosmo não se contrapõe apenas à ideia cristã de livre arbítrio, mas 

também à concepção de sujeito técnico científico dominador da natureza. O homem 

nunca poderia ter o domínio total sobre os resultados de seus atos (mesmo com o auxílio 

da atitude científica). Como sabemos, o rigor cartesiano – que predominou em boa parte 

da tecno-ciência – pretendeu, através de um “método seguro”, isolar a “natureza” em 

partes possíveis de serem controladas.350 Esse tipo de procedimento, porém, não levaria 

em conta o caráter da insolúvel interligação entre as forças cósmicas, detalhe que 

impossibilitaria qualquer pretensão de total isolamento e controle da natureza. As 

necessidades de um determinado fenômeno, por exemplo, estariam sempre além do 

“esquema” linear de causa e efeito. 

 

2.3.2.1. A especificidade do trágico nietzschiano e a afirmação do eterno retorno no 

amor fati. 

Para concluir estas aproximações entre a doutrina do eterno retorno e a tragédia 

grega, gostaríamos de ressaltar uma diferença crucial entre o herói trágico e o “homem 

que afirma o eterno retorno”. Novamente voltando a seção O maior dos pesos, devemos 

lembrar que, no final do texto, Nietzsche levanta duas possibilidades de impacto perante 

a exposição do eterno retorno. Depois de anunciar – pela boca de um demônio – o 
                                                 
348 Neste ponto, parece que seria possível fazer uma clara relação com um “existencial” heideggeriano, a 
saber, o ser-para-morte.   
349 Desculpem-nos a inserção de tantos exemplos explicativos, mas, como dissemos na introdução do 
trabalho, nosso texto pretende prezar pela clareza das ideias e da escrita. 
350 Sobre esta questão em: DESCARTES, René. Discurso do método. São Paulo: Abril Cultural, 1999. 
p.49. Coleção Os Pensadores. 



 118

infinito regresso de todas as coisas, o filósofo apresenta uma primeira possibilidade de 

reação à doutrina: “você não se prostraria e rangeria os dentes e amaldiçoaria o demônio 

que assim falou?”.351 Depois, Nietzsche apresenta uma segunda hipótese: “Ou você já 

experimentou um instante imenso, no qual responderia: ‘Você é um deus e jamais ouvi 

coisa tão divina’”.352 Na primeira possibilidade de impacto, a doutrina do eterno retorno 

representaria algo penoso e desagradável. Viver de forma idêntica, infinitas vezes, seria 

algo próximo a uma maldição. Por outro lado, a segunda hipótese traz uma reação 

oposta, pois apresenta uma alternativa de resposta alegre ao enunciado do demônio. 

Ora, ter um posicionamento positivo perante a doutrina do eterno retorno é afirmar 

incondicionalmente tudo o que foi vivido nos mínimos detalhes. É querer viver infinitas 

vezes “cada dor e cada prazer” repetidos por toda eternidade. 

 Ao que nos parece, o herói trágico, neste ponto, se distancia do “homem 

afirmador do eterno retorno”, pois sua tipologia se aproxima muito mais da primeira 

possibilidade de reação ao anúncio do demônio. Vejamos novamente o caso de Édipo 

que, na parte final da tragédia, passa a maldizer seu passado – inclusive insinuando que 

teria sido melhor morrer, quando ainda criança. Acompanhemos o trecho, que também 

nos apresenta a concepção de encadeamento das ações humanas como determinante 

para o cumprimento do destino. 

 
ÉDIPO – Ah! Seja quem for, maldito o homem que, sobre a erva de 
uma pastagem, tirou o entrave de meus pés, me salvou da morte, 
me devolveu à vida! Ele nada fez que pudesse me servir. 
Se eu tivesse morrido naquele momento, nem para mim nem para 
os meus teria me tornado o terrível desgosto que hoje sou. [...] não 
teria sido o assassino de meu pai nem aos olhos de todos os mortais 
o esposo daquela que me deu a luz. [...] se existe uma infelicidade 
maior que toda infelicidade, esse é o quinhão de Édipo.353 

 

De uma forma geral, os personagens trágicos tradicionais se lamentam de seu 

passado, se referindo com pesar aos seus destinos dolorosos. De maneira contrária, 

porém, o homem que conseguisse afirmar o eterno retorno teria de afirmar suas dores, 

querendo também o doloroso.354 Neste ponto, voltamos mais uma vez à noção de amor 

fati: “nada querer diferente, seja para trás, seja para frente, seja em toda a eternidade. 

                                                 
351 NIETZSCHE, Friedrich. Gaia Ciência. op.cit. p. 230. 
352 Ibidem. p. 230. 
353 SÓFOCLES. Édipo Rei. Porto Alegre; L&PM, 2006. p. 93 e 94. 
354 Ver: “A representação habitual do trágico [...] vê apenas [...] culpa e declínio, fim e desesperança. O 
trágico no sentido nietzschiano é pensado contra a resignação [...]”. HEIDEGGER, Martin. Nietzsche. op. 
cit. p.245. 



 119

Não suportar o necessário, menos ainda ocultá-lo – todo idealismo é mendacidade ante 

o necessário – mas amá-lo”.355 Diferentemente do herói trágico tradicional, o “homem 

afirmador da eterna recorrência” teria de amar o seu destino sem excluir o sofrimento. 

Ou seja, amar a vida com todo seu prazer e dor, querendo o “eterno retorno da guerra e 

da paz”,356 pois seria justamente na afirmação da dor que se afirmaria também o prazer. 

Neste ponto, voltamos mais uma vez a Heráclito e à necessidade da luta harmônica dos 

contrários. Cada pólo em combate seria necessário para existência de seu oponente, 

estando a dor e o prazer indissoluvelmente interligados. É então a partir dessa ligação 

indissolúvel entre os pólos “prazer” e “dor” que Nietzsche enxerga o amor fati como 

possibilidade de afirmação do eterno retorno. Acompanhemos o trecho do capítulo O 

canto ébrio, do Assim falava Zaratustra, e observemos como o autor expõe, de forma 

poética, o que estamos a tratar. Atentemos à influência heraclítica: 

 
O meu mundo acabou de atingir a perfeição, a meia-noite é 
também meio-dia357 – a dor é também um prazer, a maldição é 
também uma benção, a noite é também um sol; ide embora daqui; 
senão aprendereis: um sábio é também um louco. 
Disseste sim, algum dia, a um prazer? Ó meus amigos, então o 
disseste, também, a todo sofrimento. Todas as coisas acham-se 
encadeadas, entrelaçadas, enlaçadas pelo amor – e se quisestes, 
algum dia, duas vezes o que houve uma vez, se disseste, algum dia: 
“gosto de ti felicidade! Volve depressa, momento!”, então quiseste 
a volta de tudo – tudo de novo, tudo eternamente, tudo encadeado, 
entrelaçado pelo amor, então amastes o mundo – Ó vós, seres 
eternos, o mais eternamente e para todo o sempre; e também vós 
dizeis ao sofrimento: “passa, momento, mas volta!”, pois quer todo 
o prazer – eternidade!358 

  

Na passagem acima, devemos prestar atenção aos dois temas inter-relacionados 

que ela nos oferece. No texto, podemos observar a afinidade entre os “conceitos” de 

eterno retorno e amor fati. Vejamos. Partindo mais uma vez da concepção heraclítica da 

unidade conflituosa de pólos opostos, Nietzsche volta a nos remeter à ideia do 

encadeamento de todas as coisas e ao eterno retorno. Todos os acontecimentos – como 

vimos anteriormente – estariam encadeados ciclicamente, fazendo com que cada um 

                                                 
355 NIETZSCHE, Friedrich. Ecce Homo. op. cit. p.51. 
356 NIETZSCHE, Friedrich. Gaia ciência. op. cit. p.193. 
357 No Zaratustra, quando o eterno retorno é aludido relacionado aos animais, expressa uma ideia de 
leveza. Estas passagens, acompanham a metáfora do “meio-dia” (Prólogo e O Convalescente). Por outro 
lado, quando o eterno retorno está associado ao “espírito de peso”, a passagem traz a simbologia da 
“meia-noite” (Da visão do enigma). Este trecho parece indicar a afirmação de ambos os âmbitos do eterno 
retorno. (grifo nosso) 
358NIETZSCHE, Friedrich. Assim Falou Zaratustra. op. cit. p. 323 e 324. 



 120

desses acontecimentos fosse necessário às configurações da totalidade circular. Dessa 

forma, tanto os acontecimentos prazerosos quanto os sofrimentos seriam 

imprescindíveis à composição do círculo cósmico. Todas as dores estariam 

necessariamente encadeadas a todos os gozos, já que ambos seriam mutuamente 

condicionados e condicionantes do movimento circular. Quem desejasse os gozos no 

vir-a-ser não poderia pretender excluir a dor do vir-a-ser.359 Esse dizer sim aos 

contrários, obviamente traz à tona o amor fati, pois essa afirmação significa amar o 

destino tanto na dor quanto no gozo. Alegria, afirmação e amor à vida e ao vir-a-ser 

seriam as características do “herói trágico” nietzschiano.360 Seriam as características do 

Zaratustra que, para afirmar o eterno retorno, tem que se colocar além do herói trágico 

tradicional, passando a amar tanto as dores como os prazeres. 361  

Nesse sentido, poderíamos dizer que, através da doutrina do eterno retorno, 

Nietzsche concebe o trágico como uma atitude de incondicional afirmação do vir-a-ser. O 

trágico nietzschiano é “dizer sim” à vida e ao mundo terreno, levando-se em conta, 

inclusive, a imprescindibilidade cósmica de todas dores e sofrimentos humanos.362 Amor 

fati ao invés da “negação do destino” seria o “efeito” existencial de uma cosmologia que 

prefere pensar o homem como pedaço do destino e não como um ente de livre-arbítrio. 

Círculo no lugar da reta seria a faceta cosmológica de um projeto existencial que prefere 

pensar o cosmo como uma unidade múltipla-conflituosa, e não como dualidade.  

A idéia seria substituir imagem paradigmática do “Deus da cruz (...), uma 

maldição sobre a vida”, pela figura trágica e cíclica do “Dionísio cortado em pedaços (...), 

uma promessa de vida: eternamente”363renascendo e voltando da destruição. Conceber o 

mundo e a existência a partir do eterno retorno significaria repensar toda a cultura 

ocidental através de um “novo” referencial: o trágico. Seria transvalorar o Ocidente em 

                                                 
359 Ivan Soll também faz uma reflexão sobre esse assunto, indo numa direção próxima à nossa. Ver: 
SOLL, Ivan. Reflexions on recurrence: a re-examination of nietzsche’s doctrine, die Ewige Wiederkehr 
des gleichen. In: SOLOMON, Robert C. Nietzssche, a collection of critical essays. Notre Dame: 
University of Notre Dame Press, 1980, p.334. 
360 Ver o posicionamento de Deleuze “Nunca se compreendeu bem o que era o trágico segundo Nietzsche: 
trágico = alegria”.  DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a Filosofia. Porto:Rés-editora, 2001. p.57. 
361 Vejamos como também explica Roberto Machado: “[...] Nietzsche, ao mesmo tempo filósofo do 
sofrimento e da alegria, no momento em que se sente o primeiro filósofo trágico, pretende mostrar, com a 
trajetória do Zaratustra, pensado como uma tragédia, que, apesar de todo sofrimento, a afirmação do 
eterno retorno torna o herói trágico fundamentalmente alegre, o que teria escapado aos autores de 
tragédia, clássicos ou modernos”. MACHADO, Roberto. Zaratustra tragédia nietzschiana. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar, 2001. p.29. 
362 Para reforçar nossa idéia, indico: NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos ídolos. em A razão na 
filosofia sec 6, Incursões de um extemporâneo sec 24, O que devo aos antigos séc 4 e 5. Indico, também, 
NIETZSCHE, Friedrich. Ecce Homo. O Nascimento da Tragédia sec 2 e 3.     
363 NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. op.cit.p. 394. 



 121

direção a uma cultura trágica. Fiquemos com as últimas palavras de Ecce Homo: 

“Dionísio contra o crucificado”.364  

 
2.3.3. O caráter existencial do instante, na doutrina do eterno retorno 

 
 No primeiro capítulo, mostramos que o ‘instante’ se apresenta como “peça” 

essencial na arquitetura do eterno retorno em seu âmbito cosmológico. Vimos que a 

eternidade circular da doutrina nietzschiana depende de cada instante no desenrolar do 

vir-a-ser. Melhor explicando, qualquer instante determinaria toda a eternidade, pois 

todos eles estão necessariamente interligados. No presente tópico, abordaremos a 

questão do instante por outro viés, a saber, o instante visto como “o lugar da inserção da 

ação humana” na concepção do eterno retorno. Voltando ao diálogo entre Zaratustra e o 

anão em Da visão do Enigma, podemos lembrar que se o primeiro dá um extremo 

destaque à questão do “instante”, o segundo não faz referência a esse assunto. Para o 

anão, o enigma quer apenas dizer: “tudo gira e o cosmo se transforma ciclicamente sem 

depender, em nada, da minha escolha”. Em sua resposta, como dissemos, ele não leva 

em consideração a importância do instante e, por não se ater nesta questão, deixa de 

perceber que é justamente através do instante que o homem se insere como força atuante 

no desenrolar do vir-a-ser circular. 

 Negligenciar o instante na composição do eterno retorno é interpretar a doutrina 

como um puro vir-a-ser cíclico em que tudo se repete sem a interferência humana. Neste 

caso, o ensinamento provocaria apenas uma atitude passivo-niilista perante a existência. 

Podemos resumir essa atitude na seguinte fórmula: “se tudo retorna, toda decisão, todo 

empenho e todo anseio de ascensão (passam a ser) indiferentes.”365 E se, de fato, “tudo 

gira em círculos, nada vale a pena”.366 Nesse sentido, a doutrina resultaria apenas em 

enfado e negação da vida.367 Como bem explicou Heidegger, o anão, ao não vislumbrar 

o caráter existencial do instante, se exime do seu papel ativo dentro do vir-a-ser: 

 

                                                 
364 NIETZSCHE, Friedrich. Ecce Homo. op.cit. p 117. 
365 HEIDEGGER, Martin. Nietzsche. op. cit. p. 239. (parêntese nosso). 
366 Ibidem p. 239. 
367 “ele (o anão) ainda procura persuadir Zaratustra com ironia. ‘Pingando pensamentos-gotas de chumbo 
em (s)eu cérebro’, quer convencer sua vítima de que é inútil todo aspirar e fazer. De que vale caminhar 
para diante e para cima: Por mais longe e alto que alguém possa chegar, de novo cairá(21), recairá em si 
mesmo.”  [SALAQUARDA. Jörg. A concepção básica de Zaratustra. Cadernos Nietzsche. Caderno de 
artigos do Grupo de Estudos Nietzsche do Departamento de Filosofia da Universidade de São Paulo. 
(www.fflch.usp.br/df/gen/gen.htm)  n.10, 2001 – São Paulo: Gen e Ed Unijui, 2001. primeiros parênteses 
nossos]. 



 122

O anão olha apenas para as duas ruas que correm em direção ao 
infinito, não faz outra coisa senão imaginar: “se as duas 
transcorrem em direção ao infinito (‘eterno’), as duas se encontram 
lá; [...] o círculo se fecha então por si mesmo no infinito – bem 
distante de mim”. [...] ele (o anão) não vê que as duas ruas ‘dão 
com a cabeça uma na outra’ no portal.368 

 

Como vimos no primeiro capítulo de nossa dissertação (no 1.2.1), os Estoicos 

possuem uma “leitura ética” do eterno retorno parecida com o ponto de vista do anão, 

pois esses filósofos antigos pregam uma atitude de resignação (a apateia) perante o 

querer. Os pensadores da Stoa – mais especificamente os das fases mais iniciais – 

acreditam que tudo está resolvido por um rígido determinismo, estando o homem 

inserido num fatum no qual nada pode fazer para mudá-lo.369 O ser humano teria duas 

opções: ou aderir “livremente” ao destino, ou ser por ele arrastado. Para Zaratustra, 

porém, o “peso” do instante dá ao eterno retorno um caráter existencial diverso desta 

“negatividade”, pois traz a possibilidade do ser humano não ser um mero espectador 

frente ao fluxo circular.370 Por esta razão, o personagem nietzschiano insiste que o anão 

se atenha ao “portal instante”:   

 

“Deste portal chamado instante, uma longa, eterna rua leva para 
trás: às nossas costas há uma eternidade. [...] Tudo aquilo, das 
coisas, que pode acontecer, não deve já, uma vez, ter acontecido, 
passado, transcorrido? E se tudo já existiu: que achas tu, anão, 
deste instante? Também este portal não deve já – ter existido?” E 
não estão as coisas tão firmemente encadeadas, que este instante 
arrasta consigo todas as coisas vindouras? Portanto – também a si 
mesmo? Porque aquilo, de todas as coisas, que pode caminhar, 
deverá ainda, uma vez percorrer – também esta longa rua que leva 
para a frente! [...] E voltar a estar e percorrer essa outra rua que 
leva para frente, diante de nós, essa longa, temerosa rua – não 
devemos retomar eternamente?371 

 

                                                 
368 HEIDEGGER, Martin. Nietzsche. op. cit. p. 240 e 241. (parêntese nosso). 
369 E já que estamos fazendo esta relação, é bom lembrar que “Estoicos” vem de Stoá, e Stoá, significa 
“pórtico”, que também pode ser entendido como “portal”. Como já sabemos, é de frente a um portal, que 
Zaratustra, expõe pela primeira vez, de forma explícita, a doutrina do eterno retorno. Sabemos também 
que Zenão, o Estóico, dava suas aulas num pórtico, onde provavelmente apresentou a versão original do 
eterno retorno. Talvez não tenha sido mera coincidência a escolha de Nietzsche pela simbologia do portal.  
370 “Se a ideia de Eterno Retorno for pensada a partir da totalidade circular, da serpente que se enrola 
sobre si mesma, ela conduz a um agravamento da experiência da temporalidade como exterioridade, 
esfera do involuntário. Cada momento presente é revelado apenas como o retorno inelutável do passado, 
do <<foi>> na sua imutabilidade. Inversamente, se ela surgir como a afirmação da plenitude de cada um e 
de todos os instantes discretos, enquanto segmentarizações reais no contínuo do vir-a-ser, ela liberta o 
homem dessa experiência, revela-lhe a plenitude e a actualidade absoluta de cada instante da sua 
existência.” (NABAIS, Nuno. Metafísica do Trágico. op.cit. p. 211). 
371 NIETZSCHE, Friedrich. Assim Falou Zaratustra. op.cit p.. op. cit. p. 166 e 167. 



 123

É justamente no instante e pelo instante, que o homem seria capaz de ser “uma” 

das forças determinantes no eterno retorno do mesmo. Ou seja, estar à frente do portal 

em que o passado e o presente se encontram possibilitaria ao ser humano “agir” sobre 

toda eternidade. É óbvio que esse “agir” não pode ser entendido como uma escolha a 

partir de uma liberdade absoluta, pois, como acompanhamos até agora, o ser humano 

está atrelado indissoluvelmente às outras forças atuantes sobre ele. O homem não pode 

ser compreendido como algo destacado do fluxo circular das forças, pois é parte 

essencial na composição da unidade-múltipla da totalidade. Como dissemos, o homem é 

uma “concentração” de forças conflituosas em combate com outras “concentrações” de 

forças e, por esse motivo, é ao mesmo tempo “determinante” e “determinado” pelo 

embate. Nesse paradigma, a “liberdade” – se é que podemos continuar usando este 

termo – vem sempre atrelada a um fatum. Além do mais, lembremos que a força só “é” 

enquanto age e, tal como a força, o homem também seria um agir finito inserido na 

relação com as outras forças. Desta forma, o ser humano não poderia ser entendido 

como um ente de livre-arbítrio “causador” da ação, mas teria que ser compreendido 

como a própria ação relacionada com outros “agir” (sic).  

 Apesar dessa incontornável determinação das forças, há no eterno retorno uma 

“transcendência” de alguns “tipos humanos”. Esta “transcendência” é possibilitada 

justamente pelo “instante”. Quem se atém ao instante e faz dele o centro do vir-a-ser 

circular coloca a si próprio como sendo ponto de convergência dos dois caminhos 

temporais aparentemente opostos. Situar-se nesse ponto de encontro entre o “passado” e 

o “futuro”, além de possibilitar as representações intra-temporais, é saber-se como parte 

determinante de todo vir-a-ser circular – inclusive, determinante de seu próprio retorno. 

O eterno retorno, nesse sentido, passa a depender também das “ações” do homem que se 

insere no instante como força atuante, pois cada “ação”, em cada “instante [,] arrasta 

consigo todas as coisas vindouras [...] (e) portanto também a si mesmo”.372 Ou seja, o 

retorno de cada “ação” humana depende também da efetivação dela mesma. 

 Antes de finalizar este sub-tópico, gostaríamos de ressaltar a observação de 

Nuno Nabais acerca da subversão do conceito de identidade pessoal, promovida pelo 

eterno retorno. Como dissemos, se pensarmos a partir da doutrina em seu âmbito 

cosmológico, a dicotomia “eternidade x vir-a-ser” é abalada. Mas não é só isso. ao 

                                                 
372 NIETZSCHE, Friedrich. Assim Falou Zaratustra. op.cit. p. 166. 



 124

colocar em cheque esse dualismo, necessariamente teríamos que repensar o conceito 

tradicional de identidade pessoal. Vejamos o que diz o comentador: 

 

A individualidade surge agora, por isso, não como uma identidade 
na ordem contínua da sucessão linear do tempo, mas como 
identidade na ordem descontínua das repetições na eternidade. Na 
medida em que a biografia de cada indivíduo é a exacta repetição 
de outra série de instantes já realizada um número infinito de vezes 
no numero infinito de círculos do Eterno Retorno, cada individuo, 
sendo diferente do que foi no instante anterior e do que será no 
instante seguinte, no entanto, é, em cada instante, absolutamente 
idêntico a si, como infinita repetição de si mesmo. Cada 
acontecimento da biografia individual é dotado de uma 
individualidade, de um modelo eterno e único que nele se actualiza 
absolutamente. Desse modo, a sua individualidade em cada 
instante, isto é, o que determina que cada individuo seja 
precisamente esse individuo nesse preciso instante, é a 
individualidade eterna que ele encarna nesse instante como 
repetição, sendo a individualidade da totalidade da sua biografia a 
multiplicidade de individualidades que se actualizam na 
multiplicidade de <<indivíduos>> que compõem, na sua sucessão, 
a biografia desse mesmo individuo.373 
 

 Como pudemos acompanhar até agora, pensar o mundo ou a existência, a partir 

do eterno retorno, significa repensar toda a cultura ocidental através de um novo 

referencial. O conceito de identidade, no caso acima, é concebida a partir da 

descontinuidade e do  eterno retorno do mesmo. O idêntico só ocorreria com a “volta do 

grande ano do devir,” e não na permanência continua do mesmo.     

 

2.3.4 O eterno retorno do diferente? 

Alguns comentadores de Nietzsche possuem uma interpretação diversa da nossa 

no que diz respeito à repetição do mesmo e ao caráter cíclico do eterno retorno. A tese 

desses interpretes é que haveria um retorno do diverso. Um exemplo clássico desse 

posicionamento é a opinião de Gilles Deleuze:374 “[...] Não compreendemos o eterno 

retorno enquanto o concebermos como uma conseqüência ou uma aplicação da 

identidade. [...] O eterno retorno não é a permanência do mesmo [...] não é o mesmo ou 

o uno que regressam [...]”.375 O Autor de Nietzsche e a Filosofia considera a doutrina do 

eterno retorno como uma espécie de seleção exclusiva do “homem mesquinho e 

                                                 
373 NABAIS, Nuno. Metafísica do Trágico. op.cit. p. 93. 
374 Seguindo a interpretação de Deleuze, devemos citar também Pierre Héber- Suffrin. Ver: SUFFRIN, 
Pierre Héber, O Zaratustra de Nietzsche. Trad. Lucy Magalhães, Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1991. 
p.133.   
375 DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a Filosofia. Porto: Rés-editora, 2001. p. 72.  



 125

reativo”. Esse “tipo,” negador do mundo e da vida não retornaria, pois seria constituído 

por “forças reativas” e  não suportaria a ideia de viver a mesma vida infinitas vezes. “O 

eterno retorno do homem pequeno, mesquinho, reativo não faz apenas do pensamento 

do eterno retorno qualquer coisa de insuportável; faz do eterno retorno em si mesmo 

qualquer coisa de impossível, introduz a contradição no eterno retorno”.376 

Deleuze chega a esta conclusão depois de uma complexa interpretação sobre a 

teoria nietzschiana das forças. O intérprete identifica dois “modos de ser” das “forças 

de Nietzsche”: existiriam as forças de qualidade ativa e as forças de qualidade reativa. 

“As forças superiores ou dominantes são ditas ativas, as forças inferiores ou dominadas 

são ditas reativas. O ativo e o reativo são precisamente as qualidades originais, que 

exprimem a relação da força com a força”.377 As forças ativas, por possuírem esse 

caráter, se imporiam numa afirmação do eterno retorno e retornariam efetivamente. Por 

outro lado, por causa do seu próprio caráter reativo e negador do vir-a-ser, as forças 

reativas seriam excluídas do eterno retorno, dando um significado seletivo a doutrina 

nietzschiana. “Basta relacionar a vontade de nada com o eterno retorno para se 

aperceber que as forças reativas não retornam. Por mais longe que vão, e por mais 

profundo que seja o vir-a-ser reativo, das forças, as forças reativas não retornarão”.378 

Por ser composto por forças predominantemente reativas, o homem pequeno não 

poderia se afirmar e, assim, não retornaria. “O homem pequeno, mesquinho, reativo não 

retornará”.379      

Como dissemos, nosso posicionamento frente à interpretação de Deleuze é 

conflituoso. Primeiro, porque, em todos os textos de Nietzsche que tratam sobre o 

eterno retorno, enxergamos uma clara exaltação do movimento circular e da repetição 

do mesmo (como tivemos a oportunidade de acompanhar durante nosso trabalho)380. 

Em segundo lugar, porque em vários textos de outros comentadores encontramos a 

“interpretação da repetição do mesmo”. Exemplos disso são os trabalhos de: 

Heidegger,381 Karl Löwith382 Scarlett Marton,383 Arthur Danto384, Ivan Soll385, Arnold 

                                                 
376 Ibidem. p. 99. 
377 Ibidem. p. 63. 
378 Ibidem.. p. 107. 
379 Ibidem.. p. 107. 
380 É necessário que fique claro, que não estamos defendendo a ideia do eterno retorno cosmológico como 
uma verdade absoluta e efetiva para explicar o cosmo. Inclusive, como veremos mais à frente, não 
podemos dizer que o próprio Nietzsche defendia esta concepção.     
381 Atribui-se, inclusive, a Heidegger a autoria da expressão, “eterno retorno do mesmo”.   
382 Aluno de Heidegger, Löwith também defende que o retorno é do mesmo. O título de seu livro já indica 
este posicionamento: A filosofia do eterno retorno do mesmo.   



 126

Zuboff386, Oswaldo Giacoia,387 Roberto Machado,388 Jean Lefranc,389 Gianni 

Vattimo,390 Eugen Fink,391 Nuno Nabais,392 e Ansell Pearson.393 Paolo d, orio394.  

                                                                                                                                               
383 No trecho a seguir, a comentadora ressalta o caráter hipotético do eterno retorno cosmológico, mas 
confirma que o conteúdo da doutrina propõe o “retorno do mesmo”. “Se aceitamos que o pensamento do 
eterno retorno é, também, uma concepção de mundo, seremos forçados a admitir que várias vezes já nos 
encontramos na situação em que nos achamos aqui e agora – e em tantas mais haveremos de nos 
encontrar. Quando, no próximo ciclo, eu estiver de novo escrevendo estas palavras, será outra vez março 
de 1991 da era cristã – e eu não me lembrarei de ter escrito antes”. MARTON, Scarlett.O Eterno Retorno 
do Mesmo: Tese Cosmológica ou Imperativo Ético?. op. cit. p. 109.    
384 Logo no início de um de seus artigos, Danto deixa claro seu posicionamento. Ver:  DANTO, 
Arthur.The eternal recurrence. In: SOLOMON, Robert C. Nietzssche, a collection of critical essays. Notre 
Dame: University of Notre Dame Press, 1980, p. 316. 
385 Soll vai no mesmo sentido de Danto: “Toda a história do mundo já ocorreu, em todos os seus detalhes, 
um número infinito de vezes e repetir-se-á, da mesma maneira, um número infinito de vezes no futuro”. 
SOLL, Ivan. Reflexions on recurrence: a re-examination of nietzsche’s doctrine, die Ewige Wiederkehr 
des gleichen. In: SOLOMON, Robert C. Nietzssche, a collection of critical essays. Notre Dame: 
University of Notre Dame Press, 1980, p.322. (Trad. nossa). 
386 Apesar de problematizar a doutrina nietzschiana, Zuboff entende que Nietzsche sustentava um eterno 
retorno do mesmo. Ver: ZUBOFF, Arnold. Nietzsche and eternal recurrence. In: SOLOMON, Robert C. 
Nietzssche, a collection of critical essays. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1980, p. 343. 
387 Acompanhemos o que diz o comentador no trecho transcrito do “DVD palestra”: “o eterno retorno 
significa uma forma de representação do tempo (cíclica), de acordo com a qual tudo aquilo que ocorreu, 
ocorrerá, repetidamente, infinitas vezes”. GIACOIA, Oswaldo Junior. O impacto de Nietzsche no Século 
XX. (Palestra em DVD) São Paulo: Cultura Marcas, coleção: Balanço do século XX, Paradigmas do 
Século XXI, 2005. (cap. Eterno retorno do mesmo). 
388 Roberto Machado – também comentador de Deleuze – em sua obra Zaratustra, tragédia nietzschiana, 
se opõe à interpretação seletiva de Deleuze. Ver: MACHADO, Roberto. Zaratustra Tragédia 
Nitzschiana. Rio de Janeiro: Jorge Zahar ed, 2001. p.129. É bom ressaltar, no entanto, que em uma obra 
anterior, Deleuze e a filosofia, o autor defende a posição deluziana. O próprio Roberto Machado assinala 
este detalhe no trecho, que informamos.   
389 Como veremos mais à frente, Jean Lefranc é contra a ideia do retorno do diverso e, inclusive, se opõe 
diretamente a concepção seletiva de Deleuze. Ver: LEFRANC, Jean. Compreender Nietzsche. Petrópolis: 
Vozes, 2005. p.311. 
390  Depois de destacar um âmbito moral e outro cosmológico acerca da doutrina, Vattimo deixa claro seu 
posicionamento quanto a retorno do mesmo. Ver: VATTIMO, Gianni, Introdução a Nietzsche. Trad. 
Antonio Guerreiro, Lisboa: Editorial Presença, 1990. p.70.   
391A interpretação de Fink é um caso peculiar, pois o comentador – ao se ater no capítulo O 
Convalescente do Assim falava Zaratustra – também entende que o eterno retorno nietzschiano diz 
respeito à repetição dos acontecimentos em seus pormenores. No entanto, o interprete acha que o 
pensamento é totalmente paradoxal. “[...] Nietzsche chega a pensar a repetição como repetição da 
particularidade do este (Diesheit) e assim chega a um paradoxo total”. FINK, Eugen. A Filosofia de 
Nietzsche. Lisboa: Presença, 1988. p. 109.    
392 Vejamos o posicionamento de Nuno Nabais: “Cada episódio da biografia de cada um e de todos os 
indivíduos é absolutamente igual a um numero infinito de outros acontecimentos dessas biografias vividas 
em fases anteriores do grande retorno de todas as coisas.” (NABAIS, Nuno. Metafísica do Trágico. 
op.cit.p. 91).  
393 Acompanhemos o trecho do autor: “Eterno retorno é um pensamento que promete não o advento de 
uma vida melhor ou uma vida após a morte, mas, em vez disso, o retorno de uma vida idêntica. ANSELL-
PEARSON, Keith. How to read Nietzsche. New York/London: W. W. Norton & Company. 2005. p. 75. 
(Tradução nossa). 
394 Paolo D’ Iorio, além de se posicionar a favor do “mesmo”, problematiza a tese de Deleuze e mostra 
que o erro do intérprete francês se deu por uma confusão provocada por um erro de edição de um 
fragmento póstumo de Nietzsche. Deleuze teria se guiado por uma deturpação da edição de  Vontade de 
Potencia. D’IORIO, Paolo. Cosmologia e filosofia do eterno retorno em Nietzsche. In. MARTON, 
Scarlett (org.) Nietzsche pensador mediterrâneo: a recepção italiana. São Paulo: Discurso, 2007. p.194 a 
197.  



 127

Para finalizar, temos ainda um terceiro motivo contra a interpretação de Deleuze, 

a saber: não podemos conceber um caráter seletivo em uma cosmologia que nega 

qualquer tipo de finalismo e progresso. Excluir o retorno do “homem pequeno” seria 

negar o próprio caráter inocente do vir-a-ser, seria enxergar uma evolução progressiva 

nos “anos de retorno”. Além do mais, negar o lado “reativo” do vir-a-ser seria contrario 

ao amor fati, seria não amar o mundo e a vida tal como são. Reforçando nosso 

posicionamento, vejamos o que diz o comentador, Jean Lefranc: 

 

Zaratustra não obstante afirmou que o que deveria retornar não é 
uma vida melhor, nem mesmo a uma vida semelhante, mas uma 
vida idêntica. O pensamento do eterno retorno é certamente 
‘seletivo’, mas seletivo de quem pensa e não do que é pensado. [...] 
a interpretação de Deleuze teria esta estranha conseqüência, pela 
eliminação sucessiva do pequeno e do que reage, de falsificar o 
grande jogo de dados do universo e de reintroduzir a ideia de 
progresso para uma perfeição final.395 

              

A opinião de Rogério Miranda, autor de Nietzsche e Freud. Eterno Retorno e 

Compulsão à Repetição, é outro exemplo de uma interpretação diversa da nossa. O 

comentador escreve sobre uma suposta concepção cosmológica de Nietzsche: “É por 

isso que ele acentua uma vez mais a impossibilidade de uma reprodução ou de um 

retorno do idêntico, do etwas Gleiches, pois este tipo de retorno se revelaria 

completamente indemonstrável, inteiramente improvável ou impensável”.396 Tentando 

dar sustentação a sua tese, o comentador cita parte do fragmento póstumo 11 [202]: 

“parece que a situação geral renova as suas qualidades até nos mínimos detalhes, de 

modo que duas situações gerais não poderiam ter nada de idêntico.” O intérprete, porém 

não atenta para o fato de que Nietzsche diz exatamente o contrário do que ele (o 

intérprete) quer provar. Tentemos analisar o texto na íntegra, realizando pequenas 

quebras explicativas: 

 
A medida da força total é determinada não é nada de “infinito”; 
guardemo-nos de tais desvios de conceito! Conseqüentemente, o 
número das situações, alterações, combinações e desenvolvimentos 
dessa força é,  decerto, descomunalmente grande e praticamente 
“imensurável”, mas, em todo caso, também determinado e não 
infinito. O tempo, sim, em que o todo exerce sua força, é infinito, 
isto é, a força é eternamente igual e eternamente ativa: – até este 
instante já transcorreu uma infinidade, isto é, é necessário que 

                                                 
395 LEFRANC, Jean. Compreender Nietzsche. Petrópolis: Vozes, 2005. p.311. 
396 ALMEIDA, Rogério Miranda. Nietzsche e Freud. Eterno Retorno e Compulsão a Repetição. São 
Paulo: edições Loyola, 2005. p.27. 



 128

todos os desenvolvimentos possíveis já tenham estado aí. 
Conseqüentemente, o desenvolvimento deste instante tem de ser 
uma repetição, e também o que o gerou e o que nasce dele, e assim 
por diante para frente e para trás! Tudo esteve aí inúmeras vezes, na 
medida em que a situação global de todas as forças sempre 
retorna.397 

  
 Nesta primeira parte, Nietzsche expõe suas “premissas” cosmológicas –  forças 

finitas e tempo eterno – que trariam como consequência o eterno retorno. A partir disso, 

o filósofo apresenta a sua concepção do encadeamento e repetição das configurações 

cósmicas. Cada instante traria uma determinada combinação de todas as forças do 

cosmo, sendo que cada combinação teria necessariamente que se repetir (pois o número 

de combinações é finito). Isso acarretaria, por sua vez, a volta de todos os instantes e de 

todas as mesmas situações globais das forças. Depois de expor a “explicação 

cosmológica” da eterna recorrência o filósofo continua:     

 
 Se alguma vez, sem levar isso em conta, algo igual esteve aí, é 
inteiramente indemonstrável. Parece que a situação global forma as 
propriedades  de modo novo, até nas mínimas coisas, de modo que 
duas situações globais diferentes não podem ter nada de igual.398 
 

 Neste trecho, Nietzsche afirma que, se não levarmos em conta as descrições 

cosmológicas expostas no texto anterior, a repetição seria indemonstrável. Dessa forma, 

o que seria “completamente indemonstrável, inteiramente improvável ou impensável”399 

não seria o eterno retorno em si, mas o eterno retorno sem considerar as premissas 

nietzschianas. Além dessa ressalva, o texto nos apresenta outra importante informação, 

a saber: cada situação global nos dá a impressão de que, a cada instante, uma 

configuração totalmente nova do cosmo é apresentada aos nossos olhos. Por não 

possuirmos uma percepção da totalidade temporal, a mudança de uma situação global 

para outra nos traria a falsa impressão da eterna renovação. Por essa razão, acharíamos 

que não poderiam haver, na eternidade do vir-a-ser, duas situações globais iguais. 

Continuemos com a leitura do texto:   

 
Se em uma situação global pode haver algo de igual, por exemplo, 
duas folhas? Duvido: isso pressuporia que tiveram a mesma gênese 
absolutamente igual, e com isso teríamos de admitir que, até em 
toda eternidade para trás, subsistiu algo de igual, a despeito de 

                                                 
397 NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. op. cit. p. 387. (itálico do autor). 
398 Ibidem. p. 387. (itálico do autor e negrito nosso)  
399 ALMEIDA, Rogério Miranda. Nietzsche e Freud. Eterno Retorno e Compulsão a Repetição. 
op.cit.p.27. 



 129

todas as alterações de situações globais e de toda criação de novas 
propriedades – uma admissão impossível!400  
 

 Nietzsche finaliza a seção negando a possibilidade da igualdade em uma mesma 

situação global. Em um mesmo instante não poderiam haver duas coisas exatamente 

iguais. Por exemplo: duas folhas de árvore idênticas, dois Sócrates ou dois Nietzsches 

idênticos não poderiam coexistir num mesmo instante. O “mesmo” só viria com a 

repetição de cada grande ano do vir-a-ser.  Acompanhemos o comentário de Nuno 

Nabais: 

 

Essa individualidade radical funda-se no facto de, no interior de 
uma mesma situação de conjunto, isto é, de um ciclo completo de 
actualização de todos os indivíduos possíveis, não poderem surgir 
dois indivíduos indiscerníveis. Em função do estreito 
encadeamento de todas as causas, implicaria que eles tivessem tido 
a mesma gênese e, nesse caso, não seriam dois mas um mesmo 
individuo [...].401 

      
2.4. O PROBLEMA DO PERSPECTIVISMO E O ETERNO RETORNO 

 

 A finalidade central deste tópico é problematizar e tentar trabalhar a relação 

entre a doutrina do eterno retorno de Nietzsche e a posição perspectivista do filósofo. 

Para efetivar tal tarefa, tentaremos esclarecer o que significa o perspectivismo 

nietzschiano e, depois disso, realizar a relação propriamente dita entre a concepção 

cosmológica do eterno retorno e o posicionamento perspectivista de Nietzsche. Ao 

efetuarmos a aproximação entre os dois temas, levantaremos o problema de uma 

possível incompatibilidade nessa relação. A problemática seria a seguinte: nos textos 

póstumos de Nietzsche, o eterno retorno se apresenta como uma espécie de teoria 

cosmológica que parece ter a intenção de explicar a totalidade do universo – isto é feito, 

como vimos, até com certa pretensão científica. Por outro lado, a concepção 

perspectivista de Nietzsche se caracteriza por adotar um posicionamento antidogmático 

acerca do “conhecimento” do mundo. Sendo assim, uma teoria cosmológica, como a do 

eterno retorno, pareceria não ser compatível com o perspectivismo. Expliquemos: se 

Nietzsche nega explicações dogmáticas sobre a totalidade do mundo, porque, então, ele 

propõe – nos textos póstumos – uma doutrina cosmológica que se aproxima de uma 

explicação cientifica sobre o universo? Se por um lado o perspectivismo se apresenta 

                                                 
400 NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas.op.cit.p. 387. (itálico do autor e negrito nosso) 
401 NABAIS, Nuno. Metafísica do Trágico. op.cit. p. 94. 



 130

como uma espécie de alternativa contra a concepção de verdade da metafísica 

tradicional, por outro lado a doutrina do eterno retorno parece configurar uma volta à 

mesma metafísica – esta que, tradicionalmente, teve como um dos seus principais 

“objetos de estudo” a tentativa de compreensão do mundo como um todo (a cosmologia 

racional).  Nesse sentido, a pretensão de formular uma cosmologia parece estar em 

contradição com as criticas elaboradas a partir do perspectivismo.402 

É também escopo deste tópico trabalhar outra questão: na Crítica da Razão 

Pura, mais especificamente na Dialética Transcendental, o filósofo de Königsberg se 

contrapõe à ideia de que poderíamos ter um conhecimento seguro acerca de mundo em 

sua totalidade. Para o pensador, a cosmologia racional estaria impossibilitada de ter a 

segurança fenomênica das ciências particulares. Segundo Kant, tentar fazer uma 

cosmologia se valendo apenas da especulação racional é deixar o “solo seguro da 

experiência” e se aventurar em hipóteses que não podem ser comprovadas seguramente. 

Para Kant, o pensamento humano, no âmbito da cognição, estaria restrito ao horizonte 

da experiência.403 Partindo dessa premissa, poderíamos dizer que, para Kant, a doutrina 

do eterno retorno estaria sendo também metafísica e conseqüentemente não teria 

segurança na ordem do conhecer.  

 Expostas as duas problemáticas – A suposta incompatibilidade entre eterno 

retorno e perspectivismo e A possível não superação da metafísica a partir da crítica 

vislumbrando a Dialética Transcendental de Kant – passemos, então, a uma breve 

explanação sobre o perspectivismo para depois tratar de cada problemática 

separadamente. É essencial deixar claro que nosso objetivo não é realizar um estudo 

aprofundado sobre o perspectivismo – para isso, seria necessário um novo trabalho. A 

intenção é delimitar esse tema e relacioná-lo com a doutrina do eterno retorno.    

 

2.4.1. O Perspectivismo   

  A partir da sua noção de perspectivismo, Nietzsche se contrapôs à boa parte da 

tradição filosófica no que diz respeito às questões cognitivas. Através do 

perspectivismo, o pensador propõe que o conhecimento – tradicionalmente 

compreendido como apreensão de um objeto por um sujeito racional – deveria ser 
                                                 
402 Esse problema já foi levantado por vários comentadores como Scarlett Marton, Arthur Danto e Giani 
Vattimo. Para Vattimo, por exemplo, seria incompatível com o perspectiismo “simplesmente formular 
uma doutrina do retorno como descrição de uma, ainda outra, pretensa estrutura metafísica do mundo”. 
VATTIMO, Gianni, Introdução a Nietzsche. Trad. Antonio Guerreiro, Lisboa: Editorial Presença, 1990. 
76. 
403 É bom lembrar, que Kant tenta resgatar algumas ideias metafísicas a partir da moral. 



 131

entendido como uma “construção” efetivada e determinada a partir de uma perspectiva 

específica. Para o filósofo, a compreensão de uma objetividade pura – e isenta de 

interesses – não teria mais cabimento, pois o “objeto” seria sempre “criado” a partir de 

um determinado “modo de observar”. Opondo-se à concepção epistemológica 

dogmática, o pensador defende que a idéia de uma verdade absoluta e universal não 

teria sentido. A “verdade” seria sempre uma verdade referencial, ou melhor, seria uma 

verdade perspectivista.404 Seguindo esse raciocínio, a busca pelas condições de um 

conhecimento seguro e universal deveria ser deixada de lado, pois a investigação do 

“epistemólogo” – se é que ainda podemos usar esse termo – teria de se direcionar ao 

exame das perspectivas engendradoras de interpretações. Na seção 12 da terceira 

dissertação de Genealogia da Moral, o filósofo apresenta esse questionamento acerca da 

noção de objetividade e, ao mesmo tempo, expõe o seu posicionamento perspectivista:  

   

[...] futura “objetividade” – a qual não é entendida como 
“observação desinteressada” (um absurdo sem sentido), mas como 
a faculdade de ter seu pró e seu contra sobre controle e deles poder 
dispor: de modo a saber utilizar em prol do conhecimento a 
diversidade de perspectivas e interpretações afetivas. De agora em 
diante, senhores filósofos, guardemo-nos bem contra a antiga, 
perigosa fábula conceitual que estabelece um “puro sujeito do 
conhecimento, isento da vontade, alheio à dor e ao tempo”, 
guardemo-nos dos tentáculos de conceitos contraditórios como 
“razão pura”, “espiritualidade absoluta”, “conhecimento em si”; – 
tudo isto pede que se imagine um olho que não pode absolutamente 
ser imaginado, um olho voltado para nenhuma direção, no qual as 
forças ativas e interpretativas, as que fazem com que ver seja ver-
algo, devem estar imobilizadas, ausentes; exigi-se do olho, 
portanto, algo absurdo e sem sentido. Existe apenas uma visão 
perspectiva, apenas um “conhecer” perspectivo; [...] eliminar a 
vontade inteiramente, suspender os afetos todos sem exceção, 
supondo que conseguíssemos: como? – não seria castrar o 
intelecto?...405 

 
É então no âmbito da parcialidade e do interesse que Nietzsche localiza a 

pergunta pelas possibilidades do “conhecimento”. Essa parcialidade estaria – no caso da 

perspectiva humana – fundada em dois pilares fundadores, a saber, o fisiológico e o 

linguístico. Em primeiro lugar, o filósofo entende que o intelecto humano não poderia 

                                                 
404 Como bem explica Mônica Cragnolini: a noção nietzschiana de perspectivismo se apresenta como uma 
atitude filosófica, que pretende “romper com respostas últimas, (e) com as filosofias de respostas 
últimas”.CRAGNOLINI, Mônica B. Nietzsche por Heidegger: contrafiguras para uma perda. In: 
MARTON, Scarlett (org.) Nietzsche abaixo do Equador; a recepção na América do Sul. São Paulo: 
Discurso editorial; Ijuí, RS: Unijuí, 2006. p.99. 
405 NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2005. p. 108 e 109. 



 132

ser compreendido como um puro sujeito racional destacado do corpo. Pelo contrário, o 

intelecto teria surgido a partir de um “desdobramento” fisiológico que teria garantido, 

até hoje, a sobrevivência do animal-homem. Dessa forma, todo “conhecer” teria, 

necessariamente, de passar por uma construção indissociável da esfera fisiológica – e 

por essa razão seria uma construção afetiva.406  

Por outro lado, este mesmo intelecto “cognitivo” estaria também determinado 

por estruturas histórico-linguisticas. Fruto de uma necessidade gregária, também 

imposta por questões de sobrevivência, essas estruturas históricos-linguisticas imporiam 

uma determinada forma de conhecer o mundo. Ou seja, se por um lado a cognição 

humana estaria atrelada a determinações fisiológicas, por outro lado ela funcionaria a 

partir de categorias linguísticas enraizadas numa cultura determinada. Toda pretensão 

de “objetivação” seria uma construção fisiológico-linguística. Em Sobre verdade e 

mentira no sentido extra-moral – um dos primeiros textos em que Nietzsche dá sinais 

de sua filosofia perspectivista – o autor deixa bem claro esta determinação fisiológico-

linguística: “De antemão, um estímulo nervoso transposto em uma imagem! Primeira 

metáfora. A imagem, por seu turno, remodelada num som! Segunda metáfora.”407 

 

2. 4. 1.1. Da vida à linguagem e da linguagem à metafísica. 

 

Para Nietzsche, a vida seria o primeiro grande impulso criador de “metáforas” 

interpretativas. E justamente ela teria impelido o homem a “inventar” o conhecimento, a 

ciência, a Filosofia, etc.408 Para o filósofo, a cognição, surgida em um determinado 

momento da história do universo, teria a “função” de promover a manutenção da vida 

humana. Seria uma forma parcial de esquematizar o mundo a partir de um modelo 

simplificador. Modelo que, até hoje, teria servido para conservar a existência do homem 

na natureza. Examinemos o trecho inicial de Sobre verdade e mentira no sentido extra-

moral, em que o posicionamento de Nietzsche fica bastante claro.  

 

                                                 
406 É bom ressaltar que isso não quer dizer que, para Nietzsche, as respostas epestemológicas estariam na 
biologia. A própria biologia já seria uma forma de investigação perspectivisa, pois provem do solo 
antropomórfico e, por consequência, enraizada, ela mesma, numa fisiologia afetiva. O sentido fisiológico 
de Nietzsche é muito mais amplo do que um simples reducionismo orgânico-sensorial.  
407 NIETZSCHE. Friedrich. Sobre verdade e mentira no sentido extra-moral. São Paulo: Hedra, 2007. 
p.32. 
408 Neste ponto, concordamos com o interprete, Nelson Boeira: “Ciência, Filosofia e Arte são 
consideradas capazes de gerar ilusões ‘criadoras’ que promovem formas mais elevadas de vida humana”. 
BOEIRA, Nelson, Nietzsche. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2002. p. 20.    



 133

Em um remoto rincão do universo cintilante que se derrama num 
sem número de sistema solares, havia uma vez um astro, em que 
animais inteligentes inventaram o conhecimento. Foi o minuto mais 
soberbo e mais mentiroso da “história universal”: Mas foi também 
somente um minuto. Passados poucos fôlegos da natureza 
congelou-se o astro, e os animais inteligentes tiveram de morrer. – 
Assim poderia alguém inventar uma fábula e nem por isso teria 
ilustrado suficientemente quão lamentável, quão fantasmagórico e 
fugaz, quão sem finalidade e gratuito fica o intelecto humano 
dentro da natureza. Houve eternidades, em que ele não estava; 
quando de novo ele tiver passado409, nada terá acontecido. Pois não 
há para aquele intelecto nenhuma missão mais vasta que conduzisse 
além da vida humana. Ao contrário, ele é humano, e somente seu 
possuidor e genitor o toma tão pateticamente, como se os gozos do 
mundo girassem nele. Mas se pudéssemos entendermos com a 
mosca, perceberíamos então que também ela bóia no ar com esse 
pathos e sente em si o centro voante deste mundo.410  
  

As “categorias” que possibilitam o modo humano de pensar seriam apenas uma 

maneira de moldar o mundo e garantir a vida. Sendo assim, a “função originária” de tais 

“categorias” estaria voltada a interesses pragmáticos ligados a essa manutenção da vida. 

Surgidas em determinado momento da história do cosmo – e possuindo também um 

caráter finito (“Passados poucos fôlegos da natureza congelou-se o astro, e os animais 

inteligentes tiveram de morrer”) – as categorias linguístico-racionais não poderiam 

chegar a uma verdade absoluta, pois estariam restritas a essa característica instrumental 

e simplificadora. Para o filósofo, a humanidade teria, no entanto, esquecido desse 

caráter histórico e pragmático das categorias. E, por esse motivo, é que elas teriam sido 

consideradas como realidades evidentes. Acompanhemos o trecho da Gaia ciência, no 

qual Nietzsche alerta para essa confusão que teria ocorrido na civilização ocidental.  

 
A vida não é um argumento – Ajustamos para nós um mundo em 
que podemos viver – supondo corpos, linhas, superfícies, causas e 
efeitos, movimento e repouso, forma e conteúdo: sem estes artigos 
de fé, ninguém suportaria hoje viver! Mas isto não significa que 
eles estejam provados. A vida não é um argumento; entre as 
condições para vida poderia estar o erro.411 
  

                                                 
409 Houve eternidades, em que ele não estava; quando de novo ele tiver passado. A título de observação, 
podemos fazer uma ligação deste trecho com uma visão cosmológica cíclica, inclusive, talvez ver sinais 
da doutrina do eterno retorno. Aqui, Nietzsche parece estar insinuando um movimento circular de cosmo, 
no qual, o ser humano se extinguiria e retornaria ao universo.  
410 NIETZSCHE, Friedrich.  Sobre Verdade e Mentira no Sentido Extra- moral. In: Nietzsche, Obras 
incompletas. Trad: Rubens Rodrigues Torres Filho. São Paulo: Abril Cultural, 1983. p. 45. Coleção Os 
Pensadores. 
411 NIETZSCHE, Friedrich A Gaia Ciência. op. cit. p. 145. 



 134

O esquecimento da origem pragmática dos signos linguísticos e das regras 

lógicas e gramaticais teria criado o “mito” da verdade – este entendido como 

correspondência entre linguagem-pensamento e real. Para poder se apropriar da 

natureza e manter-se vivo, o homem teria inventado “categorias” como identidade, 

substâncias, números etc. Com o decorrer do tempo, porem, o próprio homem haveria 

esquecido que estas criações eram metáforas generalizantes e, por isso, teria passado a 

acreditar que elas seriam o próprio real.412 Para o filósofo, estas metáforas 

simbolizariam o mundo como sendo composto por “coisas” com identidade e 

substancialidade permanentes. O mundo-objeto ao qual o homem-sujeito se dirigiria 

seria um conjunto de entes independentes da esquematização humana. Essa aparente 

permanência do esquema sujeito-objeto seria garantida, no entanto, por uma 

estruturação da linguagem. Acompanhemos o aforismo de Humano demasiado 

Humano:  
 

A linguagem como suposta ciência – A importância da linguagem 
para o desenvolvimento da cultura está em que nela o homem 
estabeleceu um mundo próprio ao lado de outro, um lugar que ele 
considerou firme o bastante para, a partir dele, tirar dos eixos o 
mundo restante e se tornar seu senhor. Na medida em que por 
muito tempo se acreditou nos conceitos e nomes de coisas como em 
aeternae veritas (verdades eternas), o homem adquiriu este orgulho 
com que se ergueu acima do animal: pensou ter realmente na 
linguagem o conhecimento do mundo. O criador da linguagem não 
foi modesto a ponto de crer que dava às coisas apenas 
denominações, ele imaginou, isto sim, exprimir com as palavras o 
supremo saber sobre as coisas; de fato, a linguagem é a primeira 
etapa no esforço da ciência. Da crença na verdade encontrada 
fluíram, aqui também, as mais poderosas fontes de energia. Muito 
depois – somente agora – os homens começam a ver que, em sua 
crença na linguagem, propagaram um erro monstruoso. Felizmente 
é tarde demais para que isto faça recuar o desenvolvimento da 
razão, que repousa nesta crença – Também a lógica se baseia em 

                                                 
412 Parece que aqui podemos fazer uma clara relação entre Nietzsche e a virada lingüística, operada no 
século XX, pois ambas perspectivas filosóficas seriam uma radicalização lingüística da Filosofia 
Transcendental de Kant. Se o pensamento moderno, principalmente a filosofia crítica de Kant, trouxe a 
preocupação sobre “as garantias de um conhecimento seguro”, as correntes lingüísticas do século XX 
transferiram essa preocupação para “as condições de possibilidades de sentenças intersubjetivamente 
válidas a respeito do mundo”. Enquanto que a filosofia transcendental de Kant buscava por “estruturas” a 
priori que possibilitassem o conhecimento, a Filosofia da Linguagem passou a exigir uma reflexão sobre a 
“infra-estrutura lingüística”, o que estaria na base de qualquer conhecimento intersubjetivamente válido. 
(Esta relação Filosofia transcendental de Kant e a virada lingüística é bem trabalhada em: OLIVEIRA, 
Manfredo Araújo. Reviravolta Lingüístico-pragmática na Filosofia. São Paulo: Edições Loyola, 1996. p. 
13.) No caso de Nietzsche, estas preocupações “transcendentais”, até certo ponto, também se voltam para 
linguagem, pois, como diz o Filósofo: “A importância da linguagem para o desenvolvimento da cultura 
está em que nela o homem estabeleceu um mundo próprio ao lado de outro.[...] o homem [...] pensou ter 
realmente na linguagem o conhecimento do mundo.” (NIETZSCHE.Humano Demasiado Humano. Trad. 
Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia das Letras, companhia de bolso, 2005. p. 20 e 21.) 



 135

pressuposto que não tem correspondência no mundo real; por 
exemplo, na pressuposição da igualdade das coisas, da identidade 
de uma mesma coisa em diferentes pontos de tempo: mas esta 
ciência surgiu da crença oposta (de que evidentemente há coisas 
assim no mundo real).  
O mesmo se dá com a matemática, que por certo não teria surgido, 
se desde o princípio se soubesse que na natureza não existe linha 
exatamente reta, nem círculo verdadeiro, nem medida absoluta de 
grandeza.413  

 
 

As categorias linguísticas agiriam como uma simplificação da multiplicidade do 

mundo. Através de generalizações – que primeiramente, como vimos, são efetuadas por 

um aparato fisiológico –, a linguagem teria aglutinado casos semelhantes em grupos 

gerais. Assim, teriam nascido os gêneros e as espécies. Uma espécie determinada só 

seria determinada por uma convenção linguística, a saber, o nome. Não haveria uma 

substancialidade metafísica que determinaria grupos de entes como sendo de uma 

mesma espécie ou gênero. A idéia de substancia segunda (entendida como gênero e 

espécie) seria um conceito tardio e derivado das convenções linguísticas. E, nesse 

sentido, não se poderia dizer que o real está organizado substancialmente, mas sim que 

ele é arranjado metaforicamente pelo homem. 

 

[...] Acreditamos saber algo sobre as coisas mesmas, se falamos de 
árvores, cores, neve e flores, e no entanto não possuímos nada mais 
do que metáforas das coisas, que de nenhum modo correspondem 
às entidades de origem [...] A desconsideração do individual e 
efetivo nos dá o conceito, assim como nos dá também a forma, 
enquanto a natureza não conhece formas nem conceitos, portanto 
também não conhece espécies, mas somente um X, para nós 
inalcançável e indefinível. Pois mesmo nossa oposição entre 
indivíduo e espécie é antropomórfica e não provém da essência das 
coisas, mesmo se não ousamos dizer que não lhe corresponde: isto 
seria, com efeito, uma afirmação dogmática e como tal tão 
indemonstrável quanto seu contrário. O que é verdade, portanto? 
Um batalhão móvel de metáforas, metonímias, antropomorfismos, 
enfim, uma soma de relações humanas, que foram enfatizadas 
poéticas e retoricamente, transpostas, enfeitadas, e que, após longo 
uso, parecem a um povo sólidas, canônicas e obrigatórias: as 
verdades são ilusões, das quais se esqueceu que são, metáforas que 
se tornam gastas e sem força sensível, moedas que perderam sua 
efígie e agora só entram em consideração como metal, não mais 
como moedas[...] 414  
   

                                                 
413 NIETZSCHE.Humano Demasiado Humano. op.cit. p. 20 e 21. 
414 NIETZSCHE, Friedrich.  Sobre Verdade e Mentira no Sentido Extra- moral. Apd: MARTON, Scarlett. 
Nietzsche, a Transvaloração dos Valores. São Paulo: Editora Moderna, 1993. p.80. 



 136

A metafísica, no entanto, teria invertido esse processo de engendramento dos 

conceitos-nomes. Tendo como ponto de partida a “fé na linguagem”, ela teria colocado 

os nomes gerais como origem e não como resultado de um processo fisiológico-cultural. 

“Outra idiossincrasia dos filósofos não é menos perigosa: ela consiste em confundir o 

último com o primeiro (...) Os conceitos mais gerais, mais vazios, eles põem no começo, 

como começo”.415 Ao acreditar nas categorias linguísticas como princípios da realidade, 

a metafísica não teria notado que a própria metafísica nasceu de um solo linguístico que 

determinou seu modo de ser. No entender de Nietzsche, os sistemas filosóficos 

obedeceriam, de forma inconsciente, determinadas “regras gramaticais” que estariam 

atreladas a uma linguagem específica. Linguagem que, por sua vez, estaria atrelada a 

uma cultura determinada.   

 
Os conceitos filosóficos individuais não são algo fortuito e que se 
desenvolve por si, mas crescem em relação e em parentesco um 
com outro; embora surjam de modo aparentemente repentino e 
arbitrário na história do pensamento, não deixam da pertencer a um 
sistema, assim como membros de uma fauna de uma região 
terrestre – tudo isso se confirma pelo fato de os mais diversos 
filósofos preencherem repentinamente um certo esquema básico de 
filosofias possíveis. À mercê de um encanto invisível, tornam a 
descrever sempre a mesma órbita: embora se sintam independentes 
uns dos outros com sua vontade crítica ou sistemática, algo neles 
os conduz, alguma coisa os impele numa ordem definida, um após 
o outro – precisamente aquela inata e sistemática afinidade entre os 
conceitos. (...) O curioso ar de família de todo filosofar indiano, 
grego e alemão tem uma explicação simples. Onde há parentesco 
lingüístico é inevitável que, graças à comum filosofia gramática – 
quero dizer, graças ao domínio e direção inconsciente das mesmas 
funções gramaticais –, tudo esteja predisposto para uma evolução e 
uma seqüência similares dos sistemas filosóficos: do mesmo modo 
que o caminho parece interditado a certas possibilidades outras de 
interpretação do mundo. Filósofos do âmbito lingüístico uralo-
altaico (onde a noção de sujeito teve o desenvolvimento mais 
precário) com toda probabilidade olharão “para dentro do mundo” 
de maneira diversa e se acharão em trilhas diferentes das dos indo-
germanos ou mulçumanos (...). 416  

 

 Assim, a metafísica – como qualquer outra forma de pensar – estaria enredada 

nas estruturas linguísticas de uma cultura específica. A metafísica seria resultado de um 

processo de “falsificação” humana. Uma “falsificação” que se inicia no âmbito 

                                                 
415 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos Ídolos. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2006. p.27. 
 
416 NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia 
das Letras, (companhia de bolso), 2005. p. 24. 



 137

fisiológico, passa pelo linguístico e termina no metafísico. Para Nietzsche, os 

“princípios” metafísicos não seriam pontos de partida, mas pontos de chegada.  

 

2.4.1.2 O Perspectivismo x a Filosofia Crítica de Kant. 

Como se observa, o modo de pensar perspectivista se posiciona num embate 

direto contra a metafísica dogmática, que defende uma noção de conhecimento 

verdadeiro, absoluto e unívoco (independente de “pontos de vista”). Para o pensador, tal 

ideia de uma verdade dogmática teria nascido com o pensamento socrático-platônico e 

se desenvolvido ao longo da história da filosofia. No trecho a seguir, o professor 

Oswaldo Giacoia comenta sobre o nascimento platônico do dogmatismo, e também 

sobre a crítica nietzschiana: 

 
Filosofia, entendida como verdadeira busca pela sabedoria, é uma 
forma transfigurada de ascese, cuja destinação consiste em elevar 
seus iniciados à intelecção da mais sublime das ideias. Essa ideia é 
a causa originária de todas as outras formas inteligíveis: a ideia de 
Bem (ou deus em termos cristãos), essencialmente vinculada às 
ideias de Verdade e da Beleza. 

Gerada pela pura forma do Bem, a Verdade corresponde à 
vocação essencial do espírito e não pode estar atrelada à indigência 
do parecer subjetivo, a inconstância do meu do teu, que condena a 
opinião e o conhecimento fundado nos simulacros sensíveis aos 
descaminhos da imaginação delirante. Como o próprio espírito, a 
Verdade tem a propriedade de universalidade, da necessidade e da 
objetividade – de ambos fica excluída a distorção subjetiva, escrava 
da particularidade dos interesses, das inclinações e dos apetites. [...] 

Nietzsche sustenta que essa figura da verdade se encontra na 
raiz de toda metafísica dogmática; a despeito de suas distintas 
modalizações nos diferentes sistemas, ela subsiste como ideal 
sagrado da própria Filosofia[...]417  

 
Na filosofia de Platão, a ideia de Bem Supremo daria sustentação à verdade 

absoluta,418 sendo que o conhecimento verdadeiro ocorreria a partir da contemplação 

das formas puras intelectivas “iluminadas” pelo Bem Supremo.419 Para Nietzsche, 

                                                 
417GIACOIA, Oswaldo Junior, Nietzsche, Perspectivismo, Genealogia, Transvaloração.                       
Revista Cult, nº 37, agosto de 2000. p. 47. 
418 “Mas já terão compreendido onde quero chegar, isto é, que a nossa fé na ciência repousa ainda numa 
crença metafísica – que também nós, que hoje buscamos o conhecimento, nós ateus e antimetafísicos, 
ainda tiramos nossa flama daquele fogo que uma fé milenar acendeu, aquela crença cristã, que era 
também de Platão, de que Deus é verdade, e de que a verdade é divina... [...]”.  NIETZSCHE, Friedrich A 
Gaia Ciência. Trad.. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia das Letras, 2002. p. 236. 
419 Selecionamos duas passagens de A República, em que Platão explicita a ideia do bem como 
sustentação da verdade: “É a ideia do Bem que confere verdade ao que está sendo conhecido e capacidade 
ao que conhece. Deve pensa-la como causa da ciência e da verdade, [...]”. (PLATÃO. A república. 508-e. 
Trad:Anna Lia Amaral de Almeida Prado; Revisão técnica: Roberto Bolzani Filho. São Paulo: Martins 



 138

porém, não haveria um Bem Supremo eterno e absoluto, pelo contrário, essa concepção 

seria histórica e cultural, tendo nascido – na Filosofia – com o pensamento de Platão. 

Dessa forma, no entender do filósofo alemão, a verdade filosófica absoluta e universal 

teria sido inventada na Grécia Clássica, para posteriormente se estender por 

praticamente todo o desenrolar da História da Filosofia. Em alguns momentos desse 

percurso, tal verdade absoluta é compreendida como podendo ser compartilhada com os 

homens, mas, em outros momentos, como sendo inalcançável para os mesmos.  

 Na filosofia de Aristóteles, por exemplo, a verdade é acessível ao homem 

através do juízo. Um juízo verdadeiro seria o que afirma ou nega corretamente algo 

sobre o real. No pensamento de Descartes, o conhecimento verdadeiro é garantido pela 

Res Infinita, ou seja, a verdade existe, é alcançável pelo homem e é assegurada por 

Deus. Para Kant, por outro lado, esta dogmática é abalada, pois o filósofo considera a 

“universalidade da verdade” como sendo restrita ao âmbito fenomênico, já que concebe 

o conhecimento sobre a “coisa-em-si” como inatingível. De qualquer maneira, o 

filósofo de Konigsberg dá continuidade a ideia de universalidade – mesmo que restrita 

ao fenômeno. E, além disso, concebe a existência de “algo” independente do humano, a 

coisa em si. Esta, compreendida como uma espécie de sustentação numênica dos 

fenômenos.420  

 Como vimos, no entender de Nietzsche, não existiriam verdades objetivas e 

universais, mas apenas interpretações humanas a partir de diferentes pontos de vista. 

Também não haveria um absoluto divino, nem tão pouco uma universalidade humana. 

O que ocorreria seriam diferentes significações humanas produzidas a partir de diversas 

perspectivas fisiollógico-culturais. Vejamos o trecho: 

 

                                                                                                                                               
Fontes, 2006. p.260.) “[...]a ideia do Bem [...] é ela quem gera a luz e o senhor da luz e, no mundo 
inteligível, é ela mesma que, como senhora, propicia verdade e inteligência, devendo te-la diante dos 
olhos quem quiser agir como sabedoria [...].” (PLATÃO. A república. 517-c. op.cit. p.271.)  É bom 
ressaltar, que existe uma controvérsia, entre os comentadores de Platão, sobre o entender de Platão acerca 
da possibilidade da contemplação das formas puras. No diálogo O Banquete, por exemplo, Sócrates narra 
a ascensão erótica do conhecimento, que partiria das aparências sensíveis até a contemplação das formas 
puras. Porém ao comparar o Filósofo a Eros, ressalta sua situação de eterna carência, por ser Eros filho de 
Pénia (a Penúria). Por outro lado, no Fédon, Platão levanta a possibilidade do homem quando liberto do 
corpo, após a morte, poder contemplar as formas puras. Ressalta, porém, que em vida seria impossível 
este contato com as ideias puras. Por outro lado, na República, escreve que o bom governante seria o que 
contemplou a forma pura do Bem e usa, este conhecimento, como paradigma de organização da Polis. Por 
esta razão, dá o entender que é possível a contemplação destas formas puras, em vida. No diálogo 
Parmênides, ao contrário, indica que seria impossível uma ciência das formas puras. Esta ciência 
pertenceria apenas aos deuses.        
420 É bom ressaltar que alguns comentadores de Kant consideram a coisa em si apenas como um conceito 
limite para o conhecimento humano.  



 139

Nosso novo infinito - Até onde vai o caráter perspectivista da 
existência, ou mesmo se ela ainda tem algum outro caráter, se uma 
existência sem interpretação, sem “sentido” [Sinn], não vem ser 
justamente absurda [unsinn], se, por outro lado, toda existência não 
é essencialmente interpretativa - isso não pode, como é razoável, 
nem pela mais diligente e conscienciosa análise e auto-exame do 
intelecto: pois nesta análise o intelecto humano não pode deixar de 
ver a si mesmo sob suas formas e perspectivas e apenas nelas. Não 
podemos enxergar além de nossa esquina [...] Mas penso que hoje, 
pelo menos, estamos distanciados da ridícula imodéstia de decretar, 
a partir do nosso ângulo, que somente dele pode se ter perspectivas. 
O mundo tornou-se novamente um infinito para nós: na medida em 
que ele encerre infinitas interpretações. [...] ah, estão incluídas 
demasiadas possibilidades não divinas de interpretações nesse 
desconhecido, demasiada diabrura, estupidez, tolice de 
interpretação – a nossa própria humana demasiada humana, que 
bem conhecemos...421 

 

  É importante, como já alertamos, não confundir o perspectivismo com a 

“revolução copernicana de Kant,” atitude filosófica que também promoveu uma crítica 

crucial ao dogmatismo.422 Como sabemos, para Kant, a cognição se dá a partir de um 

aparato cognitivo do “espírito” humano e ocorre de forma “universal” no âmbito dos 

fenômenos.423 Por outro lado, esse conhecimento fenomênico é limitado pelo conceito 

da “coisa em si”, não sendo considerado um saber absoluto. Nesse sentido, seria 

universal aos homens conhecer o mundo através das intuições sensíveis e dos conceitos 

do entendimento. Tal conhecimento, porem, só seria universal na esfera dos fenômenos, 

e não diria respeito à coisa em si. Por essa razão, o saber produzido pelo conhecimento 

não seria uma “sabedoria” absoluta, mas uma ciência restrita ao domínio humano.424  

Segundo Nietzsche, porém, não haveria um conhecimento universal entre os 

homens, como supôs Kant. Pelo contrário, o que existiria seriam “perspectivas” criadas 

a partir de determinados tipos de homens com determinadas “estruturas fisiológicas” e 

inseridos em diferentes ambientes histórico-culturais. “Se, como Kant, ele pergunta 

                                                 
421 NIETZSCHE, Friedrich. A Gaia Ciência. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2002. p.278. 
422 Sobre a relação entre o perspectivismo e a filosofia transcendental de Kant, indicamos: (MARQUES, 
Antonio. A Filosofia Perspectivista de Nietzsche. São Paulo: Discurso Editorial; Unijuí, 2003).    
423 “[...] Kant nunca pensou para além de uma estrutura (universal é certo) comum a todos os humanos 
dotado de um extremo formalismo. [...] o conhecimento dos objetos fenômenos tem que necessariamente 
se inscrever no quadro de certas funções lógico-predicativas correspondentes às categorias”. 
(MARQUES, Antonio. Perspectivismo e modernidade. Lisboa: Veja, 1993. p. 12). 
424 Particularmente, concordamos com o estudo do professor António Marques que vê o perspectivismo 
como uma radicalização de um processo que teve suas raízes no pensamento moderno, principalmente na 
Filosofia trnscendental de Kant: “Na verdade um pressuposto que sustenta toda a nossa convicção de que 
o perspectivismode Nietzsche representa o desenvolvimento da dimensão transcendental da pesquisa 
filosófica, particularmente o desenvolvimento da filosofia de Kant”. (MARQUES, Antonio. A Filosofia 
Perspectivista de Nietzsche. São Paulo: Discurso Editorial; Unijuí, 2003. p.10.) 



 140

pelas condições de possibilidade do conhecimento, não é a partir do exame das 

faculdades do espírito que ele coloca a questão; é num contexto histórico e fisiológico 

que procura reinscreve-la”.425      

A própria filosofia transcendental kantiana seria uma interpretação a partir de 

um momento histórico, e por isto, inserida em uma perspectiva linguística e cultural 

determinada.426 A “Revolução Copernicana de Kant” teria sido fruto de uma 

radicalização da “atitude reflexiva” do pensamento moderno. Atitude esta que, ao 

mesmo tempo em que trouxe a preocupação acerca das garantias de um conhecimento 

seguro, acreditou também na possibilidade de se conhecer, de forma isenta, a 

delimitação do mesmo conhecimento.  Isso, obviamente, traria à tona um dogmatismo 

velado dentro da própria filosofia transcendental.  A crítica da razão humana só seria 

possível por via de uma “auto-análise”, porém esta “auto-análise” já partiria de uma 

determinada perspectiva.427  

 No modo de ver de Nietzsche, a tentativa de concretizar o conhecimento isento 

e absoluto sobre a capacidade do conhecer não poderia ser realizado “nem pela mais 

diligente e conscienciosa análise e auto-exame do intelecto: pois nesta análise o 

intelecto humano não pode deixar de ver a si mesmo sob suas formas e perspectivas e 

apenas nelas. Não podemos enxergar além de nossa esquina[...]”428 E mais, querer que a 

razão examine a si própria de forma “impessoal” seria para Nietzsche uma pretensão 

absurda: “e perguntando agora, não era algo estranho exigir que um instrumento 

                                                 
425 MARTON, Scarlett. Nietzsche, Das Forças Cósmicas aos Valores Humanos. São Paulo: Editora 
Brasiliense, 1990.  p. 201. 
426 O professor Oswaldo Giacoia apresentou um comentário esclarecedor, sobre esta oposição 
nietzschiana quanto a uma universalidade da razão humana: “Para Nietzsche, entretanto, as formas 
categoriais não configuram um esquema a priori universal e necessário, comum à racionalidade humana 
entendida como um sujeito genérico. Para ele, essas categorias constituem uma espécie de a priori 
empírico, pois estão condicionadas aos avatares da história e às funções gramaticais comuns à raiz 
lingüística de determinadas civilizações” GIACOIA, Oswaldo Junior, Nietzsche, Perspectivismo, 
Genealogia, Transvaloração. Revista Cult, nº 37, agosto de 2000. p. 50. 
427 Ao tentar “definir” a genealogia nietzschiana, Deleuze faz uma descrição sobre o que entende acerca 
do Filósofo Genealogista. Acredito, que apesar do interprete não estar tratando diretamente sobre o 
perspectivismo, esta descrição nos ajudará em nossa compreensão sobre a não isenção do “observador 
crítico”: “O filósofo genealogista, não é um juiz de tribunal à maneira de Kant, nem um mecanicista à 
maneira utilitarista. [...] Genealogia quer dizer simultaneamente valor de origem e origem dos valores. 
Genealogia opõe-se ao caráter absoluto assim como ao seu caráter relativo ou utilitário.[...] O elemento 
diferencial não é crítico do valor  dos valores, sem ser também o elemento positivo de criação. È por isso 
que a crítica nunca é concebida por Nietzsche como reação, mas com ação” criadora. (DELEUZE, Gilles. 
Nietzsche e a Filosofia. Porto:Rés-editora, 2001. p.6.). 
428 NIETZSCHE, Friedrich. A Gaia Ciência. Trad.. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2002. p. 278. 



 141

criticasse a sua própria adequação e competência? Que o próprio intelecto ‘conhecesse’ 

seu valor, sua força, seus limites? Não era isso até mesmo um pouco absurdo?”429    

 Ainda com relação à aproximação entre perspectivismo e a teoria do 

conhecimento de Kant, existe mais um problema a tratar: a coisa em si. Alguns 

comentadores enxergam que o perspectivismo nietzschiano conservaria a ideia de coisa 

em si, afirmando que, sem esse conceito kantiano, o pensamento perspectivista não se 

sustentaria.430 Outros, porém, excluem totalmente a necessidade desse conceito da 

teoria pespectivista.431 Há ainda o posicionamento que considera diferentes fazes do 

pensamento do filósofo. Nestas, ele ora admitiria uma coisa em si, ora negaria o 

conceito.432 Em nosso trabalho, não pretendemos entrar nesta celeuma, pois seria 

necessária uma nova pesquisa específica sobre o assunto.  

De qualquer maneira, poderíamos arriscar a seguinte tese: A coisa em si seria 

uma criação de um determinado “tipo de homem”, construída a partir de uma 

perspectiva histórico-filosófica específica. Esta seria a perspectiva da teoria do 

conhecimento da filosofia moderna, que exige uma separação entre objeto a ser 

conhecido (ou encoberto) e sujeito conhecedor. Melhor explicando, a filosofia moderna, 

inclusive a de Kant, necessitaria de uma distinção entre um sujeito conhecedor e sua 

alteridade, o objeto. Esta concepção moderna teria ido ao limite de suas possibilidades 

com os conceitos de sujeito e objeto kantianos. Ou seja, de um sujeito que só tem acesso 
                                                 
429 NIETZSCHE, Friedrich. Aurora. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. 
p.11. 
430 O comentador António Marques, por exemplo, considera que a “coisa em si” é um conceito 
fundamental para sustentação de uma Filosofia perspectivista. “A verdade é que o perspectivismo não 
teria sentido sem a suposição geral de um em si que permitisse precisamente a formação de perspectivas 
suscetíveis de serem avaliadas como melhores ou piores, mais fortes ou mais fracas”. Para o Professor, 
este “em si”, inalcançável concretamente, seria representado, por Nietzsche, de formas diferentes, ao 
longo de sua obra: “a quantidade pura, o caos ou a singularidade perfeita das forças [...] ele (o em si) é 
antes suposto como uma espécie de núcleo mais profundo e inacessível que nossas categorias, de certo de 
modo contingente, transpõe de forma grosseira numa linguagem simplificada.” (MARQUES, Antonio. A 
Filosofia Perspectivista de Nietzsche. São Paulo: Discurso Editorial; Unijuí, 2003. p. 81 e p. 82).  
431 A professora Scarlett Marton, por exemplo, defende a posição, que, “para Nietzsche, nada autoriza 
distinguir coisa em si e fenômeno, mesmo porque ao empírico não se pode opor nenhuma espécie de 
transcendental”. (MARTON. Scarlett. Nietzsche, Das Forças Cósmicas aos Valores Humanos. op.cit. p. 
200) A comentadora ressalta, ainda, que o próprio conceito de “coisa” é fruto de uma invenção  dos que 
representam, pensam e quererem. Pensar uma “coisa em si” metafísica, seria um erro derivado da própria 
forma humana de esquematizar o mundo, a partir do par, sujeito e objeto. Como já dissemos, esta 
simbolização não consideraria o caráter relacional do fluxo cósmico.        
432 Um exemplo deste posicionamento é o da interprete Maudemarie Clark. Para a autora, existiria uma 
primeira faze da epistemologia de Nietzsche, na qual o Filósofo admitiria a existência de uma coisa em si 
inalcançável. Este período seria o “metafísico realista” e se concentraria na obra: Sobre Verdade e 
Mentira no Sentido Extra-moral. Já a segunda fase, que se daria a partir de Aurora. Este seria um período 
neokantiano, em que o Filósofo seria contra a possibilidade de se conceber a coisa em si. (CLARK, 
Maudemarie. Nietzsche on Truth and Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press, 1990. Apud. 
MARQUES, Antonio. A Filosofia Perspectivista de Nietzsche. São Paulo: Discurso Editorial; Unijuí, 
2003. p. 143 a 147). 



 142

aos objetos fenomênicos e de um “objeto não objetificavel” e inalcançável, a coisa em 

si. 

Obviamente, temos a consciência de que, ao chamar a coisa em si de objeto, 

estamos indo além da própria filosofia kantiana. Porém, o que queremos ressaltar aqui é 

que Kant, apesar de promover uma revolução na teoria do conhecimento, ao mesmo 

tempo conserva a posição dicotômica da tradição. A saber, a ideia de um sujeito “ao 

lado” de uma “coisa” que é por si e independente desse sujeito. É preciso ressaltar que 

não queremos dizer que esta coisa em si é entendida por Kant como “algo outro”, “do 

lado de fora” do sujeito. Até porque a concepção deste “fora” dependeria da intuição 

pura do espaço.433 O filósofo de Königsberg não garante que a coisa em si é algo outro e 

externo ao sujeito, mas sim que é um algo outro não cognoscível ao sujeito.   

Em nosso ponto de vista, entendemos que a “ideia” de coisa em si dá uma 

continuidade, de forma mais refinada, à dicotomia, sujeito x objeto. Acreditamos 

também, que pensar a partir desse dualismo é só uma das maneiras possíveis entre 

outras tantas. Existiriam várias outras formas de “representar” a relação mundo e 

homem, inclusive a de Nietzsche que, ao nosso ver, tenta quebrar com esta dicotomia do 

conhecimento, pensando o mesmo como uma relação de condicionamento mútuo. 

Vejamos como explica a Professora Scarlett Maton:  

 

Homem e mundo fariam parte do mesmo processo. A vida e a 
experiência humanas não se desenrolam separadas do curso do 
mundo; constituem apenas uma parte dele mas nem por isso dele se 
destingem. Os fenômenos que o ser humano observa são 
condicionados das mais diversas maneiras, inclusive pelo próprio 
observador. As coisas que acredita existir não passam de um 
conjunto de relações; estão imersas no fluxo contínuo de que ele 
mesmo não pode escapar. É por isso que o conhecimento é relação 
condicional e as noções de sujeito e objeto têm caráter fictício.434 

  

Ao pensar o cosmo como vontade de potência, vida, caos ou teoria das forças, 

Nietzsche exclui de sua filosofia, as ideias de sujeito e objeto compreendidas como 

unidades substanciais. Conhecer não seria uma captação da essência dos objetos, mas 

sim uma esquematização interpretativa a partir das configurações das forças nas quais o 
                                                 
433 “Por intermédio do sentido externo (de uma propriedade do nosso espírito) temos a representação de 
objetos como exteriores a nós e situados no espaço. [...] Efetivamente, para que determinadas sensações 
sejam relacionadas com algo exterior a mim (isto é como algo situado em outro lugar do espaço, diferente 
daquele que me encontro) e igualmente para que as possa representar com exteriores uma das outras, por 
conseguinte não só distintas, mas em distintos lugares, requer-se já o fundamento da noção de espaço” 
(KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1997. p.63 e 64).        
434 MARTON. Scarlett. Nietzsche, Das Forças Cósmicas aos Valores Humanos. op.cit. p. 201. 



 143

próprio homem está inserido. O ser humano, inclusive, também seria uma interpretação 

metafórica desta relação de forças, não possuindo, desta forma, uma essência fixa.  

 Apesar do perspectivismo tentar superar o transcendentalismo, um problema 

acerca desse posicionamento nietzschiano salta a vista, a saber: Como pode o 

perspectivismo pretender criticar a dogmática, se ele mesmo parece se enraizar em 

uma cosmologia? Não seria também dogmático conceber o mundo como um fluxo 

eterno de forças, ou vontade de potência? No nosso entender, o próprio Nietzsche teria 

consciência desse problema e não deixa de tratar sobre a questão. Examinemos a seção 

22 de Além do Bem e do Mal: 

 

Perdoem este velho filólogo, que não resiste à maldade de pôr o 
dedo sobre artes de interpretação ruins; mas essas “leis da 
natureza,” de que vocês, físicos, falam tão orgulhosamente , como 
se – existem apenas graças à sua interpretação e péssima “filologia” 
– não são uma realidade de fato, um “texto”, mas apenas uma 
arrumação e distorção de sentido ingenuamente humanitária, com a 
qual vocês fazem boa concessão aos instintos democráticos da alma 
moderna! [...] Mas, como disse, isso é interpretação, não texto, e 
bem poderia vir alguém que, com intenção e arte de interpretação 
opostas, soubesse ler na mesma natureza, tendo em vista os 
mesmos fenômenos, precisamente a imposição tiranicamente 
impiedosa e inexorável  de reivindicação e poder – um intérprete 
que lhes colocasse diante dos olhos o caráter não excepcional 
peremptório de toda “vontade de poder”, em tal medida que quase 
toda palavra, inclusive a palavra “tirania”, por fim parecesse 
imprópria, ou uma metáfora debilitante e moderadora – demasiado 
humana; e que, no entanto, terminasse por afirmar sobre esse 
mundo o mesmo que vocês afirmam, isto é, que ele tem um curso 
“necessário” e “calculável”, mas não porque nele vigoram leis, e 
sim porque faltam absolutamente as leis, e cada poder tira, a cada 
instante, suas últimas conseqüências. Acontecendo de também isto 
ser apenas interpretação – e vocês se apressarão em objetar isso, 
não? – bem tanto melhor!435 
 

   Na seção, Nietzsche considera que as descrições físicas acerca do mundo não 

poderiam ser entendidas como exposições verdadeiramente isentas, mas apenas como 

interpretações humanas demasiada humanas. Por outro lado, o filósofo parece assumir 

que sua visão de mundo é também apenas uma interpretação entre várias outras 

possíveis: “acontecendo de também isto (a vontade de poder) ser apenas interpretação 

[...] bem tanto melhor”. Pensar o mundo como vontade de poder ou fluxo de forças 

conflituosas não seria uma asseveração dogmática sobre o cosmo, mas uma afirmação 

perspectivista: “por certo, (Nietzsche) recusa a ideia de conhecimento absoluto e rejeita 
                                                 
435 NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal.op.cit. p.26. 



 144

a noção de verdade enquanto correspondência exata entre o pensamento e a realidade; 

com isso, é forçado a admitir que as posições que defende também são 

interpretações”.436 Ao considerar suas concepções cosmológicas como interpretações, 

Nietzsche nos impõem uma nova questão: Se não há mais uma verdade absoluta, mas 

apenas “verdades perspectivistas,” o que possibilita escolher uma perspectiva em vez 

de outra? Qual seria a referência que julga as interpretações em substituição da 

verdade? Porque o ponto de vista de Nietzsche seria preferível às interpretações da 

tradição? Tentemos trabalhar estas questões no item a seguir.  

      

2.4.1.3 Perspectivismo e o valor vida.             

Tentemos responder as perguntas do item anterior elaborando mais uma questão: 

o que levaria ao homem dar respostas interpretativas sobre o mundo? Para o filósofo – 

já respondemos anteriormente –, a vida seria o grande impulso criador dessas respostas 

metafóricas e, justamente ela, teria impelido o homem a inventar o conhecimento. 

Como já dissemos, Nietzsche entende o conhecimento como algo que veio-a-ser, com a 

finalidade de conservar a vida do próprio homem. Sendo assim, a cognição não poderia 

ser compreendida como uma busca da verdade absoluta. Por esta razão, não só o 

conhecimento, mas qualquer atividade intelectual – como a Filosofia e a Ciência – 

teriam como objetivo original de conservação da vida. Por um desvio histórico, tais 

atividades teriam se desvirtuado de seu caráter “pragmático de garantir a vida” e 

passaram a ter a pretensão de buscar o absoluto.    

O objetivo do conhecimento, em última instancia, não seria a verdade, mas sim a 

vida. Entendendo que uma vez descoberta essa real e primitiva função do conhecimento, 

Nietzsche propõe uma subversão do referencial paradigmático que avalia as 

perspectivas teóricas. Agora, uma dada concepção teórica estaria sob a avaliação do 

valor vida e não mais do valor verdade. “Moral, política, religião ciência, arte, filosofia, 

qualquer apreciação de qualquer ordem deve ser submetida a um exame, deve passar 

pelo crivo da vida”.437O que está proposto é perguntar: Até que ponto um determinado 

ponto de vista científico, Filosófico etc, serve para promover a vida? Vejamos o que diz 

o filósofo em Além do Bem e do mal: 

 

                                                 
436 MARTON. Scarlett. Nietzsche, Das Forças Cósmicas aos Valores Humanos. op.cit. p. 214. 
437 MARTON. Scarlett. Nietzsche, Das Forças Cósmicas aos Valores Humanos. op.cit. p. 88. 



 145

A falsidade de um juízo não chega a constituir, para nós, uma 
objeção contra ele; é talvez neste ponto que a nossa linguagem soa 
mais estranha. A questão é em que medida ele promove e conserva 
a vida, conserva e até mesmo cultiva a espécie; e a nossa inclinação 
básica é pensar é afirmar que os juízos mais falsos (entre os quais 
os juízos sintéticos a priori) nos são os mais indispensáveis, que 
sem permitir a vigência das ficções lógicas, sem medir a realidade 
como um mundo puramente inventado do absoluto, do igual a si 
mesmo, o homem não poderia viver - que renunciar aos juízos 
falsos equivale a renunciar à vida, negar a vida. Reconhecer a 
inverdade como condição à vida: isto significa, sem dúvida, 
enfrentar de maneira perigosa os habituais sentimentos de valor; e 
uma Filosofia que se atrevesse a fazê-lo se coloca, apenas por isso, 
além do bem e do mal.438  
   

 Para o filósofo, a escolha da vida como critério de avaliação, se daria pela razão 

de que a própria vida não poderia ser avaliada, pois seria um valor situado além das 

avaliações possíveis. Isso fica claro neste conhecido trecho de Crepúsculo dos Ídolos: 

 

É preciso estender ao máximo as mãos e fazer uma tentativa de 
apreender essa espantosa finesse (finura), a de que o valor vida não 
pode ser estimado. Não por um vivente, pois ele é parte interessada, 
até mesmo um objeto da disputa, e não juiz; e não por um morto, 
por outro motivo.439          

 

Até aqui, acreditamos que conseguimos responder, em parte, algumas questões 

propostas no final do item anterior. Pelo menos, já podemos dizer que, para Nietzsche, o 

impulso criador que induz o homem a dar respostas interpretativas sobre o mundo seria 

a vida, e mais, o critério julgador de uma determinada interpretação também seria a 

vida. Chegando a este ponto, devemos lembrar, porem, que o pensador faz distinção de 

diferentes tipos de vida: haveria a vida forte, exuberante e afirmativa da própria vida e 

do mundo; e existiria, por outro lado, uma vida decadente, fraca e negadora da vida e do 

mundo. Durante boa parte da obra de Nietzsche, nota-se que o filósofo, além de separar 

estes dois tipos de perspectivas – a negadora e a afirmativa –, ele mesmo se posiciona 

ao lado da perspectiva que julga ser a posição afirmativa. É interessante que, ao colocar 

a avaliação no “critério vida”, ele admite uma concepção de vida a partir de um certo 

ponto de vista, o ponto de vista que ele considera como a perspectiva “nobre”. Essa 

                                                 
438 NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal. op.cit. p. 11. 
439 NIETZSCHE, Friedrich. Crepúsculo dos Ídolos. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2006. pág 18. 
 



 146

atitude pode aparentar ser arbitrária ou contraditória. Arbitrária talvez, porem não nos 

parece nada contraditória para quem entende que o filósofo deve ser um legislador.      

 

2.4.2. O problema da relação entre o eterno retorno e o perspectivismo. 

No início do nosso trabalho (Capítulo I, tópico 3), realizamos a exposição da  

doutrina cosmológica do eterno retorno de Nietzsche. No presente tópico, tratamos 

sobre o perspectivismo nietzschiano e sua intenção de ultrapassar as noções tradicionais 

de ‘conhecimento’ e ‘verdade’. Agora, nosso objetivo é relacionar estes dois 

“conceitos” como também tentar resolver a problemática surgida a partir desta relação. 

Recordemos a questão exposta no início do tópico: “Teria sentido, de facto, [...] com 

base no perspectivismo, [...] pensar que Nietzsche possa dar uma base descritiva à 

própria filosofia? Uma das teses características do último Nietzsche, [...] é que ‘não 

existem factos, mas apenas interpretações’; mas então também não é um facto a 

estrutura circular do devir cósmico”.440       

 Como acompanhamos, a doutrina do eterno retorno em seu âmbito cosmológico 

é uma cosmovisão cíclica que representa o universo como uma infinita sequência de 

autoconstruções e autodestruições. Acompanhamos, também, que esta concepção 

cosmológica seria uma alternativa, proposta por Nietzsche, contra a visão linear de 

tempo e história vigente em nossa civilização. Na cultura ocidental-cristã, vigora uma 

visão cosmológica constituída pelas seguintes características: 1) noção de um início 

criacionista, 2) concepção linear de história (na maioria das vezes progressiva e 

teleológica), 3) fim dos tempos com um julgamento final, 4) Deus criador e 

providencial, 5) existência da duplicidade de mundos e de vidas na qual o mundo e a 

vida no além serviriam de referencial para a aplicação de uma ética. A doutrina do 

eterno retorno, por outro lado, se caracteriza por ser uma “perspectiva” que pensa o 

mundo do vir-a-ser como sendo: 1) eterno e não criado, 2) constituído por uma 

concepção circular de história, 3) não ordenado nem regido por um Deus, 4) sem 

finalismos, 5) sem duplicação de mundos e de vidas, 6) sem estar sob o efeito de uma 

ética proveniente do além absoluto. O vir-a-ser seria regido pela luta das próprias forças 

que o compõe e, assim, o cosmo se autotransformaria eternamente a partir da inocente 

brincadeira da “grande criança de Heráclito”. No eterno retorno só há o mundo do vir-a-

ser repetido eternamente. Só há a vida no vir-a-ser – uma vida infinitamente recorrente. 

                                                 
440 VATTIMO, Gianni, Introdução a Nietzsche. Trad. Antonio Guerreiro, Lisboa: Editorial Presença, 
1990. p.72. 



 147

 Em nosso trabalho, vimos também que o perspectivismo se opõe à noção de uma 

verdade absoluta e, ainda, que o “conhecimento”, para Nietzsche, seria construído a 

partir de diferentes perspectivas humanas. Constatamos que tais perspectivas dependem 

do ponto referencial do observador-criador da interpretação. No que se refere as 

cosmovisões, isso não seria diferente. Qualquer concepção do cosmo – sejam elas: 

científicas, filosóficas ou religiosas – deveriam ser consideradas apenas como 

perspectivas interpretativas: “começa a despontar em cinco, seis cérebros, talvez, a ideia 

de que também a física é apenas uma interpretação e disposição do mundo (nisso nos 

acompanhando, permitam lembrar!), e não uma explicação do mundo”.441 Nesse 

sentido, toda espécie de pensamento cosmológico é vista como construção 

perspectivista – ou se preferirmos remeter a analogia do artista renascentista: uma 

criação artística, uma mentira perspectivista da arte. No texto a seguir, acredito que isto 

será mais bem esclarecido. Nele, também pode ser observadas a concepção nietzschiana 

de “conhecimento artístico” e a noção da vida como impulso criador: 

 

A concepção de mundo, com a qual deparamos no segundo plano 
deste livro, é seguramente sombria e desagradável: dentre os tipos 
de pessimismos que se tornaram conhecidos até agora, nenhum 
parece ter sido alcançado esse grau de maldade. Falta aqui o oposto 
de um mundo verdadeiro e aparente: existe apenas um mundo, e 
este é falso, cruel, contraditório, perverso, sem sentido...Um mundo 
constituído desta forma é o verdadeiro mundo...Precisamos da 
mentira para chegar à vitória sobre esta realidade, essa “verdade”, 
ou seja, para viver... O fato para a mentira ser necessária para viver 
também pertence a esse caráter temível e questionável da 
existência... 
 A metafísica, a moral, a religião, a ciência serão consideradas 
neste livro apenas como formas diferentes da mentira: com sua 
ajuda passa-se a acreditar na vida. “A vida deve infundir 
confiança”: colocada desta forma, a tarefa é gigantesca. Para 
resolvê-la o homem tem de ser um mentiroso por natureza, precisa 
ser artista mais do que qualquer outro... E ele o é: metafísica, 
moral, religião, ciência – tudo não passa da criação de sua vontade 
de arte, de mentira, de fuga da “verdade”, de negação da “verdade”.  
 A arte e nada além da arte. Ela é quem possibilita a vida em 
grande medida, é quem induz à vida, o grande estimulante da 
vida... 442 

 

 Se para Nietzsche toda interpretação nasce de um impulso fundamental imposto 

pela vida, ele sustenta, no entanto, que essas interpretações não são engendradas de 

                                                 
441  NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal.op.cit.p.19. 
442 NIETZSCHE, Friedrich. Fragmento póstumo. Na edição Colli e Montinari é a seção: 11 [415]. 



 148

forma unitária. Lembremos que ele faz a distinção de duas formas de vida – uma vida 

forte e afirmativa da própria vida e do mundo e outra decadente e negadora da vida e do 

mundo. No entender de Nietzsche, a partir de cada uma dessas formas de vida, nasceria 

uma perspectiva diferente. No caso da cosmologia, isso não seria diferente: a vida 

afirmativa construiria uma representação de mundo afirmativa do próprio mundo. Por 

outro lado, a vida negadora construiria uma cosmovisão negadora e depreciadora do 

mundo. Seguindo esse raciocínio, podemos dizer que o eterno retorno, compreendido a 

partir do perspectivismo, não seria uma tentativa de dar uma resposta absoluta à questão 

cosmológica, mas uma possibilidade de oferecer uma interpretação metafórica acerca do 

mundo a partir de uma perspectiva “nobre” e afirmativa. Com o eterno retorno teríamos 

um contraponto perspectivista às duplicações do mundo e da vida propostas pelo ponto 

de vista dualista.  

 Nietzsche poderia perguntar o seguinte: a partir de um ponto de vista de 

afirmação da vida e do mundo do vir-a-ser, qual seria a proposta cosmológica mais 

lúcida? Uma visão em que só há o mundo do vir-a-ser eternamente recorrente, ou uma 

concepção duplicadora de mundos na qual o mundo do vir-a-ser e a vida no vir-a-ser 

são menos valorizados do que um mundo no além e de uma vida eterna no Reino dos 

Céus? Na perspectiva de Nietzsche, no nosso entender, a doutrina do eterno retorno 

teria mais valor do que a visão linear vigente no Ocidente. Isso porque a avaliação sobre 

os valores das interpretações, agora, não seria feita a partir do valor verdade, mas sim a 

partir do “valor vida”, ou melhor, do tipo nobre de vida.  

 Ao respondermos essas questões dessa maneira, pode parecer que estamos 

pedindo ao “tipo nobre” nietzschiano para se “auto-julgar” a partir de seus próprios 

parâmetros. Não é aparência, pois é bom lembrar que “o ‘nobre’ nietzschiano cria suas 

próprias avaliações. Primeiro ele institui: “eu sou bom, belo etc”. Só depois contempla 

sua “sombra”: o fraco o ruim, etc. Para Nietzsche, não haveria mais um referencial 

absoluto e isento, pois toda forma de avaliar estaria inserida dentro da grande luta do 

vir-a-ser e da vida. Qualquer referencial avaliador estaria partindo de uma determinada 

forma de vida, Ou seja, qualquer avaliação seria sempre uma parte interessada na 

disputa pela vida – não existiria julgamento isento. Recordemos, mais uma vez a 

interpretação nietzschiana da filosofia de Heráclito: “já não podia considerar os pares a 

lutar e os juízes como separados uns dos outros, os próprios juízes pareciam estar a 



 149

lutar, os lutadores pareciam estar a julgar-se a si mesmos – [...]‘A própria luta dos seres 

múltiplos é a pura justiça! 443  

Passemos, agora a outra problemática envolvendo a filosofia perspectivista de 

Nietzsche e a doutrina do eterno retorno. Desta vez o questionamento será feito 

especificamente a partir das antinomias de Kant.   

 
 

2.4.3 Uma crítica a partir da Dialética Transcendental de Kant 

 Na Crítica da Razão Pura, mais especificamente na Dialética Transcendental, 

Kant se contrapõe à ideia de que seria possível realizar uma metafísica com o rigor 

científico através do simples uso da razão pura. Se admitirmos esse ponto de vista como 

verdadeiro, os objetos da metafísica não poderiam ser objetos do conhecimento 

científico. Dessa forma, o pensamento humano, no que diz respeito à cognição, estaria 

restrito ao horizonte da experiência não podendo ter segurança acerca das ideias 

metafísicas. Por outro lado, Kant afirma também que, apesar dessa restrição, a razão 

possui uma necessidade irrefreável de ir além do sensível e buscar fundamentos 

supremos e últimos. Essa necessidade irrefreável sempre direcionaria o homem a fazer 

metafísica, entretanto, ela conduziria a razão humana, inevitavelmente, a um “conteúdo” 

não comprovável experiencialmente. O ser humano, usando a razão pura sem o auxílio 

da experiencia, sempre buscaria as ideias absolutas de Alma, Mundo e Deus – sem 

nunca poder propriamente conhecê-las. 

 Um dos clássicos ramos da metafísica é a cosmologia racional, um saber que 

pretende ter o conhecimento do universo em sua totalidade. Para o filósofo de 

Königsberg, tentar realizar a cosmologia racional seria, no entanto, deixar o “solo 

seguro da experiência” e se aventurar em hipóteses que não podem ser comprovadas 

seguramente no âmbito do conhecimento. Esse problema é apresentado por Kant através 

das antinomias – conjunto de teses e antíteses cosmológicas que se anulam mutuamente 

e levam a razão a fracassar na busca do conhecimento seguro sobre o cosmo. Tais 

antinomias se caracterizariam como um conflito de leis opostas acerca do cosmo. A 

razão estaria, entretanto, impotente para solucionar esse conflito, pois não poderia 

escolher entre uma ou outra alternativa cosmológica – nem as teses, nem as antíteses 

podem ser provadas pela experiência:444 “[...] poder-se-iam justificadamente rejeitar 

                                                 
443 NIETZSCHE, Friedrich. A Filosofia na idade trágica dos gregos. op.cit. p. 45. 
444 É necessário deixar claro que, apesar de ficarem insolúveis no que diz respeito ao conhecimento, as 
antinomias são, em parte, solucionadas através do idealismo transcendental de Kant. O problema da 



 150

ambas as partes em conflito, porque a sua pretensão não assenta em nenhum título 

sólido”.445    

 As quatro antinomias sobre o cosmo versam sobre: 1) a finitude x infinitude 

(espacial e temporal) do cosmo; 2) A possibilidade do mundo decompor-se em partes 

simples, ou não. Por exemplo: ele pode ser decomposto em átomos ou é divisível ao 

infinito?; 3) Se o mundo é regido por causas e leis universais, ou se existem causas 

livres? 4) Se o mundo possui uma causa última incondicionada e causadora do próprio 

mundo ou não. Por exemplo: há um ‘ser’ incondicionado – imanente ou transcendente – 

que causou o mundo? Para Kant, tais perguntas conflituosas nunca poderiam ser 

respondidas pela razão no âmbito do conhecimento.446 

 Pelo que vimos, a concepção cosmológica de Nietzsche “faria uso” de algumas 

das teses e antíteses, mas não se identificaria com nenhuma delas totalmente. (1) No 

eterno retorno o universo é finito espacialmente, mas infinito temporalmente. Ou seja, a 

doutrina em parte afirmaria a tese, mas também, em parte, concordaria com a antítese. 

(2) O mundo – a partir da concepção do eterno retorno – não poderia ser decomposto 

em partes últimas. A doutrina não é atomista, ou algo do gênero. Não há vazio, nem 

átomo, nem matéria divisível em partes últimas. O que haveria seria um jogo de forças. 

“O espaço só surgiu com a suposição do espaço vazio. Este não existe. Tudo é força. 

[...] Não podemos imaginar nada mais como material”.447 É um ponto de vista 

“energético”. “A tese da conservação de energia exige o eterno retorno”.448 Dessa 

maneira, poderíamos dizer que a posição de Nietzsche fica mais distante da tese, apesar 

de ser complicado enquadrá-la totalmente na antítese, pois a própria divisão ao infinito 

dependeria de um referencial humano e não sendo uma característica das próprias forças 

(eternamente interligadas). De qualquer maneira, ao postular a impossibilidade de 

partículas últimas, a antítese estaria mais próxima de Nietzsche. (3) No que diz respeito 

à terceira antinomia, o ponto de vista de Nietzsche escapa da representação proposta por 

Kant. Como falamos, a cosmologia nietzschiana se opõe à concepção de causalidade. 

Nietzsche propõe a noção de “necessidade circular” ao invés da dualidade “causa e 

efeito”. Para o filósofo, a ideia de um determinismo causal seria fruto de um simbolismo 
                                                                                                                                               
terceira antinomia, por exemplo, é resolvido “colocando” a liberdade no âmbito da coisa em si, e o 
determinismo no “mundo fenomênico”.      
445 KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1997. B-529. 
p.443. 
446 É bom ressaltar que Kant tenta “recuperar” algumas “verdades” metafísicas através da moral. 
447 NIETZSCHE, Friedrich. Fragmento póstumo. Na edição Colli e Montinari é a seção: 1[3] julho – 
agosto de 1882.  
448 Ibidem.  p.229. Na edição Colli e Montinari é a seção: 5 [54]. Verão de 1886 – outono de 1887.  



 151

humano demasiando humano. Quanto ao outro pólo da antinomia, a concepção de 

“causas livres”, também teríamos grandes problemas para encaixar esse conceito na 

filosofia nietzschiana. No pensamento de Nietzsche, só é possível falar em liberdade 

numa acepção bem diversa da concepção tradicional. O ser humano nunca poderia ser 

concebido como “destacado” e livre da influência do cosmo, mas é sempre entendido 

com parte integrante da natureza. Como acompanhamos, esse assunto já foi abordado, 

anteriormente, em nosso trabalho. (4) Quanto a uma causa suprema (ou uma espécie de 

ente supremo) que inseriria finalidade ao vir-a-ser, Nietzsche é totalmente contrário. 

Não há nenhuma espécie de teleologia para o vir-a-ser. “Não há qualquer fim na 

natureza, não há espírito [...] não há milagres, ou qualquer providência, não há criador. 

Não há legislador[...]”.449 O vir-a-ser seria determinado pela luta dos contrários e não 

poderia ser condicionado por nenhuma finalidade ou vontade consciente. A intenção do 

pensador é excluir qualquer tipo de finalismo, propósito ou divindade do movimento do 

universo. Nietzsche busca fugir tanto de uma metafísica duplicadora de mundos, como 

também da ideia de um ente supremo doador de propósito ao mundo.450  

Apesar das “adequações” e “inadequações” do eterno retorno dentro das teses e 

antítese das antinomias, a representação cosmológica do eterno retorno parece se 

encaixar como uma “teoria” metafísica – se considerarmos a definição de metafísica de 

Kant. Ou seja, a doutrina nietzschiana seria mais uma tese que busca, sem a segurança 

da experiência, explicar o cosmo em sua totalidade. A “tese” do eterno retorno poderia 

ser pensada pela “razão pura”, porém nunca teríamos a capacidade de prová-la ou 

desmenti-la pela experiência. Poderíamos, ainda, elaborar e contrapor uma antítese à 

“tese” do eterno retorno e assim formular uma nova antinomia. Nietzsche, que estudou e 

foi influenciado por Kant, provavelmente tinha conhecimento deste problema, mas 

mesmo assim, resolveu construir sua doutrina cosmológica. Vale lembra, porém, que a 

cosmovisão nietzschiana não pode ser entendia como uma teoria que busca dar 

                                                 
449 NIETZSCHE, Friedrich. Fragmento póstumo. Na edição de Colli e Montinari é o  aforismo: 4 [55]. 
450 No livro, Das Forças Cósmicas aos Valores Humanos, a Professora Scarlett Marton especula sobre 
uma possibilidade de teologia na filosofia de Nietzsche. Partindo do conceito de Vontade de Potencia, a 
Professora levanta a hipótese de, no pensamento de Nietzsche, poder haver “um novo sentido à ideia de 
Deus: ela passa a desiguinar tão somente uma específica configuração das forças revelando um máximo 
de potência.” É bom ressaltar, que esta concepção, não abre espaço para uma ideia de ente supremo, nem 
para uma teleologia, como explica a Professora: “Deus é apenas um ponto culminante de potência – o que 
nem mesmo reflete um telos, pois superando-se a si mesma a vontade de potência cria novas 
configurações.” (MARTON, Scarlett. Nietzsche, Das Forças Cósmicas aos Valores Humanos. op. cit. 
p.167.)     



 152

respostas definitivas e absolutas acerca do universo, mas, como já observamos, seria 

uma interpretação perspectivista sobre cosmo.    

 Como foi dito anteriormente, Kant afirma que apesar de não haver segurança 

cognitiva nas especulações metafísicas acerca da alma, do mundo em sua totalidade 

ontológica e de Deus, o homem, mesmo assim, é impelido a fazer questionamentos 

metafísicos acerca dessa questão. Haveria algo estrutural e irrefreável na razão humana 

que não permitiria o ser homem ficar sem se interrogar sobre os fundamentos últimos e 

supremos. Essa concepção kantiana talvez tenha influenciado Nietzsche quando este 

apresenta a vida como um impulso que nos obriga a dar respostas interpretativas que, 

posteriormente, admitimos como verdades absolutas. Ou seja, o ser humano criaria 

respostas metafóricas sobre o mundo com a finalidade de conservar a própria vida. Com 

o passar dos anos, porém, passaria a acreditar em suas auto-ilusões. “[...] as suposições 

metafísicas, tudo o que as criou, é paixão erro e auto-ilusão; foram os piores e não os 

melhores métodos cognitivos, que ensinaram a acreditar nelas”.451 Poder-se-ia 

interpretar que esta necessidade irrefreável assinalada por Kant tenha sido subvertida 

por Nietzsche para a sua noção de vida .452 

Seguindo essa hipótese, poderíamos supor o eterno retorno como uma resposta 

cosmológica a esse pedido da vida, mas uma resposta que não ambiciona ser uma 

verdade última, mas sim uma interpretação perspectivista. No sub-tópico anterior, 

acompanhamos que não seria mais o valor verdade que corroboraria ou não uma tese 

cosmológica, pois, para Nietzsche, a nova referência avaliadora teria de ser a própria 

vida. “Agora”, o que julgaria a escolha de uma concepção cosmológica seria a forma 

como ela influencia no engrandecimento de um tipo de vida, a saber, o tipo de que 

Nietzsche concebe como nobre.453 A avaliação seria feita usando o critério da vida 

nobre, esta sempre apegada ao “mundo terreno”.  

Como dissemos, não haveria mais um referencial absoluto e isento na eterna luta 

dos contrários. Os parâmetros de avaliação sempre se dariam a partir de “partes” 

interessadas. As escolhas das diferentes concepções cosmológicas seriam feitas através 

de diversas perspectivas “fincadas” em diferentes tipos de vida. Sendo assim, para o 

Autor, uma cosmovisão linear com um fim dos tempos redentor seria uma concepção 

cosmológica engendrada num solo de “vida enfraquecida”. Por outro lado, a doutrina do 
                                                 
451 NIETZSCHE. Friedrich Humano Demasiado Humano. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: 
Companhia das Letras (companhia de bolso), 2005. p.19. 
452 Obviamente isto é apenas uma suposição, que necessitaria de um estudo mais aprofundado.  
453 Sobre este tipo de “vida nobre”, considerado por Nietzsche, tratamos no capítulo anterior 



 153

eterno retorno seria uma interpretação nascida de uma vida exuberante e afirmativa de si 

própria; uma interpretação útil para o tipo de vida nobre “organizar” seu mundo, 

metaforicamente, numa visão de conjunto total.  

Se voltarmos a Kant mais uma vez, podemos trazer à tona a concepção do uso 

regulativo das ideias. Se para o filósofo de Königsberg as ideias da razão seriam ilusões 

da razão – não podendo ser comprovadas cognitivamente –, esta idéias possuiriam, 

contudo, uma função regulativa para ética e para o próprio conhecimento. Ou seja, 

apesar de não serem constitutivas do conhecimento – como as “formas” puras da 

sensibilidade e as categorias do entendimento – elas seriam úteis para organizar os 

fenômenos de modo “orgânico”. No caso da ideia de cosmo, esta serviria como uma 

espécie de princípio heurístico que unificaria – de maneira supostamente ordenada – a 

totalidade dos fenômenos. Arriscando outra vez uma relação entre Kant e Nietzsche, 

poderíamos dizer que o eterno retorno, assim como todas cosmovisões possíveis, seriam 

formas de organizar o mundo de maneira metafórica.454 Para Kant, o ordenamento seria 

fruto de uma necessidade irrefreável da razão, para Nietzsche uma exigência pragmática 

da vida. No caso do eterno retorno, teríamos uma “organização de mundo” criada a 

partir de uma perspectiva nobre e afirmativa do próprio mundo.    

Ao colocar a opinião de que a cosmologia de Nietzsche seria apenas uma 

interpretação exigida e corroborada por um tipo de vida, não podemos negar que 

chegamos a mais um problema: Não seria, agora, a vida concebida como um 

fundamento último e, sendo assim, não estaria Nietzsche fazendo uma “ontoteologia 

sofisticada”? Não estaria ele identificando a vida como um ente fundador? Não estaria 

Nietzsche sendo dogmático em pressupor que tudo se dá por perspectivismo a partir da 

vida? Como sabemos, Nietzsche, em boa parte da sua obra, identifica vida com vontade 

de potência, mas desta forma, não seria vida-vontade de potencia algo semelhante a 

uma arché pré-socrática? Não estaria Nietzsche caindo na metafísica? Vejamos o que 

diz Heidegger sobre o assunto:  

 
O acabamento da metafísica realiza-se em meio à transvaloração de 
todos os valores até agora sobre o fundamento da “nova” 
instauração de valores. Esta valora a partir da vontade de poder e 
em função desta última enquanto o valor fundamental (“princípio”). 
Ela oculta, entretanto, pura e simplesmente o esquecimento do ser 
através da incondicionalidade do pensamento valorativo, fazendo 

                                                 
454 O interprete, Antônio Marques, também já havia proposto uma aproximação entre Nietzsche e Kant, 
no que diz respeito ao uso regulativo das ideias e o perspectivismo. (MARQUES, Antonio. A Filosofia 
perspectivista de Nietzsche. São Paulo: Discurso Editorial; Unijuí, 2003. p. 91, 92 e 93). 



 154

com que o abandono do ser característico do ente torne-se 
dominante.455 

 

Avaliar esse problema profundamente pode ser um tema para um novo estudo. 

Na presente dissertação temos como objetivo apenas relacionar o eterno retorno com a 

transvaloração dos valores. Não obstante, tentaremos fazer algumas especulações sobre 

o assunto no próximo tópico: “Uma problematização a partir da interpretação de 

Heidegger”.   

 

2.5. UMA PROBLEMATIZAÇÃO A PARTIR DA INTERPRETAÇÃO DE 

HEIDEGGER. 

 

Indo além do questionamento realizado através da dialética transcendental de 

Kant, podemos também adicionar um outro exame, agora, a partir da interpretação 

heideggeriana acerca da filosofia de Nietzsche. É bom lembrar, como alertamos na 

introdução de nosso trabalho, que o presente tópico está intimamente ligado ao tópico 

anterior. Inclusive, para o perfeito entendimento da temática que agora será tratada, é 

essencial um conhecimento prévio sobre o que entendemos acerca da “concepção 

perspectivista” de Nietzsche, assunto abordado no último tópico.    

No volume I de Nietzsche – coletânea de textos editada a partir das preleções de 

Heidegger sobre o pensamento nietzschiano –, encontramos um capitulo inteiro sobre o 

eterno retorno. Nesse estudo, Heidegger interpreta a doutrina do eterno retorno como 

uma tentativa de pensar a totalidade dos entes. Esta forma de pensar teria, no entanto, a 

peculiaridade de se contrapor ao posicionamento da “metafísica dualista”:  

 

[...] A doutrina contem um enunciado sobre o ente em sua 
totalidade.[...] A doutrina Nietzschiana do eterno retorno do mesmo 
não é uma doutrina qualquer entre outras sobre o ente. Ao 
contrário, ela surgiu muito mais a partir da mais rigorosa 
confrontação com o modo de pensar platônico-cristão e com as 
suas repercussões e degenerações na modernidade.456 

 

 Apesar de entender o eterno retorno como uma tentativa de confrontação com a 

tradição metafísica, o “filósofo-intérprete” é contrario a ideia de que a doutrina tenha 

                                                 
455 HEIDEGGER. Martin. Nietzsche, Metafísica e niilismo. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2000. p. 68. 
 
456 HEIDEGGER, Martin. Nietzsche. Trad. Marco Antônio Casanova. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2007. págs 197 e 199. 



 155

superado a metafísica. Para Heidegger, seria justamente o eterno retorno, ao lado do 

“conceito” de vontade de potência, que incluiria a filosofia nietzschiana dentro da 

maneira de pensar metafísica. Através de tais “concepções”, Nietzsche teria promovido 

o acabamento da metafísica, levando a mesma à última fase de sua história.  

 Para compreendermos tal crítica, precisamos fazer uma breve diferenciação entre 

as concepções de metafísica, dos dois filósofos. Para Nietzsche, metafísica significa – 

de uma maneira resumida – uma forma de pensar dualista fundamentada em dicotomias 

negadoras do mundo e da vida. Nessa maneira de pensar, haveria sempre pares em 

oposição: alma x corpo, bem x mal, verdade x mentira, além x terra, necessidade x 

liberdade, vir-a-ser x eternidade, vida terrena x vida eterna etc. Para o filósofo, a 

doutrina do eterno retorno, como vimos, seria parte constitutiva do intento de superar 

estas dicotomias.   

Por outro lado, para Heidegger a metafísica se caracterizaria por ser uma forma 

de pensar e buscar fundamentos a partir do ser do ente. Essa busca, porém, possuiria 

como base o esquecimento do próprio ser, pois ao longo do desenrolar do pensamento 

filosófico teria ocorrido uma contínua identificação entre ser e ente. “[...] a metafísica, 

porém, nunca sabe algo acerca do ser: esta é a sua distinção e ambigüidade ao mesmo 

tempo, uma vez que ela trata do ente”.457 Esse modo de proceder da metafísica teria 

provocado uma atitude de objetificação do ser. Algumas vezes a tradição filosófica teria 

realizado a identificação do ser a um ente fundamental – caracterizando-se, neste caso, 

como ontoteologia. Relembremos, por exemplo, a filosofia de Aristóteles: o conceito de 

Primeiro motor imóvel como causa final do vir-a-ser nos apresenta uma concepção 

ontoteleológica. Outras vezes, porém, a metafísica teria buscado o caráter fundamental 

dos entes através da interrogação pelo ser do ente entendido como essência. Os 

conceitos de essência e existência teriam, na verdade, perguntado sobre como é o 

caráter constitutivo do ente? e quê ente se ‘apresenta’ efetivamente? Ambas perguntas, 

no ponto de vista de Heidegger, não teriam, no entanto, se atido na questão do ser.       

Segundo Heidegger, a filosofia nietzschiana não estaria fora desta história da 

metafísica, já que acompanharia essa mesma característica de identificar o ser ao ente. 

“A questão fundamental como a questão propriamente fundadora, como a pergunta 

sobre a essência do ser, não foi desdobrada na história da Filosofia; Nietzsche também 

se mantém em meio à questão diretriz”.458 Com as concepções de vontade de potência e 

                                                 
457 HEIDEGGER. Martin. Nietzsche, Metafísica e niilismo. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2000. p.72. 
458 HEIDEGGER, Martin. Nietzsche. op.cit. p. 7. 



 156

eterno retorno, Nietzsche teria estabelecido uma espécie de essência ou caráter de todo 

ente (vontade de potência) e uma explicação sobre a existência do ente em sua 

totalidade (eterno retorno). “Para Nietzsche todo ser é um vir-a-ser. Todavia, esse vir-a-

ser tem um caráter de ação e de atividade do querer. Em sua essência, porém, a vontade 

é vontade de potência”. 459 Esse “ser entificado” e constituído essencialmente como 

vontade de potência se configuraria, em sua totalidade cosmológica, como eterno 

retorno. Acompanhemos o texto de Heidegger: 

 

 O ente como tal tem a constituição do que Nietzsche determina 
como vontade de potência. E o ente na totalidade “é” eterno retorno 
do mesmo significa: o ente na totalidade é enquanto ente sob o 
modo do eterno retorno do mesmo. A determinação “vontade de 
potencia” dá uma resposta à pergunta sobre o ente em vista de sua 
constituição; a determinação “eterno retorno do mesmo” dá uma 
resposta à pergunta sobre o ente em vista a seu modo de ser.460        

 

Como pudemos acompanhar, eterno retorno e vontade de potência seriam 

conceitos promovedores de uma continuidade da história da metafísica. No caso do 

eterno retorno, a doutrina é entendida como um enunciado sobre a existência do ente em 

sua totalidade, e não como um verdadeiro questionamento sobre o sentido do ser. Dessa 

forma, esse pensamento cosmológico-existencial de Nietzsche seria mais uma etapa da 

maneira de pensar metafísica (no caso a última), pois – igualmente ao resto da tradição 

– não teria se atido à diferença antológica (ser x ente).461  

Além disso, Heidegger vai mais longe e diz que a doutrina cosmológica de 

Nietzsche teria identificado o “ser” com a totalidade do ente e, dessa forma, teria 

realizado uma espécie de ontoteologia mais sofisticada, promovendo um retorno 

moderno aos Pré-socráticos. Ao representar o “instante” como sendo eterno462 – com o 

objetivo dar cabo a oposição “vir-a-ser x eternidade” –, Nietzsche teria identificado o 

ser ao vir-a-ser. O objetivo seria “transformar o vir-a-ser em ente de tal modo que ele 

retenha como o que devém e possua consistência, isto é seja”.463 Na tentativa de 

resolver o antigo “problema Parmênides x Heráclito”, o filósofo alemão teria proposto 

uma solução inversa a de Platão. Essa solução, no entender de Heidegger, permaneceria, 

                                                 
459 Ibidem. p. 9. 
460 Ibidem. p.361. 
461 “A metafísica é a articulação (a conformação articuladora) da história ocidental enquanto uma história 
do abandono do ser característico do ente que se elabora em esquecimento.” (HEIDEGGER. Martin. 
Nietzsche, Metafísica e niilismo. op.cit.p. 69) 
462 Tratamos sobre este assunto no primeiro capítulo e no início do segundo.  
463 HEIDEGGER, Martin. Nietzsche. op.cit. p.363. 



 157

no entanto, enredada no modelo metafísico. Para Heidegger, “a inversão não afasta a 

posição fundamental, mas antes consolida precisamente por meio da aparência de que 

ela é afastada”.464 Mesmo subvertendo a solução platônica para o problema dos pré-

socráticos citados, Nietzsche teria respondido a mesma pergunta respondida por Platão: 

o que é o ente ?.  

 

2.5.1. Eterno retorno como ponto culminante da tradição metafísica?  

 De uma maneira resumida, as argumentações acima apresentadas expõem o 

posicionamento de Heidegger a cerca da filosofia nietzschiana: Nietzsche não estaria 

fora da história da metafísica, já que não teria abandonado a característica metafísica de 

ignorar a diferença ontológica (diferenciar ser e ente). Para Heidegger, o pensamento 

nietzschiano seria o último estágio da metafísica, e não a superação da própria: com as 

concepções de vontade de potência e do eterno retorno, Nietzsche não teria escapado da 

tradição metafísica, mas levado ela a seu ponto final. Se levarmos essas críticas em 

consideração e se considerarmos que o eterno retorno é parte de um projeto que 

pretende colocar em cheque a tradição metafísica, temos, aqui, uma problemática.  

Para tentar trabalhar esse probleme, voltemos as explicações cosmológicas 

expressas em nosso trabalho. Observamos que no eterno retorno, o universo não teria 

uma causa primeira, mas seria uma eterna luta de forças. Essas forças estariam 

interligadas entre si e, só assim, poderiam continuar a se exercer como força contra suas 

forças opostas. Não haveria “espaço vazio” entre as forças, e nem identidades 

independentes – aqui é necessário pensar como Heráclito no que diz respeito à luta, e a 

interdependência dos contrários – não há como conceber o átomo.  

Da maneira que é exposta, esta doutrina cosmológica tenta não só superar a 

característica de duplicidade de mundos da metafísica tradicional, mas também excluir a 

possibilidade de uma causa primeira que fundamentaria todo vir-a-ser. Há a tentativa de 

excluir a necessidade de um ente supremo e fundamentador do movimento do cosmo. 

No eterno retorno não há lugar para um Primeiro motor imóvel, nem para um Deus 

criador. Na cosmologia nietzschiana, causa e efeito se confundiriam. Todo universo 

“rodaria” sem uma finalidade e sem uma causa inicial. As forças que em eterna luta 

movimentariam o “girar cósmico” não seriam eternas em-si-mesma. Tampouco, 

nenhuma delas seria “causa não causada”. Elas “criariam” e seriam “criadas”, 

                                                 
464 Ibidem. p.365. 



 158

pereceriam e fariam perecer. “Posteriormente”, recorreriam a serem criadas e destruídas 

na eterna luta consigo mesmas. 

O vir-a-ser seria movido pelas forças, não tendo existido um primeiro empurrão 

no movimento da grande circularidade. O vir-a-ser sempre teria girado e se auto-

alimentado num movimento circular sem finalidade. Um movimento a partir do 

combate eterno das forças.465 Podemos observar que Nietzsche tenta, através de uma 

doutrina cosmológica, excluir um ente supremo, absoluto, fundador e causador do vir-a-

ser. Por outro lado, ele também pretende excluir qualquer possibilidade de um ente 

imutável e eterno na “matéria”. Um ente com características atômicas, algo como o ser 

de Parmênides transposto para a matéria. Dessa maneira, aí estaria a superação da 

metafísica a partir do eterno retorno: a supressão da dualidade de mundos e a eliminação 

de um ente fundamentador.  

Segundo Heidegger, porém, Nietzsche teria trazido a característica do ser de 

Parmênides para o mundo, para o vir-a-ser – mais propriamente para o instante. O ser 

teria sido identificado com o cosmo em sua totalidade, um mundo em eterno conflito e 

mudança, mas um mundo que fundamentaria a si mesmos em cada instante. O cosmo 

seria entendido como sua própria arché, como sua própria fundamentação. No entender 

de Heidegger, ter uma concepção cosmológica como fundamento seria um equívoco. 

Isso porque, para o autor de Ser e Tempo, qualquer concepção de mundo estaria 

enraizada na estrutura ontológica do Dasein466– que seria mais originária e fundamental 

do que qualquer cosmologia. Nesse sentido, o mundo não poderia ser entendido como 

um ente fundador, pois o ente fundador do próprio cosmo seria o Dasein.467 “[...] Na 

raiz do dar-se do mundo, como totalidade instrumental, está o ser-aí. Não há mundo, se 

não existe Dasein”.468 Dessa maneira, para Heidegger, Nietzsche não teria notado que, 

ao formular a doutrina do eterno retorno, não estaria superando verdadeiramente a 

                                                 
465 Como foi dito neste trabalho, a cosmologia nietzschiana é montada em cima do pensamento de 
Heráclito, ou melhor, em cima de sua interpretação sobre o Filósofo de Efésio. Para Nietzsche, o Logos 
de Heráclito nasceria e ao mesmo tempo regeria o vir-a-ser. É possível fazer uma analogia com o fogo e a 
combustão: O fogo só existe a partir da combustão dos combustíveis em jogo. Ao mesmo tempo a 
combustão é exercida pelo fogo. A harmonia e medida do vir-a-ser só seria possível pela luta dos 
contrários, assim como, a harmonia é quem regula o vir-a-ser. Tratamos sobre este estudo nietzschiano da 
filosofia de Heráclito no primeiro capítulo da presente dissertação.     
466 Para darmos uma definição aproximada de Dasein, podemos dizer: Dasein é um termo usado por 
Heidegger para designar a constituição ontológica do homem.     
467 Se por um lado toda tentativa ontológica de cosmologia tem como fundamento a estrutura ontológica 
do Dasein, Heidegger considera que o próprio dasein não tem fundamento.  
468 VATTIMO, Gianni. Introdução a Heidegger. Lisboa: Instituto Piaget. 1996. p. 30. 



 159

metafísica, mas sim dando uma resposta metafísica contra a própria história da 

metafísica. 

Apesar da pertinência da crítica heideggeriana, poderíamos argumentar em favor 

de Nietzsche, usando mais uma vez o perspectivismo. Como sabemos, nele, não 

podemos falar em conhecimento e verdade absolutos, mas apenas em perspectivas 

humanas. Se para Heidegger só é possível pensar numa visão de mundo, ou mesmo num 

mundo, levando em conta a mundanidade – constituição ontológica do Dasein, que 

possibilita as diferentes perspectivas ônticas de mundo –, de forma semelhante, para 

Nietzsche, não poderíamos falar em mundo se não partíssemos de uma perspectiva 

humana. “Olhamos todas as coisas com a cabeça humana, é impossível cortar essa 

cabeça; mas permanece a questão de saber o que ainda existiria do mundo se ela fosse 

mesmo cortada”.469 Admitimos que essas concepções não são exatamente a mesma 

coisa, mas acredito que seja possível enxergar uma aproximação entre elas. O leitor de 

Heidegger pode, inclusive, se “apegar” ao termo, “cabeça humana” (escrito no trecho 

acima) e questionar: se ao usarmos a palavra “humana”, não estaríamos partindo de uma 

concepção de essência metafísica do homem? Peço ao leitor que não entremos nesse 

mérito – por enquanto – mas continuemos em nossas comparações entre Nietzsche e 

Heidegger.  

Para Heidegger, seria problemático buscar as características ontológicas dos 

entes simplesmente dados a partir deles próprios, ou seja, buscá-los sem levar em conta 

a estrutura ontológica do Dasein.470 Explicando melhor, não é possível determinar 

ontologicamente o mundo a partir de um ente que não seja o próprio Dasein – não é 

                                                 
469 NIETZSCHE.Humano Demasiado Humano. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2001. p. 19. 
470 Em Ser se Tempo, Heidegger ressalta a polissemia da palavra “mundo”. No livro ele apresenta quatro 
significados para o vocábulo, diferenciando os usos ônticos e ontológicos para a palavra. Sendo que os 
usos ônticos estariam enraizados no uso existencial-ontológico, a saber: “mundo” compreendido como 
mundanidade. Acompanhemos no trecho a seguir:  “1-Mundo usado como conceito ôntico, significando, 
assim a totalidade dos entes que se podem simplesmente dar dentro do mundo.  2- Mundo funciona como 
termo ontológico e significa o ser dos entes mencionados no item 1. E mundo pode denominar a região 
que sempre abarca uma multiplicidade de entes, como ocorre por exemplo, na expressão “mundo” usada 
pelos matemáticos, que designa a região dos objetos possíveis da matemática. 3- Mundo pode ser 
novamente entendido em sentido ôntico. Nesse caso, é o contexto “em que” de fato uma presença “vive” 
como presença, e não o ente que a presença em sua essência não é, mas que pode vir ao encontro dentro 
do mundo. Mundo possui aqui um significado pré-ontologicamente existenciário.Deste sentido, resultam 
diversas possibilidades: mundo ora indica o mundo “público” do nós, ora o mundo circundante mais 
próximo (doméstico) e “próprio”. 4- Por fim, mundo designa o conceito existencial-ontológico da 
mundanidade. A própria mundanidade pode modificar-se e transformar-se, cada vez, no conjunto de 
estruturas de “mundos” particulares, embora inclua em si o a priori da mundanidade em geral. 
[...].”(HEIDEGGER, Martin, Ser e Tempo. Trad. Marcia Sá Cavalcante, Petropoles: Editora Vozes, 2005. 
p. 105)    



 160

possível determinar, ontologicamente, o mundo a partir do próprio mundo. Para 

Heidegger, não seria possível investigar ontologicamente o mundo abandonando uma 

analítica do próprio Dasein. As ciências naturais, por exemplo, não teriam acesso a 

conteúdos ontológicos, mas apenas a ônticos. Neste ponto, guardando as dividas 

proporções, vejo que esse posicionamento se aproxima do perspectivismo e da crítica à 

ciência efetuada por Nietzsche. Para o filósofo mais antigo, a ciência se enraizaria numa 

concepção metafísica de verdade sem se dar conta de que esta “verdade” é humana 

demasiada humana. Ou seja, o fundamento das ciências naturais, por exemplo, não é 

algo absoluto que está além do homem, mas algo que se enraíza no próprio homem. 

Para Nietzsche, o homem teria se esquecido desse detalhe. Vejamos o texto a seguir, em 

que Nietzsche deixa bem clara sua posição quanto à falta de fundamento absoluto das 

ciências e, por consequência, da impossibilidade de se ter uma perspectiva absoluta de 

mundo a partir das ciências naturais.               
 

[...]A disciplina do espírito científico não começa quando ele não 
mais se permite convicções? ... É assim, provavelmente; resta 
apenas perguntar se, para que possa começar tal disciplina, não é 
preciso haver já uma convicção, e aliáis tão imperiosa e absoluta, 
que sacrifica a si mesma todas as demais convicções. Vê-se que 
também a ciência repousa numa crença, que não existe ciência 
“sem pressupostos”. A questão de a verdade ser ou não ser 
necessária tem de ser antes respondida afirmativamente, e a tal 
ponto que a resposta exprima a crença, o princípio, a convicção de 
que “nada é mais necessário do que a verdade, e em relação a ela 
tudo o mais é secundário”[...] Mas já terão compreendido onde 
quero chegar, isto é, que a nossa fé na ciência repousa ainda numa 
crença metafísica – que também nós, que hoje buscamos o 
conhecimento, nós ateus e antimetafísicos, ainda tiramos nossa 
flama daquele fogo que uma fé milenar acendeu, aquela crença 
cristã, que era também de Platão, de que Deus é verdade, e de que a 
verdade é divina... [...] 471  

  

 A partir dessas apreciações nietzschianas sobre ciência e metafísica, podemos 

desconfiar que o filósofo sabia que não poderia dar uma explicação absoluta acerca da 

totalidade do ente a partir do eterno retorno. Ele, de certa forma, parece “intuir” que 

para fazermos uma pergunta ontológica mais fundamental, devemos iniciar esse 

questionamento com uma investigação do próprio homem – ou melhor, de sua maneira 

de dar interpretações. Por isso, poderíamos interpretar que seu perspectivismo seria 

mais fundamental que a cosmologia do eterno retorno. Por outro lado, mesmo supondo 

                                                 
471 NIETZSCHE, Friedrich A Gaia Ciência. Trad.. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2002.). p. 235 e 236.          



 161

que o perspectivismo seria mais fundamental, Nietzsche não teria se sentido 

constrangido de dar uma explicação ôntica sobre o mundo. Uma explicação que 

corroborasse com sua crítica à tradição filosófica e com sua transvaloração dos valores. 

A intenção seria substituir uma perspectiva humana demasiada humana, por outra 

também humana demasiada humana. Sendo esta última compatível com restante de sua 

filosofia. Assim, o eterno retorno seria a tentativa de “criar” outro significado para o 

mundo. Acompanhando o texto a seguir, perceberemos a característica de crítica à 

intenção absoluta da ciência. Examinaremos, também, a visão perspectivista, em que o 

homem constrói interpretações sobre o mundo e de si mesmo: 

   

[...] Compreender que importa muito mais como as coisas se 
chamam do que aquilo que são. A reputação, o nome e a aparência, 
o peso e a medida habituais de uma coisa, o modo como é vista – 
[...] mediante a crença que as pessoas neles tiveram, incrementada 
de geração em geração, gradualmente se enraizaram e encravaram 
na coisa, por assim dizer, tornando-se o seu próprio corpo: a 
aparência inicial termina quase sempre por tornar-se essência e atua 
como essência! Que tolo acharia que basta apontar esta origem e 
esse nebuloso manto de ilusão para destruir o mundo tido como 
essencial, a chamada “realidade”? Somente enquanto criadores 
podemos destruir! – Mas não esqueçamos também isto: basta criar 
novos nomes, avaliações e probabilidades para, a longo prazo, criar 
novas “coisas”.  [...].472   

  

É provável que Nietzsche concebesse o eterno retorno como uma doutrina 

cosmológica inscrita na circunvisão473 de seu tempo. Um tempo, em que Deus estaria 

morto. Uma época na qual não seria mais compatível a concepção de uma visão dualista 

e teleológica do universo. No texto acima, vemos que não se trata de colocar uma 

verdade absoluta no lugar de uma antiga ilusão, mas sim de “substituir” diferentes 

perspectivas humanas por outras também humanas. O destruir só seria possível 

simultaneamente à construção. Não haveria uma realidade independente do homem, 

mas sim “realidades” a partir do homem. Como vimos ao longo do trabalho, Nietzsche 

enfatiza que qualquer interpretação de mundo depende de uma perspectiva humana 

demasiada humana, sempre enraizada em uma determinada “pré-estrutura” 

histórico/afetiva/biológica, etc.  

                                                 
472 NIETZSCHE, Friedrich A Gaia Ciência. Trad.. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2002. p. 96.  
473  Circunvisão é um termo usado por Heidegger, que pode ser entendido, de uma forma geral, como uma 
visão de conjunto que guia a construção do mundo cotidiano das ocupações.   



 162

Por esta razão, apesar do perspectivismo colocar o homem como a raiz das 

interpretações cosmológicas, a teoria não pode ser entendida como um subjetivismo 

individualista, no qual o homem seria um livre criador do mundo. O “conhecer” nunca 

poderia ser compreendido como um observar desinteressado, mas sempre como um 

olhar perspectivo inserido numa “pré-compreensão” de mundo. No nosso entender, essa 

concepção está muito próxima dos conceitos de compreensão e interpretação de 

Heidegger. Vejamos como Gianni Vattimo delimita os termos heideggerianos, 

mostrando como eles se opõem à compreensão tradicional de conhecimento: 

 

 O conhecimento não é um ir do sujeito para um objeto 
simplesmente-presente ou vice-versa, a interiorização de um objeto 
(originalmente separado) por parte de um sujeito originalmente 
vazio. O conhecimento é antes a articulação de uma compreensão 
originária em que as coisas estão já descobertas. Esta articulação 
chama-se interpretação (Auslegung). [...] o conhecimento é apenas 
um movimento do sujeito no interior da própria imagem do mundo 
já dada; não estamos aqui no plano de uma redução do 
conhecimento ou da filosofia a visão do mundo, no sentido 
subjetivista do termo.474    

 

Indo além nas aproximações entre os dois filósofos, lembremos que o 

perspectivismo nietzschiano tem como um de seus principais “a priori”, a constituição 

afetiva das diferentes “composições biológicas”. Esclarecendo, o conhecer estaria 

sempre condicionado a afetos, não podendo ser entendido como uma atividade isenta de 

um sujeito desinteressado. “[...] guardemo-nos bem contra a antiga, perigosa fábula 

conceitual que estabelece um ‘puro sujeito do conhecimento, isento da vontade, alheio à 

dor e ao tempo’[...] eliminar a vontade inteiramente, suspender os afetos todos sem 

exceção, supondo que o conseguíssemos; como? – Não seria castrar o intelecto?...”.475 

Nesse sentido, lembremos que o Dasein sempre se “relaciona com mundo” a partir de 

uma situação afetiva. Acompanhemos, mais uma vez a explicação de Vattimo: 

 

O ser-no mundo nunca é um sujeito puro porque nunca é um 
espectador desinteressado das coisas e dos significados; o projeto 
dentro do qual o mundo aparece ao Dasein não é uma abertura da 
razão como tal (como o a priori kantiano), mas sempre um projeto 
qualificado, definido, poderíamos dizer tendencioso [...] (a) pré-

                                                 
474 VATTIMO, Gianni. Introdução a Heidegger. Lisboa: Instituto Piaget. 1996. p.36. 
475 NIETZSCHE, Friedrich. Genealogia da Moral. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2005. p. 108 e 109. 



 163

compreensão revela-se constitutivamente vinculada a uma 
tonalidade afectica determinada.476               

 

Nietzsche enxerga o homem como sendo obrigado a dar uma interpretação ao 

mundo a partir de sua perspectiva enraizada em uma pré-estrutura. O fIlósofo diz ainda 

que tal visão de mundo é também determinante de sua concepção sobre si próprio, pois 

como vimos, tanto o nobre, como o plebeu constroem suas interpretações acerca de si a 

partir de suas determinadas perspectivas. Apesar de “criarem” diferentes explicações 

para si e para o mundo, tanto o plebeu como o nobre teriam que partir de uma 

facticidade (trazendo o termo heidegeriano para ler a filosofia nietzschiana). Se por um 

lado o homem é, em sua facticidade,477 a possibilidade de dar inúmeras interpretações e 

criar a partir de diversas perspectivas, por outro lado cada interpretação fatual é apenas 

uma possibilidade de entender o mundo e a si próprio de forma ôntica.  

Para Heidegger, o Dasein é abertura ao ser – é pura possibilidade. Dessa forma, 

todas as pretensões de determinar o Dasein a partir de uma essência metafísica cairiam 

no erro, já que não consideram o que há de mais originário no Dasein, a saber, sua 

estrutura ontológica. Estrutura ontológica que, se apresentando como pura possibilidade 

e não tendo uma essência fixa e determinada, se diferencia da estrutura de todos os 

outros entes. Essa “maneira de ser” do Dasein seria o que possibilitaria o 

“aparecimento” dos outros entes, e ainda mais, o aparecimento do próprio mundo. O 

mundo só poderia ser concebido a partir da abertura para o ser – abertura que é o 

próprio Dasein. Os entes que não são o Dasein não compreendem o ser do mundo e 

nem o próprio ser deles mesmo. Apenas o Dasein poderia ter a compreensão do mundo 

e também de seu próprio ser. A partir disto, poderíamos realizar mais uma aproximação 

entre Nietzsche e Heidegger. Obviamente, com estas aproximações estaremos falando 

mais do que os próprios filósofos em questão disseram, mas, mesmo assim, tentemos:  

Em Nietzsche, o caráter perspectivista do homem poderia ser interpretado como 

ontológico – arrisquemos essa hipótese. Ser abertura para possíveis perspectivista seria 

algo como uma constituição ontológica do homem. Por outro lado, cada interpretação, 

possibilitada pela constituição ontológica de ser abertura, seria uma das possibilidades 

ônticas de significação do mundo. Ter a possibilidade de “criar” a doutrina do eterno 

retorno seria uma constituição ontológica do homem, enquanto que a doutrina, em sim 

                                                 
476 VATTIMO, Gianni. Introdução a Heidegger. Lisboa: Instituto Piaget. 1996. p. 39 e 40. 
477 Em Ser e Tempo, Heidegger usa o termo facticidade para designar o plano de estruturação ontológico, 
e fatual, fato, de fato, fatualidade para designar consolidações ônticas.  



 164

mesma, seria uma possibilidade de interpretação ôntica do mundo – possibilidade 

enraízada no perspectivismo. Estar sempre relacionado com o mundo – através de uma 

interpretação ôntica determinada – seria constitutivo da estrutura ontológica do homem. 

Não que esta ou aquela concepção ôntica seja necessária, mas seria necessária sempre 

alguma concepção ôntica. “O ser-no-mundo não é uma propriedade que a presença478 às 

vezes apresenta e outras não, com se pudesse ser igualmente com ele ou sem ela [...] A 

presença nunca é um ente por assim dizer, livre de ser-em que as vezes tem gana de 

assumir uma relação com o mundo”.479 

Com estas tentativas de aproximações, arriscamos afirmar que Nietzsche não 

estaria totalmente inconsciente dos problemas da metafísica que seriam levantados de 

forma mais explicita, posteriormente, por Heidegger. O perspectivismo seria a prova de 

que Nietzsche tinha consciência da impossibilidade de propor uma explicação absoluta 

sobre o mundo. Por outro lado, o mesmo perspectivismo não impediu o filósofo de 

sugerir uma interpretação perspectivista para o mundo. Obviamente, uma interpretação, 

que colocasse de cabeça para baixo os velhos paradigmas da cultura Ocidental.         

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                 
478 Presença é como Dasein foi traduzido na edição de Ser e Tempo da editora vozes. 
479 HEIDEGGER, Martin, Ser e Tempo. Trad. Marcia Sá Cavalcante, Petropoles: Editora Vozes, 2005. p. 
96. 



 165

CONCLUSÃO 

  

 Durante todo o trabalho, pudemos acompanhar o esforço que o pensamento de 

Nietzsche realiza para negar e se distanciar da tradição metafísico-religiosa ocidental. A 

intenção do filósofo é se afastar das concepções cristã e platônica no que diz respeito ao 

dualismo moral e cosmológico. Para efetivar este intento, ele proclama uma reviravolta 

dos valores vigentes, visando a construção de novas referências afirmativas da vida 

terrena. A mudança teria como ponto de partida a “Morte de Deus” e a não aceitação de 

uma moral dualista baseada em um mundo do além. Essa é a transvaloração 

nietzschiana dos valores, que, em sua essência, possui a característica de afirmar a 

unicidade do mundo e da vida.  

Para o filósofo, a doutrina do eterno retorno seria uma peça essencial na 

arquitetura deste projeto transvalorativo, pois com esse “ensinamento” Nietzsche põe 

em questão as principais dicotomias da metafísica. Os dualismos antagônicos – “corpo e 

alma”, “mundo e além”, “eternidade e vir-a-ser”, “liberdade e determinismo”, “bem e 

mal”, “verdade e falsidade” – são transfigurados e perdem o sentido original. O objetivo 

é, pois, usar o eterno retorno para contrapor-se à concepção linear e dualista do 

cristianismo assim como ao racionalismo dicotômico de Platão. O pensador alemão vai, 

então, buscar na antiguidade uma concepção cosmológica compatível com a 

trasnvaloração. A partir disto, monta sua doutrina na tentativa de repensar o cosmo 

através de um posicionamento heraclítico de afirmação do mundo do vir-a-ser.  

Obviamente, trazer para o mundo contemporâneo uma cosmovisão da filosofia 

antiga acarreta diversas problemáticas como as que foram apresentadas neste trabalho. 

Propor uma “reformulação cosmológica” em pleno fim do século XIX esbarra em vários 

entraves de ordem anacrônica. Dificuldades, inclusive, trazidas pela própria filosofia de 

Nietzsche que, também, apresenta uma critica à metafísica dogmática. Para o filósofo, 

após o advento da Morte de Deus, não haveria mais a possibilidade de se propor ideias 

acabadas e absolutas acerca do mundo e do homem. Por outro lado, como disse a 

professora Scarlett Marton: “O que não se pode falar, nem por isso deve-se calar”.480             

Nossa conclusão é que o eterno retorno, apesar de ser um pensamento 

cosmológico, deve ser compreendido a partir do perspectivismo. A doutrina não seria 

uma tentativa de dar uma resposta absoluta à questão cosmológica, mas sim a 

                                                 
480 MARTON, Scarlett. Nietzsche, Das Forças Cósmicas aos Valores Humanos. São Paulo: Editora 
Brasiliense, 1990.  p.214. 



 166

possibilidade de oferecer uma interpretação sobre o mundo a partir de uma perspectiva 

afirmativa da unicidade deste mundo. Seria uma resposta perspectivista e provocativa 

contra as duplicações do mundo e da vida, propostas pelo ponto de vista dualista da 

tradição ocidental. O eterno retorno seria uma nova interpretação de mundo com o 

objetivo de transformar o caráter existencial do ser humano, pois qualquer concepção 

acerca do homem só pode ser entendida se está estiver atrelada a alguma concepção 

acerca do mundo. Como dissemos no final do último capítulo: o perspectivismo seria a 

prova de que Nietzsche tinha consciência da impossibilidade de propor uma explicação 

absoluta sobre o mundo. Por outro lado, o mesmo perspectivismo não impediu o 

filósofo de sugerir uma interpretação perspectivista para o mundo. Obviamente, uma 

interpretação, que colocasse de cabeça para baixo os velhos paradigmas da cultura 

Ocidental.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 167

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 
ALMEIDA, Rogério Miranda. Nietzsche e Freud. Eterno Retorno e Compulsão a 
Repetição. São Paulo: Loyola, 2005. 
 
ANSELL-PEARSON, Keith. How to read Nietzsche. New York/London: W. W. Norton 
& Company. 2005. 
 
BERGE, Damião. Logos Heraclítico. Rio de Janeiro: instituto nacional do livro, 1969. 
 
BÍBLIA SAGRADA: Nova tradução na Linguagem de hoje. Buarueri: Sociedade 
Bíblica do Brasil, 2000. 
 
BOEIRA, Nelson. Nietzsche. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2002.        
 
BOMBASSARO, Décio Osmar. O Pórtico de Nietzsche: A Evocação do Eterno 
Retorno como Ritmo do Ser no Tempo. Caxias do Sul: EDUCS, 2002. 
 
BORHEIM, Gerd A (org). Os Filósofos pré-socráticos. São Paulo: Cultrix, 1977. 
 
BULHÕES, Fernanda Machado de. Arte, Razão e Mistério. Nietzsche e o filósofo 
arcaico. Rio de Janeiro, 2006. Tese (Doutorado em Filosofia) - Instituto de Filosofia e 
Ciências Sociais, Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2006. 
 
BURNET, John. A Aurora da Filosofia Grega. Rio de Janeiro: Contraponto: PUC Rio, 
2006. 
 
CALOMENI, Tereza Cristina B. A Redenção da temporalidade: a trágica intuição do 
eterno retorno em Nietzsche. Cadernos Nietzsche. Caderno de artigos do Grupo de 
Estudos Nietzsche do Departamento de Filosofia da Universidade de São Paulo. n.18, 
2001 – São Paulo: Gen e Ed Unijui, 2001.   
 
____________. A Redenção da temporalidade: a trágica intuição do eterno retorno em 
Nietzsche. Tese de doutorado apresentada à Pontifícia Universidade Católica do Rio de 
Janeiro, em agosto de 2000. 
 
CÍCERO. Do sumo bem e do sumo mal. Trad. Carlos Nougué, São Paulo: Martins 
Fontes, 2005. 
 
CLARK, Maudemarie. Nietzsche on Truth and Philosophy. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1990. 
 
COSTA, Alexandre, Heráclito: Fragmentos Contextualizados. Rio de Janeiro: DIFEL, 
2002. 
 
CRAGNOLINI, Mônica B. Nietzsche por Heidegger: contrafiguras para uma perda. 
In: MARTON, Scarlett (org.) Nietzsche abaixo do Equador; a recepção na América do 
Sul. São Paulo: Discurso editorial; Ijuí, RS: Unijuí, 2006.  
 



 168

DANTO, Arthur. The eternal recurrence. In: SOLOMON, Robert C. Nietzssche, a 
collection of critical essays. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1980. 
 
___________. Nietzsche as philosopher. New York: Columbia University press, 1980. 
 
DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a Filosofia. Porto: Rés, 2001.  
 
DESCARTES, René. Discurso do método. (Coleção Os Pensadores). São Paulo: Abril 
Cultural, 1999.  
 
DESCARTES, René. Meditações metafísicas. (Coleção Os Pensadores). São Paulo: 
Abril Cultural, 1999.  
 
DIÔGENES LAÊRTIOS. Vidas e doutrinas de Filósofos ilustres. Brasília: UNB, 2008.   
 
D’ IORIO, Paolo. “La naissance de la Philosophie enfatée par l’esprit scientifique” e 
“Les manuscrits”; in: NIETZSCHE, Friedrich. Les philosophes préplatoniciens. Paris: 
Editions de L’eclat, 1994. 
 
____________. Cosmologia e filosofia do eterno retorno em Nietzsche. In. MARTON, 
Scarlett (org.) Nietzsche pensador mediterrâneo: a recepção italiana. São Paulo: 
Discurso, 2007. 
 
FINK, Eugen. A Filosofia de Nietzsche. Lisboa: Presença, 1988. 
 
FONSECA. Thelma Lessa. Nietzsche leitor de Schopenhauer. Revista Mente, Cérebro e 
Filosofia, São Paulo: Duetto, n° 4, 2007. 
 
GIACOIA, Oswaldo Junior. Nietzsche. São Paulo: Publifolha, 2000. 
 
GIACOIA, Oswaldo Junior. Livre-arbítrio e responsabilidade. Revista Filosofia 
Unisinos. Revista do Departamento de Filosofia da Unisinos. 
(www.unisinos.br/publicacoes centificas/filosofia). v. 8. n.1. jan/abr 2007. 
 
_____. Nietzsche, Perspectivismo, Genealogia, Transvaloração. Revista Cult, nº 37, 
agosto de 2000. 
 
______. O impacto de Nietzsche no Século XX.  (Palestra em DVD) São Paulo: Cultura 
Marcas, coleção: Balanço do século XX, Paradigmas do Século XXI, 2005. 

 
HARTMANN, Nicolai. Ontologia, I Fundamentos. México: Fondo de Cultura 
Econômica, 1986.  
 
HEIDEGGER. Martin. Nietzsche, Metafísica e niilismo. Rio de Janeiro: Relume 
Dumará, 2000. 
 
______.Ser e Tempo. Trad. Marcia Sá Cavalcante. Petropolis: Vozes, 2005.   
 
______. Nietzsche. Trad. Marco Antônio Casanova. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2007.  

http://www.unisinos.br/publicacoes�


 169

 
HERSHBELL, Jackson P. / NIMIS, Stephen A.. Nietzsche and Heraclitus. In: Nietzsche 
studien. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 1979. (vol. 8, p. 17 – 38). 
 
ILDEFONSE, Frédérique. Os Estoicos I. Trad: Mauro Pinheiro. São Paulo: Estação 
Liberdade, 2007. 
 
JARA, José. De Nietzsche a Heidegger; ‘voltar a ser novamente diáfanos’. In: 
MARTON, Scarlett. (org.). Nietzsche abaixo do Equador; a recepção na América do 
Sul. São Paulo: Discurso editorial; Ijuí, RS: Unijuí, 2006. 
 
JASPERS, Karl. Nietzsche. Buenos Aires: Sudamericana, 2003. 
 
KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 
1997. 
 
KEINERT. Maurício. Conflitos da Razão. Revista Mente, Cérebro e Filosofia, São 
Paulo: Duetto . n° 3. 2007. 
 
__________. Lei moral e autonomia. Revista Mente, Cérebro e Filosofia, São Paulo: 
Duetto . n° 3., 2007. 
 
KIRK, G.S./RAVEN, J.E./SCHOFIELD, M.. Os filósofos pré-socráticos. Lisboa: 
Fundação Calouste Gulbenkian, 1994. 
 
KNOX, Bernard. Édipo em Tebas. O herói trágico de Sófocles e seu tempo.São Paulo: 
Perspectiva, 2002. 
 
LEFRANC, Jean. Compreender Nietzsche. Petrópolis: Vozes, 2005. 
 
LIMA, Marcio José Silveira. As Máscaras de Dioniso. São Paulo: Discurso/Unijuí, 
2006. 
 
LUCCHESI, Bárbara. Filosofia dionisíaca: vir-a-ser em Heráclito e Nietzsche. 
Cadernos Nietzsche. Caderno de artigos do Grupo de Estudos Nietzsche do 
Departamento de Filosofia da Universidade de São Paulo. n.1, 1996.   
 
MACHADO, Roberto. Zaratustra Tragédia Nitzschiana. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 
2001. 
 
MARCO AURÉLIO. Meditações. In: EPICURO, LUCRÉCIO, CÍCERO, SÊNECA, 
MARCO AURÉLIO. 2 ed. (Coleção os Pensadores). São Paulo: Abril Cultural, 1980.  
 
MARQUES, Antonio. A Filosofia perspectivista de Nietzsche. São Paulo: Discurso 
Editorial; Unijuí, 2003.  
 
 __________. Perspectivismo e modernidade. Lisboa: Veja, 1993. 
 
MARTON, Scarlett. Nietzsche, Das Forças Cósmicas aos Valores Humanos. São 
Paulo: Editora Brasiliense, 1990.   



 170

 
______. Nietzsche, a Transvaloração dos Valores. São Paulo: Editora Moderna, 1993. 
 
______. O Eterno Retorno do Mesmo: Tese Cosmológica ou Imperativo Ético?. 
In:_____. Extravagâncias: ensaios sobre a Filosofia de Nietzsche. São Paulo: Discurso 
editorial e Editora Unijuí, 2001. 
  
________. A morte de Deus e a transvaloração dos valores. In: _______ . 
Extravagâncias, ensaios sobre a Filosofia de Nietzsche, São Paulo, Discurso editorial e 
Editora Unijuí, 2001.  
 
_______. Nietzsche e Hegel, leitores de Heráclito. In: ________. Extravagâncias: 
ensaios sobre a Filosofia de Nietzsche. São Paulo: Discurso editorial e Editora Unijuí, 
2001.  
 
________. (org.). Nietzsche abaixo do Equador; a recepção na América do Sul. São 
Paulo: Discurso editorial e Unijuí, 2006. 
 
________. Nietzsche, o Filósofo da Suspeita. (Palestra em DVD) São Paulo: Cultura 
Marcas, coleção: I Curso Livre de Humanidades, Filosofia, n° VIII,  2005. 
 
MONDOLFO, Rodolfo. O pensamento antigo. São Paulo: Mestre Jou, 1964. 
 
MULLER-LAUTER, Wolfgang. A doutrina da vontade de poder em Nietzsche. Trad: 
Oswaldo Giacoia. São Paulo: Anablume, 1997. 
 
NABAIS, Nuno. Metafísica do Trágico. Lisboa: Relógio d’Água. 1997. 
 
NIETZSCHE, Friedrich. O Nascimento da Tragédia. Trad. Paulo César de Sousa. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2005.  
 
_______. A Filosofia na idade trágica dos gregos. Lisboa: Edições 70, 2002.  
 
______. Humano Demasiado Humano. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: 
Companhia das Letras (companhia de bolso), 2005. 
 
______. Aurora. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. 
 
______. A Gaia Ciência. Trad.. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2002. 
 
_______. Assim Falou Zaratustra. Trad. Mário da Silva. Rio de Janeiro: Bertrand 
Brasil, 1995. 
 
_______. Além do Bem e do Mal. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia 
das Letras (companhia de bolso), 2005. 
 
_______. Genealogia da Moral. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2005. 
 



 171

_______. Crepúsculo dos Ídolos. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2006. 
 
_______. O Anticristo. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia das Letras, 
2007. 
 
________. Ecce Homo. Trad. Paulo César de Sousa. São Paulo: Companhia das Letras, 
2004. 
_______.  Sabedoria para Depois de amanhã. Trad. Karina Jannini. São Paulo: Martins 
Fontes, 2005. (coletânea de textos póstumos a partir WERKE, Kritische 
Gesamtausgabe, organizada por Colli e Montinari, 30 volumes, Berlim: Walter de 
Gruyter & Co, 1967). 
 
_______. Escritos Sobre História. Trad. Noéli Correia de Melo Sobrinho. Rio de 
Janeiro: Ed Puc Rio; São Paulo: Loyola, 2005. (coletânea de textos póstumos a partir 
WERKE, Kritische Gesamtausgabe, organizada por Colli e Montinari, 30 volumes, 
Berlim: Walter de Gruyter & Co, 1967). 
 
__________.Fragmentos finais. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2002.  
 
_______. Segunda Consideração Extemporânea, sobre a utilidade e os inconvenientes 
da história para a vida. In: Escritos Sobre História. Trad. Noéli Correia de Melo 
Sobrinho. Rio de Janeiro: Ed Puc Rio; São Paulo: Loyola, 2005.  
 
_______. Fatum e História. In: Escritos Sobre História. Trad. Noéli Correia de Melo 
Sobrinho. Rio de Janeiro: Ed Puc Rio; São Paulo: Loyola, 2005.  
 
_______. Obras incompletas. Trad: Rubens Rodrigues Torres Filho. São Paulo: Abril 
Cultural, 1983. (Coleção Os Pensadores). 
 
_______. Introdução a Tragédia de Sófocles, Trad. Ernani Chaves, Rio de Janeiro, 
Jorge Zahar, 2006.  
 
_______. Les philosophes préplatoniciens. Paris: Editions de L’eclat, 1994. 
 
OLIVEIRA, Manfredo Araújo. Reviravolta Lingüístico-pragmática na Filosofia. São 
Paulo: Loyola, 1996. 
 
PERRUSI, Martha. Passagens nietzschianas sobre o tempo e o eterno retorno sob uma 
perspectiva heideggeriana. Ágora Filosófica, Revista do Departamento de Filosofia da 
Unicap, Recife: Fasa, n. 2, jul/dez 2005. 
 
PLATÃO. A República. Trad:Anna Lia Amaral de Almeida Prado; Revisão técnica: 
Roberto Bolzani Filho. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 
 
REALE, Giovanni, Historia da Filosofia Antiga, Vol III Os Sistemas da Era 
Helenística. Trad. Marcelo Perine. São Paulo: Loyola, 1994. 
 
SAFRANSKI, Rüdier. Biografia de uma tragédia. São Paulo: Geração Editorial, 2005. 
 



 172

SALAQUARDA. Jörg. A concepção básica de Zaratustra. Cadernos Nietzsche. Caderno 
de artigos do Grupo de Estudos Nietzsche do Departamento de Filosofia da 
Universidade de São Paulo. (www.fflch.usp.br/df/gen/gen.htm)  n.10, 2001 – São Paulo: 
Gen e Ed Unijui, 2001.   
 
SELVAGGI, Filippo. Filosofia do mundo. São Paulo: Loyola, 1988. 
 
SÓFOCLES. Édipo Rei. Trad. Paulo Neves. Porto Alegre: L&PM, 2006.  
 
SOLL, Ivan. Reflexions on recurrence: a re-examination of nietzsche’s doctrine, die 
Ewige Wiederkehr des gleichen. In: SOLOMON, Robert C. Nietzssche, a collection of 
critical essays. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1980, 
 
SOUTO, Marcelo Lion Villela. “Lições sobre os filósofos pré-platônicos” e a Filosofia 
na época trágica dos gregos: um ensaio comparativo. Cadernos Nietzsche. Caderno de 
artigos do Grupo de Estudos Nietzsche do Departamento de Filosofia da Universidade 
de São Paulo. n.13, 2002. 
 
STERLING, M. C. Recent discussions of eternal recurrence. In. Nietzsche Studien 6. 
Berlim: Walter de Gruyter & Co., 1977. 
 
SUFFRIN, Pierre Héber, O Zaratustra de Nietzsche. Trad. Lucy Magalhães, Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar, 1991. 
 
SZONDI, Peter. Ensaio sobre o Trágico. Trad Pedro Süssekind. Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar, 2004.  
 
TANNER, Michael. Nietzsche. Trad: Luiz Paulo Rouanet. São Paulo: Lojola, 2004. 
 
VATTIMO, Gianni, Introdução a Nietzsche. Trad. Antonio Guerreiro, Lisboa: Editorial 
Presença, 1990. 
 
_________. Introdução a Heidegger. Lisboa: Instituto Piaget. 1996 
 
VERNANT, J-P e VIDAL-NAQUET. Esboços da vontade na tragédia grega. in: Mito e 
tragédia na Grécia antiga. São Paulo: Perspectiva, 2005. 
 
WEBER, José Fernades. A teoria nietzschiana da tragédia. Revista Transformação. 
Revista do Departamento de Filosofia da Unesp, campus de Marília, vol. 30. no.1. 
(www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/). Marília, 2007.  
 

ZUBOFF, Arnold, Nietzsche and eternal recurrence. In: SOLOMON, Robert C. 
Nietzssche, a collection of critical essays. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 
1980. 
 

BIBLIOGRAFIA USADA COMO CONSULTA 

 

http://www.scielo.br/cgi-bin/wxis.exe/iah/�


 173

APOLINÁRIO, José Antônio Feitosa. Nietzsche: História para vida, Niilismo e Eterno 
Retorno. Perspectiva Filosófica. Revista dos departamentos de Filosofia das UFPE e 
EFPB. v. I, n. 25, jan/jun, 2006. – Recife: Ed. Universitária da UFPE, 2006. 
 
CHAUI, Marilena, Introdução à História da Filosofia, volume I. 2 ed. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2002.  
 
GIACOIA, Oswaldo Junior. Nietzsche e o Cristianismo. Revista Cult, nº 88, janeiro de 
2005. 
 
______.  O Édipo e a tragédia em Freud e Nietzsche. In: FULGÊNCIO, Leopoldo (org). 
Filosofia da psicanálise. São Paulo: Educ, 2006. (coleção Humana, vol1). 
 

______. Sonhos e pesadelos da razão esclarecida: Nietzsche e a modernidade. Passo 
Fundo: Editora da Universidade de Passo Fundo, 2005.   
  

HALÉVY, D. Nietzsche: uma biografia. Rio de Janeiro: Campus. 1989. 

 
HEIDEGGER, Martin, Heráclito. Trad. Marcia Sá Cavalcante, Rio de Janeiro: Relume 
Dumará, 2002.   
 
______. Quem é o Zaratustra de Nietzsche? In: ____. Ensaios e conferências. 
Petrópolis: Vozes; Bragança Paulista: Ed Universitária São Francisco, 2006. 
 
MACHADO, Roberto.  Nietzsche e a Verdade. Rio de Janeiro: Rocco, 1985. 
 
MARTON, Scarlett. Nietzsche, Uma Filosofia a Marteladas. 5 ed. São Paulo: 
Brasiliensa, 1991.   
 
________. Nietzsche e Descartes: Filosofias de Epitáfio. In: MARTON, Scarlett. 
Extravagâncias, ensaios sobre a Filosofia de Nietzsche, São Paulo, Discurso editorial e 
Editora Unijuí, 2001.  
 
________. Nietzsche: Consciência e inconsciente. In: MARTON, Scarlett. 
Extravagâncias, ensaios sobre a Filosofia de Nietzsche, São Paulo, Discurso editorial e 
Editora Unijuí, 2001.  
 
_______. A dança desenfreada da vida. In: MARTON, Scarlett.Extravagâncias, ensaios 
sobre a Filosofia de Nietzsche.São Paulo, Discurso editorial e Editora Unijuí, 2001. 
 
MARSHALL. Francisco. Édipo filósofo, inocente responsável. Revista Filosofia 
Unisinos. Revista do Departamento de Filosofia da Unisinos. 
(www.unisinos.br/publicacoes centificas/filosofia). v. 8. n.1. jan/abr 2007. 
 
NOVELO, Mário. O que é cosmologia?A revolução do pensamento cosmológico. Rio 
de Janeiro: Jorge Zahar , 2006.  
 
PEARSON, Keith Ansell, Nietzsche como Pensador Político. Trad. Mauro Gama e 
Claudia Martinelli Gama. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1997.   

http://www.unisinos.br/publicacoes�


 174

 
PLATÃO. Timeu. Lisboa: Instituto Piaget, 2003. 
 
________. Diálogos. São Paulo: Abril Cultural, 1983. (Coleção os Pensadores). 
 
________. Parmênides. Rio de Janeiro: ed. Puc-Rio; São Paulo: Loyola, 2003. 
 
SOUSA, José C. de (Org.), Os pré-socráticos. São Paulo: Abril Cultural, 1978. 
(Coleção os Pensadores). 
 


	Outubro de 2007
	UFPE – CFCH – Depto. de FILOSOFIA

	Outubro de 2007
	CONCLUSÃO ______________________________________________________ 165

	 Centramos nossas pesquisas em textos traduzidos para a língua portuguesa, dando preferência à coleção publicada pela Companhia das Letras. Como se sabe, ainda não temos em português uma edição completa das obras de Nietzsche, menos ainda a edição crítica de Colli e Montinari (WERKE, Kritische Gesamtausgabe, organizada por Colli e Montinari, 30 volumes, Berlim: Walter de Gruyter & Co, 1967). Boa parte do que falta ser publicado se refere aos póstumos, o que nos trouxe alguns problemas com relação a esses textos. Tentamos contornar essa dificuldade usando e comparando mais de uma coletânea traduzida a partir da “edição Colli e Montinari”. São exemplos: Sabedoria para depois de amanhã. (São Paulo: Martins Fontes, 2005) e Fragmentos finais (Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2002).
	Usamos também os já clássicos textos do fascículo Nietzsche, Obras Incompletas, da coleção Os Pensadores. Não utilizamos as obras originais porque ainda nos encontramos em um nível iniciante no estudo da língua alemã. Nossa intenção, porém, foi ir o mais longe possível, mesmo usando as traduções das obras de Nietzsche disponíveis em português. 
	38 [12] - E sabem bem vocês o que é “o mundo” para mim? Querem que eu o mostre para vocês no meu espelho? Este mundo: um monstro de força, sem começo nem fim; uma soma fixa de força, dura como ferro, que não aumenta nem diminui, que não é consumida, mas se transforma, cuja totalidade é uma grandeza invariável, uma economia em que não há gastos ou perdas, mas também sem acréscimos ou ganhos; encerrado no “nada”, que é o seu limite, sem nada de flutuante, sem gasto, sem nada de infinitamente extenso, mas incrustado como uma forma definida num espaço definido e não num espaço que compreenderia o “vazio”; uma força em todo lugar presente, um mundo uno e múltiplo como um jogo de forças e de ondas de força, acumulando-se num ponto e diminuindo num outro; um mar de forças em tempestade e em fluxo perpétuo, eternamente em vias de mudar, eternamente em vias de refluir, com gigantescos anos de retorno regular, um fluxo e um refluxo de suas formas, indo das mais simples às mais complexas, das mais calmas, mais fixas, mais frias às mais ardentes, às mais violentas, às mais contraditórias, para logo retornar da multiplicidade à simplicidade, do jogo dos contrastes à necessidade de harmonia, afirmando novamente o seu ser nesta regularidade de ciclos e anos, vangloriando-se na sacralidade do que deve eternamente retornar, como um devir que não conhece qualquer saciedade, nem desgosto, nem cansaço – este é meu universo dionisíaco que se cria e se destrói a si próprio eternamente, este mundo misterioso de voluptuosidades duplas; este é meu para além do bem e do mal, sem finalidade, sem querer, a não ser que a felicidade de ter realizado o ciclo seja um fim, sem querer,  a não ser que um anel tenha boa vontade de retornar eternamente sobre si mesmo [...]  
	1.2.6. Aproximações e divergências na concepção do eterno retorno nos Estoicos e em Nietzsche                       
	Esta concepção não é absolutamente uma simples concepção mecanicista, pois, se ela fosse, não levaria um retorno infinito dos casos idênticos, mas a um estado final. [...].   
	2.2.2 Eterno retorno como imperativo ético?
	CONCLUSÃO
	REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS
	_______.  Sabedoria para Depois de amanhã. Trad. Karina Jannini. São Paulo: Martins Fontes, 2005. (coletânea de textos póstumos a partir WERKE, Kritische Gesamtausgabe, organizada por Colli e Montinari, 30 volumes, Berlim: Walter de Gruyter & Co, 1967).
	_______. Escritos Sobre História. Trad. Noéli Correia de Melo Sobrinho. Rio de Janeiro: Ed Puc Rio; São Paulo: Loyola, 2005. (coletânea de textos póstumos a partir WERKE, Kritische Gesamtausgabe, organizada por Colli e Montinari, 30 volumes, Berlim: Walter de Gruyter & Co, 1967).
	_______. Segunda Consideração Extemporânea, sobre a utilidade e os inconvenientes da história para a vida. In: Escritos Sobre História. Trad. Noéli Correia de Melo Sobrinho. Rio de Janeiro: Ed Puc Rio; São Paulo: Loyola, 2005. 
	_______. Fatum e História. In: Escritos Sobre História. Trad. Noéli Correia de Melo Sobrinho. Rio de Janeiro: Ed Puc Rio; São Paulo: Loyola, 2005. 

	ZUBOFF, Arnold, Nietzsche and eternal recurrence. In: SOLOMON, Robert C. Nietzssche, a collection of critical essays. Notre Dame: University of Notre Dame Press, 1980.
	BIBLIOGRAFIA USADA COMO CONSULTA


