
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO 

 

 

 

Dissertação de Mestrado 

 

 

A QUESTÃO DO SUJEITO NA FILOSOFIA DE 

MARTIN HEIDEGGER 

 

 

 

 

 

 

 
 

José Arlindo de Aguiar Filho 

 

 

RECIFE, JULHO DE 2003



  2 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO 

 

 

 

Dissertação de Mestrado 

 

 

A QUESTÃO DO SUJEITO NA FILOSOFIA DE 

MARTIN HEIDEGGER 

 

 
Dissertação de mestrado apresentada 

como requisito parcial à obtenção do 

grau de mestre em filosofia pela 

Universidade Federal de Pernambuco, 

sob orientação do Prof. Dr. Jesus 

Vázquez Torres 

 

 
José Arlindo de Aguiar Filho 

 

 
                           RECIFE, JULHO DE 2003 



  3 

 



  4 

ATA DA DEFESA E APROVAÇÃO



  5 

ATA DA DEFESA E APROVAÇÃO



  6 

Agradecimentos 
 

 

 

Obrigado a todos que direta ou indiretamente ajudaram na realização deste 

trabalho. A minha família, meus professores e colegas, e a meus amigos dedico meu 

esforço. Sem seu apoio e inspiração jamais começaria a trilhar as encruzilhadas da 

filosofia, nem teria motivos para continuar no caminho. 



  7 

RESUMO 

 

Esta Dissertação busca uma definição e desenvolvimento para a idéia 

de subjetividade no pensamento de Martin Heidegger. Os pontos principais 

que apóiam o argumento são o conceito de significância como encontrado 

em Ser e Tempo e as correspondentes contribuições sobre o tema nas obras 

contemporâneas da analítica existencial. 

 

Palavras-chave: Heideger, Fenomenologia, Ser e Tempo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  8 

 

 

 



  9 

ABSTRACT 

 

The aim of this work is to establish a reasonable definition and 

development of the subjectivity’s Idea in Martin Heidegger’s thought. The 

main points supporting the argument are the concept of significance as 

found in Being and Time and the corresponding inputs on the subject in the 

existential analytic’s contemporary works.  

 

Keywords: Heidegger, Phenomenology, Being and Time. 

 



  10 

ÍNDICE 

 

 

 

 

Introdução....................................................................................................10 

 

 

I – Perspectiva para o resgate da questão do 

sujeito...................................................................................................15      

 

 

II   –    O caminho do manual à significância: delimitando o lugar de 

manifestação do Dasein.......................................................................30                     

                                                                                                     

 

III – Implicações da manualidade e indícios da subjetividade 

originária.............................................................................................46 

                                                                                                     

 

IV  –    O mostrar-se do homem em sua transcendência e temporalização: 

negatividade e finitude.......................................................................66 

 

 

Conclusão ..................................................................................................82                      

 

 

BIBLIOGRAFIA........................................................................................85 



  11 

                                                                                                      

 

INTRODUÇÃO 

 
 
 
 
 

 A leitura do texto filosófico sempre suscita o espanto. A atitude de admiração 

grega frente ao real sempre fez parte do pensar de um verdadeiro filósofo, um ar de 

comunhão com o mistério e com a maravilha do existir perpassa a obra destes homens e 

reflete em seus apreciadores das mais variadas formas. Além do imediato respeito que o 

reconhecimento de uma grande obra de filosofia desperta, surgem em sua leitura 

diferentes interpretações, críticas, comentários, elogios e abordagens. Encontrar um 

caminho seguro por entre esta profusão de apêndices que a obra filosófica traz consigo 

é, cada vez mais, um obstáculo e um desafio a serem enfrentados. 

 Este trabalho representa a aceitação desta tarefa. Aqui se encontra a tentativa de 

trilhar o caminho de pensamento de um filósofo, Martin Heidegger; de ler 

verdadeiramente sua obra Ser e Tempo. O homem versado nestes saberes compreende 

ser este um trabalho impossível, diante do porte da obra deste filósofo. A única 

alternativa possível para tal empreendimento é delimitar de maneira incisiva uma parte 

específica do pensamento de Heidegger, e dentro deste âmbito reduzido preparar uma 

base sólida que permita uma posterior tentativa de ampliar a leitura.  

 O corte a que faz referencia o parágrafo anterior se origina de uma idéia 

recorrente em alguns textos dos anos de 28-29 antecedentes da Khere, a muito discutida 

virada heideggeriana. Nos Fundamentos Metafísicos da Lógica, na Essência do 



  12 

Fundamento e na Introdução a filosofia1, existem trechos nos quais Heidegger faz 

referencia ao pensamento de uma subjetividade originaria, a necessidade de pensar o 

sujeito impensado na subjetividade moderna. No horizonte destes textos e desta questão 

que transita esta dissertação. 

 A relação destes textos de 28-29 com Ser e Tempo pode esclarecer questões 

postergadas pelo próprio Heidegger em sua obra capital. Sabe-se que Ser e Tempo como 

o conhecemos hoje é um livro inacabado. Seu projeto original envolvia ainda uma outra 

parte que nunca foi escrita, sendo o Ser e Tempo publicado apenas as duas primeiras 

divisões de um trabalho de seis divisões separado em duas partes.  

 Às questões pertinentes as divisões não escritas, atribui-se correntemente seu 

desenvolvimento em duas obras posteriores: Kant e o problema da metafísica,  e Tempo 

e Ser.2 Estas questões consistem na desconstrução da história da ontologia tomando 

como princípio guia a temporalidade.3 Para qualquer apropriação do pensamento 

heideggeriano imediatamente posterior a Ser e Tempo deve-se tomar esta perspectiva 

em consideração. Portanto é preciso entender a pergunta pela subjetividade originária 

como uma parte da destruição da historia da ontologia, não plenamente realizada na 

obra capital do filosofo. 

 Não há aqui, de maneira alguma, intenção de levar adiante algo que o próprio 

Heidegger tenha deixado sem solução. Não se pretende resolver a pergunta pela 

subjetividade do sujeito de modo definitivo, mas trazer esta questão, originada em Ser e 

Tempo, como fio condutor para a leitura desta obra. Buscar em Ser e Tempo os 

elementos que permitem explicitar a solução do próprio Heidegger, que surge nos textos 

de 28-29.  
                                                 
1 Cf. Pgs 82,124-5 Introduccion a la filosofia 
2 cf. Philipse: Heidegger Philosophy of Being p 16; sobre questões relativas ao plano original de Ser e 
Tempo. 
3 cf. §6 Ser e Tempo 



  13 

 Explicitar os conceitos de significância, transcendência e negatividade, como 

aparecem na Introdução a filosofia e nos Fundamentos Metafísicos da Lógica, de modo 

a estabelecer sua ligação  com as estruturas do Dasein em Ser e Tempo, é a meta a que 

se propõe esta dissertação. 

 Tomado Ser e Tempo como obra principal a ser estudada, é cabível que 

tenhamos em sua estrutura e ordenação um guia orientador para o bom desenvolvimento 

de nossa tarefa. Assim a dissertação se divide em quatro capítulos escritos em paralelo 

com a seqüência temática da obra.  

 No primeiro apresenta-se uma tentativa de contextualização do problema da 

subjetividade no panorama filosófico, sob uma perspectiva heideggeriana de crítica a 

metafísica tradicional. Mantendo a questão mais próxima da interpretação heideggeriana 

da história da ontologia, espera-se deixar o texto coerente com o modo do próprio 

Heidegger abordar a questão do sujeito. 

 Antes de dar uma solução ao problema é necessário inseri-lo no projeto de Ser e 

Tempo, que aqui nos serve de fio condutor. O lugar do pensar a subjetividade está 

exatamente na segunda parte, não escrita, da obra. A Destruktion da história da 

metafísica é o contexto que pode dar sentido a procura por uma nova subjetividade.. 

 No pensamento heideggeriano, tal Destruktion  tem como ponto de apoio o 

evidenciar-se do esquecimento da diferença ontológica, legado a nós pelos gregos. Não 

há dúvida que refazer este caminho através da história da filosofia foge as 

possibilidades de uma dissertação. A meta desejada no capitulo primeiro e clarificar as 

origens da encruzilhada aonde a questão do sujeito chegou. Mostrar como a cisão do 

pensamento do mundo entre sujeito e objeto deriva do esquecimento da diferença 

ontológica e com que conseqüências a filosofia de Heidegger se deparou em sua 

tentativa de resgate destas origens. 



  14 

 Aberta a questão e a posição que tomamos frente a ela, passamos agora a uma 

busca por subsídios, em Ser e Tempo, que permitam a sua solução. Apresenta-se assim 

o segundo e terceiro capítulos. No estabelecimento da relação  de homem e mundo, 

proposta na analítica existencial, os modos de interação do homem com as coisas, o ser-

junto-a, com os outros homens, o ser-com, e consigo mesmo, o ser-si-mesmo; 

delimitam o campo no qual podemos procurar por uma subjetividade originária. 

 Como em todo estudo sobre Heidegger, há nos capítulos iniciais, em nosso caso 

o segundo, uma necessidade de abordar seus termos e clarificar o sentido dos conceitos 

que se desenvolverão nos capítulos posteriores.  

 O primeiro conceito fundamental a ser compreendido e o de significância, que 

entendemos ser a verdadeira raiz do modo de ser-junto-a. Através dele pode-se 

compreender como a manualidade precisa do impessoal, e como o impessoal está ligado 

ao próximo movimento do caminho em Ser e Tempo: a Decadência. 

 O impessoal é suficiente para responder a pergunta pelo Quem do Dasein no 

modo de ser-junto-a, mas não no modo do ser-si-mesmo. Esta insuficiência é estrutural 

e surgirá no homem através da decadência. A própria estrutura do ser-em, 

principalmente a disposição e compreensão, mostram já este vazio estrutural: na 

disposição em seu desviar-se que se esquiva, e na compreensão em seu ser pura 

possibilidade. 

 Passando por significância, impessoal e ser-em, a estrutura do texto segue a 

ordem de Ser e Tempo e chega a sua encruzilhada o ser-para-morte. A disposição da 

angústia revela o vazio estrutural do homem, já vislumbrado no ser-si-mesmo, no 

impessoal e no desviar-se que se esquiva. Este vazio é a caracterização positiva que 

surge nos escritos de 28-29. O ser-para-morte coloca o homem frente a si mesmo em 

sua radicalidade, com o nada de sentido que lhe perpassa. 



  15 

Mostrar essa falta de sentido da significância, a insuficiência do impessoal 

enquanto ser-si-mesmo, e o vazio que se revela presente no ser pura possibilidade, 

encontrados em Ser e Tempo; como base da tentativa heideggeriana de resgate do 

sujeito em 28-29 através de uma negatividade originária é a meta a que se propõe este 

trabalho. 



  16 

I 

 

 

Perspectiva para o resgate da questão do sujeito 

 

 

Há na filosofia como em todas as formas de saber um sem número de lugares 

comuns. Assíduos freqüentadores de manuais, programas televisivos e conversas de 

botequim, conhecimentos filosóficos como: “Platão é um filósofo dualista”, “a idade 

média subordina a filosofia à teologia”, “racionalistas acreditam na razão, empiristas na 

experiência”, ou “Heidegger destruiu o sujeito”, trazem consigo muitos enganos 

travestidos em verdades e algumas verdades escondidas em sua interpretação. 

Lugares-comuns fazem parte do senso comum. Eles o alimentam, o constroem, 

participam da degeneração do discurso originário, realizam o falatório. Cabe aos 

acadêmicos a responsabilidade tanto pela criação quanto pela destruição desta 

manifestação do saber público. 

Nos debates acadêmicos os clichês, que de uma forma ou de outra remetem a 

grandes teorias para avalizar sua verdade, se destacam de um contexto específico e 

caem numa arena de interpretações vazias de resultados. Resgatar esses chavões do 

limbo de sentido e devolvê-los ao seu contexto de discussão é um exercício de 

reconstrução cultural que cabe a nós assumir; pois afinal foi a cultura acadêmica que em 

seus deslizes, permitiu a instituição de lugares-comuns e se não nos é dada a opção de 

os abolir totalmente, que pelo menos os quebremos para que outros chavões novos e 

menos pobres lhes tomem o lugar. 



  17 

Um lugar-comum pode, portanto, ser um bom começo para uma investigação, 

mas nunca um bom final. Aqui trataremos de um dos clichês usados como exemplo: 

“Heidegger destruiu o sujeito”. Trazer à tona o contexto em que isso pode ser 

compreendido corretamente e entender as razões de sua má interpretação são os 

objetivos deste texto. 

Uma primeira medida a ser tomada na abordagem deste nosso lugar de origem é 

determinar nosso conhecimento sobre seus termos.  É importante uma visão da filosofia 

de Heidegger como um todo, do sentido de sua Destruktion4, da metafísica que desnuda 

sua crítica à subjetividade e por fim, conhecer o que se entende por sujeito nesta crítica. 

Toda a filosofia heideggeriana pode ser traçada com uma perspectiva única que 

permaneceu intocada por todas as suas fases: a questão do sentido do ser. Esta é a raiz e 

ponto de encontro de todas as facetas de um filósofo polêmico, por vezes ambíguo, 

severamente criticado e calorosamente elogiado, um homem de quem se pode dizer 

quase tudo mas que nunca abandonou este que foi seu motor por toda vida: pensar a 

questão da verdade do ser. 

O conhecimento de alguns pontos fundamentais deste questionar é 

imprescindível para a compreensão da perspectiva heideggeriana da filosofia, nos 

fornecendo o subsídio necessário à posterior apropriação de sua idéia de destruição da 

metafísica e sua conseqüente crítica à subjetividade. 

Na filosofia de Heidegger a Grécia ocupa um lugar fundamental. Esta posição 

privilegiada deve-se ao fato de, segundo suas concepções, ser a Grécia o berço da 

questão do ser. Na interpretação heideggeriana a Grécia vai mais além, não só é o berço 

do pensar o ser com os filósofos pré-socráticos, mas ainda aqui o destino do ser em todo 

pensar posterior se definiu com o surgimento da metafísica. 

                                                 
4 Conferir: HEIDEGGER. Ser e Tempo. p  51 



  18 

O pensamento do ser nasce de forma pura no escutar do filósofo ao λογοζ, numa 

atitude de proximidade do pensar com o ser a filosofia nasce autêntica. Não há cisões 

entificantes do homem e do mundo, empobrecedoras do ser e restringentes à 

manifestação da verdade dos entes. O filósofo procura o sentido do ser enquanto ser nos 

entes sem entificar o ser e sem coisificar o ente. 

Para Heidegger este é o período de ouro da filosofia grega. O advento do período 

antropológico representado por Sócrates e pelos sofistas pôs um fim na relação 

originária do homem com o ser da filosofia pré-socrática. Na perspectiva heideggeriana, 

Sócrates, Platão e principalmente Aristóteles cometeram um erro que repercute até hoje 

na própria essência de toda filosofia. O regresso ao tempo destes pensadores na busca 

da compreensão deste engano, é o objetivo da destruição da metafísica pois esta é 

exatamente o fruto gerado pelo engano dos pensadores socráticos.5 

Resumidamente podemos identificar o erro dos filósofos gregos no 

esquecimento do que Heidegger chamará de diferença ontológica. Esta diferença é que 

faz do filósofo pré-socrático um pensador mais originário, na busca do princípio único 

da totalidade formadora do sentido dos seres particulares; como o fogo heraclítico. No 

pensamento grego do período antropológico os filósofos discursavam sobre o princípio 

único de cada ente, ou espécie de ente que formariam um modo de apreensão do 

princípio da totalidade por analogia, numa entificação do próprio princípio único que 

poderia formar o ente particular. 

A transformação do ser, do princípio único da totalidade, em um ente na sua 

busca de uma essência particularizada consiste no esquecimento da diferença ontológica 

apontado por Heidegger. Esta diferença é aquela que há entre um ente e o ser, uma 

questão complexa e de inúmeras repercussões. É uma diferença que se dá sempre no 

                                                 
5 Cf essa tentativa de regresso no Heráclito e no Parmênides. 



  19 

ente, pois não há ser fora do ente. Neste aspecto o ser está dependente do ente, lhe é 

imanente, pois só pode se manifestar enquanto ser do ente, não existe manifestação pura 

do ser. Mas simultaneamente à dependência imanente do ser ao ente enquanto 

manifestação, o ente depende do ser para ser ente, pois não pode haver ente que não 

tenha ser. O ser não pode ser ente pois não se lhe podem aplicar qualidades entitativas 

sob pena de não ser mais inteligível o movimento, a mudança, e a própria diferença 

entre os seres. O ente não pode ser ‘ser’ pelo mesmo motivo, visto que não há ente, não 

há manifestação sem qualidade entitativa, não pode nada de ente ser puro ser. 

 

      "É o ser, o que determina o ente como ente, como o ente já é sempre 

compreendido, em qualquer discussão que seja. O ser dos entes não ‘é’ em si 

mesmo um outro ente. O primeiro passo filosófico na compreensão do sentido do 

ser consiste em ‘não contar estórias’ significa: não determinar a proveniência do 

ente como um ente, reconduzindo-o a um outro ente, como se o ser tivesse o 

caráter de um ente possível”6 

 

Nada é melhor que as palavras do próprio autor para explicitar suas opiniões. 

Aqui fica claro a extrema importância da Grécia na busca incessante do filósofo por 

respostas a sua questão sobre o sentido do ser. Se já na Grécia demos primeiros passos 

em falso, como encontrar indícios de uma proximidade originária com o ser através de 

nossa tradição filosófica? Não podemos dela fugir, estamos histórico e culturalmente 

presos ao nosso tempo, herdeiro da filosofia moderna, e também grega. A resposta 

heideggeriana é sua Destruktion da metafísica. 

                                                 
6 HEIDEGGER. Ser e Tempo. p  32 



  20 

Este termo não deve ser compreendido no sentido usado pelo senso comum 

quando se encontra frente a seu correlato em nossa língua, destruição. O destruir a 

metafísica não quer dizer demolir seus princípios e atirar ao fogo seu edifício teórico, 

como já foi tentado antes de Heidegger7. A metafísica deve ser desconstruída em suas 

partes básicas remetentes ao esquecimento da diferença ontológica, para que possa 

mostrar cada vez mais explicitamente as maneiras e formas de desenvolvimento do 

pensamento desviante no intuito de evitá-lo e com ele aprender.  

Toda crítica que se almeja consistente possui um ponto de partida. O ponto de 

partida da Destruktion heideggeriana é ao mesmo tempo o ponto de chegada , a 

perspectiva de esquecimento da diferença ontológica por parte da metafísica tradicional. 

 

“Caso a questão do ser deva adquirir a transparência de sua própria história, é 

necessário, então, que se abale a rigidez e o endurecimento de uma tradição 

petrificada e se removam os entulhos acumulados. Entendemos essa tarefa como 

destruição do acervo da antiga ontologia, legado pela tradição. Deve-se efetuar 

essa destruição seguindo-se o fio condutor da questão do ser até se chegar as 

experiências originárias em que foram obtidas as primeiras determinações do ser 

que, desde então, tornaram-se decisivas.”8 

 

Colocada a perspectiva de pensar a questão do ser como nosso guia da filosofia 

heideggeriana em geral e sua posição de crítica do esquecimento da diferença 

ontológica na sua Destruktion da metafísica, só nos resta delinear o sujeito que esta 

filosofia pretende abordar através desta Destruktion. 

                                                 
7 HUME. Investigações acerca do entendimento humano. p 12 
8 HEIDEGGER. Ser e Tempo. p  51 



  21 

Para uma abordagem profícua da subjetividade criticada por Heidegger temos 

que colocar em evidência sua relação com os elementos que podem ligá-la a questão da 

diferença ontológica em seu esquecimento acontecido na Grécia. Esta linha deve 

permear a subseqüente caracterização da formação da subjetividade e contextualização 

histórica de nosso filósofo. 

A modernidade nos trouxe o sujeito. De certa forma seu surgimento foi uma 

reviravolta. O mundo estava cansado de medievalismo. A ciência urgia constituir-se e 

tomar seu espaço na sociedade. A epistemologia não podia mais esperar... . Neste 

edifício do conhecimento moderno o sujeito surge como uma das pedras basilares que 

permitirá a revolução copernicana de Kant, o desenvolvimento da epistemologia e assim 

a consolidação do saber científico, que sem esse respaldo afundaria nos dogmatismos 

medievais. 

O homem voltou a ser o centro das atenções, o observador tornou-se observado. 

Finalmente era feita a pergunta “quem conhece? E como conhece?” . Descobriu-se a 

consciência, o eu e sua importância não poderia ser encoberta daí por diante. 

Mas o advento do eu pode ser encarado também como um desdobramento 

natural de um pensamento iniciado na Grécia, o pensamento metafísico. Quando o 

grego observou o mundo e perguntou por sua substância, pela ousia, pelo que a coisa é; 

então houve uma cisão. Neste momento a unidade relacional entre homem e mundo se 

quebrou. Esquecendo de si ao voltar-se para o mundo, o grego criou a relação sujeito-

objeto. Mas focou seu olhar no objeto, só quando se esgotou a possibilidade de avançar 

com o olhar apenas no objeto, é que surgiu, na modernidade, o sujeito. 

Assim, os modernos não criaram o sujeito, eles meramente começaram a descer 

a montanha criada pela cisão grega. No entanto o sujeito moderno não foi radicalmente 

pensado, pois quando o grego esquece de si ao olhar o mundo ele cria o sujeito e o 



  22 

objeto, e fixa seu olhar no objeto. O resgate do sujeito realizado na modernidade não faz 

o homem lembrar de “si”. O sujeito moderno ainda é visto através do objeto. O homem 

que se depara com um sujeito como entendido na modernidade, continua como o grego 

esquecido de si ao olhar o mundo. O eu visto como um ente definível por predicados 

qualitativos, não muda a relação de cisão grega que caracteriza a metafísica, e não é de 

fato uma reviravolta. 

O conceito filosófico de sujeito mudou e desenvolveu-se desde Descartes até 

atingir seu apogeu em Hegel com o idealismo.9 Após esse período começa um  

movimento de esvaziamento de sentido nas filosofias do sujeito. O desprendimento de 

ramos filosóficos como a psicologia e a sociologia, a crítica posterior ao idealismo, os 

neokantianos e o advento do positivismo lógico, e por fim Kierkegaard e Nietzsche com 

o nascimento da filosofia da vida, já são os sinais avançados de um ponto de ruptura. 

A primeira formulação da subjetividade se encontra na obra de Descartes. Nela o 

mundo é observado sob a lente de uma consciência, que faz o papel de fundamento 

metafísico da realidade enquanto garantia epistemológica de acesso à verdade. O 

fundamento concreto é Deus, que pelo cogito é alcançado. 

A ordem das idéias cartesiana lhe dá a garantia primeira do eu, a pergunta 

natural que segue, e que, por caminhos tortuosos chegará a existência divina, é: Como é 

esse eu? O que ele é? 

A resposta cartesiana permeará o racionalismo moderno. O eu é a alma racional, 

a substância pensante, a consciência ou a res cogitans. O corpo, tão dificilmente 

valorizado pelos filósofos, só participa deste eu, pois é uma substância diferente, através 

de uma glândula de estranho funcionamento, na não menos estranha biologia descritiva 

de Descartes. 

                                                 
9 Sobre este ponto e sobre o parágrafo anterior conferir Ser e Tempo p. 50-51 



  23 

Este eu possui idéias inatas e enquanto alma racional é imortal. A filosofia 

cartesiana é extremamente original e traz alento às aspirações de sua época. Mas a 

despeito dos problemas de sua argumentação muitas vezes circular, o maior problema 

de seu trabalho no que diz respeito ao eu, é a valoração exacerbada do racional. Isto 

abriu espaço para as duras críticas empiristas, e colocou a sua filosofia como 

antagonista da ciência empírica nascente. 

O sujeito moderno, resquício de uma cisão grega, nasce, também dividido. A 

sensação e a razão se colocaram em campos opostos, cada uma explicando o homem a 

seu modo, e o mundo através dele. 

Este conflito se resolverá com Kant. O eu transcendental kantiano devolve ao 

conceito de sujeito a unidade entre sensibilidade e racionalidade. Antes antagonistas, 

agora são compreendidos como etapas distintas e indissociáveis do conhecimento. Até 

aqui se lê a filosofia que se encontra na Crítica da Razão Pura. Kant escreveu uma ética 

fundada na razão prática e a esta subordinou a razão pura. Mas os desfechos das obras 

kantianas após a primeira Crítica não foram trazidos totalmente à tona pela tradição. A 

posteridade elegeu a Crítica da Razão Pura o paradigma da filosofia kantiana, e os 

neokantianos se apegaram fortemente a um projeto de fundamentação da ciência. Por 

este motivo, apesar de incorporar o elemento sensível do empirismo, o sujeito 

transcendental permaneceu preso a relação de conhecimento, relação teórica entre 

homem e mundo. Não que este fosse o desejo de Kant, mas o impacto e a força que sua 

fundamentação da matemática e da física nas estruturas puras do homem, que conhece o 

mundo, gerou uma atração irresistível para seu tempo. Um tempo ainda abismado com 

Newton e que começava a entrever as possibilidades maravilhosas da ciência. Kant e o 

sujeito transcendental ainda estavam presos ao seu tempo. 



  24 

A superação da relação teórica com o sujeito se deu com Hegel. O maior e 

melhor dos kantianos, foi também seu grande crítico. Renegou a coisa-em-si kantiana, e 

assim sustenta sua metafísica; não mais em nada exterior à percepção do sujeito. O ser 

se torna pensar, no seu sistema. É o auge do idealismo. O pensar é do homem. O eu 

penso logo existo cartesiano ganha dimensões novas. O eu não mais apenas conhece o 

mundo, ele participa do ser do mundo pela razão. 

Na vasta obra de Hegel encontra-se também, uma descrição do eu pelo viés do 

desejo. O eu volitivo é mais apropriado para exprimir a essência do sujeito. Quando 

pensa o homem meramente transparece um objeto em sua consciência, o foco do 

fenômeno da relação teórica tende a priorizar o objeto do pensamento. A relação 

volitiva não focaliza o objeto, pois o mesmo não é de maior importância já que é 

consumido no ato de realização do desejo, enquanto realiza o desejo, o eu se mostra, 

não o objeto. 

Aqui o sujeito atinge o máximo de seu desenvolvimento. É o foco central da 

realidade por ele e nele fundada, também é a fonte de garantias metafísicas para a 

ciência e responde bem às necessidades do iluminismo. O belo e grandioso sistema 

hegeliano jamais foi superado e de certa forma ele, ele de fato representa o fim da 

filosofia. Depois de Hegel a confiança no sujeito, no eu, começa a ser questionada. 

As descobertas científicas que eram abalizadas nesta filosofia começam a 

contradizer os princípios das mesmas. A história e seu desenrolar fazem o homem 

menos confiante no futuro. Os problemas resultantes da revolução industrial se fazem 

sentir e irão desembocar em duas guerras mundiais. 

Este mundo começa a perder cada vez mais a confiança no eu, e se agarrar ao 

científico. Um movimento, na verdade, também contraditório. Quando se pergunta 

como o homem é capaz de produzir desigualdades como as surgidas com a revolução 



  25 

industrial há uma reação no sentido de destruir as máquinas, mas esta não é a reação da 

intelectualidade. Pelo contrário, se fabricaram máquinas intelectuais para tentar 

entender estes fenômenos. Estas máquinas se chamam ciências humanas. 

A ciência, fruto da objetificação do mundo grega, começa a dar sinais da 

fragilidade de seu próprio fundamento no sujeito. A psicologia e a sociologia 

desmontam a consciência e “provam” que o homem não pode, de fato, nela confiar. A 

alma racional é apenas uma faceta de nossa estrutura. A biologia, com a teoria da 

evolução, acrescenta elementos assustadores para o orgulhoso eu transcendental 

imutável. O determinismo científico parece querer assumir a tarefa da filosofia e findar 

de explicar o mundo. 

Aos filósofos restavam duas opções, se não se render à ciência, lutar contra ela. 

Lutar contra não no sentido de negá-la, mas de opor às suas reduções construções mais 

apropriadas de compreensão do mundo, expondo assim as carências do saber científico. 

Os que a ela se renderam, assumiram como tarefa, renovar as fundações da 

ciência, já que a filosofia do sujeito não mais se mostrava suficiente . Partindo de dentro 

da ciência mesma e associando-se à filosofia, principalmente à de Kant, os 

epistemólogos parecem querer fazer valer uma grande petição de princípio ao tentar 

fundar a ciência nela mesma. 

Nesse trabalho surgiram positivistas lógicos e toda uma tradição, que agora  se 

ocupa da linguagem, conhecida por filosofia analítica. Sua tecnificação paradoxal 

parece ter encontrado seu momento crítico com Wittgenstein que reconhece as 

limitações e impossibilidades de uma filosofia, que é no fundo baseada numa 

subjetividade, negar essa subjetividade para fundamentar seu maior fruto. 

Do outro lado encontram-se filósofos que não se enredaram na teia tecnificante 

da ciência. Nos fundamentos da filosofia da vida, nascente em Kierkegaard e Nietzsche 



  26 

percebe-se já, a necessidade de reintegrar o sujeito com o mundo, tentar superar a cisão 

grega. Mas unir o sujeito e o objeto a partir da separação entre sujeito e objeto não é 

possível. Após separá-los não se pode uni-los. A filosofia da vida contribuiu muito na 

formação do conceito de Lebenswelt que irá separar Husserl e Heidegger. 

Husserl não se encontra, de certo modo, nem entre os filósofos analíticos, nem 

entre os filósofos da vida. Ele preocupou-se, sem dúvida, com a fundamentação das 

ciências, mas tentou fazê-lo a partir de um resgate da tradição. Retomando com maior 

sofisticação os métodos cartesianos e radicalizando suas conseqüências, Husserl funda a 

fenomenologia. Na sua defesa da filosofia ele combate o psicologismo como 

fundamento da lógica e tenta estabelecer a filosofia como ciência rigorosa. 

Husserl parece ter com a subjetividade uma relação parecida com a que toda 

modernidade teve, concentrada em uma única obra. Partindo de Descartes, no fim ele se 

aproxima de Hegel através de um eu ideal absoluto.Tudo se dá neste eu absoluto. A 

filosofia do sujeito parece ter encontrado um último defensor. 

Parece estranho que justo um discípulo deste último guardião da subjetividade 

venha a ser seu derradeiro algoz. Mas talvez exatamente por estar a par do projeto 

fenomenológico do mestre, foi possível a Heidegger entrever seu desfecho. A filosofia 

da vida o deu inspiração e a formação do conceito de mundo da vida, mundo 

circundante, tornou-se uma possível saída para o problema da falta de sentido aonde a 

fria filosofia fenomenológica husserliana parecia apontar. É neste ponto que o aluno e 

mestre se separam, para Heidegger a filosofia nunca será uma ciência de rigor e para 

Husserl não é tarefa da filosofia desbravar caminhos obscuros como o do lebenswelt. 

O mundo da vida, a idéia de história de Dilthey, a crítica a racionalidade 

algemada realizada por Nietzsche, a angústia de Kierkegaard; estas estruturas perderiam 

sua riqueza se rigorosamente submetidas ao método fenomenológico de Husserl. 



  27 

Heidegger não abandona a fenomenologia, mas a exercita de maneira peculiar. Não se 

restringe a aplicar o método husserliano em sua investigação, pois desconfia, com razão, 

de que quando radicalizado, o método fenomenológico como apresentado por seu 

mestre se mostre incapaz de atingir as estruturas mais importantes da realidade. 

Veja-se o que foi dito pelo aluno ao mestre já em 1922: 

 

      "Concordo que o ente no sentido do que o senhor designa 'mundo' não pode ser 

explicado, em sua constituição transcendental, pelo regresso a um ente da mesma 

espécie. Assim, entretanto, não se diz que o que constitui o lugar do 

transcendental, não seja de nenhum modo um ente”10 

 

Assim, Heidegger abre caminho para encontrar num ente, o modo de ser que 

constitui o transcendental. Esta diferença entre seu método e o de seu mestre permite a 

analítica existencial. O Dasein. ou presença é a conseqüência mais importante da 

aplicação da fenomenologia peculiar heideggeriana, por vezes chamada fenomenologia 

hermenêutica. 

A esta altura já não havia mais como uma filosofia do sujeito se sustentar, a 

própria ciência começa a entrar em crise e logo a própria matemática entrará em 

contradição quanto a seus fundamentos. A ciência já não pode dar sustento a uma 

filosofia, nenhum reducionismo é mais aceito. A filosofia está também numa 

encruzilhada, não pode retroceder aos já muito criticados modernos, não tem ciência 

para se apoiar, a própria matemática ruiu, o positivismo lógico falhou. A filosofia da 

vida está ainda incipiente, não é capaz de superar a crise final da cisão grega. 

                                                 
10 HEIDEGGER, apud STEIN, Ernildo. Compreensão e Finitude. P. 88 



  28 

Na realidade, esta crise é insuperável a partir da tradição, pois a mesma não é 

outra coisa que a expressão e desenvolvimento desta cisão. Para escapar desta armadilha 

é preciso voltar até um ponto anterior, a esta origem grega, Heidegger tentará percorrer 

este caminho. Seus conceitos têm a pretensão de ser originários no sentido de voltar às 

origens gregas, anteriores à cisão que formou a metafísica, e no sentido de serem novas 

origens para um pensamento de fato novo. Livre dos grilhões da tradição, fundador e 

destruidor. 

A volta às origens, a necessidade de um pensamento originário fazem o chavão 

“Heidegger destruiu o sujeito” soar falso. Heidegger não destruiu o sujeito. O sujeito se 

esvaziou de sentido, e o filósofo pretendia resgatar este sentido perdido. Sua grande 

contribuição é exatamente tentar resgatar o sujeito que nunca foi pensado. O sujeito 

grego, esquecido no momento da cisão, não o sujeito moderno. O sujeito que se dá no 

mundo e no qual o mundo se dá, o Dasein. Ser-aí, estar situado e ao mesmo tempo 

lançado, ser-no-mundo, ser caracterizado por sua existência, ser finitude. Todas 

características desta nova e ao mesmo tempo antiga subjetividade. 

Uma precaução metodológica se faz necessária: Não se pode pensar na 

subjetividade como fundadora da relação sujeito e objeto, isto é reincidir na cisão grega. 

Deve-se partir da unidade entre homem e mundo para dela perceber a subjetividade 

originária. 

 

“Não podemos nem devemos pressupor conceito algum de sujeito para aclarar 

dele o enunciado e a relação sujeito x objeto, senão o inverso.”11 

 

                                                 
11 HEIDEGGER Introducción a la filosofía. p. 82  



  29 

Esta relação originária pode ser encontrada em duas caracterizações 

heideggerianas. A relação do homem com os entes, a cotidianidade mediana; e outra a 

relação especial do homem com o ser, sua transcendentalidade especial e forma de 

abertura à verdade do ser. O primeiro aspecto se encontra na relação de manualidade 

com seu mundo circundante. As coisas ganham sentido para o homem enquanto 

instrumentos com finalidades. Estas finalidades em última instância são o próprio 

homem. E esses instrumentos ganham sentido e formarão o sentido do homem antes de 

qualquer racionalização teórica de suas realizações. Nas teias de significação das coisas 

nascem os significados a partir de relações de utilidade das coisas. Esta estrutura sempre 

já levada em consideração pelo dasein sustenta a possibilidade da linguagem e 

comunicação. Esta estruturação pré-compreensiva fundadora da linguagem é uma 

primeira caracterização da nova subjetividade. 

O segundo aspecto da relação entre homem e mundo é como se dá a manifestação 

da verdade dos entes. Como se dá o mundo. O mundo não é mais um objeto passivo e 

morto apreendido pelo sujeito. Ele se mostra e se esconde do homem. Mais 

radicalmente ainda ele se mostra e se esconde no homem. O Dasein é o lugar de 

mostração do ser. 

Mas aqui ainda falta um último aspecto que o dasein carrega e que determinará 

seu comportamento. O homem é finitude. Assim o tempo torna-se o sentido orientador 

da existência humana, tornas-se sua dimensão. Aqui o homem torna-se possibilidade e 

associada a finitude e a significância, com a característica de local do velamento e 

desvelamento da verdade, faz-se do homem um ente que anda no fio de uma navalha. 

Entre o velar e o mostrar, entre o sentido do mundo e a angústia da falta de fundamento, 

entre o ganhar-se no tempo e o perder-se no esquecimento. O Dasein é estar em jogo, é 

poder-não-ser. 



  30 

Este aspecto de Não que se observa numa análise das características do ser-no-

mundo, Heidegger chama essa nulidade de aspecto mais positivo da constituição da 

transcendência da existência. Por estar na raiz da propriedade, da existência autêntica e 

talvez do velar-se do homem na dinâmica da manifestação da verdade do ser. É talvez 

pista fundamental para a investigação sobre a essência do fundamento, e da própria 

constituição de sentidos do mundo feita pelo Dasein. 

Ainda muito há a ser discutido antes de qualquer definição da subjetividade 

originária, mas provisoriamente a única conclusão real que nos permitimos aqui é que 

Heidegger não destruiu o sujeito, ele o está construindo. 

 



  31 

II 
 

 

 

O caminho do manual à significância: Delimitando o lugar de manifestação 

do Dasein 

 

 

A manualidade pode ser caracterizada por seu caráter de referencialidade. 

Enquanto interpretação do ente simplesmente dado se mostra ineficaz para uma 

fenomenologia do mundo da vida, o manual permite, através desta referencialidade, 

trazer para o mundo as características de interdependência dos entes, fundamental para a 

constituição de um mundo enquanto fenômeno total sem redução, a mera soma total dos 

entes. 

O mundo se apresenta no plano da obra como momento estrutural do ser-no-

mundo. Ser-no-mundo, é elemento constituinte fundamental da presença. E a presença é 

o modo de ser que constitui o mundo. Heidegger separa o conceito ser-no-mundo em 

momentos estruturais que o constituem. Mas estes momentos, não podem sob hipótese 

alguma, serem interpretados como partes independentes que somadas resultam no 

conceito. 

     

     "A expressão composta ‘ser-no-mundo’, já na sua cunhagem mostra que 

pretende referir-se a um fenômeno de unidade. Deve-se considerar este 

primeiro achado em seu todo. A impossibilidade de dissolvê-la em 

elementos que podem ser posteriormente compostos, não exclui a 



  32 

multiplicidade de momentos estruturais que compõem esta constituição.”12 

 

Neste sentido se coloca o mundo como momento estrutural do modo originário 

total do ser-no-mundo. Na estrutura de momentos deste ser-no-mundo são somados dois 

momentos, o ser-com e ser-próprio constituintes do impessoal, e o ser-em como tal. Ao 

primeiro corresponde a resposta à interrogação pelo quem que se coloca no horizonte da 

estrutura do ser-no-mundo. A segunda expõe como se relacionam os dois momentos 

anteriores. O em do ser-em não é uma mera preposição indicadora de inclusão. Trata-se 

de um existencial, e como tal precisa apreendido. 

Enquanto existencial, o em do ser-em tem alcance ontológico, pertencendo ao 

particular método fenomenológico heideggeriano de abordagem da questão do ser. 

 

"Existencial remete às estruturas que compõem o ser do homem a partir da 

existência em seus desdobramentos advindos da presença.”13 

 

Atente-se aqui a diferença entre existencial e categoria. As categorias ônticas, 

referentes a propriedades predicáveis, e não modos de ser, pertencem a um sujeito tendo 

sua essencia independente do mesmo. O existencial não é um atributo do sujeito, ele faz 

parte da estrutura do homem e da estrutura de sua essencia, não havendo isolamento 

entre os dois. Não faz sentido falar em existenciais fora do Dasein, nem em Dasein 

independente de existenciais. Essa união insuperável traz a necessidade da 

fenomenologia. 

.  

                                                 
12 HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 90 
13 HEIDEGGER. Ser e Tempo. p  311 



  33 

"A fenomenologia é a via de acesso e o modo de verificação para se 

determinar o que deve constituir tema da ontologia. A ontologia só é 

possível como fenomenologia.”14 

       

Assim o que é existencial se opõe ao que é existenciário, o que é ontológico se 

opõe ao que é ôntico; em ambos os casos a dicotomia reflete a preocupação com a 

diferença ontológica respectivamente relacionando os conceitos ao plano do ente e do 

ser do ente. Cabe aqui retomar a importância da diferença ontológica para o pensamento 

heideggeriano. A volta para ela irá constituir os conceitos fundamentais que fundam a 

analítica existencial. Heidegger se coloca num plano de abordagem dos entes anterior ao 

esquecimento grego diferença ontológica. É o que se chama o pensamento originário. 

Desta posição ele se debruça sobre o conceito de mundo da vida e desta tarefa 

resulta o  conceito de Mundo heideggeriano, que posteriormente se desenvolverá no 

central Ser-no-Mundo. Aqui se coloca o problema da constituição originária do mundo. 

Esta constituição, para a fenomenologia peculiar heideggeriana, pode se estruturar a 

partir de um ente. Este ente é o ente dotado do modo de ser da presença, em palavras 

simples, o homem. 

Mas a mera volta ao homem como constituinte do mundo não é novidade, e 

realizada a partir do paradigma metafísico de esquecimento da diferença ontológica, 

será estéril como filosofia. Cabe ao filósofo, no plano da originariedade, entender o ente 

de modo diverso do que se fez em dois mil anos, e assim recolocar o homem não 

enquanto ente simplesmente dado, e assim poder abarcar o mundo sem se afastar do ser. 

A interpretação do ente se desenvolverá, em Heidegger, nesta originariedade. 

Corretamente se coloca a interpretação do ente enquanto ente, como uma das possíveis 

                                                 
14 HEIDEGGER. Ser e Tempo. p  66 



  34 

interpretações abrindo espaço para maneiras mais originárias de fazê-lo e sem negar a 

metafísica, mantendo assim seus tesouros.  

Enquanto existencial, mundo se coloca num plano anterior aos entes 

simplesmente dados. A soma dos entes que formam o mundo ôntico sempre é entendida 

sob uma perspectiva de totalidade que não está em sua constituição de seres meramente 

dados. Uma perspectiva que subjaze o entendimento do ente, esta perspectiva anterior 

ao cálculo do que seria o mundo, se dá originariamente à presença, à compreensão. Este 

lugar onde se dá o mundo dos entes, que se dá na presença, é o mundo heideggeriano, 

chamado mundanidade. 

Deste modo não se pode falar de um sujeito que está no mundo, mas de uma 

mundanidade que se abre na presença em seu ser-no-mundo. Grosseiramente dir-se-ia, 

não é o homem está no mundo, mas o mundo que está no homem. Chame-se a atenção 

para o fato de que este mundo que está no homem não deriva para um idealismo, ou 

tentativa de fundar o mundo num sujeito. Este mundo não é apenas o mundo dos 

objetos, é a estrutura que permite a abertura do mesmo; esta estrutura é que se dá na 

presença. 

      

"Como se determina a referência do ser-aí ao mundo? Já que ele não é ente e já 

que deve fazer parte do ser-aí, não pode, manifestamente, esta referência ser pensada 

como a relação entre ser-aí como um ente e o mundo como um outro.”15 

 

      Continua apresentando o outro lado da questão, a objetividade que para o conceito 

de mundo também não se aplica adequadamente. Ou seja, o mundo não se restringe nem 

                                                 
15 HEIDEGGER. Sobre a Essência do Fundamento. p. 136 



  35 

a subjetividade nem a objetividade tradicional, e ao mesmo tempo das duas participa de 

modo relativo. 

 

“No fim o conceito de mundo deve ser assim entendido, que o mundo 

realmente seja subjetivo, mas que justamente por causa disso não caia 

como ente na esfera interna um sujeito ‘subjetivo’. Pelo mesmo motivo, 

porém, não é o mundo também puramente objetivo, se isto significa: 

fazendo parte dos objetos que são.”16 

       

Por fim, 

 

“ O ente, digamos a natureza no sentido mais amplo, não poderia revelar-

se de maneira alguma, se não encontrasse ocasião de entrar num mundo. 

Por isso, falamos de uma possível e ocasional entrada no mundo do ente. 

Entrada no mundo não é algo que ocorre no ente que entra, mas algo que 

‘acontece’ ‘com’ o ente. E este acontecer é o existir do ser-aí, que como 

existente transcende.”17 

      

Estas colocações mostram até onde chegarão as conseqüências do mundo 

heideggeriano, com reflexos até mesmo na fechada filosofia americana. A digressão 

através do conhecimento como modo derivado de ser-no-mundo traz como 

conseqüência a alteração do critério de verdade, e com isso coloca novas perspectivas 

sobre as quais fundamentar a questão da verdade do ser. 

                                                 
16 HEIDEGGER. Sobre a Essência do Fundamento. p 136 
17 HEIDEGGER. Sobre a Essência do Fundamento.  p 137 
  



  36 

  De volta à raiz do problema encontram-se as estruturas que caracterizam a 

manualidade. Suas nuanças determinarão toda a futura problematização do mundo, e 

conseqüentemente da presença. Estas facetas do ente enquanto manual se dão no que se 

chama mundo circundante. Evitando uma subjetividade tradicional abarcando a 

mundanidade, toma-se a cotidianidade mediana como horizonte de um ser-no-mundo 

mais próximo da presença. 

  Assim, faz-se necessário buscar a estrutura subjacente ao mundo circundante que 

permite sua abertura; a saber buscar a manualidade do mundo circundante. 

 

"Passando por uma interpretação ontológica dos entes que vêm ao encontro 

dentro do mundo circundante é que poderemos buscar a mundanidade do 

mundo circundante (circumundanidade).”18 

 

Esta mundanidade está fundada no conceito de manual. Em seu modo mais 

originário de manifestação o mundo surge como unidade próxima à presença, unidade 

garantida pelo caráter próprio do manual, que permite a apreensão da totalidade do 

mundo que se dá na e para a presença. A relação originária de que falamos é a 

ocupação. Ora, o que se lê no manual que permite esta relação nada mais é que a 

referencialidade das coisas, entendidas como manuais. 

Uma coisa só pode se dar enquanto manual. E o manual só pode ser entendido 

enquanto referente a outra coisa. Nesta referencialidade originária surgem as bases de 

uma relação que mais tarde levará à significância. O ente passa a ser entendido como 

instrumento, coisa com a qual se lida. O caráter ontológico de um "pragmatismo" do 

mundo já havia surgido na Grécia onde as coisas eram chamadas de πραγματα, 

                                                 
18 HEIDEGGER. Ser e Tempo. p  107 



  37 

pragmata. A perda deste caráter originário da ocupação, refletido neste pragmatismo 

ontológico dos entes, é o reflexo do esquecimento da diferença ontológica já 

tematizado. 

A idéia do manual traz o ente enquanto instrumento, e funda a unidade da 

mundanidade da cotidianidade mediana que, por sua vez, se coloca na base da 

mundanidade circundante, objeto a ser pensado para estabelecer as referências 

fundamentais do conceito de mundo. 

 

“O lidar com o ente disponível, representa uma das grandes intuições de 

Heidegger, quando estabelece o conceito de Zuhandenheit - a qualidade do 

estar disponível do estar à mão. É a partir deste conceito que a analítica 

existencial produz um espaço que é receptivo ao mundo da obra ou da obra 

que constitui ‘mundo’.”19 

    

 Desta maneira o manual é constituinte do mundo. Enquanto forma originária de 

relacionar-se com os entes, o modo de ser da ocupação determina, através da 

manualidade, a apreensão do ente enquanto instrumento. O ente se abre para a presença 

em sua característica de referencialidade para permitir a unidade de uma mundanidade. 

O modo de abertura do ente, ou o modo de entificação do mundo realizado pela 

presença de maneira originária, é o manual. 

 

 

 

 

                                                 
19 STEIN, Seis estudos sobre Ser e Tempo, p. 75 



  38 

A Estrutura da Significância 

 

 

 Colocada a interpretação dos entes como manuais, e sua relação enquanto 

fundantes do mundo, coloca-se agora o problema de como este mundo se apresentará 

em sua relação de abertura com a presença e como neste processo se dá a significância. 

A primeira estrutura da referencialidade do manual é o ser-para, Um-zu. Um 

instrumento traz como modo fundamental do seu ser o modo de ser da serventia. Esta 

característica referencial do ser-para não se dá isoladamente nos instrumentos 

particulares. Do mesmo modo que a mundanidade subjaze a qualquer interpretação do 

mundo, na apreensão do instrumento já sempre se dá uma totalidade do instrumental 

garantida em sua unidade pela estrutura da serventia baseada no ser-para. 

A circunvisão é a apreensão desta totalidade de subordinações. 

 

“O que está à mão, nem se apreende teoricamente nem se torna diretamente 

tema da circunvisão. O que está imediatamente à mão se caracteriza por 

recolher-se em sua manual idade para, justamente assim, ficar à mão.”20 

       

Superado o nível de relação do ser-para, chega-se através da circunvisão ao para-

que, Wozu. O para-que é o desdobramento específico do ser-para nos entes singulares 

dados numa circunvisão. O para-que libera a possibilidade de emprego constitutiva da 

essência do instrumento, dando-se no encontro com o modo de lidar com a ocupação. 

                                                 
20 HEIDEGGER. Ser e Tempo. p  111 

  



  39 

Neste processo se coloca o conceito de obra como horizonte de finalidade da estrutura 

do para-que. 

Na produção da obra trava-se contato com um tipo de ente que mesmo estando 

sempre à mão ocorrem fora da estrutura do para-que. São o que comumente entendemos 

por materiais que constituem em seu todo o que se chama natureza. Assim, a obra 

sempre se refere ao para-que e à matéria de-que, woraus. Contudo, estas duas situações 

que se apresentam enquanto horizontes de referencialidade da obra não a esgotam em 

sua totalidade, lhe falta a remissão ao portador e usuário. 

Traz-se assim para o âmbito de uma estrutura do mundo, novamente, a presença 

como elemento constitutivo determinante. O ente intramundano que subjaze à obra é 

descoberto pela presença no contexto da ocupação, e descoberto em sua constituição 

referencial em diferentes graus de apreensão proporcionados pela circunvisão. 

Porém o mundo não se dá à presença apreendido como mero ente intramundano. 

O ente é que é apreendido no mundo. O para-que se desdobra num para-isso quando 

contextualizado na circunvisão. Assim o ser-em, se desdobra em para-que, Wozu, que 

por sua vez contextualizado na referencialidade da circunvisão, se desenvolve num 

para-isso. Quando da quebra destas estruturas, como no caso do conhecimento 

tradicionalmente entendido, teórico e representacional,21 percebe mais dois aspectos 

referenciais até então ocultos na cotidianidade. 

O para-que, Wofür, e o com-que, Womit, se abrem quando desta quebra 

estrutural anunciada acima, ou seja, novamente depara-se com o mundo circundante. 

Estas facetas do ser-no-mundo apreendidas numa quebra da estrutura referencial da 

circunvisão só se dão no que Heidegger chama de fenômeno da surpresa. Este consiste 

                                                 
21  Cf. HEIDEGGER. Ser e Tempo p. 99 



  40 

num reconhecimento de uma perturbação da referência, quando o instrumento não 

encontra possibilidade de uso para. 

O mundo circundante que se anuncia após o fenômeno da surpresa através das 

estruturas referenciais do para-que e do com-que aponta em sua abertura para a 

apreensão do manual em seu ser-em-si. Este ser-em-si é exatamente o modo de 

apreensão de um manual quando este não está na raiz do fenômeno da surpresa22, 

quando o mundo não se anuncia nela. Este em-si permite ao mundo um certo se 

evidenciar. Aqui surgem os dois últimos aspectos colocados por Heidegger em sua 

exaustiva exposição das estruturas determinantes da referencialidade do mundo 

circundante. 

São eles: o em-que, Worin, característica da abertura do mudo como algo no 

qual a presença está originariamente mergulhada e o para-o-qual, Worauf 

desdobramento do para-isso no seu em-si. São os aspectos culminantes de toda a 

descrição heideggeriana em busca das referências constitutivas da manualidade. 

Assim o autor termina seu edifício conceitual que se iniciou na apreensão do 

ente intramundano em seu modo de ser originário enquanto manual e culminou nas 

estruturas já sempre dadas de uma circunvisão apreendida em seu em-si pela presença. 

Este já sempre dado é o modo como a presença se coloca em relação ao modo de ser da 

ocupação. É o que se chama familiaridade. 

O próprio Heidegger assim coloca a conclusão de seu esforço na análise de uma 

referencialidade do mundo. 

 

"Segundo a interpretação feita até aqui, ser-no-mundo significa: o empenho 

não temático, guiado pela circunvisão, nas referências constitutivas da 

                                                 
22 HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 115. 



  41 

manualidade de um conjunto instrumental. A ocupação já é o que é, com 

base numa familiaridade com o mundo. Nessa familiaridade, a pre-sença 

pode-se perder e ser absorvida pelo ente intramundano que vem ao seu 

encontro.”23 

 

Para que o mundo possa evidenciar-se, ele antes já sempre deve, de alguma 

maneira, encontrar-se aberto para o modo de ser da ocupação, sempre sob a perspectiva 

da circunvisão. Logo, o mundo é um ente que absorve a presença neste processo de 

abertura.  

Superado o momento descritivo de uma análise da mundanidade do mundo 

circundante, a atenção do autor volta-se agora para uma análise específica do fenômeno 

da própria referência. Nesta análise desenvolver-se-á o conceito de sinal. Heidegger 

começa sua construção esclarecendo as diferenças entre referência, relação e ação de 

mostrar. Toda referência é uma relação, o que não faz necessariamente da relação uma 

referência. Toda ação de mostrar é uma referência, entretanto não é toda referência que 

possui a característica da ação de mostrar. E por fim, toda ação de mostrar constitui-se 

numa relação, todavia, não é qualquer relação que remete a uma ação de mostrar. Sinal 

é a referência que em sua constituição é também uma relação e uma ação de mostrar. 

Mas, a ação de mostrar de um sinal não se dá de maneira singular. O ente, se é 

que se pode chamar de ente, que o sinal sinaliza, aponta, não é um ente intramundano 

particular especificado num para-que, Wozu. Este horizonte aberto no sinal é o todo 

instrumental participante da circunvisão do ente referido. 

 

                                                 
23 HEIDEGGER. Ser e Tempo. p  119 



  42 

      "Sinal não é uma coisa que se ache numa relação de amostragem com outra coisa, 

mas um instrumento que, explicitamente, eleva um todo instrumental à circunvisão, de 

modo que a determinação mundana do manual se anuncie conjuntamente.”24 

 

Heidegger estabelece uma escala de níveis de interação entre o sinal e a 

referência. Esta escala possui três níveis. Primeiramente, a relação se dá a partir do 

instrumento colocado através da ação de mostrar do sinal com referência ao seu para-o-

qual fundado em última instância em uma serventia, ser-para. Em segundo lugar, o sinal 

coloca-se como uma ação de mostrar que supera o meramente particular do ente 

intramundano, atingindo uma totalidade instrumental que lhe serve de contexto. Por 

fim, como desdobramento deste segundo momento, o sinal se coloca acessível enquanto 

via de abertura do mundo circundante através da circunvisão. 

Após a consideração heideggeriana do mundo circundante e da referência 

tomada em si mesma, chegou o momento de estabelecer relação entre estas duas 

estruturas basilares do conceito ser-no-mundo. Numa nova abordagem da estrutura do 

manual, Heidegger retira da referencialidade o caráter ontológico do manual enquanto 

ente que está sempre com ele mesmo e junto a si mesmo. Isto se dá na medida em que 

enquanto o ente se refere a, ele sempre se descobre como ente que ele mesmo é. Esta 

estrutura constituinte íntima do ente é o que se chamará conjuntura. 

Nela se dão os vários momentos constituintes da referencialidade do mundo 

colocados acima. Ela é o próprio ser dos entes intramundanos enquanto liberados, seu 

conceito abrange e reúne num todo ontológico os aspectos derivados da manualidade. 

Cada manual se apresenta numa conjuntura específica, como no exemplo do próprio 

autor: junto com o manual do martelo age a conjuntura de pregar. 

                                                 
24 HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 123 



  43 

Mas, não pode dar-se uma conjuntura particular sem, subjacente a esta e a 

qualquer outra conjuntura particular, o panorama estabelecido por uma totalidade 

conjuntural. Por exemplo, a totalidade conjuntural do manual numa oficina é primeiro 

em relação às ferramentas singulares da mesma. Estendendo o raciocínio a uma 

totalidade conjuntural radical, encontra-se um para- que, Wozu, primordial, onde não se 

dá nenhuma conjuntura subjacente, por ser esta totalidade conjuntural radical a última 

possível de uma seqüência finita da rede referencial da manualidade do mundo 

circundante. O para-que, Wofür e o ser-para não são, de modo algum propriedades dos 

entes. São na instrumentalidade e lhe fazem condição para a determinação referencial 

dos entes simplesmente dados. Assim o ente se dá enquanto referido a. Ele é com, e é 

junto. Seu modo de ser é na conjuntura. O ente só se dá num conjunto. 

Este horizonte se dá num ente que não poderia ser outro que o ente dotado do 

modo de ser da presença. Neste ponto, o para-que primordial transforma-se num em-

função-de, que é o para- que remete à presença, ente no qual seu próprio ser está em 

jogo. 

A conjuntura se dá anteriormente ao instrumento singular, ela sempre já é na 

liberação do ente intramundano. Radicalizando seu pensamento Heidegger coloca a 

questão do para-que que se dá em última instância. As conjunturas se seguem numa 

escala crescente, martelar, oficina, fábrica, mercado. Esta sempre recai no para-que 

onde não se dá nenhuma conjuntura. Um para-que que não pode ser compreendido a 

partir de um contexto referencial baseado no mundo. Só num ente onde a mundanidade 

já é nele, há a possibilidade de um para-que sem conjuntura. Um para-que primordial, 

uma função. Em função é exclusivo da presença. Só se é "em função de" quando se é 

em função da presença. Nela o seu próprio ser está em jogo e estar "em função" da 

própria possibilidade de ser da presença é o único para-que anterior a conjuntura, 



  44 

anterior a todos os para-que. Na presença o ser dela mesma é possibilidade como será 

desenvolvido na análise da compreensão. 

  Todo ente tem no primórdio de sua manualidade a referência e a 

instrumentalidade, estas determinações categoriais se abrem na perspectiva da 

conjuntura que leva em última instância à presença. Enquanto pré-compreensão de ser,  

a presença funda o para-que primordial que por sua vez de certo modo funda o ser da 

compreensão. Um círculo que se dá através da função existencial da compreensão. Nela 

se funda a "razão" pela qual o para-que primordial sempre se refere à presença na 

possibilidade, por ser possibilidade de ser há uma diferença entre um para-que que se dá 

nos entes intramundanos e o para-que que toca o ente dotado do modo de ser 

possibilidade de ser. Deste modo, através da compreensão, está a presença colocada 

como fundamento do em função de. 

Fica assim explícito como a presença se coloca concretamente na estrutura da 

referencialidade do mundo, não como sujeito nem como objeto participante, mas como 

horizonte de abertura. É na compreensão enquanto modo fundamental do ser-em 

enquanto momento estrutural do ser-no-mundo, colocado na presença, que o mundo já 

está sempre aberto. 

 

"A abertura prévia da perspectiva, em que acontece a liberação dos entes 

intramundanos que vêm ao encontro, nada mais é do que a compreensão do 

mundo com que a pre-sença, enquanto ente, já está sempre em relação.”25 

     

  Chegando a este ponto, finalmente desdobrar-se-á o conceito que buscamos 

desde o início deste capítulo. A compreensão contém o contexto e perspectiva em que 

                                                 
25 HEIDEGGER. Ser e Tempo. p   130-131 



  45 

se dá a conjuntura como sua referencialidade, na função-de, como mundanidade. Na 

familiaridade, no estar junto a essas remissões a própria compreensão se deixa 

referenciar. A remissão da compreensão é o ato de significar. A presença se compreende 

significando, referindo-se a essas remissões, do estar junto, do em função de, do ser 

com. Na totalidade dessas remissões a presença significa para si mesma enquanto ser-

no-mundo. A totalidade das remissões da ação da presença de significar a si mesma, 

enquanto ser-no-mundo, é a significância. A significância constitui a estrutura do 

mundo no qual a presença é. 

A significância nasce da compreensão da presença dela mesma. A constituição 

fundamental do ser-no-mundo se dá numa mundanidade, é a relação do homem com o 

mundo. A compreensão do mundo se dá na presença, e a compreensão da presença 

pressupõe uma prévia compreensão do mundo. A significância no nível ontológico é a 

compreensão da presença de seu próprio ser-no-mundo. É a maneira como a presença a 

compreende a partir de sua constituição existencial de ser-no-mundo. Só através dela se 

exige a compreensão da presença. 

Recapitulando: o ente intramundano se dá numa abertura enquanto manual, daí a 

referencialidade, pressuposta num para-que e num ser-para. A totalidade destas 

remissões de ser-para e para-que constituem a conjuntura. A compreensão detém-se na 

conjuntura enquanto totalidade de remissões. No deter-se junto à conjuntura, a 

compreensão é englobada na referencialidade, assim surge o significar: o caráter de 

remissão da referencialidade da compreensão. É o mostrar da mundanidade. A presença 

no seu ser-no-mundo se coloca no significar e assim se compreende. Nesta ação as 

remissões, em sua totalidade, são chamadas de significância. É o fruto de um significar 

mais originário, um significar de um ente dotado do modo de ser da presença. A 



  46 

significância é o resultado do significar da presença, "da" entendido como significado 

por ela e significado de seu próprio ser. 

Da significância a presença pode realizar compreensão e interpretação, assim 

formando significados e fundando a linguagem. A significância toma a compreensão 

primeira em relação à interpretação e ao discurso pois é condição de possibilidade da 

linguagem. Através dela o contexto referencial da conjuntura pode se dar no nível 

ôntico, ela é o canal de ligação e passagem do ontológico para o ôntico da compreensão. 

Assim a significância é o modo como o ser-no-mundo se abre para a presença na 

compreensão. 

É da presença em sua compreensão e significação de si mesma que nasce a 

significância, a presença tem sempre nela a sua própria compreensão. Na sua ação de 

referência a totalidade de remissões assim a compreensão de seu próprio ser depende 

sempre desta significância e logo dela mesma. A presença está sempre em jogo no ato 

de compreender. Ela é possibilidade, é poder ser. A perspectiva como o ser-no-mundo 

se abre está na presença. Depende dela, varia com ela, daí o homem poder perder-se ou 

salvar-se a cada momento. A relação da presença com o mundo se dá no âmbito da 

possibilidade, ditadas pela significância. Estas possibilidades, como já é possível 

entrever são muito mais que possibilidades lógicas ou estruturas sem contradição 

interna, são perspectivas compreendidas através da significância, do ser, da própria 

presença.   

 

 

 

 



  47 

III 

 

 

Implicações da manualidade e indícios da subjetividade originária 

 

 

Como caracterizar uma subjetividade a partir da relação de manualidade? O que 

diferencia um instrumento de um objeto simplesmente dado e o que diferencia o sujeito 

transcendental que conhece este objeto do possível sujeito originário que se ocupa junto 

a um instrumento? 

A subjetividade indicada numa relação de manualidade não tem em-si as 

determinações de condições de possibilidade para travar tal relação, como o sujeito 

transcendental. Nem estas condições estão na objetividade de um mundo exterior. 

Esta subjetividade se caracteriza por realizar, no instrumento, sua função, seu 

para-que, que por sua vez lhe é exterior. A função do instrumento não é determinada 

pelo agente nem é por ele criada. Dasein simplesmente “instrumentaliza” o ente quando 

uma ocupação lhe parece ter sentido refletida no todo estrutural de contexto referencial 

no qual o Dasein e o instrumento se encontram. O Dasein reconhece a função do 

instrumento na sua abertura para este contexto de sentido, que mais tarde se chamará 

significância,  e temporaliza esta função simplesmente. O instrumento não está fora do 

Dasein enquanto seu sentido instrumental não pode estar fora da significância alcançada 

apenas pelo Dasein. Tão pouco o instrumento só existe enquanto tal num mundo 

privado de relações referenciais de um Dasein individual, porque a significância está 



  48 

longe de pertencer ao indivíduo, mas o contrário sim é uma possibilidade aparentemente 

mais próxima da verdade. 

Sendo algo de exterior ao Dasein,  a significância exige do mesmo uma estrutura 

transcendental que o permita presentificá-la no agir instrumental? Teria o Dasein 

correlatos das formas kantianas, condições de possibilidade que lhe abririam o mundo? 

Sim e Não. Existem existenciais do Dasein que lhe possibilitam a abertura do mundo 

através da significância. Mas tais estruturas estão sempre dentro da própria 

significância. Não há um Dasein exterior a significância que precise transcender uma 

fronteira para alcançá-la, todo agir instrumental se dá dentro do contexto referencial da 

significância. Há uma imanência não subjetiva nem objetiva dentro da qual se move o 

agente da ação instrumental, de certa forma podemos dizê-lo então um sujeito imanente. 

Mas Heidegger também fala de transcendência. 

 

“Aquilo com o que nós, por assim dizer, nos chocamos ao dizer que a existência é 

ser-no-mundo é nada menos que a estrutura da transcendência”26 

 

Nos deparamos com a estrutura da transcendência ao afirmar que a existência 

consiste em ser-no-mundo. Pois o próprio ser-no-mundo é o modo relacional do homem 

com o mundo em termos tradicionais. Aqui esse modo não é exterior ao homem mas o 

caracteriza profundamente enquanto sua própria natureza. O homem é o modo como se 

relaciona com o mundo. Surge então um problema: não podemos definir esse modo de 

ser em termos de homem e mundo como se fez no passado, pois ambos os termos são 

posteriores ao primeiro, sendo este o termo que dará a determinação de homem, 

enquanto Dasein, e de Mundo. Sendo ser-no-mundo homem traz em sua natureza, de 
                                                 
26 HEIDEGGER. Introducción a la filosofía.. p 318 
     



  49 

alguma forma o mundo. A forma na qual o mundo se insere na natureza do homem, é 

seu papel no movimento de ultrapassagem promovido pela existência sobre o ente. A 

existência transcende o ente, deixa de meramente sê-lo e passa a comportar-se em 

relação a ele, pode cercá-lo sê-lo ou não. O homem transcende o ente que ele é e dele se 

acerca. 

No sentido oposto às determinações tradicionais, devemos apreender o homem e o 

mundo a partir da relação ser-no-mundo. Assim poderemos entender sobre que novos 

termos conceber algo como uma subjetividade e uma objetividade. Chega o momento 

em que, como provavelmente na maioria dos trabalhos sobre Heidegger, se faz 

necessária uma elucidação sobre o ser-no-mundo. 

O prisma sob o qual se colocará aqui a caracterização do ser-no-mundo, parte de 

uma determinação fundamental no pensamento de Ser e Tempo, a primazia da relação 

prática sobre a teórica no existir humano. A partir da construção do conceito de 

significância baseado nesta afirmação poderemos clarificar alguns pontos importantes 

da crítica de Heidegger ao sujeito moderno, e possíveis indícios de sua particular 

subjetividade originária e transcendência originária. 

Primeiramente caberia discutir o porque de uma primazia do agir prático sobre um 

representar teórico. Adiantemos um motivo, todo teorizar pode ser reduzido a uma 

derivação de atividade prática, não sendo verdadeiro o contrário. O prático escondido 

sob o teorizar é o vazio de significado de um determinado contexto prático a ser suprido 

através de uma teorização. A resolução de problemas é a mãe de todas as ciências, que 

elevada a enésima potência tenta resolver buracos em complexas estruturas teóricas 

como na astrofísica dos buracos negros, mas mesmo aí somente o contexto de falha 

instrumental, ainda que o próprio instrumento seja uma teoria, pode dar significado às 



  50 

perguntas desse tipo de teorizar. Negará-se ser a ciência talvez o maior instrumento da 

humanidade nos tempos contemporâneos? 

Já o contrário se mostra estranho imediatamente. É possível que nossa atividade 

de dirigir por exemplo, com suas complexas imbricações como sinalizar ao realizar 

curvas, pisar na embreagem ao mesmo tempo em que no freio, será que estes 

movimentos são reflexos de teorias que passam pela mente antes de chegarem às mãos? 

Temos em mente nossas operações motoras premeditadas? Ainda mais será que com 

todas as teorias sobre condução de automóveis em mente poderíamos assegurar que esta 

pessoa sabe dirigir? Sentaríamos tranqüilos no banco de trás? A teoria do que é o dirigir 

não esgota o saber do como dirigir. 

Não é a teoria que faz o mundo do modo como ele é, mas o contrário. Assim uma 

boa teoria é a que é próxima do que é o mundo; mas a que mundo remete esta fala 

teórica? Como dito anteriormente é o mundo da das relações práticas de onde podemos 

derivar toda e cada teoria. 

Aqui está o ponto de apoio da crítica à subjetividade moderna baseada na relação 

de conhecimento racional de um eu sobre um mundo objetivo descontextualizado. 

Colocada esta argumentação cabe agora a descrição desse mundo, chamado por 

Heidegger de mundanidade. 

Mantendo em vista a relação prática, lembremos que a mundanidade não é o 

mundo do objeto meramente dado, é o mundo do instrumento. Mais ainda, numa 

inversão do pensar ingênuo definidor de mundo como a soma total de objetos, a 

mundanidade a totalidade instrumental é que pode tornar o instrumento inteligível 

enquanto tal. Não é a soma de objetos isolados que torna uma totalidade inteligível, mas 

uma totalidade relacional que permite apreender cada instrumento em sua 



  51 

inteligibilidade. O ponto referencial que torna cada instrumento inteligível é sua função 

dentro desta estrutura da mundanidade, se para-quê. 

No ato de martelar não usamos um objeto de peso e medida fixos, com atributos 

essenciais de um martelo por mera contingência.  Pelo contrário usamos algo 

contingentemente como martelo; não um martelo contingentemente. As características 

de peso, rigidez, textura que são frutos de uma relação teórica objetificante não são 

essenciais no martelar, são um equivalente aos acidentes aristotélicos cabendo a função 

de martelar a sua definição essencial de martelo. Usamos ‘algo como’ um martelo, um 

ente acidental com a função essencial de martelar.  A própria expressão ‘algo como’ é 

derivativo pois no ato de martelar não se dá sentido à pergunta se o martelo é algo ou 

não... Esta pergunta não se insere  no contexto de sentido no qual o martelo se dá como 

instrumento. 

O instrumento é sua função. Neste ponto se dá uma ruptura com o 

representacionismo anterior. É perceptível que um instrumento, enquanto função, não 

possa ser compreendido fora de seu contexto, ele não pode solipsisticamente ser em 

função de ser si mesmo. A definição funcional do instrumento nunca está nele enquanto 

objeto. É impossível compreender o que é um instrumento quando o tornamos um 

objeto de nosso conhecimento. Ao contrário da fenomenologia anterior, de abandono da 

contextualização, do isolamento do objeto no partir para as coisas mesmas, a 

hermenêutica heideggeriana busca o instrumento no único lugar onde podemos 

encontrar seu sentido: fora de sua limitação objetiva, fora de seu isolamento individual 

no contexto funcional onde está inserido que lhe define e dá sentido no seu mundo. O 

instrumento não é anterior a seu contexto, e sim o inverso.27 

                                                 
27 Sobre manualidade e instrumento, conferir excelente trabalho de Dreyfus: Being-in-the-World 



  52 

É um erro dizer que qualquer um pode identificar um atributo como o ‘peso’ num 

martelo enquanto outros não conseguiriam ser identificados como sua ‘função de pregar 

caixas’ e que o primeiro atributo por isso mesmo é primordial em relação ao segundo. 

No martelar a pergunta pelo peso de um martelo não faz sentido. A instrumentalidade 

de um martelo não é subordinada a sua ‘essência’ objetiva pois existem martelos que 

são martelos objetivamente e que não o são instrumentalmente, martelos falsos, 

quebrados ou mesmo guardados em caixas de ferramentas. Como existem martelos 

instrumentais que não o são objetivamente, como eventuais solas de sapato ou tábuas 

providenciais. O contexto é o determinante do sentido de cada apreensão dos entes... O 

próprio conceito teórico de martelo não faz sentido fora do contexto cognitivo teórico, 

no qual funciona como ‘instrumento’. Daí a maior abrangência, e anterioridade do 

mundo instrumental sobre o conceitual. 

Seguindo adiante o raciocínio deparamo-nos com a impossibilidade de se isolar 

uma única função. Não há sentido na função de fechar um compartimento exercida pela 

porta sem que haja o próprio compartimento e muito menos sem que haja uma função 

para esse compartimento. A impossibilidade isolar um instrumento é tanto ôntica na 

medida em que um martelo sem pregos nem superfície a ser fixada não pode operar, 

quanto ontológica na medida que sempre há um em-vista-de no martelar que é fixar uma 

superfície. Assim cada função de um instrumento está imbricada numa função superior 

do seu todo contextual e em várias funções coparticipantes desta função central.Cada 

instrumento desempenha um papel num todo contextual que por sua vez também é 

funcionalmente subordinado, também desempenha um papel. 

Seguindo este procedimento como numa analogia do retroceder causal em busca 

de uma causa primeira podemos agora nos perguntar por uma função originária, um 

para-quê final equivalente a uma causa primeira, podemos representar esta seqüência 



  53 

como infinita ou trazer para a questão uma circularidade de princípios. Não se encontra 

nas duas últimas opções um caminho viável para produzir algo de interessante na 

análise da filosofia heideggeriana nos termos desta exposição. Por isso passamos para a 

procura da função última, a função sem função, o objetivo que é buscado e para o qual 

trabalham os instrumentos, que não é portanto instrumento. 

Heidegger chama significância o contexto geral de onde brota a possibilidade de 

sentido da ação cotidiana, um complexo de relações e referências funcionais de onde 

são extraídas as funções individuais instrumentais. Na significância está a base de todo 

sentido e significado que perpassam a manualidade, ela é a raiz e base da mundanidade. 

A significância não é uma estrutura que nós transcendentalmente apreendemos 

para depois de posse do contexto referencial tornarmos um ente um instrumento. A 

significância também não é um sistema de normas descritivas no qual se encaixam entes 

como instrumentos ou coisas simplesmente dadas. O contexto referencial da 

significância não se dá fora da presentificação da manualidade. Não se pode 

compreender a significância nem como ente objetivo nem como um tipo de estrutura 

pertencente a uma subjetividade.. Também não se pode dizer que tal contexto se situa 

numa região entre o sujeito e o mundo, como um produto do encontro entre os dois, 

mesmo só se dando ao pensamento dentro desta relação. 

Como raiz da mundanidade é a significância que permite a própria 

caracterização de algo como um sujeito ou objeto. Não é inteligível qualquer definição 

de subjetividade ou objetividade alienada da estrutura referencial funcional da 

significância. Ela é anterior ao sujeito; pode-se chegar a ela através da crítica à 

subjetividade, cavando-se na base desse sujeito, e não tentando deduzi-la enquanto 

produção do mesmo. Entender a significância como um produto da subjetividade, entre 

ela e o mundo, é uma versão enganosa que cairá em petição de princípio não havendo 



  54 

outro modo de chegar à subjetividade originária que não reclamar anterioridade a essa 

significância.  

Colocada a posição pré-subjetiva e conseqüentemente pré-objetiva da 

significância está devidamente fechado o caminho para qualquer cartesianismo de 

dualidade de substâncias. Que indício de subjetividade originária podemos encontrar 

nesse contexto, quando a significância se apresenta como o mais anterior? Não podendo 

retroceder além dela cabe vislumbrar o lugar para onde aponta. 

O problema para onde aponta a análise da significância é como pode o meu 

martelar, o ocupar-me, e a ocupação do outro histórico ou cultural ou até mesmo 

geográfico, partilharem e colherem seu sentido numa mesma e única contextualização 

referencial, e ao mesmo tempo se presentificarem de modos diversos. Como se dá a 

mudança no contexto referencial primordial e como essas mudanças chegam ao mundo 

ôntico. 

Não se está discutindo a já posta primazia ontológica da significância, já sempre 

presente. Não está aqui se colocando a pergunta se é possível que tenhamos criado o 

contexto referencial, mas parece que de alguma forma nós podemos mudá-lo...Sempre 

de dentro dele mesmo, pois tanto esse ‘nós’  como as próprias referências em sua 

flexibilidade existem só e somente só dentro deste contexto. Estaríamos dizendo então 

que a mundanidade, o mundo primordial representado pela significância, não pode ser 

posto ou de-posto pelo homem que dele não pode sair, mas que pode ser mudado e 

transformado pelo homem. A subjetividade originária não pode se afastar de seu mundo 

como o fez a subjetividade transcendental moderna, mas ao contrário desta que tem na 

objetividade universal uma imposição do objeto isolado criando uma barreira 

intransponível entre a essência do objeto e suas faculdades de com ela interagir; a 



  55 

subjetividade originária tem influência na dinâmica do contexto instrumental no qual 

vive. Sem querer parecer comunista o sujeito originário é transformador. 

O homem é um ente situado. Não faz sentido querer identificar num mesmo 

contexto de referências um menino-lobo e um analista financeiro ocidental, como 

também se dá ao pensamento um homem ocidental compreender e se situar no contexto 

referencial de um homem oriental. Nós dividimos um mundo de práticas junto com seus 

significados.  Esse contexto não foi construído por nós, nos é dado modificá-lo, como já 

vimos, mas sempre de dentro dele e sem sair dele. Exatamente por não ser nossa 

construção, estamos livres de um solipsimo ôntico, a situação de partilhar a estrutura 

ontológica da significância e presentificá-la de modo solipsista não cabe. A primazia da 

anterioridade ontológica da significância tem seu correlato ôntico na anterioridade do 

ser situado humano. 

Mas, mesmo estas práticas sociais, historicamente determinadas sob as quais nós 

temos influência, precisam de uma linha que lhes dê coerência e não as deixe tornar-se 

um mero amontoado de fatos caóticos e ações isoladas sem ligação e sem sentido no 

nosso contexto referencial. Como vimos a significância abrange toda ação humana lhe 

determinando uma função, ou melhor um sentido na sua contextualização referencial. 

Quem é o personagem principal da história? Qual o alvo de todo para-quê? O homem. 

Ele é o elemento de individualização do caos referencial de qualquer contexto, e 

universalizador de toda singularidade ôntica no âmbito de qualquer instrumento. O 

homem é ator e personagem nas determinações contextuais da significância, e por 

vezes, autor. 

Que podemos entender por este homem que se anuncia no centro da rede 

instrumental? Sem dúvida não o ego transcendental, nem o indivíduo particular (por 

mais que pareça Napoleão querer roubar a cena nos livros de história...) será que aqui se 



  56 

mostrará a subjetividade originária que buscamos? Pelos elementos aqui levantados 

podemos precisar este ‘Quem’ da ocupação significante e percebemos claramente não 

ser este ainda um correlato de algo como a subjetividade originária. O ‘sujeito’ da nossa 

vida cotidiana com nossas ações e ocupações, não tem nome nem rosto, não sou eu nem 

você, como o sujeito histórico não é Napoleão ou Maria Antonieta. É o homem comum 

que partilha da estrutura referencial de sentido de seu lugar de sua época, nesse sentido 

está assegurada a universalidade das práticas de um povo. O ponto referencial impessoal 

deste homem situado impessoal, me torna capaz de compreender o sentido das ações do 

meu vizinho. O impessoal domina a referencialidade da significância onticamente e 

talvez de alguma forma ontologicamente. 

Não está se dizendo aqui que exista uma entidade como uma espécie de espírito 

absoluto ou consciência coletiva que represente uma subjetividade partilhada 

obedecendo aos moldes da tradição. O impessoal não determina a subjetividade 

originária que Heidegger procura.O impessoal marca a mundanidade enquanto seu 

modo fundamental de abertura, referência possibilitadora da inteligibilidade de cada 

ocupação. Nós não temos a habilidade para usar um martelo fundamentada nas 

especificações de uso de seu fabricante nem  baseadas na observação do trabalho de um 

pedreiro por exemplo. Se estas duas experiências fazem parte de uma ontogênese do 

meu modo de martelar e como o fazem são questões a serem confrontadas 

posteriormente. A questão é que tanto especificações de um fabricante como marteladas 

de um pedreiro só se dão como detentoras de algum sentido dentro do contexto da 

significância. A minha capacidade de compreender o martelar do outro se deve ato da 

inserção deste instrumento na mesma esfera histórica e cultural sob a qual o dasein está 

inserido, as normas do fabricante e as marteladas do pedreiro são diferentes, mas 

permite-se compreender como martelar dentro de um contexto maior de sentido cultural 



  57 

e histórico. Para poder se inserir neste contexto, fugindo de um solipsimo de pura 

diferença, há que se promover uma identificação entre a individualidade ôntica de cada 

martelar na esfera ontológica da abertura ao sentido na significância. Esta abertura na 

significaria se dá através de uma ponte que caracteriza o modo de ultrapassagem das 

relações no plano ontológico da significância para a inteligibilidade e sentido do agir 

ôntico. Não que haja uma primazia de qualquer das esferas no acontecer do martelar, 

por exemplo. A ocupação em sua esfera ôntica não se dá após uma busca de sentido na 

esfera ontológica, nem o contexto referencial se constrói na ação, posteriormente a seu 

exercício como num dar-se conta do que se fez para uma esfera ontológica. A ocupação 

já sempre tem sentido e é contextualizada e a significância só é aberta na presentificação 

ôntica da ocupação individual. Na passagem de um plano a outro a ação individual 

caótica se fora de um contexto, ganha seu sentido; e a estrutura da significância soma 

novas relações na sua dinâmica constituição histórico temporal. A ponte que permite 

esta comunicação é a identificação de um ‘quem’ da ocupação, na figura do impessoal. 

A significância se abre no modo de ser do impessoal, esse modo de ser é que 

transforma Napoleão em sujeito histórico, dissolve a individualidade do vizinho e do 

pedreiro no martelar inteligível; não inteligível no mero sentido teórico mas enquanto 

ocupação dotada de sentido. É no impessoal que meu agir individual se soma ao agir 

histórico-cultural, formado individualmente também!, da significância e é nele também 

que as marteladas já dadas na história da minha cultura se somam as minhas. Quando 

exerço o ato de martelar, esta ação entra na impessoalidade da história e assim e ao 

mesmo tempo a história de todo martelar entra na minha ação lhe dando sentido. Num 

movimento recíproco de presentificação e constituição de sentido da ação. 

Não sendo então o momento ôntico individual e sua referencia contextual  dois 

fenômenos independentes e totalmente distintos, não há sentido em falar de uma 



  58 

ultrapassagem de um plano ao outro, nem em transcendência em qualquer acepção. Não 

há um dentro e um fora, como não há um antes e um depois. O fenômeno da ocupação 

com o manual se dá num bloco único no encontro do dasein com o ente, a singularidade 

ôntica da ação individual, o sentido que se abre para o ôntico a partir da estrutura 

ontológica da significância e a impessoalidade em que se dão estas duas faces do 

fenômeno, se copertencem e são coexistentes, interdependentes e simultâneas. Não 

saindo da estrita posição de determinação entre ôntico e ontológico, no manual, o 

impessoal está definitivamente atrelado a mundanidade, não sendo então constituinte de 

uma subjetividade originária. 

Mas, ainda na impessoalidade há um indício de algo não encontrado nas relações 

de sentido da mundanidade, uma prática de identificação, superação da mesmidade e ao 

mesmo tempo anterior à diferença, uma atitude analogizante que só parece ter seu 

sentido, sua função enquanto legitimadora e possibilitadora da própria significância 

enquanto aberta pelo impessoal. Se lhe é legitimadora e lhe é possibilitadora deve 

portanto ser exterior, mesmo que num movimento posterior se dê a participar da 

significância. 

Não se trata, vale novamente lembrar, de uma esfera ôntica, da identificação 

exercida nas funções matemáticas ou nas inclusões conjuntivas de conceitos. É a 

identificação que anula um sujeito exercedor da ocupação e da função da mesma. É a 

identificação que há no martelar do meu avô e de meu pai, que me permite participar do 

sentido do martelar na significância. É o idêntico do impessoal que permite a 

compreensão do para-quê de uma função não importando quem a exerce. 

Heidegger não fala de um agente detentor da causa final de cada para-quê, 

embora eles existam.Fala-se do para-quê do martelar: fixar uma superfície, continuando 

na seqüência, a função desse fixar seria consertar um telhado... Não se fala que, João dá 



  59 

um para-que ao seu martelo no fixar uma tábua ao telhado de sua casa. A função deste 

martelar é proteger João do frio, como já dito o para-quê tem sua função última sempre 

no homem, (acredito que porque é só no homem que se constitui algo como um para-

quê), mas funções individuais servem em última instância, a indivíduos. Mas é 

impossível negar a existência do modo de ser do impessoal dentro de nossa 

compreensão, pois ele nos abre acesso à significância tornando inteligível o agir do 

outro indivíduo e o nosso próprio também. Aí que se encontra uma identidade originária 

que anula o sujeito individual constituindo o impessoal na abertura da significância. 

Esta identidade não está no mundo. 

A identificação ontológica, da qual o princípio de identidade dos manuais de 

lógica é um reflexo pálido, é a forma básica de acesso do homem ao conjunto de 

significações ontologicamente arranjados na significância, não é uma atitude volitiva 

nem cognitiva, nem se pode propriamente chamar de atitude; pois um ato não prescinde 

de um agente e nesta identificação originária se vela exatamente este agente de modo 

definitivo em favor do impessoal no abrir-se da significância. Identificação que anula o 

agente sem deixar como novamente lhe ter acesso, no identificar não há mais o que se 

identifica posto que passa a participar do, ser, integrar o identificado, restando apenas o 

último que já e sempre é também o primeiro. Este sujeito agente individual da prática 

singular no plano ôntico não tem seu equivalente no plano ontológico, pois ele se 

encobriu no, identificar originário constituinte do impessoal.28 

Vale colocar aqui uma outra forma de abordagem do impessoal como 

contraposição, no intuito de tornar mais claras as implicações de nossa interpretação. Há 

em alguns livros a idéia de que o impessoal heideggeriano é uma degeneração do ser-

com autêntico.  Diz-se que nesta degeneração o ser-com-o-outro se transforma em ser-

                                                 
28 Cf.  Ser e Tempo p 180 



  60 

entre-outros, sendo a impessoalidade, o impessoal, uma forma especial decadente de 

interpretação do outro por parte do Dasein. Uma interpretação do outro como um ente 

meramente dado, como uma coisa no mesmo modo do ente simplesmente dado da 

técnica, ciência reificante só que mais grave pois e trata de um outro dasein. 

Por que colocar esta questão, e por que adiantar temas como a decadência nesta 

análise da estrutura de referencialidade do mundo? Na resposta à colocação do 

impessoal como degeneração do ser-com, podemos num único momento, trazer a tona a 

estrutura das relações do dasein com o outro e na sua determinação mostrar o fenômeno 

da decadência que abrirá o caminho para novos aspectos da subjetividade originária. 

Existe em Ser e Tempo uma divisão mais ou menos clara sob três aspectos da 

relação do homem com o mundo. Até agora tratamos da relação do homem com o ente, 

com as coisas no modo do ser-junto-a, que se estabelece e presentifica na relação de 

manualidade, na ocupação. Mas ainda restam dois entes não tematizados e não 

esgotados nesta relação de ocupação, os entes dotados do modo de ser do dasein, e o 

ente que o próprio dasein já sempre é. Em termos tradicionais a relação do dasein com 

os outros e por fim sua relação consigo mesmo. 

A relação do dasein com outros Dasein se dá através do ser-com, um existencial 

que determina e faz parte da própria essência do dasein. Neste ser-com o outro não é de 

forma alguma apreendido, ou conhecido, pois que não se dá como ente, o Dasein 

simplesmente está-com o outro originariamente, o interpreta como outro dasein que não 

só está e forma seu mundo mas que também é capaz de abrir o mundo em sua própria 

constituição. Desta interpretação surge uma nova característica que sempre se abre no 

mundo heideggeriano. O mundo é sempre mundo compartilhado, pela evidência do 

outro aberta no ser-com entendemos a fronteira de limitações de nosso dasein individual 

e assim temos mais uma garantia de que o dasein mesmo que constituinte do mundo não 



  61 

é uma mônada solipsisticamente atuante de dentro de si mesma para dentro de si 

mesma. 

  O outro não se dá posteriormente ao mundo, visto que o ser-com é constitutivo 

do dasein o ser-junto-ao-ente e o ser-com, como o ser-para-si são simultâneos. Assim a 

identificação do outro com os entes no modo de ser da ocupação não pode se dar num 

âmbito de originariedade, pois o ser-com e o ser-junto-ao-ente são existenciais distintos 

coexistentes. Já aqui surge a impossibilidade de definir o impessoal através de uma 

interpretação do outro como um ente dentro do modo de ser da inautenticidade. Porque 

não pode se dar o modo de ser do ser-junto-ao-ente sobreposto ao ser-com, a 

inautenticidade se dá conjuntamente no ser-junto e no ser-com e no ser-si-mesmo, ela 

não é um outro modo de relação do homem com as entidades do mundo. 

 O impessoal, como vimos fundamenta e possibilita a identificação originária 

que torna viável a abertura de sentido de nossas atividades na significância. Não 

podemos ter uma interpretação de algo como manual sem o impessoal já presente, daí 

não se poder afirmar que já tendo esta interpretação que permite o entendimento do ente 

como coisa em sua forma deficiente, passaríamos ao entendimento do outro através 

deste modo para fundar a impessoalidade já pressuposta na apreensão do ente enquanto 

ente. Há um círculo vicioso nesta afirmação, está se afirmando ser o ser-com 

degenerado, que como vimos só poderia ser existente fundado já no impessoal via 

identificação originária da significância, fundador do impessoal; quando na realidade é 

ele, o impessoal, quem funda esta suposta degeneração. 

Os modos que Heidegger apresenta como deficientes do ser-com não 

correspondem de modo algum ao impessoal, este modo se define como o estar-só do 

dasein. Vemos como de fato o ser-com só pode ser entendido como constituinte do 

dasein e não como uma mera situação de proximidade ao ente nesta caracterização do 



  62 

estar-só. O homem só também é ser-com, o homem sempre é ser-com, o mundo sempre 

já é compartilhado, não dependendo da presença ôntica de outros indivíduos o outro é 

todo dasein detentor e participante do mundo do dasein em questão. 

 

“Mesmo o estar-só da pre-sença é ser-com no mundo. Somente num ser-com e 

para um ser-com é que o outro pode faltar. O estar-só é um modo deficiente de 

ser-com e sua possibilidade é a prova disso. Por outro lado, o fato de estar só não 

é eliminado porque ‘junto’ a mim ocorre um outro exemplar de homem ou dez 

outros.”29 

 

Sendo esta solidão o modo deficiente de ser-com, como se dá a articulação desse 

ser com no âmbito da significância? Deve haver um tipo especial de sentido no 

encontrar o outro dentro dos modos de ser da ocupação visto que o outro dasein não se 

deixa absorver no mero papel de instrumento, dada a constituição especial de ser-com. 

De fato não se pode esquivar nem mesmo o ser-com de uma atribuição de sentido 

exercida na abertura do mundo compartilhado do dasein. Assim o outro tem também 

seu lugar na estrutura da significância, mas não como os outros entes instrumentais 

visto que o dasein não pode se apropriar de um outro dasein numa relação funcional, a 

não ser numa relação deficiente, mas mesmo assim, não anterior ao impessoal e sim 

posterior. Na participação da significância, visto não poder a ela integrar-se como 

instrumento não poderemos ter com o outro uma relação de ocupação. O único sentido 

que podemos atribuir a outro dasein dentro de nosso mundo de significações é o de 

outro ente significante, dotado não meramente de funções mas de ser-com reflexivo, 

dotado de ser-si-mesmo. Daí não nos ocuparmos deste um ente mas de sua ocupação, 

                                                 
29 HEIDEGGER. Ser e Tempo. p  172 



  63 

não podendo nos ocupar de uma ocupação, isso seria substituir o outro, nós nos pre-

ocupamos com a ocupação do outro.  

Assim não é possível que outra pessoa, simplesmente faça sentido pra nós. Não 

como as coisas a nossa volta se encaixam na nossa atividade diária de ocupações... 

Nesse modo de apreensão apenas a pre-ocupação com a atividade do outro pode fazer 

sentido. A ocupação do outro pode ser aberta na estrutura da significância e assim 

compreendemos sua ocupação própria, o para-que de suas atividades; essa ocupação 

com a ocupação do outro se chama pre-ocupação. Não se esgota o outro na pre-

ocupação, nem mesmo no ser-com. O outro para Heidegger é uma fronteira que não 

conseguimos cruzar, podemos acompanhar seus limites e compartilhar nosso mundo 

com o outro, originando a pre-ocupação na abertura de uma significância, mas não 

esgotá-lo ou apreende-lo como sugerem interpretações pobres do impessoal e da 

decadência; dois fenômenos anteriores e não redutíveis à mera descrição de tomada do 

outro como ente simplesmente dado. 

Já tendo exposto, na medida do possível, as formas de articulação do homem 

com as coisas no mundo, os entes enquanto instrumentos, e com os outros homens, o 

ser-com e sua abertura enquanto pre-ocupação , falta ainda um ente que faz parte da 

mundanidade para terminar a análise da relação da subjetividade originária e da 

mundanidade. O ente que como os outros homens é dotado do modo de ser do dasein, e 

que também se abre derivativamente a interpretação na significância, o dasein que nós 

mesmos somos. O ser-si-mesmo, como o homem se relaciona com o ente que faz parte 

do mundo e que ele mesmo é. 

Para continuar sua busca, Heidegger a esta altura de Ser e Tempo passa a 

analisar os momentos constitutivos do ser-em enquanto tal. Isto significa no contexto do 

que foi dito aqui até agora, não uma mera sobreposição de estruturas ontológicas, mas 



  64 

uma aparente volta às estruturas de formação do ser-no-mundo em uma tentativa de 

encontrar elementos para responder ao questionar sobre esse ser-si-mesmo que na 

estrutura do manual, do impessoal, e do ser-com não encontra lugar de abertura na 

significância. Daí a busca no próprio modo de habitar que denota o “em” da expressão 

ser-no-mundo, por modos de ser que ajudem a preencher esta lacuna crucial numa 

analítica existencial. 

 

“O ser-em é, pois, a expressão formal e existencial do ser da pre-sença que possui 

a constituição essencial de ser-no-mundo.”30 

 

Ser-em possibilita a apreensão do si-mesmo além do impessoal identificador, 

regulador da significância. É por não participar do ser-em que o instrumento se abre no 

impessoal para a significância. Só pode haver ser-com nos entes que podem ser-em, 

possibilitador da partilha do mundo. Como ente dotado de ser-em e ser-com o homem 

que nós sempre somos não se dá à compreensão através do impessoal, daí o modo de ser 

específico da pre-ocupação com o outro aberta na significância, restando o modo de 

nossa própria abertura, uma espécie de auto-abertura na significância que não se esgota 

no quem do impessoal. Esta abertura especial só pode ser encontrada através dos 

momentos constitutivos do ser-em, que apontará o lugar do ente que nós sempre já 

somos, ocupado na mundanidade. 

O impessoal é insuficiente como existencial propiciador da abertura do si-mesmo 

por ser uma estrutura independente que quando tomada neste contexto mostra um modo 

meramente derivativo do fenômeno; Como no caso do ser-com tomado a partir dos 

                                                 
30 HEIDEGGER. Ser e Tempo. p   92 



  65 

entes através do impessoal. O impessoal é nosso modo originário de abrir o manual, tem 

seu lugar e valor, mas não pode esgotar o ser-com nem o ser-si-mesmo. 

Aqui surge uma distinção do plano em Ser e Tempo que vale a pena esclarecer. Da 

tradução que utilizamos, a sétima edição da Vozes31, retiramos todos os termos 

exatamente no sentido em que lá se encontram traduzidos, exceptuando-se a tradução de 

Dasein por pre-sença. Mas aqui chega a hora de discutir mais um termo cuja tradução 

não consideramos adequada para a compreensão completa de algumas passagens da 

analítica da existência. Selbstsein, no original32 por ser-próprio na tradução. Em nota33 a 

tradutora explica que chega a usar “próprio” tanto para o termo alemão Selbst como 

para Eigen , e que sua opção para tanto tem o intuito de fugir a uma interpretação destes 

termos, como uma espécie de consciência, ou qualquer outro sentido psicológico ou 

antropológico. De fato o termo “próprio” evita concepções psicológicas provavelmente 

mais freqüentes no uso do termo “si-mesmo”, mas no contexto em que se encontra o 

termo, no conjunto com o ser-junto e o ser-com, faz mais sentido o termo “si-mesmo” 

como o modo de ser do último ente a ser aberto na significância. Assim, apesar dos 

riscos de má interpretação, optamos pela maior inteligibilidade do contexto em que 

surge a necessidade da análise do ser-em. Ainda porque o termo “próprio” também 

deixa espaço para uma interpretação moral inadequada, causando dificuldades 

posteriormente na avaliação da decadência, que é na verdade destituída de conotação 

moral. 

Neste ponto da leitura de Ser e Tempo, faz-se necessário responder ao apelo deste 

vácuo de uma apropriação do ser-si-mesmo, que foi (ao que parece intencionalmente) 

omitido até aqui. Na seqüência da obra surge o capítulo da análise do ser-em. Nele 
                                                 
31 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. Tradução por Márcia de Sá Cavalcante Schuback. 7.ed. 

Petrópolis: Vozes, 1998. Título original: Sein und Zeit. 
32 HEIDEGGER, Martin. Sein und Zeit. 17. ed.  Tübingen: Niemeyer, 1993. 
33 nota 34 



  66 

devem aparecer relações que permitam, se não aclarar o si-mesmo ao menos preparar o 

caminho para esta tarefa. 

Neste capítulo logo a análise do ser-em se torna um estudo do aí do ser-aí. Na 

definição do ser-em como um “entre” que media, no fenômeno do ser-no-mundo, seu 

quem e o próprio mundo em si, deve-se fugir da compreensão espacial de região. O 

espaço do entre não divide duas regiões isoladas nem é fundador de limites para partes 

do ser-no-mundo. Antes de região, ser-em remete a posição. Posição fundamental 

cooriginária com mundo e com o quem do ser-no-mundo. Não propriedade de um 

sujeito nem de um mundo, ou um ente outro como uma região intermediária; mas como 

define o autor um modo de ser essencial do próprio sujeito.34 

Assim, como o sujeito só surge enquanto da-sein, qualquer modo de ser do mesmo 

também pertence ao mesmo horizonte. Como ser-aí, a estrutura que revela o ser-em é a 

posição deste ente quanto ao mundo e a si-mesmo, e esta posição só se revelará 

totalmente enquanto transcendência originária. Esta é a meta que deve ser alcançada 

com a análise do modo de ser do ser-em do dasein, e que poderá suprir a insuficiência 

do si-mesmo apontada anteriormente.  

A tentativa de mostrar este modo de ser, esta posição começa com a definição do 

lugar onde se pode apreender toda a estrutura deste posicionar-se. Da própria palavra 

surge a alternativa para solucionar este entrave. Da-sein, ser-aí mostra o lugar em que o 

posicionar-se do homem se manifesta. O aí, o “da” encerra em seu posicionar-se um 

conjunto de momentos existenciais que formam a abertura do dasein, e neles se 

encontrará o caminho que mostra a transcendência originária, ponto fundamental de 

nosso esforço de busca da subjetividade originária. 

                                                 
34 HEIDEGGER. Ser e Tempo. p  186 



  67 

IV 

 

 

O mostrar-se do homem em sua transcendência e temporalização: 

Negatividade e Finitude 

 

 

Como parece apontar o primeiro capítulo deste texto, há uma passagem no 

pensamento heideggeriano de um enfoque no mundo, a mundanidade para uma 

transcendência da subjetividade originária.35 O ponto em que se torna possível esta 

passagem está na análise da compreensão que permite ao homem ser abertura para a 

verdade dos entes e revelando de que modo o ser-no-mundo se manifesta como 

transcendência originária. 

Já está na mundanidade caracterizada uma forma de transcendência no lidar do 

homem com o mundo. Transcender aqui é abrir o mundo em seu contexto de 

significância. Mas desta transcendência segue-se como o homem abre a si mesmo nesse 

contexto, como se abre o ente que nós já sempre somos, o que podemos entender como 

o eu. Que sentido existe em falar numa transcendência do homem em relação a si 

mesmo? Nas concepções tradicionais de transcender como sair de uma interioridade 

para atingir uma exterioridade, de fato, este movimento de relação para consigo mesmo 

não passa de um círculo vicioso, mas como pode não ser, se o que sai de si mesmo em 

encontro ao mundo, ao sair de si mesmo não deixará de ser uma parte do si mesmo? 

                                                 
35 Cf. Metaphisical Foundations of Logic. §10 p 136 



  68 

Não é a própria dinâmica tradicional da transcendência, entre exterioridade e 

interioridade um paradoxo? 

O sentido em que se fala aqui, é  o de que o homem é transcendência enquanto 

ser-no-mundo. Enquanto tal esse transcender do ser-no-mundo se estende para todos os 

entes com os quais o homem pode se relacionar dentro do mundo, entre eles está o ente 

que ele mesmo é, a extensão da transcendência enquanto abertura de uma significância é 

o sentido no qual apontamos aqui. O encontro do homem consigo mesmo não se dá, ou 

melhor não se esgota na relação de manualidade, pelas mesmas razões que não se esgota 

também o ser-com. Daí a necessidade de um novo âmbito existencial para permitir este 

contato do homem com a subjetividade que lhe caracteriza. Apenas fora da relação de 

manualidade pode-se manifestar esta subjetividade, daí Heidegger procurar em 

fenômenos que desestabilizem no homem esta estrutura caminhos para compreender o 

si-mesmo. Nestas investigações acredita ter encontrado na disposição da angústia a 

chave para uma possível abertura do si-mesmo do homem nele mesmo e para ele 

mesmo. 

Antes de caracterizar a angústia enquanto disposição, deve-se resolver o seguinte 

problema: como é possível uma abertura do si-mesmo, para si-mesmo sem um elemento 

de solipsismo? Não há solipsismo na abertura do si-mesmo. Abertura se dá através da 

transcendência que o dasein já sempre é. Aqui pertence ao transcender uma definição 

mais própria como ultrapassagem. Ultrapassagem que precisa fugir aos parâmetros 

tradicionais da relação sujeito-objeto seus problemas e limites. Ultrapassar remete ao 

que é ultrapassado e à direção deste movimento. Mas cabe lembrar que tanto este ser 

ultrapassado como a direção mostram-se no Dasein. Transcender não é sujeito que sai e 

encontra objeto, Dasein é transcendência, é já sempre sair e já sempre encontrar. 

Transcender não é a condição de possibilidade da representação de relação  entre um 



  69 

sujeito e um objeto, mas, pelo contrário, é o que torna essa representação impossível. 

Sendo a ultrapassagem um modo essencial do dasein que caminho segue na direção do 

mundo? O ultrapassar, o transcender é sempre transcender do dasein, dasein ultrapassa 

dasein. Este círculo não deve ser entendido como obstáculo lógico, no transcender seu 

si-mesmo o dasein permite o mostrar-se do mundo. Não há solipsismo na 

transcendência, há ipseidade36, há uma forma de anterioridade do dasein não uma 

superioridade ou totalidade. Transcendência caracteriza Dasein mas não se esgota nele, 

parte do Dasein e volta a ele mas seu caminho indica o mundo. 

  Como numa anterioridade ontológica, há uma ultrapassagem do si-mesmo do 

Dasein na manifestação da sua essência enquanto transcendência. Essa ultrapassagem se 

dá conjuntamente com a da entidade dos entes, como que, numa analogia ainda 

imprópria, o homem se dá enquanto transcendência, ultrapassa a si-mesmo para poder 

tocar o mundo, desvelando seu si-mesmo, e daí pode abrir o mundo em seu contexto, 

como seus instrumentos, como significados de um mundo. O transcender a si-mesmo 

como anterior ao desvelar do ente não recai num solipsismo mas, pelo contrário o 

proíbe e torna sem sentido. O homem não pode estar preso a sua própria estrutura no 

lidar com o mundo, pois esta mesma estrutura já é sempre desvelada no próprio 

manifestar-se da sua estrutura enquanto ultrapassagem. No chegar do homem ao mundo 

já não há mais “homem”, o sentido conferido a essa representação pela significância 

ficou para trás na dinâmica da transcendência. 

Por outro lado, além do ultrapassar a si-mesmo, que mais se desvela no 

transcender do Dasein? O homem sempre está imerso no mundo da ocupação, junto ao 

ente. Na base desta relação o homem se dá ao seu transcender para poder desvelar esse 

mundo de sentido e significado. Isto só pode acontecer se quando do desvelar-se a si-

                                                 
36 HEIDEGGER. Sobre a Essência do Fundamento. P 135 



  70 

mesmo o homem permita ao ente aparecer através desta abertura. Para que o ente 

apareça nestes termos precisará estar desprovido do encobrimento de sua verdade 

enquanto coisa. A estrutura desvelada do dasein permite ao ente se mostrar, no que tem 

de não-entitativo. O ente se manifesta na abertura permitida pela transcendência do 

dasein, o homem ultrapassa a si-mesmo e ao ente enquanto ente na transcendência. No 

ultrapassar a si-mesmo se liberta da representação de homem, do solipsismo e da 

subjetividade entendida nos modos tradicionais; deste ponto segue-se necessariamente a 

ultrapassagem da estrutura de significância pré-estabelecida na facticidade. O sentido do 

ente se desvela no desvelar-se do homem, e a conseqüência disto é o rompimento da 

cadeia da significância. 

Na realidade não é a angústia que permite um encontro do homem consigo 

mesmo, antes ela é um resultado de uma pré-compreensão de si-mesmo do Dasein. 

Como bem caracterizada no texto heideggeriano a angústia é um medo sem objeto, um 

temor de nada determinado, uma grande quebra de todo e qualquer sentido, uma perda 

do horizonte de significância. Como disposição a angústia tem a característica de desvio 

que se esquiva, esse se esquivar é o próprio esquivar-se do homem, fugindo de si 

mesmo, da impossibilidade de fuga surge a angústia, disposição de saber-se estar diante 

de si mesmo sem poder fugir. Não sendo possível aqui reincidir na separação interior 

exterior, reguladora da transcendência da filosofia moderna,  o homem só pode fugir de 

si mesmo depois de já ter se encontrado com esse si mesmo antes. Não cabe falar em 

uma subjetividade imanente sem recolocar o mesmo problema, o que se entende por 

imanência do sujeito não faz sentido na perspectiva da transcendência originária de 

abertura de sentido, a verdade se revela na abertura dos entes, não há uma verdade 

dentro dos entes que podemos escavar com instrumentos sensíveis ou intelectuais. No 



  71 

homem manifesta-se o sentido das coisas, através dele, não quando ele os descobre mas 

quando os permite mostra-se em seu sentido dentro da mundanidade. 

Por que se desviar? É razoável acreditar que algo nesse encontro não agrada esse 

eu que foge de si mesmo. Deve-se entender que este “desviar-se” que se esquiva está 

num plano pré-compreensivo, de disposição que, como Heidegger coloca sempre é 

compreendida, mas seus elementos de esquivar-se não. O humor enquanto tal, a 

disposição em sua totalidade de modo de abertura sempre já é compreendida, mas sua 

estrutura está num plano pré-compreensivo, que pode ser tematizado mas que não se dá 

à compreensão. Este plano o que causa a fuga do Dasein, de que ele se esquiva, é o seu 

si mesmo e a razão para que haja essa fuga é a natureza da constituição desse si mesmo. 

Essa constituição é, na abertura da mundanidade, o para-si final, o último dos 

sentidos possíveis na cadeia da significância. A única real determinação sobre o ser-si-

mesmo que dispomos é seu lugar como garantia última do sentido da significância e 

conseqüentemente do mundo. Esta posição do homem na significância levanta 

imediatamente o problema de um possível sentido para si-mesmo, e mais problemático 

ainda recai sobre este sentido toda a estrutura de significados da significância. Nestes 

termos já é possível antever questões sérias para a possibilidade de abertura de um si-

mesmo próprio. Não sendo possível haver uma abertura de sentido na significância para 

o ser-si-mesmo, pois caso houvesse este sentido seria em última instância o próprio ser-

si-mesmo resultando num círculo, entendemos por que o “desviar-se”. O desvio da 

disposição é um esquivar-se da possibilidade de encontrar-se em sua falta de sentido no 

mundo do homem, mais ainda de sua impossibilidade de ter sentido. O resultado de um 

encontro do homem com essa possibilidade mostra-lhe também a falta e impossibilidade 

de sentido de todo ente e do próprio mundo, visto estar este sentido apoiado no para-si 

fundamental que é para-si-mesmo. 



  72 

É desta falta de sentido que a angústia se esquiva, mas no esquivar-se leva 

consigo o já realizado encontro com o si-mesmo. Não se pode esquivar de algo com o 

qual não já se encontrou, ou pelo menos vislumbrou, previamente reconheceu. Isto 

explica também porque a angústia não é um temor por algo. Poderia se pensar ser a 

angústia um temor pela falta de sentido, um reconhecer a possibilidade de um encontro 

destruidor da significância no si-mesmo e uma conseqüente fuga desta possibilidade. 

Mas a angústia não é uma disposição que precede este encontro mas sim que o sucede, 

daí o homem angustiado não ver sentido nas coisas nem nas ações, a falta de sentido da 

significância já está despida em frente aos olhos do angustiado, por isso ele teme o mero 

nada de sentido que o mundo se tornou e que ele se descobriu neste mesmo mundo. 

Esse nada de sentido no contexto da significância, por mais paradoxal que seja, é 

a caracterização mais positiva da subjetividade originária que encontramos até agora. 

Não poder fazer parte do mundo de instrumentalidade por não ter sentido enquanto si-

mesmo, o nada que posiciona o Dasein na significância, automaticamente o exclui  do 

contexto da mesma. O homem no qual toda referência está fundada não se dá como 

referenciável em seu si-mesmo, paradoxalmente o homem é a base da referencialidade 

como sua instância última e ao mesmo tempo é o pivô da quebra desta estrutura por não 

se dar como referenciável dentro da mesma. Possibilita e impossibilita a mesma 

estrutura. 

Dizer o nada de sentido do si-mesmo e dizer sua impossibilidade de referência 

não impede ao homem compreender-se dentro do contexto da significância. O sentido 

que o  Dasein se auto-atribui em sua vida cotidiana, como uma missão de educador, 

religioso ou hedonista é válido e faz parte da significância. Mas já não é mais o 

surgimento do si-mesmo e sim seu encobrimento dentro da mundanidade. Estes sentidos 

são atravessados pelo impessoal identificador dos entes meramente dados, e escondem o 



  73 

nada de sentido que se esquiva quando o substituímos por um sentido funcional de 

significância. 

Mas, se é possível, natural e comum esse encobrimento do nada de sentido 

humano frente a mundanidade, como e quando esse nada surge no existir do Dasein? O 

nada essencial que até agora é a única característica positiva do Dasein, atingida através 

da transcendência, deve ser revelada para esta transcendência através de alguma 

estrutura de alcance ôntico. O desviar-se da disposição será sempre um esquivar-se e 

nunca uma acomodação porque há no homem outro existencial que se faz presente e o 

impele para o encontro consigo mesmo. Na apropriação de sua finitude e de seu ser-

para-a-morte o Dasein desencobre seu nada essencial, mas para revelar esta estrutura o 

homem precisa passar pelo existencial da decadência, a primeira apropriação do nada, 

da finitude e da morte.  

As raízes da decadência remetem ao abrir do mundo em humores da disposição. 

No modo de abertura do mundo está sempre presente o desviar-se da presença do nada 

de sentido que lhe perpassa. O desenvolvimento, o desenrolar deste esquivar-se é a 

própria dinâmica da decadência, um processo de negação do Dasein. Este processo não 

deve ser visto negativamente, mas sim como um passo necessário, preparatório que 

permite o surgimento e apropriação do nada essencial do homem. A decadência torna o 

mundo tão sem sentido como ele em sua profundidade de significância realmente se 

mostrará depois. È uma metáfora do mundo real e também uma analogia, mas não uma 

deformação. 

A decadência já sempre se mantém em contato direto com os existenciais 

constituintes do ser-em: disposição, compreensão, interpretação e discurso. Assim 

sendo deve haver algo na decadência que permita uma comunicação entre o homem e o 

mundo, visto que suas raízes são o ser próprio ou impessoal e os existenciais 



  74 

fundamentais do ser-em. Sob este prisma podemos dizer que a decadência representa 

uma analogia ainda que imperfeita que nos servirá como chave para alcançar o 

fenômeno da transcendência originária. Como se dá esta relação entre a decadência e os 

existenciais fundamentais do ser-em? As três instâncias do Dasein decadente – o 

falatório, a curiosidade e a ambigüidade – guardam entre si íntima relação com a 

compreensão. Só isso já nos diz muita coisa, pois é na compreensão que se estrutura o 

ser da abertura do homem para a verdade dos entes. 

O falatório nos traz a dimensão do discurso em nosso cotidiano, e neste discurso 

todo referencial de significação que em condições normais abrir-se-ia à compreensão 

chega ao homem já sempre compreendido e interpretado pelo outro na figura da 

publicidade do impessoal. O falatório é um “desviar-se” da abertura da compreensão37. 

O homem preso no falatório não faz mundo, não abre o contexto de significância dos 

entes enquanto possibilidades para o Dasein, seu discurso é estéril e não compreendido. 

O falatório não nega a compreensão, ele precisa dela. Ele desvia-se da própria atitude de 

compreender, evitando o esforço e o perigo que um mergulho nas teias referenciais da 

mundanidade podem acarretar. 

 As palavras do falatório não são vazias para quem as ouve, apenas para quem as 

diz, pois o que se diz e o que se fala possuem uma compreensão e uma interpretação 

prévias realizadas pelo ser-próprio impessoal. Desse modo existe uma abertura ainda 

que limitada no falatório. O mundo que a publicidade do impessoal nos trás, 

diferentemente do que ocorre com a mundanidade, nos é entregue pronto, e nele não 

podemos representar outro papel que não o de um sujeito tradicional ainda que passivo. 

É importante notar o lugar que ocupa o impessoal na estrutura do falatório. O impessoal 

surge de dentro do próprio Dasein, pois não haveria outra forma do mundo ser 

                                                 
37 Cf. Ser e Tempo p. 229 



  75 

previamente compreendido e entregue ao Dasein decadente que não uma compreensão 

feita pelo próprio Dasein. 

A curiosidade liga-se de modo menos imediato à compreensão. Na realidade é 

através do falatório que a compreensão chega a afetar esta dimensão da decadência. “O 

falatório rege os caminhos da curiosidade” 38. Já a ambigüidade guarda uma relação 

mais fundamental com a compreensão e revela uma característica importante no 

mostrar-se desse existencial ao mundo ôntico. É impossível ao Dasein distinguir a 

abertura nos entes que vem ao nosso encontro. A compreensão mantém sua própria 

abertura um mistério inacessível. O homem não tem acesso no seu encontro com o 

mundo a uma consciência de suas próprias possibilidades. Mesmo as possibilidades 

efetivas de um Dasein mantêm-se veladas. Essa característica da compreensão é a 

origem da ambigüidade. A ela devemos o vocabulário usado por Heidegger para 

expressar os estágios avançados do texto que trata da decadência. A precipitação do 

Dasein e o turbilhão só fazem sentido à luz da intransponibilidade da compreensão. A 

compreensão nunca é compreensão absoluta. A abertura é abertura limitada. A 

impossibilidade de consciência do poder ser do Dasein torna ainda mais radical o jogo 

que envolve seu próprio ser. O Dasein pode ganhar-se ou perder-se a cada momento, 

entretanto não poderá tomar consciência disso. 

Apesar da impossibilidade de uma tomada de consciência por parte do Dasein de 

suas possibilidades quando inserido na cotidianidade mediana, existe uma possibilidade 

da qual o Dasein não pode fugir. Ela supera barreira do velamento da compreensão e se 

apresenta ao Dasein de forma definitiva, tal possibilidade é a morte. A morte enquanto 

uma possibilidade que vem ao encontro é partilhada por todos em sua abertura e ao 

mesmo tempo é restrita ao Dasein que morre a sua própria morte e a de mais ninguém. 

                                                 
38 HEIDEGGER. Ser e Tempo. p  233 



  76 

Enquanto possibilidade poder-se-ia dizer que a morte está mais para uma necessidade 

do que propriamente para uma possibilidade. A morte também significa uma total 

impossibilidade de qualquer possibilidade posterior. Sendo assim, ela é a mais radical e 

determinante possibilidade a ser mostrada na abertura da compreensão. Não podendo 

fugir ao fenômeno ôntico-ontológico de sua própria morte, o homem possui o modo de 

ser que perpassa sua existência direcionado para este evento único que lhe dá horizonte. 

Este modo de ser denomina-se ser-para-a-morte. Através dele o Dasein antecipa, 

presentifica sua própria morte. 

Neste sempre já estar morrendo do ser-para-morte, do qual convém ao impessoal 

desviar-se de forma metódica através da decadência, pode se encontrar a chave para a 

disposição originária da angústia. Esta pode devolver o homem a si mesmo, na total 

falta de possibilidade do morrer o homem se encontra próximo da quebra de toda 

referência significativa.  

As atividades e o mundo cotidiano perdem seu sentido no horizonte da morte, a 

falta de sentido é a própria causa da angústia. Mas a morte não é causa de falta de 

sentido, ela caracteriza o homem em sua individualidade mas a quebra de 

referencialidade pode ser superada. É o que se fala sobre realizar apenas o que à luz da 

morte mantenha seu sentido. Mas a angústia existencial, que se revela na quebra de 

referencia da significância, pode começar com a apresentação da morte mas certamente 

não se resolverá com a aceitação pura e simples da mesma. Sua verdadeira raiz é mais 

profunda.39 

 A angústia é sempre angústia de nada, de nada de sentido, o morrer revela a 

falta de sentido que já se escondia na estrutura da significância. O ser-para-a-morte não 

destrói a cadeia referencial, ela mostra que ela nunca de fato se sustentou. Isto porque 

                                                 
39 Cf. HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 142 



  77 

na base desta cadeia está o homem e seu vazio de si-próprio, o nada essencial que lhe é 

próprio. É este nada que embasa toda cadeia de referência que abre o mundo. Assim é 

do nada que o homem é que parte toda abertura da mundanidade em cadeia de 

significância. Do nada surge o transcender. 

Não se pode definir o homem pela transcendência , se ela própria se define como 

saída do homem de si mesmo. O conceito de homem parece anterior ao de 

transcendência, mas em Heidegger isso não parece acontecer40, porque a transcendência 

heideggeriana não é um movimento de ultrapassagem do interior para o exterior mas 

uma abertura do homem para o mundo que nele se mostra. Há homem e há mundo. O 

mundo é mundado pelo Dasein, as coisas simplesmente dadas aparecem e tem mundo 

na estrutura de significância realizada no Dasein. Quando o ente simplesmente dado se 

dá à compreensão e se abre na estrutura de significados e relações de manualidade, o 

mundo e o ente ganham sentido. 

 No fundo não é o ente nem o homem que realizam este processo de construção 

de sentido. Até porque o ente não se pode mostrar como sem sentido, apenas se o 

perder, o sem sentido é sempre posterior. O mundo se dá no dasein e o ente nele se abre, 

inclusive o ente que o próprio dasein é, assim não há um agente ou sujeito estruturador 

do mundo. Mundo se dá. Como também não há objeto formador do mundo. Os entes 

são mundo em seu contexto de significados total, não suas partes ou atributos, a própria 

entidade do ente só pode ter sentido dentro do mundo. 

Mas mesmo assim o Dasein não é anterior ao mostrar-se desse mundo, assim 

não podemos dizer nada do homem quanto ao mundo apenas que ele é nada do mundo. 

O mostrar-se só pode se dar num lugar onde o ente apareça em sua verdade, uma 

clareira ontológica livre de determinações ônticas proibitivas. O mundo não pode dar-se 

                                                 
40 Cf. HEIDEGGER. The Metaphysical Foundations of Logic. 



  78 

no ente, entes meramente dados não podem mundar o mundo, não porque não podem 

apreender o mundo dentro de suas determinações mas porque só são no mundo já 

mundado. São coisas, são mundo. Mundo não pode aparecer em algo que já está nele, o 

mundar precisa ocorrer para que ele possa se mostrar. Esse mundar é anterior ao mundo, 

não há mundo sem a mundanização que acontece através do Dasein. Claro que há as 

coisas, mas sua verdade só se mostra ao Dasein.  

Como dizer então que é homem? Mesmo dizendo que é o movimento, a marcha 

para o mostrar-se do mundo, falta uma caracterização do Dasein que é anterior ao 

mundar. Esse não pode ser definido por nenhum termo de dentro da significância por 

ser anterior a tudo que nela se estrutura, ele é um nada de significante, um puro vazio 

onde o mundo surge e se mostra. A única coisa que um homem tem, ou mostra que não 

é seu mundo é o puro nada. Os homens carregam o mundo, o trazem consigo o criam e 

mostram, tudo que um homem é e mostra é seu mundo, seu contexto sua realidade, e ao 

mesmo tempo nada disso é sua essência enquanto homem. O homem é o nada que 

permite o mostrar-se do mundo. E é também o próprio mostrar-se do mundo enquanto 

transcendência, nesse sentido é possível ser algo que lhe é posterior. O homem é o nada 

que possibilita o mostrar-se transcendente das coisas e nesse mostrar-se o homem se 

estrutura, essa é sua função, esse é o destinamento do homem no nível ôntico com sua 

auto-atribuição de significado e no ontológico com sua abertura para a verdade dos 

entes, a mundanização do mundo. 

Chega a ser irônico falar na função do homem. Pode-se estar chegando nesta 

aproximação ao ponto em que Heidegger precisa voltar sobre si mesmo e reconhecer 

um problema. A tentativa de tocar a questão do ser que deve passar pela analítica já 

parece estar se tornando um beco sem saída, pois já a analítica parece emaranhada em 

sua própria linha de partida da cotidianidade. Seu ponto de partida revelou-se o ponto de 



  79 

chegada. Seria toda a primeira parte da analítica uma grande petição de princípio? Outro 

indício que esta finalidade do homem pode trazer, é a perceptível aproximação de 

Heidegger com Aristóteles. A causa final aristotélica e sua primazia na natureza 

parecem ganhar nova vida na interpretação heideggeriana da ocupação como forma 

primeira de contato do homem com seu mundo. O ente que se abre ao homem primeiro 

precisa de um significado, e só então pode ser isolado como ente simplesmente dado.  

Para sair deste “beco sem saída” precisamos lembrar daquilo que caracteriza 

mais positivamente o Dasein. Não desmerecendo a importância de se conhecer uma 

possível função deste, ao menos em sua compreensão de significância. A negatividade 

essencial do Dasein não exclui seu destinamento como lugar do mostrar-se do ente. Ela, 

no fundo, permite que o Dasein, a partir da cotidianidade, se revele como 

transcendência para além da própria cotidianidade. Não se fala aqui de maneira alguma 

em uma essência eterna e imutável do homem. Como se mostrará a seguir, é justamente 

o oposto que se revela neste dizer.  

Sendo nada de significância, e ao mesmo tempo abrindo o mundo em sua 

compreensão, o Dasein só pode se autocompreender no mundo enquanto possibilidade. 

Ser possível pressupõe não ser. Assim o homem ao mesmo tempo é todo o seu mundo 

enquanto seu mundo possível e é nada de mundo efetivo, factual. Mas o nada de 

significância inerente ao Dasein não é suficiente para esta autocompreensão enquanto 

possibilidade. Na  possibilidade existencial há sempre um horizonte futuro na qual ela 

vem revelar-se. Poder-ser, quer dizer ter em sua estrutura agora algo a se mostrar num 

horizonte temporal. Mesmo que jamais deixe de ser pura possibilidade, o homem não 

prescinde deste lugar para onde aponta a mesma, sem nunca alcançar. Compreender-se 

como possibilidade requer uma pré-compreensão de si mesmo enquanto temporalidade. 

Sendo a temporalidade primitiva em relação à estruturação do si mesmo enquanto 



  80 

possibilidade e portanto primitiva à toda estruturação de toda significância41, 

ontologicamente falando, podemos afirmar que nela está a saída para o dilema 

enfrentado na primeira parte da analítica. 

Negatividade e temporalidade mostram-se como duas características primitivas 

do Dasein. A negatividade já foi caracterizada através da transcendência como 

manifestação de seu sentido, resta perguntar pela temporalidade.  

A temporalidade do Dasein, que é pré-requisito de sua condição de ser pura 

possibilidade, traz nessa relação a caracterização fundamental para uma compreensão da 

subjetividade que traz o Dasein. Esta temporalidade humana, já vislumbrada na raiz da 

compreensão, tem seu momento de revelação insuperável no ser-para-morte. Todo 

homem morre. A possibilidade mais própria do homem revela sua raiz temporal mais 

radical, a finitude. A finitude caracteriza e dá sentido ao tempo do homem.  

Já nesta explanação se mostra como o morrer do homem supera em muito um 

mero ponto final numa vida. A morte é muito mais que um momento final, um fim do 

tempo de vida, uma aniquilação. Essas são representações ônticas do momento de 

efetivação da morte, do parar de funcionar do corpo. O morrer em sua significação junto 

a dinâmica de compreensão do homem como pura possibilidade, se coloca como 

horizonte. E como horizonte se faz presente sempre e já no existir cotidiano do dasein. 

Esta presença do morrer ontológico enquanto horizonte da possibilidade do Dasein, 

pode ser encoberta no plano ôntico por representações do impessoal, mas, mesmo 

assim, continua sendo o sentido da temporalidade. O esquivar-se dela é inútil, e, no 

fundo revela que o homem tem uma pre-compreensão de seu destino enquanto finitude. 

A morte permite ao nada surgir no homem, através da pura possibilidade. O nada da 

pura impossibilidade. Ao morto nada é possível, e se for não é morto. A possibilidade 

                                                 
41 HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 151 



  81 

fundamental do Dasein é a única que necessariamente ocorre, a possibilidade de 

impossibilidade é necessária, onticamente, como comprovam nossos cemitérios, e 

ontologicamente na condição de horizonte de compreensão da temporalidade. 

Neste horizonte se coloca, tanto ôntica como ontologicamente, a manifestação 

do porvir como surgimento do tempo na compreensão do dasein. A morte não prescinde 

de uma antecipação do momento ôntico para sua compreensão, e, no plano ontológico, o 

morrer significa sempre o antecipar-se a si mesmo no dar sentido ao mundo enquanto 

possibilidades, a luz da finitude. Neste dar sentido antecipador se revela o nada 

originário que pertence ao homem e fundamenta a transcendência. O fenômeno 

ontológico da morte revela, através da temporalização do dasein, sua negatividade 

originária. O homem é um nada que morre. Através de sua finitude o homem alcança 

sua essência originária. É um caminho necessário para que o homem possa saber-se 

revelado na morte e manifesto em sua relação com o mundo. É um novo modo de 

conhecer a si mesmo. 

Ao Dasein restam dois caminhos. Pode retroceder deste ponto numa fuga 

decadente de seu si-mesmo próprio enquanto negatividade essencial, voltando ao modo 

impessoal de auto-interpretação e dando sentidos ônticos à sua existência em 

negligencia de sua determinação ontológica; ou pode a despeito de sua negatividade, 

assumir sua posição ontológica e na sua atribuição de dar significados manter a tentativa 

de dar sentido ao mundo. Mas de modo diferente do impessoal, este novo sentido, esta 

nova mundanização, não se pretende como fundamentada ou fundante, não se move no 

âmbito do sentido dos entes mas meramente tem sentido, sem fundamento mas com 

sentido. Significados que seriam o puro manifestar-se do destinamento historial do Ser 



  82 

através do homem.42 Sentidos válidos fora de qualquer contexto de significância. O 

escândalo e a maravilha de um puro dar-se do mundo reflexo de um destinamento do 

Ser, o salto místico do homem para Deus parece se renovar em outros parâmetros neste 

ponto da filosofia heideggeriana.  

Aqui se tocam situações de ligação entre o suposto primeiro e o segundo 

Heidegger. A autenticidade do assumir propriamente o ser-para-morte do dasein, em Ser 

e Tempo, se cristaliza numa atitude de serenidade frente ao salto que isto pressupõe no 

Heidegger tardio. Mas esta passagem ainda pressupõe uma estrutura do existir do 

dasein. Não há serenidade sem um conflito a ser aceito e assumido. A tortuosa e 

incômoda situação a que a serenidade refere-se do assumir propriamente o ser-para-

morte se desenrola no que Heidegger chama de jogo-da-vida43. 

Em seu existir, no seu dia a dia, o homem pode ganhar-se ou perder-se no 

mundo. Compreender é ser possibilidade, compreender seu próprio ser é apropriar-se de 

suas próprias possibilidades. A decisão de como compreender-se, no impessoal ou de 

forma autêntica, de que possibilidade assumir, é sempre do próprio Dasein, e assim 

sendo, seu próprio ser está em jogo adentrando as relações de sentido da significância, 

se dispondo segundo os modos do ser-em e sempre sendo posto em evidência na 

decadência. Isto é estar lançado, isto é viver como Dasein.  

 

                                                 
42 Cf. a relação entre λογοζ humano e o próprio λογοζ no Heráclito p 366 
43 HEIDEGGER. Introducción a la filosofía.. p 322 



  83 

CONCLUSÃO 

 
 

 
 
 Sempre que se chega ao termino de um trabalho, surge uma sugestão de 

incompletude, de lacuna, de insuficiência. Nada mais apropriado, um texto que se refere 

à negatividade do homem como sua principal constatação tem proximidade estrutural 

com a incompletude. O que foi alcançado neste texto e o que falta alcançar? 

 Aqui se mostrou um lugar propicio de discussão do problema da subjetividade a 

partir da filosofia de Heidegger. É possível falar em sujeito heideggeriano quando este 

se encontra no caminhar da Destruktion da história da ontologia. Heidegger não 

abandonou a idéia de sujeito, como não o fez com nenhuma outra idéia de metafísica 

tradicional; ele as aprofundou em sua radicalidade. Este era um projeto de Ser e Tempo, 

radicalizar as questões impensadas da metafísica. 

 É na analítica existencial que se fundou o solo de onde provém a filosofia 

heideggeriana posterior, inclusive a questão sobre a subjetividade dos escritos de 28-29. 

Aqui Heidegger refaz o sujeito, na instauração do Dasein como modo fundamental do 

ser do homem. Da maneira de se relacionar com o mundo através da manualidade, 

convertendo o conhecimento em derivação do elo instrumental entre homem e mundo, 

nasce a possibilidade de dizer o sujeito.  

 Baseado nesta nova posição do homem, todo o caminho para dizer uma 

subjetividade terá que ser refeito. A transcendência que permite ao homem interagir 

com sua realidade deve ser remodelada. E neste processo, já além das páginas de Ser e 

Tempo, surge a caracterização buscada para a subjetividade originária: a negatividade. 

 Começo, meio e fim; Significância, transcendência e negatividade. Este é o 

caminho apresentado aqui. O modo de ser do Dasein junto-a o ente, só possível através 



  84 

de sua estrutura de significância, exige do homem ser nada de sentido. O transcender do 

homem, que abre o mundo em significância, só é possível enquanto o homem mostra o 

mundo nele, e nesse mostrar seu ser se revela enquanto lugar de realização do mundo. 

 Enquanto lugar, homem está fora da significância e isto se comprova nos 

existenciais da angústia e ser-para-morte, que são, em última instância, o fenômeno de 

desvelamento da falta estrutural de sentido do homem no mundo. Este buraco, este 

vazio existencial é nossa caracterização possível de sujeito.  

 Terminado o caminho, chega a hora de perguntar onde chegamos. Que 

possibilidades o trabalho oferece além de sua função exegética, hermética dentro das 

obras sobre Heidegger. Além do momento em que a pergunta sobre o sujeito se faz na 

filosofia heideggeriana, seu reflexo pode ser notado. A negatividade essencial do 

homem terá implicações insuperáveis no modo cotidiano de agir do Dasein. 

 Como nós lidamos com nosso vazio existencial em nosso dia a dia? Assumindo 

ou não este nada. Existem vários modos de se assumir ou de se omitir a essa tarefa. O 

Heidegger tardio se coloca essa questão, ela, aparentemente, permanece, junto com a 

questão do sentido do ser, um desafio durante toda a obra do filósofo. O modo autêntico 

de viver, e os questionamentos éticos só teriam lugar possível próximos a esta questão. 

 Há de fato possibilidade para esse questionar da autenticidade? A Gelassenheit 

do segundo Heidegger trará uma solução para o assumir-se do vazio essencial humano? 

Nesta segunda pergunta adiantamos a resposta do próprio Heidegger tardio a si mesmo 

30 anos mais tarde. O caminho de 30 anos percorrido pelo filósofo nesta questão se 

confunde com o desenrolar de sua filosofia.  

 A constante evolução do pensamento heideggeriano durante seu tempo de vida, 

suas mudanças e até contradições nos trazem mais perguntas que respostas. Mas 

também trazem uma certeza, nas questões que perpassaram sua obra está a verdadeira 



  85 

raiz de seu pensamento de onde brotam os mais diferentes frutos. A questão sobre quem 

é o homem está entre elas.  

 Muito além do próprio Heidegger, em Kant e nos antigos, saber quem somos é 

pergunta filosófica essencial. Deparar-se com esse questionar é tarefa da qual nenhum 

de nós pode fugir, tentamos aqui mostrar o que acreditamos ser uma preparação de 

Heidegger, na negatividade essencial do homem, para enfrentar este questionar. Na 

esperança de participar do esforço de um grande filósofo, e assim ouvir o eco dos 

gregos nas palavras do Oráculo: conhece a ti mesmo.  



  86 

BIBLIOGRAFIA 
 

 

 

Básica 
 

 

HEIDEGGER, Martin. Carta Sobre o Humanismo. Traduzido por Emmanuel Carneiro 

Leão. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1967. Título original: Über den 

Humanismus. 

 

___.De Camino aI Habla. Barcelona: Ediciones de Serbal- guitard-Espanha, 1987. 

Traduzido por Yves Zimmermann. 

 

___. Heráclito. Traduzido por Márcia Sá Cavalcante Schuback. 2.ed. Rio de Janeiro: 

Relume Dumará, 2000. Título Original: Heraklit. 

 

___. Introducción a la filosofía. Traduzido por Manuel Jiménez Redondo. Madri: 

Frónesis, 1999. Título original: Einleitung in die Philosophie. 

 

___. Sein und Zeit. 17. ed.  Tübingen: Niemeyer, 1993. 

 

___.Ser e Tempo. Traduzido por Márcia de Sá Cavalcante Schuback. 7.ed. Petrópolis: 

Vozes, 1998. Título original: Sein und Zeit. 

 

___. Sobre a Essência do Fundamento. Traduzido por Ernildo Stein. São Paulo: Nova 

Cultural, 1996. Título original: Vom Wesen des Grundes. 

 

___. Tempo e Ser. Traduzido por Emildo Stein. São Paulo: Nova Cultural, 1996. Título 

original: Zeit und Sein. 

 



  87 

___. The Basic Problems of Phenomenology. Traduzido por Albert Hofstadter. 

Bloomington: Indiana University Press, 1982. Título original: Die Grundeprobleme 

der Phänomenologie. 

 

___. The Metaphysical Foundations of Logic. Traduzido por Michael Heim. 

Bloomington: Indiana University Press, 1992. Título original: Metaphysische 

Anfangsgründe der Logik im Ausgang von Leibniz. 

 

 

Secundária 
 

 
APEL, Karl-Otto. Transformação da Filosofia I. Traduzido por Paulo Astor Soethe. São 

Paulo: edições Loyola, 2000. Título original: Transformation der Philosophie. 

 

CAPUTO, John D. The Mystical Element in Heidegger’s Thought. New Yorck: 

Fordham University Press, 1990. 

 

DREYFUS, Hubert L. Being-in-the-World: A Commentary on Heidegger’s Being and 

Time, Division I. 8. ed. Cambridge: The MIT Press, 1999. 

 

GMEINER, Conceição Neves. A morada do ser. Santos: Editora Universitária 

Leopoldianum, 1988. 

 

GUINON, Charles. Heideger and the problem of knowledge. Indianapolis: Hackett 

Publishing Company, 1984. 

 

HABERMAS, Jürgen. O discurso filosófico da modernidade. Traduzido por Luiz 

Sérgio Repa, Rodnei Nascimento. São Paulo: Martins Fontes, 2000. Título Original: 

Der Philosophische Diskurs der Moderne. 

 



  88 

HEIDEGGER, Martin. Kant y el Problema de la Metafísica. Traduzido por Gred 

Ibscher Roth. México: Fondo de Cultura Económica, 1996. Título original: Kant 

und das Problem der Metaphysik. 

 

___. Ontology – The Hermeneutics of Facticity. Traduzido por John van Buren. 

Bloomington: Indiana University Press, 1999. Título original: Ontologie 

(Hermeneutik der Faktizität). 

 

___. Parmenides. Traduzido por André Schuwer, e Richard Rojcewicz. Bloomington: 

Indiana University Press, 1998. Título original: Parmenides. 

 

___. Phenomenological Interpretation of Kant’s Critique of Pure Reason. Traduzido por 

Parvis Emand, e Kenneth Maly. Bloomington: Indiana University Press, 1997. 

Título original: Phänomenologishe Interpretation von Kants Kritik der Reinen 

Vernunft. 

 

KISIEL, Theodore. The Genesis of Heidegger’s Being & Time. Berkeley: University of 

California Press, 1995. 

 

LOPARIC, Zeljko. Ética e Finitude. São Paulo: PUC-SP, 1995. 

 

___.Heidegger Réu: Um ensaio sobre a Periculosidade da Filosofia. Campinas: Papiros, 

1990.  

 

MULHALL, Stephen. Heidegger and Being and Time. Londres: Routledge- Taylor and 

Francis Group, 2000. 

 

PATTISON, George. The Later Heidegger. Londres: Routledge- Taylor and Francis 

Group, 2000. 

 

PHILIPSE, Herman. Heidegger’s Philosophy of Being: A critical interpretation. 

Princeton: Princeton University Press, 1998. 

 



  89 

 

 

 

RORTY, Richard. Ensaios sobre Heidegger e outros. Traduzido por Marco Antônio 

Casanova. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 1999. Título Original: Philosophical 

Papers: Essays on Heidegger and Others. 

 

SAFRANSKI, Rüdiger. Heidegger: Um mestre da Alemanha entre o bem e o mal. 

Traduzido por: Lya Luft. São Paulo: Geração Editorial, 2000. Título original: 

Heidegger, ein Meister aus Deutschland. 

 

SLOTERDIJK, Peter. Regras para o Parque Humano: Uma resposta sobre a carta de 

Heidegger sobre o humanismo. Traduzido por: José Oscar de Almeida Marques. São 

Paulo: Estação Liberdade, 2000. Título original: Regeln für den Menschenpark. 

                                                                               

STEIN, Emildo. Compreensão e Finitude. Porto Alegre: Ética, 1967. 

 

___. Seminário sobre a verdade: Lições preliminares sobre o artigo 44 de Sein und Zeit. 

Petrópolis: Vozes, 1993. 

 

TAMINIAUX, Jacques. Leituras da Ontologia Fundamental. Lisboa: Instituto Piaget, 

1995. 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Catalogação na fonte 
Bibliotecária Joselly de Barros Gonçalves, CRB4-1748 

A282q Aguiar Filho, José Arlindo de. 
A questão do sujeito na filosofia de Martin Heidegger / José 

Arlindo de Aguiar Filho. – Recife: O autor, 2003. 
88 f. 
 
Orientador: Jesus Vázquez Torres. 
Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de 

Pernambuco, CFCH. Filosofia. Recife, 2003. 
Inclui bibliografia. 
 
 
1. Filosofia. 2. Subjetividade. 3. Teoria do pensamento. 4. 

Heidegger, Martin, 1889-1976. I. Vázquez Torres, Jesus 
(Orientador). II. Titulo. 
 
 
 101 CDD (22.ed.)     UFPE (BC2010-137) 


