UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO

Dissertacdo de Mestrado

A QUESTAO DO SUJEITO NA FILOSOFIA DE
MARTIN HEIDEGGER

José Arlindo de Aguiar Filho

RECIFE, JULHO DE 2003



UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO

Dissertacdo de Mestrado

A QUESTAO DO SUJEITO NA FILOSOFIA DE
MARTIN HEIDEGGER

Dissertacdo de mestrado apresentada
como requisito parcial a obtencdo do
grau de mestre em filosofia pela
Universidade Federal de Pernambuco,
sob orientacdo do Prof. Dr. Jesus

Véazquez Torres

José Arlindo de Aguiar Filho

RECIFE, JULHO DE 2003






N

| dec UM vl o e Tedana 2O

ATA DA DEFESA E APROVACAO

de Kuorwad  da

UL @mr@n%
G
/pm«ov %

™D C_'.Dse

dﬁ&mm T Aw:ﬁ&?ﬂuio
Yeoroomos do e/&—
mhMadm A QU@“;JA’D
DO SOTEITO NA FILOSOFIA
DE MARTIN HEIDEGGEL .

J mns T M coksre fwras do Muoo
eotouse clehJFvo de  dow mul -LT)M
ROV IVe N AR S rerrleA doo Q/Om,wmk
Okorrwmondonoy  pono Loor o disstn -
tacak “A  QuesTho bO GUIEITO NA Flw&o,
FIA DE MARTIN HEIDEGGER™  de auTorn e
Ao almo  JosE  ARLINDD DE AGULAR Fl
L HO ciMiz, ol ?Veg{‘uamm de Fér -
G,Nacmwé 2y Kloso @) LoPA >
fahuw% d e J/\L B J= FUS !/ﬁar)u”,'
'ﬂbiwa (@wn{m@m) MARCELWD FeLizzol]
(uw‘g) ¢ TFUGVEL  NASCIMENTD (urré)

s dinea | doo /fyu,mw/o
/U’-/Ovﬁ‘t a(f”f( /JVW /Mffl/% do Candidaln.
d,a/\ as  daey J,Zuw&d Lo -
o (/Dn"vt,/:/ym adniwin oo comdi
i@fw n/uuﬁa APRO VA DO =
m «4&( Mtr&, o VO Jca*(;‘«) fﬁgff))i,r IO'C,EE"-
Eﬂmﬂ/m Aen F@”L}"Ju) Lol ﬂWjJQ/‘/gL JL@_
Ao, 0 Candidato FMESTRE 4 Jm
i1g%e® d{ PM @’M/L(UJ,(LF:"H\ &y ,-t’ 7.,»{) /L,{/\

b co « & nade ma  Ianun afo o ratar,




ATA DA DEFESA E APROVACAO

:, -%Wxﬁ@« A p,u/:ycﬁk do Q[u,cd,
ontoruo do  fusdtaodo e o poyion

o GAAMAO D QQ\MY‘(\H C'UL f hh ‘

Leonge, !_1":{!40(05

comsfon o A G Gouge ke

Jovml o pusnds Mo gu Oeodo /




Agradecimentos

Obrigado a todos que direta ou indiretamente ajudaram na realizacdo deste
trabalho. A minha familia, meus professores e colegas, e a meus amigos dedico meu
esforco. Sem seu apoio e inspira¢do jamais comecaria a trilhar as encruzilhadas da

filosofia, nem teria motivos para continuar no caminho.



RESUMO

Esta Dissertacdo busca uma definicdo e desenvolvimento para a idéia
de subjetividade no pensamento de Martin Heidegger. Os pontos principais
que apOiam o argumento sdo o conceito de significancia como encontrado
em Ser e Tempo e as correspondentes contribuicdes sobre o tema nas obras

contemporaneas da analitica existencial.

Palavras-chave: Heideger, Fenomenologia, Ser e Tempo.






ABSTRACT

The aim of this work is to establish a reasonable definition and
development of the subjectivity’s Idea in Martin Heidegger’s thought. The
main points supporting the argument are the concept of significance as
found in Being and Time and the corresponding inputs on the subject in the

existential analytic’s contemporary works.

Keywords: Heidegger, Phenomenology, Being and Time.



INDICE

L1100 U o= To TSSO 10

I - Perspectiva para 0 resgate da questéo do

10 =T (o TS UPRURR PSS 15

I — O caminho do manual a significancia: delimitando o lugar de

manifestaco do DaSeiN...........ccccveiieiie i 30

1l — Implicagbes da manualidade e indicios da subjetividade

(0 T T - 4 - VUSSR 46

IV — O mostrar-se do homem em sua transcendéncia e temporalizagéo:

negatividade e finitude............cceoeeiii i 66
CONCIUSAD ...ttt nreas 82
BIBLIOGRAFIA.......coo ettt 85

10



INTRODUCAO

A leitura do texto filosofico sempre suscita 0 espanto. A atitude de admiragéo
grega frente ao real sempre fez parte do pensar de um verdadeiro filosofo, um ar de
comunh&o com o mistério e com a maravilha do existir perpassa a obra destes homens e
reflete em seus apreciadores das mais variadas formas. Além do imediato respeito que o
reconhecimento de uma grande obra de filosofia desperta, surgem em sua leitura
diferentes interpretagdes, criticas, comentarios, elogios e abordagens. Encontrar um
caminho seguro por entre esta profusdo de apéndices que a obra filoséfica traz consigo
é, cada vez mais, um obstaculo e um desafio a serem enfrentados.

Este trabalho representa a aceitacdo desta tarefa. Aqui se encontra a tentativa de
trilhar o caminho de pensamento de um filésofo, Martin Heidegger; de ler
verdadeiramente sua obra Ser e Tempo. O homem versado nestes saberes compreende
ser este um trabalho impossivel, diante do porte da obra deste filosofo. A Unica
alternativa possivel para tal empreendimento é delimitar de maneira incisiva uma parte
especifica do pensamento de Heidegger, e dentro deste &mbito reduzido preparar uma
base solida que permita uma posterior tentativa de ampliar a leitura.

O corte a que faz referencia o paragrafo anterior se origina de uma idéia
recorrente em alguns textos dos anos de 28-29 antecedentes da Khere, a muito discutida

virada heideggeriana. Nos Fundamentos Metafisicos da Logica, na Esséncia do

11



Fundamento e na Introducdo a filosofia®, existem trechos nos quais Heidegger faz
referencia ao pensamento de uma subjetividade originaria, a necessidade de pensar o
sujeito impensado na subjetividade moderna. No horizonte destes textos e desta questéo
que transita esta dissertagéo.

A relacdo destes textos de 28-29 com Ser e Tempo pode esclarecer questdes
postergadas pelo proprio Heidegger em sua obra capital. Sabe-se que Ser e Tempo como
0 conhecemos hoje é um livro inacabado. Seu projeto original envolvia ainda uma outra
parte que nunca foi escrita, sendo o Ser e Tempo publicado apenas as duas primeiras
divisdes de um trabalho de seis divisdes separado em duas partes.

As questbes pertinentes as divisdes ndo escritas, atribui-se correntemente seu
desenvolvimento em duas obras posteriores: Kant e o problema da metafisica, e Tempo
e Ser.? Estas questdes consistem na desconstrucdo da histéria da ontologia tomando
como principio guia a temporalidade.®> Para qualquer apropriacdo do pensamento
heideggeriano imediatamente posterior a Ser e Tempo deve-se tomar esta perspectiva
em consideracdo. Portanto é preciso entender a pergunta pela subjetividade originaria
como uma parte da destruicdo da historia da ontologia, ndo plenamente realizada na
obra capital do filosofo.

N&o h& aqui, de maneira alguma, intencdo de levar adiante algo que o proprio
Heidegger tenha deixado sem solucdo. N&o se pretende resolver a pergunta pela
subjetividade do sujeito de modo definitivo, mas trazer esta questao, originada em Ser e
Tempo, como fio condutor para a leitura desta obra. Buscar em Ser e Tempo 0s
elementos que permitem explicitar a solucao do préprio Heidegger, que surge nos textos

de 28-29.

! Cf. Pgs 82,124-5 Introduccion a la filosofia

2 ¢f. Philipse: Heidegger Philosophy of Being p 16; sobre questdes relativas ao plano original de Ser e
Tempo.

3 cf. §6 Ser e Tempo

12



Explicitar os conceitos de significancia, transcendéncia e negatividade, como
aparecem na Introducao a filosofia e nos Fundamentos Metafisicos da Logica, de modo
a estabelecer sua ligagdo com as estruturas do Dasein em Ser e Tempo, é a meta a que
se propde esta dissertacao.

Tomado Ser e Tempo como obra principal a ser estudada, é cabivel que
tenhamos em sua estrutura e ordenacdo um guia orientador para o bom desenvolvimento
de nossa tarefa. Assim a dissertacdo se divide em quatro capitulos escritos em paralelo
com a sequiéncia tematica da obra.

No primeiro apresenta-se uma tentativa de contextualizagdo do problema da
subjetividade no panorama filoséfico, sob uma perspectiva heideggeriana de critica a
metafisica tradicional. Mantendo a questdo mais proxima da interpretagdo heideggeriana
da historia da ontologia, espera-se deixar o texto coerente com o modo do préprio
Heidegger abordar a questdo do sujeito.

Antes de dar uma solugdo ao problema é necessario inseri-lo no projeto de Ser e
Tempo, que aqui nos serve de fio condutor. O lugar do pensar a subjetividade estd
exatamente na segunda parte, ndo escrita, da obra. A Destruktion da histéria da
metafisica é o contexto que pode dar sentido a procura por uma nova subjetividade..

No pensamento heideggeriano, tal Destruktion tem como ponto de apoio o
evidenciar-se do esquecimento da diferenca ontolégica, legado a nés pelos gregos. Néao
ha duvida que refazer este caminho através da histéria da filosofia foge as
possibilidades de uma dissertacdo. A meta desejada no capitulo primeiro e clarificar as
origens da encruzilhada aonde a questdo do sujeito chegou. Mostrar como a cisédo do
pensamento do mundo entre sujeito e objeto deriva do esquecimento da diferenca
ontoldgica e com que conseqiiéncias a filosofia de Heidegger se deparou em sua

tentativa de resgate destas origens.

13



Aberta a questdo e a posicdo que tomamos frente a ela, passamos agora a uma
busca por subsidios, em Ser e Tempo, que permitam a sua solucdo. Apresenta-se assim
0 segundo e terceiro capitulos. No estabelecimento da relagdo de homem e mundo,
proposta na analitica existencial, os modos de interagdo do homem com as coisas, 0 ser-
junto-a, com os outros homens, o ser-com, e consigo mMesmo, O Ser-Si-mesmo;
delimitam o campo no qual podemos procurar por uma subjetividade originaria.

Como em todo estudo sobre Heidegger, ha nos capitulos iniciais, em nosso caso
0 segundo, uma necessidade de abordar seus termos e clarificar o sentido dos conceitos
que se desenvolverdo nos capitulos posteriores.

O primeiro conceito fundamental a ser compreendido e o de significancia, que
entendemos ser a verdadeira raiz do modo de ser-junto-a. Através dele pode-se
compreender como a manualidade precisa do impessoal, e como o0 impessoal esté ligado
ao proximo movimento do caminho em Ser e Tempo: a Decadéncia.

O impessoal é suficiente para responder a pergunta pelo Quem do Dasein no
modo de ser-junto-a, mas ndo no modo do ser-si-mesmo. Esta insuficiéncia é estrutural
e surgirh no homem através da decadéncia. A propria estrutura do ser-em,
principalmente a disposicdo e compreensdo, mostram ja este vazio estrutural: na
disposicdo em seu desviar-se que se esquiva, € na compreensdo em Seu Sser pura
possibilidade.

Passando por significAncia, impessoal e ser-em, a estrutura do texto segue a
ordem de Ser e Tempo e chega a sua encruzilhada o ser-para-morte. A disposicdo da
angustia revela o vazio estrutural do homem, ja vislumbrado no ser-si-mesmo, no
impessoal e no desviar-se que se esquiva. Este vazio é a caracterizacdo positiva que
surge nos escritos de 28-29. O ser-para-morte coloca 0 homem frente a si mesmo em

sua radicalidade, com o nada de sentido que lhe perpassa.

14



Mostrar essa falta de sentido da significancia, a insuficiéncia do impessoal
enguanto ser-si-mesmo, e 0 vazio que se revela presente no ser pura possibilidade,
encontrados em Ser e Tempo; como base da tentativa heideggeriana de resgate do
sujeito em 28-29 através de uma negatividade originaria é a meta a que se propde este

trabalho.

15



Perspectiva para o resgate da questdo do sujeito

H& na filosofia como em todas as formas de saber um sem numero de lugares
comuns. Assiduos freqlientadores de manuais, programas televisivos e conversas de
botequim, conhecimentos filos6ficos como: “Platdo é um filésofo dualista”, “a idade
média subordina a filosofia a teologia”, “racionalistas acreditam na raz&o, empiristas na
experiéncia”, ou “Heidegger destruiu o sujeito”, trazem consigo muitos enganos
travestidos em verdades e algumas verdades escondidas em sua interpretacao.

Lugares-comuns fazem parte do senso comum. Eles o alimentam, o constroem,
participam da degeneracdo do discurso originario, realizam o falatorio. Cabe aos
académicos a responsabilidade tanto pela criagdo quanto pela destruicdo desta
manifestacdo do saber publico.

Nos debates académicos os clichés, que de uma forma ou de outra remetem a
grandes teorias para avalizar sua verdade, se destacam de um contexto especifico e
caem numa arena de interpretacdes vazias de resultados. Resgatar esses chavdes do
limbo de sentido e devolvé-los ao seu contexto de discussdo € um exercicio de
reconstrucdo cultural que cabe a nds assumir; pois afinal foi a cultura académica que em
seus deslizes, permitiu a instituicdo de lugares-comuns e se ndo nos é dada a opcao de
os abolir totalmente, que pelo menos os quebremos para que outros chavées novos e

menos pobres Ihes tomem o lugar.

16



Um lugar-comum pode, portanto, ser um bom comeg¢o para uma investigacéo,
mas nunca um bom final. Aqui trataremos de um dos clichés usados como exemplo:
“Heidegger destruiu o sujeito”. Trazer a tona o0 contexto em que isso pode ser
compreendido corretamente e entender as razfes de sua ma interpretacdo Sdo oS
objetivos deste texto.

Uma primeira medida a ser tomada na abordagem deste nosso lugar de origem €
determinar nosso conhecimento sobre seus termos. E importante uma visdo da filosofia
de Heidegger como um todo, do sentido de sua Destruktion®, da metafisica que desnuda
sua critica a subjetividade e por fim, conhecer o que se entende por sujeito nesta critica.

Toda a filosofia heideggeriana pode ser tracada com uma perspectiva Unica que
permaneceu intocada por todas as suas fases: a questdo do sentido do ser. Esta € a raiz e
ponto de encontro de todas as facetas de um filésofo polémico, por vezes ambiguo,
severamente criticado e calorosamente elogiado, um homem de quem se pode dizer
quase tudo mas que nunca abandonou este que foi seu motor por toda vida: pensar a
questdo da verdade do ser.

O conhecimento de alguns pontos fundamentais deste questionar é
imprescindivel para a compreensdo da perspectiva heideggeriana da filosofia, nos
fornecendo o subsidio necessario a posterior apropriacdo de sua idéia de destruicdo da
metafisica e sua consequente critica a subjetividade.

Na filosofia de Heidegger a Grécia ocupa um lugar fundamental. Esta posicdo
privilegiada deve-se ao fato de, segundo suas concepcOes, ser a Grécia o berco da
questdo do ser. Na interpretacdo heideggeriana a Grécia vai mais além, ndo sé é o ber¢o
do pensar o ser com os filésofos pré-socraticos, mas ainda aqui o destino do ser em todo

pensar posterior se definiu com o surgimento da metafisica.

* Conferir: HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 51

17



O pensamento do ser nasce de forma pura no escutar do filésofo ao Aoyol, numa
atitude de proximidade do pensar com o ser a filosofia nasce auténtica. Nao héa cisdes
entificantes do homem e do mundo, empobrecedoras do ser e restringentes a
manifestacdo da verdade dos entes. O filésofo procura o sentido do ser enquanto ser nos
entes sem entificar o ser e sem coisificar o ente.

Para Heidegger este € o periodo de ouro da filosofia grega. O advento do periodo
antropoldgico representado por Soécrates e pelos sofistas pds um fim na relacdo
originaria do homem com o ser da filosofia pré-socratica. Na perspectiva heideggeriana,
Sdocrates, Platdo e principalmente Aristoteles cometeram um erro que repercute até hoje
na prépria esséncia de toda filosofia. O regresso ao tempo destes pensadores na busca
da compreensdo deste engano, € o objetivo da destruicdo da metafisica pois esta €
exatamente o fruto gerado pelo engano dos pensadores socraticos.”

Resumidamente podemos identificar o erro dos filésofos gregos no
esquecimento do que Heidegger chamara de diferenca ontoldgica. Esta diferenca € que
faz do filésofo pré-socratico um pensador mais originario, na busca do principio Unico
da totalidade formadora do sentido dos seres particulares; como o fogo heraclitico. No
pensamento grego do periodo antropoldgico os filésofos discursavam sobre o principio
unico de cada ente, ou espécie de ente que formariam um modo de apreensdo do
principio da totalidade por analogia, numa entificacdo do préprio principio Unico que
poderia formar o ente particular.

A transformacdo do ser, do principio Unico da totalidade, em um ente na sua
busca de uma esséncia particularizada consiste no esquecimento da diferenca ontolégica
apontado por Heidegger. Esta diferenca é aquela que ha entre um ente e o ser, uma

questdio complexa e de inlimeras repercussdes. E uma diferenca que se da sempre no

> Cf essa tentativa de regresso no Herdclito e no Parménides.

18



ente, pois ndo ha ser fora do ente. Neste aspecto o ser estd dependente do ente, lhe €
imanente, pois s6 pode se manifestar enquanto ser do ente, ndo existe manifestagdo pura
do ser. Mas simultaneamente a dependéncia imanente do ser ao ente enquanto
manifestacdo, o ente depende do ser para ser ente, pois ndo pode haver ente que ndo
tenha ser. O ser ndo pode ser ente pois ndo se lhe podem aplicar qualidades entitativas
sob pena de ndo ser mais inteligivel o movimento, a mudanca, e a prépria diferenca
entre os seres. O ente ndo pode ser ‘ser’ pelo mesmo motivo, visto que ndo ha ente, ndo

ha manifestacdo sem qualidade entitativa, ndo pode nada de ente ser puro ser.

"E 0 ser, 0 que determina o ente como ente, como 0 ente ja é sempre
compreendido, em qualquer discussdo que seja. O ser dos entes ndo ‘€’ em si
mesmo um outro ente. O primeiro passo filoséfico na compreenséo do sentido do
ser consiste em ‘ndo contar estorias’ significa: ndo determinar a proveniéncia do
ente como um ente, reconduzindo-o a um outro ente, como Sse 0 Ser tivesse o

caréter de um ente possivel’”®

Nada é melhor que as palavras do proprio autor para explicitar suas opinides.
Aqui fica claro a extrema importancia da Grécia na busca incessante do filésofo por
respostas a sua questdo sobre o sentido do ser. Se ja na Grécia demos primeiros passos
em falso, como encontrar indicios de uma proximidade originaria com o ser através de
nossa tradicdo filosofica? Ndo podemos dela fugir, estamos historico e culturalmente
presos ao nosso tempo, herdeiro da filosofia moderna, e também grega. A resposta

heideggeriana € sua Destruktion da metafisica.

® HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 32

19



Este termo ndo deve ser compreendido no sentido usado pelo senso comum
quando se encontra frente a seu correlato em nossa lingua, destruicdo. O destruir a
metafisica ndo quer dizer demolir seus principios e atirar ao fogo seu edificio tedrico,
como jé foi tentado antes de Heidegger’. A metafisica deve ser desconstruida em suas
partes basicas remetentes ao esquecimento da diferenca ontoldgica, para que possa
mostrar cada vez mais explicitamente as maneiras e formas de desenvolvimento do
pensamento desviante no intuito de evita-lo e com ele aprender.

Toda critica que se almeja consistente possui um ponto de partida. O ponto de
partida da Destruktion heideggeriana ¢ ao mesmo tempo o ponto de chegada , a

perspectiva de esquecimento da diferenca ontoldgica por parte da metafisica tradicional.

“Caso a questdo do ser deva adquirir a transparéncia de sua propria historia, é
necessario, entdo, que se abale a rigidez e o endurecimento de uma tradicéo
petrificada e se removam os entulhos acumulados. Entendemos essa tarefa como
destruicdo do acervo da antiga ontologia, legado pela tradi¢cdo. Deve-se efetuar
essa destruicdo seguindo-se o fio condutor da questdo do ser até se chegar as
experiéncias originarias em que foram obtidas as primeiras determinac6es do ser

que, desde entdo, tornaram-se decisivas.””®

Colocada a perspectiva de pensar a questdo do ser como nosso guia da filosofia
heideggeriana em geral e sua posicdo de critica do esquecimento da diferenca
ontoldgica na sua Destruktion da metafisica, s6 nos resta delinear o sujeito que esta

filosofia pretende abordar através desta Destruktion.

"HUME. Investigacdes acerca do entendimento humano. p 12
® HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 51

20



Para uma abordagem proficua da subjetividade criticada por Heidegger temos
que colocar em evidéncia sua relacdo com os elementos que podem liga-la a questdo da
diferengca ontoldgica em seu esquecimento acontecido na Grécia. Esta linha deve
permear a subseqliente caracterizacdo da formacgéo da subjetividade e contextualizagédo
histérica de nosso filésofo.

A modernidade nos trouxe o sujeito. De certa forma seu surgimento foi uma
reviravolta. O mundo estava cansado de medievalismo. A ciéncia urgia constituir-se e
tomar seu espago na sociedade. A epistemologia ndo podia mais esperar... . Neste
edificio do conhecimento moderno o sujeito surge como uma das pedras basilares que
permitird a revolucdo copernicana de Kant, o desenvolvimento da epistemologia e assim
a consolidacdo do saber cientifico, que sem esse respaldo afundaria nos dogmatismos
medievais.

O homem voltou a ser o centro das atencdes, o observador tornou-se observado.
Finalmente era feita a pergunta “quem conhece? E como conhece?” . Descobriu-se a
consciéncia, o eu e sua importancia ndo poderia ser encoberta dai por diante.

Mas o advento do eu pode ser encarado também como um desdobramento
natural de um pensamento iniciado na Grécia, 0 pensamento metafisico. Quando o
grego observou 0 mundo e perguntou por sua substancia, pela ousia, pelo que a coisa é;
entdo houve uma cisdo. Neste momento a unidade relacional entre homem e mundo se
quebrou. Esquecendo de si ao voltar-se para 0 mundo, 0 grego criou a relagdo sujeito-
objeto. Mas focou seu olhar no objeto, s6 quando se esgotou a possibilidade de avancar
com o olhar apenas no objeto, é que surgiu, na modernidade, o sujeito.

Assim, 0os modernos ndo criaram o sujeito, eles meramente comecaram a descer
a montanha criada pela cisdo grega. No entanto o sujeito moderno ndo foi radicalmente

pensado, pois quando o grego esquece de si ao olhar o mundo ele cria o0 sujeito e 0

21



objeto, e fixa seu olhar no objeto. O resgate do sujeito realizado na modernidade néo faz
0 homem lembrar de “si”. O sujeito moderno ainda é visto através do objeto. O homem
que se depara com um sujeito como entendido na modernidade, continua como 0 grego
esquecido de si ao olhar o0 mundo. O eu visto como um ente definivel por predicados
qualitativos, ndo muda a relacdo de cisdo grega que caracteriza a metafisica, e ndo ¢ de
fato uma reviravolta.

O conceito filosofico de sujeito mudou e desenvolveu-se desde Descartes até
atingir seu apogeu em Hegel com o idealismo.” Apés esse periodo comega um
movimento de esvaziamento de sentido nas filosofias do sujeito. O desprendimento de
ramos filosoficos como a psicologia e a sociologia, a critica posterior ao idealismo, 0s
neokantianos e o advento do positivismo légico, e por fim Kierkegaard e Nietzsche com
o0 nascimento da filosofia da vida, ja sdo os sinais avanc¢ados de um ponto de ruptura.

A primeira formulagdo da subjetividade se encontra na obra de Descartes. Nela o
mundo € observado sob a lente de uma consciéncia, que faz o papel de fundamento
metafisico da realidade enquanto garantia epistemoldgica de acesso a verdade. O
fundamento concreto € Deus, que pelo cogito é alcancgado.

A ordem das idéias cartesiana lhe d& a garantia primeira do eu, a pergunta
natural que segue, e que, por caminhos tortuosos chegara a existéncia divina, é: Como é
esse eu? O que ele é?

A resposta cartesiana permeara o racionalismo moderno. O eu € a alma racional,
a substancia pensante, a consciéncia ou a res cogitans. O corpo, tdo dificilmente
valorizado pelos fil6sofos, sé participa deste eu, pois é uma substancia diferente, através
de uma gléandula de estranho funcionamento, na ndo menos estranha biologia descritiva

de Descartes.

% Sobre este ponto e sobre o parégrafo anterior conferir Ser e Tempo p. 50-51

22



Este eu possui idéias inatas e enquanto alma racional é imortal. A filosofia
cartesiana € extremamente original e traz alento as aspiracfes de sua época. Mas a
despeito dos problemas de sua argumentacdo muitas vezes circular, 0 maior problema
de seu trabalho no que diz respeito ao eu, é a valoragdo exacerbada do racional. Isto
abriu espaco para as duras criticas empiristas, e colocou a sua filosofia como
antagonista da ciéncia empirica nascente.

O sujeito moderno, resquicio de uma cisdo grega, nasce, também dividido. A
sensacao e a razdo se colocaram em campos opostos, cada uma explicando o homem a
seu modo, e 0 mundo através dele.

Este conflito se resolverd com Kant. O eu transcendental kantiano devolve ao
conceito de sujeito a unidade entre sensibilidade e racionalidade. Antes antagonistas,
agora sao compreendidos como etapas distintas e indissocidveis do conhecimento. Até
aqui se Ié a filosofia que se encontra na Critica da Razéo Pura. Kant escreveu uma ética
fundada na razéo pratica e a esta subordinou a razdo pura. Mas os desfechos das obras
kantianas apds a primeira Critica ndo foram trazidos totalmente a tona pela tradi¢do. A
posteridade elegeu a Critica da Razdo Pura o paradigma da filosofia kantiana, e os
neokantianos se apegaram fortemente a um projeto de fundamentacdo da ciéncia. Por
este motivo, apesar de incorporar o elemento sensivel do empirismo, 0 sujeito
transcendental permaneceu preso a relagdo de conhecimento, relacdo teorica entre
homem e mundo. N&o que este fosse 0 desejo de Kant, mas o impacto e a forca que sua
fundamentacdo da matematica e da fisica nas estruturas puras do homem, que conhece o
mundo, gerou uma atracao irresistivel para seu tempo. Um tempo ainda abismado com
Newton e que comegava a entrever as possibilidades maravilhosas da ciéncia. Kant e o

sujeito transcendental ainda estavam presos ao seu tempo.

23



A superacdo da relacdo tedrica com o sujeito se deu com Hegel. O maior e
melhor dos kantianos, foi também seu grande critico. Renegou a coisa-em-si kantiana, e
assim sustenta sua metafisica; ndo mais em nada exterior & percepcao do sujeito. O ser
se torna pensar, no seu sistema. E o auge do idealismo. O pensar é do homem. O eu
penso logo existo cartesiano ganha dimensdes novas. O eu ndo mais apenas conhece o
mundo, ele participa do ser do mundo pela razao.

Na vasta obra de Hegel encontra-se também, uma descri¢do do eu pelo viés do
desejo. O eu volitivo é mais apropriado para exprimir a esséncia do sujeito. Quando
pensa 0 homem meramente transparece um objeto em sua consciéncia, o foco do
fendmeno da relagdo tedrica tende a priorizar o objeto do pensamento. A relacdo
volitiva ndo focaliza o objeto, pois 0 mesmo ndo é de maior importancia ja que é
consumido no ato de realizacdo do desejo, enquanto realiza o desejo, 0 eu se mostra,
n&o o objeto.

Aqui o sujeito atinge 0 maximo de seu desenvolvimento. E o foco central da
realidade por ele e nele fundada, também € a fonte de garantias metafisicas para a
ciéncia e responde bem as necessidades do iluminismo. O belo e grandioso sistema
hegeliano jamais foi superado e de certa forma ele, ele de fato representa o fim da
filosofia. Depois de Hegel a confianga no sujeito, no eu, comeca a ser questionada.

As descobertas cientificas que eram abalizadas nesta filosofia comegam a
contradizer os principios das mesmas. A historia e seu desenrolar fazem o homem
menos confiante no futuro. Os problemas resultantes da revolugéo industrial se fazem
sentir e irdo desembocar em duas guerras mundiais.

Este mundo comeca a perder cada vez mais a confianga no eu, e se agarrar ao
cientifico. Um movimento, na verdade, também contraditério. Quando se pergunta

como o0 homem ¢é capaz de produzir desigualdades como as surgidas com a revolucao

24



industrial hd uma reagé@o no sentido de destruir as maquinas, mas esta ndo € a reacdo da
intelectualidade. Pelo contrério, se fabricaram maquinas intelectuais para tentar
entender estes fendmenos. Estas maquinas se chamam ciéncias humanas.

A ciéncia, fruto da objetificacho do mundo grega, comeca a dar sinais da
fragilidade de seu préprio fundamento no sujeito. A psicologia e a sociologia
desmontam a consciéncia e “provam” que o homem ndo pode, de fato, nela confiar. A
alma racional é apenas uma faceta de nossa estrutura. A biologia, com a teoria da
evolugdo, acrescenta elementos assustadores para o orgulhoso eu transcendental
imutavel. O determinismo cientifico parece querer assumir a tarefa da filosofia e findar
de explicar o mundo.

Aos filésofos restavam duas opcdes, se ndo se render a ciéncia, lutar contra ela.
Lutar contra ndo no sentido de negé-la, mas de opor as suas reducfes construgdes mais
apropriadas de compreensdo do mundo, expondo assim as caréncias do saber cientifico.

Os que a ela se renderam, assumiram como tarefa, renovar as fundacbes da
ciéncia, j& que a filosofia do sujeito ndo mais se mostrava suficiente . Partindo de dentro
da ciéncia mesma e associando-se a filosofia, principalmente a de Kant, os
epistemologos parecem querer fazer valer uma grande peticdo de principio ao tentar
fundar a ciéncia nela mesma.

Nesse trabalho surgiram positivistas l6gicos e toda uma tradi¢do, que agora se
ocupa da linguagem, conhecida por filosofia analitica. Sua tecnificacdo paradoxal
parece ter encontrado seu momento critico com Wittgenstein que reconhece as
limitacbes e impossibilidades de uma filosofia, que é no fundo baseada numa
subjetividade, negar essa subjetividade para fundamentar seu maior fruto.

Do outro lado encontram-se filésofos que ndo se enredaram na teia tecnificante

da ciéncia. Nos fundamentos da filosofia da vida, nascente em Kierkegaard e Nietzsche

25



percebe-se ja, a necessidade de reintegrar o sujeito com o mundo, tentar superar a ciséo
grega. Mas unir o sujeito e 0 objeto a partir da separacdo entre sujeito e objeto ndo é
possivel. Apos separad-los ndo se pode uni-los. A filosofia da vida contribuiu muito na
formacdo do conceito de Lebenswelt que ird separar Husserl e Heidegger.

Husserl ndo se encontra, de certo modo, nem entre os filésofos analiticos, nem
entre os filésofos da vida. Ele preocupou-se, sem duvida, com a fundamentacdo das
ciéncias, mas tentou fazé-lo a partir de um resgate da tradicdo. Retomando com maior
sofisticacdo os métodos cartesianos e radicalizando suas consequéncias, Husserl funda a
fenomenologia. Na sua defesa da filosofia ele combate o psicologismo como
fundamento da ldgica e tenta estabelecer a filosofia como ciéncia rigorosa.

Husserl parece ter com a subjetividade uma relagéo parecida com a que toda
modernidade teve, concentrada em uma Unica obra. Partindo de Descartes, no fim ele se
aproxima de Hegel através de um eu ideal absoluto.Tudo se d& neste eu absoluto. A
filosofia do sujeito parece ter encontrado um altimo defensor.

Parece estranho que justo um discipulo deste Gltimo guardido da subjetividade
venha a ser seu derradeiro algoz. Mas talvez exatamente por estar a par do projeto
fenomenoldgico do mestre, foi possivel a Heidegger entrever seu desfecho. A filosofia
da vida o deu inspiracdo e a formagdo do conceito de mundo da vida, mundo
circundante, tornou-se uma possivel saida para o problema da falta de sentido aonde a
fria filosofia fenomenoldgica husserliana parecia apontar. E neste ponto que o aluno e
mestre se separam, para Heidegger a filosofia nunca ser4 uma ciéncia de rigor e para
Husserl ndo é tarefa da filosofia desbravar caminhos obscuros como o do lebenswelt.

O mundo da vida, a idéia de histéria de Dilthey, a critica a racionalidade
algemada realizada por Nietzsche, a angustia de Kierkegaard; estas estruturas perderiam

sua riqueza se rigorosamente submetidas ao método fenomenoldgico de Husserl.

26



Heidegger ndo abandona a fenomenologia, mas a exercita de maneira peculiar. Ndo se
restringe a aplicar o método husserliano em sua investigacao, pois desconfia, com razéo,
de que quando radicalizado, o método fenomenoldgico como apresentado por seu
mestre se mostre incapaz de atingir as estruturas mais importantes da realidade.

Veja-se o que foi dito pelo aluno ao mestre ja em 1922:

"Concordo gue o ente no sentido do que o senhor designa 'mundo’ ndo pode ser
explicado, em sua constituicao transcendental, pelo regresso a um ente da mesma

espécie. Assim, entretanto, ndo se diz que o que constitui o lugar do

transcendental, ndo seja de nenhum modo um ente”°

Assim, Heidegger abre caminho para encontrar num ente, 0 modo de ser que
constitui o transcendental. Esta diferenca entre seu método e o de seu mestre permite a
analitica existencial. O Dasein. ou presenga € a conseqliéncia mais importante da
aplicacdo da fenomenologia peculiar heideggeriana, por vezes chamada fenomenologia
hermenéutica.

A esta altura jd ndo havia mais como uma filosofia do sujeito se sustentar, a
prépria ciéncia comeca a entrar em crise e logo a propria matematica entrard em
contradicdo quanto a seus fundamentos. A ciéncia ja ndo pode dar sustento a uma
filosofia, nenhum reducionismo é mais aceito. A filosofia estd também numa
encruzilhada, ndo pode retroceder aos ja muito criticados modernos, ndo tem ciéncia
para se apoiar, a propria matematica ruiu, o positivismo ldgico falhou. A filosofia da

vida esta ainda incipiente, ndo é capaz de superar a crise final da cisdo grega.

Y HEIDEGGER, apud STEIN, Ernildo. Compreens&o e Finitude. P. 88

27



Na realidade, esta crise € insuperavel a partir da tradicdo, pois a mesma ndo é
outra coisa que a expressdo e desenvolvimento desta cisdo. Para escapar desta armadilha
é preciso voltar até um ponto anterior, a esta origem grega, Heidegger tentara percorrer
este caminho. Seus conceitos tém a pretensdo de ser originarios no sentido de voltar as
origens gregas, anteriores a cisdo que formou a metafisica, e no sentido de serem novas
origens para um pensamento de fato novo. Livre dos grilhdes da tradi¢do, fundador e
destruidor.

A volta as origens, a necessidade de um pensamento originario fazem o chavéo
“Heidegger destruiu o sujeito” soar falso. Heidegger néo destruiu o sujeito. O sujeito se
esvaziou de sentido, e o filésofo pretendia resgatar este sentido perdido. Sua grande
contribuicdo é exatamente tentar resgatar o sujeito que nunca foi pensado. O sujeito
grego, esquecido no momento da cisdo, ndo o sujeito moderno. O sujeito que se da no
mundo e no qual o mundo se d4, o Dasein. Ser-ai, estar situado e a0 mesmo tempo
langado, ser-no-mundo, ser caracterizado por sua existéncia, ser finitude. Todas
caracteristicas desta nova e a0 mesmo tempo antiga subjetividade.

Uma precaucdo metodoldgica se faz necessaria: Ndo se pode pensar na
subjetividade como fundadora da relacéo sujeito e objeto, isto € reincidir na cisdo grega.
Deve-se partir da unidade entre homem e mundo para dela perceber a subjetividade

originria.

“Néo podemos nem devemos pressupor conceito algum de sujeito para aclarar

dele o enunciado e a relagéo sujeito x objeto, sendo o inverso.”*

! HEIDEGGER Introduccion a la filosofia. p. 82

28



Esta relacdo originaria pode ser encontrada em duas caracterizagdes
heideggerianas. A relagdo do homem com os entes, a cotidianidade mediana; e outra a
relacdo especial do homem com o ser, sua transcendentalidade especial e forma de
abertura & verdade do ser. O primeiro aspecto se encontra na relacdo de manualidade
com seu mundo circundante. As coisas ganham sentido para o homem enquanto
instrumentos com finalidades. Estas finalidades em ultima instancia sdao o préprio
homem. E esses instrumentos ganham sentido e formardo o sentido do homem antes de
qualquer racionalizacdo teorica de suas realizagGes. Nas teias de significacdo das coisas
nascem os significados a partir de relagdes de utilidade das coisas. Esta estrutura sempre
ja levada em consideracdo pelo dasein sustenta a possibilidade da linguagem e
comunicacdo. Esta estruturacdo pré-compreensiva fundadora da linguagem é uma
primeira caracteriza¢do da nova subjetividade.

O segundo aspecto da relacdo entre homem e mundo € como se da a manifestacéo
da verdade dos entes. Como se d& o mundo. O mundo ndo é mais um objeto passivo e
morto apreendido pelo sujeito. Ele se mostra e se esconde do homem. Mais
radicalmente ainda ele se mostra e se esconde no homem. O Dasein é o lugar de
mostracgéo do ser.

Mas aqui ainda falta um Gltimo aspecto que o dasein carrega e que determinara
seu comportamento. O homem ¢é finitude. Assim o tempo torna-se o sentido orientador
da existéncia humana, tornas-se sua dimensdo. Aqui 0 homem torna-se possibilidade e
associada a finitude e a significancia, com a caracteristica de local do velamento e
desvelamento da verdade, faz-se do homem um ente que anda no fio de uma navalha.
Entre o velar e 0 mostrar, entre o sentido do mundo e a angustia da falta de fundamento,
entre 0 ganhar-se no tempo e o perder-se no esquecimento. O Dasein é estar em jogo, é

poder-nao-ser.

29



Este aspecto de Nao que se observa numa analise das caracteristicas do ser-no-
mundo, Heidegger chama essa nulidade de aspecto mais positivo da constituicdo da
transcendéncia da existéncia. Por estar na raiz da propriedade, da existéncia auténtica e
talvez do velar-se do homem na dindmica da manifestacdo da verdade do ser. E talvez
pista fundamental para a investigacdo sobre a esséncia do fundamento, e da propria
constitui¢do de sentidos do mundo feita pelo Dasein.

Ainda muito ha a ser discutido antes de qualquer definicdo da subjetividade
originaria, mas provisoriamente a unica conclusdo real que nos permitimos aqui € que

Heidegger ndo destruiu o sujeito, ele o estd construindo.

30



O caminho do manual a significancia: Delimitando o lugar de manifestacéo

do Dasein

A manualidade pode ser caracterizada por seu carater de referencialidade.
Enquanto interpretacdo do ente simplesmente dado se mostra ineficaz para uma
fenomenologia do mundo da vida, o manual permite, através desta referencialidade,
trazer para 0 mundo as caracteristicas de interdependéncia dos entes, fundamental para a
constituicdo de um mundo enquanto fenémeno total sem reducdo, a mera soma total dos
entes.

O mundo se apresenta no plano da obra como momento estrutural do ser-no-
mundo. Ser-no-mundo, é elemento constituinte fundamental da presenca. E a presenca é
0 modo de ser que constitui 0 mundo. Heidegger separa 0 conceito ser-no-mundo em
momentos estruturais que o constituem. Mas estes momentos, ndo podem sob hipétese
alguma, serem interpretados como partes independentes que somadas resultam no

conceito.

"A expressdo composta ‘ser-no-mundo’, ja na sua cunhagem mostra que
pretende referir-se a um fendmeno de unidade. Deve-se considerar este
primeiro achado em seu todo. A impossibilidade de dissolvé-la em

elementos que podem ser posteriormente compostos, nao exclui a

31



multiplicidade de momentos estruturais que compdem esta constituicdo.””*?

Neste sentido se coloca 0 mundo como momento estrutural do modo originario
total do ser-no-mundo. Na estrutura de momentos deste ser-no-mundo sdo somados dois
momentos, o ser-com e ser-préprio constituintes do impessoal, e o0 ser-em como tal. Ao
primeiro corresponde a resposta a interrogacdo pelo quem que se coloca no horizonte da
estrutura do ser-no-mundo. A segunda expGe como se relacionam o0s dois momentos
anteriores. O em do ser-em ndo é uma mera preposicao indicadora de inclusdo. Trata-se
de um existencial, e como tal precisa apreendido.

Enguanto existencial, 0 em do ser-em tem alcance ontoldgico, pertencendo ao

particular método fenomenoldgico heideggeriano de abordagem da questdo do ser.

"Existencial remete as estruturas que compdem o ser do homem a partir da

existéncia em seus desdobramentos advindos da presenca.”*?

Atente-se aqui a diferenca entre existencial e categoria. As categorias Onticas,
referentes a propriedades predicaveis, e ndo modos de ser, pertencem a um sujeito tendo
sua essencia independente do mesmo. O existencial ndo é um atributo do sujeito, ele faz
parte da estrutura do homem e da estrutura de sua essencia, ndo havendo isolamento
entre os dois. N&o faz sentido falar em existenciais fora do Dasein, nem em Dasein
independente de existenciais. Essa unido insuperdvel traz a necessidade da

fenomenologia.

2 HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 90
¥ HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 311

32



"A fenomenologia é a via de acesso e 0 modo de verificacdo para se
determinar o que deve constituir tema da ontologia. A ontologia so é

possivel como fenomenologia.”**

Assim 0 que € existencial se opde ao que é existenciario, o que é ontoldgico se
opde ao que é Ontico; em ambos 0s casos a dicotomia reflete a preocupacdo com a
diferenca ontoldgica respectivamente relacionando os conceitos ao plano do ente e do
ser do ente. Cabe aqui retomar a importancia da diferenca ontoldgica para o pensamento
heideggeriano. A volta para ela ir4 constituir os conceitos fundamentais que fundam a
analitica existencial. Heidegger se coloca num plano de abordagem dos entes anterior ao
esquecimento grego diferenca ontoldgica. E o que se chama o pensamento originario.

Desta posigéo ele se debruga sobre o conceito de mundo da vida e desta tarefa
resulta o conceito de Mundo heideggeriano, que posteriormente se desenvolverd no
central Ser-no-Mundo. Aqui se coloca o problema da constitui¢do originaria do mundo.
Esta constituicdo, para a fenomenologia peculiar heideggeriana, pode se estruturar a
partir de um ente. Este ente é o ente dotado do modo de ser da presenca, em palavras
simples, 0 homem.

Mas a mera volta ao homem como constituinte do mundo ndo é novidade, e
realizada a partir do paradigma metafisico de esquecimento da diferenga ontoldgica,
sera estéril como filosofia. Cabe ao filésofo, no plano da originariedade, entender o ente
de modo diverso do que se fez em dois mil anos, e assim recolocar o0 homem néo
enquanto ente simplesmente dado, e assim poder abarcar o mundo sem se afastar do ser.

A interpretacdo do ente se desenvolvera, em Heidegger, nesta originariedade.

Corretamente se coloca a interpretacdo do ente enquanto ente, como uma das possiveis

“ HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 66

33



interpretacdes abrindo espaco para maneiras mais originarias de fazé-lo e sem negar a
metafisica, mantendo assim seus tesouros.

Enquanto existencial, mundo se coloca num plano anterior aos entes
simplesmente dados. A soma dos entes que formam o mundo éntico sempre é entendida
sob uma perspectiva de totalidade que ndo esta em sua constituicdo de seres meramente
dados. Uma perspectiva que subjaze o entendimento do ente, esta perspectiva anterior
ao calculo do que seria 0 mundo, se da originariamente a presenca, a compreensdo. Este
lugar onde se dd o mundo dos entes, que se d& na presenca, € 0 mundo heideggeriano,
chamado mundanidade.

Deste modo nao se pode falar de um sujeito que esta no mundo, mas de uma
mundanidade que se abre na presenca em seu ser-no-mundo. Grosseiramente dir-se-ia,
ndo € o homem estd no mundo, mas 0 mundo que esta no homem. Chame-se a atencdo
para o fato de que este mundo que estd no homem néo deriva para um idealismo, ou
tentativa de fundar o mundo num sujeito. Este mundo ndo é apenas 0 mundo dos
objetos, € a estrutura que permite a abertura do mesmo; esta estrutura é que se da na

presenca.

"Como se determina a referéncia do ser-ai ao mundo? Ja que ele ndo é ente e ja
que deve fazer parte do ser-ai, ndo pode, manifestamente, esta referéncia ser pensada

como a relac&o entre ser-ai como um ente e o mundo como um outro.”*

Continua apresentando o outro lado da questdo, a objetividade que para o conceito

de mundo também ndo se aplica adequadamente. Ou seja, 0 mundo nao se restringe nem

> HEIDEGGER. Sobre a Esséncia do Fundamento. p. 136

34



a subjetividade nem a objetividade tradicional, e a0 mesmo tempo das duas participa de

modo relativo.

“No fim o conceito de mundo deve ser assim entendido, que 0 mundo
realmente seja subjetivo, mas que justamente por causa disso ndo caia
como ente na esfera interna um sujeito ‘subjetivo’. Pelo mesmo motivo,
porém, ndo € o mundo também puramente objetivo, se isto significa:

fazendo parte dos objetos que s&0.”"*°

Por fim,

“ O ente, digamos a natureza no sentido mais amplo, ndo poderia revelar-
se de maneira alguma, se ndo encontrasse ocasido de entrar num mundo.
Por isso, falamos de uma possivel e ocasional entrada no mundo do ente.
Entrada no mundo nédo € algo que ocorre no ente que entra, mas algo que
‘acontece’ ‘com’ 0 ente. E este acontecer € o existir do ser-ai, que como

existente transcende.”*’

Estas colocagbes mostram até onde chegardo as conseqiiéncias do mundo
heideggeriano, com reflexos até mesmo na fechada filosofia americana. A digresséo
através do conhecimento como modo derivado de ser-no-mundo traz como
conseqliéncia a alteracdo do critério de verdade, e com isso coloca novas perspectivas

sobre as quais fundamentar a questdo da verdade do ser.

® HEIDEGGER. Sobre a Esséncia do Fundamento. p 136
" HEIDEGGER. Sobre a Esséncia do Fundamento. p 137

35



De volta a raiz do problema encontram-se as estruturas que caracterizam a
manualidade. Suas nuancas determinardo toda a futura problematizacdo do mundo, e
conseqiientemente da presenca. Estas facetas do ente enquanto manual se d&o no que se
chama mundo circundante. Evitando uma subjetividade tradicional abarcando a
mundanidade, toma-se a cotidianidade mediana como horizonte de um ser-no-mundo
mais proximo da presenca.

Assim, faz-se necessario buscar a estrutura subjacente ao mundo circundante que

permite sua abertura; a saber buscar a manualidade do mundo circundante.

"Passando por uma interpretacéo ontoldgica dos entes que vém ao encontro
dentro do mundo circundante é que poderemos buscar a mundanidade do

mundo circundante (circumundanidade).”*®

Esta mundanidade esta fundada no conceito de manual. Em seu modo mais
originario de manifestagdo o mundo surge como unidade proxima a presenca, unidade
garantida pelo carater préprio do manual, que permite a apreensao da totalidade do
mundo que se d& na e para a presenca. A relacdo originaria de que falamos é a
ocupacdo. Ora, 0 que se 1é no manual que permite esta relacdo nada mais é que a
referencialidade das coisas, entendidas como manuais.

Uma coisa sé pode se dar enquanto manual. E o manual sé pode ser entendido
enquanto referente a outra coisa. Nesta referencialidade originaria surgem as bases de
uma relagdo que mais tarde levara a significancia. O ente passa a ser entendido como
instrumento, coisa com a qual se lida. O carater ontolégico de um "pragmatismo" do

mundo j& havia surgido na Grécia onde as coisas eram chamadas de mpoayuoarta,

® HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 107

36



pragmata. A perda deste carater originario da ocupacao, refletido neste pragmatismo
ontologico dos entes, € o reflexo do esquecimento da diferenca ontoldgica ja
tematizado.

A idéia do manual traz o ente enquanto instrumento, e funda a unidade da
mundanidade da cotidianidade mediana que, por sua vez, se coloca na base da
mundanidade circundante, objeto a ser pensado para estabelecer as referéncias

fundamentais do conceito de mundo.

“O lidar com o ente disponivel, representa uma das grandes intuicdes de
Heidegger, quando estabelece o conceito de Zuhandenheit - a qualidade do
estar disponivel do estar & mdo. E a partir deste conceito que a analitica
existencial produz um espago que é receptivo ao mundo da obra ou da obra

que constitui ‘mundo’.”*°

Desta maneira 0 manual é constituinte do mundo. Enquanto forma originaria de
relacionar-se com o0s entes, 0 modo de ser da ocupacdo determina, através da
manualidade, a apreensdo do ente enquanto instrumento. O ente se abre para a presenca
em sua caracteristica de referencialidade para permitir a unidade de uma mundanidade.
O modo de abertura do ente, ou 0 modo de entificagdo do mundo realizado pela

presenca de maneira originaria, € 0 manual.

19 STEIN, Seis estudos sobre Ser e Tempo, p. 75

37



A Estrutura da Significancia

Colocada a interpretacdo dos entes como manuais, e sua relacdo enquanto
fundantes do mundo, coloca-se agora o problema de como este mundo se apresentara
em sua relacdo de abertura com a presenca e como neste processo se da a significancia.

A primeira estrutura da referencialidade do manual é o ser-para, Um-zu. Um
instrumento traz como modo fundamental do seu ser o modo de ser da serventia. Esta
caracteristica referencial do ser-para ndo se da isoladamente nos instrumentos
particulares. Do mesmo modo que a mundanidade subjaze a qualquer interpretacdo do
mundo, na apreensdo do instrumento ja sempre se da uma totalidade do instrumental
garantida em sua unidade pela estrutura da serventia baseada no ser-para.

A circunvisao € a apreensdo desta totalidade de subordinagdes.

“O que esta a mao, nem se apreende teoricamente nem se torna diretamente
tema da circunvisdo. O que estd imediatamente a mao se caracteriza por

recolher-se em sua manual idade para, justamente assim, ficar & m&o.””*°

Superado o nivel de relacdo do ser-para, chega-se através da circunvisao ao para-
que, Wozu. O para-que é o desdobramento especifico do ser-para nos entes singulares
dados numa circunvisdo. O para-que libera a possibilidade de emprego constitutiva da

esséncia do instrumento, dando-se no encontro com o modo de lidar com a ocupacao.

%0 HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 111

38



Neste processo se coloca o conceito de obra como horizonte de finalidade da estrutura
do para-que.

Na producéo da obra trava-se contato com um tipo de ente que mesmo estando
sempre a mao ocorrem fora da estrutura do para-que. S&o o que comumente entendemos
por materiais que constituem em seu todo o que se chama natureza. Assim, a obra
sempre se refere ao para-que e a matéria de-que, woraus. Contudo, estas duas situacdes
que se apresentam enquanto horizontes de referencialidade da obra ndo a esgotam em
sua totalidade, Ihe falta a remisséo ao portador e usuério.

Traz-se assim para 0 ambito de uma estrutura do mundo, novamente, a presenca
como elemento constitutivo determinante. O ente intramundano que subjaze a obra é
descoberto pela presenca no contexto da ocupacgédo, e descoberto em sua constituicdo
referencial em diferentes graus de apreenséo proporcionados pela circunvisao.

Porém o mundo ndo se da a presenca apreendido como mero ente intramundano.
O ente é que € apreendido no mundo. O para-que se desdobra num para-isso quando
contextualizado na circunvisdo. Assim o ser-em, se desdobra em para-que, Wozu, que
por sua vez contextualizado na referencialidade da circunviséo, se desenvolve num
para-isso. Quando da quebra destas estruturas, como no caso do conhecimento
tradicionalmente entendido, teérico e representacional ?* percebe mais dois aspectos
referenciais até entdo ocultos na cotidianidade.

O para-que, Wofur, e o com-que, Womit, se abrem quando desta quebra
estrutural anunciada acima, ou seja, novamente depara-se com o mundo circundante.
Estas facetas do ser-no-mundo apreendidas numa quebra da estrutura referencial da

circunvisdo s se ddo no que Heidegger chama de fendmeno da surpresa. Este consiste

21 Cf. HEIDEGGER. Ser e Tempo p. 99

39



num reconhecimento de uma perturbacdo da referéncia, quando o instrumento néo
encontra possibilidade de uso para.

O mundo circundante que se anuncia apds o fenbmeno da surpresa através das
estruturas referenciais do para-que e do com-que aponta em sua abertura para a
apreensdo do manual em seu ser-em-si. Este ser-em-si é exatamente o modo de
apreensdo de um manual quando este ndo estd na raiz do fenémeno da surpresa®,
quando o mundo ndo se anuncia nela. Este em-si permite ao mundo um certo se
evidenciar. Aqui surgem os dois ultimos aspectos colocados por Heidegger em sua
exaustiva exposicdo das estruturas determinantes da referencialidade do mundo
circundante.

Séo eles: o em-que, Worin, caracteristica da abertura do mudo como algo no
qual a presenca estd originariamente mergulhada e o para-o-qual, Worauf
desdobramento do para-isso no seu em-si. S&0 0s aspectos culminantes de toda a
descricdo heideggeriana em busca das referéncias constitutivas da manualidade.

Assim o autor termina seu edificio conceitual que se iniciou na apreensdo do
ente intramundano em seu modo de ser originario enquanto manual e culminou nas
estruturas j& sempre dadas de uma circunvisdo apreendida em seu em-si pela presenca.
Este ja sempre dado é o modo como a presenca se coloca em relagdo ao modo de ser da
ocupac&o. E o que se chama familiaridade.

O proprio Heidegger assim coloca a concluséo de seu esfor¢o na anélise de uma

referencialidade do mundo.

"Segundo a interpretacao feita até aqui, ser-no-mundo significa: o0 empenho

nao tematico, guiado pela circunvisdo, nas referéncias constitutivas da

2 HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 115.

40



manualidade de um conjunto instrumental. A ocupacdo ja é o que é, com
base numa familiaridade com o mundo. Nessa familiaridade, a pre-senca
pode-se perder e ser absorvida pelo ente intramundano que vem ao seu

encontro.”?®

Para que 0 mundo possa evidenciar-se, ele antes ja sempre deve, de alguma
maneira, encontrar-se aberto para 0 modo de ser da ocupacédo, sempre sob a perspectiva
da circunvisdo. Logo, o0 mundo é um ente que absorve a presenca neste processo de
abertura.

Superado 0 momento descritivo de uma analise da mundanidade do mundo
circundante, a atencdo do autor volta-se agora para uma analise especifica do fenbmeno
da propria referéncia. Nesta anélise desenvolver-se-4 o conceito de sinal. Heidegger
comeca sua construcdo esclarecendo as diferencas entre referéncia, relacdo e acdo de
mostrar. Toda referéncia é uma relacdo, o que ndo faz necessariamente da relacdo uma
referéncia. Toda acéo de mostrar é uma referéncia, entretanto ndo é toda referéncia que
possui a caracteristica da acdo de mostrar. E por fim, toda acdo de mostrar constitui-se
numa relacdo, todavia, ndo € qualquer relagdo que remete a uma acdo de mostrar. Sinal
é a referéncia que em sua constituicdo é também uma relacdo e uma acdo de mostrar.

Mas, a acdo de mostrar de um sinal ndo se da de maneira singular. O ente, se é
que se pode chamar de ente, que o sinal sinaliza, aponta, ndo € um ente intramundano
particular especificado num para-que, Wozu. Este horizonte aberto no sinal é o todo

instrumental participante da circunvisao do ente referido.

% HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 119

41



"Sinal ndo € uma coisa que se ache numa relacdo de amostragem com outra coisa,
mas um instrumento que, explicitamente, eleva um todo instrumental a circunviséo, de

modo que a determinagdo mundana do manual se anuncie conjuntamente.””**

Heidegger estabelece uma escala de niveis de interacdo entre o sinal e a
referéncia. Esta escala possui trés niveis. Primeiramente, a relacdo se da a partir do
instrumento colocado através da acdo de mostrar do sinal com referéncia ao seu para-o-
qual fundado em Gltima instancia em uma serventia, ser-para. Em segundo lugar, o sinal
coloca-se como uma acdo de mostrar que supera 0 meramente particular do ente
intramundano, atingindo uma totalidade instrumental que lhe serve de contexto. Por
fim, como desdobramento deste segundo momento, o sinal se coloca acessivel enquanto
via de abertura do mundo circundante através da circunvisao.

Apo6s a consideracdo heideggeriana do mundo circundante e da referéncia
tomada em si mesma, chegou 0 momento de estabelecer relacdo entre estas duas
estruturas basilares do conceito ser-no-mundo. Numa nova abordagem da estrutura do
manual, Heidegger retira da referencialidade o carater ontolgico do manual enquanto
ente que esta sempre com ele mesmo e junto a si mesmo. Isto se d& na medida em que
enquanto o ente se refere a, ele sempre se descobre como ente que ele mesmo é. Esta
estrutura constituinte intima do ente é o que se chamara conjuntura.

Nela se ddo os varios momentos constituintes da referencialidade do mundo
colocados acima. Ela é o préprio ser dos entes intramundanos enquanto liberados, seu
conceito abrange e reline num todo ontolégico os aspectos derivados da manualidade.
Cada manual se apresenta numa conjuntura especifica, como no exemplo do proprio

autor: junto com o manual do martelo age a conjuntura de pregar.

** HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 123

42



Mas, ndao pode dar-se uma conjuntura particular sem, subjacente a esta e a
qualquer outra conjuntura particular, 0 panorama estabelecido por uma totalidade
conjuntural. Por exemplo, a totalidade conjuntural do manual numa oficina é primeiro
em relagdo as ferramentas singulares da mesma. Estendendo o raciocinio a uma
totalidade conjuntural radical, encontra-se um para- que, Wozu, primordial, onde néo se
da nenhuma conjuntura subjacente, por ser esta totalidade conjuntural radical a ultima
possivel de uma seqiiéncia finita da rede referencial da manualidade do mundo
circundante. O para-que, Woflr e o ser-para nao sdao, de modo algum propriedades dos
entes. S&o na instrumentalidade e lhe fazem condigéo para a determinagéo referencial
dos entes simplesmente dados. Assim o ente se da enquanto referido a. Ele é com, e é
junto. Seu modo de ser é na conjuntura. O ente s6 se da num conjunto.

Este horizonte se d& num ente que ndo poderia ser outro que o ente dotado do
modo de ser da presenca. Neste ponto, o para-que primordial transforma-se num em-
funcdo-de, que é o para- que remete a presenca, ente no qual seu préprio ser estd em
jogo.

A conjuntura se da anteriormente ao instrumento singular, ela sempre j& é na
liberagdo do ente intramundano. Radicalizando seu pensamento Heidegger coloca a
questdo do para-que que se d& em ultima instancia. As conjunturas se seguem numa
escala crescente, martelar, oficina, fabrica, mercado. Esta sempre recai no para-que
onde ndo se da nenhuma conjuntura. Um para-que que ndo pode ser compreendido a
partir de um contexto referencial baseado no mundo. S6 num ente onde a mundanidade
ja é nele, ha a possibilidade de um para-que sem conjuntura. Um para-que primordial,
uma funcdo. Em funcdo € exclusivo da presenga. SO se € "em funcgdo de" quando se €
em funcdo da presenca. Nela o seu proprio ser esta em jogo e estar "em funcao" da

prépria possibilidade de ser da presenca € o Unico para-que anterior a conjuntura,

43



anterior a todos os para-que. Na presenca o ser dela mesma é possibilidade como sera
desenvolvido na anélise da compreenséo.

Todo ente tem no primérdio de sua manualidade a referéncia e a
instrumentalidade, estas determinagdes categoriais se abrem na perspectiva da
conjuntura que leva em ultima instancia a presenca. Enquanto pré-compreensao de ser,
a presenca funda o para-que primordial que por sua vez de certo modo funda o ser da
compreensdo. Um circulo que se da através da funcdo existencial da compreensdo. Nela
se funda a "razdo" pela qual o para-que primordial sempre se refere a presenca na
possibilidade, por ser possibilidade de ser hd uma diferenca entre um para-que que se da
nos entes intramundanos e o0 para-que que toca o ente dotado do modo de ser
possibilidade de ser. Deste modo, através da compreensdo, esta a presenca colocada
como fundamento do em funcéo de.

Fica assim explicito como a presenca se coloca concretamente na estrutura da
referencialidade do mundo, ndo como sujeito nem como objeto participante, mas como
horizonte de abertura. E na compreensdo enquanto modo fundamental do ser-em
enquanto momento estrutural do ser-no-mundo, colocado na presenca, que 0 mundo ja

esta sempre aberto.

"A abertura prévia da perspectiva, em que acontece a liberagcdo dos entes
intramundanos que vém ao encontro, nada mais é do que a compreensao do

mundo com que a pre-senca, enquanto ente, ja esta sempre em relacéo.”?

Chegando a este ponto, finalmente desdobrar-se-4 o conceito que buscamos

desde o inicio deste capitulo. A compreensdo contém o contexto e perspectiva em que

» HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 130-131

44



se da a conjuntura como sua referencialidade, na funcdo-de, como mundanidade. Na
familiaridade, no estar junto a essas remissdes a propria compreensdo se deixa
referenciar. A remissao da compreensao € o ato de significar. A presenca se compreende
significando, referindo-se a essas remissdes, do estar junto, do em funcéo de, do ser
com. Na totalidade dessas remissfes a presenca significa para si mesma enquanto ser-
no-mundo. A totalidade das remissdes da acdo da presenca de significar a si mesma,
enquanto ser-no-mundo, € a significAncia. A significancia constitui a estrutura do
mundo no qual a presenca é.

A significancia nasce da compreensdo da presencga dela mesma. A constituicdo
fundamental do ser-no-mundo se da numa mundanidade, é a relacdo do homem com o
mundo. A compreensdo do mundo se da na presenca, € a compreensdo da presenca
pressupde uma prévia compreensdo do mundo. A significAncia no nivel ontoldgico é a
compreenséo da presenca de seu proprio ser-no-mundo. E a maneira como a presenca a
compreende a partir de sua constituicdo existencial de ser-no-mundo. Sé através dela se
exige a compreensdo da presenca.

Recapitulando: o ente intramundano se da numa abertura enquanto manual, dai a
referencialidade, pressuposta num para-que e num ser-para. A totalidade destas
remissbes de ser-para e para-que constituem a conjuntura. A compreensao detém-se na
conjuntura enquanto totalidade de remissdes. No deter-se junto & conjuntura, a
compreensdo é englobada na referencialidade, assim surge o significar: o carater de
remissdo da referencialidade da compreensdo. E o mostrar da mundanidade. A presenca
no seu ser-no-mundo se coloca no significar e assim se compreende. Nesta acdo as
remissdes, em sua totalidade, sdo chamadas de significancia. E o fruto de um significar

mais originario, um significar de um ente dotado do modo de ser da presenca. A

45



significancia € o resultado do significar da presenca, "da" entendido como significado
por ela e significado de seu proprio ser.

Da significancia a presenca pode realizar compreensdo e interpretacdo, assim
formando significados e fundando a linguagem. A significancia toma a compreensao
primeira em relacdo a interpretacdo e ao discurso pois é condicdo de possibilidade da
linguagem. Através dela o contexto referencial da conjuntura pode se dar no nivel
ontico, ela é o canal de ligacdo e passagem do ontoldgico para o 6ntico da compreensao.
Assim a significancia é o modo como o ser-no-mundo se abre para a presenga na
compreensao.

E da presenca em sua compreensdo e significacio de si mesma que nasce a
significancia, a presenca tem sempre nela a sua propria compreensdo. Na sua acao de
referéncia a totalidade de remissfes assim a compreensdo de seu proprio ser depende
sempre desta significancia e logo dela mesma. A presenca esta sempre em jogo no ato
de compreender. Ela ¢é possibilidade, é poder ser. A perspectiva como 0 ser-no-mundo
se abre esta na presenca. Depende dela, varia com ela, dai 0 homem poder perder-se ou
salvar-se a cada momento. A relacdo da presenca com o mundo se da no ambito da
possibilidade, ditadas pela significancia. Estas possibilidades, como ja é possivel
entrever sdo muito mais que possibilidades logicas ou estruturas sem contradi¢do
interna, sdo perspectivas compreendidas através da significancia, do ser, da propria

presenca.

46



Implicacdes da manualidade e indicios da subjetividade originaria

Como caracterizar uma subjetividade a partir da relacdo de manualidade? O que
diferencia um instrumento de um objeto simplesmente dado e o que diferencia o sujeito
transcendental que conhece este objeto do possivel sujeito originario que se ocupa junto
a um instrumento?

A subjetividade indicada numa relacdo de manualidade ndo tem em-si as
determinacGes de condigdes de possibilidade para travar tal relagdo, como o sujeito
transcendental. Nem estas condicdes estédo na objetividade de um mundo exterior.

Esta subjetividade se caracteriza por realizar, no instrumento, sua funcéo, seu
para-que, que por sua vez lhe é exterior. A funcdo do instrumento ndo é determinada
pelo agente nem é por ele criada. Dasein simplesmente “instrumentaliza” o ente quando
uma ocupacao lhe parece ter sentido refletida no todo estrutural de contexto referencial
no qual o Dasein e o instrumento se encontram. O Dasein reconhece a funcdo do
instrumento na sua abertura para este contexto de sentido, que mais tarde se chamara
significancia, e temporaliza esta funcdo simplesmente. O instrumento ndo esta fora do
Dasein enquanto seu sentido instrumental ndo pode estar fora da significancia alcancada
apenas pelo Dasein. Tdo pouco o instrumento sé existe enquanto tal num mundo

privado de relagdes referenciais de um Dasein individual, porque a significancia esta

47



longe de pertencer ao individuo, mas o contrario sim € uma possibilidade aparentemente
mais proxima da verdade.

Sendo algo de exterior ao Dasein, a significancia exige do mesmo uma estrutura
transcendental que o permita presentifica-la no agir instrumental? Teria o Dasein
correlatos das formas kantianas, condi¢cfes de possibilidade que lhe abririam 0 mundo?
Sim e N&o. Existem existenciais do Dasein que Ihe possibilitam a abertura do mundo
através da significancia. Mas tais estruturas estdo sempre dentro da propria
significancia. Ndo ha um Dasein exterior a significancia que precise transcender uma
fronteira para alcanca-la, todo agir instrumental se d& dentro do contexto referencial da
significancia. Ha4 uma imanéncia ndo subjetiva nem objetiva dentro da qual se move o
agente da agéo instrumental, de certa forma podemos dizé-lo entdo um sujeito imanente.

Mas Heidegger também fala de transcendéncia.

“Aquilo com o que nds, por assim dizer, nos chocamos ao dizer que a existéncia é

ser-no-mundo é nada menos que a estrutura da transcendéncia”®

Nos deparamos com a estrutura da transcendéncia ao afirmar que a existéncia
consiste em ser-no-mundo. Pois o proprio ser-no-mundo é o modo relacional do homem
com o mundo em termos tradicionais. Aqui esse modo ndo é exterior ao homem mas o
caracteriza profundamente enquanto sua propria natureza. O homem é 0 modo como se
relaciona com o mundo. Surge entdo um problema: ndo podemos definir esse modo de
ser em termos de homem e mundo como se fez no passado, pois ambos 0s termos séo
posteriores ao primeiro, sendo este o termo que dard a determinacdo de homem,

enquanto Dasein, e de Mundo. Sendo ser-no-mundo homem traz em sua natureza, de

?® HEIDEGGER. Introduccion a la filosofia.. p 318

48



alguma forma o mundo. A forma na qual o0 mundo se insere na natureza do homem, é
seu papel no movimento de ultrapassagem promovido pela existéncia sobre o ente. A
existéncia transcende o ente, deixa de meramente sé-lo e passa a comportar-se em
relagdo a ele, pode cercé-lo sé-lo ou ndo. O homem transcende o ente que ele € e dele se
acerca.

No sentido oposto as determinagdes tradicionais, devemos apreender o homem e o
mundo a partir da relagdo ser-no-mundo. Assim poderemos entender sobre que novos
termos conceber algo como uma subjetividade e uma objetividade. Chega 0 momento
em que, como provavelmente na maioria dos trabalhos sobre Heidegger, se faz
necessaria uma elucidacdo sobre o ser-no-mundo.

O prisma sob o qual se colocara aqui a caracterizacdo do ser-no-mundo, parte de
uma determinacdo fundamental no pensamento de Ser e Tempo, a primazia da relagdo
pratica sobre a tedrica no existir humano. A partir da construgdo do conceito de
significancia baseado nesta afirmagéo poderemos clarificar alguns pontos importantes
da critica de Heidegger ao sujeito moderno, e possiveis indicios de sua particular
subjetividade originaria e transcendéncia originaria.

Primeiramente caberia discutir o porque de uma primazia do agir pratico sobre um
representar tedrico. Adiantemos um motivo, todo teorizar pode ser reduzido a uma
derivacdo de atividade pratica, ndo sendo verdadeiro o contrario. O pratico escondido
sob o teorizar é o vazio de significado de um determinado contexto pratico a ser suprido
através de uma teorizacdo. A resolucdo de problemas é a mée de todas as ciéncias, que
elevada a enésima poténcia tenta resolver buracos em complexas estruturas tedricas
como na astrofisica dos buracos negros, mas mesmo ai somente o contexto de falha

instrumental, ainda que o proprio instrumento seja uma teoria, pode dar significado as

49



perguntas desse tipo de teorizar. Negara-se ser a ciéncia talvez o maior instrumento da
humanidade nos tempos contemporaneos?

J& o contrério se mostra estranho imediatamente. E possivel que nossa atividade
de dirigir por exemplo, com suas complexas imbricacbes como sinalizar ao realizar
curvas, pisar na embreagem ao mesmo tempo em que no freio, serd que estes
movimentos sao reflexos de teorias que passam pela mente antes de chegarem as médos?
Temos em mente nossas operacdes motoras premeditadas? Ainda mais sera que com
todas as teorias sobre conducao de automoéveis em mente poderiamos assegurar que esta
pessoa sabe dirigir? Sentariamos tranquilos no banco de tras? A teoria do que é o dirigir
néo esgota o saber do como dirigir.

N&o ¢é a teoria que faz 0 mundo do modo como ele €, mas o contrario. Assim uma
boa teoria é a que é prdxima do que é o mundo; mas a que mundo remete esta fala
tedrica? Como dito anteriormente € o mundo da das relagdes préaticas de onde podemos
derivar toda e cada teoria.

Aqui esta o ponto de apoio da critica a subjetividade moderna baseada na relacao
de conhecimento racional de um eu sobre um mundo objetivo descontextualizado.
Colocada esta argumentagdo cabe agora a descricdo desse mundo, chamado por
Heidegger de mundanidade.

Mantendo em vista a relacdo pratica, lembremos que a mundanidade ndo é o
mundo do objeto meramente dado, € o mundo do instrumento. Mais ainda, numa
inversdo do pensar ingénuo definidor de mundo como a soma total de objetos, a
mundanidade a totalidade instrumental é que pode tornar o instrumento inteligivel
enquanto tal. Ndo é a soma de objetos isolados que torna uma totalidade inteligivel, mas

uma totalidade relacional que permite apreender cada instrumento em sua

50



inteligibilidade. O ponto referencial que torna cada instrumento inteligivel é sua funcéo
dentro desta estrutura da mundanidade, se para-qué.

No ato de martelar ndo usamos um objeto de peso e medida fixos, com atributos
essenciais de um martelo por mera contingéncia. Pelo contrario usamos algo
contingentemente como martelo; ndo um martelo contingentemente. As caracteristicas
de peso, rigidez, textura que sdo frutos de uma relagdo tedrica objetificante ndo sdo
essenciais no martelar, sdo um equivalente aos acidentes aristotélicos cabendo a funcéo
de martelar a sua definigéo essencial de martelo. Usamos ‘algo como’ um martelo, um
ente acidental com a funcdo essencial de martelar. A prépria expressdo ‘algo como’ é
derivativo pois no ato de martelar ndo se da sentido a pergunta se 0 martelo € algo ou
ndo... Esta pergunta ndo se insere no contexto de sentido no qual o martelo se da como
instrumento.

O instrumento é sua funcdo. Neste ponto se da uma ruptura com o
representacionismo anterior. E perceptivel que um instrumento, enquanto funcio, nio
possa ser compreendido fora de seu contexto, ele ndo pode solipsisticamente ser em
funcdo de ser si mesmo. A defini¢do funcional do instrumento nunca esta nele enquanto
objeto. E impossivel compreender o que é um instrumento quando o tornamos um
objeto de nosso conhecimento. Ao contrario da fenomenologia anterior, de abandono da
contextualizagdo, do isolamento do objeto no partir para as coisas mesmas, a
hermenéutica heideggeriana busca o instrumento no Unico lugar onde podemos
encontrar seu sentido: fora de sua limitacdo objetiva, fora de seu isolamento individual
no contexto funcional onde esta inserido que lhe define e da sentido no seu mundo. O

instrumento ndo é anterior a seu contexto, e sim o inverso.?’

%’ Sobre manualidade e instrumento, conferir excelente trabalho de Dreyfus: Being-in-the-World

51



E um erro dizer que qualquer um pode identificar um atributo como o ‘peso’ num
martelo enquanto outros ndo conseguiriam ser identificados como sua ‘fungdo de pregar
caixas’ e que o primeiro atributo por isso mesmo é primordial em relacdo ao segundo.
No martelar a pergunta pelo peso de um martelo ndo faz sentido. A instrumentalidade
de um martelo ndo é subordinada a sua ‘esséncia’ objetiva pois existem martelos que
sdo martelos objetivamente e que ndo o sdo instrumentalmente, martelos falsos,
quebrados ou mesmo guardados em caixas de ferramentas. Como existem martelos
instrumentais que ndo o sdo objetivamente, como eventuais solas de sapato ou tabuas
providenciais. O contexto é o determinante do sentido de cada apreensdo dos entes... O
préprio conceito tedrico de martelo ndo faz sentido fora do contexto cognitivo tedrico,
no qual funciona como ‘instrumento’. Dai a maior abrangéncia, e anterioridade do
mundo instrumental sobre o conceitual.

Seguindo adiante o raciocinio deparamo-nos com a impossibilidade de se isolar
uma Unica funcdo. Nao ha sentido na fungdo de fechar um compartimento exercida pela
porta sem que haja o proprio compartimento e muito menos sem que haja uma funcédo
para esse compartimento. A impossibilidade isolar um instrumento é tanto 6ntica na
medida em que um martelo sem pregos nem superficie a ser fixada ndo pode operar,
quanto ontoldgica na medida que sempre ha um em-vista-de no martelar que é fixar uma
superficie. Assim cada funcéo de um instrumento esta imbricada numa fungéo superior
do seu todo contextual e em vérias fungbes coparticipantes desta funcdo central.Cada
instrumento desempenha um papel num todo contextual que por sua vez também é
funcionalmente subordinado, também desempenha um papel.

Seguindo este procedimento como numa analogia do retroceder causal em busca
de uma causa primeira podemos agora nos perguntar por uma funcdo originaria, um

para-qué final equivalente a uma causa primeira, podemos representar esta sequéncia

52



como infinita ou trazer para a questdo uma circularidade de principios. N&o se encontra
nas duas ultimas opg¢Bes um caminho viavel para produzir algo de interessante na
andlise da filosofia heideggeriana nos termos desta exposicao. Por isso passamos para a
procura da fungdo ultima, a funcdo sem funcdo, o objetivo que é buscado e para o qual
trabalham os instrumentos, que ndo é portanto instrumento.

Heidegger chama significancia o contexto geral de onde brota a possibilidade de
sentido da acdo cotidiana, um complexo de relagdes e referéncias funcionais de onde
sdo extraidas as fungdes individuais instrumentais. Na significancia est4 a base de todo
sentido e significado que perpassam a manualidade, ela é a raiz e base da mundanidade.

A significancia ndo é uma estrutura que nos transcendentalmente apreendemos
para depois de posse do contexto referencial tornarmos um ente um instrumento. A
significancia também n&do é um sistema de normas descritivas no qual se encaixam entes
como instrumentos ou coisas simplesmente dadas. O contexto referencial da
significancia ndo se d& fora da presentificacio da manualidade. Ndo se pode
compreender a significancia nem como ente objetivo nem como um tipo de estrutura
pertencente a uma subjetividade.. Também ndo se pode dizer que tal contexto se situa
numa regido entre o sujeito e 0 mundo, como um produto do encontro entre os dois,
mesmo SO se dando ao pensamento dentro desta relacéo.

Como raiz da mundanidade é a significancia que permite a propria
caracterizacdo de algo como um sujeito ou objeto. Nao é inteligivel qualquer definicao
de subjetividade ou objetividade alienada da estrutura referencial funcional da
significancia. Ela é anterior ao sujeito; pode-se chegar a ela através da critica a
subjetividade, cavando-se na base desse sujeito, e ndo tentando deduzi-la enquanto
producdo do mesmo. Entender a significancia como um produto da subjetividade, entre

ela e 0 mundo, é uma versdo enganosa que caird em peticdo de principio ndo havendo

53



outro modo de chegar a subjetividade originaria que nédo reclamar anterioridade a essa
significancia.

Colocada a posicdo pré-subjetiva e conseqlientemente pré-objetiva da
significancia estda devidamente fechado o caminho para qualquer cartesianismo de
dualidade de substancias. Que indicio de subjetividade originaria podemos encontrar
nesse contexto, quando a significancia se apresenta como o mais anterior? Nao podendo
retroceder além dela cabe vislumbrar o lugar para onde aponta.

O problema para onde aponta a analise da significancia é como pode 0 meu
martelar, o ocupar-me, e a ocupa¢do do outro histérico ou cultural ou até mesmo
geogréfico, partilharem e colherem seu sentido numa mesma e Unica contextualizacao
referencial, e a0 mesmo tempo se presentificarem de modos diversos. Como se da a
mudanca no contexto referencial primordial e como essas mudancas chegam ao mundo
ontico.

N&o se esta discutindo a ja posta primazia ontoldgica da significancia, ja sempre
presente. Ndo estd aqui se colocando a pergunta se é possivel que tenhamos criado o
contexto referencial, mas parece que de alguma forma nés podemos mudéa-lo...Sempre
de dentro dele mesmo, pois tanto esse ‘nds’ como as proprias referéncias em sua
flexibilidade existem s6 e somente sé dentro deste contexto. Estariamos dizendo ent&o
que a mundanidade, o mundo primordial representado pela significancia, ndo pode ser
posto ou de-posto pelo homem que dele ndo pode sair, mas que pode ser mudado e
transformado pelo homem. A subjetividade originaria ndo pode se afastar de seu mundo
como o fez a subjetividade transcendental moderna, mas ao contrario desta que tem na
objetividade universal uma imposicdo do objeto isolado criando uma barreira

intransponivel entre a esséncia do objeto e suas faculdades de com ela interagir; a

54



subjetividade originaria tem influéncia na dindmica do contexto instrumental no qual
vive. Sem querer parecer comunista o sujeito originario é transformador.

O homem é um ente situado. Ndo faz sentido querer identificar num mesmo
contexto de referéncias um menino-lobo e um analista financeiro ocidental, como
também se da ao pensamento um homem ocidental compreender e se situar no contexto
referencial de um homem oriental. N&s dividimos um mundo de préticas junto com seus
significados. Esse contexto nao foi construido por nés, nos é dado modifica-lo, como ja
vimos, mas sempre de dentro dele e sem sair dele. Exatamente por ndo ser nossa
construcdo, estamos livres de um solipsimo ontico, a situacdo de partilhar a estrutura
ontoldgica da significancia e presentifica-la de modo solipsista ndo cabe. A primazia da
anterioridade ontologica da significancia tem seu correlato dntico na anterioridade do
ser situado humano.

Mas, mesmo estas praticas sociais, historicamente determinadas sob as quais nés
temos influéncia, precisam de uma linha que Ihes dé coeréncia e ndo as deixe tornar-se
um mero amontoado de fatos cadticos e acdes isoladas sem ligagcdo e sem sentido no
nosso contexto referencial. Como vimos a significancia abrange toda acdo humana lhe
determinando uma fungdo, ou melhor um sentido na sua contextualizagdo referencial.
Quem ¢é o personagem principal da histéria? Qual o alvo de todo para-qué? O homem.
Ele é o elemento de individualizacdo do caos referencial de qualquer contexto, e
universalizador de toda singularidade oOntica no ambito de qualquer instrumento. O
homem é ator e personagem nas determinacfes contextuais da significancia, e por
vezes, autor.

Que podemos entender por este homem que se anuncia no centro da rede
instrumental? Sem ddvida ndo o ego transcendental, nem o individuo particular (por

mais que parega Napoledo querer roubar a cena nos livros de histdria...) sera que aqui se

55



mostrard a subjetividade origindria que buscamos? Pelos elementos aqui levantados
podemos precisar este ‘Quem’ da ocupacéo significante e percebemos claramente nédo
ser este ainda um correlato de algo como a subjetividade originaria. O ‘sujeito’ da nossa
vida cotidiana com nossas ac¢0es e ocupacdes, ndo tem nome nem rosto, ndo sou eu nem
vocé, como o sujeito historico ndo é Napoledo ou Maria Antonieta. E 0 homem comum
que partilha da estrutura referencial de sentido de seu lugar de sua época, nesse sentido
esta assegurada a universalidade das praticas de um povo. O ponto referencial impessoal
deste homem situado impessoal, me torna capaz de compreender o sentido das agdes do
meu vizinho. O impessoal domina a referencialidade da significancia onticamente e
talvez de alguma forma ontologicamente.

N&o esté se dizendo aqui que exista uma entidade como uma espécie de espirito
absoluto ou consciéncia coletiva que represente uma subjetividade partilhada
obedecendo aos moldes da tradicdo. O impessoal ndo determina a subjetividade
originéria que Heidegger procura.O impessoal marca a mundanidade enquanto seu
modo fundamental de abertura, referéncia possibilitadora da inteligibilidade de cada
ocupacdo. NOs ndo temos a habilidade para usar um martelo fundamentada nas
especificacOes de uso de seu fabricante nem baseadas na observacéo do trabalho de um
pedreiro por exemplo. Se estas duas experiéncias fazem parte de uma ontogénese do
meu modo de martelar e como o fazem s@o questbes a serem confrontadas
posteriormente. A questdo é que tanto especificacdes de um fabricante como marteladas
de um pedreiro sé se ddo como detentoras de algum sentido dentro do contexto da
significancia. A minha capacidade de compreender o martelar do outro se deve ato da
insercdo deste instrumento na mesma esfera historica e cultural sob a qual o dasein esta
inserido, as normas do fabricante e as marteladas do pedreiro séo diferentes, mas

permite-se compreender como martelar dentro de um contexto maior de sentido cultural

56



e histdrico. Para poder se inserir neste contexto, fugindo de um solipsimo de pura
diferenca, h4 que se promover uma identificagdo entre a individualidade ontica de cada
martelar na esfera ontoldgica da abertura ao sentido na significancia. Esta abertura na
significaria se da através de uma ponte que caracteriza 0 modo de ultrapassagem das
relacbes no plano ontoldgico da significancia para a inteligibilidade e sentido do agir
ontico. Ndo que haja uma primazia de qualquer das esferas no acontecer do martelar,
por exemplo. A ocupacgdo em sua esfera dntica ndo se d& ap6s uma busca de sentido na
esfera ontoldgica, nem o contexto referencial se constréi na acdo, posteriormente a seu
exercicio como num dar-se conta do que se fez para uma esfera ontolégica. A ocupacao
ja sempre tem sentido e é contextualizada e a significancia so é aberta na presentificacdo
ontica da ocupacdo individual. Na passagem de um plano a outro a acdo individual
caotica se fora de um contexto, ganha seu sentido; e a estrutura da significancia soma
novas relagcdes na sua dindmica constituicdo historico temporal. A ponte que permite
esta comunicacao € a identificacdo de um ‘quem’ da ocupacéo, na figura do impessoal.

A significancia se abre no modo de ser do impessoal, esse modo de ser é que
transforma Napoledo em sujeito historico, dissolve a individualidade do vizinho e do
pedreiro no martelar inteligivel; ndo inteligivel no mero sentido teérico mas enquanto
ocupacio dotada de sentido. E no impessoal que meu agir individual se soma ao agir
histérico-cultural, formado individualmente também!, da significancia e € nele também
que as marteladas ja dadas na histéria da minha cultura se somam as minhas. Quando
exerco o ato de martelar, esta acdo entra na impessoalidade da histéria e assim e ao
mesmo tempo a historia de todo martelar entra na minha acéo lhe dando sentido. Num
movimento reciproco de presentificacdo e constituicdo de sentido da acéo.

Né&o sendo entdo o momento ontico individual e sua referencia contextual dois

fendbmenos independentes e totalmente distintos, ndo h& sentido em falar de uma

57



ultrapassagem de um plano ao outro, nem em transcendéncia em qualquer acepg¢do. Nao
ha um dentro e um fora, como ndo ha um antes e um depois. O fendmeno da ocupacgéo
com o manual se dd num bloco Unico no encontro do dasein com o ente, a singularidade
ontica da acdo individual, o sentido que se abre para o Ontico a partir da estrutura
ontoldgica da significancia e a impessoalidade em que se ddo estas duas faces do
fendmeno, se copertencem e sdo coexistentes, interdependentes e simultaneas. N&o
saindo da estrita posicdo de determinagdo entre ontico e ontolégico, no manual, o
impessoal esta definitivamente atrelado a mundanidade, ndo sendo entéo constituinte de
uma subjetividade originaria.

Mas, ainda na impessoalidade h&d um indicio de algo ndo encontrado nas relagdes
de sentido da mundanidade, uma pratica de identificacdo, superacdo da mesmidade e ao
mesmo tempo anterior a diferenca, uma atitude analogizante que sO parece ter seu
sentido, sua fungdo enquanto legitimadora e possibilitadora da prépria significancia
enquanto aberta pelo impessoal. Se lhe é legitimadora e lhe é possibilitadora deve
portanto ser exterior, mesmo que num movimento posterior se dé a participar da
significancia.

N&o se trata, vale novamente lembrar, de uma esfera Ontica, da identificacdo
exercida nas fungBes matematicas ou nas inclusdes conjuntivas de conceitos. E a
identificacdo que anula um sujeito exercedor da ocupagio e da funcdo da mesma. E a
identificacdo que ha no martelar do meu avd e de meu pai, que me permite participar do
sentido do martelar na significancia. E o idéntico do impessoal que permite a
compreensdo do para-qué de uma func¢ao ndo importando quem a exerce.

Heidegger ndo fala de um agente detentor da causa final de cada para-qué,
embora eles existam.Fala-se do para-qué do martelar: fixar uma superficie, continuando

na sequéncia, a funcdo desse fixar seria consertar um telhado... N&o se fala que, Jodo da

58



um para-que ao seu martelo no fixar uma tabua ao telhado de sua casa. A funcédo deste
martelar é proteger Jodo do frio, como ja dito o para-qué tem sua funcdo Gltima sempre
no homem, (acredito que porque é s6 no homem que se constitui algo como um para-
qué), mas funcbes individuais servem em ultima instancia, a individuos. Mas é
impossivel negar a existéncia do modo de ser do impessoal dentro de nossa
compreensdo, pois ele nos abre acesso a significancia tornando inteligivel o agir do
outro individuo e o nosso proprio também. Ai que se encontra uma identidade originaria
que anula o sujeito individual constituindo o impessoal na abertura da significancia.
Esta identidade ndo est4 no mundo.

A identificacdo ontoldgica, da qual o principio de identidade dos manuais de
I6gica € um reflexo pélido, é a forma béasica de acesso do homem ao conjunto de
significagBes ontologicamente arranjados na significancia, ndo ¢ uma atitude volitiva
nem cognitiva, nem se pode propriamente chamar de atitude; pois um ato néo prescinde
de um agente e nesta identificacdo originaria se vela exatamente este agente de modo
definitivo em favor do impessoal no abrir-se da significancia. Identificacdo que anula o
agente sem deixar como novamente lhe ter acesso, no identificar ndo ha mais o que se
identifica posto que passa a participar do, ser, integrar o identificado, restando apenas o
ultimo que ja e sempre € também o primeiro. Este sujeito agente individual da préatica
singular no plano 6ntico ndo tem seu equivalente no plano ontoldgico, pois ele se
encobriu no, identificar originario constituinte do impessoal.?®

Vale colocar aqui uma outra forma de abordagem do impessoal como
contraposicdo, no intuito de tornar mais claras as implicac@es de nossa interpretacdo. Ha
em alguns livros a idéia de que o impessoal heideggeriano é uma degeneracdo do ser-

com auténtico. Diz-se que nesta degeneracdo 0 ser-com-o-outro se transforma em ser-

8 Cf. Sere Tempo p 180

59



entre-outros, sendo a impessoalidade, o impessoal, uma forma especial decadente de
interpretacdo do outro por parte do Dasein. Uma interpretacdo do outro como um ente
meramente dado, como uma coisa no mesmo modo do ente simplesmente dado da
técnica, ciéncia reificante s6 que mais grave pois e trata de um outro dasein.

Por que colocar esta questdo, e por que adiantar temas como a decadéncia nesta
analise da estrutura de referencialidade do mundo? Na resposta a colocacdo do
impessoal como degeneracdo do ser-com, podemos num Unico momento, trazer a tona a
estrutura das relagdes do dasein com o outro e na sua determinagdo mostrar o fendbmeno
da decadéncia que abrird o caminho para novos aspectos da subjetividade originéria.

Existe em Ser e Tempo uma divisdo mais ou menos clara sob trés aspectos da
relacdo do homem com o mundo. Até agora tratamos da relagdo do homem com o ente,
com as coisas no modo do ser-junto-a, que se estabelece e presentifica na relagdo de
manualidade, na ocupacdo. Mas ainda restam dois entes ndo tematizados e nao
esgotados nesta relacdo de ocupacdo, os entes dotados do modo de ser do dasein, e 0
ente que o proprio dasein ja sempre €. Em termos tradicionais a relacdo do dasein com
0s outros e por fim sua relagdo consigo mesmo.

A relacdo do dasein com outros Dasein se da através do ser-com, um existencial
que determina e faz parte da propria esséncia do dasein. Neste ser-com o outro ndo é de
forma alguma apreendido, ou conhecido, pois que ndo se da como ente, o Dasein
simplesmente esta-com o outro originariamente, o interpreta como outro dasein que nao
s esta e forma seu mundo mas que também é capaz de abrir o mundo em sua propria
constituicdo. Desta interpretacdo surge uma nova caracteristica que sempre se abre no
mundo heideggeriano. O mundo é sempre mundo compartilhado, pela evidéncia do
outro aberta no ser-com entendemos a fronteira de limitacGes de nosso dasein individual

e assim temos mais uma garantia de que o dasein mesmo que constituinte do mundo néo

60



¢ uma monada solipsisticamente atuante de dentro de si mesma para dentro de si
mesma.

O outro ndo se da posteriormente ao mundo, visto que o ser-com é constitutivo
do dasein o ser-junto-ao-ente e 0 ser-com, COmo 0 ser-para-si sdo simultaneos. Assim a
identificacdo do outro com os entes no modo de ser da ocupacdo ndo pode se dar num
ambito de originariedade, pois 0 ser-com e 0 ser-junto-ao-ente séo existenciais distintos
coexistentes. Ja aqui surge a impossibilidade de definir o impessoal através de uma
interpretagéo do outro como um ente dentro do modo de ser da inautenticidade. Porque
ndo pode se dar o modo de ser do ser-junto-ao-ente sobreposto ao ser-com, a
inautenticidade se da conjuntamente no ser-junto e no ser-com e no ser-si-mesmo, ela
ndo é um outro modo de relagcdo do homem com as entidades do mundo.

O impessoal, como vimos fundamenta e possibilita a identificacdo originaria
que torna vidvel a abertura de sentido de nossas atividades na significancia. Nao
podemos ter uma interpretacdo de algo como manual sem o impessoal ja presente, dai
ndo se poder afirmar que ja tendo esta interpretagcdo que permite o entendimento do ente
como coisa em sua forma deficiente, passariamos ao entendimento do outro atraves
deste modo para fundar a impessoalidade ja pressuposta na apreensdo do ente enquanto
ente. H& um circulo vicioso nesta afirmacdo, estd se afirmando ser o ser-com
degenerado, que como vimos s6 poderia ser existente fundado ja& no impessoal via
identificacdo originaria da significancia, fundador do impessoal; quando na realidade ¢é
ele, o impessoal, quem funda esta suposta degeneracéo.

Os modos que Heidegger apresenta como deficientes do ser-com ndo
correspondem de modo algum ao impessoal, este modo se define como o estar-s6 do
dasein. Vemos como de fato o ser-com sé pode ser entendido como constituinte do

dasein e ndo como uma mera situacdo de proximidade ao ente nesta caracterizacdo do

61



estar-s6. O homem s também é ser-com, 0 homem sempre € ser-com, 0 mundo sempre
ja é compartilhado, ndo dependendo da presenca 6ntica de outros individuos o outro é

todo dasein detentor e participante do mundo do dasein em quest&o.

“Mesmo o estar-s6 da pre-senca € ser-com no mundo. Somente num ser-com e
para um ser-com é que o outro pode faltar. O estar-s6 € um modo deficiente de
ser-com e sua possibilidade é a prova disso. Por outro lado, o fato de estar s6 ndo

é eliminado porque ‘junto’ a mim ocorre um outro exemplar de homem ou dez

outros.””?

Sendo esta soliddo o modo deficiente de ser-com, como se da a articulacdo desse
ser com no ambito da significancia? Deve haver um tipo especial de sentido no
encontrar o outro dentro dos modos de ser da ocupacgéo visto que o outro dasein ndo se
deixa absorver no mero papel de instrumento, dada a constituicao especial de ser-com.
De fato ndo se pode esquivar nem mesmo 0 ser-com de uma atribuicdo de sentido
exercida na abertura do mundo compartilnado do dasein. Assim o outro tem também
seu lugar na estrutura da significAncia, mas ndo como 0s outros entes instrumentais
visto que o dasein ndo pode se apropriar de um outro dasein numa relagdo funcional, a
ndo ser numa relagdo deficiente, mas mesmo assim, ndo anterior ao impessoal e sim
posterior. Na participacdo da significancia, visto ndo poder a ela integrar-se como
instrumento ndo poderemos ter com o outro uma relacdo de ocupacdo. O Unico sentido
que podemos atribuir a outro dasein dentro de nosso mundo de significacdes € o de
outro ente significante, dotado ndo meramente de funcbes mas de ser-com reflexivo,

dotado de ser-si-mesmo. Dai ndo nos ocuparmos deste um ente mas de sua ocupacao,

» HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 172

62



ndo podendo nos ocupar de uma ocupacao, isso seria substituir o outro, nds nos pre-
ocupamos com a ocupacao do outro.

Assim ndo € possivel que outra pessoa, simplesmente faca sentido pra nés. Ndo
como as coisas a nossa volta se encaixam na nossa atividade diéria de ocupagdes...
Nesse modo de apreensdo apenas a pre-ocupacdo com a atividade do outro pode fazer
sentido. A ocupacdo do outro pode ser aberta na estrutura da significancia e assim
compreendemos sua ocupacgao propria, 0 para-que de suas atividades; essa ocupacao
com a ocupacdo do outro se chama pre-ocupacdo. Nao se esgota o outro na pre-
ocupacdo, nem mesmo no ser-com. O outro para Heidegger é uma fronteira que nao
conseguimos cruzar, podemos acompanhar seus limites e compartilhar nosso mundo
com o outro, originando a pre-ocupagdo na abertura de uma significancia, mas néo
esgota-lo ou apreende-lo como sugerem interpretacGes pobres do impessoal e da
decadéncia; dois fendbmenos anteriores e nao redutiveis a mera descri¢do de tomada do
outro como ente simplesmente dado.

J& tendo exposto, na medida do possivel, as formas de articulagdo do homem
com as coisas no mundo, 0s entes enquanto instrumentos, e com 0s outros homens, o
ser-com e sua abertura enquanto pre-ocupacao , falta ainda um ente que faz parte da
mundanidade para terminar a analise da relacdo da subjetividade originaria e da
mundanidade. O ente que como 0s outros homens é dotado do modo de ser do dasein, e
que também se abre derivativamente a interpretacdo na significancia, o dasein que nos
mesmos somos. O ser-si-mesmo, como 0 homem se relaciona com o ente que faz parte
do mundo e que ele mesmo é.

Para continuar sua busca, Heidegger a esta altura de Ser e Tempo passa a
analisar os momentos constitutivos do ser-em enquanto tal. Isto significa no contexto do

que foi dito aqui até agora, ndo uma mera sobreposicdo de estruturas ontolégicas, mas

63



uma aparente volta as estruturas de formacdo do ser-no-mundo em uma tentativa de
encontrar elementos para responder ao questionar sobre esse ser-si-mesmo que na
estrutura do manual, do impessoal, e do ser-com ndo encontra lugar de abertura na
significancia. Dai a busca no préprio modo de habitar que denota o0 “em” da expressao
ser-no-mundo, por modos de ser que ajudem a preencher esta lacuna crucial numa

analitica existencial.

“O ser-em &, pois, a expressao formal e existencial do ser da pre-senca que possui

a constituicéo essencial de ser-no-mundo.”*

Ser-em possibilita a apreensdo do si-mesmo além do impessoal identificador,
regulador da significancia. E por ndo participar do ser-em que o instrumento se abre no
impessoal para a significancia. S6 pode haver ser-com nos entes que podem ser-em,
possibilitador da partilha do mundo. Como ente dotado de ser-em e ser-com 0 homem
gue nds sempre somos nao se da a compreensao através do impessoal, dai 0 modo de ser
especifico da pre-ocupagdo com o outro aberta na significancia, restando o modo de
nossa propria abertura, uma espécie de auto-abertura na significancia que ndo se esgota
no quem do impessoal. Esta abertura especial s6 pode ser encontrada através dos
momentos constitutivos do ser-em, que apontard o lugar do ente que nds sempre ja
somos, ocupado na mundanidade.

O impessoal é insuficiente como existencial propiciador da abertura do si-mesmo
por ser uma estrutura independente que quando tomada neste contexto mostra um modo

meramente derivativo do fendmeno; Como no caso do ser-com tomado a partir dos

% HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 92

64



entes através do impessoal. O impessoal é nosso modo originario de abrir o manual, tem
seu lugar e valor, mas ndo pode esgotar 0 ser-com nem o ser-si-mesmo.

Aqui surge uma distin¢do do plano em Ser e Tempo que vale a pena esclarecer. Da
traducdo que utilizamos, a sétima edicdo da Vozes™, retiramos todos os termos
exatamente no sentido em que & se encontram traduzidos, exceptuando-se a traducao de
Dasein por pre-senca. Mas aqui chega a hora de discutir mais um termo cuja traducao
ndo consideramos adequada para a compreensdao completa de algumas passagens da

132 por ser-préprio na tradugdo. Em nota® a

analitica da existéncia. Selbstsein, no origina
tradutora explica que chega a usar “proprio” tanto para o termo alemao Selbst como
para Eigen , e que sua opcdo para tanto tem o intuito de fugir a uma interpretacéo destes
termos, como uma espécie de consciéncia, ou qualquer outro sentido psicolégico ou
antropolégico. De fato o termo “proprio” evita concepgdes psicoldgicas provavelmente
mais freqlientes no uso do termo “si-mesmo”, mas no contexto em que se encontra o
termo, no conjunto com o ser-junto e o ser-com, faz mais sentido o termo “si-mesmo”
como o modo de ser do Ultimo ente a ser aberto na significancia. Assim, apesar dos
riscos de ma interpretacdo, optamos pela maior inteligibilidade do contexto em que
surge a necessidade da andlise do ser-em. Ainda porque o termo “proprio” também
deixa espago para uma interpretagdo moral inadequada, causando dificuldades
posteriormente na avaliacdo da decadéncia, que é na verdade destituida de conotacéo
moral.

Neste ponto da leitura de Ser e Tempo, faz-se necessario responder ao apelo deste

vacuo de uma apropriacdo do ser-si-mesmo, que foi (ao que parece intencionalmente)

omitido até aqui. Na sequéncia da obra surge o capitulo da analise do ser-em. Nele

%' HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. Traducdo por Marcia de S& Cavalcante Schuback. 7.ed.
Petropolis: Vozes, 1998. Titulo original: Sein und Zeit.

¥ HEIDEGGER, Martin. Sein und Zeit. 17. ed. Tiibingen: Niemeyer, 1993.

% nota 34

65



devem aparecer relacGes que permitam, se nao aclarar o si-mesmo ao menos preparar o
caminho para esta tarefa.

Neste capitulo logo a andlise do ser-em se torna um estudo do ai do ser-ai. Na
definicdo do ser-em como um “entre” que media, no fendbmeno do ser-no-mundo, seu
quem e o préprio mundo em si, deve-se fugir da compreensdo espacial de regido. O
espaco do entre ndo divide duas regibes isoladas nem é fundador de limites para partes
do ser-no-mundo. Antes de regido, ser-em remete a posi¢do. Posicdo fundamental
coorigindria com mundo e com o quem do ser-no-mundo. N&o propriedade de um
sujeito nem de um mundo, ou um ente outro como uma regido intermediaria; mas como
define o autor um modo de ser essencial do préprio sujeito.*

Assim, como o sujeito s6 surge enquanto da-sein, qualquer modo de ser do mesmo
também pertence ao mesmo horizonte. Como ser-ai, a estrutura que revela o ser-em é a
posicdo deste ente quanto a0 mundo e a si-mesmo, e esta posicdo sO se revelara
totalmente enquanto transcendéncia originaria. Esta é a meta que deve ser alcancada
com a andlise do modo de ser do ser-em do dasein, e que podera suprir a insuficiéncia
do si-mesmo apontada anteriormente.

A tentativa de mostrar este modo de ser, esta posicdo comeca com a defini¢do do
lugar onde se pode apreender toda a estrutura deste posicionar-se. Da propria palavra
surge a alternativa para solucionar este entrave. Da-sein, ser-ai mostra o lugar em que o
posicionar-se do homem se manifesta. O ai, 0 “da” encerra em seu posicionar-se um
conjunto de momentos existenciais que formam a abertura do dasein, e neles se
encontrara 0 caminho que mostra a transcendéncia originéria, ponto fundamental de

nosso esforgo de busca da subjetividade originéria.

% HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 186

66



v

O mostrar-se do homem em sua transcendéncia e temporalizagéo:

Negatividade e Finitude

Como parece apontar o primeiro capitulo deste texto, hda uma passagem no
pensamento heideggeriano de um enfoque no mundo, a mundanidade para uma
transcendéncia da subjetividade originaria.*® O ponto em que se torna possivel esta
passagem esta na analise da compreensdo que permite ao homem ser abertura para a
verdade dos entes e revelando de que modo o ser-no-mundo se manifesta como
transcendéncia originaria.

J& estd na mundanidade caracterizada uma forma de transcendéncia no lidar do
homem com o mundo. Transcender aqui € abrir 0 mundo em seu contexto de
significancia. Mas desta transcendéncia segue-se como 0 homem abre a si mesmo nesse
contexto, como se abre 0 ente que nds ja sempre somos, 0 que podemos entender como
0 eu. Que sentido existe em falar numa transcendéncia do homem em relacdo a si
mesmo? Nas concepcdes tradicionais de transcender como sair de uma interioridade
para atingir uma exterioridade, de fato, este movimento de relacdo para consigo mesmo
ndo passa de um circulo vicioso, mas como pode ndo ser, se 0 que sai de si mesmo em

encontro ao mundo, ao sair de si mesmo ndo deixara de ser uma parte do si mesmo?

% Cf. Metaphisical Foundations of Logic. §10 p 136

67



Ndo é a propria dindmica tradicional da transcendéncia, entre exterioridade e
interioridade um paradoxo?

O sentido em que se fala aqui, € o de que o homem é transcendéncia enquanto
ser-no-mundo. Enquanto tal esse transcender do ser-no-mundo se estende para todos 0s
entes com 0s quais 0 homem pode se relacionar dentro do mundo, entre eles esta o ente
que ele mesmo é, a extensdo da transcendéncia enquanto abertura de uma significancia é
0 sentido no qual apontamos aqui. O encontro do homem consigo mesmo nao se da, ou
melhor ndo se esgota na relacdo de manualidade, pelas mesmas razdes que nédo se esgota
também o ser-com. Dai a necessidade de um novo ambito existencial para permitir este
contato do homem com a subjetividade que lhe caracteriza. Apenas fora da relacéo de
manualidade pode-se manifestar esta subjetividade, dai Heidegger procurar em
fendmenos que desestabilizem no homem esta estrutura caminhos para compreender o
si-mesmo. Nestas investigacfes acredita ter encontrado na disposicdo da angustia a
chave para uma possivel abertura do si-mesmo do homem nele mesmo e para ele
mesmo.

Antes de caracterizar a angustia enquanto disposicéao, deve-se resolver o seguinte
problema: como é possivel uma abertura do si-mesmo, para si-mesmo sem um elemento
de solipsismo? N&o h& solipsismo na abertura do si-mesmo. Abertura se da através da
transcendéncia que o dasein ja sempre é. Aqui pertence ao transcender uma definicao
mais propria como ultrapassagem. Ultrapassagem que precisa fugir aos parametros
tradicionais da relagcdo sujeito-objeto seus problemas e limites. Ultrapassar remete ao
que é ultrapassado e a direcdo deste movimento. Mas cabe lembrar que tanto este ser
ultrapassado como a dire¢cdo mostram-se no Dasein. Transcender ndo é sujeito que sai e
encontra objeto, Dasein é transcendéncia, € ja sempre sair e ja sempre encontrar.

Transcender ndo é a condicdo de possibilidade da representacdo de relacdo entre um

68



sujeito e um objeto, mas, pelo contrario, € 0 que torna essa representacdo impossivel.
Sendo a ultrapassagem um modo essencial do dasein que caminho segue na dire¢éo do
mundo? O ultrapassar, 0 transcender é sempre transcender do dasein, dasein ultrapassa
dasein. Este circulo ndo deve ser entendido como obstaculo l6gico, no transcender seu
si-mesmo o dasein permite 0 mostrar-se do mundo. N&o ha solipsismo na
transcendéncia, ha ipseidade®, h4 uma forma de anterioridade do dasein ndo uma
superioridade ou totalidade. Transcendéncia caracteriza Dasein mas ndo se esgota nele,
parte do Dasein e volta a ele mas seu caminho indica o0 mundo.

Como numa anterioridade ontolégica, ha uma ultrapassagem do si-mesmo do
Dasein na manifestacdo da sua esséncia enquanto transcendéncia. Essa ultrapassagem se
d& conjuntamente com a da entidade dos entes, como que, numa analogia ainda
imprépria, 0 homem se da enquanto transcendéncia, ultrapassa a si-mesmo para poder
tocar o0 mundo, desvelando seu si-mesmo, e dai pode abrir o mundo em seu contexto,
como seus instrumentos, como significados de um mundo. O transcender a si-mesmo
como anterior ao desvelar do ente ndo recai num solipsismo mas, pelo contrario o
proibe e torna sem sentido. O homem ndo pode estar preso a sua prépria estrutura no
lidar com o mundo, pois esta mesma estrutura ja é sempre desvelada no préprio
manifestar-se da sua estrutura enquanto ultrapassagem. No chegar do homem ao mundo
ja ndo ha mais “homem”, o sentido conferido a essa representacdo pela significancia
ficou para tras na dindmica da transcendéncia.

Por outro lado, além do ultrapassar a si-mesmo, que mais se desvela no
transcender do Dasein? O homem sempre estd imerso no mundo da ocupacéo, junto ao
ente. Na base desta relagdo o homem se da ao seu transcender para poder desvelar esse

mundo de sentido e significado. Isto sé pode acontecer se quando do desvelar-se a si-

% HEIDEGGER. Sobre a Esséncia do Fundamento. P 135

69



mesmo 0 homem permita ao ente aparecer através desta abertura. Para que o ente
apareca nestes termos precisard estar desprovido do encobrimento de sua verdade
enquanto coisa. A estrutura desvelada do dasein permite ao ente se mostrar, no que tem
de ndo-entitativo. O ente se manifesta na abertura permitida pela transcendéncia do
dasein, o homem ultrapassa a si-mesmo e ao ente enquanto ente na transcendéncia. No
ultrapassar a si-mesmo se liberta da representacdo de homem, do solipsismo e da
subjetividade entendida nos modos tradicionais; deste ponto segue-se necessariamente a
ultrapassagem da estrutura de significancia pre-estabelecida na facticidade. O sentido do
ente se desvela no desvelar-se do homem, e a consequiéncia disto € o rompimento da
cadeia da significancia.

Na realidade ndo € a angustia que permite um encontro do homem consigo
mesmo, antes ela é um resultado de uma pré-compreensdo de si-mesmo do Dasein.
Como bem caracterizada no texto heideggeriano a angustia € um medo sem objeto, um
temor de nada determinado, uma grande quebra de todo e qualquer sentido, uma perda
do horizonte de significancia. Como disposi¢do a anguUstia tem a caracteristica de desvio
que se esquiva, esse se esquivar é o proprio esquivar-se do homem, fugindo de si
mesmo, da impossibilidade de fuga surge a angustia, disposicdo de saber-se estar diante
de si mesmo sem poder fugir. Ndo sendo possivel aqui reincidir na separacdo interior
exterior, reguladora da transcendéncia da filosofia moderna, o homem sé pode fugir de
si mesmo depois de ja ter se encontrado com esse si mesmo antes. Ndo cabe falar em
uma subjetividade imanente sem recolocar o0 mesmo problema, o que se entende por
imanéncia do sujeito ndo faz sentido na perspectiva da transcendéncia originaria de
abertura de sentido, a verdade se revela na abertura dos entes, ndo ha uma verdade

dentro dos entes que podemos escavar com instrumentos sensiveis ou intelectuais. No

70



homem manifesta-se o0 sentido das coisas, através dele, ndo quando ele os descobre mas
quando os permite mostra-se em seu sentido dentro da mundanidade.

Por que se desviar? E razoavel acreditar que algo nesse encontro néo agrada esse
eu que foge de si mesmo. Deve-se entender que este “desviar-se” que se esquiva esta
num plano pré-compreensivo, de disposicdo que, como Heidegger coloca sempre é
compreendida, mas seus elementos de esquivar-se ndo. O humor enquanto tal, a
disposi¢cdo em sua totalidade de modo de abertura sempre ja é compreendida, mas sua
estrutura esta num plano pré-compreensivo, que pode ser tematizado mas que nédo se da
a compreensdo. Este plano o que causa a fuga do Dasein, de que ele se esquiva, é 0 seu
si mesmo e a razdo para que haja essa fuga é a natureza da constituicdo desse si mesmo.

Essa constituicdo é, na abertura da mundanidade, o para-si final, o ultimo dos
sentidos possiveis na cadeia da significancia. A Unica real determinacdo sobre o ser-si-
mesmo que dispomos € seu lugar como garantia Gltima do sentido da significancia e
conseqiientemente do mundo. Esta posicdo do homem na significancia levanta
imediatamente o problema de um possivel sentido para si-mesmo, e mais problematico
ainda recai sobre este sentido toda a estrutura de significados da significancia. Nestes
termos ja é possivel antever questfes sérias para a possibilidade de abertura de um si-
mesmo proprio. Nao sendo possivel haver uma abertura de sentido na significancia para
0 ser-si-mesmo, pois caso houvesse este sentido seria em Ultima instancia o proprio ser-
si-mesmo resultando num circulo, entendemos por que o “desviar-se”. O desvio da
disposicdo é um esquivar-se da possibilidade de encontrar-se em sua falta de sentido no
mundo do homem, mais ainda de sua impossibilidade de ter sentido. O resultado de um
encontro do homem com essa possibilidade mostra-lhe também a falta e impossibilidade
de sentido de todo ente e do proprio mundo, visto estar este sentido apoiado no para-si

fundamental que € para-si-mesmo.

71



E desta falta de sentido que a angUstia se esquiva, mas no esquivar-se leva
consigo o ja realizado encontro com o si-mesmo. Nao se pode esquivar de algo com o
qual ndo ja se encontrou, ou pelo menos vislumbrou, previamente reconheceu. Isto
explica também porque a angustia ndo € um temor por algo. Poderia se pensar ser a
angustia um temor pela falta de sentido, um reconhecer a possibilidade de um encontro
destruidor da significancia no si-mesmo e uma consequiente fuga desta possibilidade.
Mas a angustia ndo é uma disposicdo que precede este encontro mas sim que o sucede,
dai 0 homem angustiado ndo ver sentido nas coisas nem nas acdes, a falta de sentido da
significancia ja esta despida em frente aos olhos do angustiado, por isso ele teme 0 mero
nada de sentido que o mundo se tornou e que ele se descobriu neste mesmo mundo.

Esse nada de sentido no contexto da significancia, por mais paradoxal que seja, é
a caracterizacdo mais positiva da subjetividade originaria que encontramos até agora.
N&o poder fazer parte do mundo de instrumentalidade por ndo ter sentido enquanto si-
mesmo, 0 nada que posiciona o Dasein na significancia, automaticamente o exclui do
contexto da mesma. O homem no qual toda referéncia esta fundada ndo se da como
referenciavel em seu si-mesmo, paradoxalmente o homem ¢é a base da referencialidade
como sua instancia Gltima e a0 mesmo tempo é o pivo da quebra desta estrutura por néo
se dar como referenciavel dentro da mesma. Possibilita e impossibilita a mesma
estrutura.

Dizer o nada de sentido do si-mesmo e dizer sua impossibilidade de referéncia
ndo impede ao homem compreender-se dentro do contexto da significancia. O sentido
que o Dasein se auto-atribui em sua vida cotidiana, como uma missdo de educador,
religioso ou hedonista é valido e faz parte da significadncia. Mas j& ndo é mais o
surgimento do si-mesmo e sim seu encobrimento dentro da mundanidade. Estes sentidos

sdo atravessados pelo impessoal identificador dos entes meramente dados, e escondem o

72



nada de sentido que se esquiva quando o substituimos por um sentido funcional de
significancia.

Mas, se € possivel, natural e comum esse encobrimento do nada de sentido
humano frente a mundanidade, como e quando esse nada surge no existir do Dasein? O
nada essencial que até agora é a Unica caracteristica positiva do Dasein, atingida através
da transcendéncia, deve ser revelada para esta transcendéncia através de alguma
estrutura de alcance dntico. O desviar-se da disposi¢cdo sera sempre um esquivar-se e
nunca uma acomodacdo porque hd no homem outro existencial que se faz presente e o
impele para o encontro consigo mesmo. Na apropriacdo de sua finitude e de seu ser-
para-a-morte o Dasein desencobre seu nada essencial, mas para revelar esta estrutura o
homem precisa passar pelo existencial da decadéncia, a primeira apropriagdo do nada,
da finitude e da morte.

As raizes da decadéncia remetem ao abrir do mundo em humores da disposicao.
No modo de abertura do mundo esta sempre presente o desviar-se da presenca do nada
de sentido que lhe perpassa. O desenvolvimento, o desenrolar deste esquivar-se é a
prépria dindmica da decadéncia, um processo de negacdo do Dasein. Este processo ndo
deve ser visto negativamente, mas sim como um passo necessario, preparatorio que
permite o surgimento e apropriagdo do nada essencial do homem. A decadéncia torna o
mundo tdo sem sentido como ele em sua profundidade de significancia realmente se
mostrara depois. E uma metafora do mundo real e também uma analogia, mas ndo uma
deformacéo.

A decadéncia j& sempre se mantém em contato direto com o0s existenciais
constituintes do ser-em: disposi¢cdo, compreensdo, interpretacdo e discurso. Assim
sendo deve haver algo na decadéncia que permita uma comunicagao entre 0 homem e 0

mundo, visto que suas raizes sdo o ser préprio ou impessoal e o0s existenciais

73



fundamentais do ser-em. Sob este prisma podemos dizer que a decadéncia representa
uma analogia ainda que imperfeita que nos servira como chave para alcancar o
fendmeno da transcendéncia originaria. Como se dé esta relacdo entre a decadéncia e 0s
existenciais fundamentais do ser-em? As trés instancias do Dasein decadente — o
falatorio, a curiosidade e a ambiglidade — guardam entre si intima relagdo com a
compreensdo. SO isso ja nos diz muita coisa, pois € na compreensao que se estrutura o
ser da abertura do homem para a verdade dos entes.

O falatorio nos traz a dimensdo do discurso em nosso cotidiano, e neste discurso
todo referencial de significacdo que em condi¢gdes normais abrir-se-ia a compreensao
chega ao homem ja sempre compreendido e interpretado pelo outro na figura da
publicidade do impessoal. O falatério é um “desviar-se” da abertura da compreens&o®’.
O homem preso no falatério ndo faz mundo, ndo abre o contexto de significAncia dos
entes enquanto possibilidades para o Dasein, seu discurso € estéril e ndo compreendido.
O falatoério ndo nega a compreensdo, ele precisa dela. Ele desvia-se da prépria atitude de
compreender, evitando o esforgco e o perigo que um mergulho nas teias referenciais da
mundanidade podem acarretar.

As palavras do falatério ndo séo vazias para quem as ouve, apenas para quem as
diz, pois 0 que se diz e 0 que se fala possuem uma compreensdo e uma interpretacéo
prévias realizadas pelo ser-proprio impessoal. Desse modo existe uma abertura ainda
que limitada no falatério. O mundo que a publicidade do impessoal nos tras,
diferentemente do que ocorre com a mundanidade, nos é entregue pronto, e nele ndo
podemos representar outro papel que ndo o de um sujeito tradicional ainda que passivo.
E importante notar o lugar que ocupa o impessoal na estrutura do falatorio. O impessoal

surge de dentro do prdprio Dasein, pois ndo haveria outra forma do mundo ser

%7 Cf. Ser e Tempo p. 229

74



previamente compreendido e entregue ao Dasein decadente que ndo uma compreensao
feita pelo proprio Dasein.

A curiosidade liga-se de modo menos imediato a compreensdo. Na realidade é
através do falatorio que a compreensdo chega a afetar esta dimensdo da decadéncia. “O
falatorio rege os caminhos da curiosidade” . J4 a ambigiiidade guarda uma relacéo
mais fundamental com a compreensdo e revela uma caracteristica importante no
mostrar-se desse existencial a0 mundo 6ntico. E impossivel ao Dasein distinguir a
abertura nos entes que vem ao nosso encontro. A compreensdo mantém sua propria
abertura um mistério inacessivel. O homem ndo tem acesso no seu encontro com o
mundo a uma consciéncia de suas préprias possibilidades. Mesmo as possibilidades
efetivas de um Dasein mantém-se veladas. Essa caracteristica da compreensdo é a
origem da ambiglidade. A ela devemos o vocabulério usado por Heidegger para
expressar 0s estagios avancados do texto que trata da decadéncia. A precipitacdo do
Dasein e o turbilhdo s6 fazem sentido a luz da intransponibilidade da compreensdo. A
compreensdo nunca é compreensdo absoluta. A abertura é abertura limitada. A
impossibilidade de consciéncia do poder ser do Dasein torna ainda mais radical o jogo
que envolve seu proprio ser. O Dasein pode ganhar-se ou perder-se a cada momento,
entretanto ndo podera tomar consciéncia disso.

Apesar da impossibilidade de uma tomada de consciéncia por parte do Dasein de
suas possibilidades quando inserido na cotidianidade mediana, existe uma possibilidade
da qual o Dasein ndo pode fugir. Ela supera barreira do velamento da compreenséo e se
apresenta ao Dasein de forma definitiva, tal possibilidade é a morte. A morte enquanto
uma possibilidade que vem ao encontro é partilhada por todos em sua abertura e ao

mesmo tempo € restrita ao Dasein que morre a sua propria morte e a de mais ninguém.

% HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 233

75



Enquanto possibilidade poder-se-ia dizer que a morte estd mais para uma necessidade
do que propriamente para uma possibilidade. A morte também significa uma total
impossibilidade de qualquer possibilidade posterior. Sendo assim, ela é a mais radical e
determinante possibilidade a ser mostrada na abertura da compreensdo. N&do podendo
fugir ao fendbmeno 6ntico-ontoldgico de sua prépria morte, 0 homem possui 0 modo de
ser que perpassa sua existéncia direcionado para este evento Unico que Ihe da horizonte.
Este modo de ser denomina-se ser-para-a-morte. Através dele o Dasein antecipa,
presentifica sua propria morte.

Neste sempre j& estar morrendo do ser-para-morte, do qual convém ao impessoal
desviar-se de forma metodica atraves da decadéncia, pode se encontrar a chave para a
disposicdo originaria da angustia. Esta pode devolver o homem a si mesmo, na total
falta de possibilidade do morrer o homem se encontra proximo da quebra de toda
referéncia significativa.

As atividades e 0 mundo cotidiano perdem seu sentido no horizonte da morte, a
falta de sentido € a prépria causa da angustia. Mas a morte ndo é causa de falta de
sentido, ela caracteriza o homem em sua individualidade mas a quebra de
referencialidade pode ser superada. E o que se fala sobre realizar apenas o que a luz da
morte mantenha seu sentido. Mas a angustia existencial, que se revela na quebra de
referencia da significancia, pode comecgar com a apresentacdo da morte mas certamente
ndo se resolvera com a aceitacdo pura e simples da mesma. Sua verdadeira raiz € mais
profunda.®

A angustia é sempre angustia de nada, de nada de sentido, o morrer revela a
falta de sentido que ja se escondia na estrutura da significancia. O ser-para-a-morte nao

destréi a cadeia referencial, ela mostra que ela nunca de fato se sustentou. Isto porque

% Cf. HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 142

76



na base desta cadeia estd 0 homem e seu vazio de si-proprio, o nada essencial que lhe é
proprio. E este nada que embasa toda cadeia de referéncia que abre o mundo. Assim é
do nada que o homem é que parte toda abertura da mundanidade em cadeia de
significancia. Do nada surge o transcender.

N&o se pode definir o homem pela transcendéncia , se ela propria se define como
saida do homem de si mesmo. O conceito de homem parece anterior ao de
transcendéncia, mas em Heidegger isso ndo parece acontecer®’, porque a transcendéncia
heideggeriana ndo ¢ um movimento de ultrapassagem do interior para o exterior mas
uma abertura do homem para 0 mundo que nele se mostra. H4 homem e ha mundo. O
mundo é mundado pelo Dasein, as coisas simplesmente dadas aparecem e tem mundo
na estrutura de significancia realizada no Dasein. Quando o ente simplesmente dado se
d& a compreensdo e se abre na estrutura de significados e relagdes de manualidade, o
mundo e o ente ganham sentido.

No fundo ndo €é o ente nem o homem que realizam este processo de construcao
de sentido. Até porque o ente ndo se pode mostrar como sem sentido, apenas se 0
perder, 0 sem sentido é sempre posterior. O mundo se da no dasein e o ente nele se abre,
inclusive o ente que o préprio dasein &, assim ndo ha um agente ou sujeito estruturador
do mundo. Mundo se da. Como também ndo ha objeto formador do mundo. Os entes
sdo mundo em seu contexto de significados total, ndo suas partes ou atributos, a propria
entidade do ente s6 pode ter sentido dentro do mundo.

Mas mesmo assim o Dasein ndo € anterior ao mostrar-se desse mundo, assim
ndo podemos dizer nada do homem quanto ao mundo apenas que ele é nada do mundo.
O mostrar-se sé pode se dar num lugar onde o ente apareca em sua verdade, uma

clareira ontoldgica livre de determinacfes 6nticas proibitivas. O mundo nao pode dar-se

0 Cf. HEIDEGGER. The Metaphysical Foundations of Logic.

7



no ente, entes meramente dados ndo podem mundar o mundo, ndo porgue ndo podem
apreender o mundo dentro de suas determinagdes mas porque sé sdo no mundo ja
mundado. S&o coisas, sdo mundo. Mundo ndo pode aparecer em algo que ja esta nele, o
mundar precisa ocorrer para que ele possa se mostrar. Esse mundar ¢é anterior ao mundo,
ndo ha mundo sem a mundanizacdo que acontece através do Dasein. Claro que ha as
coisas, mas sua verdade sO se mostra ao Dasein.

Como dizer entdo que é homem? Mesmo dizendo que é 0 movimento, a marcha
para 0 mostrar-se do mundo, falta uma caracterizacdo do Dasein que é anterior ao
mundar. Esse ndo pode ser definido por nenhum termo de dentro da significancia por
ser anterior a tudo que nela se estrutura, ele € um nada de significante, um puro vazio
onde o mundo surge e se mostra. A Unica coisa que um homem tem, ou mostra que nao
é seu mundo é o puro nada. Os homens carregam o0 mundo, 0 trazem consigo o criam e
mostram, tudo que um homem é e mostra é seu mundo, seu contexto sua realidade, e ao
mesmo tempo nada disso é sua esséncia enquanto homem. O homem é o nada que
permite o mostrar-se do mundo. E é também o préprio mostrar-se do mundo enquanto
transcendéncia, nesse sentido € possivel ser algo que Ihe € posterior. O homem é o nada
que possibilita 0 mostrar-se transcendente das coisas e nesse mostrar-se 0 homem se
estrutura, essa € sua funcao, esse é o destinamento do homem no nivel 6ntico com sua
auto-atribuicdo de significado e no ontolégico com sua abertura para a verdade dos
entes, a mundanizacdo do mundo.

Chega a ser irdnico falar na fungdo do homem. Pode-se estar chegando nesta
aproximacgdo ao ponto em que Heidegger precisa voltar sobre si mesmo e reconhecer
um problema. A tentativa de tocar a questdo do ser que deve passar pela analitica ja
parece estar se tornando um beco sem saida, pois j& a analitica parece emaranhada em

sua propria linha de partida da cotidianidade. Seu ponto de partida revelou-se o ponto de

78



chegada. Seria toda a primeira parte da analitica uma grande peticédo de principio? Outro
indicio que esta finalidade do homem pode trazer, é a perceptivel aproximacdo de
Heidegger com Aristoteles. A causa final aristotélica e sua primazia na natureza
parecem ganhar nova vida na interpretacdo heideggeriana da ocupagdo como forma
primeira de contato do homem com seu mundo. O ente que se abre a0 homem primeiro
precisa de um significado, e so entdo pode ser isolado como ente simplesmente dado.

Para sair deste “beco sem saida” precisamos lembrar daquilo que caracteriza
mais positivamente o Dasein. N&o desmerecendo a importancia de se conhecer uma
possivel funcdo deste, a0 menos em sua compreensdo de significancia. A negatividade
essencial do Dasein ndo exclui seu destinamento como lugar do mostrar-se do ente. Ela,
no fundo, permite que o Dasein, a partir da cotidianidade, se revele como
transcendéncia para além da prépria cotidianidade. N&o se fala aqui de maneira alguma
em uma esséncia eterna e imutavel do homem. Como se mostrara a seguir, € justamente
0 oposto que se revela neste dizer.

Sendo nada de significancia, e a0 mesmo tempo abrindo o mundo em sua
compreensdo, o Dasein sé pode se autocompreender no mundo enquanto possibilidade.
Ser possivel pressupfe ndo ser. Assim 0 homem ao mesmo tempo € todo o seu mundo
enquanto seu mundo possivel e € nada de mundo efetivo, factual. Mas o nada de
significancia inerente ao Dasein ndo é suficiente para esta autocompreensdo enquanto
possibilidade. Na possibilidade existencial ha sempre um horizonte futuro na qual ela
vem revelar-se. Poder-ser, quer dizer ter em sua estrutura agora algo a se mostrar num
horizonte temporal. Mesmo que jamais deixe de ser pura possibilidade, o homem nao
prescinde deste lugar para onde aponta a mesma, sem nunca alcancar. Compreender-se
como possibilidade requer uma pré-compreensdo de si mesmo enquanto temporalidade.

Sendo a temporalidade primitiva em relacdo a estruturacdo do si mesmo enguanto

79



possibilidade e portanto primitiva a toda estruturacdo de toda significancia®,
ontologicamente falando, podemos afirmar que nela estd a saida para o dilema
enfrentado na primeira parte da analitica.

Negatividade e temporalidade mostram-se como duas caracteristicas primitivas
do Dasein. A negatividade ja foi caracterizada através da transcendéncia como
manifestacdo de seu sentido, resta perguntar pela temporalidade.

A temporalidade do Dasein, que é pré-requisito de sua condicdo de ser pura
possibilidade, traz nessa relacéo a caracteriza¢do fundamental para uma compreenséo da
subjetividade que traz o Dasein. Esta temporalidade humana, ja vislumbrada na raiz da
compreensdo, tem seu momento de revelacdo insuperdvel no ser-para-morte. Todo
homem morre. A possibilidade mais prépria do homem revela sua raiz temporal mais
radical, a finitude. A finitude caracteriza e da sentido ao tempo do homem.

J& nesta explanacdo se mostra como 0 morrer do homem supera em muito um
mero ponto final numa vida. A morte é muito mais que um momento final, um fim do
tempo de vida, uma aniquilagcdo. Essas s@o representacGes Onticas do momento de
efetivagdo da morte, do parar de funcionar do corpo. O morrer em sua significagdo junto
a dinamica de compreensdo do homem como pura possibilidade, se coloca como
horizonte. E como horizonte se faz presente sempre e ja no existir cotidiano do dasein.
Esta presenca do morrer ontolégico enquanto horizonte da possibilidade do Dasein,
pode ser encoberta no plano 6ntico por representacdes do impessoal, mas, mesmo
assim, continua sendo o sentido da temporalidade. O esquivar-se dela é indtil, e, no
fundo revela que 0 homem tem uma pre-compreenséo de seu destino enquanto finitude.
A morte permite ao nada surgir no homem, através da pura possibilidade. O nada da

pura impossibilidade. Ao morto nada é possivel, e se for ndo é morto. A possibilidade

* HEIDEGGER. Ser e Tempo. p 151

80



fundamental do Dasein é a Unica que necessariamente ocorre, a possibilidade de
impossibilidade é necesséria, onticamente, como comprovam nossos cemitérios, e
ontologicamente na condicdo de horizonte de compreensao da temporalidade.

Neste horizonte se coloca, tanto 6ntica como ontologicamente, a manifestacéo
do porvir como surgimento do tempo na compreensao do dasein. A morte ndo prescinde
de uma antecipac¢do do momento éntico para sua compreensao, €, no plano ontoldgico, o
morrer significa sempre o0 antecipar-se a si mesmo no dar sentido a0 mundo enquanto
possibilidades, a luz da finitude. Neste dar sentido antecipador se revela o nada
origindrio que pertence ao homem e fundamenta a transcendéncia. O fenémeno
ontologico da morte revela, através da temporalizagdo do dasein, sua negatividade
originéria. O homem € um nada que morre. Através de sua finitude o homem alcanca
sua esséncia originaria. E um caminho necessario para que o homem possa saber-se
revelado na morte e manifesto em sua relagdo com o mundo. E um novo modo de
conhecer a si mesmo.

Ao Dasein restam dois caminhos. Pode retroceder deste ponto numa fuga
decadente de seu si-mesmo prdprio enquanto negatividade essencial, voltando ao modo
impessoal de auto-interpretacdo e dando sentidos Onticos a sua existéncia em
negligencia de sua determinacdo ontoldgica; ou pode a despeito de sua negatividade,
assumir sua posicao ontoldgica e na sua atribuicdo de dar significados manter a tentativa
de dar sentido ao mundo. Mas de modo diferente do impessoal, este novo sentido, esta
nova mundanizagao, ndo se pretende como fundamentada ou fundante, néo se move no
ambito do sentido dos entes mas meramente tem sentido, sem fundamento mas com

sentido. Significados que seriam o puro manifestar-se do destinamento historial do Ser

81



através do homem.** Sentidos validos fora de qualquer contexto de significancia. O
escandalo e a maravilha de um puro dar-se do mundo reflexo de um destinamento do
Ser, 0 salto mistico do homem para Deus parece se renovar em outros parametros neste
ponto da filosofia heideggeriana.

Aqui se tocam situacdes de ligacdo entre o suposto primeiro e 0 segundo
Heidegger. A autenticidade do assumir propriamente o ser-para-morte do dasein, em Ser
e Tempo, se cristaliza numa atitude de serenidade frente ao salto que isto pressupde no
Heidegger tardio. Mas esta passagem ainda pressupde uma estrutura do existir do
dasein. N&o ha serenidade sem um conflito a ser aceito e assumido. A tortuosa e
incobmoda situacdo a que a serenidade refere-se do assumir propriamente o ser-para-
morte se desenrola no que Heidegger chama de jogo-da-vida®.

Em seu existir, no seu dia a dia, 0 homem pode ganhar-se ou perder-se no
mundo. Compreender é ser possibilidade, compreender seu préprio ser é apropriar-se de
suas proprias possibilidades. A decisdo de como compreender-se, no impessoal ou de
forma auténtica, de que possibilidade assumir, € sempre do prdprio Dasein, e assim
sendo, seu préprio ser esta em jogo adentrando as relagdes de sentido da significancia,
se dispondo segundo os modos do ser-em e sempre sendo posto em evidéncia na

decadéncia. Isto € estar lancado, isto é viver como Dasein.

%2 Cf. a relacéo entre LoyoC humano e o préprio Aoyo, no Heréclito p 366
** HEIDEGGER. Introduccién a la filosoffa.. p 322

82



CONCLUSAO

Sempre que se chega ao termino de um trabalho, surge uma sugestdo de
incompletude, de lacuna, de insuficiéncia. Nada mais apropriado, um texto que se refere
a negatividade do homem como sua principal constatacdo tem proximidade estrutural
com a incompletude. O que foi alcancado neste texto e o que falta alcangar?

Aqui se mostrou um lugar propicio de discussdo do problema da subjetividade a
partir da filosofia de Heidegger. E possivel falar em sujeito heideggeriano quando este
se encontra no caminhar da Destruktion da histéria da ontologia. Heidegger nédo
abandonou a idéia de sujeito, como ndo o fez com nenhuma outra idéia de metafisica
tradicional; ele as aprofundou em sua radicalidade. Este era um projeto de Ser e Tempo,
radicalizar as questBes impensadas da metafisica.

E na analitica existencial que se fundou o solo de onde provém a filosofia
heideggeriana posterior, inclusive a questéo sobre a subjetividade dos escritos de 28-29.
Aqui Heidegger refaz o sujeito, na instauragdo do Dasein como modo fundamental do
ser do homem. Da maneira de se relacionar com o mundo através da manualidade,
convertendo o conhecimento em derivagdo do elo instrumental entre homem e mundo,
nasce a possibilidade de dizer o sujeito.

Baseado nesta nova posicdo do homem, todo o caminho para dizer uma
subjetividade terd que ser refeito. A transcendéncia que permite ao homem interagir
com sua realidade deve ser remodelada. E neste processo, ja além das paginas de Ser e
Tempo, surge a caracterizagdo buscada para a subjetividade originaria: a negatividade.

Comeco, meio e fim; Significancia, transcendéncia e negatividade. Este € o

caminho apresentado aqui. O modo de ser do Dasein junto-a o ente, sé possivel através

83



de sua estrutura de significancia, exige do homem ser nada de sentido. O transcender do
homem, que abre o mundo em significancia, s6 é possivel enquanto o homem mostra o
mundo nele, e nesse mostrar seu ser se revela enquanto lugar de realizagdo do mundo.

Enquanto lugar, homem esta fora da significancia e isto se comprova nos
existenciais da angustia e ser-para-morte, que sao, em ultima instancia, o fendbmeno de
desvelamento da falta estrutural de sentido do homem no mundo. Este buraco, este
vazio existencial € nossa caracterizacao possivel de sujeito.

Terminado o caminho, chega a hora de perguntar onde chegamos. Que
possibilidades o trabalho oferece além de sua funcdo exegética, hermética dentro das
obras sobre Heidegger. Além do momento em que a pergunta sobre o sujeito se faz na
filosofia heideggeriana, seu reflexo pode ser notado. A negatividade essencial do
homem tera implicacdes insuperaveis no modo cotidiano de agir do Dasein.

Como nds lidamos com nosso vazio existencial em nosso dia a dia? Assumindo
ou ndo este nada. Existem varios modos de se assumir ou de se omitir a essa tarefa. O
Heidegger tardio se coloca essa questdo, ela, aparentemente, permanece, junto com a
questdo do sentido do ser, um desafio durante toda a obra do filésofo. O modo auténtico
de viver, e 0s questionamentos éticos so teriam lugar possivel proximos a esta questao.

Hé& de fato possibilidade para esse questionar da autenticidade? A Gelassenheit
do segundo Heidegger trard uma solucdo para o assumir-se do vazio essencial humano?
Nesta segunda pergunta adiantamos a resposta do préprio Heidegger tardio a si mesmo
30 anos mais tarde. O caminho de 30 anos percorrido pelo filésofo nesta questdo se
confunde com o desenrolar de sua filosofia.

A constante evolugdo do pensamento heideggeriano durante seu tempo de vida,
suas mudancas e até contradigdes nos trazem mais perguntas que respostas. Mas

também trazem uma certeza, nas questdes que perpassaram sua obra esta a verdadeira

84



raiz de seu pensamento de onde brotam os mais diferentes frutos. A questdo sobre quem
é 0 homem esté entre elas.

Muito além do préprio Heidegger, em Kant e nos antigos, saber quem somos é
pergunta filosofica essencial. Deparar-se com esse questionar € tarefa da qual nenhum
de n6s pode fugir, tentamos aqui mostrar o que acreditamos ser uma preparacao de
Heidegger, na negatividade essencial do homem, para enfrentar este questionar. Na
esperanca de participar do esforco de um grande filésofo, e assim ouvir 0 eco dos

gregos nas palavras do Oréculo: conhece a ti mesmo.

85



BIBLIOGRAFIA

Basica

HEIDEGGER, Martin. Carta Sobre o Humanismo. Traduzido por Emmanuel Carneiro
Ledo. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1967. Titulo original: Uber den

Humanismus.

___.De Camino al Habla. Barcelona: Ediciones de Serbal- guitard-Espanha, 1987.

Traduzido por Yves Zimmermann.

___. Heréaclito. Traduzido por Méarcia S& Cavalcante Schuback. 2.ed. Rio de Janeiro:
Relume Dumard, 2000. Titulo Original: Heraklit.

____. Introduccién a la filosofia. Traduzido por Manuel Jiménez Redondo. Madri:

Fronesis, 1999. Titulo original: Einleitung in die Philosophie.

____.Seinund Zeit. 17. ed. Tubingen: Niemeyer, 1993.

____.Ser e Tempo. Traduzido por Marcia de Sa Cavalcante Schuback. 7.ed. Petropolis:
Vozes, 1998. Titulo original: Sein und Zeit.

____. Sobre a Esséncia do Fundamento. Traduzido por Ernildo Stein. Sdo Paulo: Nova

Cultural, 1996. Titulo original: Vom Wesen des Grundes.

____. Tempo e Ser. Traduzido por Emildo Stein. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1996. Titulo

original: Zeit und Sein.

86



___. The Basic Problems of Phenomenology. Traduzido por Albert Hofstadter.
Bloomington: Indiana University Press, 1982. Titulo original: Die Grundeprobleme

der Phanomenologie.
____. The Metaphysical Foundations of Logic. Traduzido por Michael Heim.

Bloomington: Indiana University Press, 1992. Titulo original: Metaphysische

Anfangsgriunde der Logik im Ausgang von Leibniz.

Secundaria

APEL, Karl-Otto. Transformagéo da Filosofia I. Traduzido por Paulo Astor Soethe. S&o

Paulo: edi¢bes Loyola, 2000. Titulo original: Transformation der Philosophie.

CAPUTO, John D. The Mystical Element in Heidegger’s Thought. New Yorck:
Fordham University Press, 1990.

DREYFUS, Hubert L. Being-in-the-World: A Commentary on Heidegger’s Being and
Time, Division I. 8. ed. Cambridge: The MIT Press, 1999.

GMEINER, Conceicdo Neves. A morada do ser. Santos: Editora Universitaria

Leopoldianum, 1988.

GUINON, Charles. Heideger and the problem of knowledge. Indianapolis: Hackett
Publishing Company, 1984.

HABERMAS, Jurgen. O discurso filosofico da modernidade. Traduzido por Luiz

Sérgio Repa, Rodnei Nascimento. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2000. Titulo Original:

Der Philosophische Diskurs der Moderne.

87



HEIDEGGER, Martin. Kant y el Problema de la Metafisica. Traduzido por Gred
Ibscher Roth. México: Fondo de Cultura Econdmica, 1996. Titulo original: Kant

und das Problem der Metaphysik.

__. Ontology — The Hermeneutics of Facticity. Traduzido por John van Buren.

Bloomington: Indiana University Press, 1999. Titulo original: Ontologie

(Hermeneutik der Faktizitat).

___. Parmenides. Traduzido por André Schuwer, e Richard Rojcewicz. Bloomington:

Indiana University Press, 1998. Titulo original: Parmenides.

____.Phenomenological Interpretation of Kant’s Critique of Pure Reason. Traduzido por
Parvis Emand, e Kenneth Maly. Bloomington: Indiana University Press, 1997.
Titulo original: Phanomenologishe Interpretation von Kants Kritik der Reinen

Vernunft.

KISIEL, Theodore. The Genesis of Heidegger’s Being & Time. Berkeley: University of

California Press, 1995.
LOPARIC, Zeljko. Etica e Finitude. Sdo Paulo: PUC-SP, 1995.

___.Heidegger Réu: Um ensaio sobre a Periculosidade da Filosofia. Campinas: Papiros,

1990.

MULHALL, Stephen. Heidegger and Being and Time. Londres: Routledge- Taylor and

Francis Group, 2000.

PATTISON, George. The Later Heidegger. Londres: Routledge- Taylor and Francis

Group, 2000.

PHILIPSE, Herman. Heidegger’s Philosophy of Being: A critical interpretation.

Princeton: Princeton University Press, 1998.

88



RORTY, Richard. Ensaios sobre Heidegger e outros. Traduzido por Marco Antonio
Casanova. Rio de Janeiro: Relume Dumard, 1999. Titulo Original: Philosophical

Papers: Essays on Heidegger and Others.

SAFRANSKI, Rudiger. Heidegger: Um mestre da Alemanha entre o bem e o mal.
Traduzido por: Lya Luft. Sdo Paulo: Geragdo Editorial, 2000. Titulo original:
Heidegger, ein Meister aus Deutschland.

SLOTERDUIK, Peter. Regras para o Parque Humano: Uma resposta sobre a carta de
Heidegger sobre o0 humanismo. Traduzido por: José Oscar de Almeida Marques. S&o
Paulo: Estacao Liberdade, 2000. Titulo original: Regeln flir den Menschenpark.

STEIN, Emildo. Compreenséo e Finitude. Porto Alegre: Etica, 1967.

____. Seminario sobre a verdade: LicGes preliminares sobre o artigo 44 de Sein und Zeit.
Petropolis: Vozes, 1993.

TAMINIAUX, Jacques. Leituras da Ontologia Fundamental. Lisboa: Instituto Piaget,
1995.

89



Catalogacdo na fonte
Bibliotecéaria Joselly de Barros Gongalves, CRB4-1748

A282q

Aguiar Filho, José Arlindo de.

A questdo do sujeito na filosofia de Martin Heidegger / José
Arlindo de Aguiar Filho. — Recife: O autor, 2003.

88 f.

Orientador: Jesus Vazquez Torres.

Dissertacdo (mestrado) — Universidade Federal de
Pernambuco, CFCH. Filosofia. Recife, 2003.

Inclui bibliografia.

1. Filosofia. 2. Subjetividade. 3. Teoria do pensamento. 4.
Heidegger, Martin, 1889-1976. |. Vazquez Torres, Jesus
(Orientador). Il. Titulo.

101 CDD (22.ed.) UFPE (BC2010-137)




