
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMDUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 
MESTRADO EM FILOSOFIA 

 
 
 
  

Maria de Fátima Batista Costa 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
(A possibilidade da linguagem originária em Heidegger) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Recife, setembro/2002



Maria de Fátima Batista Costa 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
(A possibilidade da linguagem originária em Heidegger) 

 
 
 
 
 
 
 

Dissertação de mestrado apresentada 
como exigência parcial para obtenção do 
grau de mestra em Filosofia pela 
Universidade Federal de Pernambuco, sob 
a Orientação do professor Jesus Vázquez 
Torres. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Recife, setembro/2002 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

        
   

        
 
 

Costa, Maria de Fátima Batista  
     Da nudez do ser à mudez do ser : a possibilidade da linguagem 
originária em Heidegger / Maria de Fátima Batista Costa. -- Recife: O 
Autor, 2002. 
     131 folhas. 
 
     Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco. 
CFCH. Filosofia, 2002. 

      Inclui: bibliografia.
 
       
 

1. Filosofia. 2. Homem. 3. Ser. 4. Linguagem. 5. Compreensão –
Interpretação.  I. Título. 
 

              1 
              100 

             CDU (2. ed.)
       CDD (22. ed.)

UFPE 
BCFCH2010/93

 
  



 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
                                        Dedico este trabalho à morte: “Tudo é milagre. 

                                                                Tudo, menos a morte. 
    - Bendita a morte, que é o fim 

                        de todos os milagres”. 
 
 

                      Manuel Bandeira 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“O que me anima também me faz vacilar” 

Martin Heidegger 
 
 
 

“A palavra tem o seu terrível limite. Além desse limite é o 
cáos orgânico. Depois do final da palavra começa o 
grande uivo eterno. Mas para algumas pessoas 
escolhidas pelo acaso – depois da possibilidade da 
palavra vem a voz de uma música, a música que diz o que 
eu simplesmente não posso agüentar.” 

                      
Clarice Lispector 



Resumo 
 

 

O tema desse trabalho é a relação entre Ser e linguagem em Martin 

Heidegger e virá à fala pelo crivo de sua questão fundamental, a saber, a questão 

ontológica do sentido do ser. O esteio das obras de Heidegger é o inevitável 

entrelaçamento ser-homem-verdade-linguagem sob o crivo da questão da origem. 

Do seu projeto investigativo pode-se dizer que visa desdobrar a essência do homem 

que acontece como linguagem, sendo esse um trabalho de escuta, compreensão e 

interpretação da questão da origem – um trabalho de garimpo com uma linguagem 

que faz renascer o pensar e a linguagem ocidental dos escombros do próprio pensar 

e da linguagem da tradição ocidental. A linguagem é acontecimento por excelência 

de mundo e coisas e homem. Somente a linguagem concede ser ás coisas ela é 

propriamente possibilidade de existência das coisas. O título deste trabalho, Da 

Nudez do Ser à Mudez do Ser (A possibilidade da linguagem originária em 

Heidegger), Nudez e Mudez são instâncias metafóricas usadas para designar o 

estado de nu, a ausência de ornatos, donde brota a fala. A fonte de toda linguagem 

é, em si, linguagem originária, abertura na verdade do ser. Pensar a relação do ser 

com a linguagem implica em trazer a ‘linguagem enquanto linguagem à fala’, ou 

seja, deixar que ela se mostre per si, o que implica também afirmar que a linguagem 

constitui o fundamento de toda experiência do real.  

 
 

Palavras chave: homem, Ser, linguagem, compreensão, interpretação. 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



Abstract 
 

 

The theme of this work is the relationship between man (ego) and language in 

the work of Martin Heidegger, and will proceed to sift through that most fundamental 

question, the ontological question of the meaning of life.  The mainstay of the works 

of Heidegger is the inevitable interconnection of ego, man, truth and language in the 

riddle of the question of origin. It could be said that his own investigative project 

unmasks the essence of man through language, as a work of listening, 

comprehension and interpretation of the question of origin – an excavative work with 

a language that stimulates thought and the language of the havoc of ones own 

thoughts, and the language of western tradition. Language is an event of excellence, 

things and men. Only language allows all things to have their own existence. The title 

of this work, ‘Da Nudez do Ser à Mudez do Ser (the possibility of native language, in 

Heidegger), Nakedness and Mutism are metaphoric concepts used to designate a 

‘nude’ state, the absence of adornments, from which speech springs.  The source of 

all language is, in itself, original speech, the gateway to the truth of all being.  To 

think in relation to being implies ‘bringing language to speech’, that is, to allow it to be 

seen for what it is, which also implies an affirmation that language is fundamental to 

all real experience.   

 

 

Key words: man, existence, language, comprehension, interpretation. 
 
 
 
 
 
 
 
 



Sumário  
 

 

 

Introdução  10 

1. A questão do ser e a volta (Kehre).          18 

    1.1 Da questão sobre o sentido do ser e o esquecimento à diferença 
ontológica. 

20 

        1.2 A necessidade de superação da metafísica.  33 

         1.3 A volta (Kehre) do primeiro para o segundo Heidegger sob o  
crivo da linguagem. 

43 

      2. A linguagem em Ser e Tempo. 50 

         2.1 Logos: apofântico, hermenêutico e o círculo. 53 

         2.2 Existenciais fundamentais: disposição, compreensão e 
derivados. 

65 

        2.3 Discurso e linguagem. 72 

     3. Da nudez do Ser à mudez do Ser: A possibilidade da linguagem 
originária.  

80 

        3.1 Abertura e cadência do homem na linguagem. 83 

        3.2 A linguagem como ‘morada do ser.’ 94 

         3.3 Arte e linguagem (a poeticidade como momento privilegiado do 
acontecer da verdade na linguagem). 

102 

        3.4 Nudez e Mudez: Silêncio e linguagem originária. 110 

Conclusão 117 

Bibliografia 121 

 

 

 



Introdução 
 
 

 “Caso o homem encontre, alguma vez, o caminho para 
a proximidade do ser, deve antes aprender a existir no 
inefável... Antes de falar, o homem deve novamente 
escutar, primeiro, o apelo do ser, sob o risco de, dócil a 
este apelo, pouco ou raramente algo lhe restar a dizer. 
Somente assim será devolvido à palavra o valor de sua 
essência e o homem será gratificado com a devolução 
da habitação para residir na verdade do ser.”1 

 
Martin Heidegger 

  
  

O tema desse trabalho é a relação entre Ser e linguagem em Martin 

Heidegger e virá à fala pelo crivo de sua questão fundamental, a saber, a questão 

ontológica do sentido do ser, questão esta que é o horizonte fundante da 

problemática heideggeriana e que funciona como o núcleo interrogativo de seu 

arsenal filosófico. 

Ser e Tempo, obra poema2 de Martin Heidegger, não aborda com suficiente 

radicalidade a questão da linguagem, até porque não é este o objetivo do texto, no 

entanto, já está ali esboçada a íntima pertença entre ser e linguagem3, pertença esta 

que se desdobrará nas obras posteriores. 

Na verdade, desde suas primeiras obras, Heidegger já se preocupa com o 

problema da linguagem. A doutrina das categorias e dos significados em Duns 

Scoto, por exemplo, discute a questão da predicação, da doutrina da significação 

que desemboca na gramática especulativa como meditação metafísica4. Ali já se 

                                                           
1 HEIDEGGER, Martin. Conferências e escritos filosóficos. Col. Os Pensadores. Tradução, introdução e notas 
de Ernildo Stein.  São Paulo, Abril cultural, 1979. Carta sobre o humanismo, p.152;  
Obs¹: A edição acima será usada exclusivamente para o texto Carta sobre o humanismo; para todos os demais 
será usada a edição de 1999, da Nova Cultural.  
Obs²: Toda tradução efetuada neste texto é responsabilidade da autora. 
2Poema no sentido de feixe nuclear de idéias desde onde se desdobrará o pensar heideggeriano. Para Heidegger, 
“todo grande poeta poetiza só desde um único Poema. A grandeza (do pensador) se mede pela amplitude com 
que se afiança a este único Poema (...) cada poema fala desde a totalidade do Poema único e o diz a cada vez”.  
Martin Heidegger. A caminho da linguagem. (De camino al habla.)  Barcelona: Del Serdal, 1987.  p. 35. “(...) e 
dado que o fenômeno originário é essencialmente poético, todo grande pensador enuncia um único pensamento 
que se mantém como algo nunca totalmente dito”. Richard E. Palmer. Hermenêutica. Lisboa: Edições 70, 1969. 
p. 145. 
3 A necessidade inexorável de uma reflexão sobre a linguagem aparece em toda sua obra. Para Heidegger, “A 
determinação da Essencialização da linguagem, já até mesmo a sua simples investigação, rege-se sempre pela 
pre-compreensão dominante a respeito da essência do ente e da concepção de essência. Ora, essência e ser fala 
na linguagem” Martin Heidegger.  Introdução à metafísica. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro,1987. p. 82. 
4 “(...) já no título de meu trabalho de habilitação de 1915, A doutrina das categorias e dos significados em 
Duns Scoto, evidenciam-se ambas perspectivas. ‘Doutrina das categorias’ é, com efeito, o nome tradicional para 
o exame do ser do existente (des Sein des seiendes), e ‘doutrina da significação’ quer dizer a gramática 



delineia a intrínseca relação entre ser e linguagem que permeará toda a obra do 

pensador. O próprio Heidegger nos atesta isto ao afirmar que “...a meditação acerca 

da fala e do ser determina desde o começo o caminho de meu pensamento. (...) 

Talvez o defeito fundamental da minha obra, Ser e Tempo, seja que me atrevi a ir 

demasiado longe prematuramente”.5  

Ser e Tempo, obra que vem a publico em 1927, não tinha terreno 

suficientemente fecundo para os desdobramentos de uma analítica existencial - 

objetivo do texto - que se volta para a questão da origem, revolvendo o pensar 

ocidental, interrogando o caminho tomado por esse pensar, e fazendo dessa 

interrogação um caminho6. Sendo assim, a reflexão sobre a linguagem na obra não 

é assumida em primeiro plano. 

Nesse movimento do pensar, que retoma o próprio caminho trilhado como 

mote para o investigar, a própria linguagem - pelo viés da metafísica ocidental - vai 

se revelar impotente para dizer o que pensa o pensar.  

O esteio das obras de Heidegger é o inevitável entrelaçamento ser-homem-

verdade-linguagem sob o crivo da questão da origem. Do seu projeto investigativo 

pode-se dizer que visa desdobrar a essência do homem que acontece como 

linguagem, sendo esse um trabalho de ‘Hermes’, ou seja, de escuta, compreensão e 

interpretação da questão da origem – um trabalho de garimpo com uma linguagem 

que faz renascer o pensar e a linguagem ocidental dos escombros do próprio pensar 

e da linguagem da tradição. Com essa investigação Heidegger busca o impensado 

original, ou seja, o impulso inicial da origem. Mas o que é a origem? E o que é que a 

origem ilumina caso seja atingida? O ser7. 

As palavras originárias com sua ressonância inicial prenhe de significações, 

solo e abrigo do pensar ocidental, é isso que Heidegger ambiciona desvelar: quer 

‘abrir o começo’ desde onde se oculta e se des-vela o elemento do pensar – o ser. 

Esse seu intento pode ser tomado como busca mitológica do impensado original, 

todavia, uma das suas grandes contribuições consiste no fato de revelar que o 
                                                                                                                                                                                     
especulativa, a meditação metafísica sobre a fala e sua relação com o ser.” Martin Heidegger.  A caminho da 
linguagem. op. cit. p. 84. 
5 Ibidem, op. cit. p. 86. 
6 “É certo que Heidegger teve sempre presente o objetivo último, ainda que, todavia, muito vago: repensar o 
inicio, o inicial. Aproximar-se ao inicio significa sempre prevenir-se de outras possibilidades abertas retomando 
o caminho percorrido.” Hans-Georg Gadamer. Verdad y Metodo. vol. II, Salamanca: Sígueme. 1994, p.35. 
7 Marlène Zarader, comenta :“No caminho da sua questão, Heidegger encontra a necessidade de regressar à 
destinação inaugural do ser, tal como foi outorgada na alvorada da nossa história. (...) visa (com isso) explicitar 
as experiências (Erfahrungen) iniciais, experiências tornadas possíveis pela língua do começo (no caso, a língua 
grega).” In, HEIDEGGER e as palavras da origem. Lisboa: Instituto Piaget. S.d.  p. 28. 



pensar essencial não aceita contornos, desvela-se na e da nudez do que é e tem 

que ser – o Ser, que percorre e move o pensar ocidental. 

Sendo o pensar heideggeriano uma incursão na origem pelo viés da língua 

grega, vale salientar que esta não é neutra, também não é inocente como não é 

inocente qualquer língua. A língua é em princípio um substrato das mais diversas 

trocas e experiências, é jogo e acasalamento com todas as experiências humanas. 

Para Gadamer, “Só podemos pensar dentro de uma língua. E é justamente este 

habitar de nosso pensamento em uma língua o enigma profundo que a linguagem 

coloca ao pensamento”8, Quer dizer isto que estamos na linguagem já sempre em 

casa, e que todo pensar sobre a linguagem vê-se já sempre de novo apanhado pela 

linguagem9. Ela é o que instala o homem enquanto ‘o’ humano.  

Para Heidegger, a linguagem está na origem: “nada há onde falta a palavra”.10 

Essa posição que é radicalização das idéias de Ser e Tempo vai ser desdobrada 

principalmente no texto A caminho da linguagem. Nesta obra Heidegger afirma que 

“nenhuma coisa é onde falta a palavra, quer dizer o nome. Somente a palavra 

confere o ser a coisa”.11 A linguagem é acontecimento por excelência de mundo e 

coisas e homem. A palavra não é uma etiqueta que se cola às coisas fazendo-as 

existir daquele ‘momento’ em diante: ela é propriamente possibilidade de existência 

das coisas. 
Diante disso, a questão que será desenvolvida neste trabalho é a relação 

entre a linguagem enquanto discurso originário (Rede), e a abertura12 

(Erschlossenheit), enquanto determinação ontológica do Da-sein13. Qual é o ‘lugar’ 

                                                           
8 GADAMER, Hans-Georg. “Homem e linguagem.” In, Hermenêutica filosófica: nas trilhas de Hans-Georg 
Gadamer. Custódio L. S. Almeida; Hans-Georg Flickinger; Luiz Rohden. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2000.  p. 
120. 
9 “O homem que pensa não manipula palavras como instrumento de uma mensagem a comunicar, mas ‘habita’ 
sempre já a língua”. Michel Haar.  HEIDEGGER e a essência do homem. Lisboa: Instituto Piaget, 1990. p. 142s. 
10 HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguage  .op. cit. p. 199. Para Heidegger, palavra (Wort) não tem 
apenas um sentido dicionaresco (1. Fonema ou grupo de fonemas com uma significação; termo, vocábulo. 2. Sua 
representação gráfica. 3. Manifestação verbal ou escrita. 4. Faculdade de expressar idéias por meio de sons 
articulados; fala. 5. Modo de fala, etc., como podemos ler no Aurélio B. de H. Ferreira). “As palavras e a 
linguagem não constituem cápsulas em que as coisas se empacotam para o comércio de quem fala e escreve. É 
nas palavras, é na linguagem, que as coisas chegam a ser o que são”.  Idem, Introdução à metafísica. op. cit. p. 
44.  
11 Idem. “A essência da fala” . In, A caminho da linguagem. op. cit. p. 146. 
12Abertura (Erschlossenheit) : estado de ser aberto, eclosão em oposição ao que é cerrado sobre si mesmo; “a 
pre-sença realiza-se em descobrindo. O modo de abertura próprio da pre-sença distingue-se da descoberta na 
medida em que ela se revela para si mesma, exercendo o papel de revelador”.  Martin Heidegger. Ser e Tempo. 
Petrópolis: Vozes, 1999. p. 15 (N23). 
13Dasein: Da (aí), sein (ser). No decorrer do texto será usada a palavra Da-sein (ser-aí), separado por hífen por 
opção. Alguns preferem Dasein, pre-sença ou apenas ser-aí. O Da-sein designa o homem na medida em que o 
homem é esse ente singular e que é para si mesmo uma questão ou ‘a’ questão. Ao ser ele mesmo esse estar-em-



da linguagem na estrutura complexa e unitária do Da-sein? Como acontece o Da-

sein no dar-se de Ser e linguagem? 

Desdobraremos a questão acima a partir dos textos Ser e Tempo, Carta sobre 

o humanismo e A caminho da linguagem. 

Ser e Tempo, obra considerada do primeiro14 Heidegger; investiga a questão 

fundamental sobre o sentido do ser, desde a analítica do Da-sein enquanto ser-no-

mundo, enquanto tecido na cotidianidade. A atenção aqui centrar-se-á mais 

especificamente nos parágrafos 28 a 34, onde a questão da linguagem é tematizada 

direta ou indiretamente.  

A caminho da linguagem é uma obra caracterizada como sendo do segundo 

Heidegger; aborda a linguagem enquanto o lugar do acontecimento-apropriação 

(Ereignis)15, da verdade do ser. Carta sobre o Humanismo, texto que funciona como 

o fio que costura16 a ‘volta’ (Kehre), do primeiro para o segundo Heidegger no 

tocante à questão da linguagem, efetiva uma critica ao humanismo tradicional fruto 

da metafísica, que se revela incapaz de uma análise radical sobre a linguagem. 

Logo, é pelo crivo de Carta sobre o humanismo que o tema acima colocado virá à 

fala, pois, como diz Gadammer: “O texto traz um tema à fala”.17  

O trabalho específico com esses textos não exclui a referência a outros 

escritos complementares. A sua escolha explicita a perspectiva da volta do primeiro 

para o segundo Heidegger; da mudança da ontologia fundamental, que é a sua 

                                                                                                                                                                                     
questão, nesse estar-em-questão, o homem mesmo é, não apenas a ‘pre-sença’ singular, mas o homem de todos 
os homens. Não se trata apenas do ser do homem singular, mas do ser em geral. “...o homem é o aí(Da) onde o 
Ser(sein) se coloca como questão, de modo que se trata no homem de muito mais do que o homem.” André 
Dartigues. O que é a fenomenologia? Rio de Janeiro: Livraria El Dourado, 1973. p. 124; No entanto, “O Da-sein 
como existente e o Da-sein como fundamento transcendental da constituição do mundo não são duas coisas 
diferentes, senão uma e a mesma”. Rüdiger Bubner. “Da fenomenologia para a hermenêutica”. In, La filosofia 
Alemana Contemporânea. Madrid: Ed. Catedra, 1984 (Colección Teorema). p. 39. 
14 Geralmente costuma-se dividir o ‘trabalho’ dos pensadores em momentos, isso de acordo com a ruptura destes 
para com seus temas centrais ou, pela mudança de nuanças em abordar ‘o mesmo’ ou, pela ‘própria’ necessidade 
que a razão, no modo como foi cultivada no ocidente, tem para entender: ou seja, classifica, separa, cataloga, 
enumera. Com Heidegger não acontece diferente, há um verdadeiro arsenal de interpretações sobre os momentos 
constitutivos de seu pensar. Freqüentemente é mais comum apontar-se um primeiro e um segundo Heidegger, 
marcada por uma volta (Kehre), divisão esta que propriamente Heidegger endossa como veremos a seguir. 
15 Ereignis – evento, acontecimento-apropriação. É o movimento pelo qual Ser e homem apropriam-se 
mutuamente e que torna possível o mostrar-se de cada um. Essa tese será desenvolvida no segundo Heidegger, 
mas já a primeira fase do seu pensamento aponta para ela. A terceira parte deste trabalho desdobrará essa 
questão, de acordo com a necessidade. 
16 Costura é uma metáfora para definir o encaminhamento do pensar. A roupa não se faz antes do próprio 
processo de fazer, ela acontece no producere, ou seja, no desdobramento do desenho (fazer aparecer, arrancar, 
acontecer), do tecido (trama), do corte-recorte, na observação do corpo de quem veste (desejo e corpo), a roupa 
atualiza-se no fazê-la. A costura dimensiona a roupa enquanto roupa. 
17 GADAMER, Hans-Georg. Verdade e Método. Petrópolis: Vozes, 1997. vol. I, p. 565. 



grande questão, para uma hermenêutica ontológica, que será o norte do segundo 

Heidegger18. 

No título deste trabalho, Da Nudez do Ser à Mudez do Ser (A possibilidade da 

linguagem originária em Heidegger), Nudez e Mudez não são palavras 

heideggerianas. São instâncias metafóricas usadas para designar o estado de nu, a 

ausência de ornatos, donde brota a fala. A fonte de toda linguagem é, em si, 

linguagem originária, abertura na verdade do ser. Pensar a relação do ser com a 

linguagem implica em trazer a ‘linguagem enquanto linguagem à fala’, ou seja, 

deixar que ela se mostre per si, o que implica também afirmar que a linguagem 

constitui o fundamento de toda experiência do real.  

 Sendo assim, Da nudez do Ser à mudez do Ser – a possibilidade da 

linguagem originária em Heidegger remete ao movimento do olhar heideggeriano 

sobre a linguagem. Não se trata de mero adorno do discurso filosófico, mas sim da 

idéia do desnudamento do ser, da factualidade da existência que se é enquanto ser-

no-mundo, enquanto ser situado. Essa idéia de desnudamento do ser é condição 

para a escuta do apelo silencioso do ser – a mudez do ser.  

É o próprio movimento reflexionante sobre o ser e sobre a linguagem que 

cumpre esse itinerário: do desnudamento ao silêncio possibilitador da escuta do 

apelo do ser na co-pertença entre ser e homem. Trata-se do deixar-se pertencer, 

entregar-se à nudez do que é e tem que ser, escutando o silêncio da linguagem que 

fala desde o advento apropriador, desde o desvelar-se do ser. Em Ser e Tempo, 

Heidegger já afirmava que “a escuta e o silêncio pertencem à linguagem discursiva 

como possibilidades intrínsecas.” 19 Essa posição será aprofundada na volta (Kehre). 

Nudez expressa a constituição ontológica do Da-sein enquanto pura 

possibilidade. As possibilidades ônticas existenciárias funcionam como vestes que 

mascaram a própria nulidade que o Da-sein é enquanto projeto sem realização 

possível. Na nudez, todas as possibilidades intramundanas são reduzidas à 

condição de simples possibilidade que o Da-sein é – portanto, nudez como o abrir do 

olhar do ser a si, como possibilidade constante de reassumir a abertura originária 

                                                           
18 “Depois de Ser e Tempo Heidegger volta-se cada vez mais para a reinterpretação dos filósofos anteriores – 
Kant, Nietzsche, Hegel – e para a poesia de Rilke, Trakl, ou Hölderlin. O seu pensamento torna-se mais 
hermenêutico” Richard E. Palmer, Hermenêutica, p. 131. O pensar de Heidegger torna-se mais hermenêutico 
porque passa a está centrado na interpretação de textos, e tenta dizer o ser a partir do ser mesmo, seja pelo viés 
da arte, da poesia ou da essência da linguagem. A questão ontológica do ser não será abandonada por ele, mas 
vista sob um novo ângulo.  
19 HEIDEGGER, Martin.  Ser e Tempo.  Petrópolis: Vozes, 1999. p. 220. 



para o ser.  A fala não é o invólucro ou a vestimenta do pensamento. O pensamento 

se dá na ‘nudez sem nome’ de um silêncio apropriador que chama à linguagem.  

Mudez tão pouco significa ausência de fala, de linguagem, impossibilidade do 

dizer, estado de mudo: “Silenciar, não significa ficar mudo. Ao contrário, o mudo é 

tendência ‘para falar’. O mudo não apenas não provou que pode silenciar, como lhe 

falta até a possibilidade de prová-lo. (...) Quem nunca diz nada também não pode 

silenciar num dado momento”.20  

Mudez significa aqui o silêncio re-colhe-dor (colher o existir na dor radical) da 

verdade do ser. É esse silêncio que possibilita a escuta reveladora e des-veladora 

de ser, a escuta do dizer confiador (Zuspruch).  

A escuta do apelo do ser requer a suspensão ou, ao menos, a reinterpretação 

da voz falada do Da-sein. Sendo voz falada a linguagem histórica da tradição que 

possibilita ser-no-mundo. O Da-sein é tanto lingüistico, quanto histórico-social, ou 

seja: 

 
“A pre-sença ‘é’ o seu passado no modo de seu ser, o que significa, a 
grosso modo, que ela sempre ‘acontece’ a partir de seu futuro. Em 
cada um de seus modos de ser e, por conseguinte, também em sua 
compreensão do ser, a pre-sença sempre já nasceu e cresceu dentro 
de uma interpretação de si mesma, herdada da tradição. De certo 
modo e em certa medida, a pre-sença se compreende a si mesma de 
imediato a partir da tradição. (...) Seu próprio passado, e isso diz 
sempre o passado de sua ‘geração’, não segue mas precede a pre-
sença, antecipando-lhe os passos”21  
 

Desta forma, o Da-sein é acontecimento no seio da tradição; carrega em si o 

arcabouço histórico desta – passado, futuro e presente encarnado no hoje. Nudez e 

Mudez traduzem metaforicamente a concepção heideggeriana da linguagem. Nudez: 

Da-sein diante da força de seu ser-lançado; Mudez: silêncio e escuta do apelo do 

ser, do dizer confiador.  Essa é a questão: como a nudez do ser é possibilidade de 

acesso do ser-no-mundo à voz silenciosa do ser.  
                                                           
20 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 224. (É clara a convergência dessa concepção heideggeriana da 
linguagem como escuta do silêncio originário, com o dizer poético de Clarice Lispector. No romance A paixão 
segundo G. H. ela no diz que “A deseroização é o grande fracasso de uma vida. Nem todos chegam a fracassar 
porque é tão trabalhoso, é preciso antes subir penosamente até enfim atingir a altura de poder cair – só posso 
alcançar a despersonalidade da mudez se eu  antes tiver construído toda uma voz. (...) É exatamente através do 
malogro da voz que se vai pela primeira vez ouvir a própria mudez e a dos outros e a das coisas, e aceitá-la como 
a possível linguagem . Só então minha natureza é aceita, aceita com o seu suplício espantado, onde a dor não é 
alguma coisa que nos acontece, mas o que somos. E é aceita a nossa condição como a única possível, já que ela é 
o que existe e não outra. (...) Ah, mas para se chegar à mudez, que grande esforço da voz.”) A paixão segundo G. 
H. São Paulo: ALLCA XX, 1997. p. 112. 
21 HEIDEGGER, Martin.  Ser e Tempo. op.cit. p. 48. 



Em Ser e Tempo, o próprio Heidegger diz que a reflexão sobre a linguagem 

“tinha por tarefa mostrar o ‘lugar’ ontológico desse fenômeno dentro da constituição 

ontológica da pre-sença”, para, a partir daí, poder “(...) visualizar a cotidianidade da 

pre-sença de uma maneira ontologicamente mais originária”.22 Visava com isso 

estabelecer uma relação do discurso com outros fenômenos do ser-no-mundo: o 

falatório, a ambigüidade, a curiosidade e a decadência, dentre outros.  

Mas não é apenas isso que acontece em Ser e Tempo. Heidegger vê 

claramente que uma reflexão voltada para a analítica existencial, para a verdade do 

ser, toca profundamente na questão da linguagem e revela a urgência de abordá-la 

com radicalidade.  

Assim, Ser e Tempo já contém a indicação para a dimensão essencial da 

linguagem quando Heidegger se pergunta: “(...) em que modo de ser, afinal, a 

linguagem enquanto linguagem é, em cada situação?”23  

Para atingir a reflexão e o problema acima delineado, o presente trabalho está 

estruturado da seguinte forma. O primeiro capítulo tecerá considerações gerais 

sobre o pensar heideggeriano e explicitará a questão da volta (Kehre) do primeiro 

para o segundo Heidegger, situando a questão da linguagem. O segundo analisará a 

linguagem em Ser e Tempo. O terceiro capítulo explicitará mais detalhadamente o 

título deste trabalho – Da nudez do ser à mudez do ser: a possibilidade da 

linguagem originária em Heidegger –, estabelecendo a relação entre linguagem, 

verdade, arte (poesia), ser e homem.  

A difícil tarefa de Heidegger é dizer o recôndito do humano num mundo que 

se auto-sufoca por séculos e séculos de pensar e pesar. A grande dificuldade de 

caminhar com um pensador desse porte é que ele reinventa o dizer filosófico. 

Portanto, trabalhar sua filosofia é mais uma ambição que uma decisão.  

A filosofia heideggeriana pode ser “(...) compreendida pela dimensão do 

resgate da solidez ontológica pelo estremecimento da contemporaneidade.”24, 

porque Heidegger “tenta reincorporar a razão às suas verdadeiras origens, às suas 

motivações originais; sua filosofia do Ser é uma tentativa de refundir estas 

motivações em uma amalgama que sustenta as pesadas conseqüências desta fusão 

                                                           
22 HEIDEGGER, Martin.  Ser e Tempo. op.cit. p. 226. 
23 Idem. Carta sobre o Humanismo. op.cit. p.151. 
24 SOUZA, Ricardo Tim de. “Heidegger e a grande arqueologia”. In, O tempo e a máquina do tempo. Porto 
Alegre: EDIPUCRS, 1998. p. 70. 



– onde o Ser terá de falar bastante alto.”25. E é por isso que Ernildo Stein tem razão 

quando afirma que “não basta, repetir simplesmente Heidegger. É preciso evitar, 

tanto o risco de apenas resumir seu pensamento, como a tentação de imitar sua 

linguagem.”26 Um caminhar com um pensador de tal complexidade às vezes ata-nos. 

Em todo caso, “cada passo do pensamento se faz, de fato, com o único 

propósito de ajudar ao homem em seu pensamento para encontrar o caminho de 

sua essência”.27  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
25 SOUZA, Ricardo Tim de. “Heidegger e a grande arqueologia”.op. cit. p. 71. 
26 STEIN, Ernildo. Compreensão e Finitude. Porto Alegre: Ética, 1967. p. II 
27 HEIDEGGER, Martin.  “De um diálogo acerca da fala.” In, A caminho da linguagem.  op. cit. p. 116. 



1. A questão do ser e a volta (Kehre).                                                                                
 
 
Mais que a existência 
É um mistério o existir, o ser, o haver 
Um ser, uma existência, um existir – 
Um qualquer, que não este, por ser este – 
Este é o problema que perturba mais. 
O que é existir – não nós ou o mundo – 
Mas existir em si?28 

   
          Fernando Pessoa 

 
 

O pensamento de Martin Heidegger se situa na confluência de um tempo 

filosófico herdeiro da hecatombe de duas grandes guerras, tempo centrado na 

reflexão sobre a crise do homem face de tais acontecimentos que, em si e por si só, 

põem a nu a própria condição humana.  

Um tempo que exige o repensar paradigmas filosóficos e humanos até então 

tidos como ‘guias seguros’, e que, diante do toque visceral das guerras, revelam-se 

não só insuficientes, mas vazios, esquálidos. Os grandiloqüentes lemas da 

humanidade advindos da tradição e fortemente fecundados pelo iluminismo, a saber: 

razão, ciência, progresso, técnica, pátria...etc, nesse momento, não mais respondem 

ao apelo do homem, faz surgir movimentos filosóficos que têm por preocupação o 

ser do homem. O homem enquanto existente. 

 Os eternos problemas do humano renascem nesse momento com força 

miraculosa, graças à tragédia que, ao lançar o homem na inadimplência de seu 

próprio ser, sem amenizar a dor do existir e do saber-se fáctico, possibilita um re-

olhar sobre o ‘si’ histórico.  

Assim sendo, é um momento de efervescência filosófica que faz surgir não 

‘uma’ filosofia que pensa a existência, que assume a especulação da existência de  

modo peculiar, mas ‘filosofias’, que por vias diversas, têm como questão central a 

interrogação pelo sentido do ser, interrogação essa que não se resolve desde fora 

apenas, ou abstratamente, mas que parte da constatação real de que “(...) a 

existência se concebe dinamicamente, fazendo-se a si mesma no seio da decisão. O 

homem não é, senão o que se faz; se faz livremente elegendo suas próprias 

                                                           
28 PESSOA, Fernando.  Poemas dramáticos; poemas ingleses; poemas franceses; poemas traduzidos. Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira, 1993. p. 60 



possibilidades29. É a constatação de que cada homem é sua própria chance e 

ninguém vai além disso.  

A existência não é algo fechado sobre si mesmo, mas sim, essencialmente 

aberta à transcendência. Considere-se a complexidade do conceito de 

transcendência que não irá ser discutido agora, mas vale dizer que: “(...) a 

existência, como realidade incompleta e aberta, não pode realizar-se, senão em 

relação com o outro, com a transcendência”.30  

Heidegger não apenas situa-se nessa encruzilhada de pensadores 

comprometidos com a reflexão sobre o humano, mas é um dos pilares desse 

movimento filosófico. A questão que ele levanta e que servirá de fio condutor para 

todo o seu pensar é a do sentido do ser”. Ser e Tempo é o núcleo que condensa 

todo esse questionamento que já se desenhava nas suas obras anteriores a 1927.  

O pensamento de Heidegger está alicerçado na tradição filosófica ocidental, 

mas tem como expoente, a fenomenologia de Hurssel e a hermenêutica histórica de 

Dilthey, casando-as numa assim denominada fenomenologia hermenêutica. Nessa 

vertente de pesquisa, a questão que ele levanta: investigar o sentido do ser como 

questão fundante de todos os sentidos regionais, irá revelar que essa tematização 

passa “(...) necessariamente por uma análise do homem, enquanto ente, cujo ser 

consiste em compreender ser: (aí onde) o ser se dá”31, ou seja, passa 

necessariamente por uma analítica do Da-sein enquanto ser-no-mundo.  

Neste capítulo será trabalhada a questão sobre o sentido do ser, a Metafísica 

e a sua necessidade de superação desde a diferença ontológica, além da questão 

da volta (Kehre) e a relação com a linguagem. 
 

 

 

 

 

 

 

                                                           
29 COLOMER, Eusebi.  El pemsamiento Alemán de Kant a Heidegger. Vol. III. Barcelona: Herder, 1990. Vol. 
III p. 444. 
30 Ibidem, p. 444, para Heidegger “(...) o ‘transcendental’ entendido em Ser e Tempo não é a consciência 
subjetiva, mas se determina pela temporalidade ekstático-existencial da existência humana (Da-sein)”,  
Introdução à  Metafísica. op. cit. p. 48. 
31 OLIVEIRA, Manfredo A.  “Martin Heidegger: pragmática existencial.” In, Reviravolta lingüístico-pragmática 
na fi1losofia contemporânea. São Paulo: Loyola, 1996. p. 208. 



1.1 Da questão sobre o sentido do ser e o esquecimento à diferença ontológica. 

 
 

“Mas a palavra mais importante da língua tem uma 
única letra: é. É.” 

 
Clarice Lispector 

 

 

Segundo Heidegger, foi a questão do ser que deu fôlego à filosofia antiga 

(Heráclito, Parmênides...etc) e inspirou Platão e Aristóteles, mas a partir desses, se 

extinguiu, não de todo, mas como tema explícito de uma verdadeira reflexão 

filosófica. Deixou de ser problematizada como objeto de investigação. O que esses 

pensadores decifraram, no entanto, conservou-se nos sucessivos desvios do 

pensar, da lógica ocidental.32 

Na arrancada do pensamento grego, ser foi tomado pelo conceito mais 

universal, indefinível, mais óbvio e vazio. Portanto, falar sobre tal é não apenas 

desnecessário, mas supérfluo. Para a tradição, o conceito de ser é evidente por si 

mesmo visto que uma compreensão de ser já está incluída em tudo que se faz ou se 

diz. Em todo agir humano, uma certa compreensão de ser já se esboça. No dizer “é”: 

o fogo ‘é’ quente, a luz ‘é’ clara, o homem “é” Pedro, etc., está presente ser que diz 

ente e compreende ser.  

O dizer “é”, abre o mundo enquanto ente. “Ser está naquilo que é e como é, 

na realidade, no ser simplesmente dado (Vorhandenheit), no teor e recurso, no valor 

e validade, na pre-sença, no ‘há’”.33 Ou seja, ser está em toda parte, no ente. “Mas 

que quer dizer isto: ‘o ente’ que outra coisa significa senão: tal coisa que é? (...) Mas 

‘ser’ mesmo diz: ser que é ente”.34 Em toda parte, ser significa sempre ser do ente. 

Há, portanto, uma compreensão ordinária sobre o ser a partir do ente. 

O fato de que qualquer mover-se do ser-no-mundo dá-se já numa 

compreensão de ser, ou seja, os ‘fundamentos’ já estarem presentes em tudo, 

desde sempre e já antes que qualquer experiência empírica ou reflexiva seja feita, é, 

não apenas uma prova inexorável da importância da questão do ser para o pensar 

ocidental, mas demonstra que esta questão pode ser tomada por óbvia, como de 

fato o é, e no entanto resultar impensada. “(...) O fato de vivermos numa 
                                                           
32 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. op. cit.  p. 149ss. 
33 Idem. Ser e Tempo. op. cit. p. 32. 
34 Idem. “Identidade e Diferença.” In col. Os Pensadores. op. cit. p. 193. 



compreensão do ser e o sentido do ser estar, ao mesmo tempo, envolto em 

obscuridades demonstra a necessidade de princípio de se repetir a questão sobre o 

sentido do ‘ser’”.35 Ou seja, a compreensão ordinária sobre o ser prova apenas a 

incompreensão sobre essa. 

 O ser é o mais próximo, mas é talvez por isso, o mais distante. “O ser é mais 

longínquo que qualquer ente, e está mais próximo do homem que qualquer ente, 

seja isto uma rocha, um animal, uma obra de arte, uma máquina, seja isto um anjo 

ou Deus. O ser é o mais próximo. E, contudo, a proximidade permanece, para o 

homem, a mais distante”. Isso porque, “O homem se atém primeiro já sempre ao 

ente”.36, quando na verdade, esse pensar que o representa enquanto ente refere-se 

certamente ao Ser. Tomá-lo pelo ente é o que fez o pensar ocidental, aprisionando-o 

na idéia, no conceito e nas categorias lógicas do pensar. 

Esses preconceitos não dispensam a colocação da questão do sentido do ser, 

ao contrário, reside justamente aí a necessidade que esta seja colocada. É a partir 

da análise dos preconceitos sobre o conceito de ser que se revela: não apenas não 

se colocou a questão com radicalidade suficiente para re-volver, mas que 

propriamente a colocação da questão é algo complexo, pois não há uma direção 

prévia. Que método é o mais apropriado? Por onde começar? A ‘quem’ ou ‘o quê’ 

interrogar, ou mesmo, como encaminhar a questão?37  

O reexaminar a questão do ser, passa por re-elaborar a própria apresentação 

da questão, uma vez que a questão crucial relativamente ao ser “(...) não é apenas a 

da natureza do ser, mas sim a de como pensar o ser, a de como é que o ser 

aparece”.38 

Esse empenho em colocar a questão do sentido do ser vai levar Heidegger a 

dizer, num culto à “magnificência do simples”.39, que a única coisa que o pensar em 

Ser e Tempo procura alcançar é algo simples. Essa investigação em busca do 

‘simples’, do núcleo, desdobra o ser como linguagem.40  

                                                           
35 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 29s. 
36 Idem. Carta sobre o Humanismo. op. cit. p. 158. 
37 “Desde o começo que Heidegger procurou um método de ultrapassar as concepções de Ser defendidas no 
Ocidente, um método que permitisse ir às raízes dessas concepções, uma ‘hermenêutica’ que lhe permitisse 
tornar manifestos os pressupostos sobre os quais se tem baseado”. Richard E. Palmer. Hermenêutica. op. cit. p 
129. 
38 PALMER, E. Richard. Hermenêutica. op. cit. p. 153. 
39 HEIDEGGER, Martin. Da experiência do pensar. Porto Alegre: Globo, 1969. p.37. 
40 “A única coisa que o pensar que, pela primeira vez, procura expressar-se em Ser e Tempo gostaria de alcançar 
é algo simples. Como tal o ser permanece misteriosamente a singela proximidade de um imperar que não se 



A análise dos preconceitos sobre o conceito de ser revela sobretudo que 

existe uma diferença fundamental entre ente e ser e que não é tematizada pelo 

pensar ocidental. O ser-no-mundo desdobrar-se na e desde essa diferença entre ser 

e ente. Ao não se tematizar isso, revela-se a fragilidade desse pensar que se 

assenta em fundamentos precários e os toma por sólidos edifícios de concreto. 

Essa compreensão de ser desde onde sempre se move o homem é uma 

compreensão vaga e mediana, não fornece ‘fundamentos’ a partir dos quais se 

possa colocar a questão, mesmo assim já aponta o caminho possível de qualquer 

interrogação. Isso porque “todo questionamento é uma procura”.41, e enquanto 

procura, “(...) o procurado no questionamento do ser não é algo inteiramente 

desconhecido, embora seja, de início, algo completamente inapreensível. O 

questionado da questão a ser elaborada é o ser”.42 A medida que o interrogado (ser) 

se constitui enquanto questionado e questionante – ser-no-mundo – vai revelando o 

que há, e o que há é o ente. 

Ente é: “(...) tudo de que falamos, tudo que entendemos, com que nos 

comportamos dessa ou daquela maneira, ente é também o que e como nós mesmos 

somos”.43 Nesse nicho de entes, deve-se encontrar aquele a partir do qual a questão 

do sentido do ser possa ser posta, já que, depois de interrogado o ser, o que resulta 

daí é ente, inclusive o homem, embora não se reduza a isto. Ao contrário dos outros 

entes, o homem é o ente privilegiado visto que só ao homem acontece ser, só ao 

homem acontece perguntar, e no perguntar converte-se ele em perguntante e 

perguntado.  

Só no homem há os desdobramentos da verdade do ser, portanto só o 

homem existe. Então, “(...) Elaborar a questão do ser significa tornar transparente 

um ente – o que questiona – em seu ser”.44 O que mais tarde vai permitir dizer: 

‘tornar transparente o ser possuído pela palavra’ e o ser possuído pela palavra ou o 

ser que questiona, questiona por ser ele mesmo a questão: “Esse ente que cada um 

de nós somos e que, entre outros, possui em seu ser a possibilidade de questionar, 

                                                                                                                                                                                     
impõe à força. Esta proximidade desdobra seu ser como a própria linguagem”. Martin Heidegger. Carta sobre o 
humanismo. op. cit. p. 159. 
41 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p.30. 
42 Ibidem. p.31s. 
43 Ibidem. p. 32. 
44 Ibidem. p. 33. 



nós o designamos de pre-sença”.45; é o único ser que, em sendo, está em jogo seu 

próprio ser.  

Por isso, a questão sobre o sentido do ser só pode ser colocada a partir da 

análise prévia desse ente, e isso se dá, não por uma imposição forçada ao se querer 

‘descobrir’ os fundamentos sob os quais está assentada a questão, mas por 

necessidade própria desse ente específico. No entanto, esta constatação não é 

ainda suficiente para se estabelecer o primado ontológico46 da questão do ser. 

Segundo Heidegger, há que se observar que pre-existe às diversas formas e 

setores do saber humano uma compreensão que lhes antecede, escapa-lhes. Estes 

são tomados por óbvios e evidentes e a partir daí os diversos saberes constituintes 

‘edificam’ o conhecimento sobre seus entes específicos. Ou seja, pré-existe uma 

‘base’ ontológica de compreensão a todos os saberes do homem sobre si, sobre o 

mundo, sobre os entes. Isso leva Heidegger a afirmar que o “(...) questionamento 

ontológico é mais originário do que as pesquisas ônticas das ciências positivas”.47 O 

que leva a crer que em suas investigações particulares esses saberes carecem de 

uma investigação sobre o ser em geral, visto que lhes pré-existe. 
 
“As ciências são modos de ser da pre-sença nos quais ela também se 
comporta com entes que ela mesma não precisa ser. Pertence 
essencialmente à pre-sença ser em um mundo. Assim, a compreensão 
do ser, própria da pre-sença, inclui, de maneira igualmente originária, a 
compreensão de ‘mundo’ e a compreensão do ser dos entes que se 
tornam acessíveis dentro do mundo. Dessa maneira, as ontologias que 
possuem por tema os entes desprovidos do modo de ser da pre-sença 
se fundam e motivam na estrutura ôntica da própria pre-sença, que 
acolhe em si a determinação de uma compreensão pré-ontológica do 
ser.”48 
 

                                                           
45HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. loc. cit. “Na tarefa de interpretar o sentido do ser, a pre-sença não 
é apenas um ente a ser interrogado primeiro. É, sobretudo, o ente que, desde sempre, se relaciona e comporta 
com o que se questiona nessa questão. A questão do ser não é senão a radicalização de uma tendência ontológica 
essencial, própria da pre-sença, a saber, da compreensão pré-ontológica do ser”. Ibidem. p. 41 Isso porque Da-
sein é compreensão de ser. (Essa idéia será explicitada no próximo capítulo). 
46 Ibidem. p. 37 “(...) o que é primeiro filosoficamente não é uma teoria da conceituação da história, nem a teoria 
do conhecimento histórico e nem a epistemologia de acontecer histórico enquanto objeto da ciência histórica, 
mas sim a interpretação daquele ente propriamente histórico em sua historicidade”. Esse é um dos pontos fortes 
da viravolta, a idéia de que o sentido do ser precede a subjetividade, de que: “Antes da evidência de qualquer 
teoria e ponto de partida da ‘teoria do conhecimento’ e antes de qualquer subjetividade fundante, há uma 
evidência operando na situação do ser-no-mundo. Esta evidência está encoberta pelo óbvio do cotidiano, da 
separação consciência-mundo, pela relação sujeito-objeto. É por isso que a analítica existencial recoloca a 
questão da ‘teoria do conhecimento’ ao fazer a critica radical do modelo das teorias da consciência, a começar 
por Dercartes.” Ernildo Stein. Seis estudos sobre SER E TEMPO. Petrópolis, RJ: Vozes, 1988. p. 22s. 
47 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p.37. 
48 Ibidem. p. 40. 



É necessário dizer que colocar a questão do ser não é apenas tematizar as 

condições a priori de possibilidade das ciências, que desde sempre se movem já 

numa compreensão de ser. Essa questão visa “(...) às condições de possibilidade 

das próprias ontologias”.49, que as antecedem e as fundam. Portanto, por mais rico e 

estruturado que seja um sistema de ‘fundamento’ das ciências, a ontologia que as 

possibilita permanecerá ‘cega e distorcida’ quanto aos seus propósitos mais 

autênticos se não tiver previamente “(...) esclarecido, de maneira suficiente, o 

sentido do ser, nem tiver compreendido esse esclarecimento como tarefa 

fundamental”.50  

Assim sendo, o ser que em si está em jogo seu próprio ser é, por isso mesmo, 

aquele que tem preponderância sobre os demais, uma vez que tudo se abre a partir 

dele como totalidade significativa. E, se é possível uma ontologia dos diversos 

saberes, o é porque há uma ontologia ‘geral’ que as antecede e as possibilita. O que 

nos faz ver que o primado ‘objetivo-científico’ de análise não é o único nem o 

melhor, para que se coloque a questão, pois até ele assenta em bases que lhe são 

alheias.  

A compreensão que o homem tem de si mesmo e do mundo, é desde sempre 

e já mediada por conceitos e fundamentos que o antecedem enquanto presença 

singular. ‘A pre-sença não é apenas um ente que ocorre entre outros entes’51. Ela se 

distingue do ponto de vista ôntico pelo privilégio de em ‘sendo, estar em jogo seu 

próprio ser’. Também é o único ser que, em sendo, estabelece uma ‘relação de ser 

com o seu próprio ser’. Isso porque, no projetar-se de possibilidades que o Da-sein 

sempre é já se antecipou uma compreensão do ser.  

Ser é compreendido no projeto e não concebido ôntico ou ontologicamente 

apenas. “a pre-sença se compreende em seu ser, isto é, sendo. É próprio deste ente 

que seu ser se lhe abra e manifeste com e por meio de seu próprio ser, isto é, 

sendo. A compreensão do ser é em si mesma uma determinação do ser da 

presença”.52 

Então o privilégio de que goza o Da-sein, e que o diferencia 

fundamentalmente dos outros entes é ser ele ontológico, isto é, ele acontece na 

                                                           
49 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 37. 
50 Ibidem. loc.cit. 
51 Ibidem p. 38. 
52 Ibidem. op. cit. loc.cit. 



relação com o seu ser. A existência53- “(...) modo como a pre-sença pode se 

comportar dessa ou daquela maneira e com a qual ela sempre se comporta de 

alguma maneira”.54 – se dá na correspondência ao ser. Quer dizer, o Da-sein, 

enquanto ser-no-mundo, acontece na relação com o ser e sempre se compreende 

dessa ou daquela maneira por ser ele compreensão de ser. Nesse sentido diz 

Heidegger, “A pre-sença sempre se compreende a si mesma a partir de sua 

existência, de uma possibilidade própria de ser ou não ser ela mesma (...) No modo 

de assumir-se ou perder-se, a existência só se decide a partir de cada pre-sença em 

si mesma”.55 Logo, privilégio aqui não tem qualquer conotação de poder, de 

dominação, mas de aceitação pura e simples do ‘dom da existência’. Como ser-no-

mundo, o Da-sein determina aí sua existencialidade.56  

Sendo assim, faz-se necessária uma análise das estruturas existenciais 

fundamentais do Da-sein e Heidegger vê aqui o primeiro desafio para o 

desenvolvimento da questão do ser. Para ele  

 
“(...) a pre-sença possui (...) o primado ôntico:... é um ente determinado 
em seu ser pela existência. (...) ontológico:... a pre-sença é em si 
mesma ‘ontológica’. Pertence à pre-sença, de maneira igualmente 
originária, e enquanto constitutivo da compreensão da existência, uma 
compreensão  do ser de todos os entes que não possuem o modo de 
ser da pre-sença.” (...) E, primado da “condição ôntico-ontológica da 
possibilidade de todas as ontologias”57 regionais, portanto, deve ser, 
este ente específico, o interrogado. 
 

Uma vez que, “a questão do ser não é senão a radicalização de uma 

tendência ontológica essencial, própria da pre-sença, a saber, da compreensão pré-

ontologica do ser”.58, então, a analítica existencial revelou que se constitui, na 

verdade, de uma ontologia fundamental.  

Em outras palavras, a analítica revela que cada “existencial” do ser-no-mundo 

é ponto de partida, caminho e porto de chegada (se é que há um chegar), de 

qualquer questionamento.  

                                                           
53 Existência aqui usada para “(...) designar toda a riqueza das relações recíprocas entre pre-sença e ser, entre 
pre-sença e todas as entificações, através de uma entificação privilegiada, o homem.” (...) visto que, nestes 
termos, “só o homem existe.” HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p.310. ( N2) 
54 Ibidem. p. 39. 
55 Ibidem. loc. cit. 
56 “Existencialidade (...)constituição ontológica de um ente que existe”.Ibidem. op. cit. p. 39. 
57 Ibidem. p. 40. 
58 Ibidem. p. 41. 



 O ‘método’ de acesso ao ser, para Heidegger, deve ser pela via negativa que 

consiste em deixar e fazer ver o Da-sein no seu mostrar-se. Não se deve impor 

‘categorias’ prévias, para análise da questão, nem tão pouco tomar por ‘evidentes’ 

certas idéias que apenas consumam a ignorância acerca da questão, antes, deve-se 

deixá-la falar por si enquanto questão. 

 
“(...) as modalidades de acesso e interpretação devem ser escolhidas 
de modo que esse ente (pre-sença) possa mostrar-se em si mesmo e 
por si mesmo. (...) tem de mostrar a pre-sença em sua cotidianidade 
mediana, tal como ela é antes de tudo e na maioria das vezes”.59  

 

Trata-se de, no próprio des-velar do caminho trilhado pelo pensar ocidental, 

deixar mostrar-se o ser, visto que é mostração.  E se deve extrair daí as estruturas 

essenciais da existência que são aquelas que permanecem invariáveis, são 

‘ontologicamente determinantes’, em qualquer dos modos de ser de fato do Da-sein. 

Por isso Heidegger lança mão do método fenomenológico60, que, enquanto método, 

é o que melhor possibilitaria esse mergulho nas estruturas existenciais pela via do 

impensado. “Heidegger quer penetrar no pano de fundo do pensamento grego, tal 

como ele surgiu: no vazio criativo e no não ser que está por trás da sua emergência 

positiva pode está a chave para um outro tipo de pensamento, para outra captação 

do ser, da verdade e da linguagem”.61, ou seja, um outro olhar sobre a relação ser-

ente. 

 Em Ser e Tempo, Heidegger já adverte que a análise das estruturas 

essenciais do Da-sein não é somente incompleta, mas também provisória, na 

verdade, sua função consiste em “liberar o horizonte para a mais originária das 

interpretações do ser”.62 Quando alcançado este horizonte, será necessário olhar 

com uma base ontológica mais autêntica, o que já abre para a volta (Kehre). Sendo 

assim, a análise em Ser e Tempo pretende apenas desobstruir o horizonte a partir 

do qual, a questão do ser pode ser colocada de forma mais própria.  

                                                           
59 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 44. 
60 Heidegger remonta às raízes grega das palavras phainomenun e logos. Phainomenun significa aquilo que se 
mostra, o manifesto, o que se revela. Phas lembra phos, que em grego significa luz, brilho. Aquilo em que algo 
como algo pode tornar-se manifesto, pode tornar-se visível e assim aparecer. Portanto, “deixa e faz ver por si 
mesmo aquilo que se mostra, tal como se mostra a partir de si mesmo”. Ser e Tempo. p. 64s; É o conjunto 
daquilo que se revela à luz do dia. A função do logos, por sua vez, reside num deixar e fazer ver, fazer perceber o 
ente como ente. 
61 PALMER, E. Richard. Hermenêutica. op. cit. p. 153. 
62 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo.  op. cit. p. 45. 



O pensar ocidental é traidor de seu elemento. Ao dizer é, desvia-se do Dizer, 

cristalizando o dito em formas calcárias da linguagem, “a linguagem e sua 

interpretação se fossilizaram nessas formas rígidas, como numa rede de aço”.63 Isto, 

no entanto, não é um ‘defeito’ do pensar o ser, e sim o próprio jogo do ser que ao 

lançar-se a ser-no-mundo (sua única possibilidade), vela-se no des-velar, recolhe-se 

no mostrar-se que ele é. Como comenta André Dartigues,  

 
“o ser não é de forma alguma um conteúdo de pensamento, mas o 
elemento no qual o pensamento vive como o peixe na água (...) Pensar 
o Ser é de fato a vocação do pensamento e pensá-lo precisamente na 
linguagem, pois a linguagem, é, no âmago da existência temporal, o 
limite que une a facticidade e o posito” 64 
 

Assim sendo, estufa-se com banalidades o estudo do ser e da linguagem 

quando o essencial permanece incaptável, velado. Criam-se camadas de estruturas 

sobrepostas que, não apenas permitem ao homem se acostumar com o mundo das 

coisas, e até ‘trocar’ de lugar com elas coisificando-se no mercado das vaidades 

estéticas ou mesmo intelectuais, mas impedem o acesso ao verdadeiro. Isso faz 

com que o homem não apenas esqueça, mas esqueça que esqueceu, “(...) na idade 

da ciência, o ser é reduzido ao empiricamente constatável, e o todo enquanto mundo 

de sentido e o ser enquanto sentido-fundamento desaparecem como fruto da 

ilusão”.65 

Esse empenho em colocar a questão do sentido do ser vai levar Heidegger a 

dizer, num culto à “magnificência do simples”.66, que a única coisa que o pensar em 

Ser e Tempo procura alcançar é algo simples. Essa investigação em busca do 

‘simples’, do núcleo, desdobra o ser como linguagem.67  

 Há na abertura da análise existencial o encontro com a temporalidade 

(Zeitlichkeit), que se ‘de-monstra como o sentido da pre-sença’. Embora tratar desta 

questão não seja nosso objetivo, é necessário dizer que para Heidegger, “(...) o 

tempo é o ponto de partida do qual a pre-sença sempre compreende e interpreta 

                                                           
63 HEIDEGGER, Martin. Introdução à Metafísica. op. cit. p. 82. 
64 DARTIGUES, André.  O que é fenomenologia ? op. cit. p. 132. 
65 OLIVEIRA, Manfredo A.  “Martin Heidegger: pragmática existencial.” In, Reviravolta lingüístico-pragmática 
na filosofia contemporânea. op. cit. p. 220. 
66 HEIDEGGER. Martin. Da experiência do pensar. op. cit. p. 37. 
67 “A única coisa que o pensar que, pela primeira vez, procura expressar-se em Ser e Tempo gostaria de alcançar 
é algo simples. Como tal o ser permanece misteriosamente a singela proximidade de um imperar que não se 
impõe à força. Esta proximidade desdobra seu ser como a própria linguagem”. Martin Heidegger. Carta sobre o 
humanismo. op. cit. p. 159 



implicitamente o ser”.68 Ou seja, toda compreensão e interpretação do Da-sein 

acontece no tempo, enquanto tempo. Toda compreensão é historicamente mediada 

e determinada pela temporalidade, e dizer isto é dizer que o Da-sein é um ser em 

situação sempre. Portanto, não se trata de fundamentar, mas de compreender a 

compreensividade que o ser-no-mundo é desde sempre e já no âmbito da 

temporalidade. 

 
“A tarefa ontológica fundamental de uma interpretação originária do 
sentido do ser como tal“ passa necessariamente pela “(...) elaboração 
da temporalidade do ser (...) é na exposição da problemática da 
temporariedade que se há de dar uma resposta concreta à questão 
sobre o sentido do ser”, uma vez que “(...) o ser só pode ser 
compreendido, sempre e a cada vez, na perspectiva e com referência 
ao tempo”.69  
 

Então, a temporalidade em Heidegger revela-se como esse fundamento do 

Da-sein de fato, na forma da propriedade ou da impropriedade. As possibilidades da 

existência do Da-sein são constitutivamente tempo. Numa síntese rápida, os modos 

de arrancar-se do homem a si mesmo, na dimensão da temporalidade, são: futuro – 

compreensão – ser-adiante-de-si-mesmo; presente - decaimento – ser-preocupado-

com-objetos-encontráveis, inclusive, ele mesmo e passado – ser de situação – já-

ser-lançado. 

 
“A finitude pode ser melhor definida assim: ela é a experiência da 
presença do ente nos três modi do passado, do presente e do futuro. 
(...) perfaz justamente a riqueza do homem que ele não dependa da 
mera presença atual de um fluxo-de-agora-para-agora, que não me 
permite compreender a totalidade do ser, que mantém fechado que o 
Dasein, de acordo com sua essência, está desdobrado na plenitude 
deste modi.”70 
 

Desse modo, a característica crucial daquele ente que existe e ao existir está 

em jogo seu próprio ser, é ser sua existência aberta no horizonte da 

temporalidade. 

O traço fundamental da existência é o caráter referencial, não apenas 

referencial ao mundo, mas a si mesmo. O homem é um ente cuja existência é 
                                                           
68 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 45 
69 Ibidem. p. 47. Comenta Jean Beaufret: “O tempo é, portanto, o próprio homem conduzido à plena elucidação 
de seu mais íntimo ser”.  Introdução às filosofias da existência. São Paulo: Duas Cidades, 1976. p. 28. 
70 HEIDEGGER, Martin. Seminário de Zollikon. p. 197s. ed. Medrad Boss - São Paulo: EDUC; Petrópolis, RJ : 
Vozes, 2001: p. 197s 



constituída pelo seu próprio ser. E ele compreende seu próprio ser a partir de 

possibilidades. Cada homem é um animal ainda não definido, seu ser não é 

definitivamente estabelecido, e jamais o será, a não ser, no cessar da própria 

existência, no cessar da possibilidade mais própria do Da-sein: o ser-para-a-morte  

Qualquer manifestação do ser se dá na temporalidade71. Portanto, “uma 

investigação ontológica concreta há de começar dentro do horizonte liberado pelo 

tempo, com uma investigação sobre o sentido do ser”.72 Em qualquer caso, a 

historicidade do Da-sein pode permanecer encoberta sem deixar de aí estar fundada 

a própria possibilidade de esquecimento. O ser é relegado ao esquecimento e o 

próprio esquecimento é esquecido. “O ser pode-se encobrir tão profundamente que 

chega a ser esquecido, e a questão do ser e de seu sentido se ausentam”.73 É isso o 

que acontece com o pensar ocidental na compreensão de Heidegger.  

Ocupado totalmente com os entes, já nem se percebe a diferença entre ser e 

ente.74, a diferença ontológica. A “(...) historicidade elementar da pre-sença pode 

permanecer escondida para ela mesma, mas pode também ser descoberta e se 

tornar objeto de um cuidado especial”.75 Segundo Heidegger, 

 
“Na medida em que, no curso dessa história, se focalizam certas 
regiões privilegiadas do ser que passam então a guiar, de maneira 
primordial, toda a problemática (o ego cogito de Descartes, o sujeito, o 
eu, a razão, o espírito, a pessoa), essas regiões permanecem 
inquestionadas quanto ao ser e à estrutura de seu ser, de acordo com 
o constante descaso da questão do ser”.76  
 

Esse é o modo paradigmático da subjetividade moderna que tem como égide 

a duplicidade das relações sujeito-objeto, consciência-mundo, interior-exterior e 

todos os pares que dissociam homem-mundo, essência-existência, ser-linguagem, 

razão-des-razão. 
                                                           
71 “Vida individual? O perigo é que cada pessoa trabalhava com séculos". Clarice Lispector. A cidade sitiada. 
Rio de Janeiro : Editora José Olympo, 1975. p. 161 “O posto entre estranheza e familiaridade, que ocupa para 
nós a tradição, é, pois, o estado intermediário entre a objetividade distante, contemplada na história, e o 
pertencimento a uma tradição”. Hans-Georg Gadamer. “Sobre o círculo da compreensão” in Hermenêutica 
filosófica: nas trilhas de Hans-Georg Gadamer. p. 148. Nesse estado intermediário está o verdadeiro lugar do 
homem, o verdadeiro lugar da compreensão. 
72 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 47. 
73 Ibidem. p. 66. 
74 “Ocupado totalmente pelos entes, o espaço metafísico traz consigo o ocultamento do Ser e, historicamente, o 
seu ‘esquecimento’, vindo o pensamento a ocupar-se unicamente com a organização do mundo”. Henrique C. 
Lima Vaz, - “Esquecimento e memória do ser: Sobre o futuro da metafísica.” p. 151. In, O futuro da Metafísica.  
Síntese, Nº 88 – 2000. 
75 HEIDEGGER, Martin.  Ser e Tempo. op.cit. p. 48. 
76 Ibidem. p. 5. 



No entanto, “(...) não se deve esquecer que ‘sujeito’ e ‘objeto’ são expressões 

inadequadas da Metafísica que se apoderou, muito cedo, da interpretação da 

linguagem, na forma da ‘Lógica’ e da ‘Gramática’ ocidentais”.77 Essa filosofia da 

subjetividade não mais fez do que tomar o ser pelo ente coisificando-o na clausura 

da interpretação técnica do pensar cujos primórdios recuam até Platão e Aristóteles. 

“O próprio pensar é tido, ali, como tékhne, o processo da reflexão a serviço do fazer 

e do operar. A reflexão, já aqui, é vista desde o ponto de vista da práxis e poiesis”.78 

Desde que tudo se ordena como idéia, de acordo com o conceito de razão, 

perde-se a concepção primitiva de verdade como revelação. “O homem ocidental já 

não sente o ser como algo que constantemente aparece e desaparece do seu 

alcance; antes o vê sob a forma da presença estática de uma idéia”. Portanto, o 

pensar daí decorrente se funda não na existência, mas na percepção de uma idéia. 

“O ser não é percebido em termos de experiência vivida, mas em termos de idéia – 

estaticamente, como presença constante e atemporal”.79 E então, o pensar, que é 

definido como manipulação de idéias e de conceitos, deixa de ser criativo passando 

a ser manipulativo. Esse pensar esquece a diferença radical entre ser e ente. Toma 

o ser pelo que há, pelo ente.   

 
“O esquecimento do ser manifesta-se indiretamente no fato de o 
homem sempre considerar e trabalhar só o ente. E como nisto não 
pode evitar de ter o ser na representação, também o ser é explicado 
apenas como o ‘mais geral’ e, por conseguinte, o que engloba o ente 
ou como criação do ente infinito ou ainda como produção de um sujeito 
finito. Ao mesmo tempo, ‘o ser’, desde a Antigüidade, situa-se em lugar 
‘do ente’, e vice-versa, este em lugar daquele; ambos acossados numa 
estranha e não pensada confusão.”80  

 

Ser e ente são o que são, graças à diferença em que radicam, a diferença é 

diferença como referência, ou seja, já encontramos sempre ente e ser em sua 

diferença “lá para onde deveríamos levar a diferença como um suposto 

acréscimo”.81A diferença ontológica se dá no meio da identidade. Quer dizer que 

                                                           
77 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 149 
78 Ibidem, loc. cit.  
79 PALMER, E. Richard.  Hermenêutica. op. cit. p. 148. 
80 HEIDEGGER, Martin.  Carta sobre o humanismo. op. cit.  p. 162. “Na medida em que a metafísica pensa o 
ente enquanto tal, no todo, ela representa o ente a partir do olhar voltado para o diferente da diferença sem levar 
em consideração a diferença enquanto diferença.” Idem. “A constituição Onto-teo-lógica da Metafísica”. col. Os 
Pensadores. p. 199. 
81 Idem.  A constituição Onto-teo-lógica da Metafísica. op. cit. p. 193. 



ente e ser se diferenciam entre si, no entanto se dão na referência um ao outro, no 

acontecer-se mútuo-pertencer.  

Ser e ente tornam-se fenômenos, porque emergidos da diferença. Aqui nos 

cabe perguntar: o que Heidegger entende por ser? O que entende por ente? Ente - 

tudo aquilo que é. ‘O ente é aquilo que em cada caso é’.82. Define-se o ente desde a 

compreensão prévia de outra coisa. “Ser, a condição de abertura do ser, dá-se 

sempre somente como presença do ente”.83 O ente inclui em seu conceito algo que 

não é ente, algo que o ultrapassa, mas que sem o qual nenhum ente pode ser 

concebido como ente.  

Ao ente, é fácil colhê-lo no elemento representativo: diz-se: “É”, isto ou aquilo, 

e se dá ente. Mas, o que se pode dizer do que escapa a toda e qualquer 

representação? 

 
“O ser se manifesta como fenômeno ao modo de uma ultrapassagem 
para o ente. Contudo, o ser não passa para o outro lado, para junto do 
ente, deixando seu lugar, como se o ente pudesse, subsistindo primeiro 
sem o ser, ser apenas então abordado por ele. Ser ultrapassa (aquilo) 
para, sobrevém desocultando (aquilo) que unicamente através de tal 
sobrevento advém como desvelamento a partir de si”.84 
 

Tudo que é dito ou feito, já o é no terreno do ser. No entanto, ser não é 

nenhuma das coisas ou conceitos que ‘há’, como livros e homens e canetas e 

ações. Não é um ente específico, não se esgota aí onde se limita os entes, portanto 

pensamos continuamente o ser e no ser, mas não o esgotamos. 

O ente como ente só pode ser compreendido se se tem pré-compreendido 

algo assim como o ser. “Mas o ser – que é o ser? Ele é ele mesmo. Experimentar 

isto e dizê-lo é a aprendizagem pela qual deve passar o pensar futuro – isto não é 

Deus, nem um fundamento do mundo”.85 Esse, ser ele mesmo, é o inesgotável. Por 

isso, diz Colomer, “(...) o ser é aquilo graças ao qual o ente é ou, também, aquilo 

que faz com que o ente seja ente e possa ser compreendido como tal”.86 Contudo 

observa Váttimo: “o ser nunca é outra coisa senão o seu modo de se dar histórico 

                                                           
82 HEIDEGGER, Martin. Introdução à Metafísica. op. cit.  p. 67. 
83 Idem. Seminário de Zollikon. op. cit. p. 195. 
84 Idem. A constituição Onto-teo-lógica da Metafísica. p. 195 “A diferença de ente e ser é o âmbito no seio do 
qual a metafísica, o pensamento ocidental em sua totalidade essencial, pode ser aquilo que é”. Ibidem. p. 189. 
85 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o Humanismo.  op. cit. p. 158. 
86 COLOMER, Eusebi, - El pemsamiento Alemán de Kant a Heidegger .op. cit. p. 470. 



aos homens de uma determinada época, os quais estão determinados por este seu 

dar-se na sua própria essência, entendida como o projeto que os constitui”.87 

 É essa diferença, que é denominada diferença ontológica, é desde o 

início, a diferença entre o ser e o ser das coisas que o Da-sein encontra ou põe. Ela 

é intransponível, constitutiva e fundante. A linguagem enquanto lugar de abertura da 

verdade do ser, já se desdobra, como, e, na, diferença ontológica, devido à mútua e 

íntima pertença entre linguagem e ser. 

 Só há ente, porque há ser, mas ente não esgota ser. Na metafísica 

tradicional tomou-se o ser pelo ente e encerrou-se aí a discussão. Falou-se no ser 

do ente, no ser das coisas existentes, meramente presentes, e esqueceu-se do ser 

no ente.  Então, na verdade, o tão falado esquecimento do pensar ocidental 

desdobra-se pelo esquecimento dessa diferença, desse nó que é a região na qual é 

decidido o que é a metafísica. O esquecimento à diferença é já o principio da 

filosofia. 

O pensar acontece desde a diferença ontológica e por isso falar de diferença 

ontológica é falar do núcleo, é falar da questão do sentido do ser e tematizar o 

próprio homem enquanto, questão-questionante-questionado. Sempre falamos na, 

desde e pela diferença ontológica, na e desde a metafísica no sentido veremos a 

seguir; no e desde o ser.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                           
87 VATTIMO, Gianni. Introdução a Heidegger. Lisboa: Edições 70, 1989.  p. 109. 



1.2 A necessidade de superação da metafísica.  
  

 
               “Vivo de um segredo que se irradia em raios 
                luminosos e que me ofuscariam se eu não os 
                 cobrisse com um manto de falsas certezas”. 

       Clarice Lispector 
 

A tematização da historicidade pelo viés da analítica do Da-sein, leva 

Heidegger a questionar o sentido da filosofia no ocidente. A questão sobre o sentido 

do ser, que se presenta no horizonte do tempo, conduzirá a um novo olhar sobre o 

homem. Olhar acurado e grave de quem sabe que a filosofia nunca torna as coisas 

mais fáceis, apenas mais graves.88 A questão do ser é, portanto, em Heidegger, o 

caminho, e a Metafísica é o nome “(...) para designar o centro decisivo e o núcleo de 

toda filosofia”.89  

A metafísica90 não é um sistema de pensamento que o homem constrói, mas 

a compreensão de ser que o constitui em determinada época. Sendo assim, a 

metafísica é o modo como o homem ocidental constituiu seu ser ao longo da 

história. 

Sob a âncora da pergunta, “(...) o Ser é uma simples palavra e sua 

significação um vapor, ou constitui o destino espiritual do ocidente?”.91, Heidegger 

revolveu as bases do pensar ocidental, possibilitando o aparecer de uma outra 

visada sobre o ser e o homem no horizonte do tempo.  

Na primeira fase do seu pensar, predomina a pergunta pelo sentido do ser 

como elemento fundante do que há, sempre no horizonte da temporalidade. 

Predomina a ontologia fundamental ou analítica existencial ou hermenêutica do ser-
                                                           
88 HEIDEGGER, Martin. Introdução à Metafísica. op. cit. p. 41s “a filosofia, por Essencialização, nunca torna as 
coisas mais fáceis senão apenas mais graves.(...) Pois o agravamento da existência Histórica e com isso no fundo 
do Ser simplesmente constitui o sentido autêntico de seu esforço. Esse agravamento restitui às coisas, ao ente, o 
seu peso (o Ser). E por que? Porque tal agravamento é uma das condições essenciais e fundamentais para o 
nascimento de tudo que é grandioso”. 
89 Ibidem. 47. 
90 “A metafísica se apresenta em dois grandes períodos, que correspondem aos dois modos básicos como o 
pensamento metafísico tem esquecido o ser e ocultado sua verdade: o antigo-medieval e o moderno. A metafísica 
antiga e medieval pensa o ente em seu conjunto e em suas relações mais universais e o determina desde o ente 
supremo, chama-se este o bem de Platão, o primeiro motor de Aristóteles ou o Deus criador dos pensadores 
cristãs medievais. A metafísica moderna, ao contrário, interpreta o homem como ente supremo, na medida em 
que o estabelece como sujeito, frente ao qual tudo se converte em objeto. Na metafísica moderna nos 
encontramos, pois, com um esquecimento do ser, radicalmente distinto do dos gregos e  medievais. A filosofia 
pensa agora o ente desde a subjetividade do sujeito. Este traço domina as diversas versões da metafísica 
moderna, desde a res cogitans de Descartes, passando pelo sujeito transcendental de Kant e o espírito absoluto 
de Hegel, até a vontade de poder de Nietzsche”. Eusebi Colomer. El pemsamiento Alemán de Kant a Heidegger. 
op. cit. p. 575s. 
91 HEIDEGGER, Martin.  Introdução à Metafísica. op. cit. p. 64. 



no-mundo. Na segunda fase, haverá um aprofundamento das questões centrais de 

Ser e Tempo, sem, no entanto, a questão do ser ser abandonada. É o movimento de 

um caminhar para uma ontologia hermenêutica ou pensamento do ser, em que o 

pensar assume com força radical a tarefa de colher o ser no seu elemento. 

O pensar ocidental sofreu um desvio no curso de sua história no que se refere 

ao olhar sobre o ser. Tal desvio recua, como já foi dito anteriormente, até Platão e 

Aristóteles e se manifesta no fato do homem privilegiar o ente desde a Antigüidade. 

Tomou o ente pelo ser e o aprisionou no elemento representativo, nos entes no 

geral. Assim, Heidegger afirma que, 

 
“A metafísica pensa o ente enquanto tal, quer dizer, em geral. A 
metafísica pensa o ente enquanto tal, quer dizer, no todo. A metafísica 
pensa o ser do ente, tanto na unidade explorada do mais geral, quer 
dizer, do que em toda parte é in-diferente, como na unidade fundante 
da totalidade, quer dizer, do supremo acima de tudo. Assim é 
previamente pensado o ser do ente como fundamento fundante. Por 
isso, toda a metafísica é, basicamente, desde o fundamento, o fundar 
que presta contas do fundamento; que lhe presta contas e finalmente 
lhe exige contas”.92 
 

Esse é o modo predominante no ocidente de ver ser e ente. Remonta aos 

próprios fundamentos da cultura greco-romana. Loparic comenta a questão da 

seguinte forma: é “um problema advindo do próprio fundamento grego da cultura 

ocidental: a metafísica transformada em ciência e tecnologia, e que constitui um 

perigo por ameaçar, de maneira crescente, não estes ou aqueles homens, mas o 

humano como tal”.93  

Neste modo de pensar está em jogo uma ameaça não a um homem tal ou a 

um povo específico, mas à própria essência do humano94. Este modo de ver coisifica 

o homem na clausura do pensar lógico, interrompendo o fluxo vivo do pensar no seu 

elemento. Portanto, é a essência do humano que está em jogo, uma vez que o olhar 

ocidental é hegemônico, seja pelo viés da ciência, da técnica, etc. 

Ao dizer ‘é’, e tomar esse ‘é’, pelo possível, ou seja, ao tomar aquilo que se 

presenta como a verdade do ser, o pensar ocidental escraviza-se em favor do ente, 

esquecendo aquilo que escapa a toda entificação. E é por isso que a história do ser 

                                                           
92 HEIDEGGER, Martin. A constituição Onto-teo-lógica da Metafísica. op. cit. p. 193 
93 LOPARIC, Z.  “O fim da metafísica em Carnap e Heidegger”. In, Finitude  e transcendência/Luis A. de Boni 
(org).  Pretropólis, RJ: Vozes; EDIPUCRS,1995; p. 793 
94 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. op.cit. p. 151. 



no ocidente começa com o esquecimento do ser. A questão da verdade é para 

Heidegger crucial nesse esquecimento do ser. Verdade aparece em termos 

apresentacionais, ou seja, é algo que se vê, que corresponde a uma idéia. Algo que 

se adeqüa. Este pensamento não se funda na existência, mas na percepção de uma 

idéia, e a essência da idéia reside na aparência e na visibilidade. A idéia de verdade 

como revelação que é desocultação do ser, cuja origem remonta aos gregos, foi 

negligenciada ao longo da história. A “(...)  verdade do ser como a clareira mesma 

(como des-velamento, des-ocultação) permanece oculta para a Metafísica”.95 A 

metafísica 

 

“(...) pensa o ente em sua totalidade – o mundo, o homem, Deus – sob 
o ponto de vista do ser, sob o ponto de vista da recíproca imbricação 
do ente e ser. A Metafísica pensa o ente enquanto ente ao modo da 
representação fundadora. Pois o ser do ente mostrou-se desde o 
começo da Filosofia, e neste próprio começo, como o fundamento 
(Arché, aítion, princípio). Fundamento é aquilo de onde o ente como tal, 
em seu tornar-se, passar e permanecer, é aquilo que é e como é, 
enquanto cognoscível, manipulável e transformável. O ser como 
fundamento leva o ente a seu presentar-se adequado. O fundamento 
manifesta-se como sendo presença”.96 

 

Isso se evidencia, sobretudo pelo fato do pensar representativo ter, nas 

feições da lógica, assumido a dianteira do modo como o homem se vê: como 

presença, temporalidade permanente, estática. Essa interpretação técnica do pensar 

não é apenas limitada, reducionista97. A procura pela essência do ente levou o 

pensar ocidental a desviar a atenção do núcleo irradiador de sentido que habita o 

ente.  

É frente a este pensar que Heidegger se posiciona. Ele propõe uma 

desconstrução deste pôr que representa e assim toma o ser pelo ente, não se 

preocupando com a questão da verdade do ser. Não quer dizer isso que Heidegger 

proponha uma destruição do pensar, pois que tal tarefa é impossível. Mesmo o 

                                                           
95 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. op.cit. p. 158. 
96 Idem. “O fim da filosofia e a tarefa do pensamento”. Col. Os Pensadores. p. 95. 
97 “A ‘Lógica’ entende o pensar como a representação do ente em seu ser, pensar que se apresenta o representar 
na generalidade do conceito. Mas o que acontece com a mediação sobre o próprio ser, e isto quer dizer, com o 
pensar que pensa a verdade do ser? Somente este pensar atinge a essência originária do lógos, que, em Platão e 
Aristóteles, os fundadores da ‘Lógica’, já foi entulhada e perdida. Pensar contra a “Lógica” (...) significa apenas 
meditar sobre o lógos, e suas essência  nos primórdios do pensamento; significa: empenhar-se, primeiro,  na 
preparação de um tal meditar.” Martin Heidegger. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 166. 



pensar que intenta apenas destruir é erigido sob o lastro da história à qual ele 

repudia. Para Heidegger, “(...) não se trata de destruir, nem sequer de renegar a 

metafísica. Querer estas coisas seria uma pretensão pueril, um denigrimento da 

história”98, mas trata-se do voltar às raízes do pensar ocidental para ver como foi 

colocada a questão do sentido do ser. Portanto, sua preocupação é saber como foi 

que o ser se tornou compreendido. “A destruição também não tem o sentido 

negativo de arrasar a tradição ontológica (...) a destruição não se propõe a sepultar 

o passado em um nada negativo, tendo uma intenção positiva. Sua função negativa 

é implícita e indireta”. 99 

Com a proposta de retorno às origens, Heidegger quer perceber as sutilezas 

e nuanças daquilo que não se dá completamente de uma vez por todas num lance, 

mas que num relance, num piscar da centelha histórica do sentido sentinte que 

somos nós, às vezes atento ao apelo silencioso do ser, mostra-se como intensidade 

do que é e tem de ser.  

Portanto essa investigação pretende que a metafísica deixe de ser ciência da 

substância ou da essência do ente e se torne aquilo mesmo que ela é, des-

velamento de ser. Só na perspectiva de superação da metafísica se levará a término 

a superação da subjetividade já que ela é um traço essencial da metafísica 

moderna. Essa superação desdobrará numa nova concepção de homem.  Portanto 

o projeto de superação da metafísica é o de preparar o caminho para uma 

fundamentação ontológica do ser. 

A metafísica é a questão primeira do pensamento porque é o solo a partir do 

qual se alimenta a questão do ser, a diferença entre ente e ser. Há um imbricamento 

entre estas questões. Quando radicalizadas, levam necessariamente à questão da 

verdade e da linguagem. Segundo Heidegger, “(...) o pensar que pensa desde a 

questão da verdade do ser pensa mais radical e originariamente do que a Metafísica 

é capaz de questionar”.100 

Em Heidegger, o homem é existência porque é essencialmente fora de si 

mesmo, ‘aberto ao ser’. Abertura, “(...) re-velação do que o esquecimento do ser vela 

e esconde”101, possibilita um olhar mais acurado sobre a situação fáctica do homem. 

Assim sendo, “é a própria estrutura do ser do homem que deve ser esclarecida em 
                                                           
98 HEIDEGGER, Martin. “De um diálogo a cerca da fala.” In, A caminho da linguagem. op. cit.  p. 100.  
99 Idem.  Ser e Tempo. op. cit. p. 51. 
100 Idem. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 168. 
101 Idem. Introdução à Metafísica. op. cit. p. 49 



primeiro lugar (...) no sentido em que o homem é lugar em que o sentido do ser se 

manifesta, se revela”.102 O homem não é outra coisa senão a própria pergunta pelo 

ser, e sendo assim, a ontologia fundamental é a radicalização do próprio ser do 

homem que ao interrogar-se põe a si mesmo como a questão.  

Questão é ‘(...) aquilo que a partir de si mesmo reclama discussão’. Portanto, 

na primeira fase do pensar de Heidegger, a crítica ao pensamento ocidental e a 

pretensão de superação é concebida num sentido extremamente positivo, que é o 

de buscar uma fundamentação para este. “Trata-se de voltar ao fundamento da 

metafísica ocidental através da tematização do sentido do ser que lhe serve de 

fundamento”.103 Mais tarde esse viés já não é suficiente e trata-se de ir ao ser, ele 

mesmo.  Como comenta Manfredo: “(...) a superação da Metafísica (forma concreta 

da filosofia ocidental) se efetua através de seu aprofundamento, realizado através da 

ontologia fundamental, que busca esclarecer o próprio fundamento da Metafísica”.104  

A desconstrução da metafísica não elimina a questão do ser, ao contrário, 

com ela começa. A desconstrução funciona como o refinamento, aprofundamento ou 

acabamento das questões fundamentais da metafísica.  Para Heidegger, “o pensar 

não supera a metafísica, enquanto ainda mais a exacerba, ultrapassa e a 

sobressume em qualquer lugar, mas enquanto recua para a proximidade do mais 

próximo”.105 A radicalização das questões da metafísica revelará o que há de 

Metafísico no homem: o ser. 

A metafísica enquanto define o ser pela essência do ente “(...) não levanta a 

questão da verdade do ser mesmo”, ela “(...) realmente representa o ente em seu 

ser e pensa assim o ser do ente. Mas ela não pensa a diferença de ambos”, por 

isso, ”ela também jamais questiona o modo como a essência do homem pertence à 

verdade do ser”.106 

Desse modo, “aquilo que o homem é, o que na linguagem tradicional da 

Metafísica chama-se ‘a essência’ do homem, reside na sua ec-sistência”, que aqui 

não quer dizer ‘realidade efetiva’ em oposição à ‘possibilidade’, como 

costumeiramente se faz. O que se diz com isso, é: “o homem desdobra-se assim em 

seu ser (west) que ele é o ‘aí’, isto é, a clareira do ser. Este ‘ser’ do aí, e somente 
                                                           
102 OLIVEIRA, Manfredo A.  “Heidegger e o fim da filosofia.” In, A filosofia na crise da modernidade. São 
Paulo: Edições Loyola, 1995. 2ª ed.p.122. 
103 Ibidem. p. 110 
104 OLIVEIRA, Manfredo A.  “Heidegger e o fim da filosofia.”op.cit. p.123. 
105 HEIDEGGER. Martin. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 169. 
106 Ibidem. p. 154. 



ele, possui o traço fundamental da ec-sistência, isto significa, o traço fundamental da 

in-sistência ec-stática na verdade do ser”.107 O desdobrar-se do existir acontece 

como verdade do ser e por que há algo assim como ser. ‘A essência do ser-aí reside 

em sua existência’ como já é dito em Ser e Tempo; que não são duas vertentes do 

pensamento contraditórias, mas a radicalização de uma leva necessariamente à 

outra, ‘a existência é em cada caso minha’. 

 
“(...) a existência me foi outorgada, a fim de que o meu próprio eu seja 
a existência. Existência, porém, diz não apenas o cuidado do ser do 
homem mas o cuidado do ser do ente, como tal, que se re-vela 
estaticamente no próprio cuidado. A existência é ‘em cada caso minha’, 
isso não quer dizer que seja posta por mim nem que esteja isolada 
num eu separado. A existência é ELA MESMA a partir de sua 
REFERÊNCIA ESSENCIAL com o Ser simplesmente”.108   
 

O ser não cuida ou guarda, se dá ao guardar e se oferece ao cuidar do 

homem. O cuidar guarda a verdade do ser.  O que determina o homem como 

homem é então sua relação com o ser. Colomer comenta essa idéia do seguinte 

modo: “o que determina essencialmente o homem, o que da a verdadeira medida de 

sua solitária grandeza, não é a razão, o pensamento, senão seu compromisso com o 

ser”.109   

O que há de fundamental nos sentidos que o homem dá a si mesmo? O 

homem como existência desamparada, há de realizar em cada instante a decisão 

deliberada de ser. O reposicionar-se a si mesmo no eixo de suas possibilidades: 

retraimento e impulso de possibilidade – eis o movimento próprio mais elucidativo do 

Da-sein. O homem deve estar plenamente presente a si mesmo, visto ser na vida 

fáctica que os acontecimentos decisivos de sua existência se desenrolam. A vida 

fáctica é fundamentalmente histórica, o que quer dizer que não apenas se dá no 

tempo, mas que é em si mesma, tempo. A facticidade não lesa a existência, 

facticidade “(...) é o nome que damos ao caráter de ser de ‘nosso’ existir ‘próprio’.”110 

O ser-no-mundo do ponto de vista da iluminação, que lhe é própria, não é apenas 

ultrapassagem de um projeto tolhido na facticidade, mas é iluminação e expressão 

exatamente por ser facticidade. É enquanto facticidade que o Da-sein se presenta 

                                                           
107 HEIDEGGER. Martin. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 155. 
108 Idem. Introdução à Metafísica.  op. cit. p. 57. 
109 COLOMER, Eusebi. El pemsamiento Alemán de Kant a Heidegger. op. cit. p. 593. 
110 HEIDEGGER, Martin. ONTOLOGÍA: Hermenêutica de la facticidad. Madrid: Alianza Editorial, 1999. p.25. 



como presença a si e aos outros. Mas a metafísica moderna não considera esse 

fato.  

“A Metafísica cerra-se para o simples dado essencial de que o homem 
somente desdobra seu ser em sua essência enquanto recebe o apelo 
do ser. Somente na intimidade deste apelo, já ‘tem’ ele encontrado 
sempre aquilo em que mora sua essência. Somente deste morar 
‘possui’ ele ‘linguagem’ como a habitação que preserva o ec-stático 
para sua essência. O estar postado na clareira do ser denomino eu a 
ec-sistência do homem. Este modo de ser só é próprio do homem. (...) 
A ec-sistência somente deixa-se dizer a partir da essência do homem, 
isto é, somente a partir do modo humano de ‘ser’; pois apenas o 
homem (...) está iniciado no destino da ec-sistência”.111 Somente o 
homem existe. 
 

Ao não abordar a questão da verdade do ser112 a metafísica toma somente a 

dimensão técnica da linguagem e a absolutiza. Daí sua negligência quanto à 

reflexão sobre a linguagem. Nesse olhar, o homem é pensado sempre como:  

 
“(...) o homo animalis, mesmo que anima seja posta como animus sive 
mens e mesmo que estes, mais tarde, sejam postos como sujeito, 
como pessoa, como espírito. Um tal pôr é o modo próprio da 
Metafísica. Mas com isto a essência do homem é minimizada e não é 
pensada em sua origem. Esta origem essencial permanecerá sempre a 
origem essencial para a humanidade historial”.113 
 

 O homem é o encadeamento cíclico das vivências historiais que o 

antecederam. O homem é posto, dis-posto e ex-posto historialmente na verdade do 

ser. Ec-sistência, sob o ponto de vista do seu conteúdo, significa para Heidegger 

“(...) estar exposto na verdade do ser. (...) Ec-sistêcia nomeia a determinação 

daquilo que o homem é no destino da verdade. (...) A frase: ‘O homem ec-siste’ não 

responde à pergunta se o homem efetivamente é ou não, mas responde à questão 

da ‘essência’ do homem”, onde ‘essência’ “(...) se determina a partir do elemento ec-

stático  do ser-aí. Como ec-sistente o homem sustenta o ser-aí, enquanto toma sob 

seu ‘cuidado’ o aí enquanto a clareira do ser. Mas o ser-aí mesmo é, enquanto 

‘jogado’.”114  

                                                           
111 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 154. 
112 “Esta questão a Metafísica, até agora, ainda não levantou”. Ela é “...inacessível para a Metafísica enquanto 
Metafísica. O ser ainda está à espera de que ele mesmo se torne digno de ser pensado pelo homem.” Ibidem. loc. 
cit. 
113 Ibidem. loc.cit.  
114 Idem. Carta sobre o humanismo. op. cit. p.156. 



Portanto, o caminho para a filosofia não significa uma ruptura, mas sim uma 

‘apropriação e transformação’ dessa história do pensar; tanto no modo do dito 

quanto do submerso a essa tradição. “Destruição significa: abrir nosso ouvido, torná-

lo livre para aquilo que na tradição do ser do ente nos inspira”.115, para que, 

“Mantendo nossos ouvidos dóceis a esta inspiração, conseguimos situar-nos na 

correspondência ao ser”.116  

Heidegger sabe que, “caso a questão do ser deva adquirir a transparência de 

sua própria história, é necessário, então, que se abale a rigidez e o endurecimento 

de uma tradição petrificante e se removam os entulhos acumulados”.117. Essa tarefa 

deve ser empreendida como destruição da ontologia tradicional, na medida em que 

ela erigiu-se no ocidente pelo esquecimento propriamente daquilo que não poderia 

ser esquecido visto que, ponto de partida, caminho e porto de chegada de qualquer 

possibilidade ou de qualquer reflexão sobre o ser do homem118. 

Portanto, “deve-se efetuar essa destruição seguindo o fio condutor da questão 

do sentido do ser até chegar às experiências originárias em que foram obtidas as 

primeiras determinações do ser que, desde então, tornaram-se decisivas”.119 Não se 

trata, então, de implodir o edifício da filosofia ocidental, nem apenas encontrar mais 

uma resposta ‘nova’, pois isso em nada conta para pensar propriamente a questão 

do sentido. “Se uma resposta é ‘nova’ ou não, não tem importância, pois isso é só 

uma exterioridade. A sua positividade reside no fato de ser suficientemente antiga 

para poder apreender e compreender as possibilidades proporcionadas pelos 

‘antigos’”.120 

Reside nessa atitude investigativa o compromisso com a origem, o núcleo a 

partir do qual se dá o acontecimento do pensar o homem no ocidente tal como o 

percebemos. Como afirma Gadamer, “Heidegger acreditava topar sucessivamente 

                                                           
115 HEIDEGGER, Martin. “Que é isto – a filosofia?”. Col. Os pensadores.  op. cit. p. 36. 
116 Ibidem. p. 36. 
117 Idem.  Ser e Tempo. op. cit. p. 51 
118 “A ontologia tem que se tornar fenomenologia. A ontologia tem que se voltar para os processos de 
compreensão e de interpretação pelos quais as coisas aparecem; tem que descobrir o modo da existência humana; 
tem que tornar visível a estrutura invisível do ser-no-mundo”. Richard Palmer. Hermenêutica. op. cit. p. 134. Ou 
seja, a ontologia deve tornar-se uma hermenêutica da existência, tornando-se modo primário de interpretação. 
Como modo primário de interpretação faz com que uma coisa apareça, saia do seu esconderijo. Hermenêutica – 
interpretação do ser do Da-sein. Uma análise das possibilidades autênticas que o ser tem de existir. A 
hermenêutica é uma forma que o ser existente tem de tornar conhecida para si mesmo a sua própria natureza de 
ser. 
119 Idem. Ser e Tempo. op. cit. p. 51 
120 Ibidem. p. 47. 



com a experiência inicial do ser, com testemunhos da correlação entre 

desvelamento e ocultação retirada dos gregos antigos”.121 Não obstante, esta seguiu 

sendo uma luta permanente com a metafísica. O objeto do pensamento é, para 

Heidegger, o ser sob o ponto de vista de sua diferença com o ente, ou seja, a 

diferença enquanto diferença.122 

A ‘condenação’ à metafísica se dá, como já explicitado, por ela tomar o ser 

pelo ente e nisso permanecer, esquecendo a luz mesma que torna possível o 

aparecer do ente. É pelo fato de permanecer no ente que a metafísica é insuficiente. 

Aporta no pre-sentar e aí permanece cristalizando-se em conceitos e cinzas mortas 

do pensar. “(...) pelo fato de a metafísica interrogar o ente, enquanto ente, 

permanece ela junto ao ente e não se volta para o ser enquanto ser”.123 

Sendo assim, à medida que um pensamento interroga e experimenta o 

abandonado pela metafísica tradicional, este pensamento não é mais metafísico, ou 

pelo menos, não no modo como a metafísica moderna se apresenta. “A nosso ver, 

em Heidegger, é como se existissem duas metafísicas: uma que é e outra que está. 

A que é, é desde a sua origem; porém ainda não se consumou. A outra é o edifício 

construído pela tradição do pensamento”.124  

No fim da época da metafísica, o ser só pode pensar-se como aquilo que se 

apropria do homem, remetendo-se a ele.  

 
“(...) o que é acentuado agora é que não só o homem nunca existe sem 
o ser, mas também o ser nunca existe sem o homem. (...) O ser 
relaciona-se com o homem enquanto tem necessidade deste para 
acontecer; e o acontecer não é um acidente ou uma propriedade do 
ser, mas é o próprio ser. Nem o homem nem o ser podem conceber-se 
como ‘em si’, que depois se encontram em relação”.125  
 

O que se trata em Heidegger é de levar à luz o ser do existente. E isso de 

forma que o ser, ele mesmo chegue ao resplendor da proximidade com o ser. “O ser 

mesmo – isto quer dizer: o presenciar do presente, (Anwesen des Anwesenden), isto 

é, a Duplicidade dos dois desde sua simplicidade. Esta simplicidade é a que, 

                                                           
121 GADAMER, Hans-Georg.  Verdad y Metodo II. op. cit. p. 351. 
122 HEIDEGGER, Martin.  A constituição Onto-teo-lógica da Metafísica.  op. cit. p.  188. 
123 Idem. Ser e Tempo. op. cit. p. 78. 
124 FRECHEIRAS, Marta  “Filosofia e Metafísica em Heidegger. Cultura católica e sociedade. Revista Síntese 
Nova Fase da Faculdade de Filosofia da Companhia de Jesus, Centros de Estudos Superiores, MG, Vol. 25, nº82, 
julho-setembro 1998.” p. 417 in Síntese, No. 82, 1998. 
125 VATTIMO, G. Introdução a Heidegger. op. cit. p. 107. 



interpelando-lhe, requer ao homem ser respeito a sua essência”.126, requer ao 

homem corresponder ao apelo do ser.  

No segundo Heidegger, a questão da diferença ontológica e da Duplicidade 

de ser e ente se desdobrará no âmbito da linguagem como linguagem. Esta questão, 

no entanto, só será desenvolvida no III capítulo do trabalho em curso. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
126 HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. op. cit.  p. 111. 



1.3 A volta (Kehre) do primeiro para o segundo Heidegger sob o crivo da 
linguagem. 

 
 

“A palavrinha ‘é’, que em toda parte fal em nossa 
língua e diz o ser, contém todo o destino do ser”. 

 
Martin Heidegger 

 
 
O pensamento de Martin Heidegger, segundo alguns críticos e ele próprio, 

divide-se em dois momentos com um ponto de demarcação intitulado a volta (kehre). 

No primeiro momento, como já foi dito no item anterior, o que guia o seu pensar é a 

pergunta pelo sentido do ser no horizonte do tempo, pelo ser desde a existência, a 

facticidade e finitude. Ser e Tempo visa especificamente, elaborar a questão do ser. 

Portanto, o que marca a primeira etapa de seu pensamento é o desenvolvimento de 

“(...) uma análise do existir humano na direção da temporalidade, no que o tempo 

aparece como o horizonte transcendental da pergunta pelo ser”.127, resultando daí 

numa analítica existencial.  

 Na verdade, em Heidegger, há uma só questão: a do ser.  No entanto isso 

deve ser afirmado se se tem em mente que não há também uma tese que responda 

precisamente à questão, isso porque ela é o caminho. O que o filósofo diz é sempre 

o mesmo (das Selbe), que não quer dizer o igual (das Gleiche). O mesmo é dito de 

diferentes maneiras. 

 No segundo momento, o pensar heideggeriano orienta-se para o ser mesmo, 

para a verdade do ser como advento que desvela e possibilita homem e ser. 

 
“O pensamento do segundo Heidegger é uma initerrupta meditação 
sobre o ser. A essência da volta consiste em um voltar sobre o mesmo, 
o tema do ser, porém desde um olhar novo que pretende deixar para 
trás o que havia de antropocentrismo e de subjetivismo nas primeiras 
obras, para estabelecer definitivamente a primazia do Ser sobre o 
ente”.128 
 

                                                           
127 COLOMER, Eusebi . El pemsamiento Alemán de Kant a Heidegger. op. cit. p.466. 
128 Ibidem. p. 558 “É usual considerar uma ‘viragem’ no pensamento de Heidegger. Contudo o seu pensamento 
quando considerado de um ponto de vista atual, é constituído por uma só peça. Ser e Tempo é o solo a partir do 
qual se desenvolve a última fase do seu pensamento. Do início ao fim de sua obra, Heidegger preocupa-se como  
o processo hermenêutico, pelo qual o ser se revela. Isto foi abordado em Ser e Tempo como uma fenomenologia 
do Dasein e tornou-se, em obras subseqüentes, numa exploração do não ser, da própria palavra ser, de 
concepções quer gregas quer atuais de ser, de verdade, de pensamento e linguagem”. Richard Palmer E. 
Hermenêutica.  p. 146 



O que vigora nesse momento é uma espécie de ruptura com o conceito 

rigoroso no sentido que o dizer filosófico torna-se mais hermenêutico, voltando-se 

para interpretação dos pensadores gregos e poetas, visando um acesso direto à 

verdade do ser. Não há uma preocupação exclusiva com a criação de conceitos, 

mas um empenho em descobrir o ‘lugar’ desde onde se des-vela e se esconde o ser 

e, se algum conceito é produzido a partir disso, o é pelo próprio caminho de acesso 

ao ser. Nesse sentido, afirma Colomer, “(...) é característica da etapa ontológica a 

preferência pela expressão poética e um contínuo mergulho no originário da 

linguagem”.129. Isso porque aqui a linguagem é tematizada como a morada da 

verdade do ser. Assim, “(...) Heidegger intenta transformar o pensamento acerca do 

Ser em pensamento do Ser mesmo”.130. 

Enquanto a primeira fase é vista como existencial, a segunda é vista como 

ontológica. O que não quer dizer que a da analítica existencial não seja ontológica, 

pois para Heidegger a característica estrita do Da-sein é que ele, e somente ele, é 

um ente ontológico. O que nada tem a ver com o se ocupar ou não com a disciplina 

ontologia, mas com o simples fato de que o Da-sein existe compreendendo ser, e se 

é possível uma ‘ocupação’ com a ontologia, ou mesmo, é inevitável, o é porque o 

homem é o ente ontológico, e que fora dessa relação constitutiva com o ser não há 

homem. Mas o que se diz ao afirmar-se que a segunda fase de Heidegger é 

fundamentalmente ontológica, é que a reflexão volta-se para o ser mesmo, enquanto 

que a primeira fase está centrada no desvelamento das estruturas existenciais 

fundamentais.  

Volta (Khere) significa uma inversão no movimento do pensar. Enquanto em 

Ser e Tempo o pensar move-se do homem em direção ao ser, - no sentido de que é 

a analítica existencial, análise das estruturas existenciais do Da-sein que revela o 

sentido do ser -, na segunda fase, o olhar se dá do ser em direção ao ser-no-

mundo131.  

                                                           
129 COLOMER, Eusebi . El pemsamiento Alemán de Kant a Heidegger. op. cit. p.467. 
130 Ibidem.  loc. cit. 
131 “A reviravolta significa...uma inversão do movimento: em Ser e Tempo o pensamento se move do eis-aí-ser, 
enquanto compreensão do ser, para o ser em seu sentido; agora, a partir do ser para o eis-aí-ser. Só que essa 
circularidade essencial do pensamento já constitui o cerne da ontologia hermenêutica, o que faz com que a 
reviravolta confirme e reponha a unidade do pensamento heideggeriano.” Manfredo  Araújo Oliveira. “Martin 
Heidegger: pragmática existencial” in Reviravolta lingüístico-pragmática na filosofia contemporânea. op. cit. p. 
215. 



É o relacionamento do homem com a modernidade que faz desaguar na volta 

(Kehre). Portanto, o que está em jogo aí, ‘(...) é o homem na sua relação com o 

ser’.132 “A reviravolta do pensamento heideggeriano, (...) longe de ser mera 

‘conversão’ pessoal, (...) diz respeito à modificação do ser do homem moderno”.133 

Pois se no primeiro momento do pensar é o homem na sua relação com o ser que 

Heidegger investiga, a radicalização desse olhar irá levá-lo ao modo como se 

comporta o ser em sua verdade na relação com o homem; inverte-se assim os pólos 

do dizer sem perder o caminho. 
O que acontece é que as idéias, por um encadeamento cíclico daquilo que 

está a caminho, e só porque está a caminho, pôde, no caminho, inverter o 

direcionamento, visto que tal já é apontado desde o início. O que Heidegger deixa 

claro no seguinte texto: “Abandonei uma posição anterior, não para trocá-la por 

outra, senão porque também a anterior era só um degrau em um caminhar.” Ele  tem 

claro desde o início de seu projeto que: “O permanente de um pensamento é o 

caminho”.134  

O novo olhar que Heidegger lança sobre o ser, e por conseguinte, sobre o 

homem, se dá, não  por uma imposição forçada do pensar de um filósofo, mas pelo 

crivo do humano crísico135. Por isso, Loparic afirma que, 

 
 “(...) o Heidegger II não denomina um conjunto de teses abstratas a 
serem tematizadas, mas a dimensão para a qual o pensamento precisa 
abrir-se, a paragem na qual é preciso ingressar, a livre extensão (freie 
Weite) da verdade do ser como presença doadora.”136  
 

                                                           
132 Para Heidegger, quando o pensar chega ao fim, ou seja, quando é destituído do seu elemento, a saber: o ser, 
ele é valorizado “como tekne, como instrumento de formação, (...) como atividade acadêmica, (...) como 
atividade cultural. (...) Não mais se pensa; a gente se ocupa com ‘Filosofia’. Na concorrência dessas ocupações, 
elas então se exibem como ‘ismos’, procurando uma sobrepujar a outra. O domínio dessas expressões não é 
casual. Ele reside, e isso particularmente nos tempos modernos, na singular ditadura da opinião pública.”, num ir 
e vir de ‘opiniões’ que são fruto da “(...) instauração e dominação metafisicamente condicionadas – porque 
originando-se do domínio da subjetividade – da abertura do ente, na incondicional objetivação de tudo. Por isso, 
a linguagem termina a serviço da mediação das vias de comunicação, nas quais se espraia a objetivação, como o 
acesso uniforme de tudo para todos, sob o desprezo de qualquer limite. Deste modo, a linguagem cai sob a 
ditadura da opinião pública. Esta decide previamente o que é compreensível e o que deve ser desprezado como 
incompreensível”. Martin Heidegger. Carta sobre o humanismo. p. 151. Inclusive o próprio homem é descartado 
como um elemento a mais na igualação de tudo com tudo que nivela as diferença por baixo. 
133 LOPARIC, Z. “O ponto cego do olhar fenomenológico”. In, O que nos faz pensar. Cadernos do 
Departamento de Filosofia da PUC – Rio. Vol. 10. Rio de Janeiro, 1996. p. 129 
134 HEIDEGGER, Martin.  A caminho da linguagem. op. cit. p. 90. 
135 O homem não é um ser que tem crises esporádicas, mas pelo caráter do constante reposicionar-se no eixo de 
suas possibilidades, está sempre rompendo-se e estabelecendo-se. Cada encontro com o outro nos desmembra e 
nos recompõe.  Por isso, é o homem crísico no sentido que crise é o impulso da própria condição humana.  
136 LOPARIC, Z.  O ponto cego do olhar fenomenológico. op. cit. p. 129. 



Se em Ser e Tempo a análise concentra-se no aí do Da-sein, ou seja, no 

lugar de manifestação fáctica do ser, no segundo momento o pensar se volta para 

aquilo que possibilita esse ‘aí’ “(...) para o próprio ser, enquanto instaura o aí no 

homem, como aquela clareira onde o ser se manifesta”.137 O ser é pois tema da nova 

etapa e todo o mais se abordará como caminho para ele.  

Vattimo define a questão da volta (Khere) no seguinte tom: “A questão toda 

da viragem é: que significa a ontologia relativamente à analítica existencial?”138; a 

hermenêutica existencial se transforma em hermenêutica ontológica sobre o crivo da 

interrogação permanente da própria história da metafísica? O que a ontologia 

hermenêutica pretende é tematizar o não tematizável que está sempre presente em 

toda práxis antes que qualquer análise seja feita139. 

Na verdade, a problemática ontológica é o núcleo desde onde se desdobra e 

se desenvolve o pensamento de Heidegger. Desde que se entenda aqui ontologia 

como “o questionamento teórico explícito do sentido do ser”.140. Portanto não há 

uma ruptura com as teses de Ser e Tempo, nem um abandono puro e simples das 

idéias ali contidas, ou menos ainda uma oposição, mas como o próprio Heidegger 

diz, só é possível um segundo Heidegger porque há um primeiro e vice-versa. 

 
“A distinção que se faz entre Heidegger I e II é justificada apenas na 
condição de que se mantenha constantemente em mente o seguinte: 
apenas pelo caminho pelo qual Heidegger I pensou se pode ter acesso 
ao que é para-ser-pensado pelo Heidegger II. Mas o pensamento do 
Heidegger I se torna possível apenas se estiver contido no Heidegger 
II”.141  
 

No final de Ser e Tempo Heidegger diz que a analítica existencial é apenas 

‘um caminho’ o não o caminho e enquanto caminho, intermédio.  A verdadeira tarefa 

pretendida ali é a explicitação do ser enquanto tal, daquilo que na história do pensar 

ocidental permaneceu velado ou oculto.142  

                                                           
137 Ibidem. loc. cit. 
138 VATTIMO, G. Introdução a Heidegger. op. cit. p.152. 
139 “(...) tematizar o não-tematizável e já sempre presente em toda práxis: o ser como condição última de 
possibilitação. (...) quer recuperar um pensamento atento ao ser, o que só é possível superando o 
empobrecimento da linguagem e de sua transformação em instrumento de informação numa época em que toda a 
objetividade significa uma chance de manipulação, uma vez que significa produção.”.  Manfredo. Araujo 
Oliveira. Reviravolta Lingüístico... op. cit. p. 217 
140 HEIDEGGER, Martin.  Ser e Tempo. p. op. cit. 38. 
141 Idem. Prefácio ao Heidegger Through phenomenology to Thought.  William J. Richardson S. J.  – p. XXII. 
142 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. Vol. II. op. cit. p. 250s “A tarefa das considerações até aqui realizadas 
consistia em interpretar, de maneira ontológica e existencial, a totalidade originária, a partir de seu fundamento, 
da presença de fato nas possibilidades de sua existência própria e imprópria.” No entanto, “a elaboração da 



Os desdobramentos de um pensamento a caminho e em caminho sabe que, o 

que existe, mesmo na interrogação, é o caminho. O que permanece é o caminho do 

acesso ao ser. Pois, “o mais antigo do antigo vem ao nosso pensar atrás de nós e 

apesar disso ao nosso encontro”.143  

Somos precisamente um diálogo que fala historicamente desde um 

reconhecimento pensante e sentinte do que tem sido. “(...) desde que o tempo é 

tempo o fundamento de nossa existência é ‘um diálogo’”.144 Então, o que há com 

relação à volta (Kehre), é uma troca de acento no seio da evolução do pensar do 

filósofo; e o fio profundo que costura toda essa trama e que confere unidade 

definindo o caminho, é a própria questão do ser. Portanto, não se deve interpretar a 

volta (kehre) como se houvesse uma quebra de idéias, mas sim uma continuidade, 

mesmo quando não usa as palavras viciadas da tradição metafísica e prefere-se o 

sentido latente, não explícito145. 

Portanto, a divisão do seu pensar tendo em vista uma primeira e uma 

segunda fase, ou mesmo, dividindo em três momentos: o sentido do ser, a verdade 

e o lugar do ser, só se justifica tendo-se em conta que a questão do ser é sempre o 

caminho.  

 Na auto-interpretação Heidegger nos diz que “...o que foi dito Ser e Tempo 

contém, a indicação pensada a partir da verdade do ser, para o pertencer originário 

da palavra ao ser.”146 Ser e Tempo já contém abertura prevista para a volta do 

pensar, mesmo sendo uma obra inconclusa. O projeto de Ser e Tempo, no entanto, 

não pode ser compreendido ainda no âmbito da metafísica, mas sim desde o âmbito 

da clareira do ser.  

 

“Se se compreende o ‘projeto’ nomeado em Ser e Tempo como um pôr 
que representa, então se o toma como a produção da subjetividade e 
não se pensa como a ‘compreensão do ser’, no âmbito da ‘analítica 

                                                                                                                                                                                     
constituição ontológica da pre-sença é, porém, apenas um caminho” uma vez que “trata-se de buscar e de 
percorrer um caminho para o esclarecimento da questão da ontologia fundamental.” 
143 HEIDEGGER, Martin. Da experiência do pensar. op. cit. p. 43 
144 Idem. “Höderlin e a essência da poesia.” In, Arte y Poesia. México: Fondo de Cultura Económica. 1992. 
p.136 
145 “(...)só se começa a entender o pensamento de Heidegger, quando se lhe entende simplesmente como o 
caminho de um pensamento em caminho, mas não como um caminho de muitos pensamentos, senão como o 
caminho da limitação a um só e único pensamento, do qual o pensador espera que ‘permaneça fixo como uma 
estrela no céu do mundo’.”145 Pögeler O. El camino del pensar de Martin Heidegger. Madrid: 1986 apud Eusebi 
Colomer, op. cit. p. 468. Pois que do ser, “o homem é poema começado.” Martin Heidegger. Da experiência do 
pensar. op. cit.p. 31  
146 Idem. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 151 



existencial’ do ‘ser-no-mundo’, unicamente pode ser pensada, a saber, 
como a relação ex-stática com a clareira do ser”.147 
 

A idéia de ‘projeto’ como o estar-lançado do Da-sein na facticidade que ele 

mesmo é, deve ser explicitada tendo sempre claro Da-sein como ‘compreensão de 

ser’, o que aponta para o olhar acurado do Da-sein como escuta silenciosa do apelo 

do ser, pelo simples pertencer originário da palavra ao ser. 

Enquanto lugar de abertura na verdade do ser, a palavra, a linguagem, são 

momentos constitutivos da verdade do ser. Daí a necessidade de se pensar 

radicalmente a questão da linguagem visto ser aí que reside a intrínseca pertença 

entre ser-homem-verdade-linguagem. 

 
 “Porque nós os homens, para sermos o que somos, nos mantemos 
mergulhados na essência da linguagem e, por esse fato, nunca 
podemos sair dela, a fim de abarcar com o olhar a partir de qualquer 
outro lugar, não percebemos a essência da linguagem senão na 
medida em que somos olhados por ela”.148 
 

É para esse direcionamento que aponta já todo o arcabouço filosófico 

heideggeriano. Ser que se dá e pode acontecer é linguagem, e qualquer 

investigação deve necessariamente debruça-se sobre isto. Isso porque não há um 

fora ou um antes da linguagem.  

Então as dificuldades de continuidade do projeto Ser e Tempo se dão também 

em vista da própria dificuldade em se trabalhar com a linguagem da metafísica 

tradicional. A volta (Kehre) que era prevista em Ser e Tempo e que ali não tem seu 

desdobrar completo, revela a necessidade de levar em conta a linguagem como 

momento por excelência do Da-sein. 

Por outro lado, é a carência da linguagem da metafísica que se revelou 

imprópria e viciada no intento novo de dizer a verdade do ser. Segundo Heidegger, 

na conferência Sobre a Essência da Verdade ele dá os primeiros passos na direção 

do que viria a ser de fato a volta (Kehre) pretendida por Ser e Tempo para Tempo e 

Ser.  

 
                                                           
147 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 156. 
148 Idem. A caminho da linguagem. op. cit. p. 90. 



“Esta não é uma mudança do ponto de vista de Ser e Tempo; mas, 
nesta viravolta, o pensar ousado alcança a região dimensional a partir 
do qual Ser e Tempo foi compreendido e, na verdade, compreendido a 
partir da experiência fundamental do esquecimento do ser.”149  
 

Ali, como previa o projeto em curso, na virada de Ser e Tempo para Tempo e 

Ser, ‘o todo se inverte’. No entanto, é em Carta sobre o Humanismo o primeiro 

momento onde Heidegger vai assumir a volta (Kehre) e analisá-la com abrangência.  

Alguns textos da segunda etapa150 mostram-nos a riqueza que esta nos 

oferece. Entretanto, deve-se embrenhar nessa fase com a delicadeza e a acuidade 

que um pensar, que mora na proximidade ou no encontro entre ser e linguagem, 

entre ser e verdade, exige. 

Como já foi dito, o projeto de Ser e Tempo não tematiza com radicalidade a 

questão da linguagem, isso porque, qualquer pensar que se dirija ao ser mesmo 

deve se empenhar por revelar a relação intrínseca de mútua pertença entre 

linguagem, ser e verdade. Heidegger sabe que “(...) a questão do pensamento não é 

atingida por um conversar à toa sobre ‘verdade do ser’ e sobre a ‘história do ser’. 

Tudo depende do fato de a verdade do ser atingir a linguagem e de o pensar 

conseguir chegar a esta linguagem.”151. 

Qual a relação existente entre ser e linguagem? Ou por outra, que caminho 

de pensamento faz Heidegger perceber a necessidade de uma reflexão maior sobre 

a linguagem? Como é que a linguagem se manifesta como linguagem em cada 

situação? Ou seja, em cada situação, como é que a linguagem enquanto linguagem 

vem à fala? Quais são os fundamentos da linguagem, o que ela fundamenta? 

 

 

 

 

 

 

                                                           
149 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. op. cit. p.156. 
150 Höderlin y a essência da poesia (37); A doutrina de Platão a cerca da verdade (42); Da essência da verdade 
(43); Interpretações de Höderlin (44); Carta sobre o humanismo (47); Sendas perdidas (50); Introdução à 
metafísica (53); Que significa pensar? (54); Da experiência do pensar (54); Que é isso – a filosofia? (56); Sobre 
a questão do ser (56); O princípio da razão (57); Identidade e diferença (57); A caminho da linguagem (59) e 
outros... 
151 Idem. Carta sobre o humanismo. op. cit.  p. 164. 



2. A linguagem em Ser e Tempo. 
 
 

“Pensante, reuninte, amante, assim é o dizer: um quieto 
exuberante inclinar-se, uma jubilosa veneração, um 
render homenagem”. 

 
Martin Heidegger  

 
 

Estabeleceu-se, no capítulo anterior, a relação entre o que se costuma 

designar como o primeiro e o segundo Heidegger, tendo como fio diretor a questão 

do ser e a questão da linguagem. 

A volta (Kehre), no pensar de Martin Heidegger, se dá, não por uma ruptura 

com idéias anteriores, nem por uma invenção esquizofrênica do pensador, mas pelo 

próprio movimento do pensar empenhado em dizer mais e mais o esquecido pela 

filosofia, o esquecido pelo homem ao logo da história: o ser. Portanto, a volta 

(Kehre), dentro do olhar heideggeriano, diz respeito à modificação do ser do homem 

moderno. Algumas questões de peso como o sentido do ser, a metafísica, a 

temporalidade, entre outras, serão vistas a partir de um novo enfoque, 

marcadamente hermenêutico152. 

Há em Heidegger, sob o crivo do homem, uma intrínseca relação entre ser, 

verdade e linguagem, tanto no primeiro quanto no segundo Heidegger. O que muda 

é o enfoque, o lugar do olhar nos dois momentos. Como comenta Richard Palmer, “a 

mudança de ênfase é apenas um esforço para apontar de um modo mais forte a 

primazia do ser”.153  

Se em Ser e Tempo o olhar direciona-se da analítica existencial ao ser, no 

segundo Heidegger o olhar é dirigido ao escutar atento do silêncio originário do ser. 

A direção é do ser ao homem. É tarefa hermenêutica que a radicalização da 

analítica de Ser e Tempo des-velou. Agora a ‘missão’ do ser-no-mundo enquanto 

existência é de, ouvindo o apelo do ser, torná-lo palavra, apalavrá-lo no átimo 

mesmo em que faz nascer mundo e coisas e si mesmo. Trata-se agora, “(...) de 

                                                           
152 “A questão da superação da metafísica é um dos âmbitos onde a volta se torna mais forte uma vez que antes 
dela o filósofo pensava que a questão do ser era histórica isso porque é o histórico ser-aí que a coloca, ele 
próprio também como história. Já na volta, o pensamento do ser é histórico porque mesmo ser tem uma história à 
que o pensamento pertence” ou seja, “Se antes da volta a história resultava da historicidade do ser-aí, agora o 
fundamento da história não é outro que o ser mesmo que, ao dar-se ou recusar-se, se converte em destino”. 
Eusebi Colomer. El pemsamiento Alemán de Kant a Heidegger. op. cit. p. 573. O segundo Heidegger transfere o 
problema da história da dimensão da existência à dimensão do ser mesmo. 
153 PALMER, E. Richard. Hermenêutica. op. cit. p. 158. 



pensar a essência da linguagem a partir da correspondência ao ser enquanto 

correspondência, o que quer dizer, como habitação da essência do homem”.154 

Segundo Tatiana Aguillar, quando se trata do pensamento de Heidegger “o 

primeiro eixo ou coordenada que se tem que ter constantemente em vista é a 

correspondência entre ser e verdade”. Pois, “em sua Fenomenologia do logos 

Heidegger se propõe explicitar a relação entre ser e verdade a partir de análises do 

ente em que a verdade se dá”.155, e o ente onde a verdade se dá é o homem, visto 

que “O ser só pode ser experienciado em e pela presença de um ente”.156 E, “o ente 

está no ser”.157 Portanto, a linguagem, neste olhar “(...) se traduz como função que 

possibilita a verdade, entendida como um vínculo entre o homem e o ser”.158 A 

linguagem vincula a relação ser-verdade-homem, consumando assim essa relação. 

 
“O pensar consuma a relação do ser com a essência do homem. O 
pensar não produz nem efetua esta relação, ele apenas oferece-a ao 
ser, como aquilo que a ele próprio foi confiado pelo ser. Esta oferta 
consiste no fato de, no pensar, o ser ter acesso à linguagem”.159 
Consumar, é desdobrar alguma coisa que já ‘é’ até a plenitude de sua 
essência. Aquilo que é, ante tudo, é o ser. 
 

Por conseguinte, “(...) só se pode falar de linguagem (...) aí onde o ser se 

desvela, se abre, ou seja, no homem”.160 Só a palavra capacita o homem a ser 

aquele que sempre e permanentemente é a cada decisão, isso porque reside na 

morada da verdade do ser como um desdobrar-se do ser. O homem é o momento 

do evento de des-velamento de ser. Logo, reduzir a linguagem à dimensão técnica, 

como fez o pensar ocidental, faz parte do empobrecimento do Da-sein enquanto ser-

no-mundo.  

Olhar a linguagem apenas como exteriorização da razão e do sentido, e de 

expressão de sons e sentimentos, é o caminho que trilhou o pensar e que fez com 

que este se dissipasse do seu elemento, a saber, do ser.  

 

                                                           
154 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 159. 
155 BAY, Tatiana Aguilar-Ávarez. El lenguaje en el primer Heidegger. México: Fondo de Cultura Económica. p. 
13s . “Ser – não entes – só o ‘há’ onde a verdade é. E a verdade só é até e desde onde o dasein é. O ser e a 
verdade ‘são’ igualmente originais”. Martin Heidegger. Ser e Tempo. op.cit. p. 33. 
156 Idem. Seminário Zollijkon. op. cit. p. 175. 
157 Idem. A origem da obra de arte. op.cit. p. 86. 
158 BAY, Tatiana Aguilar-Ávarez. El lenguaje en el primer Heidegger. op. cit. p. 13s  
159 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 150. 
160 OLIVEIRA, Manfredo  A. “Martin Heidegger: pragmática existência” p. cit. p. 201. 



“O elemento é aquilo a partir do qual o pensar é capaz de ser um 
pensar. O elemento é o que propriamente pode (...) Ele assume o 
pensar e o conduz, assim, para sua essência” ou seja, “(...) o pensar é 
o pensar do ser. (...) O pensar é do ser na medida em que o pensar, 
apropriado e manifestado pelo ser, pertence ao ser”.161   
 

É necessário então expor a concepção de linguagem em Ser e Tempo 

mostrando em que sentido é discurso (Rede) e como aponta para a linguagem como 

abertura (Erschlossenheit), como ‘o lugar de acontecimento-apropriação do ser’. Ou 

seja, a linguagem como modo de abertura originária, como sede do ‘evento do des-

velamento e doação do ser’, que será objeto do capítulo seguinte.   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                           
161 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. Idem. 150. 



 
 
2.1 Logos: apofântico, hermenêutico e o círculo. 
 
 

“As coisas que têm alguma consistência ainda chegam 
a tempo por mais tarde que seja, mesmo que não se 
destinem para a eternidade” 

      
Martin Heidegger 

 
 
  De uma leitura apressada de Ser e Tempo, poder-se-ia concluir que a obra 

aborda a linguagem nos parágrafos de 28 a 34, especialmente aqueles dedicados à 

compreensão e ao discurso.162 No entanto, reduzir a reflexão sobre a linguagem a 

esses parágrafos seria empobrecer essa obra. Tatiana Aguilar mostra que: 

 
“No que se refere ao lugar da linguagem na etapa inicial de Heidegger 
chegamos, pois, às seguintes conclusões. A linguagem é um tema 
principal desde o primeiro momento. Nas investigações com as que se 
abre a trajetória heideggeriana aparece já a idéia de linguagem que 
mais adiante se radicalizará. A desproporção entre a função essencial 
que, a nosso parecer, Heidegger atribui a linguagem, e o espaço que 
dedica a fala em Ser e Tempo, se explica porque não se trata da 
linguagem só nas páginas onde se desenvolve especificamente o 
tema. A linguagem é a trama que subjaz em toda obra. (...) A fala, 
como componente formal do movimento no qual se desenvolve a 
compreensão, se relaciona estreitamente com a abertura.”163 
 

Neste capítulo, as conclusões de Tatiana Aguilar serão nosso ponto de 

partida. Pois mesmo não sendo a linguagem a temática preponderante em Ser e 

Tempo, a questão central, a saber, a questão sobre o sentido do ser, é amalgama 

de linguagem. O âmago da obra é a discussão sobre o logos como verdade e 

compreensão também as discussões sobre as questões da validade, da 

significatividade, da interpretação, do círculo hermenêutico, que são por excelência 

questões lingüisticamente mediadas e determinadas.  

Mesmo centrando nossa atenção nos parágrafos (§28 a 34), a presente 

investigação não dispensará a análise dos anteriores164 quando necessário.  

                                                           
162 “O termo ‘linguagem’ (Sprache) desempenha um papel muito diminuto em Ser e Tempo; quando ocorre, na 
seção 34, está subordinada à ‘fala’ (Rede), e, portanto, ao Dasein.” Richard Rorty. Ensaio sobre Heidegger e 
outros. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 1999. vol. 2. p. 87s   
163 BAY, Tatiana-Aguilar B. El lenguaje en el primer Heidegger. op. cit. p. 272s  
164 O próprio Heidegger afirma: “Embora tenhamos excluído esse fenômeno (a linguagem) de uma análise 
temática, dele nos servimos continuamente nas interpretações feitas até aqui da disposição, compreensão, 
interpretação e proposição”. Ser e Tempo. op. cit. p. 219  



No primeiro momento do pensar de Heidegger, a investigação filosófica deve 

decidir-se a perguntar pelo modo de ser da linguagem: será ela um instrumento 

dentro do mundo usado para designar o mundo ou o próprio modo de ser da pre-

sença?  

Um enigma põe-se quando se diz: logos. Tradicionalmente o pensar ocidental 

acostumou-se a definir o homem como um ser vivo dotado de logos. Nessa tradição, 

da qual somos herdeiros, costuma-se afirmar que o homem é um animal rationale, 

onde animal rationale corresponde a logos.  Este traço é o que difere o homem dos 

outros animais. Às plantas e aos animais cabe ser, não apenas ‘na’ natureza, mas 

‘a’ natureza, isso porque, “as plantas e os animais estão mergulhados, cada qual no 

seio de seu ambiente próprio, mas nunca estão inseridos livremente na clareira do 

ser – e só assim é ‘mundo’ – por isso, falta-lhes a linguagem”.165 Da natureza eles 

não são arrancados, enquanto o homem, ao mesmo tempo em que é natureza, está 

na natureza, não é subjugado a ela. O logos não permite o mergulho identificador 

com a natureza. Só no homem acontece o milagre de ultrapassar o âmbito do 

natural. 

Na tradição filosófica ocidental toma-se o logos por “razão, juízo, conceito, 

definição, fundamento, relação proporção”166: razão. Para Heidegger, tomar o logos 

por razão não é apenas uma abordagem limitada, mas faz parte do próprio 

esquecimento do sentido do ser pelo pensar ocidental. Para ele, definir a ‘essência’ 

do homem como animal racional não é propriamente falso, mas trata-se de um 

discurso lacunar que “(...) representa realmente o ente em seu ser e pensa assim o 

ser do ente”167, um pensar que vê o ser a partir do ente. Neste olhar sobre o homem,  

 
“o logos é experimentado como algo simplesmente dado, e o ente 
permanece em si mesmo indiferente e indiscriminado com relação a 
outras possibilidades de ser, a ponto de, com ele, o próprio ser se 
dissolver no sentido formal de alguma coisa, sem que se pudesse 
estabelecer uma separação racional entre ambas”.168 
 

Esta é a via de acesso ao ente da metafísica ocidental que não pensa a 

diferença entre ser e ente, não percebendo que o homem somente desdobra o seu 

ser na sua essencialidade.  

                                                           
165 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 155 
166 Idem. Ser e Tempo.  op. cit. p. 62 
167 Idem. Carta sobre o humanismo. op. cit.  p.153 
168 Idem. Ser e Tempo. op. cit. p. 218 



Para Heidegger a “(...) lógica do ‘logos’ se radica na analítica existencial da 

pre-sença”169 e é decisivo então para a questão da linguagem, “elaborar 

previamente a totalidade ontológico-existencial da estrutura do discurso como base 

numa analítica da pre-sença”.170, e é isso que o autor faz em Ser e Tempo.  

O logos se caracteriza por uma plurivocidade fundamental, por um dizer que 

ultrapassa o âmbito do dito. “No logos, o ente vem ao encontro. Mas o ser deste 

ente só pode ser apreendido num λεγειν (deixar e fazer ver) privilegiado, de tal 

maneira que este ser se torne compreensível antecipadamente como aquilo que é e 

já se dá sempre em todos os entes”.171  

Portanto, a metafísica, por não levantar a questão da verdade do ser-ele-

mesmo, não questiona de modo radical o homem que reside na ‘pertença à verdade 

do ser’; e assim a própria linguagem assenta-se em bases metafísicas quando toma 

o homem como animal rationale. “Esta determinação não é apenas a tradução latina 

da expressão grega zõon lógon ékhon, mas uma interpretação metafísica”.172 

Mesmo que essa não seja uma determinação essencialmente falsa, é condicionada 

pelo pensar entificador. Heidegger toma o logos, em Ser e Tempo, na seguinte 

acepção: 

 
“Como discurso, logos diz, ao contrário, (...) revelar aquilo de que trata 
o discurso. (...) O logos (...) deixa e faz ver(...) aquilo sobre o que se 
discorre e o faz para quem discorre (medium) e para todos aqueles que 
discursam uns com os outros. O discurso ‘deixa e faz ver’ a partir 
daquilo sobre o que discorre. O discurso (...) autêntico é aquele que 
retira o que diz daquilo sobre o que discorre de tal maneira que, em 
seu discurso, a comunicação discursiva revele e, assim, torne 
acessível aos outros, aquilo sobre o que discorre”173  
 

Portanto, estamos diante dos dois modos de dar-se do logos: o logos 

apofântico e o logos hermenêutico. A estrutura hermenêutica ou logos hermenêutico 

é pré-objetiva, ante predicativa, o que significa que antes mesmo de qualquer 

pronunciar-se, o Da-sein acontece como compreensão a partir de uma estrutura que 

dele independe. Esta estrutura permite o primeiro acesso ao ente descobrindo-o 

dessa ou daquela maneira. Ela é a primeira via de acesso do ser a si como ser-no-

                                                           
169 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 218 
170 Ibidem. p. 222 
171 Ibidem.  p. 80 
172 Idem. Carta sobre o humanismo. op. cit. loc. cit. 
173 Idem. Ser e Tempo. op. cit. p. 63. 



mundo constituinte e constituído. E se é possível uma predicação ou um dizer 

comum, isso se deve à anterioridade dessa estrutura hermenêutica.  

A palavra hermenêutica deriva do verbo grego hermeneuein, interpretar. Na 

mitologia ocidental o deus Hermes é o mensageiro, aquele que escuta, compreende, 

interpreta e traduz a mensagem dos deuses. Hermes representa a descoberta da 

linguagem e da escrita. Obviamente, trata-se de uma metáfora e, como metáfora, 

representa uma dimensão humana vital e que o homem não domina.  

Pois bem, “em Ser e Tempo hermenêutica não significa nem a doutrina da 

arte da interpretação, nem a interpretação mesma, mas a tentativa de determinar, 

ante tudo, o que é a interpretação a partir do que é hermenêutico”.174, a partir do que 

é compreendido no existir fáctico, da facticidade, do aí do ser-no-mundo. Em Ser e 

Tempo, a filosofia parte “(...) da hermenêutica da pre-sença, a qual enquanto 

analítica da existência, amarra o fio de todo questionamento filosófico no lugar de 

onde ele brota e para onde ele retorna”175 (o ser). Para o segundo Heidegger, a fala 

é que dá voz à relação hermenêutica. 

Já o logos apofântico, ou estrutura apofântica, é objetiva. Isto é, “indica deixar 

e fazer ver algo como algo, na medida em que se dá em conjunto com outro”.176 Na 

medida que ocorre em conjunto com o logos hermenêutico, deixa e faz ver discurso 

e verdade. Nessa estrutura a compreensão sobre os entes é parcial, funda-se na 

estrutura hermenêutica que é instaladora. E por isso a objetividade é um modo de 

ser do ser-no-mundo que já pressupõe uma abertura ao mundo e a significabilidade, 

e é também por isso que qualquer conhecimento é sempre um fenômeno de 

segunda ordem, não primário como o são, por exemplo, os existenciais, disposição, 

compreensão e discurso.  

Segundo Heidegger, “(...) conhecer é um modo ontológico do ser-no-

mundo.(...) enquanto ocupação, o ser-no-mundo é tomado pelo mundo de que se 

ocupa”177, ou seja, no conhecer, o Da-sein adquire uma nova posição ontológica no 

que se refere ao mundo já sempre descoberto. “Conhecer em si mesmo se funda 

                                                           
174 HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem, op. cit. p. 90 “O hermenêutico não quer dizer primeiramente 
interpretar senão que, antes ainda, significa o trazer mensagem e notícia” Ibidem. op. cit. p. 111. 
175 Idem. Ser e Tempo. op. cit. p. 69. 
176 Ibidem. p. 63. 
177 Ibidem. p. 100. 



previamente num já-ser-junto-ao-mundo, no qual o ser da pre-sença se constitui de 

modo essencial”.178  

É a estrutura pré-predicativa, hermenêutica, que permite o acesso originário, 

pré-objetivo, ao ente. E é por isso que Ser e Tempo trata de uma fenomenologia 

hermenêutica, que assenta-se nessa estrutura pré-predicativa, volta-se para ela e 

dela arranca os nós e fios para a trama que é o Da-sein na urdidura do mundo. Dito 

de outro modo, essa ‘compreensão’ hermenêutica é um existencial fundamental que 

“(...) constitui o ser do pré da pre-sença. (...) na compreensão subiste, (...) o modo de 

ser da pre-sença enquanto poder-ser.”179 

Ernildo Stein vê essas estruturas da seguinte maneira: 

 
“Podemos imaginar que existe um logos que se bifurca: o logos da 
compreensão da linguagem, que comunica e o logos no qual se dá o 
sentido que sustenta a linguagem. Heidegger depois irá chamar esse 
primeiro logos da compreensão de proposição, de logos apofântico, o 
logos que se manifesta na linguagem. E o outro logos, aquele que se 
dá praticamente no compreender enquanto somos um modo de 
compreender, irá chamar de logos hermenêutico. (...) o logos 
apofântico e o logos hermenêutico irão constituir a distinção que dará 
material para que se possa depois falar numa hermenêutica 
filosófica”.180 

 
Portanto, é a estrutura hermenêutica que permite de modo originário o 

significar e o enunciar, e ser capaz de produzir enunciados é um elemento 

importante da racionalidade, mas não é o único. ‘Ser capaz de produzir enunciados 

(...) é ser capaz de falar”. Isso significa então que: “Não existe um ser humano em 

estado neutro que de repente faz uma proposição (...)”, diz algo. “O ser humano 

desde sempre falou dentro de uma história determinada (...)”, o que quer dizer que 

“(...) não existe a racionalidade em estado puro, ela é definida através do uso da 

linguagem”181. “Só falamos de dentro da linguagem sobre linguagem.”182 Não 

podemos falar a partir de um lugar na não-linguagem, é sempre de dentro “da 

                                                           
178 Ibidem. loc. cit. 
179 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo.  p. 198 
180 STEIN, Ernildo. Aproximações sobre hermenêutica. Porto Alegre : EDIPUCRS. 1996. p. 27. 
181 Ibidem. p. 17 
182 Ibidem. p. 25. 



linguagem que falaremos sobre aquilo que é condição de possibilidade da 

linguagem”.183 O Da-sein é lingüísticamente determinado e mediado. 

A linguagem é intimidade fundamental de homem e ser. O homem fala por ser 

um ente aberto ao ser, aberto para captá-lo em seu mostrar-se. O Da-sein é 

inteiramente e radicalmente consciência e inteiramente e radicalmente linguagem. 

No primeiro momento de seu pensar Heidegger estava certo de que “a tarefa 

de libertar a gramática da lógica necessita de uma compreensão preliminar e 

positiva da estrutura a priori do discurso como existencial”.184 O discurso é um 

existencial fundamental. Portanto, o florescimento ou fenecimento da linguagem está 

atrelado ao destino do homem, assim como o florescimento ou fenecimento do 

mundo. Tal concepção leva Gadamer a dizer que: “em todo nosso pensar e 

conhecer, estamos já desde sempre sustentados pela interpretação lingüística do 

mundo, cuja assimilação se chama crescimento, criação. Neste sentido a linguagem 

é a verdadeira pegada, via da nossa finitude. Sempre nos ultrapassa”.185 A 

linguagem é a própria marca da nossa finitude.  Encontra-se já sempre para além de 

nós, antes e depois. 

Portanto, a análise do logos, seja a partir da estrutura apofântica ou da 

hermenêutica revela que, aquilo que se articula no discurso, a significatividade de 

mundo, a relação ser e homem, a análise destes são passos fundamentais para uma 

investigação sobre a linguagem. Em Ser e Tempo, a linguagem é momento 

estrutural do Da-sein.  

A estrutura como seja ela pré-objetiva, seja ela objetiva, se antepõe à 

proposição como sede da verdade. Quer dizer que o logos apofântico é 

manifestativo, enquanto o logos hermenêutico é subterrâneo, não explícito, mas 

ambos sustentam qualquer tipo de enunciado. “A estrutura como é a forma geral do 

logos a partir da qual podem fixar-se outras determinações às quais o ente é 

suscetível”.186 

                                                           
183 Ibidem. p. 26. “No falar sobre as coisas, as coisas aí estão. É no falar e no falar um com o outro que se 
constrói o mundo e a experiência do mundo humano, e não em uma objetificação que – opondo-se à transmissão 
comunicativa de conhecimentos, que vão de um em direção aos conhecimentos do outro – recorre à objetividade 
que se quer enquanto saber para qualquer um”. Gadamer, Hans-Georg. “A filosofia grega e o pensamento 
moderno” In, Hermenêutica filosófica: nas trilhas de Hans-Georg Gadamer. p. 54 
184 HEIDEGGER, Martin.  Ser e Tempo. op. cit. p. 225. 
185 GADAMER, Hans-Georg. Verdad Y Metodo. vol. II. op. cit. p. 149. 
186 BAY, T. Aguilar-Álvarez. El lenguaje en el primer Heidegger. op. cit. p. 263. 



Para Heidegger, “o ente em que está em jogo seu próprio ser como ser-no-

mundo possui uma estrutura de círculo ontológico”187, que vai ser denominado 

círculo hermenêutico pelo caráter próprio do fenômeno da compreensão ser oni-

abrangete. “O ‘círculo’ da compreensão pertence à estrutura do sentido, cujo 

fenômeno tem suas raízes na constituição existencial da pre-sença, enquanto 

compreensão que interpreta”.188. O sentido é aquilo em que se sustenta a 

compreensibilidade de algo, é aquilo que pode articular-se na abertura da 

compreensão. O sentido é um existencial.  

Somente aquele que tem o caráter de ser-no-mundo pode ser com sentido ou 

sem sentido. O sentido se abre aí onde se instala o ser-no-mundo compreensivo. 

“Se junto com o ser da pre-sença o ente intramundano também descobre, isto é, 

chega a uma compreensão, dizemos que ele tem sentido”.189 Somente o ente que 

acontece como compreensão de ser pode ser com sentido ou sem sentido, porque 

somente ele sabe-se. “Somente a pre-sença pode ser com sentido ou sem 

sentido”190. O sentido não põe, mas constitui. 

 Essa significação original pela qual o ente é descoberto funda-se num dar-se 

disponível do ente no encontro. É pela mediação da linguagem que os homens se 

relacionam e se descobrem com ou sem sentido, mas já instalados na 

significatividade. Seja na relação com os objetos ou com os outros, seja num 

encontro mediato ou imediato na existência, o ser-no-mundo é sempre já 

compreensão. 

A compreensão no sentido existencial é o poder-ser do próprio ser-no-mundo. 

Então, sendo a compreensão abertura do pré, ela diz respeito a todo ser-no-mundo. 

“(...) a estrutura prévia da compreensão e a estrutura como da compreensão 

                                                           
187 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 210. 
188 Ibidem. loc.cit. 
189 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 208 
190 Ibidem. p. loc. cit. “Sentido é a perspectiva em função da qual se estrutura o projeto pela posição prévia, visão 
prévia e concepção prévia. É a partir dela que algo se torna compreensível como algo.” Posição prévia – 
Vorhaben; Visão prévia – Vorsicht; Concepção prévia –  Vorgriff . “Rigorosamente, porém, o que é 
compreendido não é o sentido, mas o ente e o seu ser. Sentido é aquilo em que se sustenta a compreensibilidade 
de alguma coisa.(...) Chamamos de sentido aquilo que pode articular-se na abertura da compreensão. (...) Na 
medida em que compreensão e interpretação constituem existencialmente o ser do pre, o sentido deve ser 
concebido como o aparelhamento existencial-formal da abertura pertencente à compreensão. Sentido é um 
existencial da pre-sença e não uma propriedade colada sobre o ente, (...) A pre-sença só ‘tem’ sentido na medida 
em que a abertura do ser-no-mundo pode ser ‘preenchida’ por um ente que nela se pode descobrir. Isso significa: 
o seu próprio ser e o ente que se lhe abre podem ser apropriados na compreensão ou recusados na 
incompreensão”. Ser e Tempo. op. cit. p. 208. 



estabelecem como o fenômeno do projeto”.191 O ser-no-mundo dá-se porque e como 

abertura e acontece no aberto do ser, o que equivale a dizer que a estrutura do ser-

no-mundo tem lugar no modo de ser do estado de aberto. “A abertura 

(Erschlossenheit) da significância como constituição existencial da pre-sença, o ser-

no-mundo, é a condição ôntica da possibilidade de se descobrir uma totalidade 

conjuntural”.192 A existência joga e é jogada na compreensão, compreensivamente já 

sempre aberta. 

Portanto, o primeiro lugar do ‘como’ não é a proposição, ele se pronuncia por 

já se oferecer ao pronunciamento, ou seja, já é posto, dis-posto e ex-posto à 

verdade do ser e por isso, passível de ser pronunciado. O primeiro lugar do como é 

a estrutura prévia da compreensão que reside na verdade do ser193.  

A interpretação é momento seqüente e subseqüente à compreensibilidade 

originária. Toda interpretação já se dá dentro do âmbito da compreensão194. O que 

implica dizer que a interpretação já sempre se movimenta em terreno compreendido 

do qual se alimenta ao mesmo tempo em que o re-alimenta. Com isso, vê-se que há 

no processo tanto do existir fáctico, quanto do conhecer, um círculo que não se 

comporta como a tradição filosófica ocidental determinou: não é um círculo vicioso e 

sim um círculo virtuoso. O fenômeno da compreensão em que o Da-sein desde 

sempre e já é, porta-se num círculo hermenêutico onde a existência é sempre tecida 

e re-tecida num constante reiterar de momentos e olhares195. O círculo nada mais é 

que o movimento do compreender, seja implícito ou explícito, gerando-se 

reiteradamente no ser-no-mundo. O círculo hermenêutico não é uma coisa que 

acontece ao homem, mas é o homem que acontece nele e o possibilita.  

 Deste modo, na obra de Heidegger entrelaçam-se as questões da 

compreensão, do círculo hermenêutico e da diferença sempre esquecida entre ser e 

ente, questões essas que alicerçam e sustentam todo o seu pensar. “A estrutura 
                                                           
191 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 207 
192 Ibidem. p. 133 “Em toda compreensão de mundo, a existência também está compreendida”.  
193 Ernildo Stein comenta que: “(...) antes que o Dasein teorize ou exponha no discurso o mundo, ele já possui 
uma compreensão de si, dos utensílios com que lida. Esta estrutura que Heidegger chama de ‘como 
hermenêutico’ que é mais originária que o ‘como apofântico’ do dizer, compromete o Dasein com o mundo 
numa relação anterior a teoria e a práxis”. Seis estudos sobre ser e tempo. op. cit. p. 14. 
194 “Toda interpretação que se coloca no movimento de compreender já deve ter compreendido o que se quer 
interpretar”.   Martin Heidegger. Ser e Tempo. op. cit. p. 209   
195 “...y la existencia se hace un tejido-texto, una continuidad de retornos, de retenciones y de extensiones.” 
Gianni Vatimo.  “Heidegger y la poesía como ocaso del lenguaje”. Traducción de Juan Carlos Gentile Vitale, 
revisión técnica de Fina Birulés en Vattimo, G. Más allá del sujeto. Nietzsche, Heidegger y la hermenéutica, 
Paidós, Barcelona, 1992 http://personales.ciudad.com.ar/G_Vattimor/Heidegger_y_la_poesía como_ocaso_del_ 
lenguaje.htm  



circular da compreensão adquire seu verdadeiro significado com a análise 

existencial de Heidegger”.196  

Quer dizer que “a reflexão hermenêutica de Heidegger não culmina na 

demonstração da existência de um círculo, mas, sim, no acerto de que este círculo 

tem um sentido ontologicamente positivo”.197 O processo de compreensão e 

interpretação é um constante redesenho; a existência constantemente reiterada 

acontece na e desde a diferença ontológica e é uma existência cíclica, 

hermenêuticamente como estrutura.  

O ser-em é o modo que desde já e sempre o Da-sein é e se encontra; um 

ente só pode tocar outro ente se ele possuir um ser-em, atribuição essa específica 

do Da-sein198. Assim sendo, o ser-em é um existencial fundamental.  

 
“(...) o ser-no-mundo não é uma ‘propriedade’ que pre-sença às vezes 
apresenta e outras não, como se pudesse ser igualmente com ela ou 
sem ela. O homem não ‘é’ no sentido de ser e além disso, tem uma 
relação com o mundo, o qual por sua vez lhe viesse a ser 
acrescentado. A pre-sença nunca é ‘primeiro’ um ente, por assim dizer, 
livre de ser-em que, algumas vezes, tem gana de assumir uma 
‘relação’ com o mundo. (...) assumir relações com o mundo só é 
possível porque a pre-sença, sendo-no-mundo, é como é.”199 

 

Mundo é ‘o momento estrutural do ser-no-mundo’. Para o homem, o mundo é, 

não apenas o seu contexto existencial, mas a estrutura significativa fáctica200 à qual 

ele se enlaça desde que lançado nele, sendo ele mesmo este entrelaçamento. A 

significabilidade constitui a mundaneidade do mundo. O homem, portanto, é 

presente ao ser e locus de sua aparição por ser situacional. “O homem é 

manifestamente um ente. (...) Mas o elemento distintivo do homem consiste no fato 

de que ele, enquanto ser pensante, aberto para o ser, está posto em face dele, 

                                                           
196 GADAMER, Hans-Georg. “Sobre o círculo da compreensão”. In Hermenêutica filosófica: nas trilhas de 
Hans-Georg Gadamer. op. cit. p. 143. 
197 Idem. op. cit p. 144. 
198 “Um ente só poderá tocar um outro ente simplesmente dado dentro do mundo se, por natureza, tiver o modo 
do ser-em, se, com sua pre-sença, já se lhe houver sido descoberto um mundo. Pois a partir do mundo o ente 
poderá, então, revelar-se no toque e, assim, tornar-se acessível em seu ser simplesmente dado.” Martin 
Heidegger. Ser e Tempo. op. cit. p. 93 
199 Ibidem. p. 95s; O ser-em “...significa uma constituição ontológica da pre-sença e é um existencial. (...) 
significa morar junto a, ser familiar com... O ser-em é, pois, a expressão formal e existencial do ser da pre-sença 
que possui a constituição essencial de ser-no-mundo.” Martin Heidegger. Ser e Tempo. op. cit. p. 91. 
200 “Chamamos facticidade o caráter fatual do fato da pre-sença em que, como tal, cada pre-sença sempre é. (...) 
O conceito de facticidade abriga em si o ser-no-mundo de um ente ‘intramundano’, de maneira que este ente 
possa ser compreendido como algo que, em seu ‘destino’, está ligado ao ser daquele ente que lhe vem ao 
encontro dentro de seu próprio mundo”. Idem. p. 94. 



permanecendo relacionado com o ser e assim lhe corresponde”.201 O desvelamento 

do ser se dá na situação histórica do homem como ser-no-mundo. 

 Mundo é, pois, o lugar histórico onde o Da-sein adquire significado vivencial. 

A história é, então, uma experiência a ser completada pela teia invisível e infindável 

dos finitos Da-sein, portanto, sempre aberta. A existência é a emergência do ser no 

aí e que o homem descobre antes de qualquer definição de si próprio. Daí resultar 

que pré-ontologicamente, antes de qualquer problematização de seu sentido, ele 

não é estranho a si mesmo.  

No mundo, o Da-sein é o único ente chamado a ‘apropriar-se de si’. Os 

modos como o ser do Da-sein apresenta-se são: propriedade e impropriedade202 e 

decorrem do fato de ele poder ser si mesmo. Ou seja, “(...) fundam-se no fato de a 

pre-sença ser determinada pelo caráter de ser sempre minha”.203 Impropriedade 

aqui não tem qualquer conotação de negatividade, é o modo como, na maioria das 

vezes, se dá o ser do Da-sein na quotidianidade tributável do aí.  

 
“De início, a pre-sença é impessoal e, na maior parte das vezes, assim 
permanece. Quando a pre-sença descobre o mundo e o aproxima de 
si, quando ela abre para si mesma seu próprio ser, este descobrimento 
do ‘mundo’ e esta abertura da pre-sença se cumpre e realizam como 
uma eliminação das obstruções, encobrimentos, obscurecimentos, 
como um romper das deturpações em que a pre-sença se tranca contra 
si própria”.204 
 

Tanto propriedade quanto impropriedade, são modos próprios de ser do Da-

sein na quotidianidade. A quotidianidade do Da-sein não é um estado primitivo, mas 

é o que o acompanha, ou seja, suas próprias vestes. “Ser sempre minha pertence à 

existência da pre-sença como condição que possibilita propriedade e impropriedade. 

A pre-sença existe sempre num destes modos, mesmo numa indiferença para com 

eles”.205 Isso quer dizer que “(...) a estrutura da existencialidade está incluída a priori 

na cotidianidade e até mesmo em seu modo impróprio”.206  

                                                           
201 HEIDEGGER, Martin. Identidade e Diferença. op. cit. p. 177. 
202 Propriedade – Eingentlichkeith; Impropriedade – Uneingentlichkeit; Mundo – Welt; Mundo circundante – 
Umwelt; Mundaneidade – Weltlichkeith. Conceitos horizontais dentro do pensar de Heidegger e que 
desdobraremos a seguir na medida em que são fundamentais para a discussão em curso, a saber, a questão da 
linguagem. 
203 Idem. Ser e Tempo. op. cit. p. 79 
204 Ibidem. op. cit. p. 182s. 
205 Ibidem. p. 90. 
206 Ibidem. p. 80 “Na maior parte das vezes e antes de tudo, a pre-sença se entende a partir de seu mundo, e a co-
pre-sença dos outros vem ao encontro nas mais diversas formas, a partir do que está à mão dentro do mundo. (...) 
Mesmo quando vemos o outro meramente ‘em volta de nós’, ele nunca é apreendido como coisa-homem 



No modo do impessoal o Da-sein vive. Mas também, nesse modo, “toda 

primazia é silenciosamente esmagada. Tudo que é originário se vê, da noite para o 

dia, nivelado como algo de há muito conhecido. O que se conquista com muita luta, 

torna-se banal. Todo segredo perde sua força”.207 Há o assim chamado nivelamento 

de todas as possibilidades de ser. O nivelamento de tudo com tudo não apenas 

deturpa e destrói qualquer possibilidade de surpresa, mas deixa nascer o ‘quase’ 

nascido, antes do gozo a antecipação. O espaçamento, a medianidade e o 

nivelamento constituem os chamados modos de ser do impessoal, que não irão ser 

aqui trabalhados. Interessam-nos na medida em que apontam para o fato de que o 

homem é sempre o próprio ponto de partida, encontro e chegada no mundo em que 

ele empreende208. Os outros vêm ao nosso encontro na medida em que Da-sein é 

ser-no-mundo. Os outros, no encontro, possibilitam-nos. 

Mundo é o modo de inventar a – no mínimo – dois, a realidade, a 

pessoalidade. Mundo é mundo compartilhado. “Ao dirigir-se para (...) e apreender, a 

pre-sença não sai se uma esfera interna em que antes estava encapsulada. Em seu 

modo de ser originário, a pre-sença já está sempre ‘fora’, junto a um ente que lhe 

vem ao encontro num mundo já descoberto”.209 Não há um dentro e um fora que 

passam a existir a partir de determinado momento. Dentro e fora se co-pertencem e 

co-determinam. O Eu não é arremessado para o outro como se arremessa um peso 

ou uma bola, mas no lançar-se ao outro o ‘Eu’ já está todo aí, pois nessa relação o 

lançado sempre já se compreende a si mesmo, seja no lançar-se ou no encontro, 

isso porque o ‘Eu’ já é sempre com os outros210. Então, para que se possa ter 

acesso ao ser essencial do Da-sein, o ‘eu’ deve ser interpretado no modo da 

existência que lhe é própria. Não há uma só consciência que seja constituída 

isoladamente. Isto é, o Da-sein encontra sempre de saída a si mesmo211. Neste 

                                                                                                                                                                                     
simplesmente dada.” Pois o ‘está em volta’ é um modo existencial de ser. “O outro vem ao encontro em sua pre-
sença no mundo”. Ibidem. p. 171. 
207 Ibidem.  p. 180. 
208 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 178. 
209 Ibidem.  p. 101. 
210 Ibidem. p. 169s. “Os ‘outros’ não significa todo o resto dos demais além de mim, de qual o eu se isolaria. Os 
outros, ao contrário, são aqueles dos quais, na maior parte das vezes, ninguém se diferencia propriamente, entre 
os quais também se está. (...) O ‘com’ é uma determinação da pre-sença. (...) O mundo da pre-sença é mundo 
compartilhado. O ser-em é ser-com os outros. O ser-em-si intramundano destes outros é co-pre-sença” 
211Ibidem. p. 176; “A abertura da co-pre-sença dos outros, pertencente ao ser-com, significa: na compreensão do 
ser da pre-sença já subsiste uma compreensão dos outros porque seu ser é ser-com. Essa compreensão não é, 
assim como toda compreensão, um conhecimento nascido de um reconhecimento. (...) É um modo de ser 
originariamente existencial que só então torna possível reconhecimento e conhecimento”  



sentido, tanto do ponto de vista ôntico, quanto do ponto de vista ontólogico o ser-no-

mundo tem a primazia212.  

O Da-sein traz sempre consigo o seu pré no seu presentar-se, mesmo que 

não tematizado, ele é compreensão de ser. “O que se constitui essencialmente pelo 

ser-no-mundo é em si mesmo o ‘pre’ de sua pre-sença”. Em outras palavras, “em 

seu ser mais próprio, este ente traz o caráter de não fechamento”. Pois a expressão 

‘pre’ refere-se a essa abertura essencial. “(...) Uma vez que através dela esse ente 

que tem o modo se ser do Da-sein se faz presente a si mesmo, para si e para os 

outros”. 213 Nesse sentido, 

 
“(...) falar de lumen naturale no homem não indica mais do que a 
estrutura ontológico-existencial deste ente, ou seja, o fato de ele ser no 
modo do pre de sua pre-sença. Ser ‘esclarecido’ significa: estar 
iluminado como ser-no-mundo, não através de um outro ente, mas, de 
tal maneira, que ele mesmo seja a claridade. É para um ente 
existencialmente iluminado desse modo que um ser simplesmente 
dado faz-se acessível no escuro. (...) A pre-sença é a sua abertura”.214  
 

 O ser do Da-sein é ser-com, portanto já aí e por isso reside uma 

compreensão sentida e sentinte dos outros, de si e do mundo na sua 

significabilidade constituída e constituinte. O Da-sein é relação sentinte. Homem se 

dá nesta relação215. O logos é o que une. E segundo Heidegger, a vida mesmo “(...) 

tem um Logos que se aumenta a si mesmo”.216 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 

                                                           
212 C. F. Ibidem. p. 96. 
213 Ibidem. p. 186. 
214 Ibidem. p. 187. 
215 “(...) o homem se relaciona fundamentalmente de acordo com seu ser, com outros entes e consigo mesmo e de 
que isto, por sua vez, só é possível por ele compreender o ser (‘Relacionar-se’ significa aqui: uma relação 
fundamentada na compreensão do ser).(...) o estar em relação com... caracteriza a essência do ser humano.” 
Idem. Seminários de Zollikon. op. cit. p. 176 
216 CF. Heráclito. Os pensadores originais. p. 89 



2.2 Existenciais fundamentais: disposição, compreensão e derivados. 
 

 
“Mas se eu esperar compreender para aceitar as coisas 
– nunca o ato de entrega se fará. Tenho que dar o 
mergulho de uma só vez, mergulho que abrange a 
compreensão e sobretudo a incompreensão.” 

 
Clarice Lispector 

 
 
No pensar de Heidegger há uma igualdade originária dos momentos 

constitutivos do ser-no-mundo, dos existenciais fundamentais. Existencial 

fundamental é o atributo do Da-sein que o abre como ser-no-mundo. Os existenciais 

fundamentais são para Heidegger momentos constitutivos originários, são co-

originários, todos. Não se tem como falar do logos sem tocar na estrutura 

hermenêutica e, portanto, na disposição, compreensão e interpretação, e no 

discurso; tudo de uma vez, num lance só. Mas, como o olhar do ser humano é 

seletivo, separações são feitas para que se possa aclarar melhor um determinado 

tema. Assim sendo, justifica-se a quebra com o item anterior – formalidades da 

razão, supérfluas coisas necessárias. 

A disposição e a compreensão são em Ser e Tempo modos constitutivos do 

ser-no-mundo. São momentos de abertura do Da-sein ao apelo do ser enquanto 

acontecer fáctico. O Da-sein está instalado desde sempre como humor (Stimmung). 

“O humor já abriu o ser-no-mundo em sua totalidade e só assim torna possível um 

direcionamento para”.217 O humor aqui não é o rir-se à toa por aí, o rir-se à toa por aí 

só é possível por que o ser-no-mundo antes de tudo acontece como humor218, como 

disposição. A disposição é um existencial fundamental, “básico da abertura 

igualmente originária de mundo, de co-pre-sença e existência”.219 

O ser-no-mundo, de um modo ou de outro, sempre já se apresenta no estado 

de humor, seja o mau humor ou a tentativa inútil do não humor. Quer dizer isto que 

“(...) o fato de os humores poderem se deteriorar e transformar diz somente que a 

pre-sença já está sempre de humor. (...) O humor revela ‘como alguém está e se 

torna’. É nesse ‘como alguém está e se torna’ que o humor conduz o ser para o seu 

                                                           
217 HEIDEGGER, Martin.  Ser e Tempo. op. cit. p. 191 
218 “O estado de humor da disposição constitui, existencialmente, a abertura mundana da pre-sença.” Ibidem. p. 
192. 
219 Ibidem. p. 191. 



‘pré’”.220 Ou seja, a disposição é perpassada pela compreensão pré; o ser-no-mundo 

abre-se como disposição compreendida ou compreensão disposta.  

O que equivale dizer, segundo Heidegger, que “(...) o humor abre o ser do pre 

em seu fato”, ou seja, laçado a ser e ter que ser, à facticidade de existir e saber-se 

existindo antes de qualquer tematização do existir. “Esse ‘fato de ser’, caráter 

ontológico da pre-sença, encoberto em sua proveniência e destino, mas tanto mais 

aberto em si mesmo quanto mais encoberto, chamamos de estar-lançado”.221 O Da-

sein é seu pré porque ele dispõe implícita ou explicitamente do seu estar-lançado. 

Enquanto ser-no-mundo esse ente sempre é o seu pré: fomos nascidos e 

escolhemos viver. 

 
“A expressão estar-lançado deve indicar a facticidade de ser entregue 
à responsabilidade. (...) Facticidade não é a fatualidade do factum 
brutum de um ser simplesmente dado, mas um caráter ontológico da 
pre-sença assumido na existência, embora, desde o início, reprimido. 
(...) Na disposição, a pre-sença já se colocou sempre diante de si 
mesma e já sempre se encontrou, não como percepção mas como um 
dispor-se no humor“.222 

 
A facticidade é o caráter ontológico do ser-no-mundo assumido na existência. 

O ser-no-mundo é seu pré porque dispõe do estar-lançado que em si ele é. Mas não 

dispõe dele como escolha, não no primeiro momento. Frente a isso ele tem que 

escolher até em não ser, em assumir de vez o findar-se (ser-para-a-morte) como fato 

concreto e pôr fim à possibilidade mais própria. De resto, nada mais lhe resta a não 

ser: ser. A escolha é feita entre ‘ter que ser’ e ‘ter que ser’: o horrível dever de se ir 

até o fim e nem saber quando nem onde. 

 
“(...) o humor coloca a pre-sença diante do fato de seu pre que, como 
tal, se lhe impõe como enigma inexorável. (...) a disposição abre a pre-
sença em seu estar-lançado e, na maior parte das vezes e antes de 
tudo, segundo o modo de um desvio que se esquiva”.223 

  

A disposição não pode ser confundida com um ‘estado de alma’, nem tão 

pouco ser vista como ‘apreensão’ reflexiva das ‘vivências’; não passa pelo crivo da 

                                                           
220 HEIDEGGER, Martin.  Ser e Tempo. op. cit. p.  188 
221 Estar-lançado = GEWORFENHEIT (designa um existencial constitutivo do ser-no-mundo, onde esse é 
histórico, ôntico, fatual, relacional,...) e, sobretudo, é o movimento próprio pelo qual acontece ser como 
existencialidade fáctica. Ser e Tempo. N (46), p. 321. Ou seja, o ser-no-mundo é um projeto, uma obra aberta. 
222 Ibidem. p. 189. 
223 Ibidem. p. 190 



decisão ‘o’ ser disposto. Na disposição o Da-sein (pre-sença) “(...) se abre para si 

mesma antes de qualquer conhecimento e vontade e para além de seus alcances de 

abertura. (...) a disposição abre a pre-sença em seu estar-lançado” (...) “e, na maior 

parte das vezes e antes de tudo, segundo o modo de um desvio que se esquiva”.224 

O Da-sein é em sim mesmo desde já e sempre disposto. Isso se dá por ele ter-se 

aberto no pré. A abertura originária do pré não passa pela reflexividade ou pela 

percepção, ela é o acontecer da abertura e da soltura projetiva do Da-sein. 

O Da-sein ‘rasga a espacialidade’ na disposição que desde já e sempre é. Ao 

olhar de Heidegger, “a disposição é tão pouco trabalhada pela reflexão que faz com 

que a pre-sença se precipite para o ‘mundo’ das ocupações numa dedicação e 

abandono irrefletido”.225, muitas vezes caracterizado como desvio. Desvio em que 

sentido? O ser-no-mundo dispersa-se no aí, na banalidade do existir, na 

representação de modos de ser que, depois de certo tempo, acabam por tornarem-

se a própria face226. Vive-se o como se, e, o como se, pede a encenação. 

Compreender (Verstehen)227 constitui o Da-sein porque é suposto em todo 

comportamento. “Compreender é o ser existencial do próprio poder-ser da pre-sença 

de maneira que, em si mesmo, esse ser se abre e mostra a quantas anda seu 

próprio ser”.228. O Da-sein fala porque compreende, escuta porque compreende, ou 

melhor, porque é compreensão de ser. Em sua essência o Da-sein é compreensivo 

e assim sendo, está desde o início junto ao que ele compreende229. Como afirma 

Gadamer, “compreender é um fenômeno referido à história de efetuação, e poder-

se-ia demonstrar que é o modo de ser linguagem de toda compreensão quem 

prepara o caminho ao trabalho hermenêutico”.230 

 Não é a compreensão um movimento que começa no ser-no-mundo de tal 

momento em diante. O ser-no-mundo é desde sempre e já, compreensão de ser e é 

só porque o ser-no-mundo dá-se como compreensão de ser que ele pode perder-se 

ou desconhecer-se, desviar-se ou assumir-se. A compreensão está também 

                                                           
224 HEIDEGGER, Martin.  Ser e Tempo. op. cit. loc. cit. 
225 Ibidem. p. 191 
226 Como diz Clarice Lispector: “Depois de certo tempo cada um é responsável pela cara que tem.” Água viva. 
op. cit. p.36 
227 A disposição, portanto,“(...) não apenas abre a pre-sença em seu estar lançado e dependência do mundo já 
descoberto em seu ser, mas ela própria é o modo de ser existencial e que a pre-sença permanentemente se 
abandona ao ‘mundo’ e por ele se deixa tocar de maneira a se esquivar de si mesma”. Ser e Tempo, p. 194 Desse 
modo, “(...) toda disposição sempre possui a sua compreensão mesmo quando a reprime”. Ibidem. p. 198 
228 Ibidem. p. 200. 
229 Cf. Ibidem. p. 223. 
230 GADAMER, Hans-Georg, Sobre o círculo da compreensão. op. cit. p. 150. 



relacionada com a situação de cada um em suas especificidades. Mas sua essência 

não reside aí, e sim na revelação das “potencialidades concretas do ser”, “a 

interpretação opera sempre no interior de um conjunto de relações já interpretadas, 

num todo relacional”.231 A compreensão é inseparável da existência porque a 

existência é sempre compreensiva. Nesse caso, “o ponto chave de Heidegger é que 

a compreensão se tornou ontológica”.232 

Sendo a compreensão um existencial fundamental, nela subsiste 

existencialmente o modo de ser do Da-sein enquanto poder-ser capaz de propiciar 

aberturas e apropriar-se enquanto luz daquilo que é acontecimento do ser. A 

compreensão projeta o ser do Da-sein para a sua destinação: “(...) enquanto projeto, 

a compreensão é o modo de ser da pre-sença em que a pre-sença é as suas 

possibilidades enquanto possibilidades”233, enquanto ser-no-mundo, ela é “(...) para 

si mesma (...) a possibilidade de ser que está entregue à sua responsabilidade, é a 

possibilidade que lhe foi inteiramente lançada. A pre-sença é a possibilidade de ser 

para o poder-ser mais próprio”.234 

A compreensão projeta o ser do Da-sein para seu estar lançado235. Ou seja, 

ela possui a estrutura do que se denomina de projeto.236 A compreensão primária ou 

estrutura compreensiva prévia constitui o ser do pré, isto é, aquela anterioridade 

compreensiva onde dá-se o Da-sein, e a compreensão como modo possível de 

articulação do discurso é dela derivada. Para Heidegger, “(...) discurso e escuta se 

fundam na compreensão. A compreensão não se origina de muitos discursos nem 

de muito ouvir por aí. Somente quem já compreende é que pode escutar”. E é por 

isso que “a escuta e o silêncio são possibilidades constitutivas do discurso.”237, ou 

seja, constituem o discurso, idéia que será desenvolvida a seguir.   

Disposição e compreensão são, portanto, existenciais fundamentais que 

constituem a abertura do ser-no-mundo. A compreensão guarda em seu seio a 

possibilidade da interpretação e esta é apropriação que se compreende. 

Compreensão e interpretação são imbricadas. A linguagem, por sua vez, se radica 
                                                           
231 PALMER, E. Richard. Hermenêutica. op. cit.  p. 136 
232 Ibidem. Loc. cit. 
233 HEIDEGGER, Martin.  Ser e Tempo. op. cit. p.201 
234 Ibidem. p. 199 
235 Cf. Ibidem. p. 202. 
236 Ibidem. p. 201. “Enquanto projeto, a compreensão é o modo de ser da pre-sença em que a pre-sença é as suas 
possibilidades”, o ser-no-mundo não é e além disso é rico em possibilidades, ele é, por ser inexoravelmente 
possibilidade. Não disso ou daquilo, mas possibilidade pura na sua condição nua. “Como abertura, a 
compreensão sempre alcança toda a constituição fundamental do ser-no-mundo.” Ibidem. p. 200.  
237 Ibidem. p. 223. 



na ‘constituição existencial da abertura da pre-sença’. É o modo de ser linguagem de 

toda compreensão que abre caminho ao ser-no-mundo.  

O fenômeno da interpretação entendido como existencial fundamental exige 

explicitações gerais no campo da linguagem. Talvez a metáfora do que ‘é e tem que 

ser’ desafie nossa inteligibilidade e aponte para um vazio que costumeiramente nos 

acompanha, nos segue como a réstia do nosso corpo que sempre está lá e sobre a 

qual nunca pensamos, a não ser quando em algum momento somos suspensos pela 

surpresa de vê-la e dizemos: ‘estás aí?!.’ 

Na interpretação, “a compreensão se apropria do que compreende”.238, ou 

seja, ela se torna conhecida pelo ser-no-mundo. A compreensão elabora então as 

possibilidades no ser-no-mundo, no sentido em que ela mesma é o veio de 

acontecimento, lumen naturale iluminadora do ser-no-mundo. Tudo isso é 

transladado pela interpretação que faz com que se dê o evento de ‘saber-se’, que 

caracteriza essencialmente o ser-no-mundo.  

Assim sendo, a interpretação é um existencial fundamental na compreensão. 

Isto é, ela se funda existencialmente na compreensão239. Qualquer posicionar-se ou 

reposicionar-se do Da-sein enquanto ser-no-mundo já se dá no âmbito da 

compreensão e interpretação mesmo que ao longe passe qualquer possibilidade de 

tematização240. “O que se abre na compreensão, o compreendido, é sempre e de tal 

modo acessível que pode explicar-se em si mesmo ‘como isto ou aquilo’”.241. Vale 

salientar que o ‘como’ constitui o aí da interpretação, ou seja, o momento de 

desvelamento daquilo que como compreensão que é, vem à luz pela mediação da 

interpretação.  

Na abertura, a interpretação não lança, por assim dizer, um significado sobre 

as coisas, sobre o mundo. Não cola uma etiqueta indicando-lhes o sentido. Não há 

uma nudez pura sobre a qual se comece sobrepor camadas de sentido. O sentido 

acontece numa totalidade conjuntural significativa na qual o homem emerge242. 

                                                           
238 HEIDEGGER, Martin.  Ser e Tempo. op. cit. p. 204. 
239 “A interpretação se funda existencialmente na compreensão e não vice-versa”. (...) “toda visão pré-predicativa 
do que está à mão já é em si mesmo uma compreensão e interpretação.” Ibidem. p. 205 
240 “A esse esforço por reposicionar-se a si mesmo no eixo das suas possibilidades, Heidegger chama Verstehen. 
Verstehen – compreender – é essencialmente elucidar-se a si mesmo enquanto possibilidade”. Portanto, 
compreensão e interpretação são interpretados por Heidegger anteriormente à dicotomia sujeito-objeto”.  Jean 
Beaufret. Introdução às filosofias da existência. op. cit. p.22. 
241 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 205 
242 Nas palavras de Heidegger, a interpretação “não lança um ‘significado’ (...) sobre a nudez de algo 
simplesmente dado, nem cola sobre ele um valor. O que acontece é que, no que vem ao encontro dentro do 



Isto significa que ao mesmo tempo, num lance referencialmente inter-

relacionado com tudo o que há, o Da-sein acontece na circunvisão. A interpretação 

cotidiana da circunvisão, ou seja, daquilo que nos chega ao mesmo tempo em 

qualquer investida do Da-sein, funda-se numa posição prévia, visão prévia 

concepção prévia243 como foi anteriormente apresentado. Tudo o que está à mão já 

se compreende a partir de uma totalidade conjuntural significativa, isto é, de uma 

rede de referencialidade. 

Logo, a interpretação nunca é um dado livre de pressuposições, de conceitos 

anteriores. Ao contrário, por mais que se pretenda nuda, seca, isolada, neutra, 

‘científica’, a apreensão é prenhe de significações, e é isso que a possibilita. Não há 

um olhar sem ponto de partida. “Toda interpretação se funda na compreensão. O 

sentido é o que se articula como tal na interpretação e que, na compreensão, já se 

prelineou como possibilidade da articulação”244.  

Para Heidegger, “há muito tempo a proposição vale como o ‘lugar’ próprio e 

primário das verdades.”245, visto que a tradição filosófica ocidental não vê a verdade 

desde o prisma do dês-ocultamento, mas desde o viés da idéia, seja como 

adequação ou correção, isso porque o logos para o pensar ocidental, constitui “o fio 

condutor de acesso ao ente propriamente dito e da determinação do ser dos 

entes.”246. Temos aqui uma relação entre proposição e verdade que não será 

analisada. 

Atribuem-se três significados específicos à palavra proposição. Primeiro, o de 

demonstração que desvela o caráter apofântico do logos no sentido daquilo que 

‘deixa e faz ver’ o ente a partir dele mesmo. Aquilo que em si mesmo mostra-se e 

deixa-se ser visto. Segundo, o de predicação da proposição : na relação entre 

sujeito e predicado, o predicado determina o sujeito, o que remete à de-monstração 

daquilo que por si mesmo e em si mesmo mostra-se e deixa-se ver. A predicação 

toma ‘um’ viés da demonstração da proposição. “Toda predicação só é o que é 

como demonstração” e a predicação ‘age’ a fim de deixar e fazer ver o que se 

                                                                                                                                                                                     
mundo como tal, a compreensão já abriu uma conjuntura que a interpretação expõe. Tudo o que está à mão 
sempre já se compreende a partir da totalidade conjuntural.” Ser e Tempo. op. cit. p. 206 
243 “Em todo princípio de interpretação, ela se apresenta como sendo aquilo que a interpretação necessariamente 
já ‘põe’, ou seja, que é preliminarmente dado na posição prévia, visão prévia a concepção prévia”. Ibidem. p. 
207. 
244 Ibidem. p. 211. 
245 Ibidem. loc. cit. 
246 Ibidem. loc. cit. 



revela. Um terceiro significado da proposição remete ao caráter de comunicação ou 

declaração. Enquanto comunicação está atrelada à predicação e à de-monstração.  

 
“Ela (a comunicação) também opera um deixar e fazer ver aquilo que 
se demonstra nas determinações. O deixar e fazer ver comunica aos 
outros o ente demonstrado em sua determinação. Comunica-se o ser 
para o que se demonstra na visão de sua comunhão.”247 
 

 A proposição como comunicação existencial é necessidade de comunicação. 

O que numa proposição se propõe ser transmitido é o logos, é o ser. A proposição 

aparece porque ela “(...) é uma demonstração que se determina através da 

comunicação”248  Mesmo assim, cabe a pergunta: que relação existe entre 

proposição e  interpretação?  

A ‘proposição já se detém no ser-no-mundo’, ela acontece no ser-no-mundo. 

Não é uma entidade abstrata sem relação que passa a existir independentemente a 

partir de um agora. Sua raiz e matriz já estão postas na abertura própria do Da-sein 

como ser-no-mundo. Ela é aberta na compreensão e descoberta na circunvisão, na 

proximidade significativa do todo estrutural249. Portanto, qualquer interpretação via 

proposição é sempre fáctica. A proposição é um modo do dizer, mas não é o único. 

O caráter de racionalidade de ser capaz de produzir enunciados lógicos formais não 

esgota e nem é a palavra mais decisiva sobre o Da-sein. É a palavra hegemônica, 

mas limitada.  Portanto, o lugar da verdade não é a proposição. Pode ser a obra de 

arte, a angústia, o nada, o ser. 

Portanto, o compreender nos torna cúmplice do nosso objeto de estudo, como 

nos torna cúmplices de nós mesmos e do mundo numa interioridade constitutiva. É 

pela invenção do outro que o homem se inventa sempre compreensivamente 

mediado e determinado.  

 
 
 
 
 
 
 
                                                           
247 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 212. 
248 Ibidem. p. 214. 
249 “A demonstração que faz a proposição se dá com base no que já se abriu na compreensão e descobriu na 
circunvisão.” Ibidem. loc. cit. 
 
 



2.3 Discurso e linguagem. 

 

Antes do nome 
 
Não me importa a palavra, esta corriqueira 
Quero é o esplendido caos de onde emerge a sintaxe, 
os sítios escuros onde nasce o ‘de’, o ‘aliás’, 
o ‘o’, o ‘porém’ e o ‘que’, esta incompreensível 
muleta que me apóia. (...) 
 A palavra é disfarce de uma coisa mais grave, surda-m

         muda. 
Foi inventada para ser calada. 
Em momento de graça, infreqüentíssimos, 
Se poderá apanhá-la: um peixe vivo com a mão. 
Puro susto e terror. 
                

              Adélia Prado. 
 
 

Para Heidegger, a tradição filosófica ocidental creditou à linguagem a função 

de exteriorização da razão e objetivação do inteligível, ou seja, é aquela expressão 

da vida humana em que o pensar se exterioriza250. O esforço de Heidegger vai em 

sentido contrário, ele esboça as bases de um outro paradigma de pensamento onde 

a linguagem constitui momento fundamental de toda experiência do real. O homem 

acontece no seio da linguagem, como linguagem. Sua pergunta é: será possível 

experimentar a linguagem sem ser pelo paradigma dual da relação sujeito-objeto251, 

consciência-mundo, interior-exterior?  

Ser e Tempo pretende superar a distinção entre razão e linguagem alicerçada 

pelo pensar ocidental. Há ainda toda uma discussão da linguagem pelo viés da 

lógica tradicional ou como expressão do conhecimento, que não será abordada aqui. 

Em Ser e Tempo e nos escritos imediatamente anteriores busca-se uma noção de 

linguagem de acordo com a desocultação.  

A desocultação supõe um horizonte desde o qual se manifesta o ente. A fala 

e a abertura são, então, fenômenos co-originários. 

                                                           
250 Linguagem como representação do pensamento por meio de sinais e que permite a comunicação e a interação 
entre as pessoas, ou linguagem como modo de transmissão de sentimentos. 
251 STEIN, Ernildo. Seis estudos sobre SER E TEMPO. op. cit. p. 104: “É a introdução de uma nova teoria que se 
distancia da tradição metafísica, que recusa o esquema sujeito-objeto para pensar a realidade, sobretudo a do 
homem, que produz uma totalidade a partir da imanência da condição humana e recusa as totalidades 
introduzidas de fora – a partir de Deus ou a partir do mundo natural. Nova teoria que pretende pensar o homem 
em sua condição prática, como ser-no-mundo, num processo de compreensão produtora de sentido, e que, 
portanto, supera a teoria da tradição, antes contempladora do mundo, antes, edificadora de uma moral para o 
homem, antes, visionária de uma nova história.” 



Nessa obra, o problema da linguagem se resolve determinando sua posição 

em relação à abertura, já que, como comenta T. Aguilar, “a relação com a abertura é 

o caráter essencial da fala”.252, o que mostra que a função da linguagem deve ser 

esclarecida dentro da problemática ontológica, uma vez que o homem se dá como o 

aberto na linguagem e como linguagem. A partir do momento em que se entende a 

questão do sentido do ser desde o prisma ontológico fundamental e não 

simplesmente do ponto de vista antropológico, vê-se que a fala é o modo de 

abertura do Da-sein e a linguagem um estado da fala.  

A linguagem é a articulação mesma do sentido, e a ordem da linguagem 

remete diretamente ao princípio da inteligibilidade do Da-sein, ou seja, ela não é um 

modo derivado que possa se dar ou não no acontecer do ser-no-mundo253, pois este 

já acontece como fala no seio da fala. O fenômeno da inteligibilidade é fala. O que 

implica que o homem não apenas fala, mas também é falado. 

 
“O ser humano fala. Falamos acordados ou dormindo. falamos 
continuamente; falamos inclusive quando não pronunciamos palavra 
alguma e quando só escutamos ou lemos: falamos também quando 
nem escutamos nem lemos senão que efetuamos um trabalho ou nos 
entregamos ao ócio. Sempre falamos de algum modo, pois o falar é 
natural para nós.”254  
  

 Esse natural nada tem a ver com uma natureza humana, mas com a condição 

humana: a condição humana é falante. O falar não se origina sequer numa vontade 

particular: o homem é constitutivamente fala. 

A partir da noção de abertura (Da) se explica o pensar, a proposição e a 

linguagem. Fala (Rede) e abertura (Erschlossenheit) – eclosão em oposição a 

fechamento; estado de aberto – são constitutivas e co-originárias. A fala é a 

dimensão humana em que a abertura acontece. Tem um alcance ontológico não 

apenas porque acontece com o homem, mas porque abre o ser-no-mundo ao seu 

acontecer. O falar se inscreve no âmbito manifesto da abertura255.  

                                                           
252 BAY, T. Aguilar-Álvarez. El lenguajeen el primer Heidegger. op. cit. p. 273. 
253 “(...) desde o ponto de vista da espacialidade originária, isto é, desde a determinação formal do Dasein, a fala 
comparece como um elemento decisivo. É o modo de abertura desde o qual se explica a função estruturante de 
um ente que consiste em sua relação com a verdade”. Ibidem. p. 269. 
254 HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. op. cit. p. 11 
255  “(...) porque a fala (o fundamento ontológico-existencial da linguagem), como organização do sentido aberto 
para a totalidade do significado, é a organização do aberto ser no mundo; a fala tem essencialmente um modo de 
ser especificamente mundano”. F. W. von Herrmann. Subjekt und Dasein. Interpretation zu “Sein und Zeit”. p. 
132 In El lenguajeen el primer Heidegger. op. cit. p. 280. A fala está na raiz de todo movimento compreensivo e 
o homem é compreensibilidade constitutivamente. Portanto, é um fenômeno de raiz. 



A abertura do ser-no-mundo é constituída pela disposição, compreensão e 

discurso que são existenciais fundamentais igualmente originários. A interpretação, 

por sua vez, é um existencial fundado na compreensão, ou seja, a compreensão traz 

em si intrinsecamente a possibilidade da interpretação que não passa, pelo menos 

em primeira instância, pelo crivo da reflexividade. Na interpretação o Da-sein se 

apropria do que compreende, enquanto ser do pre, ou seja, enquanto abertura 

imediata no já e sempre provenir de si mesmo. A disposição é sempre compreensiva 

e a compreensão sempre se dá desde a disposição, pois o Da-sein enquanto ser-

mundo é disposto, sempre no estado do humor.  

 Da relação entre interpretação e proposição resultam a demonstração, a 

predicação e a comunicação que são significados específicos da proposição. O que 

nos interessa aqui é a linguagem como fenômeno existencial originário do Da-sein 

que é o fundo perene de qualquer manifestação, de qualquer de-monstração, 

mesmo quando não tematizada. No parágrafo (§34) de Ser e Tempo, dedicado 

especificamente ao discurso, Heidegger diz que: “o fato de somente agora se 

tematizar a linguagem deve indicar que este fenômeno se radica na constituição 

existencial da abertura da pre-sença256. Logo, fez-se necessário todo o caminho da 

analítica dos existenciais para que a questão pudesse ser finalmente posta e ex-

posta.  

Portanto, na articulação do discurso esboça-se a totalidade significativa do 

ser-no-mundo enquanto abertura, e a linguagem (fala) é a articulação da abertura do 

ser-no-mundo Em todo discurso pronunciado, o Da-sein pronuncia-se sobre a 

compreensibilidade do ser-no-mundo, trabalhada por uma disposição que se 

pronuncia como discurso, como fala. Isto é, “a totalidade significativa da 

compreensibilidade vem à palavra”257, ou dito de modo poético-metafísico: das 

significações brotam palavras. Isso porque, com já foi visto acima,  

 
“(...) a pre-sença existe como ela própria Brotando de seu próprio si 
mesmo como tal, a compreensão é própria ou imprópria (...) o translado 
inerente à compreensão é uma modificação existencial do projeto como 
um todo porque a compreensão sempre diz respeito a toda a abertura 
da pre-sença como ser-no-mundo. (...) Compreensão da existência 
como tal é sempre compreensão de mundo.”258 
 

                                                           
256 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 219. 
257 Ibidem. loc. cit.  
258 Ibidem. loc. cit. 



Mas as palavras, por sua vez. Não são cápsulas guardadoras, portadoras de 

significatividade, onde se armazenam informações para o consumo interno e externo 

do homem. Elas são o pronuncionamento do discurso e o discurso mesmo. “O 

discurso, na maior parte das vezes, se pronuncia e já sempre se pronunciou. É 

linguagem”.259 Embora o que é dito, o pronunciado, não esgote o discurso260. Por 

que, como irá dizer o segundo Heidegger, (...)” refletir sobre a fala significa: chegar 

ao falar da fala de um modo tal que o falar advenha como aquilo que outorga 

morada à essência dos mortais”261, significa mergulhar no âmbito falado que é a 

morada da essência do homem, no advento apropriador (Ereignis); significa 

adentrar-se nela, não como se ela apenas nos pertencesse, mas entrar no falar da 

fala para estabelecer nela nossa morada, pois a ela pertencemos. O homem se 

mostra como ente que é no discurso.     

É porque o Da-sein se dá em meio ao discurso que ele mesmo é, em seu 

mostrar-se, como compreensão de ser, que é possível a escuta e o silêncio. O 

discurso, nos modos do silêncio e da escuta se fundam na compreensão “(...) 

somente quem já compreendeu é que poderá escutar”. 262 

Esses são modos constitutivos do discurso e, “como modo de discurso o está 

em silêncio articula tão originariamente a compreensibilidade da pre-sença que dele 

provém o verdadeiro poder ouvir e a convivência transparente”.263, e transparência 

para Heidegger, “(...) é visão que se refere primeira e totalmente à existência (...) 

trata-se de uma captação compreensiva de toda a abertura do ser-no-mundo através 

dos modos essenciais de sua constituição”.264 

Daí conclui-se que tornar transparente o ser que se dá na linguagem é tarefa 

do primeiro Heidegger enquanto que, no segundo, a relação se inverte, a fala funda 

o discurso e a falação. No segundo, trata-se do acesso atento à voz do ser, ao Dizer 

confiador.  

Em Ser e Tempo a linguagem não se reduz ao discurso articulado e 

tematizado do próprio conhecer, mas é o substrato a partir de onde há possibilidade 
                                                           
259 HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. op. cit. p. 227. 
260 Em Ser e Tempo,“O fundamento ontológico da linguagem é o discurso” (...) e portanto, “a linguagem é o 
pronunciamento do discurso.” Tatiana Aguilar-Álvarez B. El lenguaje en el primer Heidegger. op. cit. p. 11. 
261 Idem. A caminho da linguagem. op. cit. p 13. 
262 Idem. Ser e Tempo. op. cit. p. 224. 
263 Ibidem. loc. cit. 
264 Ibidem. p. 202. “Nos pronunciamentos, compreensão e interpretação já estão sempre presentes. Como 
pronunciamento, a linguagem guarda em si uma interpretação da compreensão da pre-sença. (...) na totalidade de 
suas estruturações de significado, o pronunciamento preserva uma compreensão do mundo que se abriu e, de 
maneira igualmente originária, uma compreensão da co-pre-sença dos outros e do próprio ser-em.” Ibid. p. 227. 



de emanação daquele, há como que um discurso subterrâneo, silencioso, que é 

possibilidade de qualquer fala explicita. A linguagem não é um objeto à disposição 

do homem. Todo pensar, toda consciência, todo movimentar-se do homem acontece 

como linguagem, é lingüisticamente mediado e determinado265.  

 A linguagem encontra-se muitas vezes ‘estilhaçada’ no mundo, à mercê das 

palavras simplesmente dadas, no entanto, isso não lhe constitui a essência. 

Culturalmente estamos dispostos por um apalavreamento arquetípico que não 

somente rege e justifica os discursos oficiosos do existir fáctico, mas propriamente 

contamina todas as esferas da existência, indo do discurso filosófico à mídia, que 

tão eficientemente corrompe a esfera do discurso e das vontades individuais com a 

singela ditadura da ‘opinião pública’. É que no terreno do comunicado incomunicável 

da contemporâneidade pode-se tudo e nada pode-se. A palavra é doce ilusão que 

cura e mata. O homem multimidiático entretece à sua volta, palavra por palavra, uma 

teia de significatividade com a qual, o mais das vezes, acaba por ‘enforcar-se‘ no 

reino da artificialidade própria das muletas e ‘terceiras pernas’266. Assim sendo, o 

homem acaba por não sentir mais a sua condição de puro risco e improviso, 

cumplicidade e urdidura vital sempre em gestação no existir. Pomo-nos de acordo 

entre tantos raciocínios autômatos e autônomos que acabamos duvidando se 

falamos ou somos falados.  

Para Heidegger, a linguagem já sempre nos habita. A convivência e o estar 

entre os outros é sempre discursiva. Portanto, a auto-trancendência do Da-sein 

consiste numa persistência de sua interrogação e de sua vontade numa 

comunicação cada vez mais ampla e completa. A dimensão comunicativa é 

conseqüência e decorrência do ser-com do Da-sein. “A co-pre-sença já se revelou 
                                                           
265 Comentando Heidegger, Manfredo diz que: “(...) a linguagem não é simplesmente um objeto presente que 
está diante de nós, mas todo pensar já se movimenta no seio da linguagem. (...) Nosso ser-no-mundo é...sempre 
lingüisticamente mediado, de tal maneira que é por meio da linguagem que ocorre a manifestação dos entes a 
nós.” Martin Heidegger, pragmática existencial. op. cit. p. p. 206, só onde existe linguagem o ente pode revelar-
se como ente. 
266 No texto A Paixão segundo G. H. de Clarice Lispector, a personagem, G. H. vive o drama de perder a 
montagem humana oficial que fazia dela uma pessoa encontrável por si mesma no mundo dos outros. “Perdi 
alguma coisa que me era essencial, e que já não é mais. Não me é necessária, assim como se eu tivesse perdido 
uma terceira perna que até então me impossibilitava de andar mas que fazia de mim um tripé estável. Esta 
terceira perna eu perdi. E voltei a ser uma pessoa que nunca fui. Voltei a ter o que nunca tive: apenas as duas 
pernas. Sei que somente com duas pernas é que posso caminhar. Mas a ausência inútil da terceira perna me faz 
falta e me assusta, era ela que fazia de mim uma coisa encontrável por mim mesma, e sem sequer precisar me 
procurar.(...)É difícil perder-se. É tão difícil que provavelmente arrumarei depressa um modo de me achar, 
mesmo que achar-me seja de novo a mentira de que vivo. Até agora achar-me era já ter uma idéia de pessoa e 
nela me engastar: nessa pessoa organizada eu me encarnava, e nem mesmo sentia o grande esforço de construção 
que era viver. A idéia que eu fazia de pessoa vinha de minha terceira perna, daquela que me plantava no chão.” 
p. 9ss. 



essencialmente na disposição e compreensão comuns”267, isto é, “mesmo o ouvir 

dizer é um ser-no-mundo e um ser para o que se ouviu.”268 Assim, a fala é anterior à 

comunicação e a possibilita. “A fala está suposta como elemento formal do 

movimento da compreensão, como sua lógica correspondente.”269. A fala, pois, não 

se esgota com o elemento lógico, ela tem o estatuto de a priori ontológico.  

Há, então, na linguagem, um valor de verdade que precisa ser esclarecido. A 

essência da linguagem está ainda por ser pensada, uma vez que a essência do 

homem também está. Portanto, “trata-se de pensar a essência da linguagem a partir 

da correspondência ao ser enquanto correspondência, o que quer dizer, como 

habitação da essência do homem”270, tese que será aprofundada no segundo 

Heidegger. 

No primeiro Heidegger a fala é um momento estrutural do Da-sein. Ela é um 

esquema que dá configuração a Da-sein e mundo. Ou seja, “a pre-sença possui 

linguagem”271, a linguagem tem sua raiz na abertura mas não é a abertura, a fala é o 

aberto onde há linguagem. A fala é um modo de abertura que possibilita a soltura 

projetiva do Da-sein, o que permite-nos dizer que nosso mundo é nossa versão dele. 

Ou seja, o mundo é ontologicamente um caráter lingüístico do Da-sein.  

A análise da linguagem em Ser e Tempo é provisória, primeiro porque a 

elaboração da questão sobre o sentido do ser ou da ‘hermenêutica do ser-no-

mundo’, ‘é o caminho para a ontologia hermenêutica’. Enquanto a analítica do Da-

sein ainda permanece atrelada à filosofia transcendental, ou seja, ainda permanece 

presa às estruturas do pensar metafísico ocidental. Isso porque a própria linguagem 

é prenhe da significatividade desse modo de ver o ser e o ente no ocidente, o que 

vai, de certo modo, inviabilizar o projeto da obra. Assim sendo Ser e Tempo, tinha 

por função desobstruir o caminho para uma investigação mais acurada que vai 

acontecer no segundo Heidegger. Portanto, 

 
“A reviravolta vai, então, significar que a interrogação transcendental, 
enquanto caminho, vai ceder seu lugar ao próprio evento do ser, que é 
condição de possibilidade da própria transcendentalidade. É o próprio 
ser que assume o homem para seu acontecer. O homem acontece 

                                                           
267 HEIDEGGER, Martin.  Ser e Tempo. op. cit. p. 221. 
268 Ibidem. p. 213. 
269 BAY, T. Auilar-Álvarez. op. cit. p. 280. 
270 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 159. 
271 Idem. Ser e Tempo. op. cit. p. 224. 



como homem enquanto correspondência originária ao usar que nele se 
revela”.272 
 

No que se refere especificamente à linguagem, Heidegger chega à conclusão 

que, se a relação entre ser e verdade se tornou digna de ser pensada pelo pensar, 

então a reflexão sobre a linguagem não pode continuar sendo apenas filosofia da 

linguagem na vertente do discurso lógico-formal. Ela deve ser vista desde a sua 

intimidade essencial com o ser e a verdade. Deve ser iluminada desde onde brota: 

do ser. Em Ser e Tempo o discurso é o fundamento ontológico existencial da 

linguagem. A linguagem, por sua vez, se radica na constituição existencial da 

abertura da pre-sença que tem a interpretação como apropriação do que se 

compreende. Por sua vez, a compreensão interpretada já é sempre articulada, e é o 

discurso que a articula, e articula com ou sem sentido. O sentido é, portanto, o que 

pode ser articulado pelo discurso. 

 
“Na primeira etapa heideggeriana se anuncia esta tese. A fala é um 
momento estrutural do Da-sein, lhe compete constitucionalmente. Em 
última instância, ter logos significa estar essencialmente ligado ao ser 
e, por ele, no caso do Da-sein é indiscernível do existir mesmo. Como 
a fala é um elemento constitutivo do existir, a abertura, caráter 
determinante do Da-sein, a regula.”273 Na última fase do pensar 
heideggeriano, “...a linguagem é a casa do ser e linguagem 
originária.”274  
 

Desde já e sempre moramos na linguagem. Pertencemos-lhe. É o próprio ser 

enquanto evento que será escutado. No segundo Heidegger não se pode 

exatamente falar do ser como Ereignis (acontecimento-apropriação) só, mas como 

doação. Ele é acontecimento-apropriação porque é doação. O ser doa-se, e nesse 

doar-se, pertence o homem num comum-pertencer. É por isso que, quando uma 

sociedade conhece certo grau de putrefação, a linguagem é a primeira instância 

onde isso se revela. Porque na sua essência mora o homem.  

Para Heidegger a técnica é a última palavra da metafísica ocidental; é a fase 

de consumação por excelência desse modo de pensar que se centra no presentar. 

Esse modo de pensar o ser das coisas invade o modo de ser do homem e nem se 

desconfia que pensar é o comprometer-se com a verdade. Então, escapar à 

estranheza petrificante da linguagem constituída, oficializada é o intento fundamental 
                                                           
272 OLIVEIRA, Manfredo A. Martin Heidegger, pragmática existencial. op. cit. p. 214. 
273 BAY, T. Aguilar-Álvarez. El lenguajeen el primer Heidegger. p. 13. 
274 Ibidem. p. 11. 



heideggeriano. Heidegger sabe que “toda sentença sobre os entes radica, em última 

análise, no desvelamento do ser enquanto verdade originária. O desvelamento do 

ser na abertura do eis-aí-ser passa, então, pela linguagem que emerge, já aqui em 

Ser e Tempo, como o trazer à palavra a compreensão originária do ser”.275 

As palavras não estão à disposição do homem para serem utilizadas, elas 

pertencem-lhe constitutivamente enquanto compreensão disposta que ele é.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                           
275 HEIDEGGER, Martin.  Ser e Tempo. op. cit. p. 212. 



3. Da nudez do Ser à mudez do Ser: A possibilidade da linguagem originária.  
 
 

       “Atrás do pensamento não há palavras: é-se”. 
 

Clarice Lispector 
 

 

O homem moderno experiência o que ‘há’ como objeto, como manipulável, 

inclusive ele mesmo. A ênfase no aspecto técnico do existir e do fazer revela um 

crescente empobrecimento do homem num mundo onde a informação tem peso e 

valor de verdade. Isso se dá porque a técnica por revelar o real no seu caráter de 

manipulável, ou seja, não na sua completitude de ente como tal da totalidade, mas 

só no que é necessário à manipulação e à produção de um efeito.  

Neste contexto a coisificação das relações humanas e da linguagem é uma 

conseqüência do proceder. O resultado dessa supervalorização da dimensão técnica 

é a perda do próprio sentido do humano276. Este fenômeno é uma decorrência da 

essencialização humana que toma o ser como o puro presente, como presença 

permanente277. Isto é, o ser, a linguagem e a verdade são vistos como o presentar-

se de um efeito278. 

A dimensão da linguagem como informação se transformou numa das 

características centrais da contemporaneidade.279 Quem tem a informação tem o 

poder. Não é necessário ir longe com teorias filosóficas para se ter noção desse 

poder de dominação da linguagem reduzida a informação, basta ter-se presente o 

exacerbado poder dos computadores e as recentes guerras assépticas, limpas, 

                                                           
276 “De qualquer modo a pessoa é humana, não precisa lutar por isso querer ser humano me soa bonito demais. 
(...) A humanidade está ensopada de humanização, como se fosse preciso; e essa falsa humanização impede o 
homem e impede a sua humanidade. Existe uma coisa que é mais ampla, mais surda, mais funda, menos boa, 
menos ruim, menos bonita. Embora essa coisa corra o perigo de, em nossas mãos grossas, vir a se transformar 
em “pureza”, nossas mãos que são grossas e cheias de palavras.” Clarice Lispector. A paixão segundo G.H. 
op.cit. p. 101. Na visão de Clarice Lispector o mundo está cheio de pessoas que sendo infelizes aproximam-se de 
um ideal. 
277 “Por significar el ser, desde los comienzos del pensar occidental, para toda metafísica: presencia, el ser, si 
quiere pensárselo en última instancia, tiene que pensarse como el puro estar presente, es decir, como la presencia 
presente, como la actualidad permanente, como el constante y estático “ahora”. Martin  Heidegger.¿Qué 
significa pensar? Traducción de H. Kahmemam, Buenos Aires, Nova. In 
http://personales.ciudad.com.ar/M_Heidegger/que_significa_pensar.htm. 
278 Como vê Heidegger, “pensamos comumente a linguagem a partir da correspondência à essência do homem, 
na medida em que esta é apresentada como animal rationale, isto é, como a unidade de corpo-alma-espírito” 
Martin Heidegger. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 159 
279 “A cibernética transforma a linguagem num meio de troca de mensagens. As artes tornam-se instrumentos 
controlados e controladores da informação” Martin Heidegger. O fim da filosofia e a tarefa do pensamento. op. 
cit. p. 97. 



informatizadas, precisas e cirúrgicas que não nos deixam ‘traumatizados’ com seus 

efeitos danosos, visto que só temos delas aquele saber suficiente para não nos 

posicionarmos, não nos alarmarmos com a tragicidade dos sistemas técnicos, que 

reduz os conflitos sociais a meras obstruções do processo de desenvolvimento 

técnico mundial traçado pelo anônimo ninguém do poder - de quem?. 

Para Heidegger, essa “decomposição da linguagem (...) é já uma 

conseqüência do fato de que a linguagem, sob o domínio da metafísica moderna da 

subjetividade, se extravia, quase irresistivelmente de seu elemento”.280, a saber, “que 

ela é a casa da verdade do ser. O esvaziamento da linguagem (...) provém de uma 

ameaça à essência do homem”.281, e não tem como fruto apenas o desgaste ético e 

estético do uso da linguagem resultante da ‘ditadura da opinião pública’ no cotidiano, 

e, até  a incapacidade de enfrentar o olhar da questão de modo aberto282, é já uma 

decorrência deste fato. 

Logo, qualquer tentativa de revigoramento da linguagem deve partir não de 

uma assepsia desta, pois isso só revelaria que ainda não se conseguiu perceber o 

‘perigo essencial’ que aí reside, já que a própria assepsia é resultante do modo 

técnico de ver do ocidente, mas deve-se partir do olhar atento ao ser, da escuta à 

verdade como des-ocultamento do ser.  

Assim sendo, a tese da  lingüísticidade do ser é um dos pontos mais fortes do 

segundo Heidegger. Isso porque, “se (...) a verdade do ser se tornou digna de ser 

pensada pelo pensar, deve também a reflexão sobre a linguagem alcançar um outro 

nível”. (...) ela não pode continuar sendo apenas simples filosofia da linguagem”.283 

Não que ela seja isso em Ser e Tempo, pois já ali aparece a idéia da linguagem 

como casa do ser284. Nesta obra, Heidegger já havia constatado que o uso da 

linguagem, como instrumento da razão individuante, acorrenta-a aos ‘grilhões da 

gramática’, e é fruto do esquecimento do ser285. 
                                                           
280 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o Humanismo. op. cit. p. 152. 
281 Ibidem. p. 151. 
282 Por conseguinte, “a linguagem abandona-se, ao contrário, a nosso puro querer e a nossa atividade, como um 
instrumento de dominação sobre o ente.” Ibidem. p. 152. 
283 Ibidem. p. 151. A investigação filosófica deve renunciar a uma “filosofia da linguagem” a fim de poder 
questionar e investigar “as coisas elas mesmas” e deve colocar-se em condições de trazer uma problemática 
clara, do ponto de vista dos conceitos.  
284 Em Ser e Tempo, a linguagem é articulação da compreensão existencial. “(...) a linguagem na sua verdadeira 
essência, como articulação essencial da compreensão situacional, histórica, é algo que pertence ao modo de ser 
do homem”. Richard E. Palmer. Hermenêutica. op. cit. p. 157. 
285 “Na interpretação técnica do pensar, é abandonado o ser como o elemento do pensar. A ‘Lógica’ é a sanção 
desta interpretação que começa com a Sofística e Platão. Julga-se o pensar de acordo com uma medida que lhe é 
inadequada. Um tal julgamento assemelha-se a um procedimento que procura avaliar a natureza e as faculdades 



Então, no segundo Heidegger, a essência da linguagem é pensada a partir da 

correspondência ao ser enquanto correspondência, o que significa dizer, pensada 

como habitação da essência do homem. Homem e ser estão entregues 

reciprocamente um ao outro, pertencem um ao outro. E nessa íntima pertença, 

nesse corresponder, seja numa relação do morar ou na relação de doação, a 

linguagem é o acontecer de homem e ser.286 

O pensar aí deixa-se requisitar pelo ser para dizer a verdade do ser287.  

Segundo Richard Palmer, “a função hermenêutica primordial da linguagem torna-se 

um fator central no último Heidegger”.288, isso porque, pensar a relação do ser com a 

linguagem implica em trazer a ‘linguagem enquanto linguagem à fala’, ou seja, 

deixar que se mostre de per si. É na e pela nudez que a verdade do ser irrompe no 

ser situado.   

Neste capítulo, exporemos a concepção de linguagem como a “morada do 

ser”, que resvala para o entregar-se à doação de ser. Seja como advento iluminador-

velador do próprio ser, como Ereignis, acontecimento-apropriação desse ser, seja 

pelo viés da arte. O fato é que a linguagem é a morada do ser porque é o próprio 

abrir-se da abertura do ser.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                                                     
do peixe, de acordo com a sua capacidade de viver em terra seca. Já há muito tempo, demasiado tempo, o pensar 
está fora de seu elemento.” Martin Heidegger. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 150. 
286  Cf. Idem. Identidade e Diferença. op. cit. . 177. 
287  Cf. Idem. Carta sobre o humanismo. p.149 
288  Cf. Richard E .Palmer.  Hermenêutica. p. 143. 



3.1 Abertura e cadência do homem na linguagem. 

 
 

“Então escrever é o modo de quem tem a palavra como 
isca: a palavra pescando o que não é palavra. Quando 
essa não-palavra – a entrelinha – morde a isca, alguma 
coisa se escreveu. Uma vez que se pescou a entrelinha, 
poder-se-ia com alívio jogar a palavra fora. Mas aí 
cessa a analogia: a não-palavra, ao morder a isca, 
incorporou-a. O que salva então é escrever 
distraidamente”. 

 
Clarice Lispector 

 
 

Cadência, em música, é aquele momento da composição em que esta abre-

se para a improvisação do músico. Cadência aqui se refere ao abrir-se do Da-sein, 

ao seu acontecer como improviso que ele sempre e a cada instante é. O homem se 

dá como cadência na relação ao ser.  

No pensar do segundo Heidegger o ser não é mais visto a partir do homem, o 

homem é que é visto a partir da luz do ser. O homem é interpelado pelo ser e só 

nessa interpelação há aquilo que habita sua essência. Só desde este habitar 

acontece a linguagem. O pensar deixa-se requisitar pelo ser para dizer a verdade do 

ser. O pensar não produz essa relação do ser à essência do homem, ele apenas a 

consuma.   

 
“O pensar é, em sua essência, enquanto o pensar do ser, por este 
requisitado. O pensar está referido ao ser como o que está em advento 
(l`avenant). O pensar enquanto pensar no advento do ser está ligado 
ao ser como advento. O ser já se destinou ao pensamento. O ser é 
como destino do pensar. O destino, porém, é em si historial. Sua 
história já chegou à linguagem, no dizer dos pensadores”.289 
 

A essência do homem consiste agora em habitar na proximidade ao ser, aí 

habitando chega ele à essência da linguagem. A linguagem é o âmbito do claro 

(Lichtung), é a morada que guarda e abriga, mas que também expulsa o homem a 

ser.  

Requisitado, trata-se agora de escutar o apelo do ser para, no compromisso, 

comparecer como puro risco, improviso e urdidura vital que se é, ‘fugindo’ aos 

repetitivos esquematismos técnicos do pensar. Esse é o empenho do homem. Ali 

                                                           
289 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 174. 



onde o ente se ilumina desdobra-se verdade do ser. Essa relação da essência do 

homem à verdade do ser vai revelar-se no pensar e na linguagem. 

Loparic comenta que, no segundo Heidegger, “a presença deixou de ser 

ancorada na primeira pessoa, a acontescência do Ser não se diz mais num ‘EU 

SOU’, é mais como um dar-se (Es gibt) impessoal”290. Desde que não se confunda 

esse dar-se impessoal com o impessoal do anônimo ninguém (das Man) que 

condiciona ações e raciocínios autômatos e autônomos face ao homem. Esse ‘há’ 

(Es gibt) é para Heidegger o próprio escutar da mensagem do ser desvelada. O que 

está sendo dito no segundo Heidegger é que o pensar se tornou hermenêutico no 

sentido que há que se escutar a voz do ser que fala desde o advento-apropriador.  

O advento-apropriador, (Ereignis) é o movimento pelo qual homem e ser 

apropriam-se mutuamente e que torna possível qualquer mostrar-se de um e de 

outro. No acontecimento-apropriação homem e ser vêem à superfície do aí, tornam-

se visíveis. Não há uma justaposição entre ser e homem, mas um encontro como 

desvelar de um e de outro.  

O homem em sendo capta o ser e o ser dá-se como entrega a este captar. 

Portanto, o traço fundamental de homem e ser é pertencer um ao outro. Essa 

mútua-pertença, no entanto, preserva a individualidade e a infinitude radical de cada 

um. Ambos co-respondem-se sem destruir ou eliminar a diferença que há entre um e 

outro. Ao contrário, nesta relação a diferença é propriamente o que move. A 

linguagem diz a diferença. Ela brota do comum-pertencer (Zusammengehörigkeit) 

que é o traço fundamental de homem e ser. O ser pertence ao homem na medida 

em que nele mostra-se desdobrado. Então, o acontecimento-apropriação nos 

conduz à palavra. “No acontecimento-apropriação vibra a essência daquilo que a 

linguagem fala”.291 A linguagem toante que vibra nesta relação de acontecimento-

apropriação (Ereignis) vai dizer esta diferença possibilitando um e outro.  

No acontecimento-apropriação, homem e ser atingem a plenitude de suas 

essências. Pois se o desvelamento é o ato de enviar-se do ser ao homem e este ato 

consiste numa entrega onde ambos (ser e homem) se constituem, o homem, por sua 

vez, é aquele que se relaciona com o ser e o diz. Ele mesmo só é possível como 

esta relação. O ser é o que é experienciado e falado. O encaminhar-se do ser 

conduz ao homem como homem. Sendo assim, a linguagem torna possível o mundo 

                                                           
290 LOPARIC, Zeliko. O ponto cego. op.cit. p. 138. 
291 HEIDEGGER, Martin. Identidade e Diferença. op. cit. p. 182. 



e tudo o que há, e o que a torna possível (a linguagem) é o acontecimento do ser. O 

ser dá-se des-velando-se. Assim sendo, “O ser chega, iluminando-se, à linguagem. 

Ele está constantemente a caminho para ela. Isto que está constantemente em 

advento, o pensar ec-sistente, por sua vez, traz, em seu dizer, à linguagem”.292 

A linguagem é o núcleo reflexivo do segundo Heidegger, e todas as demais 

questões se desdobram a partir dela. Trata-se, nesse momento, de escutar a 

verdade do ser que a analise de Ser e Tempo já havia revelado, pois “já em Ser e 

Tempo a linguagem ocupava uma posição peculiar, pois como signo293, revelava a 

própria estrutura ontológica da mundaneidade. Agora a linguagem aparece como o 

próprio abrir-se da abertura do Ser.”294 É ela  agora o abrir-se das aberturas 

históricas e soantes do ser-no-mundo.  

O ser não é outra coisa que seu dar-se na linguagem. O evento do ser é 

lingüístico, isto é, o evento do ser e linguagem é um só. Em seu acontecer o ser se 

subtrai em favor do ente, deixa-se enquanto aberto no qual e desde o qual se dá o 

ente, deixar significa aparecer, mas não se esgota nessa relação. No entanto, “não 

pode haver ocorrência de ser sem apreensão nem apreensão sem ser, também não 

pode haver ser sem linguagem, nem pode haver linguagem sem ser”.295 Apenas há 

ser quando há uma aparição, uma desocultação, quando há revelação cujo mostrar-

se é linguagem.  

Então, para Heidegger, o modo como o pensar ocidental vê a fala, como 

expressão, pressupõe um interior que se exterioriza; como atividade do homem, e 

como aquela expressão produzida pelo homem que sempre expressa o real e o 

irreal296 - é insuficiente para abordar a fala no que ela essencialmente é, pois essa 

visão centraliza-se na exterioridade da fala.  

A idéia de fala como representação lógico-gramatical, filosófico-lingüística, 

que se perpetuou no ocidente como reflexão sobre a linguagem não atinge o núcleo 

originário desta, permanece na superfície. Obviamente, não se pode negar nem 

considerar inútil ou inválido este olhar297, no entanto, essa representação da 

linguagem é limitada e atrofiada, não responde às questões do homem 
                                                           
292 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 174 
293 LISPECTOR, Clarice. Água viva. op. cit. p. 82. “Cada um de nós é um símbolo e lida com símbolos.” 
294 VATTIMO, G. Introdução a Heidegger. op. cit. p. 120 
295 PALMER, E. Richard. Hermenêutica. op. cit. p. 157 
296 HEIDEGGER, Martin.  A caminho da linguagem. op.cit. p. 13s. 
297 ”Ninguém se atreverá a negar, nem a declarar como inútil ou incorreta, a caracterização da fala como uma 
exteriorização fônica de um estado de ânimo; como uma atividade e como uma representação simbólica e 
conceitual.” Ibidem.  p. 14. 



contemporâneo que descobre na linguagem não apenas a função de instrumento, 

mas sobretudo a de constituição íntima do homem, das culturas em geral e, 

sobretudo, ele percebe o poder de dominação que essa representação da linguagem 

tem sobre ele, principalmente pelo viés da mídia.  

Pois bem, para Heidegger, em “(...) sua essência a fala não é nem expressão 

nem atividade do homem”.298, ela ultrapassa estas funções. “No falado não se esgota 

o falar. No falado, o falar permanece resguardado”. No entanto, geralmente, “(...) o 

falado vem ao nosso encontro só como o passado de um falar”299, ou seja, 

cotidianamente, pensamos que o dizer se esgota no dito ou que é um resultado do 

dito, mas o dizer ultrapassa o dito, o transcende.  

A capacidade de falar “(...) não é só uma das faculdades do homem, de 

idêntica categoria que as demais. A capacidade de falar constitui o traço essencial 

do homem. Este traço distintivo contém o esquema de sua essência. O homem não 

seria homem se lhe fosse negado o falar”300. 

Na verdade Heidegger se pergunta: até que ponto fala o homem? O que é 

falar? O que é nomear? Será distribuir aleatoriamente rótulos às coisas e aos 

outros? Que relação existe entre fala e verdade? 

No texto A caminho da linguagem, característico do segundo Heidegger no 

que se refere à questão da linguagem e que será referência para este capítulo, toda 

essa discussão vem à tona. Heidegger tenta a experiência de se aproximar do que é 

próprio da fala. Ali a investigação tende a fazer uma experiência com a fala, e não 

apenas falar da fala. No início do texto Heidegger diz que falar da fala é 

presumivelmente pior do que escrever sobre o silêncio301, porque, para ele, o soar 

do silêncio constitui a essência da fala.  

Neste texto Heidegger adverte que não tem por objetivo provar 

cientificamente qualquer de suas teorias sobre a linguagem302, e sim fazer uma 

experiência com a essência da fala. Experiência significa que algo se faz, advém, 

tem lugar. Significa envolver-se com; deixar-se ser tocado intimamente por: 

“Experimentar, fazer uma experiência, é o caminhar ao largo de um caminho”.303 

Caminhar com, entrando na intimidade daquilo que está caminhando e ao qual 
                                                           
298 HEIDEGGER, Martin.  A caminho da linguagem. op.cit. p. 17. 
299 Ibidem. p. 15. 
300 Ibidem. p. 217. 
301 Cf.Ibidem. p. 12. 
302 Ibidem. p. 217. 
303 HEIDEGGER, Martin.  A caminho da linguagem. op.cit. p. 153. 



desde sempre pertencemos. “Fazer uma experiência com algo significa: alcançar 

algo caminhando em um caminho (...)”304, aquilo mesmo com o qual e para o qual já 

nos movemos nos chama, nos toca, nos requer enquanto nos transforma, assim é a 

linguagem. Fazer uma experiência com a fala significa adentrar na proximidade ao 

ser.  

Portanto, “elucidar a fala quer dizer não tanto levá-la a ela, senão a nós 

mesmos ao lugar de sua essência, a saber: o recolhimento no advento apropriador 

(Ereignis)”.305 O lugar da essência da fala é para Heidegger, o recolhimento no 

advento apropriador (Ereignis). Desse modo, “refletir sobre a fala requer adentrar-se 

no falar da fala para estabelecer nossa morada nela, isto é, em seu falar, não no 

nosso”.306 

Numa ‘intimidade desmesurada’ com a palavra já falamos e nos movemos na 

proximidade307, que proximidade? A do ser. “Há que deixar o Ser falar – na medida 

em que o Ser é o real sustentáculo do mundo, e ainda que o mundo não o 

compreenda”.308 Ou mesmo, há que se escutar o falar do ser no qual o homem 

desde já e sempre se des-vela e desvia-se e oculta. 

Apropriação (Ereignen) é o fazer propriamente que traz o ‘Dizer’309 como 

mostração a acontecência. “A apropriação, consiste mais que todo obrar, que todo 

fazer e todo fundar. O que apropria é o advento apropriador mesmo – e mais nada.” 

E só se pode fazer sua experiência no “Mostrar do Dizer, entendido como o que 

consente. (...) A apropriação não é a suma (resultado) de outra coisa, senão a 

doação, cujo gesto doante só e primeiramente consente algo como Es gibt, um ‘há’, 

do que inclui ‘o ser’ está necessitado para alcançar o seu próprio enquanto que 

presença”.310 

O dizer é mostrar311. “O caminho da linguagem pertence ao Dizer, que vem 

determinado desde o advento apropriador (...) o caminho é apropriante”.312 Portanto, 

o dizer é já o caminho e o ser mesmo. Ele mostra, faz vir à luz, ilumina, torna visível. 

                                                           
304 Ibidem. p. 159. 
305 Ibidem.  p. 12. 
306 Ibidem. p. 12. 
307 C.F. Ibidem. p. 167. 
308 SOUZA, Ricardo Tim de. “Heidegger e a grande arqueologia”. op. cit. p. 70. 
309 Dizer: sagan = sagen = dizer - mostrar, deixar aparecer, deixar ver e ouvir. “O mostrar conduz de modos 
diversos – desvelando ou velando – algo ao resplendor; deixa apreender o que aparece e deixa o apreendido ser 
examinado.” A caminho da linguagem. op. cit. p. 218. 
310 HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. op. cit. p. 233. 
311 Cf. Ibidem. p. 232. 
312 Ibidem. p. 236. 



“O que prevalece no Dizer, é o advento apropriador, só o podemos nomear dizendo: 

Ele – o advento apropriador – torna próprio (Es – das Ereignis – eignet). (...) O 

advento apropriador confere aos mortais a morada em sua essência para que 

possam ser os falantes”.313 Neste sentido, é a própria condição humana que é 

falante e só assim pode ser, na medida em que “o advento apropriador é a lei, na 

medida em que congrega os mortais à apropriação de seu ser próprio e os retém 

nele“.314 

Nesse sentido, o caminho para a linguagem é a via de acesso ao verdadeiro. 

O que se desdobra na fala é o dizer, mas desdobra-se como aquilo que é possível, 

como o que se mostra: “O que se desdobra na fala é o Dizer enquanto que 

mostração. Seu mostrar não se funda em quaisquer signos, senão que todos os 

signos derivam sua origem de um mostrar em cujo âmbito e para cujas intenções 

podem ser signos”.315. Esse dizer é originário e anterior a qualquer falar ou falatório.  

Para poder falar, o homem deve ter escutado esse dizer originário, ou melhor, 

já pertencer a ele e desde sempre. Só na medida que em se desdobra o 

acontecimento do ser, o homem se apropria de si e para o dizer como pertencendo a 

ele. A medida em que o homem renuncia a seu próprio falar, no sentido de que 

renuncia aos excessos da fala e deixa-se tocar pelo dizer silencioso, a linguagem 

resulta mais essencial. É no pensar e na linguagem que o ser brota para o que há. 

Ser faz-se visível.  E onde se faz visível, acontece a verdade. 

São os modos como o homem apreende o ‘ser’ na apreensão dos entes que 

decidem os modos de produção da verdade e as verdades que irão erigir a história. 

Neste sentido, o escutar da nudez do ser na sua verdade aberta, clara, onde “clarear 

algo quer dizer: tornar algo leve, tornar algo livre e aberto para tudo que se presenta 

ou ausenta”316, é o dizer daquilo que se mostra, é o corresponder à essência do 

homem. “(...) É por meio da palavra que se realiza o evento do desvelamento. 

Assim, é na força da palavra que o homem, ser histórico, vem ao ser”.317  

O que está sendo dito é que somente a palavra deixa a coisa ser como coisa, 

que o ser coisa da coisa é um acontecer lingüístico para o homem. “A riqueza 

essencial da palavra reside no dizer, ou seja, no mostrar; ele leva a coisa, enquanto 
                                                           
313 HEIDEGGER, Martin.  A caminho da linguagem. op.cit. p. 234. 
314 Ibidem. p. 235. 
315 Ibidem. p. 229. 
316 Idem. O fim da filosofia e a tarefa do pensamento. op.cit.  p. 102. 
317 OLIVEIRA, Manfredo . “Martin Heidegger, pragmática existêncial”.  in Reviravolta lingüístico-pragmática. 
op.cit. p. 213. 



coisa, ao resplendor”.318 Resplendor que aqui significa o brilho do acontecer do 

mundo e das coisas. Manfredo afirma que  

 
“(...) a palavra é ela mesma a relação que faz com que a coisa seja o 
que ela é: a palavra deixa vir as coisas ao mundo e o mundo às coisas. 
É na linguagem que ocorre o ‘mundar’ do mundo e o ‘coisar’ das 
coisas. A linguagem é o evento da diferença de mundo e coisas e 
enquanto tal o desvelamento do mundo e das coisas .”319 
 

Só a palavra deixa que apareça o presentar-se do ente e do ser.320 A palavra 

(die Sage), Dizer “significa o dizer, o que o dizer diz e o que está por dizer”321: deixar 

aparecer, deixar luzir, deixar-se aparecer como luz. 

É no seio mesmo da tradição que o que há vem à luz. É nesse âmbito que o  

‘abrir nosso ouvido’ possibilita escutar a força silenciosa do possível. É nesse âmbito 

que, “mantendo nossos ouvidos dóceis a esta inspiração, conseguimos situar-nos na 

correspondência”.322 Correspondência significa que ser e homem dão-se a si mesmo 

na correspondência, na mútua co-pertença, sendo esse o traço fundamental do 

nosso ser.  

 No entanto, esta constatação de que residimos ininterruptamente na 

correspondência ao ser, por si só nada resolve; ao contrário, abre ainda mais à 

questão: “(...) nós residimos, sem dúvida, sempre e em toda parte, na 

correspondência ao ser do ente; entretanto, só raramente somos atentos à 

inspiração do ser”.323 

 A correspondência ao ser é propriamente a nossa ‘morada constante’. Mas o 

fato é que só raramente se está atento, vigilante a esse acontecer que torna possível 

o que há. “Esse corresponder se dá de diversas maneiras, dependendo sempre do 

modo como fala o apelo do Ser, ou do modo como é ouvido ou não ouvido um tal 

apelo, ou ainda, do modo como é dito e silenciado o que se ouviu”.324 

 Para Heidegger, esse corresponder propriamente ao ser do ente em seu 

movimento é a própria filosofia. Mas ela o é apenas quando esse corresponder se 

exerce propriamente. Quer dizer que o próprio movimento de nudez da tradição é o 

                                                           
318 HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. op. cit.  p. 212. 
319 OLIVEIRA, Manfredo . “Martin Heidegger, pragmática existêncial”.  op. cit. p. 206. 
320 “É só a palavra que outorga a vinda em presença, quer dizer, o ser, aquilo em que algo pode aparecer como 
ente” Martin Heidegger. “A essência da fala”. In,  A caminho da linguagem. op. cit. p. 204. 
321 HEIDEGGER, Martin. “De um diálogo acerca da fala”. In,  A caminho da linguagem. op. cit. p. 131. 
322 Idem. Que é isto – a filosofia? (Qu’est-ce que la philosophie?) Os pensadores. p.36. 
323 Ibidem. p. 36 
324 Ibidem. Loc.cit. 



que torna possível a escuta silenciosa do apelo do ser. “Philosophia é a 

correspondência propriamente exercida, que fala na medida em que é dócil ao apelo 

do ser do ente. O corresponder escuta a voz do apelo. O que como voz do Ser se 

dirige a nós dis-põe nosso corresponder”.325 

 O corresponder é o ser dis-posto a partir do ser do ente. Ou seja, esse 

‘corresponder’, “é necessariamente e sempre um corresponder dis-posto. Ele está 

numa disposição (Stimmug). E só com base na disposição (dis-position) o dizer da 

correspondência recebe na precisão sua vocação”.326 Portanto, a correspondência, 

por ser sempre dis-posta e convocada, é essencialmente uma dis-posição. A dis-

posição convocada não é uma simples atribuição entre ente e ser: “trata-se 

unicamente de apontar para o fato de que toda precisão do dizer se funda numa 

disposição da correspondência, (...) à escuta do apelo”.327 

Heidegger vai chamar a atenção para o fato de que essa idéia da referência à 

essencial dis-posição da correspondência ao apelo do ser não é uma invenção 

moderna, mas já está presente no mundo grego. Para Platão e Aristóteles a própria 

filosofia faz parte da dimensão humana designada dis-posição. A idéia de que até 

mesmo a filosofia nasce do espanto, da admiração e do contentamento é condutora 

não apenas nos pensadores antigos, mas também em Heidegger. Comentando esta 

constatação Gadamer vai nos dizer que “na origem grega, a filosofia é um perceber 

reflexionante do monstruoso está exposto do homem no ‘aí’”.328 

 O espanto enquanto pathos. A palavra pathos na sua originalidade remonta a 

‘sofrer, suportar, agüentar, tolerar, deixar-se levar pôr, deixar-se com-vocar por ’. 

Mas há também o sentido moderno da palavra, de ‘paixão e turbilhão afetivo’. Esse 

pathos do espanto, enquanto admiração e contentamento seria então a própria mãe 

da filosofia. Mas ele não está apenas no começo da filosofia “(...) o espanto carrega 

a filosofia e impera no seu interior”.329  

Ele é a “dis-posição em meio à qual estava garantida para os filósofos gregos 

a correspondência ao ser do ente”.330 No olhar heideggeriano, o espanto é arké – 

                                                           
325 HEIDEGGER, Martin. Que é isto – a filosofia? (Qu’est-ce que la philosophie?) op. cit. p. 36. 
326 Ibidem. p. 37. 
327 Ibidem. loc. cit. 
328 Gadamer, Hans-Georg. “A filosofia grega e o pensamento moderno”. in Hermenêutica filosófica: nas trilhas 
de Hans-Georg Gadamer/ Custódio Luiz Silva de Almeida, Hans-Georg Flickinger, Luiz Rohden.  Porto Alegre: 
EDIPUCRS, 2000. p. 54. 
329 HEIDEGGER, Martin. Que é isto – a filosofia? (Qu’est-ce que la philosophie?) p. 37. 
330 Ibidem. p.38 



origem, princípio e “perpassa qualquer passo da filosofia”331, portanto, meditar sobre 

o sentido essencial da filosofia é pôr-se à escuta da voz do ser que é em si falante 

na relação de comum-pertença ao homem. Daí conclui-se que “(...) desde o seu 

arké, a filosofia é a correspondência propriamente assumida e em processo de 

desenvolvimento, que corresponde ao apelo do ser do ente” portanto “ela é o modo 

da correspondência que se harmoniza e põe de acordo com a voz do ser do ente”.332 

Neste sentido, justifica-se o empenho de Heidegger na reflexão sobre a linguagem. 

  O co-responder é um falar, falar que está a serviço da linguagem. Não a 

linguagem tecno-ciêntífica ou instrumentalizada, mas a linguagem radicalizada pela 

hermenêutica existencial e vista pelo segundo Heidegger desde o âmbito do ser. É 

mais válido dizer que “a linguagem está a serviço do pensamento em vez de: o 

pensamento como co-responder está a serviço da linguagem” e nós, sem uma 

suficiente reflexão sobre a linguagem “jamais saberemos verdadeiramente o que é a 

filosofia”.333 Pois, “o espanto é a dis-posição na qual e para a qual o ser do ente se 

abre”.334 O ser-no-mundo é radicalmente aberto, sendo o ‘aberto’, a condição de 

possibilidade de toda possibilidade. A palavra essencia enquanto abre caminho, ou 

seja, ao abrir caminho, no caminho abre o homem ao seu essenciar-se. 

 
“A palavra nomeia o âmbito aberto onde o homem habita. O aberto de 
sua morada torna manifesto aquilo que vem ao encontro da essência 
do homem e assim, aproximando-se, demora-se na proximidade. A 
morada do homem contém e conserva o advento daquilo a que o 
homem pertence em sua essência”.335  
 

A palavra nomeia, torna possível a realidade em conjunto numa mútua 

pertença. O comum-pertencer de homem e ser se dá, ao modo da recíproca 

provocação e nos faz ver, com uma proximidade desconcertante, “o fato e a maneira 

como o homem está entregue como propriedade ao ser e como o ser é apropriado 

ao homem”.336  

                                                           
331 HEIDEGGER, Martin. Que é isto – a filosofia? (Qu’est-ce que la philosophie?) op. cit. p. 37 
332 Ibidem. p. 39 
333 Ibidem. p. 40 
334 Ibidem. p. 38 
335 Idem. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 170; Como diz Vattimo, “pensar o ser como Ereignis  e como 
Ubereignen pressupões, na realidade, que seja discernível, na existência do estar-aí, um modo de ser em que o 
Dasein não se limita a ‘estar dentro’ de uma determinada abertura já aberta, mas participe de algum modo no seu 
abrir-se”. Introdução a Heidegger. op. cit. p. 112 
336 Idem. Identidade e Diferença. op. cit. p. 180. O ser não é mais visto desde o prisma de constância e do 
presentar-se. “Ser não é mais, como na ontologia clássica, interpretado como presença pura permanente, mas 
como advento, como vinda ao encontro, como interpelação, que se dá ao homem cada vez diferentemente.” (...) 



“Pois o que poderia ser mais próximo de nós que aquilo que nos 
aproxima daquilo a que pertencemos, aquilo em que somos dóceis 
participantes, o acontecimento-apropriação? O acontecimento-
apropriação é o âmbito dinâmico em que homem e ser atingem unidos 
sua essência, conquistam seu caráter historial, enquanto perdem 
aquelas determinações que lhes emprestou a metafísica”.337 

 

Assim sendo o mundo do Ereignis é o mundo do fim da metafísica no sentido 

de que não pode mais ser o mundo do presentar-se do ente, o ser já não pode ser 

visto como simples presença, só pode aparecer como evento. Se ao olhar, o ente se 

adentra na escuta ao ser, então evento (Ereignis) é a palavra encontrada para falar 

do ser. 

Portanto, a ambição de superação da metafísica consiste em “(...) não 

podermos escolher arbitrariamente o sentido histórico de nosso mundo e de nós 

mesmos, mas antes esse sentido se nos dá, nos interpela, nos desafia, nos chama”. 

Nossa escolha consiste em acolher ou rejeitar o chamado. O ser emerge assim, 

como instância que possibilita nossa liberdade e nossa verdade. “Ser (...) enquanto 

evento, se revela como o dar-se ao homem de um sentido, que ele mesmo não 

produziu, mas que antes produziu o homem, na medida em que o homem 

corresponde a seu chamado. “338 O que vai importar para Heidegger, não é propor 

uma nova visão sobre a fala, mas mergulhar no seu elemento. Tudo consiste em 

aprender a morar no falar da fala.339  

A linguagem exige como pressuposto um “mundo com”, ela abre o mundo 

quando se abre como acontecer mesmo. Mesmo que seja apenas um jogo de 

namorados, a linguagem abre mundo. “O mundo, com efeito, se abre em suas 

dimensões essenciais na linguagem”.340, e ao homem que pertence a este falar da 

                                                                                                                                                                                     
“O ser se dá (desvelamento) e ao mesmo tempo se retrai (ocultamento), já que não é produto da subjetividade, 
mas, antes, a história que justamente é ser no dar-se e retrair-se”. In, Manfredo A. Oliveira. “Martin Heidegger, 
pragmática existencial”. In, Reviravolta lingüístico-pragmática... op.cit. p. 219. 
337 Então, “pensar o acontecimento (-apropriação) como acontecimento-apropriação significa trabalhar na 
edificação deste âmbito dinâmico. O material de construção para esta construção dinâmica o pensamento o 
recebe da linguagem, pois ela é o movimento mais delicado, mas também mais frágil, que tudo retém na 
construção suspensa do acontecimento-apropriação. Na medida em que nossa essência está entregue à linguagem 
como propriedade, residimos no acontecimento-apropriação. O acontecimento-apropriação apropria homem e ser 
em sua essencial comunidade”. Identidade e Diferença. op. cit. p. 181. 
338 OLIVEIRA, Manfredo . “Martin Heidegger, pragmática existêncial”. In Reviravolta lingüístico-pragmática. 
p. 221. 
339 HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. op. cit. p. 30. 
340 VATTIMO, G. “Heidegger y la poesía como ocaso del lenguaje”. In, Más allá del sujeto. Nietzsche, 
Heidegger y la hermenéutica. Traducción de Juan Carlos Gentile Vitale. Revisión técnica de Fina Birulés 



fala, cabe escutar e corresponder,ou seja, ele é a correspondência e deve ouvi-la, 

para que a verdade se dê. “(...) Se fazemos a experiência do caminho a fala à luz do 

que, fazendo caminho, se dá com o caminho, então poderia se dar o suposto em 

virtude do qual a fala nos inspira, (...) e que nossa relação com ela se manifesta 

como a Relação”.341 

Para comunicar-se é necessário estar vivo, vibrar na correspondência ao ser 

como relação. É necessário estar ligado ao presente, pois a palavra abre a realidade 

no que ela tem de pulsante. Isso pode ser visto como uma alusão ao modo 

transparente do dizer da literatura: “o que tem que ser, tem muita força”.342 A ‘vida no 

horário nobre’ é entediante e contínua, não há sequer a possibilidade de ruptura. 

Não se desconfia que o mundo seja um modo de inventar a realidade a no mínimo 

dois.  É diante desse quadro que Heidegger se pergunta o que se descobre quando 

se aborda a questão da essência da fala. A resposta é: ”a verdadeira atitude de 

pensar não é colocar perguntas senão escutar atentamente ao consentimento 

daquilo que deve pôr-se em questão.”343 Portanto, o novo paradigma da ontologia 

hermenêutica fundamenta um olhar onde o homem, enquanto lançado, vive a 

facticidade, a cumplicidade de pertencer à fala na sua nudez sem nome enquanto 

silêncio apropriador do dizer do ser. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                                                                                                                                                     
Paidós. Barcelona: http://personales.ciudad.com.ar/G.Vattimo/Heidegger y la poesia como ocaso del 
lenguaje.htm - arriba, 1992. 
341 HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. op. cit. p. 217. 
342 LISPECTOR, Clarice. A maçã no escuro. op.cit.  p. 43. 
343 HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem.  p. 157. 



3.2 A linguagem como ‘morada do ser.’ 
 
 
“Talvez o elemento mais marcante desta idade do mundo 

consista no rígido fechamento para a dimensão da 
graça. Talvez seja esta a única desgraça”. 

 
Martin Heidegger 

 
 
 A tese anunciada em Carta sobre o humanismo de que a linguagem é a 

morado do ser, já traz implícita e explicita a inter-relação entre linguagem e evento 

de ser e se articula intimamente à idéia de que é no dizer poético que mora a 

essência da linguagem e, por conseguinte, do homem. Para Heidegger, esse olhar 

sobre a linguagem e, portanto sobre o homem e sobre o ser, “(...) não é um enfeite 

de um pensar que foge da Ciência, salvando-se na Poesia. O discurso sobre a casa 

do ser não é uma transposição da imagem da ‘casa’ para o ser; ao contrário, um dia 

seremos mais capazes de pensar o que é ‘casa’ e ‘habitar’ a partir da essência do 

ser adequadamente pensada.” 344  

Pensar a linguagem desde o prisma da morada do ser implica em empenhar-

se por pensá-la como lugar de advento da verdade do ser. Isso porque, para ele: “o 

pensar trabalha na edificação da casa do ser; (...) Esse ‘morar’ é a essência do “ser-

no-mundo” (...)  pensar jamais cria a casa do ser. O pensar conduz a ec-sistência 

historial (...) para o âmbito onde nasce o que é salutar.”345 O pensar para Heidegger 

é pensamento do ser mesmo. Nesse aí habita a essência do homem enquanto ser 

historial, enquanto acontecer do ser na história.  

A “linguagem é a custódia da presença (isto é, do ser das coisas como dá-se 

na presença), o modo de acontecer do evento.346” Evento é o acontecer-apropria-se 

da mostração do homem na relação ao ser. O ser mostra-se como ser que é no 

homem e como linguagem. Portanto, ‘a fala é a casa do ser’, quer dizer que “é o 

momento do evento de desvelamento de ser”347. Significa que “o homem não é um 

ser vivo que ao lado de outras faculdades, possui também a linguagem. Ao 

                                                           
344 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 172. 
345 Ibidem. op. cit. p. 172 
346 Idem. A caminho da linguagem. op. cit. p. 200. 
347 OLIVEIRA, Manfredo. “Martin Heidegger, pragmática existêncial” In Reviravolta lingüístico-pragmática. 
op. cit. p. 201 



contrário, a linguagem é a casa do ser; nela morando o homem ec-siste enquanto 

pertence à verdade do ser, protegendo-a”.348  

A linguagem é a casa do ser num duplo sentido, objetivo e subjetivo. Ou seja, 

o pensamento é num sentido objetivo, pensamento de ser porque compreende ser, 

isto é, não pode haver conhecimento de ente se já previamente não houver uma 

compreensão de ser, um pensar constituído; mas é ao mesmo tempo pensamento 

de ser por que pertencendo ao ser, o escuta. Neste sentido, é pensar constituinte.   

“O pensamento é o pensamento do ser. O genitivo significa aqui duas 
coisas. O pensamento é do ser enquanto, como constituído (ereigenet) 
pelo ser, pertence ao ser. O pensamento é igualmente pensamento do 
ser na medida em que, pertencendo (gehörend) ao ser, lhe presta 
ouvidos (hört)”.349 

 
 O ser fala e se fala ao homem e assim torna possível linguagem e 

pensamento. As palavras estouram e no seu estourar manifestam presença do ser. 

O que pode desdobrar-se no homem assim o faz porque este desde ‘já’ e sempre, é 

um sendo. Assim consuma a própria essência de seu elemento em ser homem, 

sendo, cumpre o caminho do e no ser.  

Neste sentido, segundo Heidegger “o ser ainda está à espera de que ele 

mesmo se torne digno de ser pensado pelo homem”350. Uma vez que quem lança no 

projeto não é o homem mas o próprio ser e lança na e desde a íntima pertença ao 

homem, é necessário que o pensar, na íntima e misteriosa relação ao ser, tente falá-

lo. É esta misteriosa relação que a metafísica ocidental não consegue alcançar. Ela 

é insuficiente exatamente por não penetrar nessa relação, permanecendo no ente 

enquanto ente.  

 
O “Pensar age enquanto se exerce como pensar. Este agir é 
provavelmente o mais singelo e ao mesmo tempo, o mais elevado, 
porque interessa à relação do ser com o homem. Toda eficácia, porém, 
funda-se no ser e se espraia sobre o ente. O pensar, pelo contrário, 
deixa-se requisitar pelo ser para dizer a verdade do ser. O pensar 
consuma este deixar. Pensar é l’engagement par l’Être pour l’Être.351 

                                                           
348 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 159. 
349 Ibidem. p. 156. 
350 Ibidem. p. 154 “O ser é ereignet na medida em que ‘lança’ o projeto lançado que é o homem, e acontece ele 
próprio na medida em que, no dito projeto, institui uma abertura em que o homem entra em relação consigo 
próprio e com os entes, os ordena num mundo, os faz ser, isto é, os faz aparecer na presença.” Gianni Vattimo. 
Introdução a Heidegger. op. cit. p. 106. 
351 Nota 1: engajamento pelo ser para o ser. 



(...) O pensar não é apenas l’engajament das l’action352 em favor e 
através do ente, no sentido do efetivamente real da situação presente. 
O pensar é o l’engagement através e em favor da verdade do ser”.353  

 
Portanto, a história do ser sustenta e determina cada condition e situation 

humaine354 e neste âmbito, escutar o apelo silencioso do dizer do ser é para um 

homem sua conversão à condição humana. 

 O pensar é, ao mesmo tempo, pensar do ser na medida em que o pensar, 

pertencendo ao ser, escuta-o. Assim, “o pensar é – isto quer dizer: o ser encarregou-

se, dócil ao destino e por ele dispensado da essência do pensar.”355 Encarregar 

significa: cuidar, consumar, amar, querer, levar à plenitude de forma á ‘gratificar a 

essência’, ou seja, deixar ser.  

 O ser-no-mundo é pensado então, não apenas como um projeto lançado, mas 

como um corresponder à interpelação do apelo do ser (verdade do ser). Isso 

significa que ele abre-se ao desocultar-se do ser como apelo e pelo apelo como 

diferença ontológica. Os principais modos de corresponder ao apelo do ser são o 

morar, o edificar e o pensar. 

 Morar, edificar e pensar para Heidegger mantém uma relação muito próxima. 

Têm a mesma raiz, já construir remonta a buan - verbo primitivo que significa 

habitar, permanecer, residir. 

 Construir (bauen) significa originariamente habitar “a maneira segundo a 

qual os humanos são na terra é o ‘Buan’, o habitar. Ser homem significa: estar na 

terra como mortal, significa: habitar”.356 Sobre a terra e dentro dela o homem edifica 

sua morada fazendo dela a morada. Construir (Bauen), significa também abrigar e 

cuidar, e não apenas produzir; produzir é um erigir, erigir é um edificar (aedificare) 

que é incluído no construir como abrigar e cuidar. O construir como habitar (cuidar e 

abrigar) é o estar na terra como mortal, na experiência cotidiana da existência 

habitual. Ou seja, o homem é mortal na medida em que habita.  

 Embora este sentido do construir como habitar (cuidar, abrigar) tenha caído 

no esquecimento e apenas o construir como edificar tenha se destacado no 

ocidente, Heidegger faz-nos ver que este deriva daquele. “Só se somos capazes de 

                                                           
352 Nota 2: o engajamento na ação. 
353 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. op. cit. p.149. 
354 C.F. Ibidem. loc. cit. 
355 Ibidem.p. 150. 
356 Idem. “Construir, habitar, pensar”. In, Conferencias y artículo. Barcelona :  Ediciones del Serbal, 1994. 
http://personales.ciudad.com.ar/M_Heidegger/construir_habita_pensar.htm 



habitar podemos construir”357, porque o construir e o pensar pertencem 

necessariamente ao habitar. Isto, no entanto não é um mero exercício de 

recuperação do sentido original das palavras, mas um diagnóstico de que algo está 

errado com o humano. Para o homem moderno o habitar não é experienciado e 

vivido como o ser do homem, não é pensado como o traço fundamental do ser 

humano. 

 Estar vivo é habitar entre os homens, morrer é não mais está entre os 

homens, deixar de habitar a terra dos homens. “Expulso da verdade do ser, o 

homem gira, por toda parte, em torno de si mesmo, como animal rationale“358, esse é 

o diagnóstico do homem contemporâneo e assim sendo, seu primeiro dever é 

aprender a morar. 

 O construir como habitar se desdobra no cuidar e no edificar, (levantar 

edifícios, cidades, pontes, casas). Nós construímos (edificamos) porque somos os 

que habitam. A essência do habitar tem o sentido de permanecer, residir. 

Permanecer por sua vez faz referência ao estar satisfeito, em paz, permanecendo 

na paz. Da palavra paz deriva o livre desdobrar-se, o preservado de danos, de 

ameaças: cuidado. “O verdadeiro cuidar é algo positivo, e acontece quando de 

antemão deixamos (abandonamos) a algo em sua essência (...) quando em 

correspondência com a palavra, o rodeamos de uma proteção, o pomos a bom 

cuidado”.359 Assim sendo, habitar na sua essência reverte ao ter sido levado à paz e 

permanecer bem cuidado. Portanto, o traço fundamental do habitar é o cuidar: Olhar 

por, tomar conta, deixar que algo se desdobre como algo até a plenitude de sua 

essência abrigada. O ser do homem descansa então no habitar.  

 O habitar na terra significa está abaixo do céu que, e, segundo Heidegger 

co-significa também, o ‘permancer’ entre os divinos. O permanecer na comunidade 

dos homens implica no co-pertencimento de céu e terra, mortais e divinos numa 

unidade originária.  

 A terra é o que serve de sustentáculo e possibilita o vivo numa unidade 

indissolúvel com os outros três (céu, mortais e divinos). O céu, além de outros, 

representa a luz, o hospitaleiro e o inóspito do tempo. Os divinos são os 

‘mensageiros da divindade que nos fazem sinal’ do sagrado que se manifesta como 

                                                           
357 http://personales.ciudad.com.ar/M_Heidegger/construir_habita_pensar.htm 
358 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 163 
359 http://personales.ciudad.com.ar/M_Heidegger/construir_habita_pensar.htm 



Deus no presentar-se ou no velamento. Já os mortais, os homens, são mortais 

porque morrem e não apenas podem morrer, mas a morte lhes constitui, são 

atravessados pela morte como morte. Só o homem morre e mesmo no morrer ainda 

está na terra, só não mais a habita.  

 Cada instância então (céu, terra, mortais e divinos) deve ser pensada na 

referência direta e na relação intrínseca da unidade dialética que há entre elas, à 

qual é indissolúvel. A unidade entre as quatro é o que se denomina quadrindade 

(Geviert) “os mortais estão na quadrindade ao habitar”360. E visto que o traço 

fundamental do habitar é o cuidar, os homens habitam na medida em que cuidam à 

quadrindade em sua essência, ou seja, o homem reside na quadrindade dela 

cuidando. 

 Como comenta Loparic, “proteger a quadrindade significa habitar o entre (das 

Zwischen), a diferença (Unter-schied), que separa e une, silenciosamente, o mundo 

e a coisa”.361 O silêncio da diferença chama, seu chamado é a linguagem.  

 O homem se essencia para a verdade do ser como um morar na quadrindade 

que reúne em si os contrapostos possíveis numa unidade. Esta unidade é dialética 

porque nenhum dos quatro é sem o outro. Há um comum-pertencer de todos eles. O 

encontro dos quatro dá-se na coisa. Os quatro constituem-se enquanto unidade 

dialética indissolúvel e indissociável. 

 Unidos em seu ser separados, cada um dá sustentáculo real ao outro, um não 

existe sem o outro, e cada um é si mesmo, numa unidade em si mesma circunscrita 

que mantém essa inteiração dialética com os outros contrapostos. O homem dá-se 

nesse viés, nesse encontro, ponto de intersecção e ponto de força, marcado pela 

dor do umbral, ou seja, a dor de ser nessa tensão dos quatro. Umbral significa vigas 

de sustentação, limiar, entrada. Das vigas de sustentação na constante tensão 

dialética entre as quatro dimensões do mundo, (céu, terra, mortais e divinos) resulta 

o soar do silêncio constitutivo e originário. Este soar do silêncio constitui a essência 

da fala. Nudez e mudez.  

 A dor do umbral é desdobrada entre mundo e coisa e é a linguagem que a 

diz. Ela é a dor de sustentação da tensão entre as quatro dimensões, dos quatro 

contrapostos. Os mantém numa unidade constantemente reiterada e enriquecida, é 

jogo. Dor do ser-separado, da diferença mesma. “O jogo é do ser, ele mesmo, ou 

                                                           
360 http://personales.ciudad.com.ar/M_Heidegger/construir_habita_pensar.htm. 
361 LOPARIC, Z. Ética e Finitude. op. cit. p. 77. 



melhor, daquilo que doa o ser e que é o dono da acontescência.”362. A dor do umbral 

é dádiva irrecusável, está na origem, na quandrindade, portanto, na origem de 

qualquer possibilidade. ‘Pertence à essenciação do ser,’ não pode ser ultrapassada 

ou anestesiada. A dor do umbral não é uma coisa que nos acontece, ela é o que 

somos.  

 Morar então significa habitar a quadrindade. Dar-se como acontecimento no 

acontecimento da tensão dialética da quadrindade. Ter que morar significa “ter que 

habitar a quadrindade na vastidão (die Weite) do mundo entre a terra e o céu, os 

mortais e os divinos”.363 

 
“A fala enquanto que Dizer da quadrindade de mundo, não é só algo 
com o que nós, homens falantes, temos uma relação, no sentido de 
uma relação existente entre homem e fala. A fala enquanto que Dizer 
que põe em caminho o mundo, é a relação de todas as relações”364. 
Ela encaminha o mundo ao seu acontecer; mantém e sustenta a 
relação das quatro dimensões opostas. 
 

 A fala mantém e sustenta, leva a acontecer e enriquece o comum-pertencer 

das quatro regiões da quadrindade, sem, no entanto, eliminar a diferença entre elas 

quatro. Ao contrário, a linguagem diz a diferença como diferença na mútua 

referência, no entre das diferenças. “A linguagem é, na medida em que se inteira a 

separação mundo-coisa. Ela se essencia como inteiração dessa diferença (...) ter 

que morar significa, assim, no sentido mais fundamental, ter que habitar a linguagem 

que des-dobra a diferença entre o mundo e a coisa e que, dessa maneira, acolhe o 

ser-separação”.365 Então a linguagem hospeda a diferença e por isso é ela a ‘casa 

do ser’. Ela acolhe o ser-separado na unidade, cuidando e protegendo. 

  
“O Dizer, como o encaminhar da quadrindade do mundo, congrega 
tudo à proximidade do comum-pertencer e isto silenciosamente,” (...) a 
invocação silenciosa do recolhimento segundo o qual o Dizer 
encaminha a relação do mundo, a chamamos o som do silêncio”366. E o 
som do silêncio é para Heidegger a ‘fala da essência.’  
 

 O falar ou nomear, “(...) não distribui títulos, não emprega palavras, senão que 

chama as coisas à palavra. O nomear invoca. A invocação aproxima o invocado. (...) 

                                                           
362 LOPARIC, Z. Ética e Finitude. op. cit. p. 79. 
363 HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. op. cit. p. 193. 
364 Ibidem. loc. cit. 
365 LOPARIC, Z. Ética e Finitude. op. cit. p.78. 
366 HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. op. cit. p. 193. 



a invocação chama a vir”, deste modo a invocação aproxima à presença o que 

anteriormente ainda não havia sido chamado. “(..) A invocação chama a vir a uma 

proximidade”, mas a invocação não arranca o que está sendo chamado de sua 

distância para pô-lo à presença simplesmente enquanto acontecimento, como se 

isto lhe fosse uma exterioridade, “a invocação invoca em si e por isso, chama para o 

agora, para a presença e chama para ali, na ausência.”367, ou seja, chama para o 

que se presenta e se ausenta num jogo de vela, des-vela. A invocação chama ao 

acontecer aquilo que está sendo nomeado. “O homem se comporta como se fosse 

ele o forjador e dono da linguagem, mas na realidade esta tem sido sempre senhor 

do homem. O falar é a suprema exortação humana, pois é em toda parte a 

primeira”368, é em toda parte o próximo.  

 A chamada original que convida a vir à intimidade entre mundo e coisa, é a 

verdadeira invocação. “Ao ser nomeada as coisas são invocadas a seu ser 

coisas”369. São chamadas a comparecer ao evento do mundo como significabilidade. 

Mas esta invocação é anterior a qualquer significabilidade, a qualquer explicação ou 

racionalização e é por isso que fazer uma experiência com a fala não é falar da fala 

apenas, é também algo diferente de adquirir conhecimento sobre a fala; tudo isso é 

já uma exterioridade à própria experiência originária.  

A investigação científica sobre as linguagens é também um produto das 

ciências e da tecnologia, tal como os satélites e bombas atômicas e sabonetes. O 

que não tem qualquer conotação positiva ou negativa: simplesmente assim se deu. 

Mas tanto o olhar científico quanto o filosófico não experiencia a fala como fala. Uma 

tal experiência só é possível desde que se deixe a fala vir à fala sem aprisioná-la de 

saída. Nas experiências que fazemos com a fala, ela mesma nunca chega.370 

No falar cotidiano, a fala mesma, nunca vem à fala. Fala-se sobre coisas e 

pessoas e encontros e questões e fatos e sucessos mas a fala mesma se retém, 

uma vez que estamos sempre preparados para mantermo-nos no falar. Então, 

porque não se experiencia propriamente a fala? Ou por outra, porque a fala mesma 

não se des-vela por inteiro? Desde onde fala a fala para que possa assim reter sua 

essência? Fala desde o nu. Desde a nudez e mudez de um silêncio apropriador que 

jamais se esgota mas que é a via de acesso ao salutar. “Fala curiosamente ali onde 
                                                           
367 HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. op. cit. p. 19. 
368 http://personales.ciudad.com.ar/M_Heidegger/construir_habitar_pensar.htm 
369 HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem.  p.20 
370 C.F. Ibidem. p. 145 



não encontramos a palavra adequada, quando algo nos concerne, nos arrasta, nos 

oprime ou nos anima”.371 

Portanto, a linguagem é a morada do ser, porque enquanto morada, abriga, 

cuida na relação ao homem. Neste cuidar e mútuo-pertencer, homem e ser 

acontecem como verdade de ser para o que há.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
371 Ibidem. p. 145 



3.3 Arte e linguagem (a poeticidade como momento privilegiado do acontecer 
da verdade na linguagem). 
 

 
“Criar não é imaginação, é correr o grande risco de 
ser a realidade”. 

 
Clarice Lispector 

 
 
Para Heidegger, a arte é por excelência uma forma do Ser se revelar; arte é 

revelação de ser. Na obra de arte acontece a revelação da verdade de algo. A 

essência da obra de arte consiste em instalar um mundo, no sentido de provocar 

uma abertura nova. A arte caracteriza-se fundamentalmente pelo fato de ser 

irredutível ao mundo, não se resolve no uso, não se esgota aí, ultrapassa qualquer 

uso, se impõe como digna de atenção enquanto tal, isso porque a obra, ao abrir um 

mundo, funda-o. 

Para Vattimo, “A obra é abertura da verdade” (...) porque nela está “realizada 

a verdade não só como desvelamento e abertura, mas também como obscuridade e 

ocultamento.”372  

Por verdade se entende, na maior parte das vezes, esta ou aquela verdade, 

algo verdadeiro ou qualquer conhecimento que se anuncie numa proposição. Esse 

modo de pensar acaba por cair num círculo, pois aí o “verdadeiro é o que 

corresponde ao real, e o real é o que é na verdade”.373 onde a verdade é a essência 

do verdadeiro numa confusão justificadora de si mesma. Este olhar não é 

comprometido com a verdade, mas com a idéia de verdade. 

 Para Heidegger a verdade deve ser pensada pelo viés da essência do 

verdadeiro, ou seja, pelo des-ocultamento de ser e ente. A verdade pensada como 

adequação, como concordância entre pensamento e coisa exige que exista um 

mostrar-se da coisa como tal. 

 Como desocultação a verdade não só recolhe o que está explícito na palavra, 

mas precisamente se empenha por experimentar o não pensado, o que permanece 

velado “no fundo da essência da verdade como correção”.374 A concepção de 

verdade como correção ou como adequação está gasta e não mais responde ao 

homem no hoje. O esfacelamento e superficialidade das relações humanas são 

também decorrência deste fato. 
                                                           
372 VATTIMO, G. Introdução a Heidegger. op. cit. p. 116. 
373 HEIDEGGER, Martin.  El origem de la obra de arte. in Arte y Poesia. p. 82. 
374 Ibidem. p. 85. 



 O fato é que, para essa concepção de verdade como correção ou como 

adequação, parte-se de algo anterior que a possibilita, o próprio desvelamento: mas 

este, não é tematizado. A desocultação é o advento por excelência da verdade, ela 

possibilita o se poder pensar numa ‘essência da verdade’. A desocultação expõe-

nos à claridade. “Com todas as nossas representações corretas, nem sequer 

poderíamos supor que haja algo manifesto pelo qual nos regemos, se a 

desocultação dos entes não nos houvesse exposto à claridade, na qual entra todo 

ente e da qual se retira” 375. 

Como acontece a verdade como desocultação? Ou melhor, o que é a 

desocultação em si mesma? Como acontece o seu mostrar-se? 

 O estado de não ocultação dos entes é o que os gregos chamam de alethéia. 

Nela manifesta-se o mostrar-se do ente e o encoberto dele que permanece como 

mistério pois, como diz Heidegger, “há muito nos entes que o homem não é capaz 

de dominar. Só se conhece pouco”.376 Significa isto que o ente nunca é só nossa 

obra, nossa representação, escapa-nos na sua infinitude mesmo quando é pelo 

homem fabricado, isso porque,  

 
“(...) no centro do ente em totalidade existe um lugar aberto que é o 
claro (...) o ente só pode ser, enquanto ente, se está dentro e mais 
além do iluminado por essa luz. Só essa luz nos oferece e nos garante 
um transito ao ente que não somos nós e uma via de acesso ao ente 
que somos nós mesmos. (...) Só no espaço iluminado pode o ente 
estar ele mesmo oculto”.377  
 

O que nos faz concluir que todo ente guarda em si na presentificação o 

antagonismo da reserva, preserva-se no seu mostrar-se. Reserva-se numa 

ocultação, não se mostra totalmente. O ente não se nega totalmente à luminosidade 

do que se dá a acontecer, também não se expõe por inteiro esgotando-se. A 

ocultação do ente se dá de dois modos, por um negar-se ou por um dissimular-se. 

Segundo Heidegger, “A ocultação como o negar-se não é primeiro e unicamente o 

limite do conhecimento, mas o começo da iluminação do alumbramento”.378, esse 

negar-se não é um simples recusar-se, mas o ente aparece oferecendo-se, “como 

diferente ao que é (...) a ocultação se oculta e se dissimula ela mesma.”379. O lugar 

                                                           
375 HEIDEGGER, Martin. In Arte y Poesia. op. cit. p. 86 
376 Ibidem. loc. cit. 
377 Ibidem. loc. cit. 
378 Ibidem. p. 87. 
379 HEIDEGGER, Martin. In, Arte y Poesia. op. cit. p. 87 



aberto, iluminado não é algo determinado, esgotável de sentido, mas que é na dupla 

ocultação do ente que a iluminação se efetua. “A desocultação do ente não é jamais 

apenas um estado existente, mas um acontecimento. A desocultação (verdade) não 

é nem uma propriedade das coisas, no sentido do ente, nem das proposições”.380 

Mas o acontecer mesmo de mundo e entes e coisas. “A essência da verdade, isto é, 

a desocultação, está dominada por um recusar-se no modo da dupla ocultação. A 

verdade é em sua essência não-verdade”.381  

O fato de que a essência da verdade dar-se também como velamento, não 

quer dizer que o caráter da essência da verdade seja em si paradoxal, que possa 

ser e não ser verdade, caindo num relativismo barato. Mas é neste jogo do ocultar-

se, desvelar-se, que a verdade mostra seu verdadeiro núcleo e neste jogo está 

comprometida a essência dela. “A essência da verdade é em si mesma a luta 

primordial em que se conquista aquele centro aberto, dentro do qual está o ente, e 

desde o qual se recolhe dentro de si mesmo”.382 

Para Heidegger um dos modos como acontece a verdade é o ser-obra da 

obra, no sentido que o campo aberto pela obra de arte estabelece um mundo e o 

sustenta exatamente na tensão em que se desdobra o jogo do ocultar-desvelar. Na 

obra de arte “o ente em totalidade é levado a desocultação e mantido nela”.383 Isso 

porque, na obra, está em operação a verdade, em outras palavras, o acontecer da 

obra pertence à verdade. O pôr em obra da verdade é determinado como a essência 

da arte, “à essência da obra pertence o acontecer da verdade”.384 

A realidade da arte se determina pelo que opera na obra, ou seja, pelo seu 

acontecer propriamente enquanto um desdobramento da luta entre ocultação e 

desvelamento. “Na obra está em operação o acontecimento da verdade”.385 A arte 

põe em descoberta um mundo. Neste sentido, “a obra de arte encerra o seu próprio 

mundo, mundo que ela própria funda e institui, de maneira que para ser 

compreendida não necessita ser colocada historicamente num ambiente.”386 ou seja, 

a obra de arte é atemporal, ela própria abre e funda um mundo em cada época; 

                                                           
380 Ibidem. p. 88. 
381 Ibidem.loc. cit. 
382 Ibidem. loc. cit. 
383 Ibidem. p. 89s 
384 Ibidem. p. 91 
385 Ibidem. p. 92.  
386 VATTIMO, G. Introdução a Heidegger. op. cit. p. 115 



significa que ela não se situa apenas no mundo como simples objeto, mas como a 

fundação de um mundo387.   

Assim, a arte, não se limita a pertencer a uma abertura do mundo, mas “abre 

a seu modo o ser do ente. Esta abertura388, quer dizer, o desentranhar a verdade do 

ente, acontece na obra. Na obra de arte se tem posto em operação a verdade do 

ente. A arte é o pôr-se em operação a verdade”.389 Na obra está em operação o 

acontecer da verdade do ente que se desvela na e desde a totalidade do ser. 

Para Heidegger, na poesia (Dichtung) está a essência de todas as artes como 

um fazer surgir da verdade. “Toda a arte, enquanto fazer acontecer o advento da 

verdade, é, na sua própria essência, poesia”390. Onde Dichtung é criação, instituição 

de algo novo. “A verdade, como iluminação e ocultamento do ente, dá-se enquanto é 

gedicht, expressada como poesia”391. 

O filósofo parte da pressuposição de que poesia e pensamento pertencem a 

uma mesma vizinhança. São como montanhas vizinhas. “O pensamento anda por 

caminhos vizinhos à poesia. (...) Poesia e pensamento se necessitam mutuamente 

em sua proximidade, cada um a seu modo quando se chega ao limite.”392. Portanto, 

fazer uma experiência pensante com a fala requer que se toque a proximidade onde 

habita o pensamento e a poesia. Poesia e pensamento habitam próximo, frente-a-

frente num encontro.   

Portanto, uma reflexão sobre o caminho do pensamento obriga ao 

interrogante pensar esta proximidade entre pensamento e poesia. O que Heidegger 

quer com uma reflexão que pensa esta proximidade é “encontrar uma possibilidade 

para uma experiência pensante com a fala.” O que exige, segundo ele, “o aprender a 

prestar atenção à proximidade mesma na qual habita a poesia e o pensamento. (...) 

A poesia se move no elemento do dizer, o mesmo que o pensamento”393.  

“Mas o permanente o instauram os poetas” 394. Esta é uma das frases chaves 

do segundo Heidegger que faz referência ao caráter fundante e inaugural 

                                                           
387 “A obra de arte não pode situar-se no mundo, mas ela própria abre um mundo porque representa uma espécie 
de ‘projeto’ sobre a totalidade do ente e, neste sentido, é novidade radical”. Gianni Vattimo. Introdução a 
Heidegger. op. cit. p. 116. 
388 Isso porque a arte ‘ abre e institui essa própria abertura: a obra não só produz uma mudança interior no 
mundo, como, além disso, modifica a própria abertura, produz uma ‘mudança do ser’.”  Ibidem. p. 117. 
389 HEIDEGGER, Martin. “El origem de la obra de arte”. In Arte y Poesia. op. cit. p. 68. 
390 Cf. Ibidem. p. 138. 
391 Ibidem. 
392 Idem. A caminho da linguagem.  op. cit. p. 155. 
393 Ibidem. 167. 
394 Idem. “Hölderlin y la essencia de la poesía”. In Arte y Poesia. op. cit. p. 137. 



pertencente à arte da palavra. O que dura, o funda os poetas, a palavra do poeta 

mantém em imperiosa permanência aquilo que é aberto com o dizer poético.395 

Sendo assim, “a poesia é instauração pela palavra e na palavra”396. O que 

instaura é o permanente. O que permanece, não é o que sempre existiu, mas o que 

se desvela na totalidade do ente. O que se põe a descoberto para que o ente 

apareça, é o ser. Então, o que se instaura é o que permanece. “O poeta nomeia aos 

deuses e a todas as coisas no que são”.397 Neste sentido, o que dizem os poetas é 

instauração não só por ser doação livre de ser, mas sobretudo por oferecer uma 

fundamentação ao existir humano.  Portanto a essência da poesia é “instauração do 

ser com a palavra”398.  

O poeta, ao dizer a palavra essencial, nomeia sempre pela primeira vez a 

verdade do ser. Isto significa que a arte é infinita e inesgotável quanto à 

possibilidade de significação. Para Heidegger a razão de ser da existência mesma é 

poética de origem, ou seja, é ‘poética’ em seu fundamento.  

Que significa dizer que a existência é ‘poética’ de origem? Significa que o 

homem ‘habita poeticamente’ o mundo, onde “‘habitar poeticamente’ significa estar 

na presença dos deuses e ser tocado pela essência próxima das coisas. Que a 

existência é ‘poética’ em seu fundamento quer dizer, apenas que o estar instaurada 

(fundamentada) não é um mérito, mas uma doação”.399   

Que relação tem o universo da poesia como o que instaura o fundamento da 

existência, com o reino da linguagem? “o reino de ação da poesia é a linguagem” 400, 

e então a essência da poesia deve ser concebida dentro daquilo que lhe é o suporte, 

a linguagem. É a poesia que ‘nomeia e instaura o ser e a essência das coisas’, mas 

isso não o faz ela aleatoriamente por um dizer caprichoso. “(...) a poesia não toma a 

linguagem como um material já existente, mas que a poesia mesma torna possível a 

linguagem”.401 Portanto se faz necessário que se entenda a essência da linguagem 

a partir da essência da poesia. Não se quer afirmar aqui que todos tenham que ler 

                                                           
395 “A obra descolando sobre si mesma abre um mundo e o mantém em imperiosa permanência”. Arte y Poesia. 
op. cit. p. 74. 
396 Ibidem. p. 137. 
397 “A poesia é a instauração do ser com a palavra (...)O ser nunca é um ente. Mas posto que o ser e a essência 
das coisas não podem ser calculados nem derivados do existente, devem ser livremente criados, postas e doados. 
Esta livre doação é instauração”. No segundo Heidegger o ser no seu doar-se torna possível o que há, mas o que 
há:ser, continua inesgotável. Ibidem. loc.cit. 
398 Ibidem.p. 138. 
399 Ibidem. p. 139. 
400 Idem. A caminho da linguagem.  op. cit. p. 140. 
401 Ibidem. loc. cit. 



poesia para que possam falar ou ter uma chance ao existir, existir independe do 

homem, continuar existindo sim, depende dele. Mas é que sendo a poesia o viés 

pelo qual o homem mais se aproxima do ser, aí reside o lugar por excelência de 

acesso ao verdadeiro.  

O poema está caracterizado por ser um contexto onde radica o desnudar, 

onde é recolhido o dizer originário. Onde propriamente é feita a experiência desde o 

acontecer, pode-se dizer que neste âmbito, uma experiência se deu, ou seja, que 

nos alcançou, nos tomou como acontecer.  

Para Heidegger, “se é verdade que o ser humano tem por morada de sua 

existência a própria fala – independentemente de se o sabe ou não – então a 

experiência que chegamos com a fala nos alcança no mais interno de nossa 

existência”.402 Neste sentido, cabe afirmar que “o diálogo entre pensamento e poesia 

evoca a essência da fala para que os mortais possam aprender de novo a habitar na 

fala”.403 Mas não se pode afirmar de modo definitivo se a poesia é em si mesma uma 

forma de pensamento ou se o pensamento é em si mesmo uma forma de poesia.  

Mesmo porque, essa questão não tem relevância aqui. Importa olhar a 

proximidade entre pensamento e poesia, visto que são modos do dizer onde dizer 

significa: “mostrar: deixar aparecer; liberação luminosa-ocultadora, entendida como 

oferecimento (...) do que chamamos mundo. O luminoso-velador, mascarante 

oferecimento do mundo é a natureza essencial do dizer.”404 No dizer (die Sage) 

reside a essência da fala. É nessa perspectiva, Richard Palmer vai afirmar que 

“Heidegger identificou a essência do ser, do pensamento, do homem, da poesia e da 

filosofia com a função hermenêutica do dizer”.405 

Vattimo diz que “para Heidegger, o fato de que  Dichtung designa, antes de 

mais, a poesia como arte específica da palavra não é casual, mas alude a uma 

conexão profunda”406 no caminho do seu pensar. Tanto a concepção de ser 

entendido como luz que está implícita não apenas em Ser e Tempo, mas nas suas 

obras posteriores, mantém uma conexão implícita com a concepção de linguagem 

                                                           
402 HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. op.cit. p 143. “Todo dizer essencial é retorno para prestar 
ouvidos a esta mútua pertença velada de dizer e ser, palavra e coisa. Ambos, poesia e pensamento, são um dizer 
eminente na medida em que livres ao segredo da palavra como a o que lhes é o mais digno de pensar; assim e 
desde sempre, permanecem juntos no parentesco de um e do outro.” Ibidem. p. 213. 
403 Ibidem. p. 36. 
404 Ibidem. p. 179. 
405 PALMER, E. Richard. Hermenêutica. op. cit.  p. 159. 
406 VATTIMO, G. Introdução a Heidegger. op. cit. p. 119. 



como o próprio modo de abrir-se da abertura do ser, ou seja, linguagem enquanto 

escuta do apelo do ser, como o lugar do acontecimento da verdade. 

Isso significa que a abertura do mundo se dá antes de mais, na linguagem, é 

na linguagem que acontece qualquer mudança do ser: ‘a própria linguagem é poesia 

em sentido essencial. ’ 

O que Heidegger tenta pensar com a proximidade entre poesia e 

pensamento, está para ele 

 
“muito longe de ser um mero inventário de relações representadas. 
Esta proximidade governa em todas as partes nossa existência sobre a 
terra e o caminhar nela. Mas ao converter-se o pensamento atual mais 
decidida e exclusivamente no calcular, instrumentaliza todas as 
possíveis forças e ‘interesses’ disponíveis para calcular como poderá o 
homem instalar-se proximamente no espaço cósmico esvaziado de 
mundo (weltlos). Este pensamento está a ponto de abandonar a terra 
como tal terra. (...) Este pensamento é já por si mesmo a explosão de 
um poder que poderia aniquilar tudo em nada (Nichtige). De resto, todo 
o que deriva de semelhante pensamento, os processos técnicos do 
funcionamento da maquinarias de destruição, não seria mais que o 
último e sombrio ponto final: a loucura que acaba no sem sentido”407 

  

Trata-se de assegurar audibilidade à palavra do poeta o que não quer dizer 

passividade, ficar à espera do artista que diga o que há para ser pensado, mas 

deixar-se estar atento, entregue à escuta do que há para ser ouvido enquanto 

impulso originário do ser. Pois, poesia e pensamento se pertencem mutuamente, 

inclusive, a filosofia corre nos trilhos de inspiração dos poetas, ali onde a linguagem 

fala. ”Falamos sobre a fala quando, na realidade, já deixamos que a fala, desde ela 

mesma, nos fale, ela mesma em si, dizendo-nos sua essência”408 

O homem é o herdeiro e aprendiz de todas as coisas que há na terra numa 

intimidade com a palavra que acontece mediante a criação do mundo. “A 

manifestação do ser do homem e com isso sua autêntica realização acontece pela 

liberdade da decisão”.409 Este substrato de decisões constitui a história do homem e 

dos povos. Para que seja possível essa história, é dada ao homem a fala. A 

‘linguagem é o mais perigoso dos bens do homem’, afirma Heidegger. Em que 

                                                           
407 HEIDEGGER, Martin.  A caminho da linguagem.  op. cit. p.169s. 
408 Ibidem. p. 170. 
409 Idem. “Hölderlin y la essencia de la poesía”. In Arte y Poesia.  p. 131. 



sentido ela é o mais perigoso dos bens? “A fala é o que primeiro cria o lugar aberto 

da ameaça e do erro do ser e a possibilidade de perder o ser, isto, o perigo”.410  

A fala não é apenas o perigo dos perigos, mas guarda em si mesma um 

perigo contínuo, pois torna presente a obra. Por ela chega ao acontecer o mais puro 

e claro e o mais obscuro da obra ou do homem e de suas relações. A fala é a 

chance do acontecer de cada ente específico. Em que sentido é um ‘bem’ para o 

homem este que é o mais perigoso? Como instrumento eficaz de transmissão de 

experiências e comunicação. Só que sua essência não consiste nisso, isso é mais 

uma conseqüência de sua essência.  

 
“A fala não é só um instrumento que o homem possui entre muitos 
outros, é o primeiro em garantir a possibilidade de estar em meio da 
publicidade dos entes. Só há mundo onde há fala (...) A fala não é um 
instrumento disponível, mas aquele acontecimento que dispõe a mais 
alta possibilidade do ser homem”411. 
 

 Ela é um bem no sentido mais original da palavra, por garantir que o homem 

possa ser histórico. O acontecimento dos deuses e do mundo é contemporâneo do 

acontecimento da fala. Por sua vez, a palavra que nomeia é invocação dos 

deuses.412este sentido, a arte da palavra é a mais próxima mudez nua do ser. Do 

silêncio que constitui a essência da fala.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                           
410 HEIDEGGER, Martin. “Hölderlin y la essencia de la poesía”. In Arte y Poesia.  p. 131. 
411 Ibidem. p. 133 
412 “os deuses só podem vir à palavra quando eles mesmos nos invocam, e estamos sob sua invocação. A palavra 
que nomeia aos deuses é sempre uma resposta a tal invocação.” Por isso, a fala é o acontecimento maior da 
existência humana.  Ibidem. p. 136 



3.4 Nudez e Mudez: Silêncio e linguagem originária. 

 
 

“Então escrever é o modo de quem tem a palavra como 
isca: a palavra pescando o que não é palavra. Quando 
essa não-palavra – a entrelinha – morde a isca, alguma 
coisa se escreveu. Uma vez que se pescou a entrelinha, 
poder-se-ia com alívio jogar a palavra fora. Mas aí 
cessa a analogia: a não-palavra, ao morder a isca, 
incorporou-a. O que salva então é escrever 
distraidamente.” 

 
Clarice Lispector 

 
 

Para Heidegger, toda problematização da linguagem e todo uso concreto dela 

pressupõem que ela já tenha falado, e tenha falado desde onde? Desde o silêncio 

re-colhe-dor do ser que é possibilidade inexorável para o dizer constitutivo do ser-

no-mundo. Portanto, como já foi dito, a linguagem aponta agora para o próprio ser: a 

presença do presente, dualidade do ser e do ente em sua unidade, pertence ao ser 

como mensageiro, como aquele que transmite a mensagem e a conserva. Ouvir 

consiste em acolher e re-colher o escutado desde sempre.  

A experiência pensante com a linguagem assinala para a idéia de que ela é a 

experiência fundadora não só do ente, mas também do ser. Clarifica-se agora nessa 

fase do pensar de Martin Heidegger a íntima pertença entre ser-homem-liguagem-

verdade, seja na estrutura do Ereignis, apropriação-expropriação do evento de ser, 

seja na concepção da obra de arte como abertura e instituição de mundo, e, 

portanto, como o lugar de abertura na verdade do ser. 

Desde Ser e Tempo o silêncio aparece como fundante e originário. Nesta 

obra, ele é constitutivo do discurso tanto quanto a escuta.  Mas, 

 
O “que é o silêncio? Não é só o que não ressoa. No que não ressoa se 
perpetua meramente a imobilidade do soar e do fonar. Mas a 
imobilidade não está só limitada à fonação enquanto que sua 
superação, nem é o imóvel propriamente o que é quieto. O imóvel é 
sempre, por assim dizer, é o reverso do que está na quietude. O imóvel 
mesmo repousa ainda na quietude. (...) a invocação que reúne é o 
ressoar.(...) A fala fala enquanto que apelo da Diferença que 
encomenda mundo e coisa  à simplicidade de sua intimidade”.413 

 

                                                           
413 HEIDEGGER, Martin.  A caminho da linguagem. op. cit. p. 27. 



A linguagem antes de ser a instância da representação, é o lugar da escuta e 

da resposta. Escuta do apelo silencioso do ser, escuta do indizível enquanto o não 

calculável, enquanto aquilo que possibilita qualquer dizer mas que não se esgota em 

nenhum dito sub-dito, inter-dito ou entre-dito. Para Heidegger, “um pensamento 

recebe sua determinação do fato de se ouve e de como ouve o dizer confiador 

dentro do qual fala a essência da fala”.414 O dizer confiador do ser como apelo ao 

comum-pertencer de homem e ser, como convocação ao acontecer de homem e 

mundo. 

O apelo silencioso do ser ultrapassa todo e qualquer dizer, tem a força 

silenciosa do pos-sível415 e é também resposta enquanto o acolher o chamado a ser 

do ser. Silêncio aqui é o escutar originário. A tese é de que homem e ser acontecem 

num dizer silencioso uma vez que quem nunca ouviu nada não pode falar. Portanto, 

é o 

 
“silêncio que concentra em si aquilo que primeiramente possibilita 
desvelamento.(...) O que o desvelamento, antes de qualquer outra 
coisa, garante, é o caminho no qual o pensamento persegue a este 
único e para o qual se abre: (...) o fato de que a presença se presenta.” 

416 
 

A capacidade critica do pensar exige que este tenha acesso ao originário, 

nudez sem nome que lhe possibilita. Esta possibilidade é a relação que o pensar 

mantém com o silêncio. O soar da palavra só é possível por brotar do silêncio. 

Portanto, “poder falar e poder ouvir são igualmente originários. Somos um diálogo 

quer dizer que podemos ouvir mutuamente”417, ou seja, o diálogo é o acontecimento 

essencial da fala e o homem acontece como diálogo, desde que o tempo é tempo. 

“Ser um diálogo e ser histórico são ambos igualmente antigos, se pertencem um ao 

outro e são o mesmo”.418  

 
“na linguagem essencial, instituem-se os mundos históricos em que o 
estar-aí e o ente se relacionam entre si nos vários modos da presença 

                                                           
414 HEIDEGGER, Martin.  A caminho da linguagem. op. cit. p. 165 
415 “O ser como o que pode e quer é o ‘pos-sível’. O ser como o elemento é a ‘foça silenciosa’ de poder que quer 
dizer, isto é, do possível. (...) quando falo de ‘força silenciosa do possível’, não me refiro ao possibile de uma 
possibilitas apenas representada, nem à potentia enquanto essentia de uma actus da existentia, refiro-me ao 
próprio ser que pelo seu querer, impera com seu poder sobre o pensar e, desta maneira, sobre a essência do 
homem, e isto quer dizer, sobre sua essência com o ser.” Idem. Carta sobre o humanismo. op. cit. p. 151 
416 Idem. O fim da filosofia e a tarefa do pensamento. op. cit. p. 105. 
417 Idem. Hölderlin y la essencia de la poesia. In, Arte y Poesia. op. cit. p. 134. 
418 Ibídem. p. 135. 



no mundo. (...) De maneira que a linguagem é a sede, o lugar do 
acontecer do ser como abrir-se das aberturas históricas em que está 
lançado o Dasein,  e Heidegger  concebe a estrutura do Ereignis de 
acordo com o modelo da relação do homem com a linguagem.”419z 

   
A palavra autêntica é a palavra inaugural do alvorecer humano. Ela faz 

acontecer verdade; é o abrir dos horizontes históricos só onde é possível ser e 

homem. Porém, essa relação da palavra com o silêncio, não é apenas relação de 

dependência de fundamento, como se a palavra necessitasse de um antes, para 

dele poder emergir. Mas o falar autêntico está numa relação constante como o outro 

do significante, da linguagem. O falar autêntico é mais que um calar simplesmente 

do silêncio, “falamos quando se perde o fundo, quando notamos a falta de um 

fundamento (Grund), na medida que o buscamos e desejamos falá-lo”.420. Falamos 

desde o fundo sem fundamento que o é homem, e exatamente por isso. Ou seja,   

 
“o acontecimento da linguagem comporta um risco porque o outro da 
linguagem não é somente o fundo mudo sobre o que a palavra ressoa, 
nem somente o silêncio que marca os intervalos e as diferenças entre 
palavra e palavra, senão que é, positivamente, o silêncio da 
temporalidade vivida que tem como seu limite e como seu fundamento 
constitutivo a morte”421. 
 

O silêncio não é o horizonte fundante que a palavra precisa para poder 

acontecer, mas é o abismo, a falta de fundo onde a palavra se perde e donde a 

palavra nasce.  “A fala necessita do falar humano mas, ao mesmo tempo, não é o 

puro e simples produto de nossa atividade falante”.422 Isto é, “só podemos ser isto 

‘escutantes’ (Hörende) a medida em que pertencemos (gehören) ao Dizer”.423 Desde 

e já e sempre somos escutantes do diálogo originário, nudez. Isso implica que, “o 

caminho da linguagem pertence ao Dizer, que vem determinado desde o advento 

apropriador.´(...) O caminho é apropriante”.424 

                                                           
419 VATTIMO, G.  Introdução a Heidegger. op. cit. p. 121. 
420 HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. op. cit.  p. 13. 
421VATTIMO. G. Heidegger y la poesía como ocaso del lenguaje. cp. cit. 122. 
422 HEIDEGGER, Martin.  A caminho da linguagem. op. cit. p. 230 “O som do silêncio não é nada humano. Em 
compensação, o ser humano é em sua essência, ser falante. Esta palavra ‘falante’ significa aqui: levado a sua 
propriedade a partir do falar da fala. (...) a essência da fala – o som do silêncio – necessita e põe em uso o falar 
dos mortais para poder soar como o som do silêncio a seus ouvidos. Só na medida em que os homens pertencem 
ao som  do silêncio são capazes em um modo que a eles lhes é próprio, do falar que faz soar a fala.” Portanto, “o 
falar dos mortais é invocação que nomeia, que encomenda (apela) vir coisas e mundo desde a simplicidade da 
Diferença.” Ibidem. p. 28. 
423 Ibidem. p. 232. 
424 Ibidem. p. 236. 



 O dizer, por sua vez, é do ser, dizer confiador. O desdobramento da fala 

pertence a este. “O silencio, ao que se só atribuir a origem do falar, é já de por si um 

corresponder. O silêncio (Schwegen) corresponde à inaudível chamada da calma 

(Stille)  do Dizer apropriador-mostrante. O Dizer que descansa no advento 

apropriador é, enquanto que mostrar, o modo mais próprio de apropriar. O advento 

apropriador é dizente”.425 

 Uma nudez progressiva do dizer não tem por intenção chegar à anulação do 

mundo e do homem, mas o sentimento oceânico de envolto e envolvido, pertencer 

ao dizer do ser. Isso porque, o escutar não somente acompanha e rodeia ao falar, tal 

como sucede no diálogo.  

 
“A simultaneidade de falar e escutar tem uma significação mais ampla. 
O falar é, enquanto que dizer, desde si um escutar. É escutar a fala 
que falamos. A escuta da fala precede, também e do modo mais 
inadvertido, a qualquer outra escuta. Não só falamos a fala, falamos 
desde a fala. Somos capazes disso somente porque desde sempre 
temos escutado a fala”.426  
 

A fala fala neste sentido cada vez segundo o modo no qual o advento 

apropriador enquanto tal se oculta ou se retira.427A escuta funda-se também no 

advento apropriador visto que o poder escutar o Mostrar do dizer é o tornar próprio, 

é o que desdobra-se enquanto acontecimento real, então o escutar reside no 

advento-apropriador. O que significa: o ser do homem funda-se na fala.  

 
“(...) Porém a unidade deste diálogo consiste em que a cada vez está 
manifesto na palavra essencial no um e o mesmo por o que nos 
reunimos, em razão do qual somos um e propriamente nós mesmos. O 
diálogo e sua unidade são portadores de nossa existência”.428 

 
Daí a afirmação de Heidegger: “é a linguagem que fala, pois o falante se 

experimenta como a mediação da revelação de um que é maior que ele”429. O 

homem fala enquanto que corresponde a fala. Corresponder é está à escuta. Há 

escuta na medida em que há pertença ao mandato do silêncio. “A fala fala enquanto 

que diz, isto é, mostra. Seu dizer brota do antigamente falado, mas até agora ainda 

‘não dito’, Dizer (Sage) que atravessa e permeia o traço abridor de desdobramento 

                                                           
425 HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. op. cit. p. 237s. 
426 Ibidem. p. 229. 
427 Cf. Ibidem. p. 237s. 
428 Idem. Hölderlin y la essencia de la poesía. In, arte y Poesia.  op. cit. p. 134. 
429 Idem. O fim da filosofia e a tarefa do pensamento. op. cit. p. 105. 



da fala. A fala fala enquanto que, como Mostração que chega a todos os âmbitos do 

presente, deixa, a partir deles, aparecer, ou des-aparecer presença”.430O mostrar, o 

dizer, o trazer à luz são os modos do ser se des-velar, do acontecimento do 

verdadeiro. 

 
“Para um pensar que procura pensar a verdade do ser, a única questão 
que permanece é se a determinação do ser como o simplesmente 
transcendente já nomeia a simples essência da verdade do ser. (...) A 
única tarefa do pensar é trazer à linguagem, sempre novamente, este 
advento do ser que permanece e em seu permanecer espera pelo 
homem”.431  

 

Para isso é preciso uma comprovação constante de si e de até onde somos 

capazes do que é próprio à correspondência: a antecipação na retenção. “(...) O 

homem fala só que enquanto que corresponde a fala (...) Seu falar fala para nós no 

falado.”432 

Corresponde ao apelo do ser que chama desde a diferença. É por isso que a 

questão da diferença é, no segundo Heidegger, como tema central a ser trabalhado 

conjuntamente à linguagem. A linguagem diz a diferença como mútua referência de 

ser e ente, preservando-a, protegendo-a. A linguagem diz a diferença cuidando-a 

desde o des-velamento. “O ser lançado reconheceu-se como um ser sempre 

resposta a uma chamada; (...) à luz do caráter lingüístico que pertence à abertura da 

verdade, o evento do ser manifesta-se como unidade de apelo e resposta. (...) a 

linguagem é a sede do evento do ser”.433 

                                                           
430 HEIDEGGER, Martin.. A caminho da linguagem. op. cit.  p. 230. 
431 Ibidem. p. 174. Isto por que, “O projeto dentro do qual as coisas adquirem ser é, pois, um fato lingüístico: 
‘Onde não há linguagem, não há abertura do ente (...) a linguagem, ao nomear o ente, pela primeira vez o faz 
chegar à palavra e à aparição” G. Vattimo. Introdução a Heidegger op. cit. p. 120. 
432 HEIDEGGER, Martin. A caminho da linguagem. p. 30 “Os mortais falam na medida em que escutam. Estão 
atentos à invocação do mandato do silencio da Diferença  ainda que não a conheçam. A escuta des-prende do 
mandato da Diferença o que leva à sonoridade da palavra. O falar que des-prende escutando é o Corresponder. 
(...) O Corresponder é, desde que um des-prender que escuta, ao mesmo tempo um responder com 
reconhecimento. Os mortais falam na medida em que correspondem à fala de um modo duplo: des-prendem da 
fala o que lhe evolvem. (...) A palavra dos mortais fala enquanto que, de modo múltiplo, Corresponde.” Ibidem. 
29. 
433 VATTIMO, G. Introdução a Heidegger, op. cit. p. 123 “A clareira garante e possibilita a ela mesma o 
presentar-se. A alethéia, o desvelamento, devem ser pensados como a clareira que assegura ser e pensar e seu 
presentar-se recíproco. Somente o coração silente da clareira é o lugar do silêncio do qual irrompe algo assim 
como a possibilidade do comum-pertencer de ser e pensar, isto é, a possibilidade do acordo entre presença e 
apreensão. (...) Sem a experiência prévia da Alethéia como clareira, todo discurso sobre a seriedade ou o 
descompromisso do pensamento permanecem infundado. (...) O desvelamento é como que o elemento único no 
qual tanto ser como pensar e seu comum-pertencer podem dar-se.” Martin Heidegger. O fim da filosofia e a 
tarefa do pensamento. op. cit. p. 105. 



Para Heidegger o falar dos homens não repousa em si mesmo, mas na 

relação ao falar da fala. Esse falar da fala é o som da diferença, daquilo que apela, 

que chama a ser mundo e coisa num duplo movimento de recolher tanto coisa a 

mundo quanto mundo à coisa. “Na enunciação, seja discurso ou seja escritura, se 

rompe o silêncio.” (...) Isso porque, “o modo segundo o qual os mortais, chamados 

desde a Diferença nela mesma, falam a sua vez, é o Corresponder”434. Não é do 

tanto ouvir por aí da linguagem cotidiana que o homem fala, mas de origem ele é 

requisitado pelo dizer, pelo falar do ser desde que o invoca. “O falar humano, antes 

que nada, deve ter escutado o mandato da invocação tanto que qual o silêncio da 

Diferença chama mundo e coisa ao rasgar de sua simplicidade. Cada palavra do 

falar dos mortais fala desde esta escuta e enquanto que tal escuta”. 435 

A diferença ontológica que no primeiro é tema central, no segundo, está 

imbricada na linguagem. A linguagem diz o acontecer e desdobramento entre mundo 

e coisa, entre ser e homem, portanto, nomeia a diferença. “Os mortais falam na 

medida em que escutam. Estão atentos à invocação do mandato do silencio da 

Diferença ainda que não a conheçam. A escuta des-prende do mandato da 

Diferença o que leva à sonoridade da palavra. O falar que des-prende escutando é o 

Corresponder.” (...) O Corresponder é, desde que um des-prender que escuta, ao 

mesmo tempo um responder com reconhecimento. 

Aí está a importância do dizer poético para Heidegger, pois o pensador ou o 

poeta ajuda com a sua palavra o ser aparecer, a mostrar-se, mas ele não o obriga 

aparecer, não recorre à força, acontece como um doar-se. Tudo depende duma 

escuta, duma espera (mas que não é espera de algo determinado por antecipação, 

não é espera consciente, mas de con-vocação). “Esta escuta atenta donde sai a 

palavra exige silêncio, uma retenção (Verhaltenheit), um pudor (Scheu), tonalidades 

sem as quais não há probidade do dizer (...) O ser não se inscreve a si mesmo na 

letra. A palavra da verdade é deixada ao homem. Só o pensamento-palavra, se está 

‘atento à conveniência do dizer do ser’”436, atinge a cumplicidade” de uma nudez sem 

nome, do dizer propriamente. 

                                                           
434 Entsprechen: Corresponder: o responder ao mandato da fala submetendo-se a ele. Ser e Tempo. Martin 
Heidegger. O fim da filosofia e a tarefa do pensamento. op. cit. Nota 1, p. 29. 
435 “(...) o homem é originariamente diálogo, linguagem: diálogo com o ser, com o sentido originário que 
historicamente nos interpela.” Ibidem. p. 105. 
436 HAAR, Michel. HEIDEGGER e a essência do homem. op. cit. p. 144s. 



Silêncio certamente significa também que a poesia deve ‘voltar ao som do 

silêncio que, como dizer originário, e ao fazer isto, põe em movimento as regiões da 

quadrindade’, as regiões do mundo (“terra e céu, mortais e divinos), originariamente 

numa relação de mútua pertença e dependência, num constante entrelaçamento 

dialético. A poesia exercita a função inaugural que lhes é própria só a ela não 

somente enquanto ‘funda o que dura’, mas também enquanto ‘desfunda’, no sentido 

do de que revela a nudez das estruturas sólidas do existir lançando-nos na estrutura 

crísica e viva da condição.  O fundado na vivida relação com o nada, com o outro 

como physis, como animalidade e como silêncio. A palavra poética, deste modo, 

inventa contextos vivos para a palavra. Cria contextos para a linguagem à medida 

que des-nuda o existir desde a escuta do silêncio apropriador que possibilita 

qualquer possibilidade. 

As palavras geladas da tradição: palavras usadas e gastas pelo cotidiano das 

interpretações e significaçôes repetitivas perde a vitalidade original à medida que 

adquire novas camadas sobrepostas de sentidos, mas também, adquirem nova 

história. Portanto, trata-se em Heidegger, sempre em qualquer momento do seu 

pensar, de encontrar as possibilidades escondidas na linguagem e 

permanentemente dizer o não dito, dizer o ser respeitando e cuidando do dito da 

tradição. Neste sentido, pode-se definir o seu pensar como ontopatia, paixão dês-

veladora de ser. Trata-se então sempre de voltar ao poder de mostração da palavra, 

ao caráter vivo da fala, uma vez que só este é capaz de redimensionar o olhar do 

humano sobre si e sobre o outro.437 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
437 Pois, como diz Gadamer,“é a linguagem o verdadeiro centro do ser humano, quando se a vê apenas naquele 
domínio que só ela preenche, o domínio do estar com o outro, o domínio da compreensão, tão imprescindível à 
vida humana quanto o ar que respiramos. O homem é realmente, como disse Aristóteles, o ser dotado de 
linguagem. Por isso, tudo o que é humano, nós devemos deixar que se nos seja dito”. Gadamer, Hans-Georg. 
Homem e linguagem. In Hermenêutica filosófica: nas trilhas de Hans-Georg Gadamer p. 127. Seja através de 
palavras explícitas ou de gaguejos mal ditos ou malditos. 



Conclusão 
 
 

Toda reflexão de Heidegger, sobre a linguagem se faz no sentido de mostrar 

que o originário não é que falamos uma linguagem e dela nos utilizamos para poder 

manipular o real, mas antes, a linguagem nos marca, nos determina, e nela se dá a 

revelação dos entes a nós, o que só é possível porque em sua dimensão última, a 

linguagem é o evento de desvelamento do ser.  

No ocidente, predomina o olhar impessoal via técnica não só sobre a técnica: 

não se tem a técnica só dentro da técnica, mas esta invadiu o núcleo do humano e 

este hoje, se determina a partir dela. O homem se entende hoje como aquele que 

detém o poder não apenas sobre ‘a terra dos homens’ mas também sobre o extra-

terra, o fora do nosso planeta. A compreensão que o homem tem sobre si é 

determinada pela sua capacidade de domínio da técnica, aquilo que o homem é, 

determina-se muito a partir da máquina. ‘Mede-se’ o homem pela sua capacidade 

operacional. O homem absolutizou a dimensão técnica da linguagem e da existência 

e partir daí destila seu poder de fogo para a terra e o extra-terra onde a máquina é a 

medida: ‘eu opero, logo existo’. 

Esta interpretação técnica do pensar não é apenas limitada, mas fruto do 

modo ocidental de tomar o ser pelo ente no seu presentar-se esquecendo a 

diferença intransponível entre ser e ente, sem perceber que é daí, desde ela, que 

qualquer manifestação verdadeira se desdobra. Não consiste num erro valorizar esta 

dimensão, o problema está em absolutizá-la, torná-la absoluta. Não se leve em 

conta que este é ‘um’ dos modos possíveis da linguagem, e não “o” modo. Neste 

modo, a linguagem se reduz a um puro instrumento de superfície por meio do qual 

se entra em contato com os outros. 

Cada encontro nosso com o outro, com o mundo ou nós mesmos, 

desmenbra-nos e recompõe-nos sempre por médium da linguagem. O encontro com 

o outro supera a limitação do próprio. O encontro com o outro apela-me como eu e o 

outro como outro. O distanciamento entre as pessoas decorre do fato de que elas 

não se vêem mais, não falam mais a mesma linguagem ou que sua linguagem se 

esvaziou.  

Tudo consiste em ser dável numa vivência consciente e transparente. Coisa 

que falta-nos hoje. Uma sociedade marcada pela miséria, pelo cansaço, pela 

angústia 



Se há uma característica marcante na vivência do homem contemporâneo é a 

não transparência, a superficialidade e a superfluidade com que trata todos os 

assuntos e temas e acontecimentos, todos com o mesmo parâmetro, com o mesmo 

empenho em ‘não envolver-se’, não dar-se, com o auspicioso em não resvalar-se 

para uma ação mais forte, intensa. O dar-se inclusive pode ser considerado uma 

garfe. Tudo isso num processo de racionalização da vida e do mundo, irracional 

onde o “valer’ de um homem é garantido pela sua possibilidade de operar no mundo 

das coisas. Cabe perguntar aqui se a racionalização da vida é mesmo um destino 

inquestionável do ser humano? Grito ou cálculo? São estas as nossas únicas 

alternativas face à superficialização do existir? São estas as alternativas aos nossos 

problemas? Em todo caso, são as em curso. Sendo assim, num mundo assim, quem 

não é inocente, quem?!  

Vivemos numa sociedade marcada pela miséria, pelo cansaço de tudo por 

tudo, pela ‘angústia’ do ‘sim isso’, ‘sim aquilo’, numa programação dedicada a só 

dizer sim, justificada pelos programas de televisão e sua angústia branca, ascéptica, 

de shopping center.438 Um mundo onde o espaço reservado ao propriamente 

humano, se perde frente à multidão de facilidades ditadas pelos meios 

organizadores e facilitadores da vida rápida e limpa. Nessa indiferença face à 

verdade, não se desconfia sequer que viver da verdade é participar da criação e do 

improviso que é isolar-se pelo existir. Mas é nesse mundo que deve o homem 

aprender a morar, inclusive, é urgente isso. Será por acaso, dado ao homem 

manter-se na terra e edificar uma morada a um tempo mundial e individual? Um 

morar em que esteja mais atento ao apelo do mais humano do homem, escuta da 

voz do ser?  Morar é habitar, cuidar, proteger, amar. Olhar o silêncio dentro do 

silêncio humano. Olhar o que nos faz vacilar. 

Este cenário aparece quando se levanta as cortinas da reflexividade sobre a 

linguagem. Pobreza no falar implica em pobreza no pensar e, sobretudo, no agir. 

Essas e outras questões ligadas a reflexividade sobre a linguagem aparecem com a 

urgência de toureiro na arena quando nos perguntamos: “Quais são os perigos 

extremos que cercam o homem e qual é a postura geral que oferece as melhores 

                                                           
438“Aquele homem tinha vindo de uma cidade onde o ar estava cheio de sacrifícios de pessoas que sendo 
infelizes se aproximavam de um ideal.” Clarice Lispector.  A maçã no escuro. op. cit.  p. 88. 



esperanças para que possamos enfrentar, não apenas este ou aquele, mas todos 

eles?” 439 

Como conclusão, em Heidegger o pensamento não pode ser entendido como 

tentativa de restauração do pensar metafísico ocidental ou apenas como crítica a 

este, há um compromisso nesta quebra da metafísica, - que é  núcleo do pensar 

ocidental -, visando um re-iluminar deste desde o prisma do ser e não apenas do 

ente, das coisas. Muda o enfoque do questionamento. Um novo pensamento que 

pensa fora dos domínios da razão suficiente, ou seja, do calcular, contabilizar, 

catalogar, deduzir, sintetizar. Uma atitude de entrega de entrega ao ser.  

Quanto ao trabalho em questão, sua finalidade inicial: pôr-se de acordo com a 

questão da linguagem no pensamento de Heidegger, ‘descobriu’ que percorrer a 

problemática da linguagem é caminho obrigatório de quem deseja trabalhar a 

filosofia e o homem contemporâneo. Trazer a linguagem à fala como possibilidade 

própria e imprópria do homem como apelo ao pensar. 

Aclarar um tema não significa esgotar-lhe o sentido e significados expondo 

todas as suas faces e nuanças, pois que isto é de todo impossível, só funciona como 

ambição de pesquisa e não como efetivação. Aclarar um tema significa pôr-se de 

acordo como ele, seja para afirmá-lo ou negá-lo, significa pôr-se em diálogo com ele 

e, tenhamos claro um diálogo acontece quando deixa alguma coisa dentro nós, 

neste sentido, quem pretende compreender um tema, está disposto a deixar que o 

tema lhe diga algo, lhe aconteça, lhe invada.  Pois bem, foi a ambição e horizonte 

que movimentou este trabalho, embora o distanciamento seja o que possibilita o 

melhor mergulho na coisa. Ao final, resta mais dúvidas do que ‘certezas’. 

Quanto à Clarice Lispector?! A sua ficção revela o grande embaraço do 

homem no existir face ao fato de ser e ter que ser. Por último, não se adiantou na 

introdução um certo entrelaçamento entre ela e Heidegger para não assustar os 

‘intelectuais’ que por ventura ou desventura se propuserem a ler este texto: qualquer 

aproximação entre literatura e filosofia é vista não apenas como descaminho mais 

não cheira bem ao olfato dos viciados à filosofia e sobretudo à folosofice. Sabemos 

que o jogo estético une a sensibilidade e a inteligência do pensador, do romancista, 

do artista, e faz desdobrar uma realidade, uma abertura de mundo que de resto seria 

impensada não fosse a ousadia da literatura, da filosofia da arte. Neste sentido, 

Clarice Lispector e Martin Heidegger situam-se nessa confluência de originalidade 
                                                           
439 LOPARIC, Z. – O fim da metafísica em Carnap e Heidegger. op. cit. p. 802. 



onde ousadia e força de um tempo brota com força de flores no deserto. A 

consciência discursiva e solitária do pensador às vezes não mais lhe pertence, mas 

ao silêncio, e sem o saber, às vezes, a palavra essencial foi pescada. O que 

acontece com os dois. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Bibliografia 
 
 
ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia.  São Paulo: Martins Fontes, 2000.  

ADORNO, Theodor W. Intervenciones. Nueve modelos de crítica. Caracas, 

Venezuela: Monte Avila, 1969. 

AMATUZZI, Mauro Martins. O resgate da fala autêntica. Campinas, SP: Papirus, 

1989.  

ANAXIMANDRO, Parmênides, Heráclito.  Os pensadores originários : Anaximandro, 

Parmênides, Heráclito. Petrópolis, RJ: Vozes, 1991.  

APEL, Karl-Otto. A transformação da filosofia. Vol. I e II. São Paulo: Loyola, 2000. 

AQUINO, Marcelo F. de. “Metafísica da subjetividade e linguagem - I”. In Ética e 

Metafísica Revista Síntese Nova Fase da Faculdade de Filosofia da Companhia de 

Jesus, Centros de Estudos Superiores, MG, Vol. 20, nº61, abril-junho1993.  

ARANGUREN, José Luis. Etica de la felicidad y otros lenguajes. Madrid: Tecnos, 
1988. 
ARENDT, Hannah. A condição humana. 10ª ed. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2000.  

ARENDT, Hannah; Heidegger, Martin. Hannah Arendt – Martin Heidegger: 

correspondência 1925-1975. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2001. 

ARISTOTELES. Organon. Lisboa: Guimarães Editores, 1985 (Coleção Filosofia e 
Ensaios) 
AUROUX, Sylvain. A filosofia da linguagem. Campinas, SP: Editora da Unicamp, 

1998 (Coleção Repertórios) 

BANDEIRA, Manuel. Vou-me embora para Pasárgada e outros poemas. Rio de 

Janeiro: Ediouro, 2001.  

BAUDRILLARD, Jean.  A troca simbólica e a morte. São Paulo: Loyola, 1996.  

BAY, T. Aguilar-Álvarez. El lenguaje en el primer Heidegger. México: Fondo de 

Cultura Económica. S.d. 

BAZARIAN, Jacob. O problema da verdade. Teoria do conhecimento. São Paulo: 

Alfa-Omega, 1985.  



BEANINI, Thais Curi. À escuta do silêncio : um estudo sobre a linguagem no 
pensamento de Heidegger. São Paulo: Cortez, 1981. 
BEANINI, Thais Curi. Heidegger : arte como cultivo do inaparente. São Paulo: Nova 
Stella, Editora da Universidade de São Paulo, 1986 (Coleção Belas Artes). 
BEAUFRET, Jean. Introdução às filosofias da existência. São Paulo: Duas Cidades, 
1976. 
BOFF, Leonardo.  Saber cuidar : ética do humano –  compaixão pela terra. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 1999. 

BONI, Luis A. de (org.). Finitude e transcendência.  Petrópolis, RJ: Vozes; 

EDIPUCRS, 1995. 

BORGES, Jorge Luis. Esse ofício do verso. São Paulo: Companhia das Letras, 

2000. 

BOSCH, Philippe van den.  A filosofia e a felicidade. São Paulo: Martins Fontes, 

1998. 

BUBER, Martin.  Caminhos de utopia.  México: Fondo de Cultura Económica, 1987. 

BUBNER, Rüdiger. La Filosofia Alemana Contemporana. Madrid: Ed. Catedra, 1984 

(Colección Teorema).  

BURNET, John. O despertar da filosofia grega. São Paulo: Siciliano, 1994. 

Cadernos do Departamento de Filosofia da PUC – Rio. Vol. 10. [O que nos faz 

pensar]. Rio de Janeiro, 1996. 

CALDERA, Alejandro Serrano. El doble restro de la postmodernidad : Reflexiones 

sonte la Etica, la Política y los Derechos Humanos.  Conferência ditada pelo autor no 

Seminário Centro-Americano sobre Direitos Humanos, Manágua, Nicarágua, 1994.  

CAMPBELL, Joseph. O poder do mito. São Paulo: Pallas Athena, 1990.  

CAMPOS, Maria José Rago. Arte e verdade. São Paulo: Loyola, 1992. (Coleção 

Filosofia) 

CAPURRO, Rafael. Heidegger y la experiencia del lenguaje revista Cuaderno de 
psicoanálisis freudiano (Montevideo), No. 22, 1982, p. 81-86. 
 Caputo, John D. Demistificando Heidegger. Lisboa: Instituto Piaget, 1998. 
CASSIRER, Ernst.  A filosofia das formas simbólicas.  São Paulo: Martins Fontes, 

2001.  

______________. Linguagem e mito. 3 ed. São Paulo: Perspectiva, 1922. 



COLOMER, Eusebi. El pensamiento alemán de Kant a Heidegger. Vol. III. 
Barcelona: Herder, 1990. 
CORETH, Emerich. Questões fundamentais de hermenêutica. São Paulo: E.P.U., 
Editora da Universidade de São Paulo, 1973. 
COSTA, Evandro da Fonseca. “O homem... sonho, liberdade, transcendência!” In 

Revista Studium n° 4, dezembro 1999. Recife: Instituto Salesiano de Filosofia. 

CRESPO, J. História do Corpo. Rio de Janeiro: Bertrand Russel, 1990. 
CROCE, Benedetto. La historia como hazaña de la libertad. México: Fondo de 

Cultura Económica, 1992.  

DARTIGUES, André. O que é fenomenologia? Rio de Janeiro: Livraria Eldorado, 

1973. 

DURANT, Will.  A história da filosofia. Rio de Janeiro: Nova Cultural, 1996.  

DUROZOI, Gerard; Roussel André. Dicionário de filosofia.  Campinas, SP: Papirus, 

1993. 

ECHKART, Mestre. O livro da divina consolação e outros textos seletos. 4ª ed. 
Petrópolis: Vozes, 1999. 
ECO, Umberto. Como se faz uma tese. Lisboa: Editorial Presença, 1982.  

EMILIO, Estiú. “El problema metafísico en las últimas obras de Heidegger”  In, 
Heidegger, Martin - Introducción a la Metafísica. Buenos Aires: Nova, 1969.  
EPICURO.  Carta sobre a felicidade. São Paulo: Editora da UNESP, 1999. 

FAYE, Jean-Pierre.  A razão narrativa. São Paulo: Editora 34, 1996. 

FERRY, Luc; Renaut, Alain. Heidegger e os Modernos.  Lisboa: Teorema, 1989. 
FINGER, Ingrid. Metáfora e significação. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1996.  

FRANCO, Sérgio Gouvêa de. Hermenêutica e psicanálise na obra de Paul Ricoeur.  

São Paulo: Loyola, 1995. 

FRECHEIRAS, Marta. “Filosofia e metafísica em Heidegger” In, Cultura católica e 

sociedade. Revista Síntese Nova Fase da Faculdade de Filosofia da Companhia de 

Jesus, Centros de Estudos Superiores, MG, Vol. 25, nº82, julho-setembro 1998 

FULLAT, Octavi.  O pasmo de ser homem. Barcelona: Ariel S.A., 1995. 

GADAMER, Hans-Georg. El giro hermenéutico. Espanha: Catedra Teorema.  
____________________. Verdade e método. 2 ed. Vol. 1. Petrópolis: Vozes, 1997. 



Garcia-Roza, L.A. Palavra e verdade na filosofia antiga e na psicanálise. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar, 1990. 
Gevaert, Joseph. El problema del hombre. Introducción a la antropología filosófica. 
5ª ed. Salamanca: Sigueme, 1983. 
Giles, Thomas Ransom. História do existencialismo e da fenomenologia. São Paulo: 

E.P.U., 1989.  

Gmeiner, Conceição Neves. A morada do ser : uma abordagem filosófica da 
linguagem, na leitura de Martin Heidegger. São Paulo : Loyola, 1992. 
Gómez, Isidoro Gómez. Husserl y la crisis de la razon. Madrid: Cincel, 1991. 

Gusdorf, Georges. A palavra. Lisboa: Edições 70, 1952. 
Haar, Michel. Heidegger e a essência do homem.  Lisboa: Instituto Piaget, 1990. 
Habermas, Jürgen. Martin Heidegger. L’oeuvre et l’engagement. Paris: Editions du 
Cerf, 1988. 
HABERMAS, Jürgen. Pensamento pós-metafísico: estudos filosóficos. Rio de 
Janeiro: Tempo Brasileiro, 1990. 
HEIDEGGER, Martin.  “Construir, habitar, pensar”. In  Heidegger, Martin.., 

Conferencias y artículos, Ediciones del Serbal, Barcelona, 1994 

_________________.  A origem da obra de arte. Lisboa: Edições 70, 1999. 

_________________. Kant y el problema de la metafísica. México: Fondo de Cultura 

Económica, 1996.  

_________________. ¿Qué quiere decir pensar? In Heidegger, Martin.., Conferencias y 
artículos, Ediciones del Serbal, Barcelona, 1994. 
_________________. ¿Y para qué poetas? In Heidegger, Martin.., Caminos de bosque, 
Alianza, Madrid, 1996, pp. 241-289. 
_________________. “Logos (Heráclito, fragmento 50)”. In  Conferencias y artículos, 
Serbal, Barcelona, 1994, pp. 179-199. 
_________________. “O conceito de tempo”. In Cadernos de Tradução do 

Departamento de Filosofia da USP, nº2. São Paulo, 1997. 

_________________. “Poéticamente habita el Hombre”; In Heidegger, Martin., 
Conferencias y artículos, Ediciones del Serbal, Barcelona, 1994  
_________________. A determinação do ser do ente segundo Leibniz. São Paulo: 

Duas Cidades, 1971. 

_________________. A essência do fundamento. Lisboa: Edições 70, 1988.  

_________________. “A questão da técnica”. In Cadernos de Tradução do 

Departamento de Filosofia da USP, nº2. São Paulo, 1997. 



_________________. Arte y poesia.  México: Fondo de Cultura Económica, 1982. 

_________________. Cartas sobre o humanismo.  Lisboa: Guimarães Editores, 

1987.  

_________________. Conferências e escritos filosóficos. São Paulo: Abril Cultural, 

1999 (Os Pensadores) 

_________________. Da experiência do pensar. Porto Alegre: Globo, 1969. 

_________________. De «¿Qué significa pensar?”, Buenos Aires:  Nova, s/data. 
_________________. De camino al habla.  Barcelona: Del Serdal, 1987.  
_________________. Hegel e os gregos. São Paulo: Duas Cidades, 1971. 

_________________. Heráclito. 2ª ed.. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2000. 
_________________. Introdução à metafísica. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 

1987. 

_________________. Introducción a la filosofia. Madrid: Cátedra, 1998. 
_________________. La proveniencia del arte y la determinación del pensar. 
Conferência dada no dia 4 de abril de 1967, na Academia de Ciências e Artes, em 
Atenas. http://personales.ciudad.com.ar/M_Heidegger/index.htm 
_________________. Nietzsche. Metafísica e niilismo. Rio de Janeiro: Relume 

Dumará, 2000. 

_________________. O caminho do campo. São Paulo: Duas Cidades, 1969. 

_________________. O que é uma coisa? Lisboa: Edições 70, 1992.  

_________________. Ontologia. Hermenêutica de la facticidad. Madrid: Alianza 

Editorial, 1999. 

_________________. Qu’appelle-t-on penser? Paris: Quadrige/PUF, s/data.  
_________________. Seminários de Zollikon. Ed. Medard Boss. São Paulo: EDUC; 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2001. 
_________________. Ser e tempo. Petrópolis: Vozes, 1999 (Partes I e II). 
_________________. Sobre a essência do fundamento. São Paulo: Duas Cidades, 

1971. 

_________________. Sobre o problema do ser. São Paulo: Duas Cidades, 1969. 

_________________.  Superacion de la metafísica. In Heidegger, Martin., 
Conferencias y artículos, Ediciones del Serbal, Barcelona, 1994. 



HERDER, Johann Gottfried. Ensaio sobre a origem da linguagem. Lisboa: Antígona, 
1987. 
HUSSERL, Edmund. Meditaciones cartesianas. México: Fondo de Cultura 

Económico, 1996.  

IMBERT, Claude et alii. Filosofia analítica. Lisboa: Gradiva, s/ data.  

In, http://personales.ciudad.com.ar/M_Heidegger/proveniencia_arte.htm - arriba 
IZUZQUIZA, Ignacio. Caleidoscopios. La filosofía occidental en la segunda mitad del 
siglo XX. Madrid: Alianza Editorial. 
Juan Carlos Gentile Vitale, revisión técnica de Fina Birulés en VATTIMO, G., Más 
allá del sujeto. Nietzsche, Heidegger y la hermenéutica, Paidós, Barcelona, 1992. 
Kant, Immanuel. Crítica da razão pura. 4ª ed. Lisboa: Fundação Calouste 

Gulbenkian, 1997. 

Lévinas, Emmanuel.  Humanismo do outro homem. Petrópolis, RJ: Vozes, 1993.  

Lévinas, Emmanuel. De outro modo que ser, o más allá de la esencia. Salamanca: 

Sígueme, 1987.  

Lévinas, Emmanuel. Totalidad y infinito. Ensaio sobre la exterioridad. Salamanca: 

Sígueme, s/data.  

Lispector , Clarice. A cidade sitiada. 4ª ed. Rio de Janeiro: Editora José Olympo, 
1975. 
_______________. Água viva. 4ª ed. Rio de Janeiro: Nova fronteira, 1980. 
_______________. A paixão segundo G.H. 2 ed. São Paulo: ALLCAXX/Scipione 
Cultural, 1997. 
Loparic, Zeljko. “Alguns escritos recentes sobre a ética em Heidegger”. In Natureza 

humana : Revista internacional de filosofia e práticas psicoterápicas do Programa de 

Estudos Pósgraduados em Psicologia Clínica da PUC- SP. Vol. 1, n°2, 1999. São 

Paulo: EDUC.   

Loparic, Zeljko. “É dizível o inconsciente?”. In Natureza humana : Revista 

internacional de filosofia e práticas psicoterápicas do Programa de Estudos 

Pósgraduados em Psicologia Clínica da PUC- SP. Vol. 1, n°2, 1999. São Paulo: 

EDUC.   

Loparic, Zeljko. Ética e finitude. São Paulo: Educ, 1995. 
Lowith, Karl. Heidegger, pensador de um tempo indigente. Madrid: Ediciones Rialp, 
1956.  



Lucas, Juan de Sahagun (org.). Antropologías del siglo XX. Salamanca: Sígueme, 

1983.  

Luijpen, W.  Introdução à Fenomenologia Existencial. São Paulo: EPU, 1973. 
Lyotard, Jean-François. Heidegger e os judeus. Petrópolis, RJ: Vozes, 1994. 

Macdowell, João Augusto A. Amazonas A.. A gênese de ontologia fundamental de 
Martin Heidegger : ensaio de caracterização do modo de pensar de Zein und Zeit. 
São Paulo: Loyola, 1993 (Coleção Filosofia). 
Machado, Roberto.  Foucault, a filosofia e a literatura. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 

2000. 

Machado, Roberto. Nietzsche e verdade. Rio de Janeiro: Graal, 1999. 

Matos, Olgária C. F.  A escola de Frankfurt. Luzes e sombras do iluminismo. São 

Paulo, Moderna, 1993 (Coleção Logos) 

Matos, Olgária C. F.  Filosofia. A polifonia da razão.  São Paulo: Scipione, 1997.  

Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenologia da percepção.  São Paulo: Martins Fontes, 

1994.  

Miranda, Maria do Carmo Tavares de.  Caminhos do filosofar. Recife: Fundação de 

Cultura da Cidade do Recife, 1991. (Coleção Gilberto Freire) 

Miranda, Maria do Carmo Tavares de. Sobre o caminho do campo de Martin 
Heidegger. Recife: UFPE, 1977. 
Mondin, Battista.  O homem, quem é ele? Elementos de antropologia filosófica.  São 

Paulo: Paulus, 1980.  

Morin, Edgard. O homem e a morte. Lisboa: Biblioteca Universitária. Publicações 

Europa-América, s/ data.  

Müller, Max. Mitologia comparada. Barcelona: Teorema, s/ data.  

Nef, Frédéric. A linguagem. Uma abordagem filosófica. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 
1995. 
Nolte, E. Heidegger. Política e historia en su vida y en su pensamiento, Tecnos, 

Madrid, 1998 : pp. 320-342 

Nunes, Benedito. Passagem para o poético. Filosofia e poesia em Heidegger. 2 ed. 
São Paulo: Ática, 1992. 
Oliveira, M. Araújo de. A filosofia na crise da modernidade. São Paulo: Edições 
Loyola, 1995. 2ª ed. 



Oliveira, Manfredo Araújo de. Reviravolta lingüístico-pragmática na filosofia 

contemporânea. São Paulo: Loyola, 1996. (Coleção Filosofia). 

Oliveira, Manfredo Araújo de. Sobre a fundamentação. Porto Alegre: EDIPUCRS, 

1993. (Coleção Filosofia) 

Ortega y Gasset, José. O homem e a gente. 2ª ed. Rio de Janeiro: Livro Ibero-
americano, 1973. 
Ortiz-Ozés, Andrés. Antropologia hermenêutica. 2ª ed., Escher, s/ref.   
Paisana, João. Fenomenologia e hermenêutica: a relação entre as filosofias de 
Husserl e Heidegger. Lisboa: Editorial Presença, 1992. 
Paiva, Márcio. “Subjetividade e infinito : o declínio do cógito e descoberta da 

alteridade” . In O futuro da metafísica. Revista Síntese Nova Fase da Faculdade de 

Filosofia da Companhia de Jesus, Centros de Estudos Superiores, MG, Vol. 27, 

nº88, maio-agosto 2000. 

Palmer Richard E. Hermenêutica. Lisboa: Edições 70, 1969. 
Paz, Octavio.  O labirinto da solidão e post scriptum. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

1992. 

Paz, Octavio. Os filhos do barro. Rio de Janeiro: Nova Fronteira , 1984. 

Paz, Octavio. Signos em rotação. São Paulo: Perspectiva, 1976. 

Paz, Otávio. A dupla chama. São Paulo: Siciliano, 1994. 
Pelbart, Peter Pál. “Um direito ao silêncio”. In Cadernos de Subjetividade, n° 1. 

março-agosto 1993. São Paulo: PUC.  

Pelizzoli, Marcelo Luiz. Levinas. A reconstrução da subjetividade. Porto Alegre: 
Edipucrs, 2002. 
Pessoa, Fernando. Poemas de Alberto Caeiro. 7 ed. Lisboa: Ática, 1979. 
______________. Poemas dramáticos. Poemas ingleses. Poemas franceses. 

Poemas traduzidos. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1983. 

Pöggeler, O. El camino del pensar de Martin Heidegger; Editorial Cátedra, Madrid - 

1986 

Pöggler, O. “Heidegger y Hölderlin”. In Filosofía y política en Heidegger, Barcelona, 
Alfa, 1984, pp. 127-147. 
Prado, Adélia. Poesia reunida. São Paulo: Siciliano,1991.  
Pucheu, Alberto. Poesia (e) Filosofia. Rio de Janeiro: Sette Letras, 1998. 



Reale Giovanni; Antiseri, Dário.  História da filosofia. Vol. I, II, III. São Paulo: Paulus, 

1991 (Coleção Filosofia) 

Richardson, William J. – Heidegger through phenomemology to thought. 2ª ed. The 
thagree, 1967. 
Rorty, Richard.  A filosofia e o espelho da natureza.  Rio de Janeiro: Relume 

Dumará, 1994. 

Rorty, Richard. Ensaios sobre Heidegger e outros. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 
1999 (Escritos filosóficos: V. 2). 
Safranski, Rüdiger. Heidegger. Um mestre na Alemanha entre o bem e o mal. São 

Paulo: Geração Editorial, 2000.  

Schleiermacher, Friedrich D.E. Hermenêutica : arte e técnica da interpretação. 2ª ed. 
Petrópolis: Vozes, 2000. 
Searle, John R. Mente, linguagem e sociedade : filosofia no mundo real. Rio de 

Janeiro: Rocco, 2000. 

Silva, Ursula R. da. A linguagem muda e o pensamento falante: sobre a filosofia da 
linguagem em Maurice Merleau-Ponty. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1994 (coleção 
filosofia). 
Simon, Joseph. Filosofia da linguagem. Lisboa: Edições 70, 1990.  

Sloterdijk, Peter. Regras para o parque humano : uma resposta à carta de Heidegger 
sobre o humanismo. São Paulo: Estação Liberdade, 2000. 
Souza, Ricardo Timm de. O tempo e a máquina do tempo : estudos de filosofia e 

pós-modernidade.  Porto Alegre: EDIPUCRS, 1998. 

Souza, Ricardo Timm de. Sentido e alteridade : dez ensaios sobre o pensamento de 

Emmanuel Levinas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2000 (Coleção Filosofia). 

Stegmüller, Wolfgang.  A filosofia contemporânea. Introdução crítica. São Paulo: 

E.P.U., 1977. 

Stein, Ernildo. “O incontornável como o inacessível – Uma carta inédita de Martin 

Heidegger”. In Natureza humana : Revista internacional de filosofia e práticas 

psicoterápicas do Programa de Estudos Pós-graduados em Psicologia Clínica da 

PUC- SP. Vol. 1, n°2, 1999. São Paulo: EDUC.   

Stein, Ernildo. “Possibilidades de uma nova ontologia” In Revista Organon n° 12, 

1968. Porto Alegre: Faculdade de Filosofia da UFRS.  



Stein, Ernildo. A questão do método na filosofia : um estudo do modelo 
heideggeriano. 3 ed. Porto Alegre: Movimento, 1983.  

Stein, Ernildo. Aproximações sobre hermenêutica, p. 27; Porto Alegre  : EDIPUCRS, 
1996 

Stein, Ernildo. Compreensão e finitude. Estrutura e movimento da interrogação 
heideggeriana. Porto Alegre: Ética, 1967 (Vol. I e II). 
Stein, Ernildo. Diferença e metafísica. Ensaios sobre a descontrução. Porto Alegre: 

EDIPUCRS, 2000. (Coleção Filosofia) 

Stein, Ernildo. Racionalidade e existência. Uma introdução à filosofia. Porto Alegre: 
L&PM, 1988. 
___________. Seis estudos sobre “Ser e Tempo” (Martin Heidegger). Petrópolis, RJ, 

Vozes, 1988. 

___________. Seminário sobre a verdade. Lições preliminares sobre o parágrafo 44 

de Sein und Zeit. Petrópolis, RJ: Vozes, 1993. 

___________; Boni, Luís A. de (org.). Dialética e liberdade. Petrópolis, RJ: Vozes. 

Porto Alegre: EDIPUCRS,  1993.  

Susin, Frei Luiz Carlos. “O esquecimento do ´Outro´  na História do Ocidente”. In 

Revista Eclesiástica, Vol.47, Fasc. 188, dezembro 1987.  

Thielen, Helmut. Além da modernidade? Para a globalização de uma esperança 

conscientizada. Petrópolis, RJ: Vozes, 1998. 

Touraine, Alain. Crítica da modernidade. Petrópolis, RJ: Vozes, 1994. 

Trotignon, Pierre. Heidegger. Lisboa: Edições 70, 1965.  
Tugendhat, Ernst. Lições introdutórias à filosofia analítica da linguagem. Ijuí, RS: 

Unijuí, 1992. 

Tugendhat, Ernst; Wolf, Ursula. Propedêutica lógico-semântica. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 1996. 

Urdanoz, Teófilo. História de la filosofia: siglo XX: de Bérgson al final del 
existencialismo. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1978 (vol. VI). 
Vásquez, Adolfo Sánchez. Convite à estética. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

1999.  

Vattimo, Gianni. Heidegger y la poesía como ocaso del lenguaje.   
Vattimo, Gianni. Introdução a Heidegger.  Lisboa: Edições 70, 1989.  



Vattimo, Gianni. O fim da modernidade. Niilismo e hermenêutica na cultura pós-
moderna. Trad. Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 1996. 
Vaz, Henrique C. de Lima. “Esquecimento e memória do ser : sobre o futuro da 

metafísica” In O futuro da metafísica. Revista Síntese Nova Fase da Faculdade de 

Filosofia da Companhia de Jesus, Centros de Estudos Superiores, MG, Vol. 27, 

nº88, maio-agosto 2000. 

Vaz, Henrique C. de Lima. “Metafísica : história e problema” In Problemas de Ética 

Revista Síntese Nova Fase da Faculdade de Filosofia da Companhia de Jesus, 

Centros de Estudos Superiores, MG, Vol. 21, nº66, julho-setembro 1994.  

Vaz, Henrique C. de Lima. “Platão revisitado. Ética e metafísica nas origens 

platônicas”. In Ética e Metafísica Revista Síntese Nova Fase da Faculdade de 

Filosofia da Companhia de Jesus, Centros de Estudos Superiores, MG, Vol. 20, 

nº61, abril-junho1993.  

Vaz, Henrique C. de Lima. Escritos de filosofia.  São Paulo: Loyola, 1986. 

Vaz, Henrique C.L. Antropologia filosófica I e II. São Paulo: Loyola, 2000.  

Vernant, Jean-Pierre.  As origens do pensamento grego. Rio de Janeiro: Bertrand 

Brasil S. A., 1992.  

Vernant, Jean-Pierre.  Mito e religião na Grécia antiga. Campinas, SP: Papirus, 

1992. 

Wittgenstein, Ludwig. Investigações filosóficas. São Paulo: Nova Cultural, 1991 

(Coleção Os pensadores).  

Wittgenstein, Ludwig. Tractatus logico-philosophicus. São Paulo: Editora da USP, 

1994. 

Zambrano, María. Filosofia y poesía. México: Fondo de Cultura Económica, 1996. 

Zarader, Marlène. Heidegger e as palavras da origem. Lisboa: Instituto Piaget, 1998. 

Zilhão, António. Linguagem da filosofia e filosofia da linguagem. Estudos sobre 

Wittgenstein. Lisboa: Colibri, 1993.  

 

 
 

 


