UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO
MESTRADO EM FILOSOFIA

Intelecto e Pessoa

Problema da Individuacdo em Santo Tomas

NALFRAN MODESTO BENVINDA

RECIFE, 2004



NALFRAN MODESTO BENVINDA

Intelecto e Pessoa

Problema da Individuacdo em Santo Tomas

Dissertacdo de mestrado apresentada
como requisito parcial a obtencédo do
grau de Mestre em Filosofia pela
Universidade Federal de Pernambuco,
sob a orientacdo do Prof. Jesus

Vazquez Torres.

RECIFE, 2004



Benvinda, Nalfran Modesto

Intelecto e pessoa: problema da individuagcdo em Santo
Tomas / Nalfran Modesto Benvinda . — Recife :
O Autor, 2004.

103 folhas.

Dissertacdo (mestrado) — Universidade Federal de
Pernambuco. CFCH. Filosofia, 2004.

Inclui Bibliografia.

1. Metafisica — Antropologia Filosoéfica. 2. Ontologia
tomista — Discurso sobre o ser — Substéncia,
ato/poténcia, matéria/forma, esséncia/existéncia. 3.
Aristoteles e Tomas de Aquino — Concepcao do homem
e doutrina do intelecto. 4. Tomas de Aquino -
Individuacéo, pessoa, pensamento e liberdade. I. Titulo.

111.32 CDU (2.ed.) UFPE
128.2 CDD (22.ed.) BC2005-093






RESUMO

Esta dissertacdo tem o intuito de mostrar a partir do pensamento de Tomas de Aquino
que o intelecto é fundamento do pensar e do querer do homem individual. O ponto de apoio e
investigagdo em busca do nosso objetivo serd um texto, o De unitate intellectus contra
averroistas, que nosso autor escreve para refutar duas teses do pensamento averroista, a saber,
a de que o intelecto possivel é uma substancia separada, sendo assim extrinseco aos elementos
constitutivos do ser do homem e a tese de que o intelecto é Unico para todos os homens. A
posicdo de Tomas vai de contra as teses averroistas a partir de um dado da experiéncia: esse
homem singular pensa [Hic homo singularis intelligit]. Nesse sentido, Tomas, a partir de
Aristoteles, faz toda uma fundamentacgéo de que o intelecto ndo é separado ao modo como 0s
averroistas propunham, como também, que o intelecto € multiplo, sendo numericamente
dividido entre os homens. E a partir da atitude de Tomas que nos posicionamos dizendo que, a
partir de suas teses, temos resguardado o pensar e o querer do homem individual, isto €, da
pessoa humana. Tendo em vista que nossa questdo figura no horizonte da antropologia
tomista, questionando em torno de qualidades fundamentais do homem individual,
percorremos um caminho no sentido de aprofundar a antropologia tomista, estabelecendo sua
vinculagdo com o pensamento sobre o homem em Aristételes; compreender o problema da
individuacdo em nosso autor; desenvolver a no¢do de pessoa até atingir nossa questdo central,
quando explicitamos a posi¢do de Tomas diante das teses averroistas. Em suma, nosso autor
conclui que é apenas admitindo que o intelecto é faculdade da alma, que é forma do corpo e
que é numericamente dividido entre os homens, sendo um para cada homem, que podemos
resguardar o pensamento e a liberdade a pessoa. Nosso autor conclui que, ndo sendo assim,
ficamos destituidos de condicGes bésicas para se fundamentar uma moral, que tem na sua base

a propria liberdade humana.

Palavras-Chave: Antropologia Tomista. Pessoa. Doutrina do Intelecto.



ABSTRACT

This dissertation has the intention of showing, starting from Thomas Aquinas thought, that the
intellect is the basis of thinking and will of the individual man. The support point and
investigation in search of our objective will be a text, the ‘De unitate intellectus’, that our
author writes to refute two theories of the Averroist thought, namely, the one that holds the
possible intellect is a separate substance, thus being extrinsic to the man's self constituent
elements and the theory that the intellect is unique for all humans. Thomas' position goes
against the Averroist theories, acting upon the experience datum: that unique man thinks [Hic
homo singularis intelligit]. In that sense, Thomas, from Aristotle, embodies the fundamental
that the intellect is not separated from the way as the Averroists proposed, as well as, that the
intellect is multiple, being numerically divided among the men. It is starting from Thomas'
attitude that we take up a position saying that, starting from his theories, we have been
protecting the thought and will of the individual man, that is, of the human being. Considering
that our concern is the horizon of the Thomist anthropology, questioning around the
individual man's fundamental qualities, we have searched out in order to deepen the Thomist
anthropology, establishing his vinculum with the thought on the man in Aristotle; understand
the problem of the individuation in our author; to develop the person notion to reach our
central subject, when we make Thomas position clear before the Averroist theories. In short,
our author concludes that it is just admitting that the intellect is the realm of the soul, it is the
form of the body and that it is numerically divided among the men, being one for each man,
that we can protect the thought and the freedom to the person. Our author concludes that, if
contrarily, we are deprived of basic conditions to found a moral that has on its base the own

human freedom.

Keywords: Thomistic anthropology. Person. Doctrine Thoughts



O estudo da filosofia ndo se destina a nos
fazer saber o que os homens pensaram, mas em
que realmente consiste a verdade.

Tomas de Aquino



AGRADECIMENTOS

Do fundo do meu coracdo agradeco,

a Deus, pela dom da fé, da existéncia e da capacidade
de pensar.

a Frei Luciano dos Santos Andrade, 0. Carm. (in
memoriam)

a todos os confrades da Provincia Carmelitana
Pernambucana, na pessoa do seu provincial Frei Joao
José da Costa, 0. Carm.

a Comunidade Carmelitana do Convento de S&o Cristévao
— SE, onde pude, no interior de seu silencioso
claustro, escrever as paginas deste pequeno trabalho.
Agradeco particularmente a cada um dos confrades deste
convento: Frei Rosivaldo (prior e meu eterno irmao) e
os freis, Genildo, Patricio, Antonio, Maia, Francisco,
Otavio, André, Leonardo, Augusto, Ricardo, Fabio,
Leandro, Edigleison e Damido. Agradeco ainda as
inumeras contribuicdes do Frei Telésforo, em especial,
no meu latim de iniciante.

a todo o corpo docente do Mestrado em Filosofia da
Universidade Federal de Pernambuco, na pessoa do seu
coordenador, Prof. Fernando Raul.

ao meu orientador Jesus Vazquez Torres pela sua
compreensédo e disposicdo em fazer-me crescer na
dificil tarefa do pensar. Agradeco ainda as muitas
dicas do prof. Alfredo Storck.

ao Sr. Modestino de Arruda Fontes pela revisdo do
trabalho.

aos meus pais, Francisco e Natalia, a quem sou grato
pelo dom da vida e pela educacdo que recebi. Aos meus
irmdos, Junior e Kaline, por serem quem s&do. A minha
cunhada Alessandra e minha sobrinha, Cecilia e a todas
as criancas que me chamam de Tio Nalfan.

aos amigos da academia, Sandro, Marcos e Laércio.
“...que nos tornamos amigos ao calor dos estudos™.

a meu amigo, irmdo, confrade, companheiro nos estudos,
pessoa por quem tenho grande amor e admiracéao,
Gilfranco Lucena.

a Dida pela presenca constante, amiga e atenciosa!

a todos os que, a mim, estiveram unidos para que eu
pudesse concluir esse trabalho.



SUMARIO
INTRODUGAO. .......cooieeieeeesteee ettt sttt sttt st
PRIMEIRA PARTE

A ANTROPOLOGIA TOMISTA
E SUA VINCULACAO COM O PENSAMENTO
SOBRE O HOMEM EM ARISTOTELES

Capitulo I - A ONTOLOGIA TOMISTA ..ottt
1.1-OEnteaSee 0ente AD AlO. ...
1.2 - ALO € POTBINCIA. ...ttt ettt bbbttt
1.3 - Esséncia e Existéncia, Matéria e Forma - Estrutura Formal da Coisa e a Distintio

RIS . ..o

Capitulo Il - A CONCEPCAO DO HOMEM EM ARISTOTELES..........cccoceevvevcerennee,

2.1 — A Alma e suas Faculdades — NULFCA0 € SENSACAD...........cceervereerreeieseerieeieseesreanens

2.1.1 - A Faculdade Nutritiva - Q0emTeedy

2.1.2 — A Faculdade Sensitiva - ﬂis"’?‘”-’m’l" ..........................................................
2.2 — A Doutrina Hilemorfica e o Problema da Unidade do HOmeM..........coovvveviieeveneeennn,
2.3 — O Problema da SeParaGao..........ccccueuerierieniiriesisieieie ettt

2.4 — A Natureza do ¥60'¢ (Intelecto) — De Anima 429 a 10 — 431 8 15.......vvvvverrrrrrsrseeenn.

Capitulo 111 - A CONCEPQAO DO HOMEM EM TOMAS DE AQUINO............cc........
3.1 — A Antropologia Tomista e sua Vinculagcdo com Aristoteles..........cccooevviveiiecivcnenne.
3.1.1 - O De Anima de Toma&s — um texto a “varias MaoS”........cc.ccevererereseneanens
3.1.2 — O Problema da Unidade do Homem e a Alma como Forma............ccccceveue..
3.2 — A Alma Intelectiva e a Uni@o Substancial............ccocovieiiiiiiinininiiee s
3.2.1 — Especificidades da Alma humana...........ccccocveieiiiie e
3.2.2 = A UNIA0 SUBSLANCIAL......cviiiiiiieieie e
3.3 = O INtElECTO HUMANO........eeiiieieciiecieesie ettt sne e

28

35
36
38

39

42
45
48

51
51
51
53
57
57
59
60



SEGUNDA PARTE

O PROBLEMA DA INDIVIDUACAO E O ALCANCE DO INTELECTO COMO
FUNDAMENTO DO PENSAR E DO QUERER DA PESSOA

Capitulo I - OS ELEMENTOS FUNDAMENTAIS DO SER INDIVIDUAL............. 65
1.1 — O Problema da INAIVIAUAGED............oiuiiiiiiicieie e 66
1.2 — Articulagao entre Ser € UnIdade.........cccovveiiiiiiiiiieieeee s 68
1.3 — A Individuacdo nas Diversas SUDSTANCIAS...........ccoverueiiereeieiiesie e 70
1,301 = EM DUS. ..ttt ne e 72
1.3.2 — NOS ESPIFItOS PUFOS.....ccueeiieieie it sttt snenneas 73
1.3.3 = NOS SEreS IMALEIIAIS. ......ecveieeeiiieiesiiesieeiesee e ee st e e e e see e reesaeeneesreeeas 74
1.4 — A NOGAO 08 PESSOQ......cuueiueeiiiiieiiesieeiesee e ete s e ste et e e e e steeaesraesaeaneesreenreenee e 78

Capitulo 11 — O INTELECTO ENQUANTO POTENCIA DA ALMA E MULTIPLO

ENTRE OS HOMENS: Pensamento e Liberdade como Atributos da Pessoa.................. 82
2.1 — O De Unitate Intellectus @ 0S AVEITOISTAS. .......ccerveriririiiisieieie e 83
2.2 — O Intelecto enquanto Poténcia da AlMa..........cccevveeiiciece e 86

2.2.1 — O Ato de Pensar a partir dos Averroistas € de TOMAS.........ccccoevvrvvrvrieerinnnnn 89

2.2.2 = O Problema da VONtade..........cceiveiiiieiiee e 91
2.3 — O Intelecto Possivel é Multiplo: um para cada homem............ccocceeveveececieieene e, 92
CONCLUSAD. ...ttt 96
BIBLIOGRAFIA PRINCIPAL. ...ttt en s 98
BIBLIOGRAFIA AUXILIAR. ...ttt 99
BIBLIOGRAFIA DE ARTIGOS E REVISTAS FILOSOFICAS........coccoooiieeeieseeeeenn. 102
TEXTOS DE TOMAS EM LATIM RETIRADOS DA INTERNET .....ccoovvverreieieeeens 103



INTRODUCAO

A busca do fundamento ou a critica a este esta na base do pensar filoséfico do
Ocidente. Neste pequeno trabalho, partimos em busca de um fundamento, a saber, afirmamos
que o intelecto é o fundamento do pensar e do querer da pessoa. Buscamos fundamentar o
nosso posicionamento, a partir do pensamento de Tomas de Aquino. Ora, ao falarmos do
intelecto, evocamos uma questdo que se apresenta como um desenvolvimento da pergunta
sobre o ser do homem. Essa pergunta faz parte da secdo da filosofia que,
contemporaneamente, denominamos antropologia filosofica, mas que, na Metafisica Classica,
era uma de suas partes denominada Cosmologia. Esta ainda possuia uma subdivisdo dedicada
ao estudo do mundo das almas, também chamada Psicologia Racional. Para nés, a presente
questdo € um pensar sobre 0 homem num de seus modos de ser que o diferencia dos outros
seres vivos, e mais ainda, que o diferencia dos homens entre si. Ao mencionarmos o termo
pessoa, temos em vista uma realidade bem concreta: 0 homem que queremos atingir através
de nossa questdo ndo é apenas o homem considerado a partir de sua esséncia ou natureza e,
sim, 0 homem na sua mais profunda singularidade.

A questdo relacionada ao pensar sobre o homem, longe de estar distante de nés, figura
em nosso existir histrico como uma questdo sempre atual. Ora, a “clareza” da ciéncia e da
técnica, por um momento, deram-nos a impressdo de que saber mais sobre as estruturas
organicas e genéticas do homem significa apropriarmo-nos cada vez mais do ser do homem.
O pensar sobre 0o homem nos faz ver que o existir-do-homem-no-mundo é muito mais
complexo do que sua estrutura organico-genética. Nesse sentido, a questdo sobre o ser do
homem deve ser constantemente recolocada, pois pertence a cada geracdo dos homens e sua
verdade é apreendida sempre ao modo dos problemas que cada geracdo traz consigo.
Entretanto, ndo é nossa intencao dizer que a reflex&@o a respeito dessa questdo esta “sepultada”
em cada época. Em cada modo de pensar, 0 homem sempre encontrara uma correspondéncia
com seus descendentes, ndo pela resposta que foi dada, mas por compartilhar o mesmo modo
de ser do ente que foi tema da questéo.

O problema filoséfico a que nos propomos desenvolver anuncia sua importancia a
medida que o tema desenvolvido se refere as questdes da humanidade em todos os momentos
de sua histéria. O pensamento autdnomo e a liberdade sdo, por assim dizer, bens que cada
pessoa possui porque estes sdo produto de seus principios constitutivos. Sendo assim,

achamos que nosso trabalho, muito mais do que uma questdo de Histéria da Filosofia, situa



cada um de noés na busca de um fundamento que garanta a autonomia da pessoa e abre
caminhos para aprofundarmos a compreensao que temos sobre nds e nossos problemas.

O pensamento filoséfico, como um todo, ocupa-se da questdo em torno do ser do
homem. As duas linhas classicas que marcaram o Ocidente, o platonismo e o aristotelismo,
pensaram 0 homem como uma constituicdo de corpo e alma. Faz parte de uma compreensado
guase que comum que 0 pensamento platénico toma a unido corpo e alma como uma unido
equivoca, isto €, estd como uma unido gue ndo concorre para o desenvolvimento daquilo que
0 homem € mais propriamente, a sua alma. Para o dualismo platdnico, a alma, que existiu
antes da unido com o corpo, teria este como o0 seu “carcere”. Embora se insista para que nao
confrontemos o pensamento de Platdo com o de Aristdteles, parece-nos uma tendéncia
inevitavel. Aristételes, a partir da doutrina hilemorfica, situa 0 homem entre os outros entes
naturais e pensa sua constituicdo a partir de uma unidade. A alma é forma do corpo, e essa
unido, ao contrério do platonismo, ndo se apresenta como um empecilho a sua constituicdo ou
ao seu ser-no-mundo.

Contemporaneamente, mesmo distante do pensamento que vamos abordar, vemos que
essa distancia € apenas histdrica. O anseio de encontrar uma estrutura material, genética, que
explique a vida, encontra-se, de certo modo, em correspondéncia a nossa questdo, a medida
que, no pensamento de nosso autor, determinamos as a¢des que dizem respeito & composicdo
de matéria e forma e as acGes que dizem respeito apenas a faculdade intelectiva. Na mesma
compreensdo que acabamos de desenvolver, encontra-se 0 pensamento da chamada filosofia
da mente. Ora, esta também pergunta-se sobre as delimitacdes das acBes que possuem uma
fonte material ou apenas subjetiva das agdes do homem.

Nosso autor é devedor do pensamento de Aristételes. Entretanto, é importante ndo
perdermos de vista o fato de Tomas ser mais ou igualmente influenciado pelo pensamento
cristdo. Nesse sentido, é de fundamental importancia termos em vista essa dupla influéncia.
No seu pensamento sobre 0 homem, Tomas se apropria da teoria hilemdrfica de Aristdteles,
no intuito de evitar o dualismo e aprofundar, mais ainda, a no¢do da alma como forma do
corpo. E justamente com Tomas, vai dizer De Boni, que a nogio da alma como forma passa a
ter maior aprofundamento. A esséncia do homem €, pois, a composi¢do substancial de corpo e
alma, sendo a alma forma do corpo.

Além de aprofundar a nocdo de forma, Tomas procura um modo de preservar a
imortalidade da alma. Ora, o problema da imortalidade da alma néo figura apenas como uma

questdo da doutrina cristd, mas antes, como um problema metafisico. A pergunta que orienta 0

11



nosso pensador é: pode haver alguma das operacdes da alma que nao seja ato de algum 6rgao
corporeo, assim como as operacles sensitivas? Essa questdo conduz Tomas a encontrar a
resposta naquilo que Aristoteles falou sobre o intelecto, quando questionou a respeito de sua
separacdo. Este é capaz de realizar operagGes puramente espirituais, vez que ndo se
estabelecem em conjunto com algum 6rgdo corporal. Sendo assim, a alma intelectiva é
imortal em virtude de seu modo de operar.

Sendo o homem concebido a partir de uma unidade e aceitando o0 modo de operar do
intelecto, evidenciando-se assim a imortalidade da alma, a antropologia tomista nos
impulsiona para mais longe, quando, a partir da alma intelectiva fundamenta o pensar e o
querer da pessoa. Ora, 0 pensamento e a vontade, além de serem atributos da espécie humana,
manifestam-se de modo peculiar em cada ser humano individual, em cada pessoa. O termo
“pessoa” em Tomas, diferentemente de seu sentido original da lingua grega, adquire uma
nova forga semantica, quando passa a significar o ser das substancias individuais de natureza
racional. No caso dos homens, nosso autor concebe o termo “pessoa” em conjun¢do com a
corporeidade, pois esse termo ndo se aplica apropriadamente a alma separada. Nesse sentido,
podemos afirmar que o elemento corporal recebe, a partir do pensamento de Tomas, uma
certa dignidade.

A problematica do intelecto, fundamentando o pensar e o querer desse homem sera por
nos aprofundada, a partir do De unitate intellectus contra averroistas. Tomas discute, nesse
texto, duas teses averroistas que suscitavam muitas controvérsias na Faculdade de Paris. As
teses consistiam na defesa de que o intelecto possivel é uma substancia separada, isto é,
extrinseca ao homem e na proposicao de que esse intelecto € Gnico para todos os homens, 0
que ficou tradicionalmente conhecido como 0 monopsiquismo. Tomas defende que o intelecto
é faculdade da alma humana e é numericamente dividido entre os homens. Ele conclui, a
partir do De Anima de Aristételes, que o intelecto é aquilo pelo qual pensamos e, a partir
disso, deve-se admitir que esse homem singular pensa [Hic homo singularis intelligit]. E,
considerando o pensamento como atributo desse homem singular que Tomas segue, refutando
as teses averroistas. Ele ndo pode admitir tais teses porque estas retiram do homem singular
aquilo que é ponto de distincdo dos homens entre si e aquilo que possibilita elementos
fundamentais do ser-no-mundo-com-o0s-outros, a saber, as acoes livres e a aprendizagem. Ora,
se 0 pensar nao for ato do homem singular, este homem, ndo podemos pensar e dar as bases de
uma filosofia moral, onde cada individuo é ‘senhor de seus atos,” a partir da vontade livre.

N&o podemos pensar num juizo final, onde cada individuo, de acordo com seus atos, recebe

12



recompensas ou castigo nem podemos explicar o fendbmeno da aprendizagem, onde 0s
conhecimentos pertenceriam sempre em ato a sujeitos que detém, eternamente, as espécies
inteligiveis.

Seria muita pretensdo de nossa parte apresentar o presente trabalho como resultado da
investigagcdo de toda a obra de Santo Tomas. Assim sendo, centramos nossa pesquisa em
alguns dos textos de nosso autor. Com maior freqliéncia, utilizamos a Suma Teologica, mais
especificamente as questdes da primeira parte, sendo que o texto de que nos servimos foi o
das edigdes Loyola, edicdo bilingie, tendo uma vasta equipe de tradutores; a Suma Contra 0s
Gentios, em especial o livro Il, utilizamos a edi¢do bilinglie com a traducdo de D. Odildo
Moura e D. Luggero Jaspers revisada por Luis Alberto De Boni; para o Ente e a Esséncia,
servimo-nos da traducdo de Luiz Jodo Baralna e acompanhamos as citacdes com o texto
original retirado das obras eletrénicas de Santo Tomas; através da traducdo bilingte do prof.
Mario Santiago, utilizamos a segunda parte do texto A Unidade do Intelecto Contra os
Averroistas. Para a parte relacionada ao pensamento de Aristoteles, utilizamos o texto
intitulado Da alma, na traducdo portuguesa de Carlos Humberto Gomes. A medida do
possivel, na intencdo de sermos fiéis ao nosso autor e Uteis aos leitores mais aprofundados no
pensamento de nosso autor, fizemos o esfor¢o de acompanhar as citagdes de nosso autor com
0s textos originais. Freqlientemente, mencionaremos que o intelecto é fundamento do pensar e
do querer do homem individual, da pessoa. Entretanto, salientamos que, por uma questdo de
delimitacdo do tema, nosso trabalho discute, de modo explicito, a temética do pensar.

Nosso trabalho percorrera o seguinte caminho: na primeira parte vamos discutir, como
horizonte preparatorio a nossa questdo, a antropologia tomista e sua vinculagdo com o
pensamento de Aristiteles.

No primeiro capitulo, veremos o pensamento de Tomas sobre o ser em geral, sua
ontologia. Ela serve como base fundamental para compreendermos o pensamento e 0S
conceitos que ele, constantemente, utiliza. E de particular importancia uma pequena distingo
que fizemos entre 0 ente que € por si, 0 ente a se, e 0 ente que é por outro, o ente ab alio. Essa
distingéo situa-nos na compreensdo mais comum da ontologia medieval, a saber, que nédo se
pode dizer o mesmo de Deus e das criaturas. Ha um discurso que convém a Deus, de modo
mais proprio, e hd um discurso que convém as criaturas, sempre como participacdo na
perfeicdo que é dita de Deus. Em seguida, desenvolveremos o0s conceitos de ato e poténcia,
esséncia e existéncia, matéria e forma. Esses conceitos fundamentais do pensamento de nosso

autor orientam-nos no decorrer de todo nosso trabalho.

13



Vamos, depois, desenvolver o pensamento sobre 0 homem, em Aristételes. Decidimos
orientar-nos pela antropologia aristotélica, tendo em vista que esta exerce uma profunda
influéncia na prépria antropologia tomista. Aristoteles faz um profundo estudo sobre as
faculdades dos entes dotados de vida e insere o préprio homem na consideracdo dos entes
naturais. Apos fazer um estudo de cada uma das faculdades, Aristoteles vé o homem como um
composto de matéria e forma, sendo a alma considerada forma do corpo, o que conhecemos
como a doutrina hilemorfica. Em seguida, Aristételes desenvolve seu pensamento acerca do
intelecto. Essa secdo do livro 111 do De Anima marcaré profundamente o ocidente e sera fonte
de inimeras controvérsias.

Exporemos, em terceiro lugar, a antropologia de Toméas de Aquino. Nosso autor
desenvolve seu pensar sobre 0 homem, tomando de Aristdteles a compreensao da alma como
forma do corpo, partindo entdo para resolver problemas do pensamento cristdo, a saber, a
unido substancial entre corpo e alma, a alma como forma, a imortalidade da alma, o intelecto
e sua operagdo sem comunicacdo com a matéria. Veremos o modo como, na hierarquia
tomista, pela sua constituicdo, 0 homem encontra-nos na fronteira do espiritual e do corporal.
Em seguida, veremos como o Aquinate aborda a temaética sobre o intelecto, enquanto
faculdade da alma capaz de realizar operacdes puramente espirituais. Finalmente, faremos
uma breve distingdo entre o intelecto agente e o intelecto possivel no processo do
conhecimento.

Na segunda parte de nosso trabalho, vamos aprofundar o principio de individuacdo e o
modo como, no pensamento de Tomas, o intelecto possivel pode fundamentar o pensar e 0
querer do homem individual.

O problema da individuacédo situa-se na problematica do universal e do particular. A
pergunta que orienta essa investigacdo, no pensamento cristdo, é justamente como pode o
particular realizar, na existéncia, o universal? Tomas segue Aristételes, afirmando que o
particular guarda algo de incomunicavel. Nesse sentido, faz-se necessario pensar, ndo no
modo de dizer o individual, mas em apresentar condi¢cdes nas quais um ente possa ser dito
individuo. E o que faremos ao desenvolvermos a nogdo de individuo em nosso autor.
Orientados por sua afirmacdo que, toda coisa, de acordo com o0 modo de ser, também é una,
vamos trabalhar o principio de individuacdo em cada uma das substancias. Finalmente,
veremos como Santo Tomas aprofunda a nogdo de pessoa. Ora, se antes, o termo individuo se
referia mais precisamente a uma intencdo I6gica que sinalizava as condi¢des nas quais um

ente é dito individuo, veremos que o termo pessoa, quando aplicado as criaturas, refere-se

14



precisamente a este homem.

Percorremos todo esse caminho para tratar das duas principais teses que Tomas refuta
no De unitate intellectus contra averroistas. O presente texto desenvolve tematicas classicas
da antropologia tomista. Além disso, vai em busca de pensar estruturas que estejam na base da
pessoa. Ora, ja dissemos que, quando nos referimos a pessoa, queremos falar de algo
eminentemente singular no género humano. Nossa intencdo inicial busca encontrar nesse

texto uma fundamentacdo para a propria liberdade humana, seja no pensar, seja no querer.

15



PRIMEIRA PARTE

A Antropologia Tomista e sua
Vinculacao com o Pensamento
Sobre o Homem em Avristoteles



Capitulo I - AONTOLOGIA TOMISTA

1.1. O Ente a Se e 0 Ente ab Alio

A reflexdo em torno de um pensamento que estad inserido naquilo que denominamos
Tradicdo Filoséfica passa necessariamente pelo conhecimento da ontologia de cada um dos
pensadores. O objeto da ontologia como tal caracteriza-se pela determinacdo dos aspectos
gerais do ser, ou seja, é um discurso elaborado em torno do ser em geral, do ser enquanto esta
para além de toda determinacdo. O ser que € objeto da ontologia é o ser tomado, no seu
sentido mais abstrato, independente de toda referéncia a qualquer ente determinado. Tomas de
Aquino denomina o ser do qual a ontologia se ocupa como o esse commune®. Naturalmente, a
explicitacdo cuidadosa e adequada do ser em geral conduz a uma diferenciacdo dele em
relacdo ao ser de Deus, Ipsum Esse, e das coisas, res. Nesse sentido, compreendemos que a
ontologia é o horizonte preparatorio e a base fundamental para a compreensao das diversas
teméticas do pensar filosofico dos pensadores da tradigdo. Aqui compreendemos Tradigdo
Filosofica ndo como a exposicdo historiografica das idéias que cada pensador desenvolveu,
mas como uma atitude de re-colocacdo das questdes que animaram os primeiros filosofos, ndo
como uma simples repeticdo de questionamentos rigorosos, mas como questionamento que
reaviva o vigor e a importancia de cada questdo, cada vez que esta € recolocada.

Em seguida, para uma compreensdo adequada acerca do homem e das demais
tematicas do pensamento de Toméas de Aquino, devemos centrar nossa atencdo em duas
consideracBes fundamentais da escolastica medieval que dizem respeito a relacdo entre
esséncia e existéncia: a primeira diz sobre o ENTE QUE E POR Sl (ente a se) no qual
esséncia e existéncia se identificam, Deus; e a segunda diz do ENTE QUE E POR OUTRO
(ente ab alio) no qual esséncia e existéncia se diferenciam?, as Criaturas®. Esta diferenciagdo
é, no pensamento de Santo Tomas, o horizonte desde onde seus discursos sdo estruturados.
Sua prépria ontologia toma como base essa distingdo fundamental. E possivel notar como essa
distincdo, em especial a segunda, esta na base do pensamento de Santo Tomas e como, ao

falarmos dos diversos elementos constitutivos das criaturas, temos sempre que considerar a

! TOMAS DE AQUINO. S. Th 1, .3,a4.

2 Cf. HEIDEGGER, M. Los problemas fundamentales de la fenomenologia, p. 112

% Daqui em diante denominaremos o ente a se Deus, 0 ente ab alio, como ente e 0 esse commune oMo Ser em
geral.



relacdo de causa, dependéncia e participacdo destes em Deus. Qualquer das qualidades
presentes nos entes sdo sempre em virtude e por causa de Deus que as possui em seu grau
absoluto de perfeicdo. A distingdo entre o ser que é por si e o ser que é por outro, Deus e 0s

entes, ajuda-nos a clarificar a propria ontologia e o sistema filosofico tomista:

Porque o que existe em algo que ndo pertence a sua esséncia tem de
ser causado ou pelos principios da esséncia, como 0s acidentes
proprios da espécie: o riso, por exemplo, pertence ao homem e é
causado pelos principios essenciais de sua espécie; ou por algo
exterior, como o calor da agua é causado pelo fogo. Portanto, se o
proprio ser de uma coisa é distinto de sua esséncia, é necessario que
este ser seja causado ou por algo exterior ou pelos principios
essenciais dessa coisa. E impossivel, no entanto, que o ser seja
causado apenas pelos principios essenciais da coisa; pois coisa alguma
é capaz de ser causa de ser, se este ser é causado. E preciso, pois, que
0 que tem o seu ser distinto de sua esséncia 0 tenha causado por um
outro. Ora, ndo se pode dizer isso de Deus, porque dizemos que ele é a
causa eficiente primeira. Logo, é impossivel que em Deus uma coisa

seja o ser e outra a esséncia.’

Passamos a compreender que a relacdo entre Deus e 0s entes é uma relacdo onde Deus
¢ a causa, uma vez que, em Deus, esséncia e ser sdo a mesma coisa. Nas criaturas, esséncia e
ser diferenciam-se e por isso tém seu ser causado por outro. Nesse sentido, a relacdo entre
Deus e 0s entes € a relacdo entre ens increatum e ens creatum. A seguir, 0 proprio Tomas
aponta diversas relacbes como fruto da identificacdo entre esséncia e ser em Deus e da
diferenca destes nas criaturas. Em Deus, nada ha de potencial, ou seja, a relacdo aqui pode ser
exposta na forma ens como actus purus e ens potentiale; mais adiante ele diz que Deus tem

seu ser por esséncia, expondo entdo, na forma ens per essentiam e ens per participationem.

*1dem, S. Th 1, .3, a4. “quia quidquid est in aliquo quod est praeter essentiam eius, oportet esse causatum vel a
principiis essentiae, sicut accidentia propria consequentia speciem, ut resibile consequitur hominem et causatur
ex principiis essentialibus speciei; vel ab aliquo exteriori, sicut calor in aqua causatur ab igne. Si igitur ipsum
esse illius rei vel sit causatum ab aliquo exteriori, vel a principiis essentialibus eiusdem rei. Imposibile est autem
quod esse sit causatum tantum ex principiis essentialibus rei: quia nulla res sufficit quod sibi causa essendi, si
habeat esse causatum. Oportet ergo quod illud cuius esse est aliud ab essentia sua, habeat esse causatum ab alio.
Hoc autem non potest dici de Deo: quia Deum dicimus esse primam causam efficientem. Impossibile est ergo
quod in Deo sit aliud esse, et aliud eius essentia”.

18



Toda essa diferenciacdo que a ontologia tomista estabelece entre Deus e 0s entes, além
de responder a questdo fundamental da metafisica: o que € o ente enquanto ente? também
socorre ao proprio anseio de conhecer a Deus. Nas palavras de Tomas, “é a partir das coisas

compostas que se deve chegar ao conhecimento das coisas simples™

. Aqui o proprio
conhecimento dos entes apresenta-se como um momento preparatorio ao conhecimento de
Deus que é compreendido como isento de toda composi¢do. Sendo as categorias um dos
modos de determinacdo do préprio ente, “o ente por si mesmo comporta duas acepgoes: a
primeira delas divide-se nas dez categorias, e a segunda designa a verdade das proposicoes®”.
Deus se apresenta, entdo, como aquele que esta para a além de toda determinacdo categorial.

A apresentacdo de Deus, enquanto causa eficiente primeira, aponta para a realidade de
Deus como o ser necessario. Ora, é a propria necessidade de Deus que o faz idéntico a sua
propria existéncia, uma vez que nele ndo ha distingéo entre o ser’ e o existir. E pelo seu ser
causa, sua necessidade e simplicidade que Deus é possuidor de sua existéncia. Por outro lado,
0s entes, por dependerem de Deus, sdo tidos e compreendidos, a partir de sua contingéncia,
sua finitude. E a partir da contingéncia dos entes que estes possuem seu ser distinto da propria
existéncia, ou seja, eles ndo tém posse de sua existéncia. Essa condi¢do de contingéncia dos
entes traduz a propria possibilidade a que estes se encontram submetidos. Os entes sdo apenas
possiveis, existem, mas poderiam ndo existir e trazem consigo a constante possibilidade de
nao serem.

E interessante como o problema da distingdo entre esséncia e existéncia apenas
aparece fundamentalmente em virtude dos entes, um problema que se da a propdsito deles.
Esse problema ndo se pde em Deus, uma vez que ele € um ser simples. A ontologia tomista
vai considerar essa composi¢cdo dos entes para ter acesso, de um modo negativo, ao préprio
ser de Deus. Nesse sentido, torna-se intrigante e, a0 mesmo tempo, interessante, como a
compreensdo da ontologia tomista nos leva a afirmar uma certa identificacdo da
mpwTy @idsFewis g ciéncia primeira, filosofia primeira de Aristoteles, com a Teedsyia®, O
problema do Ser na ldade Média remete-nos necessariamente a Deus. O proprio Tomas de

Aquino, no proémio ao comentario a Metafisica de Aristoteles, assinala a familiaridade e a

> TOMAS DE AQUINO. De ente et essentia, proémio: “Quia vero ex compositis simplicium congnitionem
accipere debemus et ex posterioribus in priora devenire”.

® lbidem, 1 : “....ens per se dicitur dupliciter, uno modo quod dividitur per decem genera, alio modo quod
significat propositionum veritatem”.

7 Ser aqui significa esséncia, quid.

8 Cf. TOMAS DE AQUINO. Proémio ao Comentério & Metafisica de Aristoteles. A respeito dessa semelhanca,
também indicamos o comentario introdutério do prof. Carlos Arthur acerca desse texto de Tomas de Aquino.
Comentario ao Tratado da Trindade de Boecio — g5-6. Trad. e estudos Carlos Artur R. do Nascimento. Sao
Paulo: Fundag&o Editora da UNESP, 1999. 19



semelhanca entre Teologia, Metafisica e Filosofia Primeira, & medida em que essas ciéncias se
ocupam dos principios primeiros.

Embora ja tenhamos assinalado a divisdo da Metafisica tomista, a partir das
consideragdes sobre o Ipsum Esse (Deus), o0 Esse Commune (o ser em geral) e os Entes finitos,
cumpre agora clarificar alguns aspectos fundamentais da relagdo que estes mantém entre si.

Antes ainda de caracterizarmos esses aspectos, é importante chamarmos a atencdo para
a necessidade de ndo considerarmos o ser em geral como um ente-intermediario entre Deus e
0s outros entes. Num sentido rigoroso, o ser em geral ndo pode ser confundido com um ente.
Ele ndo é um ente. Com efeito, o ser em geral ndo é subsistente, uma vez que essa

" @ ndo

caracteristica s6 pode ser dita dos entes, “das coisas criadas as quais convém o ser
propriamente do ser em geral, porque esse ndo possui uma existéncia separada enquanto
substancia, enquanto sujeito. A propria subsisténcia é proporcionada aos entes, a medida que
estes participam do ser, sendo que o ser mesmo ndo subsiste. A subsisténcia €, pois, a
diferenca metafisica fundamental entre ser e ente™.

Passemos aos aspectos que clarificam a inter-relacdo entre Deus, Ser e ente.
Primeiramente gostariamos de falar da relagdo de dependéncia. Tanto os entes quanto o ser
em geral mantém com Deus uma relacdo de dependéncia. Os entes dependem do ser em geral
e este, por sua vez, depende de Deus. Numa ordem inversa a que apresentamos, Deus nédo
depende de nenhum deles e o ser em geral ndo depende dos entes.

Depois, todos os existentes estdo contidos, participam do mesmo ser em geral. Por sua
vez, o proprio ser em geral, contido na poténcia de Deus, é a primeira das coisas criadas, ndo
sendo, contudo, coisa no sentido de ser um ente. Ele proprio traz consigo a
transcendentalidade, pois ndo se encontra submetido as categorias. Na ordem inversa, vemos
que todos os entes estdo contidos num dnico ser em geral e o proprio ser em geral mantém
com Deus uma relacéo de estar contido.

Por fim, os entes mantém, em relacdo ao ser em geral, uma relacdo de participacao.
Por serem e estarem determinados de tal e tal modo, os entes sempre exprimem um dos
modos do ser, embora nenhum desses modos encerre necessariamente aquilo que o ser mesmo

é. Nesse sentido, podemos dizer que participar no ser é a esséncia dos entes. Dai que o ato de

® TOMAS DE AQUINO. S. Th I, g45, 4 : “Illi enim proprie convenit esse, quod habet esse; et hoc est subsistens
in suo esse”.

0 Cf. MOLINARO, Aniceto. Metafisica: curso sistematico, S&o Paulo: Paulus, 2000. p. 66 - Nesse texto, ao
falar da subsisténcia como diferenca fundamental entre ser e ente, Aniceto conclui dizendo que o ente é
metafisicamente diferente do ser porque subsiste, enquanto o ser é metafisicamente diferente do ente porque néo
subsiste.

20



admirar-se, da pergunta leibiniziana, “por que h& o ser e ndo antes o nada?” encontra, nos
entes da experiéncia, a confirmacao de que sua esséncia € participacdo no ser, pelo fato de
todos, mesmo diversos e de diversos modos, serem. A propria poesia alcanca, nas palavras do
poeta portugués Fernando Pessoa, a condicdo de participacdo dos entes no ser: “tanta
diversidade de seres e tudo sendo”. No caso de Deus, € o ser em geral que participa em sua
perfeicdo e dele recebe a capacidade de ser nos entes. Nesse sentido, parece que somos
levados a afirmar que o préprio Deus ndo possui ser, no sentido de que ele ndo necessita de
nenhum outro para ter seu ato de existir. Ele é seu préprio ato de existir e € também a causa
do ser nos entes.

Vimos como fundamentais essas consideracfes acerca de Deus, do ser em geral e dos
entes, a0 mesmo tempo em que compreendemos que tais consideracdes figuram como
horizonte preparat6rio a nossa tematica. Serve para nds, como regra geral, que o que é dito
acerca dos entes deve sempre levar em conta a relagdo de dependéncia, conteido e
participacdo que estes mantém com Deus. N6s também vamos perceber como a distingdo
entre 0 ser que € por si e 0 ser que € por outro ajuda a compreender 0 pensamento do nosso

autor.

1.2 — Ato e Poténcia

A necessidade de aprofundar os conceitos de Ato e Poténcia pde-se como condi¢édo
necessaria a compreensdo do problema do Devir, da multiplicidade e da diferenciacdo entre
Deus e os entes. A pergunta fundamental que orienta a reflexdo em torno do Ato e Poténcia é,
como pode, no interior do ser, admitir-se a diversidade? Com efeito, é a propria diversidade
gue motiva 0s pensadores originarios a desenvolverem seu pensamento em torno do ser.

Tocamos aqui num ponto em que hd muito tempo a tradicdo filoséfica se debateu em
dirimir, a saber, o problema de saber o que é o ser. Alids, podemos, com Gilson, dizer que
esse problema é o foco central da vida filoséfica''. Podemos ilustrar diversas posicdes diante
do problema, entretanto vamos centrar nossa atencdo nas classicas figuras de Heraclito,
Parménides e seus respectivos discipulos. Ora, a questdo pbe-se a propdsito da divergéncia
entre aquilo que a experiéncia mostra e aquilo que o pensamento exige.

A partir da posicdo de Heraclito, apreendemos a experiéncia que nos é acessivel pelos

sentidos, enquanto mudanca constante, enquanto devir. O ser aqui € esse mudar constante no

11 Cf. GILSON, Etienne. A Filosofia na Idade Média, 1995, p. 722.
21



qual a Unica coisa que € notada, mas ndo apreendida, é o seu devir. A metafora do rio faz-nos
compreender a dinamicidade do ser e, a0 mesmo tempo, 0 seu carater de mutabilidade, de
forma que o homem nédo pode descer duas vezes no mesmo rio, porque, ao retornar, nem ele,
nem o rio serdo mais os mesmos'?. A proposicdo de Heraclito pde todo o universo do que &,
homens e rio (coisas) submetidos ao devir.

Parménides apresenta o problema do ser, desde a impossibilidade daquilo que é deixar
de ser, e daquilo que n&o é ser impossibilitado de ser'®. Pode-se dizer que a proposicio de
Parménides pGe como indubitavel o ser, ou seja, em todo vir-a-ser esta contido algo de ser que
resiste & mudanca e ao movimento. O ser é tal que, em Parménides, possui uma identificacdo
com o pensar**, ou seja, é 0 pensamento quem esta para além do devir e d& conta desse carater
permanente do ser.

Platdo, tendo em vista esse dilema colocado pelos pensadores originarios, faz um
movimento de busca no mundo do devir e da transitoriedade por algo que sinalize para uma
ordem do ser, que ndo despreze o fato da mudanca, mas também dé conta do ser enquanto

aquilo-que-permanece.

.. E t80 pouco estou convencido de saber como se gere o0 um, e, numa
palavra, como qualquer coisa se gere, se corrompa e exista, ficando
nesse tipo de investigacdo', e tento levar a cabo outro tipo de
investigacdo, dado que ndo sou apto para aquela de modo nenhum.*®

.. Em todo caso, foi nessa direcdo que me lancei e, cada vez, tomando
como hipdtese a idéia que considero mais solida, considero verdadeiro
0 que concorda com ela, tanto com relagdo as causas como com
relacdo a tudo o mais; e 0 que ndo concorda julgo que ndo é

verdadeiro.'’

12 Apresentamos no nosso texto uma versao dos seguintes fragmentos: Cf. HERACLITO, in: Os Pré-Socréticos -
Colecdo os Pensadores. frag. 12: “aos que entram nos mesmos rios outras aguas afluem...” e frag. 49 “Nos
mesmos rios entramos e ndo entramos, SOmos e Nao somos.”
3 PARMENIDES. in: Colecéo os Pensadores. frag. 2: “... 0s (nicos caminhos de inquérito que sao a pensar: 0
primeiro, que € e portanto que néo é ndo ser, ... 0 outro, que néo é e portanto que é preciso nao ser.”

“Idem, frag. 3: “... pois 0 mesmo € o pensar e portando ser”.
A investigacdo a qual Platfo se refere, e que néo o satisfaz, é a mvestlgagao dos pensadores originarios. Com
efeito, eles sdo chamados desse modo que pensavam o principio ( E’X-’?) de todas as coisas a partir dos principios
matérias da natureza (ﬁf?ﬁf”?). O proprio Aristoteles na Metafisica sinaliza para o fato desses pensadores
exercerem sua investigacdo em torno da causa material.
' PLATAO. Fedon, 97 B 3-7.
" 1dem, 99 D 4 - 100 A 7. 29



A conclusdo de Platdo tem como proposicao a realidade de esséncias inteligiveis, das
quais chamou de idéias. As ideias platdnicas sdo, por assim dizer, o ser no sentido mais
proprio, enquanto que o0s seres sensiveis, submetidos ao devir, sdo imitacdo (mimesis) do ser
verdadeiro. Sua realidade consiste em imitar, participar na idéia, ndo sendo, porém, ser
verdadeiro quando, das idéias, discordam. E a partir do Fédon de Platéo, especificamente com
a passagem do texto denominada a Segunda Navegac&o®®, que o pensamento Metafisico se
instaura no Ocidente. Esse fato € importante porque, a partir dai, a maior parte dos filésofos
da tradigdo vai propor a resolucdo do problema do ser e do movimento, num plano que esta
para-além do fisico, Metafisico.

Aristoteles vem apresentar uma resolugédo ao problema do movimento, pondo a prépria
coisa como suporte da mudanca. Com efeito, Aristételes recorre & nogdo de Poténcia (Ptivass)
a fim de resolver o problema do movimento. Para Aristoteles, no texto da Metafisica, ha o ser
em poténcia e em ato, sendo que a poténcia “é um principio originador de mudanca em outra
coisa, Ou ha mesma enquanto outra.”*® Sabemos que Aristoteles ndo demonstra a doutrina do
ato (évredéxaa) e poténcia; ele se limita a demonstrar com exemplos concretos mais simples e,
em seguida, aplica essa noc&o aos problemas filoséficos.?

Em Tomaés de Aquino, o problema fundamental do ser encaminha-se a partir desses
conceitos, sendo que, para ele, a distin¢cdo de ato e poténcia levard a uma outra distincdo, a
saber, a de esséncia e existéncia, que trabalharemos um pouco adiante. Ora, a distin¢do de
esséncia e existéncia ndo cabia a Aristoteles, uma vez que este ndo possuia a nogdo de
criacdo. Em Tomas, toda a extensdo do ente esta circunscrita neste duplo conceito de Ato e
Poténcia e esta inserida numa hierarquia em que a criacdo e perfeicdo dos entes se ddo por
uma maior ou menor participagéo na perfei¢do do primeiro ente. Deus é a perfei¢do primeira
e simples compreendida como negag&o de toda Poténcia, como Actus Purus.?

No De Ente et Essentia, Tomas, quando fala do modo como a esséncia se concretiza

nas substancias, apresenta a totalidade do ente dividida em graus:

'8 para uma melhor compreenséo da Segunda Navegacéo, deve-se consultar a interpretagdo de G. Reale sobre o
Fédon, 96 A — 102 A, no texto REALE, Giovanni. Para uma nova interpretacdo de Platdo. Trad. Marcelo
Perine. S&o Paulo: LOYOLA, 1997.

19 ARISTOTELES. Metaf. IX, 1045h, 35 — 10464a, 10. Para as citacdes da Metafisica de Arist6teles utilizaremos
a traducdo: Aristételes, Metafisica. Trad. Leonel Vallandro, Porto Alegre: Ed. Globo, 1969.

20 Cf. JOLIVER, Regis. Tratado de Filosofia 11 - Metafisica, Buenos Aires: Carlos Lohlé, 1957. p. 195. Aqui ele
expBe mais claramente o fato de Aristdteles ndo demonstrar a doutrina do ato e poténcia.

 TOMAS DE AQUINO. S. Thl, q3,a 4. 23



1. Primeiramente, “existe algo, como Deus, cuja esséncia é o seu préprio ser’?” ou

existéncia. Deus € o primeiro ser, causa dos demais e € o ser absolutamente
simples e puro. Em Deus ndo ha poténcia: ele é ato puro.

2. “Em segundo lugar, temos as substancias criadas intelectuais, nas quais o ser ou a
existéncia difere da esséncia, embora a esséncia nelas exista sem a matéria”.?®
Aqui aparece uma questdo importante: ao ndo admitir nas substancias intelectuais
criadas a composicdo de matéria e forma, Tomas utiliza a composicdo de ato e
poténcia como forma de distinguir esses espiritos puros (os anjos) do Primeiro
Ente, como também lhes assegurar a existéncia.

3. “De um terceiro modo, a esséncia se encontra nas substancias compostas de
matéria e forma®*”. Aqui reside o mundo corpéreo, que engloba todas as coisas

materiais inanimadas e os seres viventes, incluindo o homem.

Uma questdo importante de que trataremos mais adiante, é o fato de o homem, de
algum modo, estar presente nas duas Ultimas divisdes. Ora, se por um lado a alma humana é
uma substancia intelectual, ou seja, & um ser subsistente e possui em seu ser composi¢do de
ato e poténcia, por outro, enquanto a alma humana tem sua perfeicdo unida ao corpo, 0
homem encontra-se inserido na Ultima divisdo. Esse fato é o que caracteriza 0 homem como
um ser situado na fronteira do espiritual e do corporal.

Da divisdo empreendida por Tomas, podemos compreender que, além de dar conta da
diferenga entre Deus e 0s entes, 0 ato e a poténcia ddo conta do movimento e da diversidade
dos entes. Deus, na qualidade de Primeiro ente, € causa e perfeicdo de “todas as coisas que

251

tém seu ser por participacdo”” e se relacionam com ele, “na qualidade de criatura, como a

poténcia para o ato®”

. A disting&o entre Deus e os entes, entre Ser finito e Ser Eterno, serve
como ponto de clarificacdo do ato e da poténcia®’, na medida em que, nos entes finitos, a
composicdo de ato e poténcia se manifesta com maior ou menor intensidade, sempre em

referéncia aquele que ndo possui em seu ser nenhuma potencialidade. Além do mais, na

22 |dem. De Ente et Essentia, c.VI. : “aliquid enim est, sicut Deus, cuius essentia est ipsummet suum esse”.

2 Ibidem.: “Secundo modo invenitur essentia in substantiis creatis intellectualibus, in quibus est aliud esse quam
essentia earum, quamvis essentia sine materia”.

2% Ibidem. : “Tertio modo invenitur essentia in substantiis compositis ex materia et forma”.

%% |bidem. Suma Contra os Gentios Il, c. 53 : “omnia autem alia participant ipsum esse”. Daqui em diante vamos
citar esse texto da seguinte maneira: CG. A traducdo que nos utilizaremos é a tradu¢do biblingiie da ed. Sulina.
Trad. de D. Odildo Moura, O. S. B. e revisao de Luis A. De Boni.

%6: |dem. : “Comparantur igitur substantia omnis creata ad suum esse sicut potentia ad actum”.

2T Cf. STEIN, Edith. Ser Finito y Ser Eterno — ensaio de uma ascension al sentido del ser, p.48. Aqui, Edith
Stein empreende um estudo sobre o ato e poténcia enquanto modos de ser.

24



hierarquia dos entes, possui mais proximidade do primeiro ente aquele que possui menos
composicao de ato e poténcia.?®
A afirmacdo de “que a poténcia e o ato dividem o ente, de tal modo que tudo o que é

Ou seré ato puro ou composto necessariamente de poténcia e ato*”

sinaliza, aparentemente,
uma dualidade no ente, quando faz referéncia a composicdo de poténcia e ato nas coisas.
Entretanto, € fundamental dizer que, no pensamento tomista, a composi¢do de poténcia e ato é
a garantia da perfeicdo e da unidade do ente. Tomas fala da unidade e da perfeicdo do ente
composto de poténcia e ato dizendo que “em toda substancia criada ha necessariamente
composicao de ato e poténcia, pois muitas coisas ndo podem constituir unidade perfeita, a ndo
ser que umas estejam em ato e outras, em poténcia”.*

Nos entes, ato e poténcia sdo principios intrinsecos, como também “dividem o ente e

qualquer género de ente®”

. J& dissemos que a doutrina do ato e poténcia da conta da
diversidade dos entes e explica o movimento. O movimento, por sua vez, faz-nos
compreender ato e poténcia como principios reais do e no ente, ou seja, eles sdo no ente
concreto. Vale salientar que a propria condicdo do ser que devém, isto €, de ente submetido ao
movimento, 0 que nos remete a idéia do ser verdadeiro do ato puro, perfeito e eternamente
imutavel, assim como acontece com a quarta via das provas da existéncia de Deus que trata da
gradualidade das coisas.** O devir é sempre a medida, 0 modo e a participacdo do ente no ser.
O trindbmio ato, poténcia e devir sdo um processo no interior do ente. O devir é a prépria
sintese do ato e poténcia.

Ja fizemos referéncia a diversas relagcdes que se dao entre poténcia e ato. Vamos agora
abordar estes dois separadamente. A poténcia é uma capacidade de poder-ser. Claro que este
poder ser da poténcia ndo é rigorosamente ser, pois a poténcia apenas pode ser compreendida
em funcdo do ato. Tomando o exemplo classico da madeira que serviu de suporte para a
estatua, aquela trazia consigo a capacidade de receber a determinacdo desta e ser transformada
de modo que a atualidade da estatua foi fruto da capacidade da madeira. Foi em virtude da
poténcia ou, nas palavras de Aristdteles, de um principio originador da mudanca, que o
marmor pode se tornar estatua. Por outro lado, o préprio Aristoteles chama a atengdo para a

133

necessidade “de determinar quando um ser € ou ndo é potencialmente outro ser””, ou seja, a

%CG1,c43.

?® Cf. HUGON, Edouard, Os Principios da filosofia de S&0 Tomas de Aquino: as vinte e quatro teses
fundamentais. p. 41

¥CGI,c43

3.5 Th1,q77, 1 : “cum potentia et actus dividant ens et quodlibet genus entis”.

% Cf.S. Th. 1, g2, a3.

* ARISTOTELES, Op. Cit., IX, 1048b, 35. 25



poténcia sinaliza as possibilidades. Com efeito, ndo pode *“a terra ser potencialmente

homem”3

. A poténcia sinaliza uma condi¢cdo como que € intermediaria entre 0 ndo ser e o ser.
Os dois principios compreendidos juntos sdo como modos de ser, ou seja, a passagem da
poténcia ao ato € uma passagem de um modo de ser a outro.

Aristételes faz referéncia a uma dupla espécie de poténcia: a poténcia enquanto
principio originador de mudanca ou poténcia ativa e poténcia enquanto capacidade “de sofrer
a acdo, isto é, o principio originador no proprio ser que a sofre, de ser passivamente
modificado por outro ser ou por si proprio enquanto outro”®. Ha, pois, uma poténcia ativa e
uma poténcia passiva. Aquela, compreendida como principio do agir e esta, como principio
do receber. O proprio Tomas de Aquino estabelece distin¢do entre a poténcia ativa e poténcia

passiva.

Existem duas poténcias: a poténcia passiva, que ndo se encontra de
modo nenhum em Deus, e a poténcia ativa, que se deve atribuir a
Deus em sumo grau. Pois é claro que cada um, na sua medida em que
estd em ato e perfeito, é principio ativo de algo; mas é passivo na
medida em que é deficiente e imperfeito. Ora, j& se demonstrou acima
que Deus é ato puro, que € absoluto e universalmente perfeito, que
nele ndo ha lugar para nenhuma imperfeicdo. Donde lhe cabe ao
maximo ser um principio ativo, e de maneira nenhuma passivo.

Ora, a razdo de principio ativo convém a poténcia ativa. Porque a
poténcia ativa é um principio de agdo sobre outro, ao passo que a

poténcia passiva é um principio passivo em relacdo ao outro.*

Na distincdo entre poténcia ativa e passiva, Tomas deixa claro que a poténcia ativa se
diz de Deus e, consequientemente, a poténcia passiva, na medida em que é imperfeita, é dita
dos entes. Deus ndo se exclui da poténcia ativa. O préprio Tomas, mais adiante, esclarece que

a poténcia ativa é fundada no préprio ato, enquanto que a poténcia passiva se opde a este.>” A

** 1dem, 1X, 10493, 5.

% 1dem, 1X, 10464, 10.

%5.Th1, 25, 1 : “dicendum quod duplex est potentia: scilicet passiva, quae nullo modo in Deo; et activa, quam
oportet in Deo sume ponere. Manifestum est enim quod unumquodque, secundum quod est actu et perfectum,
secundum hoc est principium activum alicuius: patitur autem unumquodque, secundum quod est deficiens et
imperfectum. Ostensum est autem supra quod Deus est purus actus, et simpliciter et universaliter perfectus;
neque in eo aliqua imperfectio locum habet. Unde sibi maxime competit esse principium activum, et nullo modo
pati. Ratio autem activi principii convenit potentiae activae. Nam potentia activa est principium agendi in aliud:
potentia vero passiva est principium patiendi ab alio”.

3 1dem, I, 925, 1, resp. 1.

26



poténcia passiva, que é carente de perfeicdo, € principio de mudanca, modificacdo e
movimento. Com efeito, mudar € se mover de um estado para outro, sendo que o principio da
acao, a poténcia ativa, estd no agente e o principio de recepcao, poténcia passiva, estd no
sujeito, compreendido aqui como a coisa que é suposito de determinagdes.

Na ordem do conhecimento, conhecemos o0 ato antes da poténcia, pois é do ser atual
das coisas que induzimos a possibilidade, o poder ser que havia no ente, antes de ele ser como
¢ agora. Ora, assim como a poténcia, o ato ndo pode ser definido, ou seja, sendo
analogicamente. Aristoteles aconselha a ndo buscarmos definir tudo, mas a nos contentarmos,

em alguns casos, com analogias. Assim, ele diz do ato:

... &, pois, como o que constroi em relagdo ao que é capaz de construir,
como o desperto relativamente ao que dorme, 0 que vé com respeito
ao que tem olhos fechados sem ser privado da visdo, como o objeto
feito de madeira relativamente a madeira, e a obra acabada com
relacdo a incompleta. Que o ato seja definido por um dos membros

destas antiteses e a poténcia pelo outro.®

A partir do que foi dito, o ato pode ser entendido como o determinado, o perfeito,
aquele que da a coisa o ser atual. Com a compreensdo do ato, podemos dizer que tanto ele
guanto a poténcia ndo sdo simples conceitos que nos levam a compreender uma realidade,
mas eles sdo, por assim dizer, principios reais dos entes, isto €, quando dizemos ato e poténcia
ndo dizemos que o ente pode ser de tal e tal modo, mas dizemos que ele possui tal modo
realmente, atualmente.

Existe um primado do Ato uma vez que este da a poténcia o seu contetdo, ou seja, 0
contetdo é recebido pela poténcia em virtude do Ato. Sendo principio de perfei¢do, o ato ndo
é limitado sendo pela poténcia. Para Tomas, “todo ato inerente a uma coisa recebe a limitagdo
da coisa em que se encontra, porque 0 que esta em outra coisa, nela esta segundo o modo do
recipiente”.®

A elucidacdo da doutrina de ato e poténcia ajudar-nos-4 a compreender diversos
aspectos que abordaremos em nosso trabalho, como a afirmagdo de que h& nos entes uma
maior composicao de ato e poténcia do que de matéria e forma e o processo de aquisi¢do dos

inteligiveis por parte do intelecto, que antes desta aquisi¢ao esta em poténcia como tabua onde

¥ ARISTOTELES, Op. cit. X, 1048a, 35 — 1048b, 5.
¥ CG 1, ¢.43 : “Omnis actus alteri inhaerens terminationem recipit ex eo in quo est: quia quod est in altero, est in
eo per modum recipientis”. 27



nada estd escrito. Através dessa exposicdo também pudemos compreender como ato e
poténcia ddo conta do problema do movimento, do devir e como serviu para dar conta da
distingdo entre Deus e 0s entes. Esses conceitos vao perpassar todo o pensamento de Tomas
de Aquino. A seguir, veremos como se pode compreender a distingéo entre os entes e Deus a
partir da exposicao dos elementos constitutivos dos entes.

1.3 - Esséncia e Existéncia, Matéria e Forma - Estrutura Formal da Coisa e a Distintio

Realis

A questdo fundamental em torno do problema de esséncia e existéncia € a necessidade
de se distinguir o ser de Deus e o ser dos entes. O que decorre dessa necessidade € o fato de
que a distintio realis, a distingdo real entre esséncia e existéncia, atende ao modo como se dé a
ontologia do ser criado. Com efeito, no pensamento de Tomas, o ser de Deus e dos entes ndo
pode ser dito do mesmo modo, de forma que a diferenca fundamental entre o ser de Deus e 0
ser dos entes é a independéncia de Deus e a dependéncia dos entes, a presenca ou auséncia de
composicdo. O ser de Deus é pura simplicidade; Deus é ato puro e ndo admite composic&o.*
Ele é 0 seu préprio ato de existir. Em Deus esséncia e existéncia se identificam.** J& nos entes,
enguanto ente ab alio, criaturas, possuem uma composi¢do de esséncia e existéncia, “pois
toda coisa na qual uma é a esséncia e a outra o ser, é composta”.*> Importante é que o
aprofundamento dessa questdo também nos ajudara a compreender o fato do ser sé poder ser
dito propriamente de Deus e dos entes, de modo analogo.

Dissemos que o ser dos entes, ao contrario de Deus, era composto: neles esséncia e
existéncia sdo distintas. Ora, a necessidade da explicitacdo do problema se da em resposta a
pergunta: como, entdo, a existéncia modifica ou ndo corresponde & esséncia? NOSSO
questionamento parte da existéncia, pois é a partir dela que se pode compreender e se
perguntar sobre o conceito de esséncia. Nesse sentido, a importancia da existéncia, para
Tomas, € ressaltada a medida que o existir, 0 esse, € a “atualizacdo de toda esséncia ou de
toda natureza, ou ainda, é a efetividade de toda forma e natureza”.** Nosso autor esta dizendo
com isso que nenhuma esséncia pode ser compreendida isoladamente. A sua nogéo de ser ndo

deve ser tomada a parte, sem considerar a existéncia atual.

“Cf.CG1,c.18.

* 1dem, c. 22: “Necesse est igitur quod Dei esse quidditas sua sit”.

*2 |bidem, c. 22: “Ergo omnis res in qua est aliud essentia et aluid esse, est composita”.

3. Th. I, g. 3, a. 4: “quia esse est actualitas omnis formae vel naturae”. 28



A distintio realis, ou seja, a posi¢do que diz ser a esséncia e a existéncia realmente
distintas em cada ente, assinala para a propria contingéncia dos entes. A existéncia de um ente
criado significa que um ser possivel se atualizou, isto é, tornou-se um ser real. Tornar-se um
ser real significa e esclarece aquilo que a existéncia rigorosamente é: existir é ser posto para
fora de suas causas e do nada. Com efeito, vir a luz da existéncia, ser atualizado, pressupde
uma causa criadora, como diz Tomas, “é impossivel que um ser seja causado pelos principios
essenciais da coisa(...). E preciso, pois, que 0 que tem o seu ser distinto de sua esséncia, 0
tenha causado por um outro™*. O ente, assim compreendido, mostra, de um lado, sua
dependéncia a medida em que, de ente possivel, passa a existir por um ato criador e, de outro,
independente a medida em que, com a existéncia, o ente passa a ser independente, desapegado
de suas causas. Esse movimento que leva o ente do possivel ao atual é proporcionado pelo
devir, sendo que a atualidade do ente ndo retira dele o carater de ser possivel.

E importante chamarmos a ateng&o, no sentido de esclarecer que esséncia e existéncia
ndo devem ser compreendidas em separado. A esséncia significa aquilo que a coisa &, ou seja,
a esséncia € a realidade da coisa, € o quod est. Nesse sentido, a esséncia responde a pergunta o
que é isto? E importante notar que a esséncia, ao dizer o que é a coisa, apresenta uma
caracteristica que independe do modo como a coisa &, ou seja, 0 quid da coisa, ja € desde
antes da atualidade da coisa. Dai compreendermos o que também é dito da esséncia enquanto
aquilo que era ser [quod quid erat esse que 0s gregos chamavam de 78 T G sivar ]*°,

Podemos esclarecer essa anterioridade da esséncia, 0 quod quid erat esse, tomando o
exemplo que Edith Stein utiliza no seu texto Ser Finito e Ser Eterno: “a alegria de uma
crianca tem existido segundo seu ser essencial, antes de todo o tempo, antes da existéncia do
mundo, das criangas, dos homens no mundo e da alegria das crian¢as. Quando pela primeira
vez uma crian¢a no mundo experimentou a alegria, nesse mesmo momento a esséncia, o quid
da alegria de uma crianca se tornou real”.**Com esse exemplo, compreendemos que a
esséncia ndo se atualizou, ndo se tornou uma coisa real, enquanto ndo se deu o ato de ser da
alegria de uma crianca pela primeira vez. Nesse sentido, a esséncia mesma da alegria de uma
crianga foi a possibilidade da alegria de uma crianga existir realmente, em qualquer lugar, a
qualquer tempo, sob qualquer circunstancia. Aqui podemos elucidar uma questédo, as vezes de

dificil compreensdo, que € o risco de pensar a esséncia como causa da existéncia. Nas

* |dem : “Impossibile est autem quod esse sit causatum tantum ex principiis essentialibus rei (...) Oportet ergo
quod aliud cuius esse est aliud ad essentia sua, habeat esse causatum ab alio”.

* De Ente et Essentia, . Aqui Tomas faz referéncia a essa compreensdo de esséncia lembrando as palavras de
Aristoteles.

% Cf. STEIN, Edith. Op. Cit. p.112. 29



palavras de Tomés, a esséncia, “por ela (pela esséncia)*’ e nela a coisa tem o ser”.*® Ora, néo
devemos pensar a esséncia enquanto causa ou ato da existéncia. Ela, por si sO, ndo se
exterioriza e s6 pode ser dita causa, a medida em que é sujeito, supdsito, passivel de receber o
ato de existir. Eis o porqué de Tomas dizer que é por ela e nela que a coisa tem o ser. Na
forma inversa a sentenga de Tomas, a esséncia em sua relacdo com a existéncia esta como a
poténcia para o ato.*°

Para Tomés a esséncia é aquilo que é expresso na definicdo.”® No De Ente et Essentia,
ele apresenta diversas denominacGes de esséncia: quididade, como aquilo que era ser ou
aquilo mediante o que algo tem o ser algo®"; esséncia enquanto forma significa a perfeicéo ou
a certeza de cada coisa®’; natureza enquanto esta se denomina tudo quanto de uma forma ou
de outra pode ser apreendida pela inteligéncia.”®

A existéncia, por sua vez, significa aquilo pelo qual a coisa &, ou seja, a existéncia é a
atualidade da coisa, esse, quo est. A existéncia diz que a coisa é: é o ser real posto para fora de
suas causas e do nada, isto €, € o ser perfeito que se exterioriza e revela seu vigor. Ela
responde a pergunta: isto é? A composicdo do ente atual é, pois, uma composicdo real de
esséncia e existéncia, tendo a esséncia como a possibilidade de algo existir e a existéncia
como o ato, aquilo que se tornou o ser real.

Apos termos elucidado as diversas relacfes da diferenca entre esséncia e existéncia,
passamos a verificar como ela se da nos entes. Ora, agora nos permitimos passar direto aos
entes, uma vez que, como ja dissemos, em Deus ndo ha composicdo: seu existir coincide
necessariamente com sua esséncia. Em Deus, como dissemos acima, no seu ato de ser, na sua
existéncia, ndo ha nenhum tipo de composicdo: nem de ato e poténcia e nem de matéria e
forma. A substancia de Deus é idéntica ao seu ser, diz Tomas, repetindo as palavras de
Boécio.™

A explicitagdo de como se d& a existéncia dos entes convida-nos, como tarefa
preparatdria da explicitacdo, a elucidar os conceitos de substancia, acidente, matéria e forma.

Essa tarefa faz-se necessaria, tendo em vista que a existéncia dos entes, de acordo com a

*" Grifo nosso

*8 De Ente et Essentia, I: “...essentia dicitur secundum quod per eam et in ea ens habet esse”.

5 Th.1,q. 3, a. 4: “Oportet igitur quod ipsum esse comparetur ad essentiam quae est aliud ab ipso, sicut actus
ad potentiam”.

%0 Compéndio de Teologia. ¢.10. Daqui em diante vamos citar esse texto da seguinte maneira Comp. Theol.

51 De Ente et Essenta, I: “Et hoc est quod philosophus frequenter nominat quod quid erat esse, id est hoc per
quod aliquid habet esse quid”.

52 |dem: “Dicitur forma secundum quod per formam significatur certitudo uniuscuiusque rei”.

5% Ibidem: “Hoc etiam alio nomine natura... (...) quod natura dicitur omne illud quod intellectu quoquo modo capi
potest™.

> CG I, ¢. 22: “quod divina substantia est ipsum esse et ab ea est esse”. 30



estruturacdo hierarquica feita por Tomas, comporta diversos graus de composicgdo.

Comecemos, expondo o que Tomas compreende por substancia:

...substancia é a coisa a que convém ser ndo no sujeito. O termo coisa
é imposto em razdo da quididade, como o termo ente, em razdo do ser.
Donde a razdo formal da substancia significar que ela tem qliididade

gue convém ser ndo em outra coisa.”

Etienne Gilson, ao comentar a nocdo de substancia de Tomas de Aquino, chama
atencdo para um paralelo possivel entre a definicdo de ente e a de substancia. Ele diz que um
ente é aquilo que tem existéncia atual. Ora, a substancia, conforme Tomaés, é a coisa que
convém ser ndo em outro, isto €, ser por si. Logo, tanto na definicdo de ente, quanto na de
substancia, nds temos um aquilo que ou coisa, ambos podendo ser identificados como o quid.
Nesse sentido, ressalta Gilson, a definicdo de substancia € “uma esséncia que € tal natureza
que, aperfeicoada pelo ato de ser, existird em virtude de seu ser proprio.”® Conforme o que
foi dito, podemos compreender que a substancia é o fundamento no qual todas as coisas sao,
sendo que é em virtude do ser que ela mesma se atualiza ou que ela mesma existe.>

Os acidentes, ao contrario da substancia, ndo possuem um ser por si. Eles apdiam-se
num sujeito, num substat, numa substancia e é, por isso mesmo que ndo sdo entes no sentido
proprio. Eles sd0 como que acréscimos num ente que ja é por si.”® Ora, é a substancia que
pode ser dita ente que é por si, rigorosamente dita de Deus, quando esta no seu grau maximo
de simplicidade e essa ndo possui acidentes, € uma substancia completa, e, dita dos entes,
quando esta é composta e substrato de acidentes, é uma substancia incompleta. A dependéncia
dos acidentes em relacdo a substancia faz com que os acidentes sejam ditos entes apenas em
sentido secundario ou analdgico.>®

A existéncia dos entes materiais ilustra bem esse modo de ser composto. Segundo

Santo Tomas, eles possuem em sua constituicdo, além da composicdo de ato e poténcia, a

> Idem, c¢. 25: “quod substantia sit res cui conveniat esse non in subiecto; nomen autem rei a quiditate imponitur,
sicut nomen entis ab esse; et sic in ratione substantiae intelligitur quod habeat quiditatem cui conveniat esse non
in alio”. (a traducédo desta passagem é de nossa autoria).
% Cf. GILSON, Etienne. A Existéncia na Filosofia de Santo Tomas, p. 56.
'S, Th. I, 9.50, ad.3: “esse est quo substantia est”.
%8 De Ente et Essentia, c. VII: “Sed illud, cui advenit acccidens, est ens in se completum, subsistens in suo esse”.
gf. também CG 1, ¢. 22: “quia omne quod sequitur ad esse rei, est ei accidentale”.

Idem 31



composicdo de matéria e forma®, sendo a matéria considerada principio substancial material,
e a forma, principio substancial formal. A matéria e a forma constituem, pois, um ente uno,
isto é, sdo principios que garantem a unidade do ente. Isso € o0 que, a partir do pensamento de
Aristoteles, se denomina de teoria hilemorfica, pois além do principio material, diz
Aristételes, “algo deve existir além da coisa concreta, a saber, a figura ou a forma”.®* A
relagdo entre matéria e forma dé-se de tal modo que “é a forma quem dé o ser & matéria”.** E
em virtude da forma que a matéria tem o seu ato, pois é a forma que, juntamente com a
matéria, constitui a substancia.

Matéria e forma, enquanto principios intrinsecos dos entes materiais, sdo elementos

constitutivos da substancia. “A matéria é parte da substancia”®

e nao pode ser pensada
independente do composto: “é impossivel existir alguma matéria sem forma, embora seja
possivel existir uma forma sem matéria”.®*O que é entdo uma matéria que possui uma forma?
Para Tomas, é um ente criado, substancia composta, na qual esséncia e existéncia sdo distintas
realmente, que possui, além da composicdo de matéria e forma, uma composi¢cdo mais
fundamental de ato e poténcia. Edith Stein caracteriza bem o ser informado da matéria: ela é
um produto que é cheio de espaco e que possui uma maneira de ser interior e uma figura
exterior.®®

Ao contrario da matéria, conforme a hierarquia dos entes empreendida por Tomas, €
possivel haver formas que ndo dependam da matéria e, se ha alguma forma que dependa
totalmente dela, é em virtude de seu distanciamento do primeiro principio. No sentido
inverso, as formas que estdo proximas do primeiro principio sdo formas que subsistem por si,
sem necessitarem da matéria. Tomas apresenta como exemplo dessas formas as inteligéncias
ou substancias simples cuja esséncia pode ser dita apenas da forma, diferentemente das
substancias sensfveis que possuem sua esséncia a partir do composto matéria e forma.®®

Voltemos aqui a hierarquizacao dos entes empreendida por Tomas. Cada um dos entes

criados possui em sua substancia uma composic¢ao de modo especifico:

805, Th. I, q.50, ad.3: “Quod quidem manifestum potest esse ex consideratione rerum materialium, in quibus
invenitur duplex compositio”.

" ARISTOTELES, Metafisica, 999b, 15.

%2 De Ente et Essentia, c. V: “quia forma dat esse materiae”.

83 CG I, c. 54: “... materia est pars substanciae”.

% De Ente et Essentia, c. V: “Et ideo impossibile est esse materiam sine aliqua forma. Tamen non est impossibile
esse aliguam formam sine materia”.

8 Cf. STEIN, Edith. Op. Cit., p, 221.

% Cf. De Ente et Essentia, c. V. 39



— Em Deus ndo hd composicdo e sua esséncia é o seu préprio ser. Deus € 0 primeiro

ente, ao qual nada é anterior;®’

— Nos espiritos puros, as substancias intelectuais, sem matéria e forma, hd a

composicao de ato e poténcia, assim como de esséncia e existéncia;®®

— E nos entes materiais, naturais, ha dois tipos de composicéo, a saber, a composicao

de ato e poténcia e a composicao de matéria e forma, conforme explicitamos.

Dissemos que o homem, na qualidade de criatura, acomodava-se de um modo
diferente na hierarquia dos entes. Com efeito, a forma do corpo humano, a alma, possui uma
similaridade com os espiritos puros, a medida em que esta pode ser chamada de substancia
intelectual, que possui composicéo de ato e poténcia, mas tem sua perfei¢cdo unida ao corpo.
Por outro lado, a corporeidade humana faz com que o homem também seja um ente material,
composto de matéria e forma. Nesse sentido, € dada ao homem uma condicdo de ser situado
na fronteira do espiritual e do corporal. E espiritual porque a alma humana é capaz de realizar
operacBes puramente espirituais, isto é, operagdes que independam da matéria; e é corporal, a
medida em que a corporeidade humana pde o homem numa condigdo de ente material, como
veremos no capitulo reservado a compreensdo de homem, em Tomas de Aquino.

Do que acima foi dito acerca dos entes, retiramos como uma das preocupaces centrais
de Tomas: a diferenciacdo entre o primeiro ente, Deus, e 0s outros entes que, dele, dependem.
Assim, o problema de esséncia e existéncia pode ser compreendido, a partir da seguinte tese:
“E porque na razdo absoluta do ser mesmo, s6 Deus subsiste, Unico, inteiramente simples;
todas as outras coisas que participam do ser possuem uma natureza que restringe o ser e sao
constituidas de esséncia e existéncia, como principios realmente distintos”®.

Os entes compostos de matéria e forma comportam ainda uma série de consideracfes
que podem advir de seu modo de ser informado, que podem ser objeto de um estudo posterior.
Com efeito, na experiéncia cotidiana, percebemos que ndo é a mesma coisa o ser da pedra e 0
ser do homem ou de um outro animal. Mesmo sendo entes materiais, a estrutura de cada um
destes entes, a saber, o inanimado e o animado, com as diferencas do seu préprio interior
(plantas, animais, homens), despertam-nos para caracteristicas peculiares em cada género dos

entes materiais.

7.CG I, ¢.22: “Deus autem est primum ens, quo nihil est prius. Dei igitur essentia est suum esse”.

%8S. Th. I, q.50, ad.3: “...dicendum quod, licet in angelo non sit compositio formae et materiae, est tamen in eo
actus et potentia”.

% HUGON, Edouard. Op. Cit, p.49.

33



Conforme o que afirmamos no inicio, a ontologia tomista com os conceitos que lhe
sdo fundamentais serve como horizonte preparatorio a nossa questdo central que €, na
estrutura do homem individual, definir aquilo que lhe pertence como mais peculiar: a
possibilidade do pensar e do querer autbnomo e individual, claro que considerando esse
pensar e querer dentro da propria metafisica do ser criado, onde Deus é principio e termo de

toda perfeicéo.

34



Capitulo Il - A CONCEPCAO DO HOMEM EM ARISTOTELES

No desenvolvimento de sua obra, Kant coloca-se diante da tarefa de pensar acerca de
quatro questdes fundamentais: o que posso conhecer? O que devo fazer? O que me é
permitido esperar?’ A quarta questdo, quem é o homem? ocupa uma centralidade em nosso
trabalho, mas se desenvolve de modo mais especifico nos proximos dois capitulos. A nossa
guestdo desenvolve-se, a partir da necessidade de se saber quais o0s elementos constitutivos do
ser do homem. Ora, essa questdo é fundamental, tendo em vista que ela possibilitard um certo
direcionamento e uma certa claridade em relacdo as primeiras questbes. Com efeito, o
conhecimento, 0 agir e a expectativa ou esperanca s6 podem ser ditas a partir do homem. A
questdo em torno do ser do homem recebe relevo em toda tradicéo filoséfica e permanece na
contemporaneidade como uma das questdes centrais da Filosofia.

A importancia dessa questdo nao quer significar que ha um conhecimento cumulativo
sobre 0 homem ou que a questdo sobre o homem se encontra devidamente resolvida.
Heidegger, em seu texto Kant e o Problema da Metafisica, traduz a problemética da nédo
resolucdo com respeito a questdo do homem: “...nenhuma época soube conquistar tantos e téo
variados conhecimentos sobre 0 homem como a nossa... contudo, nenhuma época conheceu 0
homem tdo pouco como a nossa. Em nenhuma época o homem se mostrou tdo problematico
como na nossa”?. Podemos retirar desta afirmagdo a pertinéncia de se refazer o caminho
tragado pelos pensares da tradi¢do filosofica, a fim de também nds termos a possibilidade de
recolocar e reconquistar a profundidade que essa questdo nos propde. Finalmente, o problema
do homem deve ser reconhecido como uma inquietacdo que brota desde a existéncia do
proprio homem e s6 pode ser devidamente posto, a partir de sua existéncia mesma. Do mesmo
modo, podemos ver que a pergunta sobre o ser da coisa se apresenta a nos, a partir da
existéncia.

Tomaremos como ponto de apoio de nossa investigacdo o pensamento de Aristoteles e
de Tomas de Aquino. Desde ja esclarecemos que a nossa compreensdo acerca do homem, a
partir destes autores, carece da compreensdo da totalidade de suas obras. Tomaremos por base
alguns textos principais destes autores: de Aristdteles, um texto de sua maturidade filosofica,

0 De Anima (Peri Psychés); e de Tomas de Aquino, a Suma Contra os Gentios e Suma

! KANT, Immanuel. Critica da Razao Pura, p. B833.
2 Cf. HEIDEGGER, M. Kant e o Problema da Metafisica, p. 189 apud: GEVAERT, Joseph. El Problema Del
Hombre, p. 13



Teol6gica. Consideraremos o modo como Aristoteles e Toméas desenvolvem suas
antropologias.

Sentimos a necessidade de, rapidamente, dizermos porque nos decidimos por
explicitar primeiramente a antropologia aristotélica. No desenvolvimento do séc. XIIl, em que
importantes obras de Aristoteles sdo descobertas ao mundo, a partir de traducGes vindas do
mundo dos arabes, Toméas de Aquino faz uma “re-leitura” do pensamento de Aristoteles em
conformidade com o pensamento cristdo, melhor ainda, nas palavras de Etienne Gilson:
Tomés de Aquino “...faz uma re-interpretacdo — das nog¢des fundamentais da metafisica de
Aristételes, a luz da verdade cristd. (...) certo é que as velhas palavras de Aristdteles recebem,
no tomismo, sentido inteiramente novo®”. Ndo podemos crer que as palavras de Aristoteles
sdo velhas, mas concordamos com Gilson que “Tomas de Aquino nado cristianiza Aristoteles,
mas que, a partir de sua leitura de Aristételes, ele aristoteliza o cristianismo [0 pensamento
cristdo]*”. E em virtude dessa vinculacdo que sentimos necessidade de expor a compreensdo
aristotélica do homem.

No presente capitulo, desenvolveremos um estudo em torno da concepcdo aristotélica

do homem. Mostraremos como Avristoteles concebe a alma e suas faculdades.

2.1 - A alma e suas faculdades — Nutricdo e Sensacao

No livro Il e na primeira parte do livro Il do De Anima, Aristételes desenvolve sua
compreensdo dos entes naturais dotados de vida. Ao iniciar o livro Il, Aristoteles chama a
atencdo para o fato de que, entre 0s corpos naturais, “uns possuem vida engquanto que, por
outro lado, outros ndo possuem”.>Arist6teles ndo diz propriamente o que é a vida, mas ressalta
gue a vida consiste na capacidade de se alimentar a si proprio, no crescimento e no ato de
morrer.® A vida tem a caracteristica de ser aquilo que distingue o0 animado do inanimado.
Além disso, a vida pode ser dita de varias maneiras, conforme ela propria se manifesta nos
seres vivos: enquanto “mente, sensacdo, movimento e repouso no lugar, além do movimento
implicito na atividade da nutric&o, na corrupcao e no desenvolvimento”.’

Entre os corpos naturais ha, pois, os animados e os inanimados. Essa possibilidade é

garantida pela matéria, & medida que esta significa um corpo potencialmente dotado de vida,

¥ GILSON, Etienne. Op. Cit, p. 11.
* Grifo nosso.
® ARISTOTELES, De Anima, Il 412a 5-15.
®1dem
" Ibidem, 1 413a 20 -25.
36



tendo este a alma como forma e formando uma Unica substancia composta. A condi¢do de
substancia composta deve nos alertar para a necessidade de reconhecermos que todos o0s
processos e funcbes do interior da alma sdo ditos a partir do composto, ou seja, dos processos
psiquicos e animicos que ndo podem desconsiderar a dimensao fisica ou fisiolégica dos seres
vivos. Os processos aos quais vamos nos referir nesta secdo pertencem tanto a alma quanto ao
corpo e sdo fungdes psicofisicas.?

”9

A alma “que é forma do corpo dotado de vida™ possui certas poténcias ou faculdades.

Entre essas faculdades, trés delas dividem os seres vivos de modo que estes ou séo plantas ou
sdo animais ou sdo seres humanos, a saber, a nutritiva (@E’E?T T ”‘-'5?/), a sensitiva (61'9‘7?1"’551’),
e a intelectiva ou racional (I?IEW"?TI"JF). Ha ainda outras faculdades, a saber, a imaginativa,
a apetitiva e a locomotiva que se fazem presentes nos seres vivos com maior ou menor
intensidade.

Em seu estudo da alma, Aristételes procede, estabelecendo uma relacdo entre as
faculdades da alma, as funcdes de cada faculdade e as coisas ou objetos aos quais cada fungédo
se refere. Temos assim a seguinte configuracdo no estudo da alma: a faculdade nutritiva, que
possui a fungéo de gerar e de nutrir, refere-se ao alimento; a faculdade sensitiva, que possui a
funcdo de sentir ou perceber, tem como objeto o sensivel; a faculdade intelectiva, que possui a
funcdo de conhecer e pensar, tem como objeto o inteligivel. Ndo fizemos mencéo ao apetite e
a locomocao porque, embora sejam faculdades, estdo como que contidos ou derivam da
faculdade sensitiva. Fundamental aqui, no estudo da alma, é a posicdo de Aristételes de
definir a faculdade pelo objeto, “pois é necessario estudarem-se 0s objetos antes da acdo e
ser4 acerca deles que devemos em primeiro lugar encetar nossa investigacdo...”*® Ora, essa
metodologia de Aristoteles, aléem de sinalizar como deve ser o estudo da alma, sinaliza para
nos a diferenca central entre o pensamento de Aristoteles e 0 pensamento moderno. Com
efeito, a posicdo de Aristdteles tem as coisas determinando as proprias faculdades. Aristételes
parte da experiéncia (8®efs). J4 na modernidade ha uma inversio em que 0s proprios
objetos sdo determinados pelas estruturas internas do sujeito.*!

® Cf. H&4 um trabalho recente de POENTE, F. R. Os Sentidos do Tempo em Aristételes, Sdo Paulo, 2001, p.262.
Numa das se¢des de seu trabalho ele fala sobre a faculdade sensitiva na constituicdo do homem e chama a
atencdo para a necessidade de pensarmos as fungBes animicas como funcgdes pertencentes ao composto alma e
corpo.

® ARISTOTELES, Op. Cit., Il 412a 25. Outras traducdes do De Anima traduzem esta sentenga numa forma que
ficou mais conhecida: “A alma é forma de um corpo natural organizado”.

1% Ibidem, 11 415a 20-25.

11 Cf. Podemos perceber, por exemplo, essa diferenca de forma clara lendo o texto de Kant, Realidade e
Existéncia: LicGes de Metafisica, Paulus, 2002. Na leitura desse texto percebemos que, quando Kant fala das
categorias nao esta falando das propriedades que determinam as coisas, como a rigor, Aristoteles faria, mas das

37



2.1.1 - A Eaculdade Nutritiva - @gemrixdy

Aristoteles afirma que cada poténcia especifica possui um objeto correspondente, a
saber, o0 alimento para a nutricdo; o sensivel para a sensacdo e o inteligivel para a inteleccéo.
Com efeito, cada ato traz consigo sua poténcia e seu objeto. Ao tratar primeiramente da
nutricdo, Aristdteles trata particularmente da alimentacéo e da geracao.

A nutricdo apresenta-se entre as faculdades como aquela que é a mais fundamental dos
seres vivos. Ela pode subsistir sozinha, como também é condicdo suficiente para afirmar se
um ente possui ou ndo vida. Nesse sentido, todas as outras faculdades mantém uma relacdo de
dependéncia com a nutrigcdo, sendo essa faculdade aquela que perpassa toda a esfera dos entes
naturais dotados de vida. A nutri¢do é, pois, o principio pelo qual todas as coisas podem viver
e sem ela nenhuma outra faculdade e qualquer ente vivo pode existir'?.

As funcdes da faculdade nutritiva séo a geracéo e a nutricdo.'* A funcéo mais natural
da capacidade nutritiva é a geragdo. A geracdo consiste na capacidade de um ente vivo gerar
outro idéntico a si na espécie, nas palavras de Aristételes: “o animal gera o animal, a planta, a
planta, participando, tanto quanto possivel, do divino e do eterno”.** Aristdteles nos d& uma

indicacdo de como pode o ente vivo participar do divino e do eterno:

Em virtude de ser impossivel poder comungar diretamente daquilo
que é eterno e divino de uma maneira continua — nenhum ser
corruptivel podera, na verdade, perdurar na sua identidade e na sua
unidade individual

...porém, se permanece no ser, ndo sera em Si mesmo mas, antes,
como semelhante a si mesmo, nunca na sua identidade individual mas,

antes, na unidade da espécie.”

Os seres vivos ndo participam do divino e do eterno diretamente porque ndo lhes é

possivel perdurar como entes vivos na sua individualidade, uma vez que se corrompem,

estruturas do proéprio sujeito transcendental. Essas estruturas, por sua vez, determinam o modo como 0s objetos
serdo recebidos, neste caso ¢ a faculdade quem determina ou constréi o objeto.

12 De Anima, 11 413a 30.

'3 Ibidem, 11 415 a 25.

“Ibidem

' Ibidem, 11 415b 1-5.

38



morrem. Entretanto, eles participam, de certo modo, do divino e do eterno pela capacidade de
gerar outros entes idénticos a si que os fazem permanecer eternos na unidade da espécie.

Avristoteles também trabalha outro principio da alma, a partir da faculdade nutritiva,
este € 0 movimento local. Ligados ao movimento local estdo a alteracdo e o crescimento. A
alteracdo é definida por Aristoteles como uma sensacao de ser alterado. O crescimento, por
sua vez, convive com o seu oposto (o atrofiamento) pela presenca ou auséncia da alimentacao.
Uma questdo importante com relacdo ao crescimento é que este possui limites determinados
pela alma, ao contrério do movimento do fogo, no seu incessante crescer mediante a presenga
de um combustivel. Precisando um pouco mais: pela alimentacdo, os seres vivos tém seu
crescimento, mas este é limitado pela alma.

Podemos relacionar a importancia do alimento com o ato de crescer e o ato de gerar
gue sdo produtos da faculdade nutritiva. O alimento é para aquele que o recebe fator de
crescimento. Por sua vez, o ente que se alimenta s6 pode crescer e se nutrir a medida que pode
se alimentar; além disso, o alimento € fator de geracao para o ser vivo que esta sendo gerado

por aquele que se alimenta atualmente.*®

2.1.2 — A Faculdade Sensitiva - 31-9"’?“151’

AristOteles apresenta a sensacdo como a primeira caracteristica do animal. O animal é
aquele que possui a capacidade de sentir, sendo “a sensacdo um certo sentido do tato”.*’Ora,
mais adiante Aristoteles vai comentar a respeito dos demais sentidos, mas desde ja ele aponta
o0 tato como 0 mais importante entre os sentidos. De modo analogo aquilo que a nutricdo €
diante das outras faculdades, assim também o tato pode existir independentemente dos outros
sentidos. O tato é condicdo suficiente para se afirmar que um ente € animal e necessario para
que este animal possa sentir. A partir da sensacdo, Aristoteles retira a imaginacdo, o apetite, a
dor e o prazer, sendo que desses dois ultimos provém o desejo. E claro que nem todos os
animais possuem todas as faculdades e é no fato de possuirem mais ou menos faculdades que
reside a diferenca fundamental dos animais entre si.

A sensacdo, afirma Aristoteles, é uma espécie de alteragdo: “uma consiste numa
mudanga no sentido de uma disposi¢do privativa; a outra, no sentido de uma disposi¢ao

positiva e intrinseca & natureza do sujeito”.*® Na opinido de F. R. Poente, a alteragdo & qual

'8 |bidem, 11 416b 10-15.
7 |bidem, 11 413b 5.
18 1bidem, 11 417b 15-16.
39



Aristételes se refere é a segunda acepcdo.'?O significado mais apropriado dessa alteracdo é a
transformacéo da faculdade sensitiva em seu objeto de modo imaterial, ou seja, a faculdade
sensitiva se torna idéntica aquilo que ela sente, excluindo a condi¢do material daquilo que é
sentido.

Apos falar da faculdade sensitiva, Aristoteles passa ao estudo do sensivel. Para ele os
sensiveis estdo divididos em duas classes: a dos sensiveis por si e a dos sensiveis por acidente.
A classe dos sensiveis por si divide-se em dois, sendo as duas espécies de sensiveis: uma
prépria a cada sentido e outra comum a todos.

O sensivel no sentido proprio caracteriza aquele sentido que ndo pode ser apreendido
por outra faculdade que ndo a sua faculdade correspondente, a saber, o visivel para a viséo; o
som para a audicdo; o odor para o olfato; o gosto para a gustacdo, o tangivel para o tato. Para
0s sentidos proprios ndo ha confusdo com relagdo aos seus objetos proprios. Aristoteles, no
entanto, faz uma ressalva ao tato, pois esse possui qualidades diferentes. No comentério de
Poente, podemos perceber como, para Aristoteles, cada sentido traz consigo a capacidade de
“julgar acerca do sensivel que lhe é préprio”.*Julgar aqui pode ser entendido como a
capacidade de discernir, distinguir em torno do sensivel que lhe é correspondente.”’ Os
sentidos apenas podem se enganar com relacdo a natureza ou ao posicionamento do
sensivel.?

Os sensiveis comuns caracterizam o0s sensiveis que sdo percebidos por pelo menos
dois sentidos proprios. Aristételes cita 0 movimento, o repouso, a figura, a grandeza como
sensiveis comuns. O problema é que ndo ha para o0s sensiveis comuns um O&rgao
correspondente, razéo pela qual esses sdo percebidos pelos sentidos em geral. Aristoteles da
uma indicacdo importante, quando diz que nos nos apercebemos dos sensiveis em comum a

partir do movimento:

Apercebemo-nos nés de todas estas coisas através do movimento:
aprendemos a grandeza pelo movimento, assim como a figura
também, consistindo, no entanto, esta tltima numa forma de grandeza.
Aquilo que estd em repouso pode ser apreendido por intermédio da

auséncia de movimento; o numero, por seu lado, pode sé-lo pela

9 Cf. POENTE, F. R. Op. cit., p.262.

% De Anima, Il 418a 15-16.

21 Cf. POENTE, F. R. Op. cit., p. 264.

22 ARISTOTELES, Op. Cit., 11 418a 17-18.

40



negacdo da continuidade e por elementos sensiveis especiais, ja que

cada sentido capta uma s6 qualidade sensivel.?

E, pois, a partir do movimento que 0s outros sensiveis comuns nos sdo acessiveis. De
um modo peculiar, cada sensivel comum estd ligado ao movimento, uns pela presencga
(grandeza e figura), outro pela auséncia (repouso) e o numero pela nega¢do da continuidade e
pelos sentidos proprios. Marco Zingano ressalta uma diferenca entre Platdo e Aristoteles, em
relacdo aos sensiveis comuns: “com efeito, 0s sensiveis comuns sdo vistos como sensiveis, e
nisto Aristteles parece estar alterando consideravelmente os dados da questdo, na medida em
que, na escola platonica, eles ndo sio objetos de sensacdo, mas de reflexdo.* O que significa
isto? Significa um alargamento da percepcéo e, conseqlientemente, a atribuicdo de perceber 0s
sensiveis comuns que passam também a ser propriedade ndo somente dos homens, mas dos
outros animais. Aristoteles, é claro, reserva a opinido apenas aos homens.

Em terceiro lugar, Aristételes define o sensivel por acidente como o sensivel que é
apreendido em virtude de uma qualidade acidental de um objeto percebido. Um dos tipos da
percepcao por acidente se d& quando percebemos, por exemplo, pela visdo o azedo de uma
fruta, sem degusta-la atualmente. Ora, isso se faz desse modo porque ligamos o verde que
vemos ao azedo que, anteriormente, ja degustamos. Noutro caso, Aristoteles cita a condigdo
branca do filho de Diares. Ora, o filho de Diares é apreendido pelo ser branco, mas ele mesmo
ndo € o ser branco, pois o branco esta acidentalmente nele, ou seja, 0s sensiveis por acidente
apreendem qualidades, mas ndo ddo conta da substancia que é sujeito dessas qualidades. Com
iIsso percebemos que existe um limite na percepcdo por acidente. Zingano nos chama a
atencéo para perceber que, “assim como a sensa¢do comum representava um alargamento do
campo perceptivo em relacdo a sensacdo prépria, assim também a percepcdo acidental
introduz os limites a esse alargamento.”?

E interessante como Aristételes deixa para falar do intelecto apenas no livro IIl,
limitando-se aqui a dizer que sobre 0 pensamento nada se encontra clarificado. Por outro lado,
ele ja afirma que todas as faculdades: a nutricdo, a sensacao, 0 pensamento e 0 movimento sdo
em virtude da alma e sdo essas mesmas caracteristicas que a define. A alma é, pois, “aquilo

pelo qual vivemos, sentimos e pensamos”.?®

% |bidem, 11 425 a 15-20.
4 Cf. ZINGANO, Marco. Razdo e Sensacdo em Aristoteles: um ensaio sobre De Anima Il 4-5. S&o Paulo:
L&PM, 1998, p. 58.
2 Cf. ZINGANO, Marco, Op. Cit., p. 60.
% ARISTOTELES, Op. Cit., 11 414a 10.
41



Na dindmica dos organismos vivos, 0 homem ¢ aquele que possui todas as faculdades.
Esse fato € fruto de uma analogia que Aristoteles faz entre unidade e perfeicdo das figuras
geométricas e das faculdades da alma: “o fato de o quadrilatero poder conter o triangulo ou
aquela circunstancia de poder a faculdade sensitiva conter a faculdade nutritiva™®’, demonstra
que o posterior pode conter efetivamente a perfeicdo do anterior. Posteriormente, essa relagcdo
entre as faculdades ajudarda Tomas de Aquino a defender a unido substancial, contra os

averroistas, afirmando que ha somente uma alma que possui a perfeicdo de todas as outras.
2.2 - A Doutrina Hilemorfica e o Problema da Unidade do Homem

Para muitos estudiosos, “Aristoteles é considerado um dos fundadores da antropologia,
enquanto ciéncia e um dos primeiros que empreende uma sistematizacao cientifico-filosofica,
na sua concepcdo de homem”?. O modo de Aristételes conceber o homem é marcado
fortemente pela nocdo de unidade que o fez distanciar-se cada vez mais da antropologia
platonica. Essa perspectiva de unidade é garantida em seu pensamento pela teoria hilemorfica
em que a ¥ux (alma) é considerada forma do corpo, ou seja, o principio de atualizagdo do
corpo, aquilo que lhe confere a vida. Das diversas faculdades da alma uma delas é o i
(intelecto) e é essa mesma faculdade que, na alma, confere ao homem sua humanidade. Eis
porque se faz necessaria uma exposicdo acerca da natureza do +&is.

O homem, na sua existéncia, apreende-se como um ser que é concreto, ou seja, tem
concretude, possui um corpo. Mas, ao mesmo tempo em que este é capaz de perceber-se como
ente material, o homem ndo deixa de perceber que, em seu ser mesmo, ha um algo, um
principio vital que ndo é somente matéria®®. A existéncia corporea do homem suscitou, em
termos gerais, Varios posicionamentos acerca da unidade com o corpo. Um desses
posicionamentos & o dualismo. Em linhas gerais, podemos caracterizar o dualismo
antropoldgico como um modo de conceber 0 homem, a partir da unido corpo e alma, somente

de modo equivoco, ou seja, a unido da alma com corpo € “marcada por uma significacdo

%" Ibidem, 11 414b 30.

%8 Cf. LIMA VAZ, Henrique C. de. Antropologia Filoséfica I, p. 38.

*° Sabemos o0 quanto é problematica a questdo da matéria. O nosso objetivo aqui ndo d4 uma compreensio
exaustiva sobre o termo. Para facilitar a compreensdo vamos compreender matéria numa das acepcdes como
aquilo de que os corpos fisicos sdo compostos, como a substancia primordial indeterminada que, quando recebe
uma forma, torna-se um ente e também como aquela matéria que possui a poténcia de ser, com a alma, um corpo
dotado de vida.

42



negativa da condicio corpérea™®. Joseph Gevaert, ao falar da nocdo de homem em Platio,

caracteriza bem o dualismo:

..0 corpo e a alma para Platdo sdo compreendidos como duas
realidades profundamente diversas, completamente independentes no
agir. Sua preocupacdo consiste em acentuar que a realizacdo auténtica
do homem ndo estd no corpo nem passa através do corpo, mas que ha
de ser buscada na existéncia espiritual que se libera gradualmente do

mundo e da matéria.*!

Isso posto, faz-se bastante compreensivel a expressao que diz ser o “corpo o carcere da
alma”.

Aristoteles encaminha sua reflexdo acerca do homem, buscando pensa-lo a partir de
uma unidade. Aqui somos tentados a afirmar que sua compreensao acerca do homem é uma
teorizacdo feita a propdésito e do pensamento dualista platonico e que deve ser entendida como
uma superacdo desse dualismo. Essa perspectiva é possivel, entretanto, mais que uma questédo
de superagdo ou ndo do platonismo compreendemos o problema da unidade do homem em
Aristételes como uma exigéncia de seu sistema e de sua compreensdo de ser. De qualquer
forma, esses dois modos de pensar nos permitem estabelecer paralelos que ajudam em nossa
investigacao.

Aristételes, em sua antropologia, pde o homem na condicdo de ente vivente, assim
como 0s outros entes. Em conseqiiéncia, a problematica de corpo e alma tera de ser explicada
a luz da explicacédo geral dos organismos viventes. Sendo a alma aquilo pelo qual vivemos,
sentimos e pensamos, Aristoteles identifica o corpo como substancia no (primeiro) sentido de
matéria (#4%) que vem a unir a substancia no (segundo) sentido de forma (#¢#¥), para formar
uma substancia composta (terceiro sentido): &4 e see. Essa unidade da substancia composta

é proporcionada pelo hilemorfismo. Vejamos como Aristoteles argumenta:

Um dos géneros do ser constitui, conforme dissemos, a substancia.
Em primeiro lugar, é a substancia matéria, isto é: aquilo que por si
mesmo ndo pode ser determinado; em segundo lugar, constitui a

substancia a propria figura e a forma, em virtude de ser ela um ser

% GEVAERT, Joseph. Op. cit., p. 70.
3 GEVAERT, Joseph. Op. cit., p. 79.

43



determinado; em terceiro lugar, é a substancia um composto dos dois
termos.

Parecem 0s corpos constituir as proprias substancias particularmente,
entre estes 0s corpos naturais de maneira especial — sdo eles 0s
principios de todos os outros. Entre 0s corpos naturais, uns possuem
vida engquanto que, por outro lado, outros ndo possuem. A vida a que
me refiro consiste na capacidade de se alimentar a si proprio, no
crescimento e no ato de morrer. Todo aquele corpo natural dotado de
vida serd um composto. Porém, em virtude de se tratar de um corpo de
tal qualidade (a saber: um corpo com vida), ndo se pode encontrar 0
corpo entre os atributos de um sujeito, sendo, antes, ele proprio sujeito
e matéria. E necessario, por conseguinte, que a alma seja substancia,
no sentido de forma de um corpo natural que possui a dindmica da

vida.*

Encontramo-nos aqui com a exposi¢éo que considera a relacdo corpo e alma como um
conjunto. Aristoteles afirma que a unido s eduas (corpo e alma), formando uma
substancia no sentido de composto, é uma unidade. O homem faz parte e é a physis (@¥71¢)
animada pelo dinamismo da alma que assume a condi¢do de forma. Na qualidade de forma, a
alma é o nucleo inteligivel do composto.*

E importante estarmos atentos para uma pequena diferenca entre duas acepcdes de
corpo neste texto de Aristételes: uma delas é corpo no sentido de matéria e outra € corpo ja
compreendido como 0 composto, tanto que, a este ele chama de corpo com vida. Na verdade,
0 corpo na primeira acepcao, querendo significar um corpo sem vida, so é dito corpo de modo
impraéprio pois, para Aristoteles, apesar de ele usar as duas acepcdes, sO é propriamente corpo
0 da segunda acepcdo. Vejamos a analogia que ele faz do olho e da vista com o corpo dotado

de vida:

..Com efeito, assim constitui o olho a matéria da vista e,
desaparecendo esta, ja& ndo poderda ser olho, apenas o sendo por
homonimia, tal como um olho esculpido em pedra ou um olho

pintado.

32 ARISTOTELES, De Anima, 11 412a 5-20.
¥ Cf. LIMA VAZ, Henrique C. de. Op. Cit., p. 39.

44



...ndo pode o corpo separado da alma viver por si mesmo; s6 o podera
aquele que a possui.

..enquanto que a alma equivale a vista e a poténcia do seu
instrumento, correspondendo o corpo aquilo que constitui esta
poténcia; por outro lado, assim como a pupila e a vista podem formar
um olho, neste caso a alma e o corpo formardo do mesmo modo um

ser animado.*

Vemos com clareza, na citacio anterior, 0 modo como s e tuan sdo
compreendidos, a partir de uma unidade: ora, o olho que ndo possui 0 ato de ver apenas se
assemelha ao olho e recebe esse nome s6 por comparacédo, ou seja, o olho s6 € olho enquanto
V€, assim como a mdo s6 é mado enquanto executa a obra; assim também é o corpo que, sem a
alma, é dito corpo de modo improprio, apenas por semelhanca ao 6rgdo, mas destituido
daquilo que proporciona o seu ser mais proprio e sua unidade.

s e Yuan sdo, pois, essenciais na formagdo de um ente uno, dotado de vida. Todo o
ser material tem em sua constituicdo matéria e forma. A matéria ndo possui efetividade, se
destituida da forma e esta, por sua vez, é figura e principio de unidade com a matéria na
formagdo do ente uno. A teoria hilemorfica vem atender a necessidade de Aristoteles em
conceber a alma como “forma de um corpo, contra toda forma de substancializacdo ou
separacdo da alma”®. Para Aristoteles, a alma ndo é “jogada” num corpo, mas, por ser forma,
assegura a unidade com este. Nessa perspectiva, 0 corpo mostra-se como indispensavel a
constituicdo do homem. Joseph Gevaert chama atencdo para o fato de que Aristételes “ao
invés de chamar matéria e forma, ele recorre a terminologia tradicional de corpo e alma. A
forma substancial de um organismo vivo se chama ¥u7; o corpo (Fw4&) é a matéria viva e
informada pela tug/ %

2.3 - O Problema da Separacéo

Temos apresentado como Aristoteles empreendeu a tarefa de conceber o homem a
partir de uma unidade, através da teoria hilemorfica. Aristdteles ao considerar a alma como
forma do corpo acaba com a possibilidade de pensar as almas, existindo separadamente.

Entretanto, logo no inicio do De Anima, Aristételes faz um questionamento no tocante a

# ARISTOTELES, De Anima, 412 b 17 — 413a 2.
¥ ZINGANO, Marco. Op. cit., p. 118.
% GEVAERT, Joseph. Op. cit., p. 79.
45



atividade da alma que remonta ao problema da independéncia da alma ou de alguma de suas
faculdades. Sua resposta ndo se refere a alma como um todo, mas a uma de suas faculdades, a

saber, o ¥ (intelecto). Ele diz:

As alteragfes da alma apresentam, por seu lado, uma dificuldade:
afetam elas em comum o sujeito animado [0 composto corpo e
alma]®" ou, entdo, serd que uma delas pertencera em si propria apenas
aalma?

A inteleccdo parece, pelo contrério, constituir algo que é intriseco a

alma®®

A partir da afirmacédo de Aristoteles, podemos perceber que, no caso s, a doutrina
hilemorfica parece ndo se apresentar tdo rigida. De qualquer modo, vemos que Aristoteles ja
ndo pde a problematica da separacdo na totalidade da alma, mas numa de suas partes. Marco

Zingano expde de maneira clara o que significa o problema da separacéo:

Ao mesmo tempo em que a psicologia aristotélica é uma defesa
altamente coerente do hilemorfismo, isto é, da alma como forma de
um corpo, contra toda substancializacdo ou separacdo da alma, a
noética de Aristdteles parece dar lugar a um dualismo ou, pelo menos,
a um quase dualismo, na medida em que o ¥t (intelecto) parece ser
visto como uma parte da alma que subsiste separadamente e a qual 0s
predicados de imortalidade e de ingerabilidade seriam corretamente

aplicados.*

Do que foi acima exposto, compreendemos que Aristoteles, por conceber 0 homem a
partir de uma unidade substancial, ndo poderia livrar-se do problema da separacdo, pois, para
ele, mesmo que muitas das a¢des da alma, no que diz respeito ao sensivel, manifestem-se nela
por meio de um 6rgdo determinado: assim como acontece no caso do visivel e da visdo, do
som e da audicao, do odor e do olfato, do gosto e do sabor, do tangivel e do tato, ainda assim,

para ele “resulta suficientemente claro que sentir e pensar ndo podem ser o mesmo”.*° Conclui

37 Grifo nosso.

¥ ARISTOTELES, Op. cit., I, 403a 3-7.
¥ ZINGANO, Marco. Op. cit., p. 118.
0 ARISTOTELES, Op. cit., 111, 427 b 6.

46



com esse argumento mostrando que se sentir e pensar fossem 0 mesmo entdo 0s animais que
podem sentir também seriam capazes de pensar.

Aristoteles tenta solucionar o problema da separacdo, evitando a quebra da unidade
substancial entre corpo e alma, colocando no ¥ a capacidade de agir independentemente de
algum 6rgdo. O problema da separacdo consiste, pois, em conceber uma faculdade da alma
que seja independente do corpo. Por outro lado, a resposta de Aristoteles a questdo da
separacdo nao deixou de receber criticas acusando-o de permanecer com uma concepgao
dualista, ou ainda, com um dualismo um pouco diferente. E 0 que comenta Zingano ao citar a
opinido de Lefevre: “para ele, o dualismo platdnico entre alma e corpo € substituido em
Aristételes pelo dualismo alma e intelecto”.** Lima Vaz comenta que o problema da
separagdo tornou-se uma das mais vivas fontes de controvérsias na tradicdo aristotélica.*?

Para nds, porém, ha uma diferenca fundamental nessa questdo, pois a inseparabilidade
do intelecto € apenas no seu modo de operar e ndo necessariamente com relacdo ao ser da
alma que informa o corpo. Nesse sentido, cremos que o operar independente do intelecto ndo
fere a unidade do composto.

Ainda em relacdo as interpretacdes, ha uma perspectiva que da outro encaminhamento
ao problema da separacdo e da solugdo dada por Aristoteles. Antes de fazermos o breve
comentério, esclarecemos que temos ciéncia a respeito do encaminhamento que a
independéncia do intelecto vai tomar na historia do pensamento ocidental, em particular no
pensamento medieval: a afirmacdo de Aristoteles de que “o intelecto €, sem qualquer davida,
aquela coisa mais divina e impassivel”* leva os pensadores cristdos, de modo especial os do
séc. XllIl, a tomarem a doutrina do intelecto em Aristdteles como base de explicacdo ao
problema da imortalidade da alma, importante problema metafisico e tema central no
pensamento cristao.

A interpretacdo que queremos citar, a do prof. Marco Zingano, aponta que a
preocupacdo central de Aristoteles ndo é defender a permanéncia do intelecto, o que para ele
seria uma contradi¢cdo com a busca de evitar o dualismo. Mas, para ele, o autor do De Anima
estd preocupado em mostrar o intelecto como a parte da alma que pensa e concebe, ou seja, a
razdo primeira do De Anima seria a proposito da problematica do conhecimento. O intelecto

age em conjunto com a sensacao, s6 que de modo distinto, para produzir o conhecimento e é

*L Cf. ZINGANO, Marco. Op. cit., p. 123(nota)
2 Cf. LIMA VAZ, Henrique C. de. Op. cit., p.40. Na opini&o do Pe. Vaz, essa controvérsia se instala em virtude
da ndo decisdo de Aristoteles a respeito da relacdo do intelecto com a alma. Por um lado, embora Aristételes
apresente com precisdo as funcdes do intelecto, hesita em se decidir com relagdo ao problema da separagéo.
* ARISTOTELES, Op. cit., I, 408 b 27.

47



acerca do conhecimento adquirido que Aristoteles se refere quando fala que o intelecto é
imortal. Para Zingano, é esta a problematica central do livro Il 4 e é essa a contribuicdo

inovadora que, segundo ele, Aristoteles propde. Zingano diz:

...nada, do ponto de vista da substancia, sobrevive a nossa morte. No
entanto, o resultado de nossa atividade de pensar vence a usura do
tempo: a verdade é atemporal.

A ciéncia é imortal e eterna e, nesta exata medida (epistemoldgica e
ndo substancialista), o intelecto o serd, pois é ele quem produz a
ciéncia. Deste modo, Aristoteles mostra ndo s6 o que é imortal (o
conhecimento, mas ndo quem conhece), como pode explicar
igualmente porque se tem o sentimento que o intelecto é imortal: a
razdo é que seu produto, mas nao ele proprio, é imortal e eterno, pois
ndo depende mais da atividade dos individuos que pensam, mas do

mundo que os fez pensarem deste modo.*

Esté claro para nds que esta interpretacdo, por um lado, é totalmente contraditéria ao
encaminhamento que decidimos empreender no nosso trabalho. Por outro lado, acreditamos
que uma interpretacdo, de certo modo contraria a um pensamento, nao invalida o valor da
pesquisa. Nossa tarefa aqui é percorrer um caminho que mostra a perspectiva de dois
pensadores e, sem davida, o ato de percorrer o caminho também implica perceber ultrapassar,
de certo modo, os limites desse préprio caminho. Nosso interesse, no problema da separacéao e
no pensamento de Aristételes sobre a alma, vem a propdsito da interpretagdo que o
pensamento cristdo deu ao De Anima. Cremos, pois, que a partir do que foi exposto ja temos

uma compreensdo razoavel quanto ao problema da separacao.
2.4 - A Natureza do 67¢ (Intelecto) — De Anima 429 a 10 — 431 a 15

Temos apresentado, no decorrer do capitulo, qual a solucéo oferecida por Aristételes a
problemética do homem. Sua resposta tem o intuito de seguir um viéis diferente da tradicao
dualista platonica na concep¢do de homem. Vimos também que a proposta de Aristoteles
encontra algumas dificuldades com respeito ao dualismo, pois ele é acusado, por alguns

estudiosos, de modificar o dualismo platonico corpo e alma pelo dualismo intelecto e alma.

* ZINGANO, MARCO. Op. Cit., p. 182.
48



De qualquer modo, conforme a natureza de nossa investigacao, basta saber o nucleo central da
caracterizagdo do problema: corpo e alma em Aristoteles formam um composto substancial e
o intelecto tem um lugar de bastante significancia na sua concep¢éo de homem.

O passo que agora daremos tem o objetivo de reunir a compreensao do intelecto no De
Anima, em especial no livro IlI.

O veiis é caracterizado como “aquela parte da alma que permite conhecer e pensar™®.
Aristoteles se pde o problema de saber se a inteleccdo é andloga a sensacdo. Qual a
implicacdo? Vimos que as afeccbes recebidas pela alma possuem um 6rgdo correspondente,
logo, o intelecto ndo pode ser analogo a sensacdo, pois aquele ndo possui nenhum 6rgéo.
Além disso, Aristoteles ja havia concluido que pensar e sentir séo distintos.

46 Aristoteles

O iy “possui a capacidade de receber a forma ou algo enquanto forma
faz um paralelo entre a funcéo dos sentidos e a do intelecto. Assim como os objetos sensiveis
recebem as formas sensiveis, assim esta o intelecto para as formas inteligiveis.

O wils, mesmo “diante de um estimulo muito forte, ndo tem afetada sua capacidade de

|n47

pensar um objeto de modo inteligivel”". Ao contrario, os sentidos tém sua capacidade afetada

mediante um estimulo muito forte. A partir dessa afirmagdo, Aristételes coloca o intelecto
desapegado de 6rgdos corporais. “O intelecto também é capaz de pensar a si proprio”.*®
Arist6teles também esclarece que cabe ao intelecto a formacéo de juizos.*

A base do realismo aristotélico também pode ser expresso numa das atribuicdes do
velig: “aquilo que pensa e aquilo que é pensado sdo o mesmo absolutamente, sendo o
conhecimento teérico 0 mesmo que seu objeto”.>

Das diversas capacidades ja expostas do i, afigura-se a necessidade de compreender
que ao intelecto pertencem capacidades ativas e passivas. Do mesmo intelecto brota a
capacidade de, “por um lado, tornar-se todas as coisas e, por outro, produzir todas as
coisas”.>! Dessas duas capacidades concedidas ao intelecto, Aristoteles afirma que o intelecto

I®2, sem ele ndo

produtor é imortal e eterno, enquanto que o intelecto passivo é corruptive
podendo existir qualquer pensamento. A acao do intelecto esta intimamente ligada a producéo

do conhecimento, pois é necessario que, para pensar, o0 intelecto recorra a imagens

* ARISTOTELES, Op. cit., 111 429a 10.
“® |dem, p. 111 429 a 15.

" Ibidem, p. 111429 b 4.

*8 |bidem, p. 111 429 b 12.

* |bidem, p. 111 429 b 20.

% Ibidem, p. 111430 a 5.

%! Ibidem, p. 111 430 a 15.

%2 Ibidem, p. 111 430 a 25.

49



(wdvTarra) mentais™. Antes de apresentar as conclusdes acerca da alma, Aristoteles deixa em
aberto uma questéo, a saber, “se € possivel ao intelecto pensar algum objeto separado do néo-
extenso”.”*

Até agora, ficamos com a idéia de que Aristéles deseja livrar-se do dualismo,
pensando o homem como uma unidade substancial, o que chamamos de Doutrina hilemorfica.
Vimos que o problema da separacdo ndo se refere a alma como um todo, mas a uma parte
dela, o intelecto. Essa mesma conclusdo, porém, trouxe sérias implicacbes ao edificio
coerente da teoria hilemorfica. Fomos alertados para a existéncia de outras interpretaces
acerca do encaminhamento que Aristoteles queria dar a respeito do problema do intelecto.
Concluimos com a apresentacdo da natureza do i, Aqui, queremos concordar com Lima
Vaz na compreensdo de que o De Anima é um dos textos fundamentadores da antropologia do
ocidente.”™ Veremos agora a influéncia do pensamento de Aristételes, esbocado no De Anima,

no pensamento cristdo, particularmente, na concepcao tomista de homem.

%% Ibidem, p. 111 431 a 15.
> Ibidem, p. 111 431 b 18.
> Cf. LIMA VAZ, Henrique C. de. Op. cit., p.40.

50



Capitulo 111 = A CONCEPCAO DO HOMEM EM TOMAS DE AQUINO

Uma compreensdo adequada acerca do homem, no pensamento de Tomas de Aquino,
além de sua vinculacdo com o pensamento de Aristoteles, pode ser bem orientada a partir de
duas teses fundamentais da escolastica medieval que dizem respeito a relacao entre esséncia e
existéncia. A primeira diz sobre o ente a se, Deus, no qual esséncia e existéncia se
identificam; e a segunda diz do ente ab alio, as criaturas, no qual esséncia e existéncia se
diferenciam. Aprofundamos as diversas relagdes entre o ente a se e o ente ab alio, no primeiro
capitulo de nosso trabalho. E possivel notar como essas teses estdo na base do pensamento de
Tomas de Aquino. Considerando essa diferenca fundamental entre Aristoteles e Tomas,
veremos como este se apropria do texto de Aristételes e desenvolve sua compreensdo de
homem a fim de dar conta de problemas peculiares do pensamento filoséfico cristéo.

E sempre uma tarefa dificil dar razdes as nossas escolhas. Sentimos que nossa decisdo
por falar da antropologia tomista, a partir do pensamento de Aristételes, constitui 0 nosso
“corte” epistemologico, isto é, poderiamos tomar a antropologia tomista desde outras fontes,
entretanto, fizemos desta vinculagdo a nossa visada hermenéutica. Vamos agora proceder de

modo que essa diferenca possa ser elucidada.

3.1 - A Antropologia Tomista e sua Vinculacdo com Aristoteles

A influéncia do pensamento de Aristoteles em Toméas de Aquino é indiscutivel.
Contudo, ao mesmo tempo em que se afirma a influéncia de um no outro, também se propde
um questionamento: sera que o pensamento de Tomas de Aquino é somente uma repeticdo do
pensamento de Aristételes? Cremos com outros pensadores, como Gilson e Maritain®, que o
pensamento de Tomas €, sim, devedor do pensamento de Aristoteles, mas ha pontos nele que
Ihe conferem um modo proprio e autbnomo de ser que esperamos, com essa se¢ao de nosso

trabalho, seja mais evidenciado.

3.1.1 — O De Anima de Tomas — um texto a ““varias maos”

! Cf. MARITAIN, Jacques. O Camponés do Garona, p. 164.



Tomés de Aquino escreve sua obra na segunda metade do séc. XIII. Ja havia entdo
toda uma tradicdo de interpretacdo a respeito do problema do homem, a saber, a leitura de
Santo Agostinho acompanhada do enriquecimento das interpretaces dos Padres da Igreja. Ja
mencionamos a importancia que o De Anima teve no tratamento dessa questdo e de como o
problema da separacdo do intelecto com relagdo a alma foi fonte de inUmeras querelas em
toda a tradicdo, especificamente numa ciéncia da metafisica classica chamada cosmologia, na
parte que fala da psicologia racional. De Boni afirma que o De Anima se constituiu no mais
importante ‘manual’ de psicologia e de antropologia da Idade Média. Ele ainda ressalta que o
De Anima que Tomas recebeu veio acompanhado de diversas interpretacdes, as vezes até
contraditdrias, iniciadas por Alexandre de Afrodizias e culminando com Averréis, um de seus
maiores comentadores.

A partir do que foi dito, orientados pelo comentério de De Boni, podemos afirmar de
saida que o olhar de Tomas em torno do De Anima vem acompanhado por conceitos
fundamentais do pensamento cristdo, a saber, a criagdo, a doutrina da participacdo, a
teleologia da alma destinada a felicidade, mais precisamente a beatitude e todos os outros
conceitos que partem da chave de leitura, por nés ja comentada, do ente a se e 0 ente ab alio.
Uma coisa que De Boni chama a atencéo, para nds é fundamental: é o fato de as palavras de
Aristoteles, do De Anima recebido por Tomas, ja ndo soarem na sua forma cosmocéntrica
original, mas, via comentarios, tomarem um tom antropocéntrico.> No queremos dizer que o
préprio texto do De Anima seja j& um texto modificado, pois Tomas até teve uma traducao
mais fiel do original, mas queremos chamar a atengdo para o “chdo” hermenéutico no qual
Tomés recebe o texto.

Hé& ainda uma consideracdo em torno do pensar de Tomas: ele se apropria do texto de
Aristételes, visando encaminhar questfes muito precisas que trazem implicacdes filoséfico-
teoldgicas ao pensamento cristdo. Citamos algumas que sdo centrais: a alma criada, enquanto
principio vital; a alma, enquanto substancia intelectual que tem sua perfeicdo unida ao corpo;
como a unido corpo e alma formam um composto Unico; se, com perfeicdo das outras
operagOes: nutritiva, sensitiva, intelectiva, possui uma Unica ou diversas almas; se ha alguma
operacdo da alma que é independente do corpo; se a alma se corrompe. Desse modo,

consideramos de suma importancia nos situarmos com os problemas que Tomas tem em vista.

2 Cf. DE BONI, L. A. A Antropologia Crist4 de Tomas de Aquino. in: Temas Tomistas em Debate — Estudos |1,
Recife: Circulo Cato6lico de Pernambuco, 2003, p. 74.
¥ Idem 52



Das teses defendidas no De Anima, Tomas retira duas que serdo de suma importancia
no seu pensamento: a primeira é aquela que diz que a alma ¢é a forma ou a enteléquia de um
corpo natural organizado; a outra é a do intelecto como sendo separado da alma, no sentido de

poder realizar operagdes puramente espirituais.

3.1.2 - O Problema da Unidade do Homem e a Alma como Forma

Aristoteles, através do hilemorfismo, pde o problema do homem, ndo a partir do
dualismo, mas compreendendo a alma como forma do corpo, ou seja, compreendendo o
homem como uma unidade. Com isso, Aristoteles coloca 0 homem na qualidade de todos 0s
entes dotados de vida. Etienne Gilson esclarece: “se a alma é a forma do corpo que tem vida
em poténcia, entdo cada um de n6s € uma substancia feita de matéria e forma, subsistindo tdo
solidamente quanto outra substancia fisica que se pode observar no mundo da natureza™.

Com a proposta de resolucdo do dualismo, surge um outro problema. Etienne Gilson
comenta-o, a partir da reacdo dos Padres da Igreja. Ora, eles viram uma dificuldade na
definicdo da alma como forma, pois, para eles, com a morte, a forma deixaria de existir, isto €,
sendo a substancia um composto de matéria e forma e, se a alma é a forma do corpo, entéo,
com a corrup¢cdo do composto, a alma humana deixaria de existir. Essa dificuldade é
esclarecida por Tomas: para ele, houve, por parte de alguns Padres da Igreja, um erro na
interpretacdo de Aristoteles, compreendendo a alma como forma material. Ele esclarece na

Suma Contra os Gentios:

...conclui-se que Aristoteles, embora coloque a alma como forma, ndo
afirma que ela ndo seja subsistente e, conseqlientemente, corruptivel
como pretendeu Gregdrio de Nissa, pois ele /Aristételes/exclui a alma
humana de todas as outras formas, dizendo que ela permanece apos 0

corpo, e que é uma substancia.’

Realmente o problema da alma resultou em grandes dificuldades: se, por um lado, em

virtude da doutrina crista, devia-se garantir a imortalidade da alma, dando-lhe uma certa

* GILSON, Ettiene. A Existéncia da Filosofia de S. Tomas, p. 108.

® TOMAS DE AQUINO, CG, Il, 79 : “ARISTOTELIS verbis quod, licet ponat animam esse formam, non tamen
ponit eam non subsitentem et per consequens corruptibilem, sicut GREGORIUS NYSSENUS ei imponit: nam a
generalitate aliarum formarum animam intelectivam excludit, dicens eam post corpus remanere, et substantiam
guandam esse”.

53



independéncia do corpo, por outro, necessita-se evitar o dualismo, concebendo o homem a
partir de uma unidade. O que fez entdo Tomas de Aquino? Sua resposta permanece, assim
como em Aristételes, considerando a alma humana como uma substancia que é forma do
corpo, contudo, Tomés de Aquino modifica a defini¢do de substancia na sua aplicagéo a alma.
Gilson diz que a “atitude de Toméas ndo é tornar a alma menos substancia do que se

sustentava’®

, @0 contrario, para Tomas de Aquino, a partir da nogédo de substancia espiritual, a
alma humana é um ser independente, que subsiste por si mesmo sem, no entanto, ferir a
unidade corpo e alma.

Afirmamos que Tomés de Aquino modifica a nog¢éo de substancia. Cabe-nos fazer um
esboco do que significa essa diferenca. Vimos que a definigdo de substancia em Aristoteles, a
partir do De Anima,’ é compreendida em trés acepcdes: substancia enquanto matéria,
substancia enquanto forma e substancia enquanto composto entre os dois termos. Aristételes

esclarece que 0s corpos parecem ser substancia enquanto um composto de matéria e forma:

Parecem 0s corpos constituir as proprias substancias particularmente;
entre estes, 0s corpos naturais, de maneira especial — sdo eles 0s
principios de todos os outros. Entre 0s corpos naturais, uns possuem
vida enquanto que, por outro lado, outros ndo possuem vida. A vida a
gue me refiro consiste na capacidade de se alimentar a si préprio, no
crescimento e no ato de morrer. Todo aquele corpo natural dotado de
vida serd substancia, sendo esta substancia entendida no sentido de

composto.®

Para Tomas de Aquino, no tocante ao problema do homem, a prépria alma ja é uma
substancia ndo composta de matéria e forma, mas de ato e poténcia. Para ele, estas
substancias, também chamadas de substancias intelectuais, tém a propriedade de ser imortais.
Sobre a composi¢do de ato e poténcia, como vimos no primeiro capitulo e considerando a
hierarquia das criaturas, a substancia intelectual, como todas as criaturas, possui o ser distinto
de sua esséncia. Resulta, portanto, que, nas substancias intelectuais, hd composicéo de ato e

poténcia ndo havendo, porém, composicéo de matéria e forma.

® GILSON, Ettiene. Op. cit., p. 110.

” Temos conhecimento de qudo complicada é a nogdo de substancia em Aristételes, mais claramente elucidada
na Metafisica, e ndo pretendemos apresentar aqui uma compreensdo exaustiva do deste termo. Nesta secdo do
nosso trabalho, vamos nos restringir a definicdo dada no De Anima.

8 ARISTOTELES, De Anima, Il, 412 a 12-17. 54



Para Tomas, o fato de, nas criaturas, o “ser” e “aquilo que €” (Esse e 0 Quod est) se
diferenciarem, implica, nas criaturas, uma outra composic¢éo, a saber, de ato e poténcia. Uma
questdo importante para Tomas de Aquino ao atribuir composicdo as substancias intelectuais
é que, se por um lado, ele quer garantir a imaterialidade e a imortalidade das substancias
intelectuais causadas, por outro, ele também garante a diferenciacdo entre substancias
intelectuais e Deus, 0 proprio ser subsistente (suum esse subsistens), cujo “ser” e “aquilo que
€” se identificam.

Tomaés de Aquino estabelece, portanto, uma diferenca. Enquanto que para Aristoteles a

»9

alma “é substancia entendida na acepcdo de forma™, sendo, portanto, uma substancia

incompleta, para Tomas de Aquino, a alma ja possui uma certa composi¢ao, ou seja, ja € uma
substancia composta de ato e poténcia, antes mesmo de unir-se. Chamamos a atencdo para
que nossa afirmacdo ndo seja mal compreendida, pois quando falamos que a alma ja é uma
substancia composta, antes mesmo de unir-se a algum corpo, queremos dizer que, quando a
alma é por Deus criada, ela ja possui a propriedade de unir-se ao corpo.

Tomas de Aquino opera uma certa qualificacdo nos entes, de modo que estes ficam

divididos entre substancias intelectuais, ndo compostas de matéria e forma, mas apenas

»10

“compostas de ato e poténcia, isto é, de substancia e ser”™, e substancias materiais que, além

de ato e poténcia, sdo compostas de materia e forma. Tomas de Aquino esclarece:

...a composicdo de ato e poténcia existe em maior nimero de coisas do
gue a composicdo de matéria e forma. Por isso, a matéria e a forma
dividem a substancia natural; a poténcia e o ato dividem o ente
comum. Por esse motivo, tudo o que vem de poténcia e ato como tais
& comum as substancias materiais e imateriais criadas, como receber e
ser recebido, aperfeicoar-se e ser aperfeicoado. Mas tudo o que é
préprio da matéria e da forma, enquanto tais, como ser gerado,
corromper-se e coisas semelhantes, é proprio das substancias materias

e de nenhum modo convém as substancias imateriais criadas.

® ARISTOTELES, Op. cit., 11, 412 b 10.

9 TOMAS DE AQUINO, Op. cit., II, c. 54: “Et propter hoc in substantiis intellectualibus est unica tantum
compositio compositio actus et potenciae, quae scilicet est ex substantia et esse”.

1 1dem, 11, c.54: “quod compositio actus et potentia est in plus quam compositio formae et materiae. Unde
materia et forma dividunt substantiam naturalem: potentia autem et actus dividunt ens commune. Et propter hoc
quaecumgque quidem consequuntur potentiam et actum inquantum huiusmodi, sunt communia substantiis
materialibus et immaterialibus creatis: sicut recipere et recipi, perficere et perfici. Quaecumque vero sunt prépria
materiae et formae inquantum huiusmodi, sicut generari et corrumpi et alia huiusmodi, haec sunt prépria
substantiarum materialium, et nulo modo conveniunt substantiis immaterialibus creatis”. 55



Enfim, o ponto central de toda a discussdo, em torno da alma como forma, pode ser
resumido nos seguintes pontos:

— Em primeiro lugar, Tomas concebe a alma humana como uma substancia
intelectual, ou seja, a alma em si mesma € uma substancia composta de ato e
poténcia e subsiste por si;

— Segundo, como a alma humana é um tipo de substancia intelectual, ou seja, ndo
possui matéria, ela pode unir-se ao corpo;

— Terceiro, esse modo de conceber o homem resguarda a imortalidade da alma, uma
vez que a corrupcao ou mortalidade se da com a separacdo da matéria e da forma e
a alma é imaterial.

A posicdo de Tomas promove uma certa inversdo, pois ele, segundo Gilson,
compreende que ndo € por ser forma do corpo que a alma é substancia, mas € por ser
substancia, no sentido de possuir subsisténcia, que a alma pode ser forma. E de suma
importancia compreender que mesmo a alma humana, sendo um ser composto, ndo se segue
que sua unidao com o corpo seja acidental. Com isso, podemos afirmar que, para Tomas, a

esséncia do homem se constitui no composto:

Com efeito, 0 ser da matéria corpdrea estd como recipiente e sujeito
para algo superior; e o0 ser da substancia intelectual estd como
principio e conforme a conveniéncia da sua natureza. Por isso, nada
impede que a substancia intelectual, isto é, a alma humana, seja a

forma de um corpo humano.*?

Tomas compreende que o ser da matéria corpdrea estd como recipiente e sujeito para
ser algo superior. Neste caso, é a alma humana que estd como principio formal pela sua
propria natureza. Por isso € que a alma humana é forma do corpo, tornando esse composto
num ser uno, “pois, é atraves da forma, pela qual as coisas tém o ser, que também o composto

corpo e alma recebe sua unidade”.™

12 |bidem, I, c. 68: “Est enim materiae corporalis ut recipientis et subiecti ad aliquid altius elevati: substantiae
autem intellectualibus ut principii, et secundum propriae naturae congruentiam. Nihil igitur prohibet subtantiam
intellectualem esse formam corporis humani, quae est anima humana”.

13 Ibidem, 11, c. 58: “Cum igitur a forma unaquaeque res habeat esse, a forma etiam habebit unitatem”. 56



3.2 - A Alma Intelectiva e a Unido Substancial

3.2.1 — Especificidades da Alma humana

Para compreendermos a alma humana faz-se necessario relembrar a hierarquia dos
seres empreendida por Toméas. O resultado da ordenagdo geral dos seres apresenta-se da
seguinte forma: em primeiro lugar, encontra-se Deus, como o ser absolutamente simples e
uno; em seguida, temos as criaturas intelectuais, os anjos, espiritos puros, também chamados
substancias separadas, isto é, que sdo totalmente independentes da matéria; entre as criaturas
intelectuais, nds temos a alma humana, substancia intelectual que tem sua perfeicdo unida ao
corpo, mas que, pelo seu modo de operar, pode realizar operacdes completamente imateriais e
independentes dos 6rgdos corpdreos, possuindo um grau inferior de intelectualidade em
comparagdo com o0s anjos, pois 0 homem, diferentemente dos anjos, conhece por meio das
espécies sensiveis; por fim, temos 0s outros entes, denominados substancias compostas de
matéria e forma e que possuem seu ser totalmente dependente da mateéria.

Tomas afirma que o0 homem ocupa, na qualidade de substancia intelectual que tem sua
perfei¢éo unida ao corpo, uma posi¢do no horizonte do espiritual e do corporal. Com efeito, o
homem ocupa esse lugar, em virtude da inteleccdo e do seu modo de conhecer,

respectivamente.

Deve-se, pois, admitir algo supremo no género dos corpos, a saber, 0
corpo humano, possuidor de temperamento uniforme, que atinja o
intimo do género superior, isto é, a alma humana, que ocupa o ultimo
grau das substancias intelectuais, como se pode verificar pelo seu
modo inteligente de conhecer, e por isso, se diz que a alma intelectual
é como o horizonte e a fronteira entre o0 corp6reo e o incorpéreo,
enquanto substancia incorpérea e, no entanto, como forma do

corpo...**

E interessante como Tomas coloca o corpo humano num género superior de corpo,
possuindo este uma coisa que ele denomina de temperamento uniforme. O que isto nos leva a

pensar? Ora, a posicdo de Tomas confere ao corpo uma importancia fundamental no

 Ibidem, 11, 68: “Est igitur accipere aliquid supremum in genere corporum, scilicet corpus humanum aequaliter
complexionatum, quod attingit ad infimum seperioris generis, scilicet ad animam humanam, quae tenet ultimum
gradum in genere intellectualium substantiarium, ut ex modo intelligendi percipi potest. b) Et inde est quod
anima intellectualis dicitur esse quase quidam horizon et confinium corporeorum et incorporeorum, inquantum
est substantia incorporea, corporis tamen forma”. 57



composto, pois ele ndo estd unido a alma de modo equivoco. O préprio corpo participa do
processo do conhecimento como um principio fundamental, pois somente através do corpo a
alma tem acesso aos fantasmas. Esse fato mostra que Tomas vai acentuar, na maturidade de
seu pensamento, a importancia da unido substancial da alma com o corpo, como aquilo que €
0 mais natural do ser humano: “é evidente, portanto, que é para sua maior perfeicdo que a
alma esta unida a um corpo e que ela conheca voltando-se para as representacoes
imaginarias”.*

O fato de a alma humana estar situada no Gltimo grau das substancias intelectuais
promove a alma a possibilidade de realizar operacdo que ndo estd completamente restrita ao
corpo: o0 conhecimento intelectual. Além disso, o estar no horizonte e na fronteira do
espiritual e do corporal faz da alma e, conseqiientemente, do proprio homem um ente que
participa do tempo e da eternidade. Tomas de Aquino, ao demonstrar a capacidade da alma de
realizar operacGes sem necessitar dos 6rgdos corpéreos, esclarece que ndo compete a alma

humana, simplesmente, a caracteristica de ser forma e animar o corpo.

Mas, acima de todas essas formas /as formas dos animais e dos
corpos mistos/, hd uma semelhante as substancias superiores também
quanto ao género de conhecimento, que € a inteligéncia; esta forma é
capaz da operagdo que se realiza totalmente fora de 6rgdo corporeo.
Essa forma é a alma intelectiva, pois a inteleccdo ndo se realiza por
orgdo corporeo algum. (...)Isto se realiza na operacdo intelectual, que

ndo tem comunicagio com a matéria corporea.*®

E através do conhecimento intelectivo que Tomés de Aquino atribui & alma humana a
condicdo de substancia intelectual capaz de realizar opera¢Ges sem recorrer aos Orgaos
corpéreos, a0 modo das poténcias sensitivas. Podemos sintetizar as caracteristicas
fundamentais das substancias intelectuais, que, conseqiientemente, serdo aspectos da alma
humana: vimos que as criaturas espirituais possuem conhecimento intelectual e é através deste

que as criaturas se assemelham a Deus; as substancias intelectuais possuem vontade, ou seja,

'S, Th. 1 q.89 a.1 resp.: “Sic ergo patet quod propter melius animae est ut corpori uniatur, et intelligat per
conversionem ad fantasmata”.

% CG 11, c. 68: “Super omnes autem has formas invenitur forma similis superioribus substantiis etiam quantum
ad genus cognitionis, quod est intelligere: et sic est potens in operationem quae completur absque organo
corporali omnino. Et haec est anima intellectiva: nam intelligere non fit per aliquod organum corporale. (...)
Quod eius operatio intellectualis ostendit, in qua non communicat materia corporalis”. 58



possuem liberdade no agir'’, possuem livre arbitrio; possuem operacBes puramente
espirituais, pois recebem as formas dos objetos inteligiveis'®; por ser uma substancia
intelectual e ndo possuir forma e matéria, € uma substancia incorpérea e incorruptivel, isto é,
imortal,

Compreendemos agora como, no pensamento de Tomas, além da intelecgdo ser um elo
de semelhanca entre as substancias intelectuais e Deus, é em virtude dela que 0 homem possui
a possibilidade de estabelecer referéncia da criatura ao criador: “... foi necessario que, para a
perfeicdo do universo, houvesse criaturas que voltassem a Deus, ndo s6 segundo a semelhanca
da natureza, como também pela operagéo”.*®

E interessante como, através do que Tomas fala de fazer referéncia a Deus, podemos
compreender outras passagens do seu pensamento, como, por exemplo, nas cinco vias em que

ele da provas da existéncia de Deus: Tomas parte dos efeitos a causa, das criaturas ao criador.
3.2.2 — A Unido Substancial

Diante do que se exp0s acerca da alma intelectiva e de sua independéncia da matéria
corporea pelo ato de conhecer, surge um questionamento: sera que a unidade do homem néo
fica comprometida? Tomas de Aquino rejeita a compreensdo de que no homem haja mais de
uma alma. A unido substancial aponta para a compreensdo de que todas as acbes no homem e
do homem provém de uma Unica forma. Edith Stein, comentando o problema da unido

substancial, esclarece que esta unido abarca o corpo material e a alma espiritual:

...0 COrpo que comparece, na experiéncia, diante dos nossos sentidos
da noticia do espiritual que vive nele. E, se recorremos a
autoexperiéncia, ndo encontramos o corpo como algo alheio e
separado de nds...

...quando me movo, isso ndo sucede da mesma maneira que quando
empurro ou tiro um corpo alheio desde fora dele, mas que o
movimento do corpo se vivencia imediatamente uno com o impulso

do movimento espiritual .

" Ibidem, 11 c.48.

'8 Ibidem, 11 c.49.

9 |bidem, 11, 46: “...ad consummatam universi perfectionem, esse aliquas creaturas quae in Deum redirent non
solum secundum naturae similitudinem, sed etiam per operationem”.

0 STEIN, Edith. La Estructura de La Persona Humana, p., 178. 59



As acBes manifestas pelo corpo na experiéncia sdo, portanto, o anincio da unidade
substancial que ha entre o corpo e a alma. Também podemos compreender essa unido em
sentido contrario como € o caso da morte. O corpo que ja ndo possui vida apenas da o anincio
daquilo que ja ndo é mais nele. O que sobra, por um minimo de tempo, é apenas a figura do
corpo que era animado, ou seja, dotado de alma. Para Tomas de Aquino a unido entre a alma e

o corpo forma uma unido perfeita e até com grau de perfeicdo maior:

E nem menor é a unidade de uma coisa resultante de substancia
intelectual e matéria corpérea, que a da unidade da forma do fogo com
a sua matéria, e talvez o seja até muito mais porque, quanto mais a

forma excede a matéria, mais forte é a unido delas.?

A unido substancial, como forma de garantir a unidade do ser do homem, é o ponto de
vista que compreende todas as poténcias, v.g.: as espirituais: vontade e inteligéncia; as
sensitivas e vegetativas, como sendo geradas da esséncia de uma unica alma. Paulo Meneses
diz que, em Tomas de Aquino, “ha uma unido profunda das poténcias com a alma, e das
poténcias entre si”.?? Nesse sentido, a atitude de Tomas em considerar o homem, a partir de
uma unidade substancial, aprofunda a no¢do da alma como forma do corpo. Com isso, Tomas
supera os dualismos da tradicdo cristd, dificuldades que, como afirma De Boni citando A. C.
Pegis, até mesmo Boaventura e Alberto Magno sentiram dificuldade de elucidar.?

3.3 - O Intelecto Humano

Dissemos que, pela inteleccdo, a alma pode realizar operagfes completamente
espirituais. Nesta secdo, vamos expor o pensamento de Tomas a respeito do intelecto, a partir
da Suma Contra os Gentios. Para Toméas de Aquino, o intelecto € uma das poténcias da alma.
Poténcia aqui pode ser entendida como 0 modo pelo qual a alma tem sua operagdo. Algumas
caracteristicas gerais do intelecto podem ser delineadas: possui 0 conhecimento dos objetos
singulares, mas, mais especificamente, dos universais; possui 0 conhecimento das coisas

corporeas e incorpéreas. O intelecto pode ter a si mesmo como objeto. Ao contrario dos

! TOMAS DE AQUINO, Op. cit., Il, 68: “Non autem minus est alquid unum ex substantia intellectuali et
materia corporali quam ex forma ignis et eius materia, sed forte magis: quia quanto forma magis vincit materiam,
ex ae et materia efficitur magis unum”.

22 MENESES, Paulo. O Conhecimento afetivo em Santo Tomas, p., 13.

 DE BONI, L. A. Op. Cit., p. 76.

60



sentidos, o intelecto ndo se corrompe por um estimulo excessivo. Das insisténcias de Tomas
de Aquino, a mais forte € que a operacdo do intelecto possa ser realizada sem depender do

corpo:

... a alma humana ndo é uma forma tal que esteja totalmente imersa na
matéria, mas que, entre as demais formas, € a que estd a0 maximo
elevada acima da matéria. Por isso, pode também produzir operagdo
sem corpo, isto é, como independente do corpo na operagdo, porque

nem tampouco segundo o ser depende do corpo.?*

Ora, é através da operacdo independente, puramente espiritual, que Tomas identifica a
alma humana como substdncia intelectual, e, como desdobramento necessario desta
atribuicdo: a imortalidade da alma.

Tomas de Aquino chama a atencdo para uma das caracteristicas do intelecto que
algumas vezes é fonte de confusdo. A questdo central reside no fato de, algumas vezes, a alma
e o intelecto serem tomados de modo univoco: “..a alma intelectiva é algumas vezes
designada com o nome de intelecto, como sendo sua principal poténcia”.?

Com respeito as substancias separadas, os anjos, Tomas afirma que eles possuem
apenas a poténcia intelectiva. Ao contrario, “a alma humana possui muitas outras poténcias,
como as sensitivas e as vegetativas”.?

Sendo a faculdade da alma que permite conhecer e pensar, 0 intelecto manifesta-se
como ato derivado da imaterialidade da substancia: “é por ser imaterial que ela tem o poder de
conhecer”.?’

O modo de operar do intelecto promove, como afirmamos, uma semelhanca entre as
criaturas e o criador. Entretanto, essa semelhanca deve ser esclarecida a partir da propria
finitude gnosioldgica do intelecto humano. Somente Deus, o intellectus divinus, ndo estd em
poténcia para conhecer, mas é ato puro.?® Aqui se explica o porqué de, no conhecimento

divino, as coisas terem que se adequar ao intellectus divinus, pois todas as coisas preexistem

2 TOMAS DE AQUINO, Op. cit., II, 69: “...quod anima humana non sit talis forma quae sit totaliter immersa
materiae, sed est inter omnes alias formas maxime supra materiam elevata. Unde et operationem producere
potest absque corpore, idest, quasi non dependens a corpore in operando: quia nec etiam in essendo dependet a
corpore”.

> TOMAS DE AQUINO, Suma Teolégica, I, q. 79, a 1, resp., 1: “...anima intellectiva quandoque nominatur
nomine intellectus”.

%6 |dem, 1, g. 79, a 1, resp.,3: “anima autem habet multas alias vires, sicut sensitivas et nutritivas”.

" Ibidem, I, g. 79, a 1, resp.,4: “sed ex immaterialitate habet virtutem ad intelligendum”.

% Ibidem, I, g. 79, a 2, 4: “...intellectus divinus non est in potentia, sed est actus purus”. 61



originalmente e virturalmente em seu intelecto, sendo ele proprio causa primeira de todas as
coisas.

Tendo apresentado algumas considerac@es gerais acerca do intelecto, cabe agora
elucidar as funcBes do intellectus agens e do intellectus possibilis. Para Toméas de Aquino,
pelo fato de o homem estar situado na fronteira do espiritual e do corporal ele ndo pode ter
acesso direto ao inteligivel. Inteligivel aqui é entendido como o conceito. O homem, no ato de
conhecer, retira dos fantasmas, que sdo representacfes dos entes particulares, o inteligivel. O
ato de ir dos fantasmas ao inteligivel é proporcionado pelo intellectus agens. E o intellectus
agens que se projeta nas coisas sensiveis e retira delas o inteligivel em ato. Nesse sentido, “a
origem do nosso conhecimento esta, pois, nos sentidos; explicar o conhecimento humano é

3 29

definir a colaboragdo que se estabelece entre as coisas materiais, 0s sentidos e o intelecto”.

Sobre o intellectus agens e suas a¢des sobre os fantasmas, Toméas de Aquino fala:

E os fantasmas apresentam-nos estas naturezas determinadas das
coisas sensiveis. No entanto, elas ainda ndo chegaram ao ser
inteligivel, porque sdo semelhangas dos sensiveis também segundo as
condicBes materiais, que sdo propriedades individuais e ainda estdo
em 6rgdos materiais. Por conseguinte ndo sdo inteligiveis em ato. No
entanto, como se pode tomar neste homem, cuja semelhanca os
fantasmas apresentam, a natureza universal despojada de todas as
condicBes individuais, aquelas naturezas sdo inteligiveis em
poténcia.... (...) Porém, o contrério se da na alma intelectiva. Com
efeito, ha nela uma poténcia atuante sobre os fantasmas, tornando-os

inteligiveis em ato. Essa poténcia chama-se Intelecto Agente.*

O Intelecto Agente é, pois, a poténcia da alma capaz de receber o inteligivel em
poténcia, através dos fantasmas e torna-lo inteligivel em ato. O inteligivel em ato, por sua vez

é apreendido pelo intelecto possivel (intellectus possibilis)®:. Para Tomas de Aquino, essa

2% Cf. GILSON, Etienne. A Filosofia na Idade Média, p. 667.

% TOMAS DE AQUINO, CG, Il, 77: “Et has quidem determinatas naturas rerum sensibilium praesentant nobis
phantasmata. Quae tamen nondum pervenerunt ad esse intelligibile: cum sint similitudines rerum sensibilium
etiam secundum conditiones materiales, quae sunt proprietates individuales, et sunt etiam in organis
materialibus. Non igitur sunt intelligibilia actu. Et tamen, quia in hoc homine cuius similitudinem repraesentant
phantasmata, est accipere naturam universalem denudatam ab omnibus conditionibus individuantibus, sunt
intelligibilia in potentia. (...) Sic igitur habent intelligibilitatem in potentia, determinationem autem similitudinis
rerum in actu”.

3L E importante alertar para o fato de que, quando falamos em Intelecto Agente e Intelecto Possivel, ndo falamos
necessariamente de poténcias distintas do prdprio intelecto. A questdo é que, no processo do conhecimento, o
intelecto age de modo diferente, nos diferentes momentos do processo do conhecimento. 62



poténcia da alma tem a funcdo de receber as formas inteligiveis em ato, dadas pelo intelecto
Agente. Contudo, sua funcdo ndo se restringe somente em receber, mas também em
conservar. Essa caracteristica do intelecto leva-nos a afirmar que as esséncias das coisas
permanecem em poténcia na alma: “...porque este intelecto ndo somente recebe, como
também conserva o que recebe, raz&o por que Arist6teles diz ser ele o lugar das espécies”.*
Uma pergunta importante que se pde depois da exposicdo acerca do intelecto em
Tomas de Aquino é se estas poténcias ndo ferem a unidade do homem. Acerca disso, Tomas

de Aquino responde, dizendo que todas essas poténcias estdo em intima unido com a alma:

Ora, 0 homem é o mais perfeito de todos os moventes inferiores. Mas
a sua acao propria e natural € a inteleccdo, que ndo se realiza sem uma
certa passividade, enquanto o intelecto é paciente do inteligivel; e que
também ndo se realiza sem acdo, enquanto o intelecto faz os
inteligiveis em poténcia serem inteligiveis em ato. Logo, é necessario
gue exista, na natureza do homem, um outro principio préprio, isto é,
0 intelecto agente e o intelecto possivel, e nenhum deles esta, segundo

o ser, separado da alma humana.®

A questdo que se pde com respeito ao problema do conhecimento, sobre intellectus
agens e o intellectus possibilis, encontra-se em consonancia com a compreensdo do homem
como um ente que se encontra na fronteira do espiritual e do corporal. Para Tomas, se por um
lado 0 homem se volta para a criacdo, para os entes particulares, por outro, pela capacidade de
apreender os inteligiveis, 0 homem exercita sua atividade de ente capaz de fazer operacdes
especificamente espirituais e ascender aos universais.

A problematica da alma e do intelecto ainda aparecera em nosso trabalho. Reservamos
a Segunda Parte para tratar de dois problemas da antropologia tomista, a saber, o problema da
separacdo e da unidade do intelecto. Por sua vez, o esclarecimento desses dois problemas
ajudar-nos-a no encaminhamento de nossa questdo que é o resguardo do pensar e do querer,

auténomos de cada homem em particular.

%2 TOMAS DE AQUINO, Op. cit., I, 73: “quia intellectus possibilis non solum recipit; sed conservat quod
recipit, unde in 111 de Anima dicitur esse locus specierum”.

%% Ibidem, 1, 76: “Homo autem est perfectissimus inter omnia inferiora moventia. Eius autem propria et naturalis
operatio est intelligere: quae non completur sine passione quandam, inquantum intellectus patitur ab intelligibili;
et etiam sine actione, inquantum intellectus facit intelligibilia in potentia esse intelligibilia in actu. Oportet igitur
in natura hominis esse utriusque proprium principium scilicet intellectum agentem et possibilem; et neutrum
secundum esse ab anima hominis separatum esse”. 63



SEGUNDA PARTE

O Problema da Individuacao e o
Alcance do Intelecto como Fundamento
do Pensar e do Querer da Pessoa



CAPITULO I - OS ELEMENTOS FUNDAMENTAIS DO SER INDIVIDUAL

Para uma melhor compreensdo de nossa problematica central, a saber, mostrar que o
intelecto, na forma como Tomés o considera no De Unitate, é fundamento do pensar e do
querer do homem individual, faz-se necessaria a compreensdo de seu pensamento a respeito
do ser individual. Ora, 0 que interessa a nos nao é dizer que é apenas o Intelecto que
fundamenta o ser individual do homem, nem também dizer que se deve prescindir de todo um
pensar constituido em torno do problema da individuagdo, mas queremos mostrar que, pelo
Intelecto, considerado como poténcia da alma e dividido numericamente entre os homens,
Tomas resguarda a esse homem a autonomia do pensar e do querer, em sintese: a propria
liberdade do homem individual. Em conseqtiéncia disso, hd uma acentuacdo na distincdo dos
homens entre si, pois nenhum homem € idéntico no seu pensar, aprender e querer.

A esta secdo do nosso trabalho impde-se a tarefa de pensar o problema da
individuacdo. O problema encontra-se numa orientacdo diferente da ontologia geral dos seres.
Com efeito, 0 objeto da ontologia geral € o conceptus objetivus entis, “o conceito objetivo do
ente, ou seja, o universal no ente como tal, o significado de ser em geral, tomado em sua
abstracdo mais completa, ou seja, independente de toda referéncia a qualquer ente
determinado”.* O que se quer nesta secdo é investigar como Tomas de Aquino trata do ente
individual, mais especificamente, do ente que € o homem, isso porque o problema da
individuacdo diz respeito a todos: a Deus, as outras pessoas da Trindade, aos espiritos puros,
aos homens, aos outros seres vivos e as demais criaturas compostas de matéria e forma.

Dividiremos os assuntos desta secdo da seguinte forma: primeiramente, trataremos da
noc¢do de individuo, no seu desenvolvimento desde o pensamento de Aristoteles. Mostraremos
em que consiste e como se desenvolve a problemética central da individuacdo, a saber, a
relacdo entre o universal e o particular.

Segundo, trabalharemos o modo como a nogdo de ser se articula com a nocdo de
unidade. Os transcendentais do ser sdo universais que estdo para além de qualquer
determinacéo categorial, uma vez que esta se refere ao discurso sobre os entes. Como é a
substancia a quem convém o ser, trataremos da substancia e de seus principios constitutivos

na perspectiva da individuagéo.

! HEIDEGGER, M. Op. cit, p. 116.



Terceiro, mostraremos como se da a individuacdo em cada um dos tipos de substancia.
Como se diz que é de acordo com o modo de ser que se tem a unidade e pluralidade, é de
acordo com cada tipo de substancia que se deve procurar o principio de individuacdo. Nesse
sentido, mostraremos como se da a individuacdo em Deus, nos espiritos puros e nos seres
fisicos. Esta ultima serd motivo para tratarmos da individuagcdo do homem.

Finalmente, trabalharemos o conceito de pessoa em Santo Tomas. Essa nogao €
fundamental, tendo em vista que, para Tomas, pessoa humana significa o subsistente distinto
na natureza humana, isto €, além de ser individuado materialmente, com a no¢do de pessoa,
tem-se uma distin¢do no interior da prdpria espécie, pois, a esta no¢do, além de considerar a

doutrina da individuacgéo, estabelece uma ligagédo entre pessoa e as poténcias espirituais.

1. O Problema da Individuacao

Em seu pensamento, Aristdteles comenta sobre o Téde =1, esse é aquilo que se aponta
com o dedo. O éde 1, é, para AristGteles, a ®ew™ @iNrFf&, a substancia em primeiro lugar.
Daqui se pode perceber a preocupacdo com o fundamento que possibilita dizer esse ente
individual como tal. Esse algo, que se aponta com o dedo, é de tal modo que ndo se pode
nomear, uma vez que 0s nomes sdo portadores de um sentido geral. Edith Stein, em seu ensaio
Ser finito y ser eterno, reconhece o téés 11, enquanto um tipo de esséncia, como aquilo que
possibilita, de uma maneira geral, expressar a individualidade ou, por exemplo, a humanidade
deste homem. Entretanto, o ser individual ndo se reduz a essa esséncia. Para Edith Stein a

individuacdo mesma ¢, assim como em Tomas de Aquino, incomunicavel.?

E claro que aquilo em raz&o do que uma coisa € singular é essa coisa
de modo algum é comunicavel a muitas. Pois, aquilo em razdo do que
Socrates € homem pode ser comunicado a muitos; mas aquilo em
razdo do que ele é este homem ndo pode ser comunicado a ndo ser a

um.?

2 STEIN, Edith. Ser finito y ser eterno: ensayo de una ascension al sentido del ser, p. 483. “Sem duvida este
T#ds 11 possui uma esséncia que faz que se possa expressar conceitualmente de uma maneira geral — este
“homem” e a humanidade é apreensivel em geral, mas o ser individual ndo se reduz a essa esséncia. O que ele
possui de mais constituinte é a propriedade Unica e imediata de coisa singular. Por isso a individualidade mesma
é designada como algo incomunicavel”.

#S. Th. I, g.11, a.3: “Manifestum est enim quod illud unde aliquod singulare est hoc aliquid, nullo modo est
multis communicabile. Illud enim unde Socrates est homo, multis communicari potest: sed in unde est hic homo,
non potest communicari nisi uni tantum”.

66



A partir do que acima foi exposto, podemos compreender a questdo da individuagdo
situada dentro do problema da unidade e da multiplicidade. Mais ainda, o problema da
individuacdo tem como nucleo a relacdo entre o particular e o universal. Aqui € conveniente
nos pormos a questdo: como o particular realiza o universal? A discussdo em torno dessa
pergunta convida-nos a aprofundar a relacdo de género e espécie, perguntando-nos o que esse
ente particular tem de mais proprio, ou seja, 0 que € esse carater individual que pertence
somente a um unico ser e que ndo pode ser compartilhado com nenhum outro? O pensar,
orientado por essa pergunta conduz-nos ao problema da individuagé&o.

Santo Tomaés afirma que, “de acordo com o modo como as coisas tém o ser, tém
também pluralidade e unidade, pois toda coisa, de acordo com o modo como tem o ser,

também é una™

. Essa afirmacdo convida-nos a pensar em torno de um Unico principio que
vem determinar o ser das coisas, ndo apenas no seu existir, mas no modo como o existir se da.
Com efeito, é do proprio ser que brota 0 modo préprio de cada ente. A pluralidade e a unidade
sdo asseguradas em virtude do modo de ser que estd em cada coisa, como também, é o modo
como cada coisa tem o ser que lhe advém a unidade. Nesse sentido, cabe a nds uma reflexdo
posterior a respeito da relacdo entre ser e unidade.

A pergunta sobre o que confere ao ente seu ser individual suscitou diversas discussoes
sobre onde reside o fundamento do ente particular. Ora, o ente é composto de dois principios
fundamentais, a saber, a forma e a matéria que sdo principios constitutivos da substancia.

A forma possui um carater de universalidade; ela da o ser a matéria e situa o ente na
espécie. Nesse sentido, a propria forma impde a matéria uma certa restricdo, pois se situar
numa espécie ja provoca uma distincdo entre entes, de acordo com a especificidade na qual
estdo inseridos. A humanidade, por exemplo, é uma forma que torna o ente um ser humano,
ao mesmo tempo que o distingue dos outros entes dotados de vida, a saber, das plantas e dos
animais e de todos 0s demais seres.

A matéria, por sua vez, possui a propriedade de individuar a forma. Pela afirmacéo de
Tomés: “toda forma unida a uma matéria é individuada pela matéria”.> A questdo que se
apresenta ¢ a duvida sobre qual é o principio do qual a individuacdo depende, isto é, a
individuacéo depende, em ultima instancia, da forma ou da matéria? Alfredo Storck situa bem

a dificuldade em torno da disputa sobre o principio central da individuacdo. Na sua opinido,

* Comp. Theol. C.71.
> Questoes Disputadas sobre a Alma a.2.

67



toda essa disputa esta fundada na nocdo de individuo que Tomas desenvolve®. Para Alfredo
Storck, é a nocdo de individuo que permite ao leitor de Tomas compreender como a
individuacdo se da em cada uma das substancias: seja no caso de Deus, dos anjos e dos entes
fisicos. Podemos perceber como bem fundamentada a afirmacdo do professor, quando
voltamos a hierarquia dos seres apresentada por Tomas. Ora, € perfeitamente compreensivel a
afirmacdo de que a matéria é o principio de individuacao da forma, entretanto essa afirmacéo
sO € valida para as substancias compostas de matéria e forma. No caso de Deus e dos anjos, 0
principio de individuacao reside necessariamente na forma. Logo, é necessario explicitarmos
como cada uma dessas substancias tem seu ser individual. Com a no¢éo de unidade, Tomas de
Aquino da conta de desenvolver seu pensamento sobre o ser individual, estendendo-o a todas

as substancias, desde a substancia simples até as substancias sensiveis.

2. A Articulacao entre Ser e Unidade

Os transcendentais sdo propriedades do ser e sdo convertiveis com ele, isto &, tanto o
ser quanto os transcendentais podem se alternar como sujeito ou predicado numa proposicéo.
Isso significa que, além do ser poder ser dito uno e vice-versa, ser e uno se aplicam aos

mesmos objetos, mas com diferentes significados. Alfredo Storck esclarece:

Todos (os transcendentais e o0 ser) tm os mesmos objetos como
referentes, ou seja, sdo extensionalmente equivalentes, mas diferem na
maneira de considera-los, i.e, sdo intencionalmente distintos. Com
efeito, 0 unum refere-se a0 mesmo objeto que o ens, apresentando-o

de maneira distinta como indiviso.’

Os transcendentais, a saber, unum, verum, bonum recebem esse nome porque nao sao
determinados, como 0s entes, através das categorias. Os transcendentais sdo, por assim dizer,
transcategoriais, estdo para além das categorias. Nesse sentido, ha uma identificacdo entre os
transcendentais e o ser, primeiramente, porque o0 ser também esta para além das categorias, ou
seja, esta para aléem de toda universalidade genérica; segundo, porque O Ser e 0S

transcendentais se aplicam aos mesmos objetos, sendo que, na relacdo entre ser e cada

® Cf. Para uma maior compreenséo da nocdo de individuo em Toméas de Aquino, deve-se ler artigo do professor
STORCK, Alfredo C. A no¢do de Individuo em Santo Tomas de Aquino, Analytica, vol. 3, n. 2, 1998. p. 14.
"STORCK, A. C. Op. Cit, p. 17.

68



transcendental acrescenta-se uma diferenca de significado. Propomo-nos agora a elucidar um
pouco dessa diferenca, tomando especificamente o ser relacionado ao uno.

No caso do ser e da unidade, estes também sdo tomados enquanto determinacdes de
todas as coisas, acrescentando, porém, o carater da indivisdo que a relagdo com o uno
proporciona.

No pensamento de Tomas de Aquino, conforme apontamos, a existéncia ocupa uma
posicdo central. Ora, é na experiéncia, proporcionada pela existéncia, que o ser se mostra em
toda sua diversidade sensivel. No ato de mostrar-se dos entes, d&-se também o mostrar da
propria substancia que, neste caso, é principio constitutivo dos entes sensiveis. O que é dado
na experiéncia ndo sdo apenas os acidentes, mas também o ser individual, a substancia e os
acidentes®. Com efeito, aquilo que denominamos de realidade é a propria substancia e os
acidentes, sendo que os acidentes sdo ditos entes apenas em virtude da substancia e
subordinados a ela. O que isso tem a ver com o debate entre ser e unidade? Essa pergunta se
pde porque, ao dizermos que ser e unidade sdo passiveis de serem ditos de todas as coisas, €
da propria substancia a que ser e uno se referem.

A reflexdo em torno da nogdo de unidade ndo se pergunta apenas pelas caracteristicas
comuns, mas também pelas diferencas. Ora, se por um lado ser e uno podem ser ditos das
coisas, ndo é de modo univoco que um e outro as coisas sao referidos. O uno acrescenta a
nocdo de ser o carater da indivisibilidade, isto €, o ser é indiviso. Nas palavras de Santo
Tomaés: “O uno ndo acrescenta ao ser nenhuma coisa, mas apenas a negacao da divisdo, pois 0
uno nada mais significa que ser indiviso™®.

Alfredo Storck apresenta a longa argumentacdo de Tomas em busca de justificar de
gue modo o ser e uno se diferenciam em seu significado; ele também mostra como nosso
autor retira, da nocdo de uno, o conceito de pluralidade e como esses dois conceitos sao
obtidos, a partir da negacgdo. Para nos, servem duas das conclusdes do professor. Na primeira,
ele afirma que, “mediante o conceito de unidade, ndo sdo designadas coisas diferentes
daquelas designadas pelo ser. A Unica diferenca estd na consideracdo de uma caracteristica

que toda coisa possui pelo simples fato de ser uma coisa, a saber, sua indivisdo’®. Na

8 Cf. MIRANDA, Maria do Carmo Tavares de. O Ser da Matéria: estudo em Kant e Tomas de Aquino. UFPE,
1976, p. 84.
® TOMAS DE AQUINO, In Met. L. X, I, 3, 1977, apud.: STORCK, A. C. Op. Cit., p.22. Citamos Tomas a partir
do texto de A. STORCK por ndo dispormos de uma traducéo do presente texto.
Y STORCK, A. C. Op. Cit., p.22.

69



segunda, ele diz que “com o emprego do conceito de pluralidade ndo se acrescenta nada além
de dizer que existem duas ou mais coisas, sendo cada uma delas distinta da outra™'“.

A posse dos conceitos de unidade e pluralidade vem dar conta da compreensdo da
noc¢do de individuo, no pensamento do Aquinate. Para ele “O individuo é o que € indistinto
em si mesmo, mas distinto dos demais™*2. Ora, essa afirmacdo do nosso pensador mantém
uma profunda relagdo com os conceitos que acabamos de trabalhar. Se pela unidade dizemos
gue uma coisa € indivisa, pela pluralidade dizemos que ha outras coisas que sao indivisas em
si e que sdo distintas das demais. Assim, temos a possibilidade de aplicar essa nogédo a
quaisquer coisas. A centralidade aqui ndo estd nas coisas significadas, mas no modo de
significar.’® Com efeito, a partir da nocéo de individuo, pode-se agora compreender que a
individuacdo se estende para cada uma das substancias que Tomas apresenta, a saber, Deus,

0s espiritos puros e as substancias sensiveis.

3. A Individuagéo nas Diversas Substéancias

No inicio deste capitulo dissemos que o individuo ndo pode ser definido. Ha realmente
uma impossibilidade de definir os individuos. O préprio Tomas reconhece essa
impossibilidade, entretanto ele afirma que é possivel se buscar as condi¢des nas quais um ente
por ser um individuo: “deve-se dizer que, embora ndo se possa definir tal ou tal singular,
entretanto é possivel definir o que constitui a razdo comum de singularidade™*. O que nés
queremos chamar a atencéo aqui € para o fato de que a nogdo de individuo ndo se refere aos
objetos mesmos, mas diz das condigdes para o ente ser individuo.

No comentario de Alfredo Storck, podemos compreender como se da 0 processo
de se trabalharem as condicGes para a individuacdo. Ele apresenta, como Tomas se refere as
condigdes da individuacdo sem, no entanto, tentar definir os individuos mesmo. Tomas de
Aquino trabalha esse problema, dizendo que a noc¢éo de individuo é uma intencéo logica. Ora,
segundo Alfredo, “os nomes de intencBes l6gicas sdo nomes que surgem vinculados ao modo
discursivo de funcionamento do intelecto humano”®®. Para esclarecer as intencdes légicas,

Alfredo cita Tomas:

Y Ibidem, p.22

25.Th.1q.29, a.4

¥ STORCK, A. C. Op. Cit., p 26

'3, Th. 1, 9.29, a.1: “ergo dicendum quod, licet hoc singulare vel illud definiri non possit, tamen id quod
pertinet ad communem rationem singularitatis, definiri potest”.

13 STORCK, A. C. Op. Cit., p.28. E interessante que, no século XX, Bertrand Russerl também trabalha uma
nogdo parecida quando se debate com as aporias da linguagem. Russerl denomina essa nogéo de nivel ldgico.

70



O que é, primeiramente, inteligido s&o as coisas fora da alma, coisas
gue, em primeiro lugar, conduzem o intelecto ao conhecimento. As
coisas inteligidas em segundo lugar sdo ditas intencfes resultantes do
modo de conhecer, pois o intelecto as conhece enquanto reflete sobre

si mesmo, conhecendo que ele conhece e 0 modo pelo qual conhece.™

Essas intencOes logicas, segundo Alfredo, articulam-se em niveis dos quais 0 primeiro
é constituido por conceitos da primeira inten¢do que sdo formados a partir das coisas fora da
alma, pois €é o discurso que nomeia as coisas. As segundas intenc¢Bes, dentre as quais 0 termo
individuo faz parte, sdo obtidas das primeiras intencdes, 0 que seria analogo dizer que € um
discurso do discurso, um metadiscurso. Nesse sentido, as segundas inten¢fes sdo 0s conceitos
gue organizam 0s conceitos que vém das primeiras intengdes. Os géneros e as diferencas
especificas sdo exemplo de segundas inten¢BGes. Daqui podemos esclarecer como agora se
pode falar das condi¢des da individuacdo, como também, com o conceito de intencdes
I6gicas, temos uma abertura para falar de uma nocéo formal de individuo. Com efeito, a partir
do comentério de Alfredo, a nocdo formal escapa ao problema da impossibilidade de definir o
individuo porque ela é uma segunda intencdo, ou seja, ela ndo se aplica a coisa que esté fora
da mente, mas ela se aplica ao discurso que fala do extramental.

Tomas de Aquino afirma que “toda coisa, segundo o mesmo modo, tem ser e
individuacdo™'’. Ora, a partir do que vimos, pela diversidade de substancias que compdem o
universo, é de acordo com cada tipo de substancia que o problema da individuacdo deve ser
trabalhado. Cada ente realiza ao seu modo, isto €, de modo individual, a perfeicdo da espécie.
Isso significa, falando claramente, que, no pensamento do Doutor Angeélico, hd uma
abordagem formal de individuo que d& conta das substancias que ndo sdo compostas de
matéria e forma, v.g., Deus e 0s espiritos puros e uma abordagem material, no caso das
substancias sensiveis. Afirmamos que a noc¢do de individuo como uma nocdo de segunda

intencdo é aquilo que da suporte & nocdo formal de individuo'®. Ora, faz-se necessaria a

Ha varios niveis do discurso nos quais o primeiro, semelhante a Tomas, refere-se aos nomes das coisas; um
segundo nivel se refere ao discurso que fala sobre as no¢des do primeiro nivel e assim por diante.

16 De Potentia. . 7, a. 9c: Prima enim intelllecta sunt res extra animam, in quae primo intellectus intelligenda
fertur. Secunda autem intellecta dicuntur intentiones consequentes modum intelligendi: hoc enim secundo
intellectus intelligit in quantum refletitur supra se ipsum, intelligens se intelligere et modum quo intelligit.
Apud.: STORCK, A. C. Op. Cit., p.29. Daqui em diante citaremos o presente texto como De Pot.

" TOMAS DE AQUINO, De Anima, g.1, a1, ad 2m. Apud.: STORCK, A. C. Op. Cit., p.28.

18 Cf. STORCK, A. C. Op. Cit., p.32. Da nocdo formal de individuo como sendo de segunda intencéo, Alfred
Storck apresenta, de modo aprofundado, a relacdo entre os procedimentos de conceitualizagdo e individuagdo.
Ha um longo comentario em torno dessas relagdes do qual ndo iremos comentar.

71



apresentacdo dessa nocdo, antes de apresentarmos como a individuacdo se da nas diferentes
substancias.

O fundamental na nocdo formal de individuo € o conceito de divisdo. Essa divisdo se
da a partir da forma enquanto elemento que divide 0s géneros e as espécies e, a partir da
matéria, enquanto principio da divisdo numérica. Sendo assim, é-nos possivel compreender
que, para Tomas de Aquino, no caso das substancias simples, ndo compostas de matéria e
forma, o principio de individuacdo se refere apenas a forma; no caso das substancias
sensiveis, o ser fisico, além da divisdo formal em géneros e espécies, elas sdo divididas

numericamente, através da matéria. Nas palavras de Tomas:

Encontra-se nas coisas uma dupla distin¢do: uma formal, naquelas que
sdo especificamente diferentes; outra material, naquelas que diferem

apenas numericamente. Ora, sendo a matéria ordenada para a forma, a
|19

distincdo material € ordenada para a distin¢do forma

Podemos agora compreender o modo como, no pensamento de Tomas de Aquino,
deve-se buscar, no modo de ser de cada substancia seu principio de individuac&o,
considerando, porém, a nocdo formal e material de individuacdo. Com efeito, essa

consideracao nos ajudara a expor como a individuagdo se da em cada uma das substancias.

3.1 - Em Deus

Tomas de Aquino compreende que somente as coisas sensiveis que tém na matéria o
principio do numero sdo multiplas numericamente. Esse fato acontece quando ha “vérios
sujeitos coabitando em uma natureza, como varios homens em uma natureza de homem”%.
Com efeito, ja nos atentamos para o fato de que no caso de Deus e dos anjos o principio de
individuacdo é um principio que considera apenas a forma, uma vez que estes tém sua

existéncia independente da matéria.

9°s. Th. I, q.47, a. 2: “Duplex enim distintio invenitur in rebus: una formalis, in his quae differunt specie; alia
vero materialis, in his quae differunt numero tantum. Cum autem materia sit propter formam, distintio materialis
est propter formalem”.

0 De Pot. g.9a. 1 res: “quia inveniuntur plura subieta in uma natura convenire, sicut plures homines in uma
natura hominis”. De agora em diante, sempre que nos referirmos ao artigo 1 da 9° questdo do De Potentia nos
utilizaremos da traducdo do Sr. Modestino de Arruda Fontes, ndo publicada, que foi feita para facilitar nosso
trabalho.

72



Deus € uno, indiviso em si, de trés maneiras: pela sua simplicidade, pela infinidade de
sua perfeicdo e pela ordenacdo do mundo.

Segundo a simplicidade de Deus, pode-se compreender que s6 deve haver apenas um
como ele. Ora, diferentemente das substancias compostas que possuem o ser diferente de sua
esséncia, Deus, pelo fato de se identificar com sua propria natureza, € individuo uno e dnico.

As perfeicbes em Deus encontram-se em sua maxima perfeicdo. Com efeito, o fato de,
em Deus, todas as perfeicdes estarem em seu mais elevado grau, faz com que elas possam ser
propriedades apenas pertencentes a ele.

Finalmente, a ordenacdo do mundo comprova a unidade de Deus. Toméas de Aquino
afirma que o uno, em virtude de ser por si, é causa da Unidade. Deus € o0 ente a se. Com
efeito, conforme o que vimos nas chaves de leitura que apresentamos no primeiro capitulo,
Deus é causa de todas as coisas. Sendo criador das coisas, Deus também apresenta-se como
distinto de todas as criaturas.

3.2 — Nos Espiritos Puros

Apesar da simplicidade dos anjos, no que diz respeito a ndo terem seu ser composto de
forma e matéria, 0os anjos ndo possuem uma simplicidade absoluta, assim como Deus. As
substancias intelectuais separadas possuem o ser distinto de sua esséncia, caracterizando uma
composi¢do, ndo de matéria e forma, mas de ato e poténcia. Em conseqiiéncia de os anjos

serem formas puras, sua individuacdo se da apenas formalmente:

As coisas que coincidem na espécie e diferem numericamente
coincidem na forma, mas materialmente se distinguem. Ora, se 0s
anjos, como foi dito, ndo sdo compostos de matéria e forma, segue-se

que é impossivel haver dois anjos de uma s6 espécie.?

Tomaés de Aquino pensa individuacdo dos anjos apenas na forma. Consequientemente,
em virtude de estes carecerem da matéria que € principio da individuacdo numérica no interior

da prépria espécie, Tomas se vé na obrigacdo de concluir que nestes ha apenas um individuo

L', Th. 1, q.50, a.4: “Ea enim quae conveniunt specie et differunt numero, conveniunt in forma, et distinguuntur
materialiter. Si ergo angeli non sunt compositi ex materia et forma, ut dictum est supra, sequitur quod
impossibile sit esse duos angelos unius speciei”.

73



em cada espécie. Ora, a conclusdo dada por Tomés, nada mais é do que a negacdo da

pluralidade dos anjos no interior de uma unica espécie:

...nas coisas corruptiveis ha varios individuos numa espécie, para que
a natureza da espécie, que ndo pode ser perpetuamente conservada em
um individuo, conserve-se em muitos. Por isso, nos Ccorpos
incorruptiveis ha um sé individuo em cada espécie. Ora, a natureza da
substancia separada pode ser conservada em um individuo porque 0s

individuos nela s&o incorruptiveis.??

Ele ainda argumenta, a partir do modo de ser das substancias espirituais, que 0s anjos
,ndo necessitam de multiplicidade no interior da espécie, uma vez que estes, em virtude de
ndo terem sua existéncia ligada a matéria, sdo incorruptiveis. Apenas os seres fisicos, que ndo
podem perpetuar a espécie num unico individuo, necessitam de varios exemplares,

participando de uma natureza comum.

3.3 — Nos Seres Materiais

Falar do principio de individuagcdo nas substancias sensiveis € falar do modo como a
multiplicidade ocorre dentro de uma mesma natureza, ou seja, do modo como varios sujeitos,
indivisos em si e distintos dos demais, participam de uma mesma espécie. Apenas 0S Seres
fisicos possuem essa capacidade. Eles sdo unos em virtude da espécie e distintos
numericamente. Ora, sendo a matéria e a forma os principios constitutivos das substancias
sensiveis, € a partir desses principios que vamos compreender, de modo adequado, a
individuacao dos seres materiais.

Nos entes fisicos, a forma é o principio de especificacdo, enquanto que a matéria é o
principio que proporciona a distingdo numérica. Na composicao das substancias sensiveis, das

quais o ente individual participa, matéria e forma possuem funcdes determinadas:

Deve-se dizer que o individuo composto de matéria e forma, por sua

matéria € sujeito dos acidentes. Dai o que diz Boécio: “Uma forma

%2 CG ¢.93: “Ad hoc sunt plura individua in uma specie in rebus corruptibilibus, ut natura speciei, quae non
potest perpetuo conservari in uno individuo, conservertur in pluribus: unde etiam in corporibus incorruptibilibus
non est nisi unum individuum in una specie. Substantiae autem separatae natura potest conservari in uno
individuo”.

74



simples ndo pode ser sujeito”. Mas, se subsiste por si, é por virtude
prépria de sua forma. Esta ndo advém a uma realidade j& subsistente.
Ela d& o ser atual a matéria, para que o individuo possa subsistir. Eis
porque Boécio atribui hipdstase a matéria, e ousiosis ou subsisténcia a
forma, porque a matéria € o principio do sustentar, e a forma,

principio do subsistir.?®

Para Tomas, a matéria é principio que possibilita a substancia de ter outras que nao
dizem respeito a espécie ou ao género. Nesse sentido, matéria € compreendida enquanto
sujeito de determinagfes, ou seja, a matéria, enquanto principio do substare, possibilita a
efetividade dos acidentes, como também, veremos que a matéria, relacionada com a
quantidade, € principio de individuagdo. A forma, por sua vez, € o principio do subsistire. Ser
por si é a propriedade que o individuo, em virtude da forma, passa a ter na existéncia. Através
da forma os entes situam-se numa espécie e, no caso dos entes fisicos, pela forma, os
individuos participam de uma natureza comum. Finalmente firmamos a forma como principio
de especificacdo e a matéria como principio de individuacao.

A seguir vamos esclarecer de que modo a matéria é principio de individuacao
numérica, como também, assinalar o que cabe a forma, nesse processo, e que elementos
outros estdo envolvidos no processo de individuacéo.

As substancias sensiveis sdo compostas de matéria e forma. A matéria, conforme
dissemos, é o principio da individua¢do numérica. Entretanto, com relagéo a individuagdo dos
entes naturais, faz-se necessario esclarecer duas das acep¢des de matéria que Tomas de

Aquino trabalha:

Mas isso € falso, pois a natureza da espécie é significada pela
definicdo. Contudo, a definicdo das coisas naturais ndo significa s6 a
forma, mas a forma e a matéria. Por isso a matéria € parte especifica
das coisas naturais, ndo a matéria signata, que é o principio de

individuacdo, mas a matéria comum.*

2. Th. 1 .29, a.3: “dicendum quod individuum compositum ex materia et forma, habet quod substet accidenti,
ex proprietate materiae. Unde et Boetius dicit, in libro de Trin, : forma simplex subiectum esse non potest. Sed
quod per se substat, habet ex proprietate suae formae, quae non advenit rei subsistenti, sed dat esse actuale
materiae, ut sic individuum subsistere possit. Propter hoc ergo hypostasim attribuit materiae, et usiosim, sive
subsistentiam, formae, quia materia est principium substandi, et forma est principium subsistendi”.

 |dem 1, q75, a4: “Quod quidem non potest esse verum. Nam ad naturam speciei pertinet id quod significat
definitio. Definitio autem in rebus naturalibus non significat formam tantum, sed formam et materiam. Unde
materia est pars speciei in rebus naturalibus: non quidem materia signata, quae est principium individuationis;
sed materia communis”.

75



A matéria comum é um dos principios que estd presente na definicdo nos entes
naturais, isto é, ela, juntamente com a forma, participa do processo de especificacao, que, por
sua vez, ndo deixa de ser uma certa individuacdo a medida que, a partir da forma, os entes se
situam numa espécie e nao noutra.

A individuacdo, no sentido de determinacédo da coisa individual, se da através daquilo
gue Tomas denomina materia signata. Ele afirma que ndo é essa matéria que esta presente na
definicdo de homem. Com efeito, 0 homem, considerado a partir da natureza comum, isto ¢,
de sua esséncia, e definido considerando a forma e a matéria comum. Por outro lado, esse
homem, essa carne, esses 0ss0s, que sinalizam para nos a substancia particular, possui em sua
constituicdo a materia signata, ou seja, € em virtude da materia signata que a substancia
particular pode ser dita “esse” individuo, cuja inser¢cdo numa defini¢do ndo seria possivel, em
virtude da incomunicabilidade do ser individual.

Na nocdo de materia signata deve-se ter em vista a relacdo que a matéria mantém com
a categoria de quantidade. A matéria comum participa do processo de classificacdo da
substdncia numa espécie. JA4 a materia signata, ao relacionar-se com a categoria de
quantidade, proporciona ao ser sensivel a divisdo e a distingdo numérica. A matéria que é
principio de individuagédo dos seres fisicos ndo € a matéria enquanto correlativa com a forma e
que entra na definicdo de esséncia, mas é a matéria dimensionada pela quantidade, materia

signata quantitate.

Por matéria signata entendemos aquela que é considerada sob certas
dimensOes. Esta matéria signata ndo integra a definicdo de homem
enquanto homem, mas integraria a definicdo de Sdcrates, se este
possuisse definicdo. Na definicdo de homem se trata da matéria nao
signata, visto que na definigdo de homem n&o se costuma colocar este
0SSO e esta carne concretos, mas pura e simplesmente 0 0sso e a carne,

0s quais constituem a matéria ndo signata do homem.?

%> De Ente et Essentia, c.Il: “Et dico materiam signatam, quae sub determinatis dimensionibus consideratur.
Haec autem materia in diffinitione hominis, in quantum est homo, non ponitur, sed poneretur in diffinitione
Socratis, si Socrates diffinitionem haberet. In diffinitione autem hominis ponitur materia non signata; non enim
in diffinitione hominis ponitur hoc os et haec caro, sed os et caro absolute, quae sunt materia hominis non
signata”.

76



Eudaldo Forment, em seu estudo introdutério ao Ente e a Esséncia, comenta sobre
esse ponto: “Ainda que o principio de individuacdo seja a matéria, ndo € sO ela, sendo
enquanto afetada pela quantidade. Este acidente faz, por um lado, que a matéria adquira as
trés dimensdes e se disponha assim em diferentes partes, ficando cada uma delas num lugar,
numa posicdo determinada e possa distinguir-se numericamente, de maneira que uma parte da
matéria seja distinta de outra parte. Por outro lado, que a matéria, qualificada desse modo pela
guantidade, individue a forma substancial que recebe, constrangendo-a a ser forma desta
matéria e ndo de outra.”.®

Através da relagdo com a quantidade temos a diversidade das substancias compostas
de matéria e forma. A quantidade &, por assim dizer, 0 motivo da extensdo que proporciona a
matéria sua dimensdo. Com efeito, “é em virtude da matéria ser dimensionada pela quantidade
que se pode falar do ser fisico individual”.?” Ora, quantidade provoca no ser fisico a
divisibilidade, como também faz com que a matéria seja determinada de tal e tal modo,
materia signata. Consequientemente, a propria forma é individuada pela matéria tomada sob
certas dimensdes, em virtude da quantidade.

A diversidade dos individuos de uma mesma natureza se da em virtude da relacéo
existente entre a matéria e a quantidade. Nesse sentido, compreendemos porque cada ente
fisico participa de uma mesma natureza ao seu modo, com o0s acidentes que lhe sdo préprios.
A guantidade, enquanto manifestacdo da substancia, é fonte dos acidentes. Os acidentes sdo 0
mostrar da matéria dimensionada no ser individual. Entretanto, isso ndo deve nos levar a
confundir em virtude de que a individuacdo estd fundamentada. Ora, é em virtude da
substancia e ndo dos acidentes que temos o ser individual. A individuacdo ndo pode ser
explicada em virtude dos acidentes, pois estes tém seu ser em dependéncia da substancia.
“Cada coisa é una por sua substancia. Se fosse una por alguma outra coisa, esta outra coisa
seria também una”.?

Os seres fisicos individuais podem ser ditos unos de dois modos: primeiramente, em
virtude da forma, pois ha neles uma unidade especifica, isto é, a forma produz uma unidade da
natureza; segundo, em virtude da matéria signata, ha neles uma unidade numérica, isto €, cada

ente fisico é uno em si e distinto dos demais, produzindo assim, em virtude da matéria,

% FORMENT, Eudaldo. Estudo preliminar ao Ente e a Esséncia, in: TOMAS DE AQUINO, El ente y la
esséncia, Pamplona: Edi¢des da Universidade de Navarra, S. A. 2000. p. 90.

>’ MIRANDA, Maria do Carmo Tavares de. Op. Cit, p. 102.

%83, Th. 1,9.11, a.1: “quia quaelibet res est una per suam substantiam”.

77



individuos participantes de uma mesma natureza. E importante salientar que tanto a unidade

especifica, quanto a unidade numérica séo unas em virtude da unidade substancial.”®

4. A Nocéo de Pessoa

A nocdo de pessoa encontra uma profunda transformacéo do seu sentido original, a
partir do encontro do pensamento grego com o pensamento cristdo. Lima Vaz comenta essa
mudanga de significado. Para ele, enquanto que a persona, originalmente, para 0s gregos,
possui um sentido de “mascara” ou “titulo”, no pensamento cristdo pessoa passa a significar
“a totalidade do sujeito na sua mais radical originalidade ou na prépria raiz do seu ser que &,
como tal, incomunicavel e irrepresentavel”*® Em seu comentério, Pe. Vaz afirma que essa
inversdo de significado atinge diretamente os termos classicos de eiwsia (esséncia) e de
hypéstase BrdeTagss (subsisténcia) quando estas estdo relacionadas a existéncia.

A partir da chave de leitura do nosso primeiro capitulo, a saber, as consideracdes em
torno do ente a se e do ente ab alio, compreendemos que o termo pessoa se predica

propriamente e primeiramente de Deus e depois, de modo analogo, a pessoa humana.

Pessoa significa o que ha de mais perfeito em toda natureza, a saber, 0
que subsiste em uma natureza racional. Convém, portanto, atribuir a
Deus este nome pessoa. Nao, porém, da mesma maneira como se

atribui as criaturas. Sera de maneira mais excelente.*

Lima Vaz acrescenta que, com relacdo a nocdo de pessoa, 0 pensamento cristdo
enfrenta uma aporia inversa a dos gregos. Ele afirma que os gregos enfrentaram a
impossibilidade de pensar a comunicacdo da inteligibilidade universal da esséncia a
singularidade da existéncia; ja& o pensamento cristdo encontrou-se diante da dificuldade de
preservar a inteligibilidade da existéncia singular da pessoa, diante da contingéncia do ente ab
alio e da esséncia tomada enquanto paradigma de inteligibilidade.*

Tomas de Aquino ndo promove uma identificacdo entre a nogdo de pessoa e a de

individuo. Com efeito, ao trabalharmos a nocéo de individuo, vimos que ela néo se refere aos

2% Cf. MIRANDA, Maria do Carmo Tavares de. Op. Cit, p. 99.
%0 Cf. LIMA VAZ, Henrique C. de. Antropologia Filoséfica 1, S&o Paulo: Loyola, 1992, p. 220.
3.5 Th. I, q.29, a.3: “dicendum quod persona significat id quod est perfectissimum in tota natura, scilicet
subsistens in rationali natura. Conveniens est ut hoc nomem persona de Deo dicatur. Non tamen eodem modo
quo dicitur de creaturis, sed excellentiori modo”.
2 LIMA VAZ, Henrique C. de. Op. Cit, p. 220.

78



seres individuais enquanto tais, mas as condi¢Ges que proporcionam a um ente ser dito
individuo. E o que Tomas denomina de intencio l6gica. Para Tomas, conforme ja vimos,
“embora ndo se possa definir tal ou tal singular, entretanto é possivel definir o que constitui a
razdo comum de singularidade”. * A nocéo de individuo e a de pessoa diferem, pois, pelos

niveis de discurso a que cada nocao se refere.

A expressdo ‘pessoa’ aplica-se a um tipo de substancia primeira,
apresentando um dos seus aspectos reais, ao passo que ‘individuo’
designa um conceito légico formado para expressar que a substancia
primeira é, se comparada com o género e a espécie, um particular

incomunicavel e distinto dos demais.®*

Diferente da nocdo de individuo, que ndo quer significar a singularidade de uma
substancia particular determinada, a nocdo de pessoa refere-se diretamente a um tipo de
substancia particular. Essa substancia particular é chamada hipostase ou substancia primeira.

Para Tomas, a substancia primeira “é o préprio sujeito, o que ndo se diz de outro, o
particular no género da substancia”.*®> A substancia primeira &, pois, sujeito do ato indivisivel,
necessariamente individual, pois esta ja ndo seria a mesma, caso fosse dividida. E a essa
substancia que Tomas chama de hipdstase. Ele acrescenta que € importante se colocar o termo
individual para ter-se certeza de que sempre se esta falando da substancia primeira e ndo da
substancia segunda, enquanto esta significa “a forma ou natureza do sujeito”.* Para as

substancias individuais de natureza racional, Tomas da-lhes um nome especial: pessoa.

O particular e o individuo realizam-se de maneira ainda mais especial
e perfeita nas substancias racionais que tém o dominio de seus atos e
ndo sdo apenas movidas na agdo como outras, mas agem por Si
mesmas. Ora, as acdes estdo nos singulares. Por isso, entre as
substancias os individuos de natureza racional tém o nome de pessoa.
E eis por que, na definicdo acima, diz-se: a substancia individual, para

significar o singular no género da substancia. E acrescenta-se “de

%S Th. 1, q.29, a.1: “ergo dicendum quod, licet hoc singulare vel illud deffiniri non possit, tamen id quod
pertinet ad communem rationem singularitatis...”.
# Cf. STORCK, A. C. Op. Cit., p.31.
% De Pot. g.9a. 1 res: “dicitur enim uno modo substantia ipsum subiectum ultimum, quod non predicatur de
alio”
% Ibidem: “alio modo dicitur substantia forma vel natura subieti”.

79



natureza racional”, para significar o singular nas substancias

racionais.®’

Para Tomas, a pessoa é uma hipostase, mais precisamente uma substancia individual
de natureza racional. Ele afirma que, em virtude da natureza racional, que proporciona a
substancia intelectual a liberdade da acdo, o agir por si, a partir de uma determinacgéo
imanente, a pessoa goza de superioridade entre todos os entes. Ora, 0 agir por si, isto é, a
liberdade esta fundada na natureza racional. Com efeito, a pessoa em Tomas possui, a partir
da natureza racional, o conhecimento e a liberdade. Ora, essa afirmagdo é de grande
importancia para o nosso trabalho. Toméas, no De Unitate Intellectus, defende duas teses que
nos ajudam, na nossa questdo central, a saber, mostrar que o intelecto ou a alma intelectiva
fundamenta o pensar e 0 querer da pessoa; em outras palavras, o intelecto, enquanto poténcia
da alma numericamente dividida entre os homens, garante o conhecimento e a liberdade,
preservando a singularidade da pessoa. E importante acrescentar que ndo podemos prescindir
do pensamento que Tomas desenvolve em torno da nocdo de individuo, do principio de
individuacdo das substancias sensiveis, pois ndo haveria sentido se falar na nocdo de pessoa
sem considerar primeiramente estas nogoes.

A nocdo de pessoa encontra-se ainda profundamente relacionada com a unidade do
homem e com seus principios constitutivos. Ora, para Tomas, a alma sozinha, separada, ndo
pode ser chamada pessoa de modo apropriado. “Deve-se dizer que a alma € parte da espécie
humana. Assim pelo fato de guardar, embora estando separada, a aptiddo natural para a unido,
ndo se pode chama-la de substancia individual, que é a hipdstase ou substancia primeira, (...)
eis porque nem a definicdo nem o nome de pessoa Ihe convém”.*® A partir do que se disse,
vemos que a no¢do de pessoa em Santo Tomas inclui necessariamente o corpo, ou seja, pessoa
sO € dita apropriadamente a partir da unido e da unidade do corpo e da alma. Para nos, essa
posicdo reforca a propria unidade do homem em oposicdo a um dualismo que pensa corpo e
alma como principios constitutivos do homem, porém, como independentes e, as vezes, até

0postos um ao outro.

%'S. Th. 1, 9.29, a.1: “Sed adhuc quodam specialiori et perfectiori modo invenitur particulare et individuum in
substantiis rationalibus, quae habent dominium sui actus, et non solum aguntur, sicut alia, sed per se agunt:
actiones autem in singularibus sunt. Et ideo etiam inter ceteras substantias quoddam speciale nomen habent
singularia rationalis naturae. Et hoc nomen est persona. Et ideo in praedicta definitione personae ponitur
substantia individua, inquantum significat singulare in genere substantiae: additur autem rationalibus
substantiis”.

% |bidem: “dicendum quod anima est pars humanae speciei: et ideo, licet sit separata, quia tamen retinet naturam
unibilitatis, non potest dici substantia individua quae est hypostasis vel substantia prima. Et sic non competit ei
nequo definitio personae, neque nomen”.

80



E interessante como a nogdo de pessoa, em Tomas de Aquino, embora ndo significando o
mesmo que individuo, leva-nos a aprofundar ainda mais o ser individual do homem. Ora, esta
claro para n6s que a alma é individuada pela matéria signata e, ndo sendo dessa forma, néo se
pode pensar em individuagdo, no caso do ser humano. E em virtude dessa razdo comum que
se pode falar ulteriormente da nocdo de pessoa. Entretanto, a nogdo de pessoa sinaliza para
nos o mais individual dentro do préprio género humano e dentro dos proprios individuos ja
individuados pela matéria signata. Conforme dissemos, esse mais individual e mais perfeito
nos é dado pela natureza racional dessa substancia individual. Ora, da natureza racional do
homem percebemos a acdo das poténcias espirituais: a inteligéncia e a vontade. Para nos, é a
partir das poténcias espirituais que o homem, ao ser colocado na existéncia ja individuada
pela matéria signata, se expressa de modo ainda mais individual. Edith Stein nos lembra que
“0 corpo que comparece diante de nossos sentidos da noticia do espiritual que vive nele”.*
Nesse sentido, somos levados a afirmar que a nogdo de pessoa expressa, de modo mais
radical, o ser individual desse homem, pois, para isso, ndo basta apenas uma divisao

numeérica.

% STEIN, Edith. Op. Cit., p.178.
81



Capitulo 11 - O INTELECTO ENQUANTO POTENCIA DA ALMA E MULTIPLO
ENTRE OS HOMENS: Pensamento e Liberdade como Atributos da Pessoa

No terceiro capitulo da primeira parte, apresentamos algumas caracteristicas do
Intelecto no pensamento de Santo Tomas. Finalmente, vamos trabalhar aquilo que
consideramos ser 0 nosso problema central, a saber, retirar 0 pensar e o querer do homem
individual, da pessoa humana, a partir da alma intelectiva como também, apontar possiveis
alcances desse pensar em Tomas de Aquino. Dizendo de outro modo, o intelecto fundamenta
0 pensar e 0 querer da pessoa humana, considerando, porém, o principio de individuacdo das
substancias sensiveis, pois, conforme vimos, é apenas desse modo que nds temos sujeitos de
uma mesma natureza distintos numericamente.

Buscaremos fundamentar essa nossa tarefa, a partir de um texto de Toméas chamado
De Unitate Intellectus Contra Averroistas'. Com efeito, nesse texto, podemos encontrar duas
teses que Tomas de Aquino defende e que sdo de fundamental importancia para nés: 1. que o
intelecto € uma poténcia da alma, ou seja, que ele faz parte da alma humana; 2. que o intelecto
é multiplo, sendo um para cada homem. Veremos, pois, como a partir dessas duas teses,
Tomas de Aquino resguarda a autonomia do pensar e do querer a pessoa humana.

Primeiramente, nos situaremos no proprio texto no qual Tomas combate as teses
averroistas. Veremos que quando falamos Averrodis ou averroistas ndo estamos nos referindo
exclusivamente a Averrois, mas a todo um espirito que esteve presente na Universidade de
Paris, mais especificamente, na Faculdade das Artes. Vamos esclarecer o problema do
conhecimento a partir de Averrois e de Tomas. Com efeito, uma das questdes que dividem 0s
Averroistas e Tomas € a propria relagédo entre a universalidade da ciéncia e a singularidade do
ente que conhece.

Em seguida, vamos expor a argumentagdo de Tomas na refutacdo da primeira tese
averroista. Vamos acompanhar Tomas ao defender o intelecto como aquilo que
primordialmente pensamos. Em sua reflexdo, ele interroga dos seus interlocutores a
explicacdo de como esse homem pensa. Esse dado da experiéncia é suficiente para Tomas

considerar que a relacdo que o intelecto mantém com o homem ndo € apenas de natureza

1 A partir daqui, quando nos referirmos a esse texto mencionaremos apenas como De Unitate. Utilizamos
TOMAS DE AQUINO, A Unidade do Intelecto Contra os Averroistas, traducdo de Mario Santiago, (ed.
Bilinglie), Porto: Ed. 70, 1999. Conservaremos também sua divisdo dos paragrafos por julgarmos facilitar a
localizacdo no texto.



gnosioldgica, mas esta na base dos elementos constitutivos do homem. O intelecto, mesmo
sendo poténcia da alma, mantém uma independéncia da matéria pelo seu modo de operar.
Tomas vai mostrar que a tese de que o intelecto € uma substancia separada, além de néo
responder como € que esse homem pensa, retira a possibilidade de dizer que o préprio homem
é responsavel por suas atitudes. Em suma, a questdo que orienta Tomas é resguardar a esse
homem singular o pensar e o querer.

Finalmente, vamos nos situar na segunda tese averroista, que € a defesa de que o
intelecto é Unico para todos os homens. Veremos como essa tese € como que um
desenvolvimento da primeira e como Tomas demonstra que o intelecto considerado ao modo
dos averroistas recai na afirmacao de que o ato de pensar pertence apenas a um sujeito. Além
disso, a tese da unidade do intelecto impossibilita a propria aprendizagem, uma vez que as
espécies do intelecto possivel seriam como que eternas. Finalmente, ap6s fundamentar, a
partir de Aristdteles, os varios momentos da aquisi¢do dos inteligiveis pelo intelecto, Tomas
de Aquino explicita aquilo que compreendemos como sendo bases de explicacdo do
fendbmeno da aprendizagem. Essa reflexdo de Tomas nos leva a afirmar que o De Unitate,
além de resguardar o pensamento e a liberdade a pessoa, abre caminhos para a compreensao

do fendmeno da aprendizagem que € algo eminentemente pessoal.

2.1. O De Unitate Intellectus e os Averroistas

Antes de apresentarmos as teses, sentimos a necessidade de fazer algumas
consideracdes em torno desse texto e de seus interlocutores. Tomas de Aquino escreve o De
Unitate quando da sua nova estada em Paris, apds 0 outono de 1268. E possivel elencarmos, a
partir de Mandonnet, trés motivos principais do seu retorno a Paris: Tomas retornou a Paris
para “lutar simultaneamente em trés frentes: combater os espiritos conservadores da faculdade
de teologia, que sO viam em Avristoteles um perigo para a fé cristd; em sentido inverso, opor-
se a0 monopsiquismo averroista; enfim, fazer apologia das ordens mendicantes contra 0s
seculares, que queriam exclui-los do ensino universitario”.? O ano da redacéo do texto é 1270.

No De Unitate, Tomas de Aquino estd a discutir com alguns interlocutores. Esses,
denominados averroistas, sdo responsaveis pela tematica central deste texto de Tomas, a
saber, se o0 intelecto, mais precisamente o intelecto possivel, é separado e Unico para todos 0s

homens. Ora, segundo Torrell, os representantes dessa posi¢cdo encontravam-se espalhados

2 MANDONNET, Siger, t. I, p. 88. Apud. JEAN PIERRE TORRELL, Op. Cit. p. 213.

83



pela Faculdade das Artes, tendo Siger de Brabant como o mais conhecido. E conveniente
salientarmos outras personalidades ndo menos importantes que Siger, assim como Boécio de
Décia.® Torrell data a entrada do pensamento de Averréis no Ocidente por volta de 1225.
Segundo ele, num primeiro momento, até o ano 1250, Averréis® tornou-se entre 0s
escolasticos o comentador de Aristoteles, mais preferido até do que o proprio Avicena. Com o
passar dos anos, as interpretacdes de Averrois tornaram-se tdo familiares que, segundo
Torrell, até o proprio Tomas as utiliza sem citar que provém do filésofo arabe. Apenas apds
0s anos 50 do mesmo século € que Averrdis passa a ser acusado de ter dito que ha uma Unica
alma para todos os homens.”

Segundo as palavras de Boaventura, em seu comentario ao livro Il das Sentencas, tem-
se a formulacdo do tal erro “averroista”: “Existe uma s6 alma intelectual para todos os
homens, e isso ndo apenas quanto ao intelecto agente, mas também quanto ao intelecto
possivel”, o que ficou conhecido como o monopsiquismo.® Torrell, ao explicitar como a tese
da unidade do intelecto tomou grande importancia, mostra-nos que a dita tese, na verdade,
veio-nos, a partir dos te6logos. Com essa consideracdo, queremos salientar que o importante
para nos é saber que o problema da unidade do intelecto, na propor¢gdo com que Tomas de
Aquino o enfrenta, j& ndo é um problema que estd ligado exclusivamente a pessoa de
Averréis, mas que se estende num debate que tém, na Faculdade de Artes, seus grandes
representantes. Segundo Torrell, Toméas de Aquino, em virtude de seu retorno a Paris e de sua
leitura das Reportationes dos mestres da Faculdade de Artes, ndo apenas de Siger, avalia a
extensdo do perigo e redige o De unitate intellectus contra averroistas.” Devemos, pois, ter
sempre diante de nds esse horizonte preparatério, quando nos referirmos aqui a Averréis® ou
aos averroistas.

Dissemos num outro capitulo que o De Anima de Aristoteles foi o texto que marcou a
antropologia do Ocidente, como também, foi ele fonte de vérias controvérsias. Pois bem, a
discussdo que se subentende ao De Unitate, em torno da separacdo do intelecto e de sua

unidade para todos os homens, nasce como fruto da interpretacdo do De Anima. Foi a partir da

® Cf. TORRELL, Jean Pierre. Op. Cit. p. 222.

* Para um maior aprofundamento em torno do pensamento &rabe e de Averrois, pode-se consultar o vol. 3 da
Historia da Filosofia de ABBAGNANO, Nicola. Histéria da Filosofia. 3ed. Lisboa: Presenca, 1983

> Ibidem, p. 224.

S. BOAVENTURA, Il Sent., d. 18a. 2 q. 1, Opera Il, 446-7. Apud. TORRELL, Jean Pierre. Op. Cit. p. 225. Ao
citar Boaventura, Torrell utiliza a seguinte afirmacéo do original em latim: “quantum ad intellectum agentem,
sed etiam quantum ad intellectum possibilem”.

" Cf. TORRELL, Jean Pierre. Op. Cit. p. 226.

® Quando mensionarmos aqui o0 nome de Averrdis ndo nos utilizaremos aspas para mostrar que estamos cientes
dessa problematica.

84



recepcao desse texto de Aristdteles que Tomas de Aquino foi motivado a redigir o De Unitate.
Mario Santiago, em sua introducdo a traducdo portuguesa do De Unitate, aponta, como
elemento central do desacordo entre os intérpretes duas das afirmacdes de Aristételes:
primeiramente, “quanto ao intelecto e a faculdade teorética nada ainda esta claro, mas parece
ser um género da alma, o Unico separado, como o eterno o é do corruptivel” (Livro 11l do De
Anima); segundo, “Ha, com efeito, por um lado, o intelecto capaz de se tornar todas as coisas,
por outro, o intelecto capaz de as produzir todas, semelhante a uma espécie de estado como a
luz, pois, de uma certa maneira, também a luz faz com que as cores passem de um estado de
poténcia a ato”.” Com efeito, segundo Santiago, a partir das afirmacdes de Aristoteles, surgem
varios questionamentos sobre qual o sentido de separacdo, se essa separacdo significa do
homem ou de cada pessoa, se 0 homem individual pensa, se a teoria hilemdrfica nao fica
comprometida em virtude dessa separacdo. A partir dai, varios intérpretes consideraram esses
problemas e dessas interpretacGes queremos destacar a interpretacdo averroista e a de Santo
Tomas, ambas importantes para nos.

Seguindo a exposicdo de Santiago, vemos que a interpretacdo averroista compreende o

intelecto possivel, em sua acepcao de intelecto material™

, COmo uma substancia separada do
homem, eterna e Unica para todos os homens. Conseqlientemente, o intelecto ndo pode unir-se
ao corpo como forma.

A interpretacdo que Tomas de Aquino defende, por razdes filoséfico-teoldgicas, é que
o0 intelecto é multiplo sendo um para cada homem e que este é poténcia da alma humana
individual''. Para Tomés de Aquino, o intelecto é a faculdade da alma que permite conhecer e
pensar, ou seja, o intelecto faz parte da alma humana e produz ciéncia. Ora, ao falarmos em
conhecimento, pensamos num conhecer, numa ciéncia que seja universalmente vélida. E

justamente nesse ponto onde se da a diferenca entre o pensamento de Tomas e de Averrois:

% Cf. Na introdugdo a traducdo do De Unitate, Mario Santiogo exp®e a problemética da interpretacdo destas
passagens do De Anima de Aristételes. TOMAS DE AQUINO, A Unidade do Intelecto Contra os Averroistas,
(ed. Bilingue), Porto: Ed. 70, 1999, p. 13.

19 |bidem. p. 165. Esta é a nota 2 da presente traducdo que esclarece acerca do intelecto possivel e que julgamos
importante a compreenséo de nossa temética. “A expressdo ‘intelecto possivel’ ndo € de Aristoteles, mas é uma
designacdo com a qual a escola peripatética se referia justamente a uma indicagdo do De Anima de Aristoteles
(111, 5, 430a 14-15) sobre “o intelecto capaz de se tornar todas as coisas”. O intelecto possivel serd assim a
faculdade da alma que permite receber as representacdes das coisas no e pelo conhecimento; segundo a doutrina
de Aristoteles, antes de conhecer, o intelecto esta em poténcia ou tem a capacidade para receber (dai a
designacédo de ‘possivel’) as representacBes das coisas cognosciveis, pelo que este problema é também uma das
dimensdes da temética estagirita do ato e da poténcia. Por outras palavras: diz-se que um ser é capaz de receber
uma perfeicdo quando estad em poténcia (dynamis) para ela, e que depois de a ter recebido se atualiza (energeia,
entelequia), ora, tal como se diz que a matéria est4d em poténcia para receber as formas que a atualizam, assim se
pode dizer que o intelecto ou entendimento tem a faculdade de receber (intellectus possibilis) as representacdes
inteligiveis, atualizando-se depois (intellectus agens)”.

11 Cf. SANTIOGO, Mario. Apresentacéo, apud. TOMAS DE AQUINO, Op. Cit, p. 15.

85



embora ambos concebam a ciéncia como universal, Averrois pensa o intelecto, isto é, a
faculdade que produz a ciéncia, como universal e impessoal, ou seja, ndo vinculada a esse

homem particular. Santiago esclarece essa posicdo de Averrais:

A diferenca em relacdo a Tomas de Aquino estd, porém, em que
Averréis ndo consegue equacionar a necessaria universalidade do

conhecimento cientifico ou intelectivo sem separar ou universalizar

também o outro sujeito que intervém, o nous ou intelecto”.*

Assim sendo, fica claro que, em virtude da necessidade de se sustentar a
universalidade da ciéncia, Averrdis propde, juntamente com essa tese, a necessidade de
universalizar o intelecto, pondo-o como principio extrinseco ao homem individual. Tomas de
Aquino, por sua vez, pensa esse problema a partir da tradicdo cristd em que o pensamento €
atividade da propria alma, de cada pessoa humana'®. O que Toméas ndo poderia aceitar era a
decorréncia da posicao de que havia um unico intelecto para todos os homens. Com efeito, se
assim fosse, 0 homem singular ndo pensaria, mas seria pensado.

Santiago afirma que tanto a interpretacdo de Averrdis quanto a de Tomas estdo bem
fundamentadas no pensamento de Aristoteles. Logo, apesar de expormos as teses averroistas
a la Tomas de Aquino, nossa reflexdo em torno das teses do De Unitate, muito mais do que
querer discutir qual a legitima interpretacdo do texto de Aristételes, vai centrar sua atencao
nas teses de Tomas, e, a partir dai, compreender os desdobramentos dessas no pensamento de
nosso autor. A seguir vamos, com Tomas, percorrer o caminho no qual ele desenvolveu suas

teses em contraposicao as teses averroistas.

2.2. O Intelecto enquanto Poténcia da Alma

Dissemos que uma das teses defendidas pelo averroismo, a partir da interpretacdo dos
textos de Aristdteles, em especial o De Anima, é a de que o intelecto possivel ou material, na
acepcdo averroista, é separado da alma e, conseqientemente, extrinseco ao ser do homem.
Com efeito, a conclusdo a que os averroistas chegam é a impossibilidade de o intelecto ser
forma do corpo. A temética em questdo aqui é a da separagdo. Ora, 0 pensamento averroista

compreendeu essa separacdo pensando o intelecto para além dos principios constitutivos do

12 Ibidem, p. 17.
3 Ibidem p. 18.

86



homem. Veremos como Tomas refuta a tese averroista do intelecto separado e de como ele
resguarda, no homem individual, o pensamento e a vontade quando defende que o intelecto é
poténcia da alma que é forma do corpo.

Toméas mostra como os averroistas fundamentam seu pensamento. Ele diz que, a partir
de Aristdteles, agora no texto A Geracdo dos Animais, que eles tomam a afirmacgdo: “s6 o
intelecto procede do exterior e sé ele é divino”. A partir dai eles retiram as seguintes

conclusoes:

1. “nenhuma forma que € ato de uma matéria procede do exterior, mas provém por
educdo da matéria, logo o intelecto ndo é forma do corpo”.**

2. “toda forma de um corpo misto é causada pelos seus elementos; por isso, se o0 intelecto
fosse forma do corpo humano, ndo de origem extrinseca, seria causado pelos seus
elementos”.”®

3. se a alma fosse uma Unica substancia cujas poténcias fossem as faculdades vegetativa,
sensitiva e intelectiva, “as faculdades vegetativa e sensitiva teriam uma origem

extrinseca”.'®

Tomas de Aquino responde a cada uma das objecdes, afirmando, com relacdo a
primeira, que, a alma intelectiva opera sem o corpo e seu ser ndo esta apenas na concrecao
com a matéria, ndo se podendo dizer propriamente que esta provenha por educao.

Na segunda, dando a entender que Aristoteles ndo afirmou propriamente que a forma
provém da mistura, mas de “um certo espirito contido no sémen”.

Finalmente, com relacdo a terceira, Tomas lembra, primeiramente, que Aristoteles
deixou por determinar se o intelecto difere das outras partes da alma e como se da essa
diferenca. Em seguida, ele segue Aristoteles, utilizando a analogia das formas geométricas
com a alma intelectiva, mostrando que, assim como o posterior contém o anterior, como 0
quadrilatero contém o triangulo, assim também a alma intelectiva contém todas as virtudes
das almas vegetativa e sensitiva.

Entres as questdes que Tomas deseja resolver, quando se pde numa posi¢do contraria a

separacdo do intelecto, € precisamente resguardar a esse homem, e quando falamos esse

 De Unitate 1, §41: “nulla autem forma que est actus materie advenit de foris, sed educitur de potentia materiae:
intellectus igitur non est forma corporis”.

1> Ibidem §42: “quod omnis forma corporis mixti causatur ex elementis; unde se intellectus esset forma corporis
humani, non esset ab extrinseco, sed esset ex elementis causatus”.

18 Ibidem §43: “quod sequeretur quod etiam vegetativum et sensitivum esset ab extrinseco”.

87



homem estamos falando da pessoa, no modo como desenvolvemos no capitulo anterior, a
autonomia do pensar e do querer. Com efeito, compreender 0 movimento do pensamento de
nosso autor quando ele defende que o intelecto é poténcia da alma humana, isto é, o intelecto
esta intrinseco ao ser do homem, é percorrer o caminho no intuito de concluir o pensamento e
a vontade como sendo propriedades da pessoa. Nesse sentido, resguardando as diferengas com
a modernidade, Tomas de Aquino preserva a pessoa humana o conhecimento e a liberdade,
aprofundando assim o proprio significado que o termo pessoa passou a ter no Ocidente.
Tomas recusa a tese do intelecto possivel ser extrinseco ao homem, defendendo, a
partir de Aristoteles, que a alma é, em sentido primordial, aquilo pelo qual pensamos e, a
partir disso, o intelecto é poténcia dessa mesma alma, fazendo parte dela, embora realize sua

operacdo sem comunicacao com a matéria.

O intelecto é uma faculdade da alma que é a forma de um corpo, ainda
gue em si mesma a poténcia que o intelecto é ndo seja o ato de
qualquer 6Orgdo, ‘porque nada da sua operacdo comunica com a
operacdo corporal’, como Aristételes diz, temos de procurar
argumentos com vista ao que se deve sustentar acerca da questdo. E
uma vez que, segundo a doutrina de Aristoteles, convém examinar 0s
principios dos atos, a partir dos proprios atos, parece que temos de
examinar em primeiro lugar o intelecto a partir do seu proprio ato que

é pensar.'’

Tomas compreende a separacdo, a partir do modo de operar do intelecto, ou seja, a
partir do pensamento. Ora, sendo o intelecto, isto é, a alma intelectiva uma forma substancial,
ela é separada, no sentido de que sua operagdo se da sem comunicacdo com a matéria. Logo,
mesmo a alma intelectiva sendo forma de um corpo, isso ndo significa que todas as suas
faculdades estejam imersas na matéria. A seguir, Tomas se propde a fundamentar que o
intelecto ndo é extrinseco ao ser do homem, a partir do proprio ato de pensar, considerando as
palavras de Aristoteles, quando este afirma que “a alma é, em sentido primordial, aquilo pelo
qual vivemos e pensamos, portanto uma certa nogdo e forma” e acrescenta Tomas, de um

dado corpo. Com isso, nosso pensador orienta-se e questiona seus interlocutores, investigando

7 Ibidem 111, §60: “quod intellectus est potentia animae quae est corporis forma, licet ipsa potentia, quae est
intellectus, non sit alicuius organi actus, quia nihil ipsius operationi communicat corporalis operatio, ut
Aristoteles dicit; inquirendum est per rationes quid circa hoc sentire sit necesse. Et quia, secundum doctrinam
Aristotelis, oportet ex actibus principia actuum considerare, ex ipso actu proprio intellectus qui est intelligere,
primo hoc considerandum videtur.”

88



o intelecto, a partir daquilo que Ihe é mais proprio, o pensamento. Além disso, ele procede a

sua reflexdo em torno do seguinte dado da experiéncia: esse homem singular pensa®.

2.2.1 — O Ato de Pensar a partir dos Averroistas e de Tomas

A experiéncia mostra que esse homem concreto pensa. Tomas afirma que o intelecto
faz parte da alma, como uma de suas faculdades, ao dizer que o intelecto é aquilo pelo qual a
alma pensa. Com efeito, o intelecto € principio primeiro pelo qual o pensamento se da e, deste
modo, ele deve ser dito forma, uma vez que a forma é aquilo pelo qual, em primeiro lugar, a
coisa age. Tomas pede explicacdes de como € que o intelecto, que é principio do pensar, ndo
sendo forma do corpo, pode se compatibilizar com o fato de esse homem concreto pensar.

Vejamos o que Averrdis diz sobre o ato de pensar:

Porque formar pelo intelecto, como Aristoteles diz, € como
compreender pelos sentidos, é algo que se faz por intermédio de dois
sujeitos (...) é igualmente necessario que 0s pensamentos em ato
tenham dois sujeitos, sendo um sujeito que os torna verdadeiros e o
segundo o que faz de cada pensamento um ser mundano real, e este é
o intelecto material. N&o ha aqui qualquer diferenca entre o sentido e o
intelecto, a ndo ser o fato de o sujeito do sentido, que o torna
verdadeiro, ser exterior a alma, enquanto que o sujeito do intelecto,

gue o torna verdadeiro, esta no interior da alma.*®

O processo do pensamento para os averroistas da-se, considerando, ao modo de
Aristoteles, que o pensamento se processa pelos sentidos. Assim, eles sdo profundamente
aristotélicos. Segundo a afirmacdo de Averrois, 0 pensamento em ato envolve dois sujeitos,
dos quais um deles viria da parte do préprio homem, que Tomas apresenta como sendo as
imagens sensiveis e 0 outro do intelecto possivel. “Dessa forma o intelecto possivel entra em
contato conosco pela sua forma, por intermédio das imagens; é desta maneira que, quando o
intelecto possivel pensa, ¢ um homem individual que pensa”.?’ Ora, j& mencionamos, a partir

do comentario de Santiago, que Averrdis concebe a ciéncia como universal, assim como

18 «Hic homo singularis intelligit”.

¥ AVERROIS, In De Anima 111, comm. 5. Apud De Unitate, p. 182. Este texto de Averrdis esta na nota 139.

2 De Unitate 111, §62: “Sic ergo intellectus possibilis continuatur nobiscum per formam suam mediantibus
phantasmatibus; et sic, dum intellectus possibilis intelligit, hic homo intelligit”.

89



Tomas. Entretanto, ele ndo compatibiliza a universalidade da ciéncia com a singularidade da
pessoa.

Do modo como se da o pensamento na posicao averroista, Tomas, ao critica-la, vai aos
poucos expondo sua prépria posicdo. Primeiramente, fica patente que a posicdo averroista
recorre ao intelecto possivel em virtude das questbes cognitivas e ndo desde a geracdo do
homem. Nas palavras de Tomas, “o contato do intelecto com o0 homem néo se daria a partir do

primeiro momento da geracdo”;*

a segunda objecdo diz que a unido do intelecto possivel e
das imagens ndo se d& em virtude de algo uno, mas por coisas distintas. Desse modo, a acao
do intelecto possivel ndo poderia ser atribuida necessariamente a esse homem. Finalmente,
Tomas estabelece uma diferenca entre o pensar e o pensado. Ele afirma que “é evidente, pois,
gue alguma coisa € pensada, mediante a espécie inteligivel, enquanto que alguma coisa pensa

pela poténcia intelectiva™?

, entretanto, para Tomas, ndo é esse homem que pensa, mas as
imagens que ele possui é que seriam pensadas”.
Podemos estabelecer alguns paralelos entre os averroistas e Tomas de Aquino, a partir

das objecdes citadas:

Averroistas

O intelecto possivel tem uma funcgéo restrita a
cognicao;

As espécies inteligiveis sdo pensadas em ato
pela conjugacdo do intelecto possivel com as
imagens formadas pelo homem;

O intelecto possivel, separado, seria 0 sujeito
do pensamento, isto é, seria 0 quem pensa. As
imagens, provindas do homem, seriam
pensadas, isto é, o homem é quem seria

pensado.

Toméas de Aquino

O intelecto possivel faz parte do ser homem
na sua geracao e € 0 que permite pensar;

As espécies inteligiveis sdo retiradas das

préprias imagens pelo processo de abstracao;

O intelecto possivel também seria o sujeito do
pensamento e, sendo poténcia da alma, este

seria ato do homem singular.

A partir do quadro apresentado, compreendemos o esfor¢o de Tomas em demonstrar

que, se o intelecto ndo é forma do corpo, torna-se impossivel explicar-se o fato de 0 homem
singular ser sujeito do pensamento. Em virtude disso € que ele insiste em que o intelecto é

forma do corpo, pois este é aquilo pelo qual pensamos em sentido primordial. E em virtude do

2! Ibidem 111, §63: “quia sic continuatio intellectus ad hominem non esset secundum primam eius generationem”.
22 |bidem 111, §65: “Manifestum est enim, quod per speciem intelligibilem aliquid intelligitur, sed per potentiam
intellectivam aliquid intelligit”.

90



intelecto que somos ditos homem, pois a alma intelectiva é forma e €, em virtude da forma,
gue nos situamos numa espécie”®, ou seja, 0 homem esta inserido na espécie humana em

virtude do pensamento.

2.2.2 — O Problema da VVontade

Tomas trata do problema da vontade quando desenvolve sua refutacdo da tese de que o
intelecto é extrinseco ao homem. Ora, a tese de que o intelecto é separado traz decorréncia
direta a vontade. Com isso, se o intelecto ndo é uma poténcia da alma, que € forma do corpo,
segue-se que a propria vontade estaria subtraida desse homem, fazendo parte apenas do

intelecto separado.

A ser assim, este homem ndo serd senhor dos seus atos nem nenhum
dos seus atos sera digno de louvor ou de condenagéo, o que equivale a

despedacar os principios da filosofia moral.**

Nesse pequeno trecho que nos lembra o proprio inicio do De Unitate, Tomas mostra
todo o seu interesse em preservar a prépria liberdade humana. Com efeito, a liberdade
humana é assegurada se se concebe o intelecto como faculdade da alma que é forma do corpo.
Toméas tem em vista motivos filoséficos e teoldgicos que estariam comprometidos, caso 0
intelecto ndo fosse poténcia da alma. Tanto a filosofia quanto a teologia necessitam da
liberdade, aquela enquanto tem, na liberdade, a possibilidade de fundamentar uma moral e
esta enquanto, pela liberdade, fundamenta uma questdo importante da escatologia cristd, a
saber, a retribuicdo ou a pena no juizo final, em virtude das a¢des praticadas.

Inteligéncia e vontade encontram-se intimamente ligadas no pensamento de Tomas de
Agquino. A insisténcia de Tomas em mostrar que o intelecto faz parte da alma, longe de ser
uma questdo apenas de conhecimento, conforme vimos, recai diretamente sobre a vontade.
Com efeito, € em virtude da vontade que se pode afirmar que “somos senhores de nossos atos,
enquanto podemos escolher isso ou aquilo”®. Tomas acrescenta que essa escolha se refere aos
meios para se atingir o fim e ndo propriamente ao fim ultimo, pois esse nao faz parte dos atos

de que somos senhores. Na relacdo entre a inteligéncia e a vontade, o intelecto que conhece as

2 Ibidem 111, §77: “Speciem autem sortitur unumquodque ex forma”.

 Ibidem 111, §78: “Et ita hic homo non erit dominus sui actus, nec aliquis eius actus erit laudabilis uel
uituperabilis: quod est diuellere principia moralis philosophie”.

23, Th. 1, q. 82, a. 1: “quod sumus domini nostrorum actuum secundum quod possumus hoc vel illud eligere”.

91



coisas e conhece o0 bem de cada coisa que é objeto da vontade. Nesse sentido, a vontade pode
ser considerada, sob certo aspecto, uma faculdade intelectual, ou seja, seria uma vontade

iluminada pela inteligéncia.

O valor do ato intelectual deve porporcionar-se a sua influéncia sobre
a acdo voluntaria; neste mundo da operacdo pratica, 0 que €
diretamente precioso e estimavel na razdo é menos sua causalidade
final ou exemplar que sua causalidade eficiente, se alguma lhe deve
reconhecer. E ajudando a ag&o que a razdo procede, trabalha para sua

propria perfeicdo, para ganhar-se a si mesma e a Deus.?

Tomas repete varias vezes que “o0 bem do homem é ser conforme a razdo”. A partir
disso, compreendemos porque o intelecto é superior e move a vontade. E, em virtude daquilo
que é apreendido pelo intelecto, o ente e a verdade, que a vontade lhe é inferior porque no
apreendido est4 a propria vontade, seu ato e seu objeto.?” N&o se deve, porém, afirmar que
Tomas é um intelectualista ou determinista por considerar a vontade incluida no objeto da
inteligéncia, entretanto, deve-se reconhecer que a vontade, assim concebida, possui uma
lucidez proporcionada pela inteligéncia. Nesse sentido, a liberdade humana ndo € uma
submissdo sem regras ou parametros para aquilo que o desejo tem como objeto, mas esta
fundada na natureza do espirito e tem nele a base onde se pode discernir o bem das coisas.

Aqui comeca a se explicar o porqué do intelecto néo ser causa eficiente, mas final.?®

2.3. O Intelecto Possivel é Multiplo: um para cada homem

A segunda tese averroista, combatida por Tomas, refere-se a conclusdo de que o
intelecto possivel € Unico para todos os homens. Para nés, essa segunda tese é um
desenvolvimento necessario da primeira, pois se o intelecto é uma substancia separada, no
sentido em que os averroistas compreenderam, esse intelecto ndo pode ser numericamente
dividido. Ora, tanto a primeira tese de que o intelecto é uma substancia separada quanto a

presente tese, levam Tomas a afirmar que, sendo assim, fica vetada a possibilidade do pensar

6 ROUSSELOT, Pierre. A Teoria da Inteligéncia Segundo Tomas de Aquino, Sdo Paulo: Loyola, 1999. p.178.
7S, Th. I, 9.82, a. 4: “quia sub ratione entis et veri, quam apprehendit intellectus, continetur voluntas ipsa, et
actus eius, et obiectum ipsius”.

%8 CG I, ¢.72: “Quamvis intellectus non secundum modum causa efficientis et moventis, sed secundum modum
causae finalis moveat voluntatem”.

92



e do querer pertencer a esse homem. Além disso, havendo um pensar, este seria fruto apenas
de um unico sujeito. Nesse sentido, ndo se poderia explicar como o pensamento se daria na
multiplicidade dos homens que, mesmo fazendo parte da mesma espécie, sdo distintos e
numericamente divididos.

A argumentacdo de Tomas, ao considerar a unidade do intelecto, parte da afirmacéo de
que o intelecto é aquilo pelo qual primordialmente pensamos. Assim sendo, faz-se necessario
afirmar que esse homem pensa. Para ele, dizer que o intelecto é poténcia da alma é dizer que o
pensamento é imanente ao homem, brota do seu interior. Com relagdo a multiplicidade dos
homens, Tomas a fundamenta a partir da individuacdo das substancias sensiveis que a alma
teria quando unida ao corpo. Aqui fazemos referéncia ao que dissemos quando tratamos da
individuacao dos entes fisicos. E através da matéria, considerada sob determinadas condigdes,
materia signata quantitate, que se da a individuacdo da alma. Assim sendo, nas substancias
materiais, pela materia signata, temos sujeitos que pertencem a mesma espécie, s6 que
numericamente divididos. A seguir, veremos como 0s argumentos de Tomas buscam defender
0 homem particular como fonte do pensamento. Para isso é necessario se mostrar que a
unidade do intelecto dificulta e ndo responde a questdo de como esse homem pensa. Ao
contrario, numa tal suposicdo, seria necessario se admitir que apenas um homem pensaria.

Para fundamentar a posicéo de que o pensamento brota desse homem singular, Tomas

estabelece uma diferenca entre o agente principal e o instrumento.

Com efeito, se varios homens usarem um e 0 mesmo instrumento em
namero, diz-se que sdo muitos 0s que operam; por exemplo, quando
varios utilizam uma méaquina para projetar ou para levantar uma pedra.
Mas se o agente principal for Gnico a utilizar varias coisas como
instrumentos, o operador ndo deixa de ser um sO, mas as operagdes
podem ser diversas em virtude dos diversos instrumentos. As vezes,
porém, a operacdo € Unica, ainda que se necessite de muitos
instrumentos. Assim, portanto, ndo se atribui a unidade do operador
aos instrumentos, mas ao agente principal que utiliza o0s

instrumentos.?®

» De Unitate IV, §85: “Si enim multi homines utantur uno et eodem instrumento numero, dicentur multi
operantes; puta, cum multi utuntur una machina ad lapidis proiectionem vel elevationem. Si vero principale
agens sit unum, quod utatur multis ut instrumentis, nihilominus operans est unum, sed forte operationes diversae
propter diversa instrumenta; aliquando autem et operatio una, etsi ad eam multa instrumenta requirantur. Sic
igitur unitas operantis attenditur non secundum instrumenta, sed secundum principale quod utitur instrumentis”.

93



Tomaés segue sua argumentacdo comparando o olho ao agente principal. Ora, se o0 olho
fosse o agente principal no homem e utilizasse as poténcias da alma como instrumentos para
sua operacdo, todos aqueles que partilhassem de um mesmo olho constituiriam um Unico
vidente. Ora, Tomas compreende o intelecto como agente principal do pensamento. Ele
conclui que afirmar o intelecto como sendo Unico para todos os homens, recai-se na aporia de
dizer que o pensar, o querer e o utilizar € produto de um unico sujeito.

Tomas faz-nos ver como a unidade do intelecto impossibilitaria um pensamento
auténomo, a livre escolha, e o livre dispor das coisas. Ora, a0 N0sso ver, 0 comprometimento
ndo estaria apenas nos elementos que sinalizam a distingdo dos homens entre si, mas também
nas relacdes fundamentais que o homem estabelece com o ser, a saber, as relacbes de
conhecimento, do agir e da ac¢do sobre a natureza.

Em sua defesa da multiplicidade dos intelectos, Tomas analisa outra decorréncia da
unidade do Intelecto “Se fosse um s6 o intelecto de todos os homens, seguir-se-ia que seria
apenas uma a acao intelectual de todos os homens gque pensassem a mesma coisa a0 mesmo
tempo”. >

O que nos temos agora € o ato de pensar relacionado a temporalidade. Tomas percebe
que defender a unidade do intelecto € pensar as espécies inteligiveis como existindo desde

sempre.

Mas se alguém adunar que, de acordo com a opinido de Aristdteles,
sempre existiram homens, entdo segue-se que nao houve um primeiro
homem que pensasse. Neste caso, as espécies inteligiveis ndo séo
recebidas no intelecto possivel, gracas as imagens de alguém, mas as

espécies inteligiveis do intelecto possivel sdo eternas.®

A preocupacdo com a possibilidade de afirmar a atemporalidade das espécies
inteligiveis, segundo a tese averroista, leva nosso autor a fazer uma distincdo, a partir de
Aristételes, entre ter ciéncia e ser sabio. Essa distingdo Tomas esclarece, considerando os
varios momentos do intelecto na aquisi¢cdo dos inteligiveis. O intelecto em poténcia para

tornar-se todas as coisas, enquanto pura indeterminacdo, tdbua onde nada esta escrito, € como

%0 1dem, 1V, §88: “si intellectus sit unus omnium, sequitur quod omnium hominum idem intelligentium eodem
tempore, sit una actio intellectualis tantum”.

*! Ibidem, 1V, §92: “Sed et si quis addat, homines semper fuisse secundum opinionem Aristotelis: sequitur quod
non fuerit primus homo intelligens; et sic per phantasmata nullius species intelligibiles sunt acquisitae in
intellectu possibili, sed sunt species intelligibiles intellectus possibilis aeternae.

94



0 sabio que possui 0 habito da ciéncia e pode vir a usa-la. Mas, mesmo quando se torna algo,
tem ciéncia, assim como sabio efetivamente, o intelecto estd em ato, mas ainda esta de certa
maneira em poténcia, ndo, porém, do mesmo modo, que antes de aprender ou encontrar, diz
Tomas, citando Aristoteles e mostrando que a tese dos averroistas se distancia das palavras do
Fildsofo.

Para nos, o ponto central dessa argumentacdo é que o processo do intelecto na
aquisicdo dos inteligiveis s6 pode se processar desse modo, se o intelecto for dividido
numericamente entre os homens. Com efeito, ndo seria necessario que uma pessoa distinta de
outra aprendesse algo que ja fora inteligido anteriormente. Desse modo, a partir do
movimento do intelecto, Tomas afirma que a ciéncia é adquirida por freqliente meditacdo e
exercicio; depois, antes de aprendermos, o proprio intelecto possivel esta em poténcia, assim
como uma tabua rasa. Finalmente, € mediante nosso aprendizado e descobertas que o intelecto
possivel passa a estar em ato. Todo esse movimento traduz o que se da na experiéncia, a partir
da multiplicidade dos homens. Na verdade, os homens nascem com a possibilidade de
aprender e, de modo distinto uns dos outros, uns sabem mais, outros menos, uns aprendem
antes coisas que outros aprenderdo depois. Esse € 0 modo como 0s homens conhecem:

procedendo da poténcia ao ato, no modo de aquisi¢cdo dos inteligiveis.

95



CONCLUSAO

O presente trabalho representa um esfor¢o para recolocar a pergunta sobre o ser do
homem, a partir do pensamento de Santo Tomas. Pudemos percorrer e aprofundar o
pensamento do nosso autor em busca de uma questdo fundamental, a saber, encontrar e
desenvolver o modo como ele fundamenta o pensar e o querer da pessoa, ao refutar as teses
averroistas. Nosso posicionamento foi o de que, ao defender o intelecto como poténcia da
alma, numericamente dividido entre os homens, ele o pde como fundamento do pensar e do
querer da pessoa.

As nogdes de ente a se e ente ab alio da ontologia medieval serviu-nos como chave de
leitura para compreendermos as diversas relagdes existentes entre Deus e 0s entes. Vimos que
o0s atributos de ser criatura, ser potencial, ser por participacdo nos levam a compreender 0s
entes sempre na sua contingéncia. Com isso, firmamo-nos num ponto em que tudo o que é
dito sobre perfeicdo nas criaturas deve ser sempre compreendido a luz dessa nossa chave de
leitura.

Decidimos tomar como orientagdo fundamental a antropologia tomista, vendo sua
vinculagdo com o pensamento de Aristoteles sobre 0 homem e retomando duas de suas ideais
fundamentais. A primeira foi a no¢do da alma como forma do corpo natural organizado. A
segunda, o intelecto, enquanto poténcia da alma, capaz de realizar operacbes puramente
espirituais. Vimos, pois, que, tanto em Aristételes, quanto em Tomas, a questdo do intelecto,
na compreensdo do homem, figura como uma das mais importantes. Nesse sentido,
percebemos que a nossa problematica central, alem de ser um tema caro aos dois pensadores,
levou-nos a desenvolver uma das tematicas centrais da prépria antropologia filosofica.

O Ocidente ficou marcado por uma compreensdo do homem, enquanto animal
racional. Heidegger, ainda que trilhando outro caminho, afirma que a prépria modernidade é
tributaria desse modo de conceber o homem. Nesse sentido, ja ndo é novidade o fato de o
pensamento ter se firmado como aquilo que distingue os homens dos outros seres vivos. Com
efeito, cremos que pudemos contribuir com melhor compreensédo desse modo de ser do
homem ao trabalhar a fundamentacdo do pensar e do querer desse homem, ou seja, nossa
contribuicéo foi na direcdo de pensa-lo em seu ser mais individual, em seu ser pessoa.

O posicdo de Tomas, ao defender que o intelecto é faculdade da alma, que é forma do

corpo, numericamente dividido, foi a linha condutora de onde retiramos um pensar e um



querer autdbnomos. Como frutos das teses de Tomas pudemos, primeiramente, confirmar seu
esforco em buscar o fundamento para o dado da experiéncia que mostra que esse homem
singular pensa [Hic homo singularis intelligit]. Segundo, pudemos pensar as bases de uma
moral filosofica, pois esta ndo poderia ser pensada sem se salvaguardar a possibilidade de a
acdo humana brotar do interior da pessoa, como um ato que lhe foi imanente. Nesse sentido,
podemos colocar o proprio Tomas entre aqueles que pdem o pensamento e a liberdade como
condic¢des fundamentais da pessoa. Para nos, esses atributos mantém uma relacao direta com o
fato do intelecto ser parte da alma humana, mas nédo bastariam, se ndo pudéssemos contar com
a alma humana individuada por sua unido com o corpo. No principio de individuacdo das
substancias sensiveis, do ente fisico, a materia signata quantitate, isto &, a matéria
considerada sob determinadas condigdes, constituiu o ponto de apoio para compreendermos
como os individuos de uma mesma natureza podiam ser distintos.

Finalmente, cremos que a investigagdo na qual nos dedicamos pdde mostrar que a
distancia em relacdo a nossa tematica € apenas aparente. A partir do pensamento de Santo
Tomas, vimos assegurados o pensamento e a liberdade como qualidades inerentes a pessoa.
Nesse sentido, a questdo que nos orientou aproximou-nos daquilo que poderiamos chamar de
condigdes fundamentais para uma pessoa ser-no-mundo. Além disso, tendo em vista que a
moral, no pensamento filosofico classico, geralmente esta vinculada a uma atropologia, nossa

pesquisa serviu de base e de fundamentacdo para uma filosofia moral.

97



BIBLIOGRAFIA PRINCIPAL

TOMAS DE AQUINO, Suma Teoldgica. |, q1-43. Trad. por vérios autores. Sdo Paulo:
Loyola, vol.1, 2001. (Edig&o Bilingue).

. Suma Teoldgica. I, g44-119. Trad. por varios autores. Sdo Paulo: Loyola,vol.2, 2002.

(Edicdo Bilingue).

. Suma Contra os Gentios. Trad. de D. Odildo Moura e D. Luggero Jaspers, revisao de
Luis Alberto De Boni. Porto Alegre: Sulina, 1990.

. O Ente e a Esséncia. Trad. de Luiz Jodo Baralna. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1996.

(colecéo os Pensadores)

. El ente y la esencia. Traducdo, estudos preliminares e notas de Eudaldo Formente.
Pamplona: Edi¢des da Universidade de Navarra, S. A. 2000. (EUNSA)

. Compendio de Teologia. Trad. Leon Carbonero y Sol. Buenos Aires: Editora Cultural,
1943.

. A Unidade do Intelecto contra os Averroistas. Trad. e estudos Mario Santiago. Lisboa:
Ed. 70, 1999.

. Comentério ao Tratado da Trindade de Boecio — g5-6. Trad. e estudos Carlos Artur R.
do Nascimento. S&o Paulo: Fundacdo Editora da UNESP, 1999.

. Cuestiones disputadas sobre el alma. 2ed. Trad. Ezequiel Tellez. Estudos Juan Cruz
Cruz. Pamplona: EUNSA, 2001.

. De Potencia — 0.9, a.1. trad. Modestino de Arruda Fontes. Textum Taurini 1953

editum. (ndo publicado)

98



BIBLIOGRAFIA AUXILIAR

ABBAGNANO, Nicola. Historia da Filosofia. 3ed. Vol. 3. Lisboa: Presenca, 1983

ARISTOTELES. Da Alma. Trad. Carlos Huberto Gomes. Lishoa: Edigbes 70, 2001. (textos

filoséficos)

. Metafisica. Trad. Leonel Vallandro. Porto Alegre: Editora Globo, 1969.

GEVAERT, Joseph. El Problema Del Hombre: introduccion a la antropologia filosofica.

Trad. Alfonso Ortiz. Salamanca: Ediciones Sigueme, 1980.

GILSON, Etienne. A Existéncia na Filosofia de Santo Tomas. Trad. Geraldo Pinheiro
Machado, Gilda Lessa Mellilo, Yolanda Ferreira Balcal. Sdo Paulo: Duas Cidades, 1962.

. A filosofia na Idade Média. 22 ed. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1997.

HEIDEGGER, Martin. Los Problemas fundamentales de la fenomenologia. Trad. Juan José
Garcia Norro. Madrid: Editoria Trotta, 2000.

HERACLITO. Fragmentos. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1999. (colecdo os Pensadores).

HUGON, Padre Edouard, O. P. Os principios da filosofia de S&o Tomas de Aquino: as vinte e
quatro teses fundamentais. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1998.

JOLIVER, Regis. Tratado de Filosofia Ill - Metafisica, Buenos Aires: Carlos Lohlé, 1957.

KANT, Immanuel. Critica da Razdo Pura. 4ed. Trad. Manuela P. dos Santos e Alexandre F.
Murujdo. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 1997.

. Realidade e Existéncia: Licdes de Metafisica. Sdo Paulo: Paulus, 2002

LIMA VAZ, Henrique C. Antropologia Filosdfica I. S&o Paulo: Loyola, 1991. (colecdo

filosofia)

99



, Antropologia Filosofica I1. Sdo Paulo: Loyola, 1991. (colecéo filosofia)

MARITAIN, Jacques. O Camponés do Garona: um velho leigo no Concilio. Trad. J. De

Castelo Branco. Lisboa: Unido Gréfica, 1967.

MENESES, Paulo Gaspar. O Conhecimento Afetivo em Santo Tomas. Sdo Paulo: Loyola,
2000.

MIRANDA, Maria do Carmo Tavares de. O ser da matéria: estudo em Kant e Tomas de
Aquino. Recife: Editora Universitaria — UFPE, 1976.

MOLINARO, Aniceto. Metafisica: curso sistematico. Trad. Jodo Paixdo Neto e Roque
Frangioti. S&o Paulo: PAULUS, 2002.

PARMENIDES. Fragmentos. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1999. (colecio os Pensadores)

PLATAO. Fedon. S&o Paulo: Nova Cultural, 1999. (colecdo os Pensadores).

POENTE, F. R. Os Sentidos do Tempo em Aristoteles, Sdo Paulo: Loyola, 2001 (Colecéo
Filosofia)

REALE, Giovanni. Para uma nova interpretacdo de Platdo. Trad. Marcelo Perine. Sdo Paulo:
LOYOLA, 1997.

ROUSSELOT, Pierre. A teoria da Inteligéncia segundo Tomas de Aquino. Trad. Paulo
Meneses. Sdo Paulo: Loyola, 1999.

STEIN, Edith. La Estructura de la Persona Humana. Trad. José Mardomingo. Madrid: BAC,
1998.

. Ser Finito y Ser Eterno: ensayo de una ascension al sentido del Ser. Trad. Alberto
Pérez Monroy. México: Fondo de Cultura Econdmica, 1996.

100



TORREL, Jean Pierre, OP. Iniciacdo a Santo Tomas de Aquino: sua pessoa e sua obra. Trad.

Luiz Paulo Rouanet. Sdo Paulo: Loyola, 1999.

ZINGANO, Zingano. Razao e Sensagdo em Aristdteles: um ensaio sobre De Anima 11 4-5.
Sdo Paulo: L&PM, 1998

101



BIBLIOGRAFIA DE ARTIGOS DE REVISTAS FILOSOFICAS

DE BONI, Luis Alberto, A Antropologia Cristd de Toméas de Aquino. Temas tomistas em
debate — Estudos Il. Recife: Circulo Catdlico de Pernambuco, 2003.

STORCK, Alfredo C. A Nocdao de Individuo segundo Santo Tomas de Aquino. Analytica:
Individuacdo, Forma, Liberdade. Rio de Janeiro: IFCS/UFRJ. v. 3 n. 2, pp. 13-53, 1998.

102



TEXTOS DE TOMAS EM LATIM RETIRADOS DA INTERNET

Disponivel em:
<http://www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/ctcorpus.html> Acesso em 04/05/2004
SANCTI THOMAE DE AQUINO, De ente et essentia. Textum a L. Baur Monasterii

estalorum, 1933 editum. emendatum a J. Koch ac translatum in taenias magneticas a Roberto

Busa SJ denuo recognovit Enrique Alarcon atque instruxit.

Disponivel em:

<http://www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/ctcorpus.html> Acesso em 02/05/2004

. De Unitate Intellectus Contra Averroistas. Textum a L. W. Keeler Taurini 1954
editum ac automato translatum a Roberto Busa SJ in taenias magnéticas denuo recognovit

Enrique Alarcon atque instruxit.

Disponivel em:

<http://www.unav.es/filosofia/alarcon/amicis/ctcorpus.html> Acesso em 22/06/2004

. Quaestiones disputatae de potentia a quaestione VIII ad quaestionem X. Textum
Taurini 1953 editum. ac automato translatum a Roberto Busa SJ in taenias magneticas

denuo recognovit Enrique Alarcon atque instruxit.

103



	Intelecto e Pessoa: problema da individuação em Santo Tomás
	Pré-textuais
	Part
	Part
	Part
	Part

	Primeira Parte
	Part
	Part

	Segunda Parte
	Part
	Part

	Part
	Part
	Part





