
1 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO – UPFE 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA – MESTRADO EM FILOSOFIA 

DAWSON DE BARROS MONTEIRO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LIBERDADE, COMPROMISSO E COMPROMETIMENTO NA FILOSOFIA DE 
JEAN-PAULSARTRE: a questão moral. 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

Recife – PE 
2011 



2 

 

DAWSON DE BARROS MONTEIRO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

LIBERDADE, COMPROMISSO E COMPROMETIMENTO NA FILOSOFIA DE 
JEAN-PAULSARTRE: a questão moral. 

 
Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-graduação Stricto Sensu da Universidade 
Federal de Pernambuco – UFPE, como pré-
requisito para obtenção do grau de Mestre em 
Filosofia. 
 
Orientador: Prof.Dr. Sandro Cozza Sayão 

 
 
 
 

 

 

Recife – PE 
2011 



3 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Catalogação na fonte Bibliotecária, 
Divonete Tenório Ferraz Gominho. CRB4-985 

 

M775l Monteiro, Dawson de Barros  

        Liberdade, compromisso e comprometimento na filosofia de Jean-
Paul Sartre : a questão moral / Dawson de Barros Monteiro. – Recife: O 
autor, 2012. 

                       118 f. ; 30 cm. 

 

                       Orientador: Prof. Dr. Sandro Cozza Sayão. 

     Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, 
CFCH. Programa de Pós-graduação em Filosofia, 2011. 

      Inclui bibliografia. 

                     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

DAWSON DE BARROS MONTEIRO 

 

 

LIBERDADE, COMPROMISSO E COMPROMETIMENTO NA FILOSOFIA DE 
JEAN-PAULSARTRE: a questão moral. 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-graduação Stricto Sensu da 
Universidade Federal de Pernambuco – UFPE, como pré-requisito para obtenção do 
grau de Mestre em Filosofia. 
 
 
 
 

COMISSÃO EXAMINADORA 
 
 
 
 
 

_________________________________________________________ 
Prof. Dr. Sandro Cozza Sayão (orientador - UFPE) 

 

 

 

_________________________________________________________ 

Prof. Dr. Érico Andrade (examinador interno – UFPE) 
 
 
 

__________________________________________________________ 

Prof. Dr. André Brayner de Farias (examinador externo – UFPR) 

 

 

Aprovada em: ____/_____/____  



5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esta pesquisa a todos e a todas 

profissionais da educação que, assim como eu, 

se deixam encantar e inebriar pela filosofia e 

sentem não apenas a sua inquietação, mas se 

deixam mover pela pergunta e o doce sabor da 

pesquisa. Este trabalho é uma congratulação 

com todos aqueles e aquelas que 

compreendem o sentido de aprender e querer 

buscar e explorar, cada vez mais, novas 

significações a partir de novas interpretações 

da condição humana. 

 

 

 



6 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço a Deus, e como parece estranho que numa dissertação sobre a questão 

moral em Sartre o primeiro a ser lembrado nos agradecimentos seja a figura divina 

do qual o autor defende a inexistência. Ainda assim, volto meus sentidos a essa 

subjetividade divina, a Deus, para agradecê-lo por toda temperança nos momentos 

de dificuldade e toda a coragem para continuar, não por mim mesmo, mas por tudo 

o que a partir desta pesquisa pode ser iniciado. Deus não sabe filosofia, mas sabia o 

quanto pra mim era importante dar andamento a esta pesquisa. Pode ser mesmo 

que Deus não exista, mas qual o problema nisso? Pelo menos meu coração não se 

esqueceu de agradecer à causa – ainda que desconhecida, pois ninguém jamais viu 

a Deus – pela qual pude existir e realizar esse momento em minha vida. Sou grato a 

ti Senhor. 

Aos meus pais Severino e Lindaura Monteiro que com solicitude e amor 

incondicional acompanharam esse tempo de composição do trabalho dissertativo 

com carinho e atenção às minhas necessidades; sou grato por tudo que fizeram por 

mim. Recordo aqui minhas irmãs Rozângela e Rosimary, e minha sobrinha Ádary, 

presentes em minha vida. 

Agradeço aos meus nobres colegas e professores de departamento (em especial às 

secretárias do nosso departamento de filosofia: Isabel e Betânia), aos colegas do dia 

a dia e de docência, como meu amigo Anderson Magno, são tantos e que bom que 

assim são; aos amigos da FAINTVISA e da FACOL, às minhas grandes amigas Ane 

Cleries e Norberta por suas presenças fraternas, aos amigos e amigas da jornada 

vida, muitos dos quais, ainda que sem estarem no meio universitário, reconhecem a 

importância da instituição UFPE no conjunto social; sem vocês não teria graça. Cabe 

lembrar todos os amigos e amigas que conheci no XIV Encontro Nacional da 

ANPOF, 2010, no qual quais pudemos partilhar alguns dos nossos pontos de vista e 

conceituação da leitura de Sartre. 

Não poderia me esquecer de agradecer, entre tantas pessoas, ao meu orientador 

Sandro Sayão. Posso afirmar que tive um grande mestre ao meu lado e isso inclui 

dizer não somente que o cara é bom e esforçado, mas também que ele sabe pegar 



7 

 

no pé do orientando; ele faz isso por que acredita que podemos fazer melhor do que 

achamos que estamos fazendo e com mais empenho do quando achamos que já 

chegamos ao limite dos esforços. Por sua coragem de acreditar, sua fé na minha 

capacidade e seu apoio: muito obrigado! 

Enfim, meu reconhecimento se estende a todos e todas que com palavras, gestos, 

olhares, abraços e demais expressões humanas de amor transmitiram a mim a 

confiança que em alguns momentos parecia que eu já tinha perdido e conseguia 

recuperar por causa de vocês. Como o mundo seria um lugar mais aprazível e mais 

humano se todos nós pudéssemos ter o que agradecer quando se fala de gestos de 

amor: eu os tive e por isso agradeço. 



8 

 

 

 

 

 

 

Que nada nos defina. Que nada nos sujeite. 

Que a liberdade seja a nossa própria 

substância. 

Simone de Beauvoir

 

Não me prendo a nada que me defina. Sou 

companhia, mas posso ser solidão; 

tranquilidade e inconstância, pedra e coração. 

Sou abraços, sorrisos, ânimo, bom humor, 

sarcasmo, preguiça e sono. Música alta e 

silêncio. Serei o que você quiser, mas só 

quando eu quiser. Não me limito, não sou cruel 

comigo! Serei sempre apego pelo que vale a 

pena e desapego pelo que não quer valer… 

Suponho que me entender não é uma questão 

de inteligência e sim de sentir, de entrar em 

contato. Ou toca, ou não toca. 

Clarice Lispector

 

 

 

http://pensador.uol.com.br/autor/simone_de_beauvoir/
http://pensador.uol.com.br/autor/clarice_lispector/


9 

 

RESUMO 

 

Esta dissertação está estruturada na análise da questão da liberdade e da 

moral no pensamento de Sartre. Há uma relação entre liberdade e moral na filosofia 

sartriana; nesta pesquisa procura-se mostrar que elas se relacionam a partir de um 

comprometimento com o mundo e de um compromisso pessoal que o ser humano 

assume como sua postura de ser. O percurso de pensamento desta dissertação foi 

traçado a partir da ideia de que há, na relação entre a liberdade e a moral, uma 

aproximação com a estrutura de intencionalidade da consciência e a estrutura de 

sustentação do fenômeno que o autor descreve. Foi pela análise dessas estruturas 

que se definiu que compromisso e comprometimento seriam os conceitos nos quais 

a relação entre liberdade e moral está alicerçada na obra de Sartre. O objetivo foi 

investigar como o autor estabeleceu o fundamento da moral a partir da liberdade. 

Fundamentar a conduta moral humana na liberdade mostrou-se, na articulação 

filosófica de Sartre, numa empreitada de definir que a condição humana é uma 

postura, um modo de ser consciente de um comprometimento com o mundo e de um 

compromisso pessoal que torna o ser humano um ser coletivo. A ideia de moral, em 

Sartre, parecia vaga e não foi sempre fácil ou claro definir esta vinculação moral com 

a liberdade por meio do compromisso ou do comprometimento. Em alguns 

momentos, a articulação destes conceitos com a estrutura de consciência ou com a 

estrutura do fenômeno parecia não querer se encaixar no projeto do autor – a 

dificuldade consistia em favorecer que o autor pudesse ser reconhecido nessa 

articulação por meio daquilo que expressou de imediato em sua postura filosófica: o 

ser humano é condenado a ser livre. Acredita-se que o resultado foi alcançado e que 

a articulação entre a liberdade e a moral no pensamento de Sartre pode ser 

compreendida a partir da articulação realizada aqui neste trabalho de dissertação, 

vinculando compromisso e comprometimento à liberdade e à moral por meio da 

intencionalidade e do ser do fenômeno. 

Palavras-chave: Liberdade. Compromisso. Comprometimento. Moral. 

 

 



10 

 

ABSTRACT 

 

This dissertation is structured in analyzing the issue of freedom and morality in 

Sartre's thought. There is a relationship between freedom and moral in the Sartre’s 

philosophy; this study seeks to show that they relate to a commitment from the world 

and a personal compromise that takes the human being as its posture of being. The 

course of thought of this research was drawn from the idea that there is, the 

relationship between freedom and morality, an approach to the structure of 

intentionality of consciousness and the support structure of the phenomenon that the 

author describes. It was by the analysis of these structures that it is determined that 

commitment and compromise are the concepts on which the relationship between 

freedom and morality is grounded in the work of Sartre. The objective of this research 

was to investigate how the author established the foundation of morality from 

freedom. Reasons for moral conduct in human freedom has been shown, in Sartre's 

philosophical articulation, an endeavor to define the human condition is an attitude, a 

way of being aware of a commitment with the world and a personal compromise that 

makes the human being a collective being. The idea of morality, in Sartre, was vague 

and was not always easy or clear linkage set this moral freedom through compromise 

or commitment. At times the articulation of these concepts to the structure of 

consciousness or structure of the phenomenon did not seem to want to fit the project 

of the author - the difficulty was to encourage the author could be recognized in this 

joint by what immediately expressed in his philosophical stance: Man is condemned 

to be free. It is believed that the result has been achieved and that the link between 

freedom and morality in Sartre's thought can be understood from the joint held here 

in this dissertation work, commitment and binding commitment to freedom and 

morality through the intentionality and be the phenomenon. 

Key-words: Freedom. Commitment. Compromise. Moral.  

 

 

 



11 

 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO 13 

2 A RELAÇÃO ORIGINÁRIA LIBERDADE-MORALIDADE 22 

2.1 Ser e pensar: a unidade do cogito 25 

2.2 A compreensão fenomenológica do cogito dada por Husserl (mundo e 
pensamento) 28 

2.3 Apreensão do sentido do cogito: a sua definição segundo a filosofia 
existencialista de Sartre. 30 

2.4 O ateísmo 31 

2.5 A relação entre liberdade e moral 34 

2.6 A relação ser no mundo 35 

2.6.1 O Para-si 36 

2.6.2 O ser humano é projeto 38 

2.7 A ideia de fenômeno 41 

2.7.1 A consciência como estrutura transcendente de si mesma. 46 

2.7.2 A subjetividade 51 

2.7.3 A responsabilidade no plano da moral e da liberdade 56 

3 A MORAL FUNDAMENTADA NO COMPROMISSO DE CONSTITUIR OS 
VALORES DA AÇÃO 65 

3.1 A realidade humana 73 

3.2 O Nada 75 

3.3 A falta de ser e o problema moral 76 

3.4 A consciência de ser 81 

3.5 A situação e o seu sentido moral 86 

3.6 O fundamento moral 89 



12 

 

3.7 A natureza humana e a moral 94 

3.8 O determinismo moral 96 
 
4 LIBERDADE, RESPONSABILIDADE E MORAL 100 

4.1 A situação e autenticidade 102 

4.2 Responsabilidade e identidade 104 

4.3 O sentido da autoria e a consciência orgulhosa de ser seu ator 106 

4.4 Identidade e moralidade 109 

4.5 Facticidade e moralidade 111 
 
5 CONCLUSÃO 113
 

REFERÊNCIAS                             117 



13 

 

1 INTRODUÇÃO  
 

Como apresentar a filosofia de Sartre a partir da leitura que dela fazemos e 

daí conduzir o leitor à apreensão do compromisso e do comprometimento que se 

sobressaem à questão moral? Captando o sentido dessa relação fundamentada no 

aterramento com o mundo, o compromisso e o comprometimento que estruturam o 

vínculo da ação moral nos inquieta quanto à liberdade. Assim, deparamo-nos com a 

necessidade de investigar se devemos considerar a liberdade como um valor em si 

mesmo ou em relação ao fundamento moral? 

Eis o itinerário que precede as páginas nas quais, adiante, busca-se 

estabelecer as relações que no parágrafo anterior foram anunciadas e que 

sustentam, no corpo do existencialismo sartriano, a sua contribuição para a filosofia, 

entre tantas outras contribuições do autor, como também o contributo para o campo 

da moral. 

Há que se destacar que a filosofia e a moral podem se separar, como 

harmonicamente podem também se estruturar uma na outra. Não é apenas isso que 

se sobressai: filosofia e moral são condutas humanas e estruturam um modo de ser 

humano. O elemento central que define a importância do pensamento sartriano para 

a filosofia e a moral é o ateísmo que estrutura o seu pensamento. 

Aqui não vamos detalhar o ateísmo na filosofia de Sartre, mas anunciar as 

bases nas quais esse seu pressuposto de leitura da realidade humana constrói um 

sentido no qual os temas do compromisso e do comprometimento podem ser 

enxergados. Tomemos uma citação de O existencialismo é um humanismo: “O 

homem não é mais que o que ele faz. Tal é o primeiro princípio do existencialismo 

[...] mas que queremos dizer nós com isso, senão que o homem tem uma dignidade 

maior do que uma pedra ou uma mesa?” (SARTRE, 2004, p. 202-203). Sartre dá 

ênfase à condição humana, ao sentido de ser que cada humano pode encerrar, sua 

preocupação é distinguir o ser humano dos demais existentes no mundo e 

empreende essa distinção não apenas na constatação empírica. Faz mais do que 

isso, defini-o no plano ontológico estabelecendo as causas nas quais há de distinguir 

radicalmente o ser que vive para si como existência do ser que existe como coisa. 



14 

 

Como falávamos do ateísmo, para Sartre o ser humano não é fruto da 

realidade criacionista, portanto, ele não pode assumir que é gerado segundo uma 

subjetividade divina ou que encontre na criação realizada por Deus o fundamento da 

verdade da sua existência. Se assim o fosse ele seria, como defende a visão 

teológica, um ser criado, uma criatura. Esse conceito de que há um ser criado por 

uma subjetividade, Sartre caracteriza que este é o modo como as coisas surgem a 

partir do processo de produção industrial. Definindo então que, pela ideia de criação, 

o ser humano seria o fruto de um artífice superior, no caso, Deus e sua subjetividade 

divina. A explicação de Sartre é a seguinte: assim como o corta papel e outro 

produto qualquer é o resultado do intelecto e do conjunto de técnicas de um artífice 

humano então, o ser humano seria – no pensamento de Deus – um produto de sua 

inteligência. Sartre procura afastar de sua filosofia essa ideia e o seu esquema é o 

de encontrar na subjetividade humana a causa pela qual o ser humano se identifique 

consigo mesmo. 

Negando-se, pois, a existência de Deus, Sartre articula o seu pensamento 

segundo a assertiva de que para o ser humano a existência precede a essência: 

enquanto que para todas as coisas que existem é a sua essência que define a sua 

existência, a condição humana é oposta a essa situação ontológica. A partir desse 

pensamento, Sartre define que a precedência da existência encerra no ser humano 

o sentido de possibilidade. O ser do humano comporta sempre a escolha como um 

modo de ser, ao contrário da coisa que é sempre em si mesma, não tendo 

possibilidade alguma de escolha sobre o que ela mesmo é. “O que amedronta nessa 

doutrina que vou tentar expor-vos não é o fato de ela deixar uma possibilidade de 

escolha ao homem?” (SARTRE, 2004, p. 199). Um dos elementos que Sartre atribui 

à condição humana a partir da existência que precede a essência é a escolha: o ser 

humano vive como uma escolha que se define livremente a partir de cada ato que 

realiza no mundo. As escolhas são referenciais nos quais os seres humanos podem 

compreender uns aos outros como liberdades que se projetam entre as 

possibilidades, e desse modo, se comprometem por aquilo e naquilo que fazem. 

Compromete o que o ser humano é por que o envolve naquilo mesmo que escolheu. 

É na possibilidade de escolha que Sartre faz repousar o fundamento da dignidade 

humana 



15 

 

Este é outro ponto característico da filosofia de Sartre. Lembremo-nos que ele 

parte da inexistência de todo transcendente absoluto dado pela figura divina para 

exaltar, na figura humana, todo ideal de dignidade que o ser humano pode requerer 

para si mesmo por meio da sua liberdade e das suas ações: a dignidade humana 

não está nos altos céus, mas na humanidade mesma a partir do modo como efetiva 

as suas escolhas. Cabe aqui destacar, como em diálogo com Sartre, a contribuição 

de André Comte-Sponville (2007).  

Comte-Sponville (2007) foi buscar em Kant o sentido no qual a moral pode ser 

definida sem que tenha que recorrer a um princípio fora dela mesma; para tal, ele 

lança o questionamento se a negação ou a falta de fé em Deus muda algo em 

relação à moral, uma vez que ele quer encontrá-la como algo em si mesma. Ele 

afirma que não crer em Deus não muda nada ou não muda quase nada em relação 

à moral. “Não é por que você perdeu a fé que vai de repente trair os amigos, roubar 

ou estuprar, assassinar ou torturar” (COMTE-SPONVILLE, 2007, p. 46), não muda 

nada por que, embora não se tenha a fé como fundamento, persiste a dignidade 

humana que nos dá o senso de orientação no qual a moral já não é mais uma 

heteronomia, mas autonomia tal como o ser humano é, para si mesmo, no plano da 

ação. “A moral é autônoma, como mostra Kant, ou não é moral” (COMTE-

SPONVILLE, 2007, p. 46), pois, se não faço algo por medo de Deus, não estou 

sendo moral por que não estou sendo digno de mim mesmo como ser humano, 

como autônomo em cada um dos meus atos. A autonomia é a dignidade humana na 

questão moral. 

A autonomia do ser humano frente a todo absoluto é a sua dignidade. Sartre e 

Comte-Sponville buscaram expressar esse sentido, não pelo esforço de provar que 

Deus não existe, mas extraindo dessa afirmação todo o sentido que ela pode 

fornecer à questão humana da ação moral. “Na moral, não há nada além do que o 

sentimento de dignidade. Roubar, estuprar, matar? Não seria digno de mim – não 

seria digno do que a humanidade se tornou, não seria digno do que sou e quero ser” 

(COMTE-SPONVILLE, 2007, p. 47). Nesse sentido, proibir-se é um ato moral; se 

Deus não existe, tudo é permitido, disse um dos personagens de Dostoievski, isso 

só é valido quando não assumo que devo ser digno de mim mesmo e de minhas 

escolhas. A proibição é também um meio de afirmar minha autonomia; algo pode 



16 

 

não estar à altura de minha dignidade e de meu projeto de ser e por isso recuso a 

sua realização, não realizo por mim e proibindo-me, realizo-me moralmente. 

E quando não focamos mais a questão da dignidade humana e da autonomia 

imediatamente ligadas às escolhas e partimos para os horizontes mais extremos da 

existência (dos quais temos o menor domínio ou arbítrio de escolha) que são o 

nascimento e a morte1, como fica a condução do nosso pensamento na leitura da 

obra de Sartre? Não se perderá nenhuma das questões abordadas nas linhas 

acima. Terá acentuado destaque a questão da subjetividade naquilo que será a 

existência humana lançada no mundo pelo nascimento, não focando-o como ponto 

principal, mas como abertura à consciência de existir e por ela, de definir o seu 

sentido de vida. A elaboração de sentido de vida é um dos elementos principais da 

filosofia de O Ser e o Nada quando pensa o foco do compromisso e do 

comprometimento do ser humano como ser-no-mundo. 

A questão é: em que tudo isso – o fato de que o ser humano nasce, vive e 

vem a morrer – se liga ao compromisso e comprometimento que conduzem a nossa 

leitura de Sartre? O objetivo dessa introdução não é abordar todas as temáticas que 

Sartre aproxima da construção de sua filosofia, mas é focalizar aquilo pelo qual o 

fundamento moral se apresenta em sintonia com o fundamento da realidade 

humana: a intencionalidade da consciência.  

Partimos do ateísmo para compreender o modo como o autor pensou a 

condição humana. Ele a estabeleceu entre os existentes fazendo repousar no 

princípio de que sua existência precede a essência; na ideia de dignidade e, nesse 

sentido, que sua liberdade é a causa de sua autonomia de escolha e projeção de 

ser. O existente é o que ele faz de si, no modo como escolhe em cada ato realizado 

expressar sua dignidade.  

Partimos da definição de que a dignidade humana é expressa no processo de 

revelação de si a si tal como o fenômeno é revelação de si à consciência. Segundo 

Simone de Beauvoir (2005) essa revelação da condição humana se encontra em 

                                                      
1 Tudo bem que posso livremente escolher cometer o suicídio, mas será que essa postura diante das 
circunstâncias é a que melhor define a minha dignidade de ser frente às vicissitudes da vida ou seria 
a afirmação da covardia e fuga da vida como conduta humana frente ao desespero? A dignidade 
humana, assim como a angústia, põe a liberdade humana em questão. 



17 

 

suspenso e num instante não definível entre o nascimento e a morte. O ser humano 

“a cada instante ele pode apreender a verdade intemporal de sua existência” 

(BEAUVOIR, 2005, p. 13). Os humanos nascem e morrem sem que lhes haja uma 

explicação definitiva pela qual os atos originários podem ser entendidos como 

fundamentais em relação a sua vida. Sartre não empregará a análise do tempo e da 

consciência de si para explicar a causa da origem do ser humano, mas para que ele 

possa construir o seu próprio sentido de vida. 

A tese de Simone de Beauvoir é de que a condição humana repousa na 

ambiguidade,2 ela procura demonstrar como a filosofia de Sartre comporta essa 

ideia e a fundamenta pela descrição que o autor faz da condição humana: o ser 

humano existe “entre o passado que não é mais e o futuro que ainda não é; esse 

instante em que ele existe não é nada” (BEAUVOIR, 2005, p. 13). A condição 

humana se assenta num nada de tempo que é referencialidade para o seu passado 

e o seu futuro, mas o seu presente é um nada de tempo. A ambiguidade da vida é a 

própria condição de vivermos e morrermos. Essa é a verdade da vida que Beauvoir 

apresenta e “uma vez que não logramos escapar à verdade, tentemos, pois assumir 

nossa fundamental ambiguidade” (BEAUVOIR, 2005, p. 15). É do conhecimento das 

condições autênticas de nossa vida que é preciso tirar a força de viver e as razões 

para agir. Pela ideia de ambiguidade, entendemos que a estrutura na qual ela 

emerge é a da intencionalidade e do fenômeno: a consciência transcende ao 

fenômeno e o capta em sua aparição não sendo ela mesma o que capta por sua 

intencionalidade. O fenômeno existe para a consciência que o revela, assim como a 

intencionalidade é vazia de si senão pelo fenômeno que capta e constrói o seu 

sentido; a ambiguidade da existência é ser o ser no qual se encontra entre a 

captação do fenômeno e a construção do seu sentido permanecendo distinto de 

ambas por um nada de ser. O ser do humano será, segundo Sartre (2003), afetado 

                                                      
2 A percepção de si dar-se, por exemplo, em relação à existência, como um momento incerto entre o 
nascer e o morrer. O ser humano está sempre situado entre dois polos nos quais dificilmente 
consegue alcançar: entre o seu passado que não mais e o futuro que ainda não é, entre o seu 
nascimento que não tem sentido a priori e a morte que pode acontecer a qualquer instante; está entre 
o mundo, em si mesmo, e o sentido que dele pode construir através da consciência que tem dele. 
Acerca da morte, a autora defende que o ser humano sempre tenta mascarar a inevitabilidade desse 
momento uma vez que, ao contrário dos animais que apenas passam por essa experiência, o ser 
humano a conhece e pensa sobre ela, ainda que não possa evitar o instante de seu acontecimento. 



18 

 

por isso, e ai é que também está a sua ambiguidade: não ser o ser do qual é 

consciência e, por ela, permanecer como intencionalidade, como falta de ser. 

Sartre assumiu essa verdade construindo-a na liberdade, fundamentando 

compromisso e comprometimento na relação na qual estabelece a autonomia 

humana que, como já vimos, é o seu traço moral. Por isso, Beauvoir (2005, p. 15) 

afirma que “o existencialismo se definiu, primeiramente, como uma filosofia da 

ambiguidade”. É pela ambiguidade que, em O Ser e o Nada, Sartre (2003) define 

fundamentalmente o ser humano como o ser no qual em seu ser reside o não ser de 

uma natureza humana, ou seja, este ser é uma subjetividade que não se realiza 

senão como presença no mundo. 

Essa presença, no modo como Sartre a define, passa a ser o centro da 

dignidade humana como sua verdade. “Não há moral para um ser que seria de saída 

exata coincidência consigo mesmo, perfeita plenitude” (BEAUVOIR, 2005, p. 16) por 

isso não se propõe uma moral a um Deus e não se pode ser moral sendo Deus, e se 

o desejo humano é ser Deus, ele se torna o seu fracasso. Pelo fracasso, e somente 

aí, é que Sartre afirma que o ser humano pode construir o seu fundamento moral, 

pois, como a autora procurou mostrar, só há moral se houver desencontro, 

desacordo ou fracasso por que são as condições nas quais há o desalinho para a 

não coincidência, a não plenitude de ser como essência ou natureza, tal como 

acontece com as coisas. “A consciência moral só pode subsistir, como diz Hegel na 

última parte da Fenomenologia do Espírito na medida em que houver desacordo 

entre a natureza e a moralidade; ela desaparecia se a lei moral se tornasse lei da 

natureza” (BEAUVOIR, 2005, p. 16). 

A ideia de compromisso e comprometimento na qual a liberdade é investigada 

como fundamento moral é a verdade da condição humana que especifica que o ser 

humano se encontra em desacordo com o ser das coisas; essa não coincidência 

entre a existência e a essência do ser humano e dos demais existentes funda o 

compromisso humano com o comprometimento de ser no mundo o sentido de 

definir, por essa ambiguidade de ser, a objetividade do mundo e a subjetividade 

humana presente a ele, renovando-a a cada escolha feita.  

Nesta dissertação, o itinerário conceitual toma por fundamento que a 

liberdade e o nada se confundem em seu ser, uma vez que o autor assim define a 



19 

 

condição humana. Pela liberdade do ser humano é que o Nada é tomado como uma 

postura caracteristicamente humana e na qual a sua verdade de compromisso 

aparece. O Nada é o fundamento da ambiguidade. Cassiano Reimão (2005), acerca 

da indissociação da liberdade e do Nada que constituem o ser humano, defende que 

essa ligação, na filosofia sartriana, é o que permite desenvolver a tese da 

estruturação entre ser livre e o Nada que afeta o ser humano e que este é “o sentido 

profundo do existencialismo e uma das contribuições mais valorosas para a 

elucidação do ser humano. É um novo conceito dinâmico do ser dado numa região 

distinta, a região do Ser-para-si” (REIMÃO, 2005, p. 130). 

Do Para-si, conceito chave para a compreensão da questão moral, 

compreende-se dois elementos fundamentais que sustentam a sua condição 

ontológica de ser: o ser humano por ser livre e não poder se reduzir à consciência 

de si para si, porque deixaria de ser sua própria dignidade como gênese da moral, é 

seu próprio projeto de ser. O homem é, em todo momento, um projeto, projeto livre e 

plenamente consciente. “Se o homem deixasse de se projetar, deixasse de ser seu 

projeto, coincidiria consigo mesmo e reduzir-se-ia à categoria de coisa” (REIMÃO, 

2005, p. 30). Como é projeto, ou seja, por que é projeto e não se encerra numa 

coincidência de si para si é que o ser humano não é uma essência determinada e se 

compreende como uma eterna exigência de renovação de si mesmo. O humano é 

aquele que se realiza e nesse ato livre, realiza-se como uma verdade para si mesmo 

e que o compromete por inteiro. 

Essa verdade é por ser projeto que se lança à construção de seu sentido de 

ser, então, ele é “totalmente responsável por seu ser, pois não há nada no seu ser 

que não tenha projetado ser” (REIMÃO, 2005, p. 131). Esboçamos os dois pontos 

que focamos da obra de Sartre e que fundamentam, nessa dissertação, o modo 

como compreendemos a obra sartriana em sua contribuição moral. Se a tese da 

ambiguidade se estrutura na condição paradoxal do ser humano de não ser 

coincidência de si para si, essa não coincidência é o princípio da inevitável 

renovação da subjetividade que eu sou frente às minhas possibilidades e nas quais 

identifico o sentido de ser de minha existência livre.  

A ambiguidade de não ser plenitude de si encaminha-se, na tese de Sartre, 

para a responsabilidade que é o compromisso de ser sempre responsável pelo que 



20 

 

se faz e no modo como estabelece uma identidade. O ser humano se realiza no que 

faz e se lança no mundo não descomprometido como esse fato, mas tendo que 

assumi-lo a cada instante, por isso seu ser é sempre um ser em questão a tudo 

aquilo que empreende. 

Veremos, pois, que a estrutura desta pesquisa esta dividida em três capítulos. 

O primeiro e mais longo, trabalha os conceitos fundadores, o alicerce no qual 

podemos pensar, em Sartre, uma estrutura de compromisso e comprometimento tal 

como ele assume, pela fenomenologia de Husserl, que há uma estrutura de 

consciência e uma estrutura que sustenta o fenômeno como revelação revelada de 

si mesmo. 

Neste capítulo, investiga-se a contribuição do pensamento de Husserl para o 

existencialismo de Sartre, contudo não é um estudo geral sobre a apropriação do 

pensamento husserliano na filosofia de Sartre. O foco é, a partir da questão da 

intencionalidade da consciência, como o cogito se torna, também para Sartre, um 

importante conceito e como a partir dele surge a realidade humana como o 

existente, o vivo. A realidade humana não surge apenas como um referencial diante 

do mundo, mas uma presença concreta, uma subjetividade que existe e altera todo o 

espaço do mundo ao ser redor. Esse é o sentido no qual o existencialismo cresce e 

se desenvolve a partir da fenomenologia e como, a partir dela, se compreende o 

sentido de comprometimento: o existente, tal como Sartre o descreve, se 

compromete com este mundo que o circunda pela intencionalidade de sua 

consciência; ele se torna uma consciência de si, momento originário de toda 

compreensão da sua condição humana de ser no mundo. 

No segundo capítulo, a partir da construção do sentido do Nada como 

realidade que afeta integralmente o ser humano em seu modo de ser, compreende-

se que o modo de ser do humano assenta a sua verdade de ser na liberdade. O 

conceito de angústia (consciência de liberdade) norteia toda a reflexão deste 

segundo capítulo conduzindo-nos até o ponto fundamental da elaboração do sentido 

de compromisso que é a da renovação do eu. A angústia, ou seja, a liberdade do 

seu ser em questão desse compromisso, é o sentido de que não escapo à definição 

de minhas escolhas e de meu sentido de vida; este é o ápice de todo compromisso 

moral a que sou “chamado” a definir. 



21 

 

Como Sartre procurou mostrar que a essência do humano se acha em 

suspenso na liberdade, a cada instante – por essa suspensão – o ser humano é 

constantemente lançado ao mundo e nele se compromete pondo em questão a sua 

liberdade, o seu ser livre, mediante a causa das suas ações. O compromisso moral é 

o comprometimento de minha liberdade como minha essência, em meio ao mundo 

como uma objetividade dada à minha intencionalidade e, nessa relação, vou 

descobrindo-me em minha subjetividade comprometida como o mundo e 

compromissada comigo mesmo como sendo minha dignidade ou ambiguidade. 

O terceiro e último capítulo analisa a tese da responsabilidade. O sentido 

desse conceito emerge para o ser humano e para os outros como a imagem 

universal de humano que sou e que acredito que os outros também podem ser. O 

compromisso que se estabelece pela responsabilidade é um compromisso com a 

ação criadora do humano universal que fundamento como referência dada a partir 

dos atos que estabelecem meu modo de ser livre. Sartre trabalha e articula as ideias 

de sentido, criação e motivos. O compromisso moral que nesse capítulo se delineia 

é o da consciência da ação naquilo que a ação é a consciência de liberdade e de 

criação. Crio, assumo e sou o que apresento como sendo o sentido de minhas 

escolhas e como estas tornam claro que me renovo em cada situação pela qual 

defino o ser livre que eu sou.  

Se o segundo capítulo norteia-se pela ideia de que o compromisso moral de 

renovação do eu está correlato, no pensamento de Sartre, à estrutura de 

consciência que ele descreve; no terceiro capítulo, o compromisso de renovação do 

eu é compreendido não apenas pela intencionalidade e transcendência da 

consciência segundo os conceitos de intencionalidade e pela ideia de fenômeno. O 

compromisso é focado pela intencionalidade e transcendência da ação, cujos 

motivos e mobéis do agir surgem como constructos de um sentido pelo qual a 

liberdade é o fundamento da ação e se torna a causa pela qual os valores 

encontram nela o seu fundamento. De modo que o encontro do fundamento dos 

valores assentados na liberdade é o que validaria, para Sartre, que a 

responsabilidade se torne a consciência de autoria da ação no modo como essa 

ação compromete e compromissa todo o meu ser. 



22 

 

2 A RELAÇÃO ORIGINÁRIA LIBERDADE-MORALIDADE 
 

Esta pesquisa tem por mote a compreensão da liberdade na construção do 

sentido e do compromisso moral na filosofia de Sartre. A temática a ser analisada 

nesta dissertação é a da relação entre a moral e a liberdade segundo a 

fundamentação que Sartre estabelece a partir da consciência, dada como 

intencional, e pela ideia de fenômeno. De fato, o que para Sartre designa a 

consciência é a sua intencionalidade; toda consciência é consciência de alguma 

coisa, afirmou Husserl. Sartre desenvolverá essa tese buscando aplicar o seu 

sentido para a ontologia e a partir dela, fornecer um fundamento à realidade 

humana. 

Cabe, nesse momento, analisar quais dos elementos da filosofia de Husserl 

que Sartre assume como o chão onde fundamenta a sua filosofia. Partimos da 

definição que o pensamento de Husserl é significativo para Sartre. Tem-se em vista, 

não especificamente o desenvolvimento e as inovações que Sartre promove às 

teses de Husserl. O objetivo a ser alcançado é o estudo que conduza a interpretação 

acerca da liberdade e da moral em que estejam indicados os pressupostos da 

filosofia sartriana que fundamentam uma ideia de comprometimento do ser que é 

consciência em relação a tudo que o circunda. 

Busca-se a fundamentação do comprometimento do ser com o mundo a fim 

de encontrar o princípio do compromisso do ser humano consigo mesmo e com os 

outros pelas duas modalidades desta relação: a renovação do eu e a consciência de 

autoria da ação. 

As considerações acerca da intencionalidade, no modo como Husserl a 

delineia, fazem Sartre debruçar-se sobre na crítica aos conteúdos de consciência e 

a um psicologismo que fundamentasse uma determinação do ser humano a partir de 

um ego que residisse na consciência e a estabelecesse no mundo como um eu 

fundamental entre as coisas. Em A imaginação, já se apropriando das contribuições 

de Husserl, Sartre (2009, p. 123) aborda que “a concepção de intencionalidade é 

chamada a renovar a noção de imagem”. Essa renovação da imagem é uma 

mudança dada a partir de uma nova postura de reflexão sobre o si mesmo do 

humano e da forma como ele percebe e apreende o sentido do mundo.  



23 

 

Nessa questão, sobre na qual Sartre se debruça, renova-se o modo como se 

concebe, pela fenomenologia, a essência da imagem e como a fenomenologia 

compreende a captação dessa imagem pela consciência. A imagem não será mais 

um conteúdo de consciência, mas ela está fora de nós (fora da nossa consciência, 

como um conteúdo). Ela é um objeto ao qual a consciência se dirige e capta o seu 

ser como sendo o seu fenômeno (manifestação). A imagem também é imagem de 

alguma coisa. Portanto, lidamos com uma relação intencional de uma consciência 

com a um determinado objeto. Em suma: “a imagem não está na consciência a título 

de um elemento constituinte” (SARTRE, 2009, p. 124), mas constitui o motivo pelo 

qual o objeto se apresenta como imagem. 

Sobre a intencionalidade, Sartre dirá que ela é a estrutura essencial de toda 

consciência. Daí, segue-se naturalmente uma distinção radical entre a consciência e 

aquilo de que se tem consciência. “O objeto da consciência, seja ele qual for, está 

por princípio fora da consciência: ele é transcendente” (SARTRE, 2009, p. 123). 

Sartre se apropria da definição husserliana de intencionalidade para estabelecer a 

diferença ontológica entre o ser da consciência e o ser do qual a consciência é 

consciência, ou seja, o objeto, o mundo, a realidade em si mesma. O fundamento do 

comprometimento do ser que existe para si como consciência, diferenciando-se do 

ser do qual é consciente, é que o ser que existe para si como consciência de si está 

no mundo. Por essa relação, não pode dele se desgarrar a não ser pela pergunta ou 

reflexão. Para Sartre, a intencionalidade da consciência aterra o ser humano no 

mundo. Se o argumento que justifica a postura de Sartre apresenta claramente a 

afirmação do autor, definindo que “a realidade humana não pode se desgarrar do 

mundo, como faz na interrogação ou na dúvida metódica” (SARTRE, 2003, p. 68), o 

filósofo, então, recorre ao fenômeno de ser para sustentar tal assertiva. Vejamos 

como ele apresenta o aterramento da realidade humana no mundo.  

Sartre parte do princípio de que, pela análise do ser Em-si, ele não é nem 

passividade nem atividade; para o autor: “o ser é si-mesmo. Significa que não é 

passividade nem atividade. Duas noções humanas designando condutas humanas 

ou instrumentos de condutas humanas” (SARTRE, 2003, p. 37). Só o ser que se 

expressa e se define por condutas é que pode ser comprometido no mundo, 

qualquer distanciamento do caráter de conduta determina o fenômeno de ser 

daquele que não é consciência de si: “se o ser é em si, significa que não remete a si, 



24 

 

tal como a consciência (de) si: este é si mesmo. A tal ponto que a reflexão perpétua 

que constitui o si funde-se em uma identidade” (SARTRE, 2003, p. 38). 

A consciência compromete a existência como modo de ser por que é 

atividade ou passividade frente a todo outro existente revelado a si como 

passividade; “chamamos passivos os objetos sobre os quais nossa atividade se 

exerce, na medida em que não remetem espontaneamente ao fim que o 

destinamos” (SARTRE, 2003, p. 38). Alcança-se, por essa definição, o primeiro nível 

do comprometimento no qual a existência se faz ser-no-mundo segundo o 

pensamento de Sartre. Este nível é o de finalidade da ação. O segundo nível é 

imediatamente correlato, portanto, não distinto, ao que se expressa nesse ponto. 

Falamos desse nível e o apreendemos pelo cogito. O cogito, tal como Luijpen (1973) 

descreve é o que permite falar do ser humano no que ele conceitua como sendo o 

seu sentido mais próprio. 

Neste processo descritivo, que em Sartre assume nova configuração, 

principalmente em razão do sentido filosófico da análise fenomenológica da 

consciência, o que toma destaque é exatamente a necessidade de definir 

ontologicamente qual é o ser da consciência e o ser daquilo de que se tem 

consciência. A distinção que Sartre estabelece entre consciência e objeto, assim 

como em Husserl, alcança o seu fundamento no cogito. Embora Sartre não siga pari 

passu as teses de Husserl, dele assume grande parte do instrumental conceitual 

husserliano e é isto que vai ajudá-lo, por exemplo, a afirmar que fora do cogito não 

há realidade e que “não pode haver outra verdade senão esta: penso, logo existo; é 

aí que se atinge a si própria a verdade absoluta da consciência” (SARTRE, 2004, p. 

220). 

Assumindo a filosofia de Sartre, como um referencial teórico a fim de procurar 

responder se a definição da existência humana como liberdade comporta, ao mesmo 

tempo, o sentido de ser sem tutela e fundamento de uma postura moral, a questão 

da verdade da consciência é um dos pontos chaves na qual o autor inova e tece 

novas considerações acerca da herança fenomenológica que recebe de Husserl. 

A título de fundamentação do itinerário conceitual que aqui é assumido, nos 

parágrafos que seguem será realizada uma análise da questão do cogito, não 

apenas como estrutura que sustenta o saber, mas em sentido mais amplo (sentido 



25 

 

do comprometimento da existência com o mundo) e não menos filosófico: Pelo 

cogito, o mundo é apreendido em seu ser e por tal apreensão, Sartre afirma que ai 

está definido o sentido do ser como compromisso moral pela liberdade, não em vista 

apenas de si próprio, mas na relação com todos os outros seres humanos: “O 

homem que se atinge diretamente pelo cogito descobre também todos os outros, e 

descobre-os como a condição de sua existência” (SARTRE, 2004, p. 221). Assim, 

pelo sentido de centralidade do cogito e da verdade na qual se alcança o 

fundamento da consciência, podemos passar para a compreensão do conceito de 

fenômeno, no modo como Sartre o apreende. Desse modo, será mais precisa a 

compreensão da definição da realidade ontológica do ser humano em que surge o 

compromisso moral: A existência precede a essência. 

 

2.1 Ser e pensar: a unidade do cogito 
 

Do comprometimento com o mundo, chega-se aos níveis do compromisso 

onde a liberdade e a moral se relacionam e estabelecem uma relação na qual Sartre 

define a autenticidade das condutas humanas. Nesse aspecto, o elemento 

fundamental da atividade humana é a da infinita separação, pelo cogito, da 

percepção de si e da percepção em geral. O ponto que aqui se introduz é o modo 

como o cogito é uma unidade tempo-espacial entre o ser e o pensar. Não é o 

propósito dessa dissertação, investigar, em Sartre, o pensamento e o modo como 

este se opera – mas, estudar a partir da distinção entre o ser que conhece e o ser 

conhecido, o sentido do compromisso moral. Do poema de Parmênides recolhemos 

a intuição original dessa unidade do cogito, de modo a nos dar mais clareza sobre a 

postura de Sartre em relação ao ser do conhecimento: se pela intencionalidade da 

consciência distinguem-se objeto e o ser que é consciente desse objeto, é ao 

encontro do ser que é consciência de algo que procuramos analisar a fim de 

compreender o suporte que ele fornece para o fundamento moral pela liberdade, 

elemento no qual Sartre fundamenta a sua ontologia fenomenológica. 

Nos fragmentos do poema Da Natureza Parmênides objetifica uma questão: o 

que conduz o pensamento e o que dele se pode dizer de modo a evitar os equívocos 

de uma investigação que conduza à inverdade. “Vamos, vou dizer-te – e tu, escuta e 



26 

 

fixa o relato que ouviste – quais os únicos caminhos de investigação que há para 

pensar: um que é, que não é para não ser, é o caminho de confiança (pois 

acompanha a realidade)” (PARMÊNIDES, 2002, p. 14). Segundo a interpretação de 

José Trindade Santos, tradutor, intérprete e comentador do referido texto esse 

caminho que é indicado é o que se pode denominar como “Via da Verdade” 

(PARMÊNIDES, 2002, p. 51). 

 Para expressar a intencionalidade desse caminho em relação ao saber, o 

tradutor, no ensaio Ninguém nasce por acaso. Ninguém vive sozinho norteia a 

compreensão do poema e conduz a reflexão sobre as temáticas dos fragmentos a 

partir de uma consideração muito próxima a de René Descartes em seu Discurso do 

Método. Descartes afirmava que a razão é a coisa mais bem distribuída em todo o 

mundo; e José T. Santos considera que “todos os povos, todas as culturas, todas as 

nações têm um saber” (PARMÊNIDES, 2002, p. 22). Saber e razão se identificam 

num mesmo sentido: é aquilo da qual não se pode deixar de reconhecer em nenhum 

ser humano. 

 Segundo Santos, a questão do saber, pelo poema de Parmênides, é ampla, 

cobre um universo de áreas e perspectivas sem se afastar de um núcleo central: o 

ser humano e a partir dele a sua relação com o mundo e o modo como ele 

compreende a sua vida. O saber não separa a compreensão do mundo do modo 

como se pode entender a vida, contudo, também não as confunde. Cada uma se 

expressa como uma postura diante da amplitude que encerra o seu conceito. Assim 

sendo, o saber é a “percepção e a consciência que cada um tem de si e dos outros, 

as impressões pessoais, só parcialmente transmissíveis, os valores e o conjunto de 

regras e os preceitos deles decorrentes. Tudo isso condensado na atitude que 

expressa a relação do ser humano com a vida e o mundo que o cerca” 

(PARMÊNIDES, 2002, p. 23). 

 Uma vez que a estrutura fundamental do saber se compreende como uma 

postura que expressa a relação humana entre vida e mundo, nada mais óbvio que 

considerar, portanto, a importância do fragmento 3 do poema: pois o mesmo é 

pensar e ser (PARMÊNIDES, 2002, p. 15). Como foi destacado, Parmênides 

destaca a necessidade de encontrar a verdade do conhecimento. Segundo o que a 

deusa lhe orienta não se pode conhecer o que não é e toda tentativa de 

compreendê-lo é uma tentativa já falha. A verdade do saber é conhecer aquilo que 

é, e conhecer o que é, de tal modo fundamental que esse que é é a causa do 



27 

 

pensamento: “o mesmo é o que há para pensar e aquilo por causa de que há 

pensamento” (PARMÊNIDES, 2002, p. 17). Esse debate pontua a questão da 

realidade, tema que será abordado por Sartre segundo a sua compreensão do 

fenômeno.  

Aqui ainda insistimos na percepção de comprometimento radicada pela 

consciência de si. Se aqui a discussão do conhecimento está no âmbito da realidade 

e da aparência, descartando esta para assumir aquela, a partir do ser, deve-se 

concluir que não dá pra conhecer o não ser, ou seja, o que não é, por que ele não 

tem natureza, não tem uma realidade determinada (passividade) na qual o saber 

possa operar sobre ele. Pela definição de Parmênides só podemos conhecer o que 

é por que este, a priori, é uma essência em si mesma e se expressa como tal. Pela 

ideia de fenômeno, Sartre rejeita a dualidade realidade-aparência a fim de 

estabelecer que o que percebemos é a sua própria essência manifestada e não 

apenas uma aparência que esconde o seu ser por trás do que lança à luz. 

 Já que a deusa rejeita o não ser por que ele não é; resta-nos, então, apenas o 

ser e sua identificação com o pensar? Investigando a postura filosófica de Sartre é 

possível dizer que não. Até aqui, Parmênides nos conduziu na percepção da 

verdade do saber: só se pode conhecer, determinar pela investigação o que é e não 

o que não é; o ser que sabe não é o mesmo que é sabido, apesar de que ambos são 

uma realidade e não apenas uma aparência, há, desde Parmênides uma distinção 

radical entre o ser do conhecimento e o que se apreende pelo conhecer. 

  A filosofia de Sartre nos permite voltar a essa questão e procurar responder 

que a diferença que há entre o conhecedor e o conhecido é que este que conhece, 

segundo a postura fenomenológica de Sartre fundamentada no pensamento de 

Husserl, principalmente na questão da intencionalidade da consciência, é um não 

ser em relação ao objeto do qual é conhecedor. Recordem-se os princípios da 

conduta humana que Sartre definiu em relação ao ser: a atividade e a passividade.  

Husserl ainda conserva na consciência um eu transcendental, Sartre vai além, 

nega-o. Nega-o a partir de uma compreensão existencial do nada, ou seja, do não 

ser e atribui que este é o ser do ser humano. O Nada é consequência direta da visão 

de Sartre sobre a realidade humana como uma essência livre de toda determinação. 

Mais à frente esse ponto será retomado. 

Sartre, assumindo o problema deixado em aberto no poema, a natureza do 

ser conhecedor, nos fornece uma estrutura conceitual em que se pode formular a 



28 

 

compreensão do ser do comprometimento com o mundo, fundamento de um 

compromisso consigo mesmo pelo conhecimento, a partir da sua diferença entre ele 

e o objeto conhecido. Sartre defende que “toda a teoria que considera o homem fora 

desse momento, é antes uma teoria da que suprime a verdade” (SARTRE, 2004, p. 

220). Se a verdade do conhecimento é que se conhece o que é, Sartre argumenta 

que a centralidade do cogito é o fundamento de uma verdade, pois o conhecimento 

de algo é assumido, tanto por Parmênides, Descartes, Husserl e Sartre, assim como 

outros tantos filósofos, de um ponto referencial: no caso da filosofia de Sartre esse 

ponto é o ser humano, sendo a existência a verdade da consciência. Nessa 

estrutura de ser, a liberdade é a essência que o constitui e é por ela que a postura 

humana no mundo torna-se central para toda e qualquer questão epistemológica, 

como Sartre mesmo defende.  

Sendo o ponto referencial, para a questão do cogito, a existência humana e 

como a filosofia de Sartre é herdeira da fenomenologia de Husserl, cabe analisar a 

visão husserliana do cogito cartesiano no modo como ela ainda mantém expresso o 

caráter de unidade que foi descrito pelo poema de Parmênides. O elemento 

fundamental é perceber, depois, as inovações que Sartre elabora a fim de fazer com 

que a realidade humana suporte todo o peso da liberdade que o autor defende ser a 

essência que a constitui. Vivenciando essa realidade numa forma bem peculiar, a 

angústia, o problema moral atinge o seu vértice na liberdade que é o fundamento de 

todos os valores e juízos morais. Para Sartre, cabe à liberdade ser o fundamento da 

moral. 

 

2.2 A compreensão fenomenológica do cogito dada por Husserl (mundo e 
pensamento) 
 

A fim de estabelecer o sentido da espontaneidade da consciência, ou seja, a 

intencionalidade, Husserl define que “o mundo em que me encontro e que é ao 

mesmo tempo mundo que me circunda” (HUSSERL, 2006, p. 75) é o mundo que 

está imediatamente disponível a mim. A espontaneidade da consciência é a imediata 

disponibilidade do mundo que compromete o ser humano em sua conduta de ser 

como percepção imediata de si e das coisas. O cogito é o princípio dessa 

disponibilidade; uma vez que a objetividade do mundo é sempre o seu estado 



29 

 

natural de ser mundo, o cogito se difere desse estado, mas assume uma orientação 

natural que é o fundamento da tese husserliana: a vida natural do ser humano é o 

que define a sua orientação e constitui-se como o elemento sensível no qual, pelo 

campo perceptivo, dirá Husserl: “Posso variar meu ponto de vista no espaço e no 

tempo, direcionar o olhar para aqui ou para lá, temporalmente para frente ou para 

trás” (HUSSERL, 2006, p. 74). A consciência não é uma essência determinada, ela 

se constitui à medida que presentifica e assume um determinado foco, deixando fora 

de circuitos outros tantos, estes que ela poderá considerar em outro momento.  

Nesse sentido, toda forma de reflexão sobre o modo como apreendo o mundo 

já é, ao mesmo tempo, visão e definição concreta desse mundo e do compromisso 

com ele. O modo como Husserl compreende o cogito é o que define a centralidade 

da reflexão como fundamento para toda relação imediata com o mundo pela 

consciência. O que ele conceitua como orientação natural parte do princípio 

cartesiano: se sou essa compreensão fundamental e imediata do mundo que está 

disponível a mim, então “há um novo cogito vivo, que é, por sua vez, irrefletido, e 

que, portanto, não é objeto para mim” (HUSSERL, 2006, p. 75). 

Sartre apreende o sentido do cogito que vive implicado no mundo, tal como 

descrito por Husserl e o define como sendo o ponto de partida de sua filosofia: o 

cogito vivo, que pensa, deseja, sente e realiza é o existente, o vivo, é o ser humano. 

Sartre se preocupa em estabelecer esse conceito em relação às condutas humanas 

mais cotidianas e imediatas. O cogito não é um existente puro (abstrato); ele existe e 

está na rua, no bar, como operário, no campo ou escrevendo um texto, presente ou 

ausente a um determinando ambiente; ele vive e imediatamente se percebe como 

existente vivo para si e todas as coisas que o circundam, tal como Roquetin3 se 

compreende em A náusea (2006). 

                                                      
3 Antoine Roquentin – Protagonista da novela, é também o narrador, escrevendo suas observações 
no formato de um diário. Após viajar pela África e pelo Extremo Oriente, voltou a Bouville para 
completar suas pesquisas históricas sobre o Marquês de Rollebon. Entretanto, não apenas perdeu o 
interesse na pesquisa como começou a se aborrecer com a maneira de lidar consigo próprio e com o 
mundo exterior. Quer esteja segurando uma pedra, na praça, fumando ou portando um copo de 
cerveja, sente-se confrontado com a existência excessiva de todas as coisas. O resultado é o que ele 
denomina de náusea. Compreende rapidamente que a náusea vem do fato de que a existência 
precede a essência: o absurdo é o absoluto, já que toda a realidade é contingente, inclusive e 
principalmente ele mesmo. Tudo é “a mais” (de trop), ou seja, sem razão ou necessidade. Percebe 
que as características físicas dos objetos e as pessoas são somente uma fachada reconfortante para 
mascarar o nada da existência. Ao fim do romance, repudia o passado, abraça sua existência e 
descobre não haver propósito em existir. Ao invés de render-se ao desespero, decide afirmar sua 



30 

 

Então o que distingue Sartre de Husserl seria por que Husserl repete a 

perspectiva cartesiana? Não. A preocupação husserliana é a de descrever a 

orientação natural na qual a consciência se define como tal em vista do mundo que 

permanece sempre à disposição da consciência. Não será o conhecimento do 

mundo a questão principal, mas o sempre captá-lo imediatamente e daí, sempre 

construir o seu sentido mediante a orientação natural para qual estou sempre 

disponível. 

Sartre é, nesse sentido, um fenomenólogo por que mantém a ligação com 

essa tese de Husserl, mas desliga-se do eu que o mestre alemão conserva a fim de 

explorar o sentido da orientação natural da consciência na perspectiva de uma 

existência que será compreendida no bojo dessa espontaneidade. 

 

2.3 Apreensão do sentido do cogito: a sua definição segundo a filosofia 
existencialista de Sartre. 
 

Sartre é conhecido pela afirmação de que a existência precede a essência, ou 

seja, ao considerar a condição ontológica da existência humana, deve-se ter o 

critério de assumi-la sem tutela ou amparo de uma natureza determinada que lhe 

conduza os passos. A inexistência dessa tutela tem o seu princípio na própria 

estrutura da consciência. O ser humano, ele é entregue a si mesmo, tal como a 

consciência, segundo Husserl, é entregue a sua própria espontaneidade como 

fundamento de si mesma.  

Essa é uma inovação radical e original em relação à conceituação de Husserl 

sobre o cogito. Se o eu transcendental é conservado por Husserl, a fim de manter o 

princípio da percepção no qual o mundo é imediatamente descoberto; Sartre rejeita 

o eu a fim de descobrir a existência na mesma relação temporal em que a 

descoberta do mundo se estabelece. 

Em Sartre, a partir da precedência da existência em relação à essência, o 

autor também dá um novo significado ao modo como a intencionalidade pode ser 

vista. Ela, a intencionalidade da consciência, mantém o seu caráter de 

                                                                                                                                                                      
liberdade e mudar-se para Paris com o projeto de escrever um romance “que causasse impacto nas 
pessoas da sua existência.” 



31 

 

transcendência em relação ao objeto apreendido, mas não como em Husserl, a 

partir de um Eu transcendental.  

A transcendência da consciência é sua espontaneidade como um constante 

para fora como sendo a medida no qual todo o mundo é alcançado por ela. “Toda 

consciência é posicional na medida em que se transcende para alcançar um objeto, 

e ela se esgota nesta posição mesma: tudo quanto há de intenção na minha 

consciência atual está dirigido para o exterior” (SARTRE, 2003, p. 22). Sartre 

desconstrói a primazia do conhecimento como o alicerce da condição humana, para 

fundamentar a primazia da compreensão do mundo pela experiência de ser: não sou 

o mundo do qual sou consciência. O ser humano não pode ser definido como um 

objeto conhecido a si mesmo. Ele capta a si mesmo como experiência fundamental 

de si mesmo em sua postura de percepção imediata do mundo: ele é um ser no 

mundo. 

A postura de Sartre em relação à experiência do mundo e a compreensão do 

estado natural de ser do ser humano propondo a precedência da existência a 

qualquer essência quer também expressar que para que o mundo exista, é preciso 

que haja uma consciência de mundo; para Sartre “como a consciência não é 

possível de ser, posto que seu ser é fonte e condição de toda possibilidade, é a sua 

existência que implica a sua essência” (SARTRE, 2003, p. 27). Não há consciência 

de mundo no próprio mundo, tampouco há na consciência um mundo como 

conteúdo para a consciência: a consciência é consciência de mundo sem o sê-lo de 

fato (mas é circundada por ele, como Husserl defendeu) e radica seu ser sendo essa 

consciência transcendente rumo ao objeto que ela não é, revelando a si mesma e 

aquilo do qual é consciência como “revelação-revelada de um ser que ela não é e 

que se dá como já existente quando ela o revela” (SARTRE, 2003, p. 35). 

 

2.4 O ateísmo 
 

O comprometimento com o mundo se apresentou no pensamento de Sartre 

como sendo postura humana e tal conceito, como Sartre definiu, vai se radicar na 

negação de qualquer tutela ou realidade que determine o ser humano. Na questão 

da existência que precede a essência, um ponto que poderia ser questionado, 



32 

 

mediante seu caráter polêmico, é que o autor, através da compreensão existencial 

do Nada, que pela estrutura da consciência já pode ser intuído, defende a 

inexistência de Deus como fundamento da liberdade humana.  

O fato de Deus não existir, para Sartre, não significa que o autor tenha se 

esforçado para provar empiricamente tal tese. Partindo da experiência de si como 

um impacto de vida que o ser humano toma em sua condição existencial no mundo, 

a consciência de si é o que preenche inteiramente o mundo de realidade. O ateísmo 

de Sartre é fundado na descoberta de si, pelo próprio humano, como solidão, 

abandono, indeterminação e subjetividade absoluta, ou seja, no fundamento da 

relação consigo mesmo e com os demais, o ser humano compreende que a 

ausência de tutela como postura do ser livre que expressar que “ninguém é por ele, 

nem Deus” (MELO, 2003, p. 16). A tese da precedência da existência sobre a 

essência quer, sobretudo, dirigir todo pensamento sartriano dentro de uma coerência 

ateia que ele assume como um princípio metodológico: esse princípio é que não há 

espaço, na consciência para outra realidade senão sua própria transcendência; não 

há espaço para Deus; não há outra forma de comprometer-se com o mundo. Só há 

liberdade humana: 

O existencialismo não é senão um esforço para tirar todas as 
consequências duma posição ateia coerente. Tal ateísmo não visa 
de maneira alguma a mergulhar o homem no desespero, como 
fazem os cristãos, a toda atitude de descrença, a nossa posição ateia 
parte do desespero original. O existencialismo não é de modo algum 
um ateísmo no sentido de que se esforça por demonstrar que Deus 
não existe. Ele declara antes: ainda que Deus existisse, em nada 
alteraria a questão; esse é nosso ponto de vista. Não que 
acreditemos que Deus exista; pensamos antes que o problema não 
está ai, no da sua existência: é necessário que o homem se 
reencontre a si próprio e se persuada de que nada pode salvá-lo de 
si mesmo, nem mesmo uma prova válida da existência de Deus 
(SARTRE, 2004, p. 233).  

O ateísmo sartriano não é a prova da inexistência de Deus, mas a defesa de 

que não há espaço para ele na consciência, visto que a consciência é a totalidade 

do mundo, não como sendo o mundo, mas dirigida a esse mundo revelando-o como 

existente. Seria o mesmo que dizer que não precisamos de Deus para sermos 

consciência de algo, pois a revelação desse algo não depende de nada mais senão 

da transcendência da consciência que o alcança em sua objetividade. 



33 

 

Outro fato é que, para Sartre, conceber a ideia de um Deus Criador é o 

mesmo que compreender a condição ontológica humana em semelhança ao 

processo de produção industrial: “Quando concebemos um Deus Criador, esse Deus 

identificamo-lo quase sempre com um artífice superior” (SARTRE, 2004, p. 201); 

Sartre prossegue na justificativa de sua argumentação: “Assim, o conceito de 

homem no espírito de Deus, é assimilável ao conceito de um corta papel no espírito 

industrial; e Deus produz o homem segundo técnicas e uma concepção, exatamente 

como o artífice fabrica um corta papel” (SARTRE, 2004, p. 201). Essa flexão de 

pensamento não parece ser justificada a partir de Parmênides ou mesmo de 

Husserl, mas como uma postura crítica à visão cartesiana de fundamentar no cogito 

a existência de Deus e da alma. Bornheim (2007) já havia destacado isso na sua 

compreensão da filosofia de Sartre: “se o itinerário cartesiano que conduz do cogito 

a Deus afigura-se como inviável, o que Sartre faz, em última análise, consiste em 

inverter o sentido desse itinerário” (BORNHEIM, 2007, p. 96). Tal inversão recoloca 

tanto o problema das condutas humanas como a consequência de sua 

fundamentação.  

A evidência do cogito era a existência de Deus e da alma humana, contudo, 

como a filosofia de Sartre defende uma total imanência, a orientação de sua filosofia 

não estaria em direção ao absoluto que é Deus, mas em priorizar, como única 

realidade a ser considerada, o relacionamento no próprio plano do Para-si. “Se o 

fundamento da intersubjetividade não pode ser pensado, digamos, para cima, em 

direção a Deus, resta apenas o caminho inverso” (BORNHEIM, 2007, p. 97). Eis a 

situação humana para Sartre: O ser humano encontra-se precisamente onde sempre 

esteve, ou seja, “num plano em que há somente homens” (SARTRE, 2004, p. 208). 

A análise da realidade se permite pensar para além do plano metafísico; ela figura e 

permanece intimamente ligada à compreensão do mundo e de si mesmo como 

existentes; mas o Penso, logo existo sartriano não conduz a uma transcendência 

vertical como em Descartes, e sim a uma transcendência horizontal, tal como a da 

intencionalidade, encontrando nos seres humanos o fundamento de sua realidade. 

 

 
 



34 

 

2.5 A relação entre liberdade e moral 
 

 Se até agora pensamos as condições que estabelecem o comprometimento 

do ser-no-mundo com o fundamento de sua conduta, perguntamos a que a filosofia 

de Sartre se lançou buscando estabelecer uma relação entre liberdade e moral? Ou 

seja, qual o valor da liberdade na construção da conduta moral? Sartre busca, pela 

abordagem fenomenológica, situar e desenvolver a reflexão ontológica acerca do 

humano de maneira bem diferente: para todas as coisas a essência precede a 

existência, para o ser humano é justamente o contrário. O fenômeno será o conceito 

pelo qual se apreenderá o sentido dessa diferença. A grande questão que faz Sartre 

se diferenciar dos demais fenomenólogos é exatamente o modo como compreende 

a condição humana no mundo. A mundaneidade, descrita até aqui nos passos da 

fenomenologia de Husserl define a condição do ser humano como um ser que está 

lançado, jogado, sem tutela, isto é algo significativo no conjunto da arquitetura do 

seu pensamento acerca da subjetividade. 

 Como a existência precede a essência, esta será então “constituída” ao longo 

de toda a vida de cada ser humano. Ele a constituirá numa relação direta com o ser 

das coisas existentes no mundo. Esse empreendimento existencial dar-se no âmago 

do ser, pois todo existente no mundo será descrito, como tal, ou seja, como sua 

essência, pelo ser humano, uma vez que ele não é o ser que descreve. Ele o 

alcança pela consciência e o torna visível não para o mundo, mas somente para si 

mesmo; a intencionalidade da consciência, pela qual o ser das coisas torna-se 

revelado, é uma transcendência horizontal: está no nível do ser humano e só a ele 

remete o seu sentido. 

 Como um dos maiores intérpretes da filosofia sartriana no Brasil, Gerd 

Bornheim (2007) vai considerar que Sartre pretendeu alcançar uma filosofia cuja 

estrutura conceitual fundamentasse um projeto universal como sendo o projeto ético 

de uma transformação do ser humano. E assim Bornheim (2007, p. 122) destacou: 

“A ontologia de Sartre não consegue disfarçar – nem o pretende, de resto – uma 

inelutável compulsão à transformação do homem”. Fazer com que cada ser humano 

se compreenda como uma subjetividade dada no seio da ontologia e daí, possa 

forjar as condições de uma nova visão sobre a humanidade é a ambição do projeto 



35 

 

sartriano. Fornecer um novo significado ao modo como o ser humano compreende a 

sua relação com o mundo é fazê-lo mudar o olhar sobre si mesmo, resgatando o 

sentido originário de sua existência.  

Das análises de Gerd Bornheim surgem também a suspeita de que a filosofia 

de Sartre fundamenta e se encerra numa ética da condição humana. Já nos 

encaminhamos do comprometimento com o mundo para o compromisso moral 

(pessoal e coletivo). Por isso, Bornheim (2007) afirma que a possibilidade da ética 

na filosofia de Sartre emerge deste sentido de compromisso pessoal assumido 

quando do momento da mudança de horizonte conceitual: elaborando a cada 

instante a sua essência, a existência é o fundamento no qual todas as coisas 

passam a terem sentido e a se integrarem ao ser humano, constituindo o seu ser e, 

por ela, tornando-o comprometido com tudo o que está ao seu redor; nada é 

descartado senão toda determinação a priori. 

Há neste sentido uma mudança de relação entre liberdade e moralidade e um 

pretenso projeto de mudança de consciência no ser humano (crítica a uma postura 

legalista acerca da moral). Como essa relação se estabelece, uma vez que não há 

um fundamento anterior à existência a fim de garantir as condições de determinação 

dessa relação? A problemática escolhida para esta pesquisa busca encontrar, nos 

conceitos que Sartre desenvolve, os traços de fundamentação dessa relação e como 

ela se lança ao mundo na forma de responsabilidade.  

 

2.6 A relação ser no mundo 
 

Para que essa passagem do comprometimento ao compromisso seja clara e 

se apresente bem alicerçada no pensamento de Sartre, o ponto que sustenta essa 

transição é o conceito de relação subjetiva e objetiva com o mundo e que determina 

os dois sentidos de toda postura humana como conduta de ser livre.  

Sobre essa relação, compreendamos que para Bornheim (2007), a filosofia de 

O Ser e O Nada as estabelece de dois modos: “A primeira é a relação do sujeito 

consigo mesmo, visto que o Para si se manifesta como presença a si; toda a moral 

só pode descobrir o seu fundamento na subjetividade do sujeito. A outra relação é a 



36 

 

de sujeito objeto” (BORNHEIM, 2007, p. 124). As relações que fundam a consciência 

de existência do ser humano no mundo são os princípios nos quais se compreende 

não somente a importância da fenomenologia na filosofia de Sartre, mas como ela 

fornece os conceitos fundamentais nos quais o autor tematiza a relação moral. 

A análise de Bornheim (2007) não focaliza o problema da moralidade 

segundo a definição de que todo compromisso surge como consciência de 

comprometimento. Desse comprometimento, pode-se alcançar o sentido da 

liberdade como consciência angustiada frente ao compromisso moral que funda a 

conduta humana de ser livre: renovar o ser que eu sou e assumi-lo sem desculpas, 

sem remorso, sem esquivas diante de si mesmo e dos sentidos nos quais se 

constitui o ser de minha essência. Mesmo assim, é importante destacar que o autor 

retoma alguns aspectos importantes da relação entre liberdade, moralidade e valor 

na filosofia de Sartre. 

Compreendendo que na relação entre liberdade, moral e valor, o ponto de 

partida é a realidade ontológica do Para-si definida como liberdade absoluta, 

busquemos compreendê-la a partir das duas formas de relação que o ser humano 

estabelece por sua conduta a partir do conceito chave: o Para-si. Anteriormente foi 

dito que o ser em si mesmo não encerra atividade, tampouco passividade por que 

ele é ausente de qualquer relação de si para consigo mesmo. Sendo assim, Sartre 

afirma que “O Para-si e o Em-si estão reunidos em uma conexão sintética que nada 

mais é do que o próprio Para-si. Com efeito, o Para-si não constitui senão a pura 

nadificação do Em-si” (SARTRE, 2003, p. 753). O que fundamenta as condutas 

humanas como atividade, portanto, como direcionamento a tudo aquilo que não é 

consciência e, consequentemente, sendo construção de sentido é por que o Para-si 

não tem outra realidade de ser, senão, essa nadificação. No próximo capitulo nos 

dedicaremos à questão do nada. 

 

2.6.1 O Para-si 
 

Ao afirmar que o Para-si nadifica o Em-si no conjunto dessa relação sintética 

que fundamenta a liberdade humana, vê-se que a ideia de essência, fundamento do 



37 

 

Em-si, é a coerência lógica de sua realidade e que pela atividade humana é 

alcançada pela consciência. A perspectiva de Sartre não é buscar apenas a 

compreensão dessa coerência; como foi dito que o sentido do cogito na filosofia de 

Sartre é o que permite conceituar o ser humano como existência envolvida na 

facticidade, o sentido mais correto de fenomenologia existencial é a existência 

humana.  

Para Cléa Gois e Silva (1999) o postulado da existência, expressada pela 

definição A existência precede a essência não autoriza pensar que, por sua 

realidade livre “trata-se de uma ontologia da existência pura, abstrata, sem 

consistência real. Trata-se, na verdade de uma ontologia total, que, examinando a 

essência da consciência na facticidade detecta sua liberdade na situação” (GOIS E 

SILVA, 1999, p. 01). O Para-si é a concretude da existência humana em relação a 

todo Em-si. A autora aborda o conceito do Para-si na ontologia de Sartre para definir 

que ele “implica uma consciência com poder nadificante e que, por isso, é liberdade 

que cria sua própria essência e os valores” (GOIS E SILVA, 1999, p. 02). O Para-si 

sartriano é o conceito de ausência de tutela traduzido para a ontologia. O ser 

humano lançado no mundo, dado entre as circunstâncias, é um ser livre, um poder 

nadificador, uma consciência que se inventa e elege os seus próprios sentidos de 

ser. 

O que nos trouxe ao Para-si foi a questão das condutas humanas como uma 

identidade concreta da liberdade. A concretude do Para-si, dada como criação, 

invenção de si mesmo necessariamente conduz o pensamento de Sartre a 

proposição de uma ética. Esse ponto foi assumido por Gerd Bornheim quando 

afirma que Sartre, levando essa definição do Para si até o campo da ética, pensa 

seu conceito chave, o valor, pela lógica do Para si: “Se a liberdade é absoluta, o 

valor não poderia apresentar consistência objetiva” (BORNHEIM, 2007, p. 124). 

Bornheim vê na postura de rejeição que Sartre tem em relação a fundamentar a 

moral no ser o porquê da liberdade ser, para o autor, o único fundamento dos 

valores. Por isso, Sartre assume a liberdade como valor absoluto da essência 

humana; tematiza que a consciência de liberdade assume uma forma especial de 

percepção de si mesmo, a angústia4, e por ela estabelece a postura fundamental 
                                                      
4 O porquê do conceito de angústia ser sido empregado por Sartre e que ele tenha papel fundamental 
na construção da relação humana como consciência de si e do mundo não especifica que o termo 



38 

 

que o ser humano deve ter frente ao segundo modo de relação entre liberdade e 

moralidade, a do sujeito-objeto: “Quando o homem se deixa determinar pelo objeto, 

ou por uma objetividade que se pretende autônoma, assume o espírito de seriedade 

e atribui mais realidade ao mundo que a si mesmo” (BORNHEIM, 2007, p. 125). 

 

2.6.2 O ser humano é projeto 
 

Entramos em outra questão que se situa no centro do debate entre 

comprometimento e compromisso das condutas humanas. Pela realidade do Para-si 

(construção de si mesmo em meio às circunstâncias) Sartre pensa o ser humano 

como projeto que se realiza em cada ato que se efetiva por meio de sua livre 

escolha e ação. Na relação com esse projeto que se concretiza pela liberdade, 

Sartre compreende que a postura humana pode assumir, por essa mesma liberdade, 

um encaminhamento que desvirtua o sentido do compromisso moral. Falamos de 

desvio do sentido de compromisso, por que a postura humana pode forjar uma 

conduta que busque relativizar o sentido de sua liberdade, não assumindo toda a 

extensão e profundidade do seu ser. Esta tomada de posição, em relação ao sentido 

originário da liberdade é a tentativa de suprimir a autenticidade pela qual Sartre 

defende que o ser humano deve pautar o seu modo de ser. “Posso dispor de um 

poder nadificador no bojo da própria angústia. Este poder nadifica a angústia 

enquanto dela fujo e nadifica a si enquanto sou angústia para dela fugir” (SARTRE, 

2003, p. 89). Não é a toa que a má-fé é uma postura que o ser humano pode 

assumir, segundo Sartre, a fim de mascarar a sua própria angústia. 

O itinerário que é apresentado é o da construção do juízo moral que Sartre 

elabora a partir de uma imbricada ligação de conceitos e significações nos quais a 

questão da essência humana passa a ser pensada como liberdade, portanto, um 

valor em si mesma, constituindo-se pela intencionalidade da consciência como 

captação do ser do objeto e do seu próprio ser, no tempo, (relação fenômeno-objeto) 

como um sentido próprio de seu modo de ser livre. 
                                                                                                                                                                      
angústia tenha, em si mesmo, tal significação, mas que Sartre o insere em sua filosofia a fim de 
expressar, pelo sentido da palavra, o estado, a conduta e o sentido nos quais o ser humano assume 
o compromisso de ser o legislador de todos os valores.  



39 

 

Falamos da má-fé como conduta humana que busca a fuga da liberdade por 

meio de uma postura que visa mascarar a densidade do Para-si em relação ao 

compromisso moral que devo assumir.  Afirmamos que isto é o centro da conduta 

filosófica de Sartre em relação à moral; tal questão foi estruturada, pelo autor, a 

partir do modo de ser livre que cada ser humano protagoniza. Se a conduta humana 

pode estabelecer uma estratégia de fuga à realidade, buscando objetificar-se, tal 

como o Em-si é, afirmando “que sou minha essência à maneira de ser do Em-si” 

(SARTRE, 2003, p. 87). Tento então captar-me como um outro, um fora objetivo, 

determinado, como uma coisa. O autor reforça o sentido da liberdade como sendo 

esse sentido: o de definição da essência humana. 

Percorrendo o sentido desse conceito, tal como Sartre teve que responder a 

essa questão da conduta humana que busca negligenciar sua própria liberdade, 

segundo o que o autor tematiza ser a essência humana, o que seria o espírito de 

seriedade que ele descreve pela análise da má-fé? O sentido com que Sartre pensa 

esse conceito é, como Gerd Bornheim (2007) apresentou, o conceito de 

determinação, ou seja, é tudo que “bloqueia a espontaneidade inventiva dos atos” 

(BORNHEIM, 2007, p. 125). Podemos definir que, a partir dessa estrutura de 

pensamento, não seria redundante voltar à discussão sobre uma natureza humana 

anterior à existência e condicionando-a ao seu modo de ser atemporal e 

acircunstancial. A partir dessa análise, busca-se o elo do sentido existencial da ação 

como elemento fundamental para o desenvolvimento da ideia de relação moral a 

partir de um compromisso alicerçado na liberdade, traduzido como renovação de 

mim mesmo. 

Havendo uma natureza humana anterior à existência, no modo como Sartre 

concebe esse conceito, certamente nela estariam dadas todas as condições de 

regulação moral no trato com a liberdade. Como nos remetemos anteriormente à 

definição da consciência como intencional, então, por uma natureza humana, 

haveria no ser da consciência um conteúdo fixo, um EU estrutural em que todas as 

relações humanas dadas no campo da ação, do desejo, do conhecimento, fossem 

determinadas por um elo fundamental. 

Como sabemos, a postura filosófica de Sartre é a de conceber um 

pensamento que rejeita qualquer tipo de determinação para o que se pode chamar 



40 

 

de realidade humana. Para o autor o que isso significa? Sartre parte do conceito de 

relação entre o ser humano e o mundo para designar que “a relação entre existência 

e essência não é igual no homem e nas coisas” (SARTRE, 2003, p. 68) de modo 

que, o ser do humano não sendo designado na mesma ordem do ser das coisas, 

qualquer tentativa de interpretar a realidade humana é propor uma filosofia que se 

isola no campo da ontologia para se dedicar a um campo único entre todas as 

coisas que há: a existência humana. 

A existência humana não se reduz apenas à vida física de cada ser humano, 

ela se universaliza em toda construção de sentido humano a partir da ação de cada 

homem e cada mulher no mundo. A vida é mais do que simplesmente viver, ela é 

construção do sentido da existência nas quais as razões de viver se tornam as 

razões de ser. Sartre pensa a condição humana, como o fato de o ser humano impor 

sentido ao mundo, ele utiliza o exemplo do escritor que pensa a redação de um livro: 

como considerar esse fato pontual em relação à sua existência? Para Sartre, mais 

do que o conjunto das palavras utilizadas, está o sentido de existência e vida que as 

palavras empregadas naquele texto esboçam a ideia e o sentido em que a liberdade 

e a compreensão do ser (a existência) se relacionam no escritor. “Para que minha 

liberdade venha a se angustiar com este livro que escrevo, é preciso que ele 

apareça em sua relação comigo” (SARTRE, 2003, p. 81). 

Nessa relação, Sartre afirma que há uma tripla descoberta: a primeira é a da 

essência do ser humano na relação com o ato fundador do sentido: “Fui um querer 

escrever o livro, pois o concebi, achei de interesse escrevê-lo e me tornei de tal 

modo que já não posso ser compreendido sem levar em conta de que este livro foi 

meu possível essencial” (SARTRE, 2003, p. 81). A outra é a que empreende o 

sentido do ato em relação à essência: descubro “o nada que separa minha liberdade 

dessa essência (‘fui querer escrever esse livro’, mas nada, sequer aquilo que fui, 

pode me obrigar a escrevê-lo)” (SARTRE, 2003, p. 81). A terceira é a que “descubro 

a possibilidade permanente de abandonar o livro como condição mesma da 

possibilidade de escrevê-lo e sentido da minha liberdade” (SARTRE, 2003, p. 81). 

Para Sartre, cada ato encerra o comprometimento da minha liberdade por que 

envolve a constituição da essência de ser no sentido de cada ação praticada. Então 

se dirá que Sartre encerra o ser humano na ação? Não, mas que ele se anuncia e 



41 

 

põe sua liberdade em questão a partir de cada ato praticado como construção 

consciente do sentido de ser.  

Em cada ato, comprometo minha existência naquilo que objetifica o sentido 

de minha liberdade e nadifica o que eu sou no presente em vista do futuro. Assim se 

compreende por que, para Sartre, a liberdade é o fundamento dos valores. A 

liberdade é o fundamento de toda ação humana e nenhum ato é isento dessa 

liberdade que constrói o sentido da ação. “A cada instante somos lançados no 

mundo e ficamos comprometidos. Significa que agimos antes de designar nossos 

possíveis, e estes, que se revelam realizados ou em vias de se realizar, remetem a 

sentidos que, para serem postos em questão requerem atos especiais” (SARTRE, 

2003, p. 82). Como a existência em si mesma está fundamentalmente ligada à 

consciência como a estrutura pelo qual o existir se radica no mundo, é preciso 

compreender o alcance dessa radicalização no modo como o autor a problematiza. 

Tudo o que toca o ser humano remete ao sentido da sua essência com liberdade por 

que remete à intencionalidade da consciência. Sartre rejeita toda e qualquer ideia de 

natureza humana. Isso porque ele é indiferente a toda e qualquer pretensa 

determinação que se faça a priori, ou seja, o ser humano não tem nada que o 

conduza e o determine diante da vida. Sua ação nada mais é do que fruto de suas 

escolhas. 

 

2.7 A ideia de fenômeno 
 

Avançamos e chegamos à análise da ação. Ela só pode ser definida por 

aquilo que realiza, como ato livre e consciente e o que realiza é dado como 

realidade efetivada num espaço: o mundo é o lugar de toda ação. Vamos apreender 

esse sentido pela ideia de fenômeno, pois, a ação, fazendo surgir a consciência de 

concretude do mundo, ilumina a ideia de fenômeno como contributo para o sentido e 

para o conceito de realidade. Na ideia que estabelecemos, temos por certo que é 

preciso que se encaminhe à ideia de fenômeno a fim de compreender o sentido em 

que a questão moral será trabalhada, tendo por plano de fundo o que já se discutiu 

como compromisso e comprometimento. 



42 

 

No ponto anterior, acerca da percepção originária de si, um dos elementos 

focados foi o mundo. Então, o que podemos definir do mundo é o sentido de sua 

existência como algo concreto para o ser humano. A ideia de atividade não nos 

deixa equívocos em relação a isto. O que define o ser humano como um ser no 

mundo é a concretude do mundo. Para compreender o mundo, Sartre se valeu do 

instrumental conceitual e metodológico da fenomenologia. Um dos conceitos 

fundamentais pelo qual vamos interpretar a filosofia moral de Sartre é o de 

fenômeno. Primeiro já vimos, através da interpretação de Gerd Bornheim (2007), 

como a filosofia de Sartre estabelece dois modos de relação no mundo: a que de 

define pela subjetividade – a relação de si para consigo mesmo da consciência e a 

que se define pela objetividade – o ser humano e o mundo; passemos, pois, à 

análise específica de como a ideia de fenômeno estabelece o sentido do 

comprometimento da liberdade com os atos e os seus sentidos que definem a 

inseparabilidade da essência do ser humano na relação com o mundo.  

A importância de abordar o modo como Sartre assume essa herança 

conceitual da fenomenologia é por que muito dos conceitos nos quais a 

fundamentação moral é alcançada na filosofia sartriana segue a mesma estrutura 

pela qual ele compreende o fenômeno. Quando não é pelo fenômeno propriamente 

dito, é pela construção de um sentido de tempo fenomênico, aquele que presentifica 

à consciência a aparição e o próprio ser desta aparição. Esta aparição se manifesta 

presentificando, também, a própria consciência em relação ao instante em que é 

intencionalidade, ou seja, captação do ser de algo e construção de um sentido. É o 

presente da intencionalidade e o presente do tempo histórico onde a essência 

humana será captada como sendo o havendo sido. Sartre afirma que uma das 

características humanas é sempre ser, temporalmente, consciência de sua essência: 

“O homem leva consigo, continuamente, uma compreensão pré-judicativa de sua 

essência, mas, por isso, acha-se separado dela por um nada. A essência é tudo o 

que a realidade humana apreende de si mesmo como havendo sido” (SARTRE, 

2003, p. 79). 

Já foi argumentado que pela ideia de fenômeno, Sartre introduz na obra O 

Ser e o Nada a reflexão sobre a realidade; se o sentido da existência, pondo em 

questão a liberdade, é o modo como a ação torna expresso o sentido de minha 

essência, então a realidade da existência é uma questão fenomênica, pois através 



43 

 

da análise do fenômeno de ser compreendo minha própria identidade. Toda 

realidade do mundo e de minha existência é fenômeno e remete à estrutura mesma 

da consciência: a intencionalidade revela a minha realidade ao mesmo tempo que a 

das coisas. Para se falar, como já foi dito, de uma realidade humana e que esta não 

se desgarra do mundo, é preciso compreender qual é a realidade do mundo: o 

mundo não é apenas um fenômeno, tudo o que nele existe são fenômenos que 

compõem o conceito mundo, portanto, para Sartre, toda realidade humana é 

percepção imediata da realidade do mundo como fenômeno. 

Isso gera a necessidade do autor justificar a sua escolha de definir a realidade 

por este conceito, propondo a superação de toda forma de dualismo. Da mesma 

forma como Sartre define a unidade da consciência como intencionalidade, ele 

também aplica à fenomenologia para descrever a realidade do mundo e apontar 

para a sua unidade a partir da aparência de cada coisa, revelada como fenomênica 

e que constitui o ser de sua essência. 

Já foi vista a importância do cogito para o desenvolvimento da filosofia de 

Sartre. A sua preocupação, ao abordar o fenômeno como um conceito em que se 

edifica a concepção de realidade é mostrar que a realidade se constitui numa 

unidade entre o que aparece e o ser mesmo da aparição. O que realmente 

caracteriza, segundo o autor, o ser do fenômeno é que “manifesta tanto sua 

essência quanto sua aparência e não passa de uma série bem interligada dessas 

manifestações” (SARTRE, 2003, p. 17). Pelo fenômeno, posso compreender o 

sentido de cada ato como concretude da ação; no caso da condição humana, a 

liberdade que é requerida em cada ato como o sentido próprio da essência humana 

envolvida pelas possibilidades que o mundo encerra é o que sustenta a ação. 

Uma vez que a estrutura da consciência é a intencionalidade, a 

fenomenologia não poderia se constituir como uma ciência se não alcançasse o ser 

da manifestação, a aparição, se ela não encerrasse em si mesma também a sua 

essência. A consciência se volta para a unidade do fenômeno consigo mesmo, ou o 

que Sartre chama de objetividade. Esse conceito fundamentará o que ele chamará 

de ser Em si. Se a consciência se dirige a algo que não ela mesma, mas a uma 

realidade da qual capta a manifestação, esta deve ser objetiva: não deve depender 

da consciência senão para ser revelada por ela. 



44 

 

Dois elementos já se anunciam nessa ideia de fenômeno: o primeiro já 

anunciado é o da objetividade do ser do fenômeno dada no fundamento da realidade 

subjetiva do ser humano: “A realidade desta taça consiste em que ela está aí e não 

é o que eu sou” (SARTRE, 2003, p. 17). Não sendo eu a realidade da taça, devo 

perceber que a realidade que compõe a minha percepção pertence a outro modo de 

ser. O fenômeno se liga a intencionalidade da consciência, assim como a 

objetividade se liga à subjetividade como constituintes da atividade reflexiva. O 

segundo elemento que se sobressai à ideia de fenômeno é o de especificá-lo como 

um modo distinto de ser que compõe a percepção do mundo físico e do mundo 

“psíquico” ou transcendente, por que se remete direto à consciência. 

Desse modo, se o objeto não tem por trás de si um ser que esteja nesse 

‘recuo’ como o seu fundamento, mas o conserva ele mesmo em cada uma de suas 

manifestações então, quando a consciência atinge a aparição, também alcança a 

sua essência. Sartre justifica o caráter unificador e intencional da consciência pela 

unidade do fenômeno: alcança-se o objeto como um todo e não apenas o seu 

aparecimento. A intencionalidade existe e subsiste por que alcança o absoluto de 

cada coisa; ela é a captação reveladora do ser de cada coisa que apreende. 

A consciência não é apenas revelação da realidade física do mundo. Com 

esta temática, Sartre define o norte pela qual a questão da intencionalidade alcança 

o fundamento das relações de consciência segundo o que aqui se estabelece a 

partir dessa filosofia quando da reflexão acerca do pensamento moral e da 

consciência de liberdade. Definindo-se o agir moral pelos atos que o fundamentam, 

cada ato não encerra senão, em si mesmo, a unidade do próprio fenômeno que a 

ação revela. Cada ato, baseado nos seus motivos, não manifesta os motivos da 

ação como um ser que esteja por trás do ato, ao contrário, a estrutura mesma do 

motivo define que ato e motivo se constituem numa unidade. 

O que permite à consciência, segundo Sartre, expulsar todo conteúdo de seu 

interior para encontrá-lo no mundo é que “a consciência e o mundo surgem 

simultaneamente: exterior por essência, o mundo é por essência relativo a ela” 

(SARTRE, 1968, p. 29) tal como afirmou Husserl a partir da ideia de 

intencionalidade. Toda consciência é consciência de algo, Sartre prioriza na 

conceituação da consciência o seu sentido de exterioridade. Portanto, compreende-



45 

 

se que, para a articulação do sentido moral da liberdade, Sartre defenderá que os 

atos da consciência (pegar, cheirar, amar, odiar, querer, etc.) se encerram nos 

motivos (ao precisar tomar nota de algo, pego a caneta que está próxima e 

disponível a mim), tal como a ação igualmente se identifica aos seus motivos – “a 

ação é, por princípio, intencional” (SARTRE, 2003, p. 536), diferentemente da 

essência da coisa que se manifesta na sua aparição à consciência, pois é na sua 

aparição que se apresenta o seu próprio ser. Em termos de consciência: a essência 

da coisa é o seu conteúdo. 

Por isso, a consciência será, para Sartre, esse esvaziamento de todo 

conteúdo a ponto de encontrar no mundo toda a realidade de cada fenômeno e 

poder, a partir deste esvaziar-se, construir o sentido de sua moral. “O primeiro passo 

de uma filosofia de ser, portanto, expulsar as coisas da consciência e restabelecer a 

verdadeira relação entre esta e o mundo, a saber, a consciência como consciência 

posicional do mundo” (SARTRE, 2003, p. 22). Torna-se inevitável, então, que Sartre 

tenha que construir uma base filosófica em que a intencionalidade voltada ao 

fenômeno assuma esse fenômeno como uma forma de ser e que ela também seja 

uma forma de ser naquilo que é a sua estrutura: a angústia como consciência de 

liberdade, por exemplo, é a base na qual a estrutura da consciência, como reflexiva, 

age entre as coisas do mundo pelas possibilidades que surgem a ela, insurgidos 

entre os atos realizados. 

Nesse sentido, o mérito do autor na introdução da ideia de fenômeno é que 

definida a objetividade do fenômeno, a consciência surge como subjetividade 

“atraída” pelo ser que aparece, sendo ela mesma um ser que não aparece senão na 

forma de uma consciência de ser. “Toda consciência, mostrou Husserl, é 

consciência de alguma coisa. Significa que não há consciência sem esse 

posicionamento de um objeto transcendente” (SARTRE, 2003, p. 22). Essa 

consciência radica-se no mundo, deste modo, toda expressão humana de efetivação 

de sua realidade no mundo, é a realização de uma intencionalidade entre 

fenômenos.  

A realidade humana vai ser trabalhada por Sartre no sentido dessa 

realização, ou pelo menos, como intenção de se realizar, senão corre-se o risco de 

conceber uma realidade humana afastada do mundo. A ela será dada um modo de 



46 

 

ser que irrompe no espaço do mundo de forma única: a intencionalidade é um ser 

em direção ao ser em si, isto é, um ser para o qual o fenômeno surge em sua série 

de aparições. Os modos de ser que Sartre tematiza em sua obra, são definidos, 

portanto, a partir da unidade do fenômeno e da transcendência da consciência. 

 

2.7.1 A consciência como estrutura transcendente de si mesma. 
 

Ao considerar a questão da intencionalidade que marca toda a atividade 

humana, Sartre percebe a necessidade de justificar fenomenologicamente que a 

intenção dos atos não depende unicamente dos atos em si mesmos, ou seja, porque 

não é somente o ato em si que se pode considerar como diretivo. Antes de tudo, é 

preciso ir ao sentido de cada ato, mas tendo como fundamento uma realidade em 

que esse sentido possa ser pensado como o ser do agir, do querer, do fazer e assim 

por diante, de acordo com a ideia de fenômeno. Com esse questionamento, Sartre 

esboça a introdução de O Ser e o Nada. Nessa introdução, o autor busca superar a 

questão dos diversos dualismos que conduzem a compreensão da realidade e 

estabelecer um único: o do ser do fenômeno e do fenômeno de ser. É desse modo, 

pela superação de todos os outros dualismos mantendo-se apenas o que se assenta 

pela ideia de fenômeno captado pela imediatez da relação do ser humano no mundo 

(escolha, medo, ação, fuga, engajamento), que segundo Sartre, pode-se chegar à 

questão ontológica do existente e suas manifestações. “A ontologia será a descrição 

do fenômeno de ser tal como ele se manifesta, quer dizer, sem intermediários” 

(SARTRE, 2003, p. 19). Considerando que o fenômeno é um todo organizado, o 

existente é fenômeno e pode ser apreendido como tal, pois se encerra em suas 

qualidades: o objeto pelo seu ser e seu sentido, a consciência pelo seu não ser em 

relação ao objeto, e por sua transcendência. 

Cada ato compõe em si mesmo a sua intenção, mas ela não será 

alcançada senão quando for encontrada naquilo pelo qual todo sentido emerge 

como intencionalidade.  

A tese de que cada ato encerra uma compreensão de intencionalidade 

leva-o a perceber que o ato moral não está encerrado na ação em si mesma, mas 

no fundamento que o sustenta como ato moral em si mesmo e de acordo com o 



47 

 

propósito que busca realizar. Analisar a ideia da intencionalidade e da 

transcendência da consciência se faz necessário para perceber como o fundamento 

moral e dos valores não encontra em si mesmo o sentido pelo qual irá se definir. 

Esse fundamento será, primeiramente, uma consciência moral e de valores em vista 

de algo que busca realizar, esse algo é um desejo de ser:  

A liberdade identifica-se com a falta, pois é o modo de ser concreto 
da falta de ser. Ontologicamente, por conseguinte, tanto faz dizer que 
o valor e o possível existem como limites internos de uma falta de ser 
que só poderia existir enquanto falta de ser – ou que a liberdade, ao 
surgir determina seu possível e, com isso, circunscreve seu valor 
(SARTRE, 2003, p. 692).  

 

Sartre justifica essa postura afirmando que estamos constantemente 

envolvidos por situações que exigem de nós a definição do sentido de nossa 

existência e que buscamos realizá-la por meio da liberdade. O que decorre do 

princípio a que nos referimos – que a situação em si mesma não tem fundamento 

algum – é por que ela se expressa como um conjunto de possiblidades entre tantas 

outras. A definição de sentido e, consequentemente, de valor, através da escolha de 

um possível, como sendo o meu possível imediato, que se torna a exigência de 

definição do sentido de nossa existência livre a partir desta ou daquela situação que 

um fundamento seja reclamado; esse fundamento: 

não poderia ser de modo algum o ser, pois todo valor que 
fundamentasse sua natureza ideal sobre seu próprio ser deixaria por 
isso de ser valor e realizaria a heteronomia de minha vontade [...] o 
valor só pode revelar-se a uma liberdade ativa que o faz existir como 
valor simplesmente por reconhecê-lo como tal (SARTRE, 2003 p. 
82).  

Por essa análise, alcançamos a correlação entre estrutura da consciência e a 

estrutura da liberdade como compromisso moral. Pela afirmação que a situação não 

tem um fundamento em si mesma, mas só em relação ao sentido de ser, Sartre 

relaciona que isso se define não apenas no campo da ação, mas para o campo 

axiológico também. “O valor extrai seu ser de sua exigência, não sua exigência de 

seu ser” (SARTRE, 2003, p. 82). Sartre assume isso pelo prisma da individualidade. 

Os valores dependem de mim e não estão em mim como um conteúdo, mas 

como uma postura diante desta ou daquela exigência. Sartre recorre à descrição 



48 

 

fenomenológica da consciência para apresentar o fundamento moral. A consciência 

é sempre consciência de alguma coisa e, nesse sentido, entendo um duplo 

movimento reflexivo: como consciência de algo que não eu mesmo – a consciência 

é transcendência e intuição reveladora, “significa que não existe ser para a 

consciência fora dessa necessidade de ser intuição realizadora de alguma coisa” 

(SARTRE, 2003, p. 34); e a consciência também é consciência de mim mesmo 

enquanto experiência existencial. Sartre analisa a estrutura da consciência como 

transcendente e afirma que tal estrutura não elimina a subjetividade. Segundo o 

autor, “o que podemos chamar de subjetividade absoluta é a consciência (de) 

consciência” (SARTRE, 2003, p. 34). A transcendência, para Sartre, não remete à 

revelação de uma realidade absoluta fora da realidade humana e que a fundamente. 

Não há espaços fora do contexto humano que possam ser considerados 

fundamentais ao próprio humano.  

O modo como Sartre descreve que a condição humana não encontra o 

sentido de sua liberdade senão na própria estrutura da consciência e como isto se 

liga à subjetividade absoluta como consciência de si, sugere que todo traço 

fundamentalmente humano se caracteriza por uma consciência que é revelação de 

sua essência mesma e do sentido de existir: encontrar o sentido, o porquê da 

realidade humana será um dos pontos que o autor irá se debruçar a fim de 

estabelecer os marcos que aqui serão destacados em vista do problema moral. 

Sartre está preocupado em fundamentar a consciência moral a partir da adoção de 

valores sem que se entenda por esta adoção o inclinar-se a conteúdos morais, 

tomados como válidos e dados ao ser humano antes de sua existência como um 

princípio de determinação da ação humana. “Nada justifica minha adoção dessa ou 

daquela escala de valores. Enquanto ser pelo qual os valores existem, sou 

injustificável” (SARTRE, 2003, p. 83). 

Para Sartre, cada conceito de atitude moral encerra uma forma própria de 

ser esta consciência, ao mesmo tempo que cada forma de ser seu fundamento 

moral constitui nada mais do que a própria consciência de si como essa 

subjetividade absoluta. Um problema que poderia ser lançado à filosofia de Sartre é 

que ele nega a existência de uma natureza humana pela estrutura da consciência e 

ao mesmo tempo parece reafirmá-la por meio dessa mesma estrutura de 

consciência: a intencionalidade da consciência poderia ser vista como a natureza do 



49 

 

ser humano, uma vez que ela encerra todos os sentidos de sua transcendência. 

Vale ressaltar que essa intencionalidade, ao contrário de uma natureza humana 

dada – que é a que aparece no sentido da crítica de Sartre – uma natureza humana 

que se constrói na relação da liberdade não é a priori; ela se define continuamente 

como reflexão da percepção originária de si e constrói sua essência como modo de 

ser. Se essa ideia de natureza ou essência humana encerra todos os sentidos numa 

única expressão, é por que continuamente se envolve com todas as perspectivas 

humanas. 

Sendo assim, é necessário rever o conceito de transcendência. Por 

transcendência, Sartre define toda uma perspectiva de fundamentar a realidade 

humana no concreto. Isso nos ajudará a entender de que modo a subjetividade é 

compreendida e em que medida é por ela que se constrói a relação moral aqui 

abordada no pensamento de Sartre. Ora, já que a transcendência não elimina o 

imanente, mas o capta e não se separa do subjetivo, mas o caracteriza, desse 

modo, a filosofia de Sartre elabora uma compreensão do universal no concreto; tudo 

que é fenômeno é universal e ao mesmo tempo concreto por que é captado pela 

consciência. Não há universalidade, nem totalidade que seja formada fora da 

estrutura transcendente da consciência. O outro aparece inserido e determinado 

nessa relação de estrutura transcendente da consciência.  

Enquanto aparição, o fenômeno é em si mesmo, captado pela consciência 

é uma singularidade objetiva dada à reflexão. Fora dessa relação não há o que 

possa ser dito, por que não há apreensão de sentido. Entenda-se daí, também, a 

captação da consciência de liberdade como angústia e de moralidade como 

responsabilidade. Não há para a transcendência um universal abstrato por que, 

desse modo, teríamos que dizer que o ser da aparição não é o mesmo do 

fenômeno, é outro que não o da aparência. A consciência, em sua transcendência, é 

ao sentido e não a outro ser que se dirige e que revela na estrutura de uma 

revelação revelada. “O sentido do ser do existente, na medida em que se revela à 

consciência, é o fenômeno de ser” (SARTRE, 2003, p. 36). O conjunto da relação 

transcendência-imanência quer assentar a realidade no aqui, no dado captado e 

revelado.  



50 

 

É nesse terreno que Sartre lança a sua filosofia assumindo todos os riscos 

de se prender ao subjetivismo, tornando a condição humana uma questão do 

pensamento; aterrada na consciência, a filosofia de Sartre pode desconsiderar, 

ainda que momentaneamente, a facticidade para definir a situação ontológica do ser 

humano. A aparição do Para-si como expressão da consciência é o que faz com que 

o Em-si revele-se como existente; não é fora do Em-si que a ontologia existencialista 

recolhe a sua intuição original. Ao contrário, pela transcendência se define que a 

“realidade humana” é uma condição, uma postura diante do ser dada nessa relação 

entre imanentes; essa relação é histórica, por que emerge das circunstâncias. 

Para compreender essa relação, entendamos o sentido de afirmar que a 

consciência também é histórica. O ponto de partida que se assume é afirmar que a 

consciência é histórica, e nela, o sentido da liberdade e da moralidade também o é. 

“A moralidade deve ser histórica, quer dizer, trazer o universal na história e o 

assumir na historia” (SARTRE, 1983, p. 14) tal qual a consciência empreende com o 

fenômeno. Como transcendência, a consciência busca a captação do imanente; a 

moral recolhe o seu sentido desse imanente como um universal-aqui: “A moral é um 

empreendimento individual, subjetivo e histórico” (SARTRE, 1983, p. 14). A 

humanidade que me toca é esse conjunto de pessoas aqui, com seus problemas, 

projetos e ações, é esta sociedade-aqui. 

Podemos brevemente falar da questão da convivência a partir da postura 

filosófica de Sartre. Se uma das teses que conduz a nossa pesquisa é a da 

liberdade que sustenta uma conduta moral, essa moral sofrerá os impactos de sua 

efetivação e legitimação no coletivo, ou seja, no contato com outros seres humanos. 

Segundo o autor, todo coletivo que aparece a mim no vértice de meu 

empreendimento estabelece, dessa maneira, o impulso à concretização da minha 

moral e, por isso, o porquê de minha angústia: tendo sempre que escolher e cercado 

pelas circunstâncias que o toca, o ser humano é o único legislador de seu sentido e 

de sua concretização. Minhas escolhas encerram não somente a minha decisão, 

mas se lançam às decisões dos outros como um sentido concretizado e atribuído às 

ações que realizo, tal como Sartre defendeu no Existencialismo é um humanismo: 

Se sou operário e se prefiro aderir a um sindicato cristão a ser 
comunista, se por esta adesão quero eu indicar que a resignação é 
no fundo a solução que convém ao homem, que o reino do homem 



51 

 

não é na terra, não abranjo somente o meu caso: pretendo ser o 
representante de todos, e por conseguinte a minha decisão ligou a si 
a humanidade inteira (SARTRE, 2004, p. 204). 

 

É muito claro o sentido de ação interessada na filosofia de Sartre. É óbvio 

que toda ação se encerra em interesses, contudo, esse fundamento será o norte 

pelo qual a moral sartriana também estará assentada. Segundo a citação 

apresentada, é possível perceber a postura moral do ser humano, segundo o 

pensamento de Sartre, como de uma moral de sentido universal dada na relação 

mais imediata: por meio das escolhas o ser humano se torna o legislador de todo 

comportamento. Cada ser humano deseja, por suas escolhas, estabelecer um 

padrão no qual sua moral seja reconhecida e possivelmente adotada. “Não há dos 

nossos atos um sequer que ao criar o homem que desejamos ser, não crie ao 

mesmo tempo a imagem do homem como julgamos que deve ser” (SARTRE, 2004, 

p. 204). Se a ação se encerra na vontade de ser um ponto de referência, pois cada 

ação se fundamenta em seus motivos, Sartre afirma que a ação tem, no sentido 

universal da convivência humana, um interesse de efetivar a postura moral universal 

do ser humano a partir do interesse de tornar minha postura um referencial para os 

outros. 

 

2.7.2 A subjetividade 
 

No aspecto do que foi dito anteriormente: a intencionalidade é o sentido do 

fenômeno de ser da consciência, é necessário investigar a ideia que Sartre esboça 

sobre a subjetividade de modo a perceber o sentido com o qual ela irá ‘preencher’ a 

relação transcendente dada pela consciência, como uma construção de sentido de 

ser diante do mundo. A subjetividade sartriana é mais do que um ponto de reflexão 

acerca da identidade ou uma questão estritamente epistemológica, ela é uma 

postura fundamentada pela consciência de si: “a consciência é um ser para o qual, 

em seu próprio ser, está em questão o seu ser enquanto este ser implica outro ser 

que não é si mesmo” (SARTRE, 2003, p. 35). Como a intencionalidade é uma 

espontaneidade diante do mundo, mas a ação, como foi mostrado anteriormente, 

encerra num interesse particular de cada ser humano em legar a sua 



52 

 

referencialidade moral a toda humanidade, a subjetividade é o que permite que o 

indivíduo apareça, na filosofia de Sartre, nessa relação entre a espontaneidade e a 

ação. A transcendência da consciência constitui uma subjetividade absoluta, tudo 

está para ela como revelada e fora dela, nada. A condição humana é ser 

consciência de; é ser uma subjetividade absoluta: tese que gerou inúmeras 

controvérsias à filosofia de Sartre. Esse é o ponto que agora será analisado: a 

subjetividade. 

A subjetividade é fundada na consciência. Sartre concentra e faz depender da 

consciência toda a realidade humana como condição. A leitura atenta de O 

Existencialismo é um Humanismo indica-nos tal perspectiva: a moral, as escolhas, o 

projeto fundamental, a condição humana, tudo o que se diz do ser humano se 

constitui como subjetividade absoluta e ela “só pode se constituir frente a algo 

revelado” (SARTRE, 2003, p. 34). Este é o sentido da assunção da História pela 

consciência de si. 

Yvan Salzmann (2010) ao escrever o livro Sartre et l’authenticité: vers une 

ethiqué de La bienveillance réciproque5 busca esclarecer o sentido com que Sartre 

estabelece que os seres humanos determinam, por sua ação, laços que 

fundamentam uma responsabilidade entre todos e para com todos e esta 

consciência de responsabilidade é que conduz a uma ética da boa convivência. O 

ponto de partida de Salzmann (2010) é que desde os primeiros escritos, Sartre 

considera a condição humana como uma existência consciente de sua própria 

existência; “Sartre considera que o homem é existente consciente: ele é consciente 

do mundo e de si mesmo” (SALZMANN, 2010, p. 19). Ele reforça que o sentido com 

que Sartre conduz essa reflexão expressa a influência da fenomenologia de Husserl 

no seu pensamento; Sartre explorou o sentido da intencionalidade para defender a 

ideia de que o ser humano é esse ser consciente de toda ação que pratica, de todo 

sentido que estrutura sua ação e, principalmente, de que todo elo que estabelece a 

ação em relação com tudo o que há em proximidade do ser humano. 

Sob o aspecto dessa consciência, o autor diz que “duas fórmulas gerais são 

frequentemente usadas como termos gerais para definir o pensamento de Sartre: a 

existência precede a essência e o homem está condenado a ser livre” (SALZMANN, 

                                                      
5 Numa livre tradução: Sartre e a autenticidade: rumo a uma ética da boa vontade recíproca. 



53 

 

2010, p. 44). Estas duas fórmulas esboçam o eixo conceitual no qual se pode 

compreender o compromisso universal de uma ética da boa vontade mútua. A 

contribuição que aqui assumimos dessa perspectiva é que ambas definem a 

subjetividade requerida ao ser humano no pensamento de Sartre por que este ser 

humano, que assim é definido, é uma rechaça viva a toda determinação, é uma 

existência livre que se assume sem precedentes, sem buscar fora de si outro 

fundamento que não o seu próprio não-ser, sua liberdade. Seu compromisso não é 

com uma realidade distante de si, mas com a realidade que o toca, tanto na forma 

história (dos fatos transcorridos) como da convivência entre nós.  

O pensamento de Sartre abre caminhos para compreender a intencionalidade 

husserliana por uma via existencial cujo foco seja a relação humana no mundo e 

entre os demais seres humanos, tal como o autor buscou demonstrar: A 

intencionalidade “se apresenta sob uma perspectiva existencial e bem à maneira de 

Sartre do princípio da intencionalidade husserliana” (SALZMANN, 2010, p. 19). A 

leitura da obra de Sartre, pela contribuição que aqui destacamos do texto de Yvan 

Salzmann (2010), tem como ponto central a condição humana como consciência de 

sua existência no mundo. Vale acrescentar que essa consciência, acontecida de 

maneira imediata, pode irromper de qualquer maneira, é um fato abrupto da própria 

existência: ela acontece e não se justifica em antecedentes; seu próprio acontecer é 

sua justificativa. O momento da percepção originária de si tem na consciência a sua 

constituição.  

Desse momento, Nélio Vieira de Melo afirma ser uma experiência existencial 

de ser consciência: “esse captar-se a si mesmo como experiência fundacional da 

consciência de si é a primeira descoberta de ser homem no mundo. É o primeiro 

impulso, a primeira experiência humana” (MELO, 2003, p. 17). Como experiência de 

existir, o indivíduo primeiro se descobre, depois reflete sobre sua própria percepção. 

“O homem primeiro existe, se descobre, surge no mundo e que só depois se define” 

(SARTRE, 2004, p. 202). O conhecimento não é primeiro, é posterior a esta 

experiência: ele se define existente primeiro para definir sua existência depois. 

Como a consciência necessita de algo que a “atraia”, a existência é a consciência 

primeira de se constituir nessa atuação, sendo, ao mesmo tempo, reveladora desse 

algo que a atrai e tendo-o como já existente quando o revela. 



54 

 

Já destacamos a questão do ateísmo em Sartre. MELO (2003), cuja pesquisa 

foi a relação entre os seres humanos pela via do compromisso moral, focando a 

escolha de si como a escolha de toda a humanidade, chama atenção primeiramente 

para a percepção de que a experiência de si como existência não comporta outra 

realidade que não a da condição humana em si mesma: “Nela o indivíduo se 

descobre só, abandonado, jogado no mundo, entregue ao próprio fazer-se” (MELO, 

2003, p. 16). A percepção de si é um isolamento profundo e um distanciamento 

infinito a toda outra realidade que não seja puramente humana, de tal modo que a 

percepção de si é a construção de todo sentido pelo qual o ser humano pode ser 

compreendido em seu ser. Essa plenitude de construção de sentido é dada na 

impossibilidade, para o ser humano, de superar a sua subjetividade em vista de uma 

objetividade dada por uma natureza determinada e, assim, querer atingir o mundo 

sem que a consciência e a existência estejam implicadas aí.  

Essa via de compreensão da condição existencial do ser humano leva, como 

na maioria dos leitores de Sartre, à questão de Deus, tema este claramente presente 

em O existencialismo é um Humanismo (2004). Nessa obra, Sartre conduz o seu 

ouvinte e leitor a perceber o que é o ateísmo em sua obra, em termos gerais, não é 

uma doutrina da negação de Deus como uma prova de sua inexistência, mas é a 

descoberta de si como solidão, abandono, indeterminação e subjetividade absoluta. 

Sendo que “a existência é a verdade na qual se funda a sua consciência” (MELO, 

2003, p. 15) e dela não pode, ainda que queira, se eximir para aceitar Deus como a 

sua realidade, Sartre conduz-nos a pensar que a consciência é por si mesma ateia. 

Isso muda radicalmente a fundamentação corriqueira sobre a origem e o 

fundamento dos valores. 

Para analisar a moralidade como característica da ação humana assentada 

num juízo de valor faz-se, então, necessário compreender que a ideia de moral não 

recolhe mais o seu fundamento do objeto (apenas o sentido), mas da própria ação e 

que “os valores revelam a liberdade ao mesmo tempo que eles se alienam” 

(SARTRE, 1983, p. 16) pois dependem diretamente dela e fora da ação livre não se 

constituem senão como puras objetividades dadas e não realizadas. A subjetividade 

constitui-se pela ação e a transcende a fim de definir o seu sentido como 

autenticidade, ou, se quisermos melhor definir, como verdade. “Se há um modo de 

ser comum que é a inautenticidade [...] a autenticidade retorna ao individualismo” 



55 

 

(SARTRE, 1990, p. 13), retoma a subjetividade como consciência da verdade de sua 

existência, o ser humano faz-se para não se deixar ser feito por outros, assume o 

seu sentido de ser e “não se historializa para a História” (SARTRE, 1990, p. 14). 

Desse modo, não se assume a intencionalidade para defini-la apenas pelo ser do 

fenômeno, mas também pelo seu sentido. 

A transcendência é o sentido da consciência ao objeto, a moralidade não é o 

sentido da consciência à ação, mas ao sentido da ação enquanto empreendimento 

que busca a verdade (o resignar-se e não agir frente à necessidade também é uma 

ação) que se expressa em consonância com a consciência como subjetividade 

absoluta. Ainda não falamos da liberdade de maneira mais pontual e ao mesmo 

tempo não deixamos de entrever que ela é assumida, por Sartre, como sendo 

constituída no movimento transcendente da consciência, ela é negação. 

Já identificamos como Sartre compreende a consciência e a subjetividade 

humana. Mesmo que a consciência não seja habitada por um eu, ela possui uma 

estrutura que será a base para a concepção e fundamentação da moral. Quando 

analisamos a subjetividade, no modo como Sartre a aborda, a questão da 

consciência de si, tal consciência é a expressão imediata e não vertiginosa da sua 

intencionalidade; por intencional ficou claro o seu sentido de um livre direcionamento 

ao mundo, captando-o em sua essência como fenômeno. Isso nos deixa a margem 

para pensar a questão da espontaneidade da consciência na relação com o 

fundamento moral. 

Abordemos, pois, a espontaneidade da consciência. É por que a consciência 

se relaciona de maneira direta com todas as coisas que há, que ela não se 

determina pela coisa que visa. Pensemos esse ato direcional e espontâneo como 

sendo ato mesmo de se dirigir ao fenômeno: a cada instante a consciência é 

“chamada”, é atraída por alguma coisa ou por uma coisa repetidas vezes, mas tendo 

sobre essa coisa outra perspectiva ou mantendo a que já tem. A consciência é esse 

movimento de sempre estar assumindo algo como o seu foco na intenção, ou mais 

diretamente, a consciência é sempre renovação da perspectiva no qual o fenômeno 

é compreendido. 

 



56 

 

2.7.3 A responsabilidade no plano da moral e da liberdade 
 

Dando um tom muito afirmativo ao acaso, à possibilidade, à contingência, o 

traço de constituição da moral, segundo a filosofia de Sartre está sempre envolto 

pelas circunstâncias e a elas responderá imediata e espontaneamente. O autor 

conceitua essa resposta por responsabilidade. A responsabilidade, na construção 

filosófica de Sartre, não é apenas um momento ou uma expressão de pensamento 

que conduz a ação; ela é o comprometimento mesmo da ação no ser que a 

sustenta. Nesse caso, Sartre atrela o sentido da responsabilidade ao sentido de ser 

do humano como conduta no qual está em questão a sua liberdade dada no seio de 

uma ação. Assim, como a temática do comprometimento e do compromisso aparece 

em vários momentos da obra O ser e o Nada, cada uma das intervenções em que 

esses conceitos surgem, definem o sentido no qual as condutas humanas encerram 

o sentido de seu ser livre. Assim, a responsabilidade é o alcance desse sentido no 

campo prático, isto é, da ação. 

Para responder à pergunta problema que levantamos em nossa pesquisa, 

investigando e problematizando se a liberdade deve ser considerada em si mesma 

como um valor ou essa consideração deve ser efetivada a partir dos valores que 

estabelecem minha conduta moral, é fundamental compreender que o sentido do 

conceito de responsabilidade, segundo Sartre, não se estabelece simplesmente 

como o ato de reconhecer ações realizadas. Nesse reconhecimento é preciso 

determinar a autoria da ação. No sentido da descrição fenomenológica, o 

reconhecimento da ação implica um compromisso ao qual sou lançado em relação a 

todo ser humano. Dizer-me responsável por esta ou aquela determinada ação não 

quer dizer que minha responsabilidade esteja restrita somente ao fato realizado. Ao 

contrário, por um fato determinado me torno responsável por mim mesmo e por todo 

ser humano a quem minha ação se dirige. 

Desde então, Sartre começa a indiciar de que modo se pode compreender a 

conduta humana que assume sua condição humana pela liberdade e nela 

estabelece o sentido moral de suas escolhas, isso como base para fundamentar a 

preocupação e a centralidade da filosofia existencialista, tal como expressa, 

defendendo que “o primeiro esforço do existencialismo é o de pôr o homem no 



57 

 

domínio do que ele é e de lhe atribuir a total responsabilidade de sua existência” 

(SARTRE, 2004, p. 203). As ações apenas indicam que o sentido da 

responsabilidade é o compromisso ao qual me lanço acerca do ser humano; do fato 

de que sou humano, somos homens e mulheres. Por tal reconhecimento, estabeleço 

o meu comprometimento com toda a humanidade e comigo mesmo; mas esse 

reconhecimento não é uma relação de identificação com um eu ideal e sim de 

“apresentação” da construção de minha própria imagem, de minha identidade. 

A partir da espontaneidade da consciência, nossa reflexão se encaminhou até 

o sentido da ligação com o mundo através da ação e como esta é fundamentada, na 

filosofia de Sartre, como a expressão do sentido autêntico de nossa conduta 

humana alicerçada no compromisso moral que encerramos por nosso ser livre. 

Podemos agora analisar, ainda que brevemente, o sentido dessa construção a partir 

do que já foi discutido por realidade. O ser humano, pela estrutura mesma da 

consciência, é sua própria intencionalidade em captar o ser do fenômeno, ou seja, a 

realidade. Então, se o ser humano não é determinado a priori por nenhuma 

realidade, mas apenas por sua existência, torna-se a causa pela qual a sua essência 

pode ser constituída e que a responsabilidade não é, de modo algum, apenas o fato 

pontual de assumir a ação feita, mas o humano ‘em relação’ que eu sou.  

Num primeiro momento pode acontecer aqui certa confusão entre o sentido 

da existência humana como constituição de sua essência e essa relação que 

protagonizo em vista do ser ‘em situação’ que eu sou; mas essa confusão logo se 

dissipa, pois, como já foi afirmado, o compromisso de constituir minha essência 

extrai o seu sentido do comprometimento que se anuncia pela intencionalidade da 

consciência. “A cada instante somos lançados no mundo e ficamos comprometidos” 

(SARTRE, 2003, p. 82). Assim, a situação que me compromete não objetifica meu 

sentido de ser, ao contrário, o esclarece em relação a esse compromisso, aqui 

estudado como fundamento da conduta moral. 

A fim de justificar que a ideia de natureza humana é determinação, Sartre 

claramente indica que a ideia de Deus remete à divindade a autoria desta natureza. 

Se Deus existisse, ele criaria semelhante ao processo de produção industrial. O 

filósofo afirma que Deus cria a natureza humana segundo um fim claro, um objetivo 

preciso. A natureza é um produto de uma mente superior. Negando-se a existência 



58 

 

de Deus, nega-se a natureza humana e o ser humano pode, segundo Sartre, 

estabelecer por ele mesmo os critérios de sua moral. 

O que pode ser assumido, de fato, pela moral? A liberdade e, 

consequentemente, o ser livre do ser humano. Vale aqui destacar o comentário de 

Salzamann (2010, pp 42-43) acerca desse compromisso que está radicado 

ontologicamente no ser humano e na sua consciência de responsabilidade: 

O homem não é determinado por que ele não é de natureza; ele não 
é a criatura de um Deus, mas bem antes ele é o criador de todos os 
valores... No entanto, se o homem não é uma natureza, uma 
essência que o define a priori, nos havemos, então, de entrever que 
ele existe sempre em uma certa situação histórica e geográfica 
particular que deve ser assumida. 

A grande questão que daí insurge é que negando todo transcendental está ao 

mesmo tempo negando toda e qualquer verticalização do sentido de ser da conduta 

humana rumo a um mundo sobrenatural, nega-se então, toda transcendência em 

vista de um absoluto que não seja o humano... pois, visto que a primeira 

preocupação do existencialismo é justamente o ser humano e sua conduta. Isso pelo 

fato de que, partindo do sentido existencial da subjetividade, alcança-se o sentido da 

moral fundamentada na liberdade. Esse sentido foi alicerçado a partir da negação de 

uma natureza humana; reforcemos essa ideia a partir do conceito de negação de 

todo transcendente que não encontre o ser humano como absoluto.  

A ideia é a seguinte: Negando-se a natureza humana, nega-se também Deus. 

Sartre articula assim o seu pensamento: admitir a existência de uma natureza 

humana é, por seu próprio princípio, obscurecer o sentido da condição humana a 

partir do sombreamento do sentido de fenômeno. Ele justifica esse seu 

posicionamento teórico afirmando que pela ideia do criacionismo, se supõe que 

Deus tenha dado o ser ao mundo, de modo que esse ser “parecia sempre afetado 

por certa passividade” (SARTRE, 2003, p. 37). Já foi visto que o ser pelo qual não se 

pode admitir algum tipo de conduta não é o mesmo ser que repousa em 

intencionalidade. Desse modo, o ser da passividade, segundo o criacionismo seria 

igual ao ser do qual a intencionalidade se dirige; assim, a condição humana seria 

permanentemente colocada fora da ideia de subjetividade. 



59 

 

Se o que é privilegiado é o ser humano em sua condição ontológica, as 

reflexões até aqui expostas conduzem a leitura ao sentido da transcendência dos 

atos humanos, o que encerraria o sentido universal do compromisso moral que cada 

um articula em vista de sua liberdade e da liberdade dos outros. Em O Ser e o Nada 

(2003) o que nos vem primeiro é a realidade da consciência como transcendência 

que não nega a imanência. É só em O Existencialismo é um Humanismo (2004) que 

Sartre aborda diretamente no modo como esta conceituação constrói a noção de 

comprometimento com a realidade na qual nos situamos. 

Sartre nos chamou a atenção para o fato de que o fundamento que quis 

empregar aos conceitos com os quais desenvolve as suas teses, reverberam no 

contexto histórico e que este precisa ser pensado e assumido em estrita ligação com 

a intencionalidade da consciência. O mundo não é apenas uma ideia ou um lugar 

comum onde todos nós vivemos, ele é específico, pontual. Sua realidade é 

descortinada a mim, a cada ser humano que existe. O que precisa ser assumido é o 

modo como penetro o mundo onde sou e nele me constituo como tal. 

Nesse ponto, cabe então um questionamento à filosofia de Sartre no sentido 

de saber se as determinações históricas, culturais, entre tantas outras impossibilitam 

ao ser humano assumir as situações nas quais ele se compromete, ou seja, de 

assumir autenticamente o seu compromisso moral ou se este seria apenas uma 

virtualidade da sua liberdade? Sartre defende que não há determinação que invalide 

o compromisso que o ser humano deve ter com sua própria liberdade. Esse tema foi 

destacado na edição francesa de O Existencialismo é um Humanismo por Arlette 

Elkaïm Sartre. A autora destaca que um dos eixos norteadores desta palestra que 

Sartre proferiu para, entre outros convidados, alguns intelectuais do Partido 

Comunista era “voltar aos termos, aos pontos fundamentais de sua pesquisa 

filosófica a fim de convencer os marxistas do P.C. que ele não contradiz a 

concepção marxista de determinação do homem pela economia” (SARTRE, 1996, 

pp.13-14). Sartre fundamenta a crítica marxista agora sobre o prisma da liberdade 

humana. 

A estrutura de argumentação de O Existencialismo é um Humanismo tende a 

conduzir o seu leitor à reflexão de sua universalidade fora de uma natureza humana 

a priori. Nele, o autor sempre se refere à essência do ser humano com liberdade e a 



60 

 

partir disso constrói todo o argumento de relação com a moral e a responsabilidade. 

Por isso, nesta palestra já se pode entrever a preocupação de Sartre com a História 

como modo de tornar o ser humano consciente de sua condição existencial livre e 

comprometida, pela ação, a fundamentar os valores morais que assume como os 

seus valores. 

Sartre busca mostrar que toda determinação que toca, ou seja, que se impõe 

ao ser humano é produzida pelo próprio humano; são os seres humanos que podem 

estabelecer as causas pelas quais outros serão cercados pelas determinações. 

Ainda que o ser humano produza para si e para os demais itinerários de 

determinação, a essência do ser humano não é tocada por ela: a estrutura da 

consciência é transcendente justamente por que não é determinada. Toda alienação 

só se concretiza como tal quando isto implica em tentativa bem sucedida de negar à 

consciência a sua própria estrutura. O conceito de má-fé ilustra bem o que se quer 

expressar por essa tentativa de negar a intencionalidade da consciência. 

Em Verdade e Existência (1990), esse problema será assumido por Sartre 

pela análise da questão da autenticidade e como esta é em estreita ligação com a 

história. Não vamos entrar, por enquanto, na questão da autenticidade. Ela será 

retomada mais adiante na análise sobre a construção conceitual que norteia a 

concepção moral sartriana. 

Retornemos ao comentário de Salzamann (2010) naquilo que ele destaca da 

condição humana segundo a filosofia de Sartre. Se o ser humano não é um ser de 

natureza, mas um ser natural que vive e se relaciona com o mundo pelas 

circunstâncias históricas e geográficas nas quais vive, a sua essência não é 

determinada, ele é um ser livre. Parece-nos bem claro que o sentido pelo qual o 

conceito de natureza humana é interpretado corresponde à afirmação de que 

natureza humana é, em sentido ontológico, uma essência que existe e subsiste por 

si mesma e é anterior à existência do ser humano. Para que possa ser a natureza do 

ser humano, segundo o que Salzmann (2010) quis apresentar , é necessário que ela 

seja anterior a todo ser humano e possa se colocar acima de toda vicissitude 

histórica e ainda mais, conduza toda a história ao seu fim último. Cada ser humano, 

assim, será uma expressão particular dessa natureza que designa a todos sob o 

mesmo destino. O que o autor destaca é que o ser humano é um ser natural, o que 



61 

 

em linhas gerais quer dizer que a condição de vida e de consciência de cada ser 

humano depende de si mesmo e dos outros. Nessa perspectiva, Salzamann (2010) 

encaminha a sua afirmação para o ponto que fundamenta a relação moral na 

filosofia de Sartre: o ser humano é a fonte de todos os valores. 

Possuindo uma natureza que seja, esta já estabeleceria o fundamento da 

moral como registro de sua dignidade da qual todo ser humano é participante. A 

natureza humana possuiria sua moral tanto quanto os motivos do ser de sua ação. 

Negando a ideia de uma natureza humana, Sartre passa a dar ênfase à história 

como sendo, ela mesma, o apelo à constituição da moral. O ser humano é envolto 

no que faz e a partir dos fatos, dando-lhes as respostas que são solicitadas a cada 

momento, por cada situação particular vivenciada. Ele teria que se definir segundo 

suas perspectivas de vida. Por que o apelo à História? Esta é uma questão que 

Sartre procurou responder nos textos que se seguem à publicação de O Ser e o 

Nada. 

De uma maneira geral, Sartre afirma que a história é o meio pelo qual a 

condição humana pode ser compreendida universalmente sem que por isso 

tenhamos que recorrer à ideia de uma natureza a priori da existência, ou seja, de um 

ato criador, e portanto, fundador da condição e no qual toda a sua ação se converta 

em expectativa de realização dessa natureza como sentido último do ser humano. 

As ações protagonizadas ao longo do tempo histórico da humanidade dão sinais de 

como os seres humanos fundamentaram a sua prática e, por meio dela, expressam 

o sentido de uma conceituação moral construída pelas exigências do tempo e em 

meio às circunstâncias históricas. Todos os seres humanos são seres históricos, daí 

a sua universalidade, por conviverem e agirem simultaneamente entre si, nenhum 

ser humano escapa à ação como traço fundamental de sua existência. Essa 

estrutura de conceituação se torna essencial para que se compreenda o sentido de 

compromisso moral na filosofia de Sartre. A expressão do sentido da construção 

moral é, segundo Sartre, por definição, individual, embora modifique a relação com 

outrem. “Ora para que exista uma moral é preciso que a coletividade humana a 

reconheça como sua” (SARTRE, 1990, p. 15). O autor, sempre que necessário, 

reforça essa sua tese, voltando-se ao Para-si a fim de firmar o sentido e que pensa a 

liberdade humana e seu projeto moral. 



62 

 

O modo como Sartre organiza e tematiza as teses de O Ser e o Nada na 

palestra O Existencialismo é um Humanismo possibilita-nos compreender que já 

nessa conferência ele passa a se preocupar em atrelar o sentido da relação entre o 

ser-livre e a construção de uma moral. O tom da palestra não é marcado pelo rigor 

das descrições fenomenológicas que abundam na obra de 1943; o esquema é mais 

flexível, mas não menos rigoroso. Sartre não altera os conceitos, mas os retoma de 

maneira mais direta. A fim de fundamentar o compromisso moral no qual cada ser 

humano está implicado, Sartre não recorre à estrutura da consciência, como faz na 

obra mestra, mas desdobra a sua interpretação a partir do conceito de natureza 

humana.  

Uma vez que visa desprender o ser humano de uma dependência em relação 

a uma natureza ou a uma relação com um conteúdo de consciência, um eu 

transcendental, um ego que estruture todas as relações e todos os sentidos do agir 

humano, Sartre rompe com toda visão determinista que possa ser atrelada ao 

sentido das condutas humanas. O que vale para cada ato é a espontaneidade que o 

caracteriza a partir das escolhas. O ser humano é sem tutela, órfão, entregue a si 

mesmo. Sartre explora a construção de uma moral a partir da liberdade e da 

intencionalidade da consciência; isto em dois momentos argumentativamente 

distintos e que em O Ser e o Nada estão dispostos na obra em dois pontos que, pela 

forma como Sartre aborda, são os dois polos da sua discussão moral. 

O primeiro momento está ligado à descrição fenomenológica da condição 

humana sobre o fundo de liberdade onde o nada se origina e permanece em estreita 

ligação com esta coincidência de liberdade. A angústia é o modo originário e 

especial pelo qual Sartre descreve a consciência de liberdade e a relação com os 

valores e, por ela, alcança-se o estatuto moral da realidade humana em sua estrita 

ligação com a liberdade: o compromisso de renovação do Eu que sou frente aos 

meus motivos é o que estabelece a moral no seio da descrição fenomenológica do 

ser do humano. O ser humano inscrito pela liberdade. 

O outro momento ou polo é aquele que surge a partir do plano da ação. Não 

há separação entre um e outro, a ação não se separa da consciência de ação. 

Buscando compreender o sentido fenomenológico da responsabilidade naquilo que 

Sartre afirma que “a realidade humana não pode se desgarrar do mundo” (SARTRE, 



63 

 

2003, p. 68), o sentido de responsabilidade como comprometimento de toda a 

humanidade por meus atos requer que a ação seja assumida como o mais autêntico 

ato de minha expressão do ser-livre que sou. 

Se, no assim designado primeiro momento, o recorrente tema do 

compromisso ao qual sou insistentemente lançado, traduz-se na renovação do Eu 

que eu sou. Na análise da responsabilidade, o Eu que constituo à minha consciência 

é dado ao outro, no mundo, como imagem de mim mesmo e “tudo quanto ela (a 

consciência) me representa é meu, nesse sentido de que me apresenta e me 

simboliza” (SARTRE, 2003, p. 678). O eu ou a imagem de mim tornam-se os dois 

instantes pelos quais posso compreender o tratamento conceitual que Sartre deu à 

questão moral depois de tê-la separado de qualquer fundamento a priori da 

existência de cada ser humano. 

As teses afirmadas para cada um dos dois momentos de definição do 

compromisso moral que eu sou enquanto vou me constituindo (sendo cada uma, 

pela forma como abarca os conceitos que lhe são empregados) são como que o 

ápice de um determinado conjunto de ideias que Sartre se esforça em demonstrar o 

seu sentido fenomenológico. À renovação do meu ser-livre cabe a reflexão sobre o 

determinismo psicológico, abrindo margem à compreensão do conceito de má-fé. 

Pela responsabilidade que me representa em todo ato que é meu, compreendo a 

estrutura do desejo que se realiza em cada ação: quero ser o que, por meio da ação, 

realizo, desse modo, quero o fundamento do meu ser buscando ser sempre essa 

consciência de liberdade.  

Se cada ato me anuncia como uma finalidade a ser alcançada (a renovação 

de meu Eu), os fins constituem a subjetividade humana, uma vez que ela não é 

desgarrada do mundo, nem dos desejos, portanto, o ser humano é uma totalidade 

mundo-interesse e nesse desejo quer ser no mundo o fundamento de sua condição 

sem precisar recorrer a mais nada senão a ela mesma como um todo. 

Compreende-se, portanto, que a maneira como Sartre esboça a sua filosofia, 

a condição livre do ser humano acarreta todas as consequências de ser 

fundamentada numa relação direta com o mundo, e também com os outros seres 

humanos. As relações têm um aspecto diferencial, ou, contraditório, por que se 

estabelecem pela subjetividade – causa infundada das coisas que repousam sobre 



64 

 

um fundamento. A existência humana plasma o seu sentido sem ser moldada por 

nada anterior a si mesma. Ela não tem em outra realidade o fundamento de sua 

significação e, quando deparada com o outro, compreende de si mesma que sua 

verdade se realiza na história como um chamamento à identidade de si consigo 

mesma. Assim, a existência humana, na filosofia de Sartre, recusando toda definição 

prévia e forjando suas circunstâncias percebe-se sozinha em meio às possibilidades. 

Em face do outro, minha condição existencial se define por buscar fundamentar-se 

na liberdade de ser, não como determinada, mas escapando à alienação de não ser 

mais a medida de todas as coisas. 



65 

 

3 A MORAL FUNDAMENTADA NO COMPROMISSO DE CONSTITUIR OS 
VALORES DA AÇÃO 
 

É necessário caminhar à definição desse comprometimento de ser eu mesmo 

a causa pelos quais os valores são alienados de sua idealidade e se efetivam como 

sentido moral inscrito no mundo.  Portanto, faz-se necessário passar por alguns 

conceitos e o itinerário em que eles são empregados por Sartre. Assim, possa-se 

compreender o porquê da consciência de liberdade ser assumida como angústia e 

por ela, a liberdade que designa o meu ser livre se tornar compromisso. 

Já se problematizou que o ser livre se designa por um sentido que 

fundamenta a essência do ser humano. O ser humano é uma intencionalidade dada 

no mundo. Existir é assumir-se livre para a história, para a ação e para construir a 

sua moral. A consciência é o domínio da condição humana; o é por que nada a 

define por uma natureza, um conceito ou uma ideia a priori da própria existência; 

apenas a consciência que se revelará, face à facticidade, como projeto, é o que 

define o ser humano em sua condição existencial. “Primeiramente o homem não é 

nada, só depois será algo conforme ele próprio se fizer” (SARTRE, 2004, p. 202). 

No contorno da questão do compromisso moral, Sartre fundamenta a ideia de 

futuro; tal ideia se expressa no sentido daquilo que o filósofo constitui como sendo a 

condição livre do ser humano em relação à dimensão da temporalidade: o ser 

humano é um ser que se projeta, o que ele pode ser afirmado é que, por seus atos, 

ele se constitui como um projeto em curso de realização. Como isso se vincula à 

questão estudada nesta pesquisa? Primeiro, a partir da compreensão da filosofia 

sartriana, podemos entender que, para o autor, a dimensão moral não se encerra na 

presentificação da ação e se dá por encerrada. Procuramos compreender que Sartre 

justifica essa afirmação quando analisa o sentido existencial da ação a partir dos 

motivos e móbeis que a constituem: a ação não se encerra no que realiza, mas 

indica a sua originalidade e o seu alcance, “já que toda ação deve ser intencional: 

com efeito, deve ter um fim e o fim, por sua vez, refere-se a um motivo” (SARTRE, 

2003, p. 540). O compromisso moral surge por meio daquilo que se pretende pela 

ação: a afirmação do ser humano como um ser livre.  



66 

 

Tal afirmação, podemos assim intuir, se estabelece naquilo que alcança em 

cada ato concretizado, ou seja, a escolha não fundamenta a ação humana como um 

ato derradeiro em que a moral se cristaliza. Ao contrário, a ação humana é um ato 

que apresenta ao ser humano a sua essência: ser livre e ser compromissado com o 

que faço: “O que o existencialismo toma a peito mostrar é a ligação do caráter 

absoluto do compromisso livre pelo qual cada homem se realiza, realizando um tipo 

de humanidade” (SARTRE, 2004, p. 223). 

Essa temática da realização do ser humano como sua relação fundada na 

dimensão temporal, esboçou no pensamento de Sartre, pela ideia de futuro que ela 

abarca, uma compreensão acerca da facticidade. Esse pensamento mostrou o 

quanto a dimensão do presente consciente, segundo a ideia de Salzmann (2010), 

não determina o ser humano, mas o torna claro a si mesmo; para Sartre, cada ato 

lança o ser humano para frente, ao futuro. Vejamos de que modo e como a relação 

com o compromisso moral pode ser compreendida também nesse aspecto. 

O ser humano é um ser que se lança ao futuro. Esse lançamento ao futuro – 

ancorado pela estrutura da consciência que determina a noção de realidade e 

vinculação com a essência do mundo e do ser humano – fundamentado na 

facticidade, é o que Sartre denomina como projeto. A ideia de projeto passa a ser 

encarada por Sartre no sentido de favorecer, ao ser humano, a compreensão de sua 

verdadeira condição; o projeto é a dimensão temporal e existencial do ser humano 

na sua relação com o presente e o futuro: “O homem é, antes de mais nada, um 

projeto que vive subjetivamente” (SARTRE, 2004, p.203). 

A abrangência deste conceito é o que se afirmou anteriormente acerca da 

ação; uma vez que ela se expressa naquilo que pretende alcançar, o projeto 

também mantém, em sua estrita ligação com a condição humana, a sua estrutura de 

finalidade. Sartre acentua essa característica afirmando que todo projeto é um 

projeto que visa à humanidade como um todo. Desse modo, ele vincula a facticidade 

ao futuro, afirmando que todo projeto encerra-se nessa dimensão de universalidade 

da ação humana através da ideia de finalidade que ela expressa: “Há universalidade 

de todo projeto no sentido de que todo o projeto é compreensível para todo o 

homem. O que não significa que este projeto defina o homem de uma vez para 

sempre, mas sim que ele pode ser reconhecido” (SARTRE, 2004, p. 223). O 



67 

 

compromisso moral foi, desde as primeiras abordagens dessa pesquisa, a partir dos 

pilares nos quais Sartre desenvolve a sua reflexão, a afirmação de que o ser 

humano não estando pronto, acabado, ou seja, não determinado por uma essência, 

mas sempre lançado à abertura e construção de si, esse ser humano tem o 

compromisso de renovar-se e alterar, reconstrutivamente, o sentido de sua ação e 

sua vinculação com os outros e com o mundo pela consciência de responsabilidade. 

A vinculação moral se expressa não apenas na ausência de uma tutela para a 

condição humana, mas no reconhecimento da inevitabilidade de ser refazer e 

assumir, sempre, essa construção como sua identidade. 

Nesse sentido, é interessante voltar ao sentido da condição existencial do 

Para-si como vinculação ao compromisso moral de renovação da identidade que 

sou. 

A liberdade se expressa como a consciência de ter consciência de ser-no-

mundo, de agir livremente, de sentir-se mergulhado na própria existência e estar 

ante as coisas como não sendo o que elas são: é ser consciência de sua 

individualidade irredutível e exigente de ser sempre lançada à própria escolha de si 

como renovação de sua identidade.  

A consciência de liberdade é angústia. Esta é uma grande afirmação que tem 

por marca a condição ontológica da conduta humana de se realizar como ser Para 

si. Desse modo, a ideia de liberdade se encontra no sentido concreto de conduta, o 

que dela se pode decifrar fenomenologicamente. Assim, com ensinou Husserl, 

nossa vinculação é com o mundo. Buscamos chegar à vinculação moral que se 

estabelece a partir do sentido de renovação do ser dada no bojo da captação da 

liberdade como angústia. A angústia, como Sartre buscou mostrar, é diante de todo 

possível que se apresenta como exigência não concreta de definição do sentido de 

minha escolha. Fenomenologicamente, a angústia torna-se índice, aponta, exige a 

descrição fenomenológica da realidade a qual ‘afeta’. Sartre problematiza sobre a 

autenticidade de ser em Verdade e Existência (1990); para o autor existir é assumir-

se como modo de viver na história. Se se pretende, com esse ponto de partida, 

superar a conduta do indivíduo em fazer-se para a história (modo inautêntico de ser) 

e não pela história para si mesmo (a já esboçada questão do reconhecimento da 

identidade de si como construção), a liberdade, portanto, revela-se, para o vínculo 



68 

 

moral, como sentimento de angústia por que tende a assumir o objeto da ação (e 

não a ação mesma) como o transcendente, mas sem que encontre, neste objeto, um 

sentido que justifique a sua escolha.  

Sartre ilustra essa afirmação com o exemplo da minha conduta em relação ao 

toque do despertador que me acorda pela manhã. Esse toque sinaliza para mim a 

interrogação por ou sob qual motivo atribuo sentido ao seu som e me levanto da 

cama? Essa pergunta se encerra no sentido de que ela surge no seio das minhas 

possibilidades (entre elas, a de permanecer na cama). Como emerge dos possíveis 

que assumo como meus, posso me angustiar frente à liberdade que sou e pôr tudo 

em questão de meu ser livre; mas o toque do despertador sendo atendido por minha 

ação imediata – o despertar, levantar-me e fazer as coisas que concretizam o meu 

possível – essa tal apreensão de seu sentido “me protege contra a angustiante 

inquietação de que sou eu – eu e mais ninguém – que confere ao despertador seu 

poder de exigir meu despertar” (SARTRE, 2003, p. 82). Com isso voltamos à 

temática da condição moral do ser humano no modo como Sartre a esboçou: Só o 

ser humano justifica os seus próprios motivos e as suas escolhas.  

Encontrar o sentido de ser no objeto que, como no exemplo anterior, foi a 

motivação de radicalização da minha ação no mundo, e definir a condição humana 

nessas circunstâncias, ou seja, em total dependência do objeto, já não seria mais a 

condição humana de ser livre por que foi alienada, mas não suprimida. O sentido 

ainda permanece na captação do imanente pela transcendência. Poder-se-ia, então, 

pensar que bastaria suprimir ou interromper a ação a fim de escapar da realização 

do ser mediante os possíveis que assumo como meus. Sartre descontrói esse 

argumento afirmando que esta ação “é rechaçada a segundo plano por que a ação 

que a mim se revela através de meu ato tende a cristalizar-se como forma 

transcendente e relativamente independente” (SARTRE, 2003, p. 80). Sou o homem 

que desperta ao som do despertador e assumo, por esse despertar, que sou a 

causa de minha ação e de toda a consequência direta e indireta que ela pode 

acabar dentro da apreensão do sentido dos meus possíveis. 

Nisso que foi afirmado, pode-se pensar seguramente: Há um movimento do 

agir fenomenológico, um modo de filosofar segundo a fenomenologia que o 

existencialismo de Sartre assume. O próprio existencialismo sartriano é uma 



69 

 

proposta de engajamento nas circunstâncias diárias, pois considera certas questões 

e busca o que lhe dá sustentação e justifica. Sartre afirma: “as situações históricas 

variam: o homem pode nascer escravo numa sociedade pagã ou senhor feudal ou 

proletário. O que não varia é a necessidade dele de estar no mundo, de lutar, de 

viver com os outros e de ser mortal” (SARTRE, 2004, p. 222). Em Sartre, a angústia 

é, em seu ser, a consciência de liberdade, ou como ele mesmo afirma: “a angústia, 

portanto, é a captação reflexiva da liberdade por ela mesma” (SARTRE, 2003, p. 

84). Uma aponta para a outra, uma é índice da outra, a moralidade surge nessa 

relação em que liberdade e angústia são ao mesmo tempo a mesma coisa, e, 

segundo a descrição fenomenológica de Sartre, se tomadas distintamente são só 

para especificar que uma é efetivação da outra como consciência reflexiva. “A 

angústia nasce como estrutura da consciência reflexiva na medida em que esta leva 

em consideração a consciência refletida” (SARTRE, 2003, p. 85). A consciência 

refletida é a que se pauta pelas realizações da conduta humana no tempo e no 

espaço. 

Luciano Donizetti da Silva (2010) aborda a filosofia de Sartre nesse aspecto. 

Compreendendo-a como um apelo à radicação do ser humano na história, a 

existência como identidade consciente de uma liberdade que não se deseja apenas 

absoluta – entendamos essa definição em estreita ligação com a consciência em 

sua estrutura constitutiva – mas se quer concreta, ou seja, construída por meio das 

circunstâncias nas quais estabelece o seu sentido. O autor chama esse imperativo 

da filosofia de Sartre de práxis existencialista.  

A práxis existencialista é fundamentada na necessidade de sempre garantir o 

espaço de liberdade do ser humano frente a qualquer conceituação essencialista de 

sua condição. Ela é tão radical que a existência do outro é, para mim, um 

acontecimento absoluto, não como a consciência é para mim, mas absoluto por que 

é uma outra tessitura de ser que se põe à minha consciência como fato inegável de 

sua própria liberdade posta diante de minha liberdade. A práxis existencialista, 

segundo Silva (2010), é a consciência de que “o homem não pode ser limitado pelo 

mundo, nem por sua situação, nem por sua condição (ele é liberdade), e, nem 

mesmo por Deus”. Como tal práxis prescinde do mundo para se realizar, a presença 

do outro irrompe para mim como uma necessidade imediata de seu reconhecimento; 

sendo assim, será inevitável reconhecer que a história será o reconhecimento da 



70 

 

liberdade de cada ser humano que surge no mundo como o momento de saída da 

percepção isolada de minha consciência para reconhecer a consciência dessas 

presenças livres diante de mim.  

Para o autor, a dinâmica de existir como ser para a história, a fim de realizar-

se como projeto, ainda que “não modifique a essência da realidade humana, pois ser 

para-si é liberdade, o outro coloca essa liberdade em risco; o outro coloca o que eu 

sou em perigo” (SILVA, 2010, p. 45). Fundamentar a existência, na História, é 

estabelecer a relação entre minha consciência livre em relação direta com outras 

consciências também livres. A História é a evidência de que não estou sozinho no 

mundo enquanto consciência de minha liberdade; a presença do outro é a exigência 

a me estabelecer no mundo como liberdade. Não estamos mais detidos no sentido 

da existência humana frente às coisas do mundo, a práxis existencialista é o 

momento de meu deparar-me com o outro como relação que se dá no mundo, no 

qual já estou em relação pela transcendência da consciência. Pela práxis 

existencialista, a situação não é apenas a minha facticidade, mas o sentido mesmo 

do existir: “A existência é presença ao mundo e presença a si” (SILVA, 2010, p. 71) 

em meio às presenças dos outros que, no mundo, coexistem comigo. 

Na procura por fundar o essencial, como na situação histórica do fazer-se a si 

mesmo para a História, “a liberdade se angustia diante de si por nada a solicita ou 

obstrui jamais” (SARTRE, 2003, p. 79), pois o sentido do realizar-se não está fora da 

consciência, mas na estrutura da consciência como reconhecimento de que 

qualquer possibilidade é relativa a mim como sendo minha possibilidade. Enquanto 

reconhecimento de minha condição humana, minha liberdade deve ser assumida 

pela consciência mesma como angústia, que é, portanto, “a captação reflexiva da 

liberdade por si mesma” (SARTRE, 2003, p. 84), pois encontro-me no mundo frente 

a toda idealidade e possibilidade e a nenhuma desculpa, determinação ou fixidez 

que me excluam da transcendência da consciência. Desse modo, conclui Sartre, não 

estou deparado por nenhum valor definido senão por mim mesmo.  

A liberdade me impele a estabelecer minha identidade e por ela, a 

moralidade. Sartre define a liberdade por aquilo que ela subsidia da condição 

humana; ser livre é poder agir em meio às coisas de maneira a romper com toda 

identificação da situação existencial do ser humano como um produto ou um 



71 

 

resultado de um processo. Do que se afirma da filosofia de Sartre, tem-se que, para 

o filósofo, a condição humana é caracteristicamente dinâmica. Existir é estar em 

relação com as coisas das quais a intencionalidade da consciência nos desperta. A 

intencionalidade, fundamentada no movimento de transcendência é compreendida 

na subjetividade absoluta, ou seja, a consciência é o ser pelo qual as coisas passam 

a surgir em sua existência como um dado revelado e revelador de si e das coisas. 

Ser livre é assumir-se a causa, não causadora, mas reveladora da minha própria 

existência. Eu não determinei o instante do meu nascimento, sequer escolhi as 

condições em que isso se daria, contudo, segundo a filosofia de Sartre, assumo a 

cada instante a revelação de minha existência quando defino o meu modo de ser. 

A existência é a medida de todas as coisas e dela deve-se assumir a 

dinamicidade como o aspecto mais impactante para a relação com a moral. 

Podemos recolher três sentidos para a compreensão de dinamicidade da existência 

como liberdade. A existência é uma dinâmica por si mesma; é em relação à ação 

humana na construção de uma identidade, e é na apreensão do sentido da História 

como realização do projeto fundamental. Definimos, pois, que ser livre é existir 

dinamicamente entre circunstâncias que me exigem sempre a clareza de minha 

intencionalidade; portanto, é existir na tensão entre minhas escolhas e as ações que 

as definem, entre a liberdade e a moral. 

Acerca do aspecto de caracterizar a existência por uma dinamicidade de si a 

si, o sentido de ser consciência de opõe-se ao de determinação de si como um 

fundamento para a causa da existência. Existir é uma indeterminação cujo sentido 

floresce e se plasma no agir moral. Luijpen (1973) compreende o movimento da 

consciência como uma realidade que ultrapassa o mundo a fim de buscar o seu 

sentido; partindo da afirmação de que o ser humano é uma dinâmica em si mesma 

por que não é um resultado de um longo processo de aprimoramentos da natureza: 

“Se tudo o que o homem é fosse o resultado-determinado-de-processos-e-forças, o 

homem seria atingido pela mesma ‘cegueira’ das coisas. Nesse caso, nada existiria 

para o homem” (LUIJPEN, 1973, p. 186) o autor defende que a posição humana no 

cosmos repousa na liberdade, pois um dos sentidos de liberdade é que ela “exprime 

certa ausência de determinação” (LUIJPEN, 1973, p. 186). A partir dessa definição, 

o autor destaca que a essa liberdade pela qual o ser humano se define no cosmos é 



72 

 

o que podemos definir dele em seu sentido próprio; o sentido próprio do ser humano 

é a racionalidade. 

Como a dinâmica de ser do humano é a sua orientação natural ao sentido das 

coisas, não reduzindo a percepção à mera constatação, mas à construção do seu 

sentido, Luijpen (1973, p. 188) afirma que “o sujeito manifesta-se como liberdade e 

esta se revela como razão, isto é, como a faculdade de fazer aparecer o significado”. 

Esta questão, tanto do seu ponto de partida, a dinâmica de ser, como o seu 

fundamento, o cogito, e o que dele pode ser compreendido em sentido mais amplo, 

a significação do mundo, são pontos desenvolvidos por Sartre quando o autor 

analisa o compromisso moral que me faz sentir-me angústia de ser livre: “Separado 

do mundo e de minha essência por esse nada que sou, tenho de realizar o sentido 

do mundo e de minha essência: eu decido, sozinho, injustificável e sem desculpas” 

(SARTRE, 2003, p. 84). 

Da significação que eu construo, Sartre define que a subjetividade isola o ser 

humano de tudo mais que não se define pela liberdade. Se para Luijpen, falar do ser 

humano é dizer humano, é referir-se “ao ser do homem no nível próprio do ser-

homem” (LUIJPEN, 1973, p. 186) que é ser livre, é ser sujeito de si, causa 

indeterminada de si mesmo e reveladora de todas as coisas do mundo; para Sartre, 

tudo isso se expressa por que é esse ser humano que lega sentido ao mundo. 

Em relação à constituição da moral, um dos pontos norteadores da 

articulação e construção do sentido dos conceitos que ele define é a retomada da 

compreensão de realidade humana por uma descrição fenomenológica e como ela é 

fundamentada na relação entre os conceitos que radicalizam a forma de consciência 

com a sua estrutura e a vinculação direta com o mundo. Assumindo que a liberdade 

é o plano de fundo no qual todas as considerações acerca da moral são definidas, o 

comprometimento a qual estamos lançados, segundo Sartre, é o que põe o ser livre 

em questão por que exige sempre alcançar o sentido de sua liberdade. 

Não falamos aqui, segundo o que o autor problematiza a partir da realidade 

humana, de uma liberdade que seja separada do mundo. O problema moral não é 

um problema residente na consciência, emerge dela para estar lançado diretamente 

no mundo. O “estar em questão” que Sartre sempre anuncia é o sentido da 

existência humana no mundo por que este ‘empurra’ o ser humano à busca de um 



73 

 

sentido para o seu ser-livre, assim como a aparição atrai a intencionalidade ao 

sentido de seu aparecer. Por si só, a liberdade não determina nada senão “a 

estrutura permanente do ser humano” (SARTRE, 2003, p. 79). Para Sartre, ela se 

traduz como perspectiva de efetivação de meu ser, esse é o fundamento do que 

Sartre chama de projeto. Todos os conceitos que Sartre empreende tomados por si 

só não dizem muita coisa, eles se atrelam à intencionalidade da consciência, por 

que o filósofo faz o esforço de demonstrar que cada conceito encontra sua 

realização quando do momento em que se efetiva no mundo como forma de 

consciência. 

Pois bem, dito que o ser livre é perspectiva, surgirá o conceito de situação e 

por ele o que Paulo Perdigão6 denomina como a liberdade sendo resistência. A 

liberdade se efetiva na situação, não por uma resistência a ela, mas às 

possibilidades, em cada situação, de restringir a liberdade. O tema será 

desenvolvido abordando os aspectos da fundamentação dos valores pela liberdade 

como definição de meu sentido de ser livre. Uma vez que a liberdade é perspectiva, 

a moral também o será pelo modo como compromete os valores e a consciência 

judicativa do senso moral. 

 

3.1 A realidade humana 
 

Como ponto de partida, Sartre compreende a realidade humana como “ôntico-

ontológica, por que pode sempre ultrapassar o fenômeno até o seu ser” (SARTRE, 

2003, p. 19). Dito isso, compreendemos o caráter de fundamentação da realidade do 

mundo a partir da intencionalidade como construção do mundo. A realidade física do 

mundo invade o campo da construção do significado por que o ser humano pode 

transcender a materialidade de qualquer coisa até o seu sentido. Com isso Sartre 

não nega a objetividade, tampouco impõe à consciência conteúdos de significação: 

o sentido do fenômeno é uma construção que se fundamenta no modo de ser do 

                                                      
6 Paulo Perdigão, tal com Gerd Bornheim, pode ser considerado um dos grandes intérpretes da 
filosofia de Sartre aqui no Brasil. Além do texto Existência e liberdade: uma introdução à filosofia de 
Sartre (texto este utilizado nesta pesquisa e prefaciado por Bornheim), a tradução e as notas da 
edição brasileira de O ser e O nada: ensaio de ontologia fenomenológica trabalhada nesta 
dissertação são de Paulo Perdigão. 



74 

 

humano, ele é para si, ou seja, é direcionamento em vista do sentido a ser 

encontrado. 

Essa relação Sartre a utiliza para especificar o sentido do ser Para si como 

modo de definir a realidade humana em sua relação com o mundo. Como o filósofo 

afirma “o existente é o fenômeno” (SARTRE, 2003, p. 19) o que designa a sua 

existência é a sua objetividade, mas o sentido pelo qual a sua manifestação se torna 

conhecida, este é a condição de toda manifestação. A realidade humana é essa 

apreensão reflexiva de toda aparição e de toda construção do sentido dessa 

aparição dada no mundo. Sartre introduzirá o sentido do Nada como o modo pelo 

qual o ser da realidade humana fará as sínteses entre os sentidos, os motivos e as 

exigências para a definição do meu compromisso moral. 

A questão do Nada, neste aspecto, é fundamental. Dela se entende a própria 

liberdade como elemento aterrador da fundamentação moral. Pode-se pensar que é 

arriscado introduzir, neste momento em que a pesquisa já se encaminha nas 

considerações conclusivas sobre o fundamento moral, a temática do Nada uma vez 

que parece ser mais apropriado tê-la assumido no capítulo introdutório desta 

dissertação. A abordagem acerca da questão do Nada, no pensamento de Sartre, 

prioriza o seu sentido de conduta humana em relação ao mundo a partir de um fato 

originário: o ser humano é o protagonista de toda postura interrogativa; todo sentido 

da pergunta parte dele e só nele tem sua expressão alcançada por meio da forma 

como essa atitude o compromete em seu sentido de ser.  

Acerca do sentido da realidade humana, ele se desdobra a partir da origem 

do Nada. Sartre empreende uma descrição fenomenológica do Nada, 

compreendendo-o não como um fundamento de ser ou uma simples negação. O 

Nada não evoca nenhum outro sentido mais original que a liberdade. Para o autor, 

ao afirmar que “o ser pelo qual o nada vem ao mundo é um ser para o qual, em seu 

ser, está em questão o Nada de seu ser: o ser pelo qual o Nada vem ao mundo deve 

ser seu próprio nada” (SARTRE, 2003, p. 65) define-se que a relação 

transcendência-objetividade que fundamenta a intencionalidade como negação de 

qualquer determinismo é a relação onde se fundamenta toda conduta humana. 

 
 



75 

 

3.2 O Nada 
 

Busquemos compreender o sentido do Nada a partir da ideia de síntese do 

comprometimento com o mundo e do compromisso que dele emergem a partir de 

uma vinculação que se estabelece entre o ser que suporta o nada em seu ser e o 

que isso quer expressar em relação a todo outro existente que é, por ele, nadificado. 

Já havíamos falado que o ser que surge em estrita relação com a estrutura da 

consciência não pode ser o Em-si, pois o Em-si não encerra nenhuma atividade e 

até mesmo alguma passividade. Só o ser humano suporta em seu ser essas duas 

condutas em relação ao ser. Como a atitude investigativa se expressa por meio da 

interrogação, Sartre vai buscar o sentido existencial da pergunta para daí firmar a 

conduta humana em relação ao Nada que a afeta. Primeiramente, ele define o que 

seja interrogar: “A interrogação, por definição, é um processo humano. Logo, o 

homem apresenta-se, ao menos neste caso, como um ser que faz surgir o Nada no 

mundo” (SARTRE, 2003, p. 66). Só que o Nada que surge no mundo no seio desse 

processo é o que afeta o ser humano como sendo, então, o seu modo de ser. Sartre 

quer expressar que a conduta humana é o modo pelo qual expresso o 

comprometimento em que surge minha consciência de ser e estabeleço nela meu 

compromisso, sustentando o sentido de minhas condutas. 

Buscamos esse sentido de vinculação a partir da ligação entre o ser afetado 

pelo Nada e a liberdade. Para Sartre, o sentido dessa liberdade se expressará na 

unidade: o Nada que afeta o ser humano é a liberdade que o constitui. Ele aponta o 

seu itinerário, não mais a partir somente da intencionalidade, mas a partir dela, de 

modo a focalizar o sentido existencial da subjetividade: “Queremos definir o ser do 

homem na medida em que condiciona a aparição do Nada, ser que nos apareceu 

como liberdade” (SARTRE, 2003, p. 68). Como Sartre circunscreveu o campo 

ontológico da condição humana a partir da ideia de atividade e percebeu que o ser 

Em-si não é e não pode ser capaz de se apresentar dessa forma, ele apenas é, a 

dimensão ontológica do ser humano sublinhada na relação em que “existência e 

essência não é igual no homem e nas coisas do mundo” (SARTRE, 2003, p. 68) é o 

que conduz o autor a afirmar que “a liberdade não pode se diferenciar do ser da 

realidade humana” (SARTRE, 2003, p. 68).  



76 

 

O Nada é o fundamento de toda conduta humana por que a liberdade 

“condiciona a aparição deste” (SARTRE, 2003, p. 68): uma vez que “a essência do 

ser humano acha-se em suspenso na liberdade” (SARTRE, 2003, p. 68) e o ser 

humano sustenta em seu ser o Nada, portanto, “o homem é o ser pelo qual o Nada 

vem ao mundo” (SARTRE, 2003, p. 67), então, a realidade humana poderá nadificar 

todo comprometimento com o mundo (escapando à objetificação) a fim de 

estabelecer o sentido da construção de valores, pela liberdade. Essa construção é o  

modo como se deve conduzir a realização da relação moral: “Os valores, por se 

revelarem por essência a uma liberdade, não podem fazê-lo sem deixar de ser 

‘postos em questão’” (SARTRE, 2003, p. 83). Já foi explicado que, para Sartre, a 

ideia de que algo “está posto em questão” é que está em relação comprometedora à 

existência (consciência de si) pelas e nas circunstâncias (ser no mundo).  

Procuremos compreender o sentido da conduta humana a partir do Nada no 

modo como Sartre forjou sua perspectiva e que, desse modo, já podemos 

compreender como essa reflexão estruturou a análise da condição humana por uma 

psicanálise existencial. A ideia do Nada em Sartre nos abriu o caminho para 

percebermos o sentido da existência humana cuja essência repousa na liberdade. 

Agora, pelo mesmo princípio de reflexão, conduzimos a nossa pesquisa partindo do 

Nada e compreendendo que a realidade humana, em vista de sua condição 

originária, será vista pelo autor como falta de ser.   

 

3.3 A falta de ser e o problema moral 

 

Ao questionar “o que deve ser o homem em seu ser para que através dele o 

nada venha ao ser”, Sartre busca compreender o sentido existencial do ser humano 

e o estabelecer pela compreensão da angústia. Aqui, o foco é procurar perceber 

como essa questão conduz o pensamento a interrogar se o ser do humano, 

sustentando o Nada em seu ser, compreendido pela psicanálise existencial como a 

estrutura do desejo, pode negligenciar o compromisso moral que Sartre estabelece a 

partir dessa falta de ser. Vejamos como essa questão pode ser investigada: Em 

definições ontológicas, “Ser só pode gerar ser” (SARTRE, 2003, p. 67) ou como 



77 

 

Sartre define “O ser não pode ser causa sui à maneira da consciência. O ser é em si 

mesmo” (SARTRE, 2003, p. 37), o ser não comporta a espontaneidade da 

consciência. Sartre introduz o Nada nessa relação para designar o ser do humano 

dado na relação fenomênica e suportando o Nada em seu ser. Tal introdução não 

deixa de impor algumas dificuldades. Entre elas é está a questão da falta de um 

fundamento para a realidade humana. Recorrendo à intencionalidade, a consciência 

despontará como a necessidade de uma descoberta originária de si, pois não 

encontra um fundamento senão fora de si.  “A ontologia nos ensina que o desejo é 

originalmente desejo de ser e se caracteriza como livre falta de ser” (SARTRE, 2003, 

p. 716). Sartre terá que solucionar essa procura pela ação. Primeiramente, o ser 

humano se compreende em seu Nada existencial pela realidade, mas só se introduz 

nela, originalmente, quando age, é aí que define o seu fundamento.  

A ação se fundamenta nos motivos que em si mesmos não são nada mais 

que possibilidades à minha ação. Desse modo, o ser que é gerado no nada, é um 

ser que eternamente estará na construção de seu sentido, nunca definido, nunca 

assentado. Assim, a angústia surge na consciência de ser essa realidade 

constantemente impelida, pela ação, a se definir não pelo que faz, mas pelo motivo 

que a leva a agir. 

Chegamos ao ponto em que a análise da conceituação da psicanálise 

existencial ganha o seu lugar nessa pesquisa acerca dos aspectos de 

negligenciamento do compromisso moral a partir da estrutura do desejo. Sartre 

defende que o ser humano se anuncia pelos desejos e pelos fins que persegue. 

“Todo desejo apresentado como irredutível é de uma contingência absurda e 

envolve na absurdidade a realidade humana tomada em seu todo” (SARTRE, 2003, 

p. 687). O ser humano é visto por Sartre como uma totalidade que se expressa em 

cada instante e em cada uma de suas tendências, ainda que sob perspectivas 

diferentes de vida. Ainda que sob a chancela da contingência, “o homem é 

fundamentalmente desejo de ser” (SARTRE, 2003, p. 692). Uma vez que cada 

escolha simboliza cada conduta humana em seu modo de fazer ser, a escolha 

fundamental fica elucidada por seu efetivar-se moral. 

Uma escolha pode superficializar ou mesmo obscurecer o sentido das 

escolhas humanas na sua relação fundamental de ser o ser no qual o Nada se 



78 

 

sustenta e se apresenta ao mundo. Essa escolha é a que se define por uma 

tentativa de sintetizar o Em-si e o Para-si como uma definição de ser, tal como o ser 

humano é considerado, por Sartre, uma totalidade. Como Sartre havia definido que 

“o projeto fundamental, ou pessoa, ou livre realização da verdade humana encontra-

se por toda parte, em todos os desejos” (SARTRE, 2003, p. 694) a tentativa de 

sintetizar a verdade humana pela inconciliável tentativa de unir o Em-si no Para-si, 

conduzirá o ser humano a tomar uma postura em relação à sua verdade “que pode 

ser chamada de a verdade da liberdade, ou seja, é a significação humana da 

liberdade” (SARTRE, 2003, p. 695) não mais como sendo a necessária e inesgotável 

renovação do eu no qual sustento minha essência por meio da liberdade. 

Sustentaria, por essa tentativa de síntese, minha essência pelo desejo não mais da 

escolha original onde fundamento minha moral e dela extraio a exigência de 

definição dos meus valores e sou consciência de ação. Sustento pelo “ideal de uma 

consciência que fosse fundamento de seu próprio ser-Em-si pela pura consciência 

que tomasse de si mesmo” (SARTRE, 2003, p. 693). O ser humano passaria a ser “o 

ser que constitui o objeto do Para-si” (SARTRE, 2003, p. 692) já que, como Sartre 

explica, a falta de ser, como um modo especial de ser consciência de si através da 

apreensão do sentido existencial do Nada é o que define a condição humana a partir 

da liberdade, “a liberdade é precisamente o ser que se faz falta de ser” (SARTRE, 

2003, p. 694) tendo-a, a partir da estrutura do desejo como a estrutura da escolha 

original de ser. 

Em suma: Uma vez que o Nada surge no mundo, como Sartre define, por um 

modo especial de ser, que se anuncia na ação, e que é a sua própria característica, 

temos no autor o propósito de definir duas categorias ontológicas bem distintas, mas 

que não se eliminam: aquela que se alcança por que se isenta das condutas 

humanas, o ser que é em si mesmo; e aquela que é alcançada no sentido de sua 

ação, esta realidade designa um ser pelo qual o ser em si mesmo é descoberto, uma 

vez que a ele se dirige. Sartre circunscreve o campo conceitual das perspectivas 

morais a partir dessa distinção ontológica e compreende o seu sentido de ser pela 

ideia de atividade: só o ser que é relação para o outro é ser de atividade ou 

passividade, ou seja, a moral só se constitui pelo ser no qual a atividade pertence ao 

ser como o sentido de toda finalidade que conduz o princípio de toda ação. Todo ser 

consciente exerce atividade por que age segundo fins definidos. 



79 

 

Se o Nada entra no mundo como negação, e por ela entendemos como sendo 

atividade reveladora do mundo, o ser que se lança no mundo é um ser consciente 

de realizar a negação: o ser pelo qual o Nada vem ao mundo é o ser humano. 

O ser do humano é marcado pela intencionalidade da ação negadora que faz 

surgir todo ser em si como realidade totalizada. O ser do humano é, como Sartre 

afirma, um para-si, uma intencionalidade. Sendo, portanto, o fundamento de toda 

noção de projeto na qual constituirá ele mesmo a sua identidade moral. O que não 

fica claro em Sartre é como isso supera o conceito de natureza humana, como uma 

determinação do ser humano, e não redunda no conceito de uma natureza humana 

dada pela consciência de si, voltando-se ao Eu transcendental que Husserl 

conservou. Para Sartre, a ação é o modo pelo qual o ser humano constituirá os 

princípios de sua ação moral como definição de seu ser livre. 

Então, o que é essa realidade humana, uma vez que por ela a negação 

permeia o espaço do mundo? Sartre procura responder isso construindo um 

argumento que afirma a aparição do ser humano no mundo como liberdade. 

Resgatando o sentido que ele imprimiu à consciência como intencionalidade e 

desejo que se volta ao ser do fenômeno, o Para si é o fundamento do ser humano 

em seu modo próprio de definir sua identidade no espaço do mundo: ele é o ser que 

abre espaço ao Nada no mundo e a essa possibilidade, ele diz, é a liberdade. 

 Na construção do argumento do ser do humano, quando Sartre diz que 

“aquilo que chamamos liberdade não se pode diferenciar do ser da ‘realidade 

humana’” (SARTRE, 2003, p. 68) quer definir que a dita realidade do ser humano 

não se distingue de ser perspectiva, busca por sentido de se definir como sendo a 

sua própria construção tecida por meio dos fins a que persegue. Se não há uma 

natureza humana a priori, Sartre deixa entender que há uma natureza que se 

constitui em cada fim que o ser humano persegue, uma natureza humana assentada 

numa condição de intencionalidade. Esta seria uma natureza humana da ausência 

de fundamento, de buscar esclarecer os seus fins pelos motivos nos quais persegue 

um objetivo e estabelece os critérios da ação.  

 O primeiro objetivo que podemos perceber na construção do argumento sobre 

a moral, é que ela será, no pensamento de Sartre, uma elaboração de difícil solução 

prática por que, antes de tudo, se liga ao ser do Para si pela intencionalidade, 



80 

 

definindo-se com subjetividade absoluta. Desse modo, será sempre uma construção 

pessoal, do indivíduo, não do coletivo. A moral é o fim que se pretende alcançar e, 

desse modo, quando Sartre diz que “precisamos enfocar a liberdade em conexão 

com o problema do nada e na medida estrita em que condiciona a aparição deste” 

(SARTRE, 2003, p. 68) estabelece a consciência moral na subjetividade absoluta na 

qual se assenta a estrutura da consciência de si. 

 Toda apreensão do sentido do Nada é, de alguma maneira, a apreensão 

direta da realidade humana enquanto construção de sua própria moral segundo a 

definição da subjetividade humana pela consciência de si. Os diversos momentos os 

quais Sartre argumenta sobre a realidade humana no mundo são pautados pela 

preocupação de mostrar que a consciência é intencionalidade por que o Nada é o 

seu ser e, assim, toda relação de construção moral será uma consciência de 

comprometimento com o ser livre;, pois toda realidade humana está no mundo como 

“posta em questão” por essa objetividade do em si, causa de toda afecção da 

consciência em sua estrutura intencional. 

Sartre estabelece o que defino como esse primeiro momento do compromisso 

moral no fato de a consciência resistir a toda intromissão de um conteúdo de ser em 

sua estrutura.  

A consciência purificou-se, é clara como a ventania, já nada há nela, 
exceto um movimento para fugir, um deslizamento fora de si. Se por 
milagre entrásseis “em” uma consciência, seríeis arrastados por um 
turbilhão e lançados fora, perto da árvore, em plena poeira, pois a 
consciência não tem “interior”; é simplesmente o exterior dela 
própria, e é essa fuga absoluta e essa recusa a ser substância que a 
constituem como consciência (SARTRE, 1968, p. 29).  

Sendo a consciência essa capacidade de expulsão de qualquer conteúdo, ela 

se define como a obrigatoriedade de se renovar sempre diante de toda “atração” a 

que está sempre submetida e construir o seu sentido segundo os fins a que 

persegue.  

 

 

 



81 

 

3.4 A consciência de ser 
 

O sentido daquilo que expressa a percepção de si como consciência de ser é 

o que está radicado, no pensamento de Sartre, pela distinção ontológica. A questão 

a se investigar é como o autor interliga essa consciência com a efetivação da 

existência na história como o fundamento para a constituição dos valores a partir da 

consciência de liberdade. 

Há uma diferença fundamental entre o ser das coisas e o ser humano. Este 

se define pela intencionalidade, aquele por estar além de qualquer intenção, 

qualquer perspectiva, qualquer atividade, ou seja, conduta humana; ele 

simplesmente é. O ser das coisas é a própria condição de sua existência, é a 

relação direta e impermeável de si para si, como diz Paulo Perdigão (1995). 

Essência e existência são uma mesma realidade que constitui o ser das coisas. 

Introduzindo o conceito de liberdade na realidade humana como numa relação 

temporal, Sartre afirma que, para o ser humano, a existência e a essência são 

situações ontológicas diferentes e constituídas no tempo: a essência humana é a 

existência como tendo-sido, afirmará Sartre, a fim de fundamentar o valor da 

liberdade na constituição da moral. 

Uma vez que “a liberdade humana precede a essência do homem e torna-a 

possível, a essência do ser humano acha-se em suspenso na liberdade” (SARTRE, 

2003, p. 68) é preciso encontrar uma justificativa para o comportamento humano de 

modo que este expresse o ser livre no qual a essência esteja nesse processo de 

suspensão. A justificativa que Sartre oferece é que cada ato encerra-se no motivo 

que o fundamenta. O comportamento humano só se justifica como tal, por que os 

motivos da ação se constituem para a ação e não para si mesmos. Eles se 

constituem pelo nada que se insinua entre eles. 

Se Sartre introduz o conceito de motivo aterrado na angústia, esse 

aterramento é por que os motivos se constituem como tal, na condição temporal da 

existência humana. O nada estabelece, entre os motivos e os atos, a condição de 

relação de nadificação de um pelo outro por que estabelece “uma relação consigo 

mesmo ao longo de um processo temporal” (SARTRE, 2003, p. 79). A angústia 

emerge do sentido dessa relação por que é temporal; sentido este que será aplicado 



82 

 

ao fundamento da moral pela liberdade como sendo algo dado, onde nada obriga ou 

justifica a tomada de posição em relação a este ou aquele valor, por que nada assim 

justifica este posição senão a própria consciência de motivo. 

Voltando à questão da essência humana como consciência de ser, torna-se 

necessário fundamentar um conceito no qual essa possibilidade de construir a 

essência permaneça ligada à intencionalidade da consciência e ao mundo a fim de 

que se possa compreender por que a liberdade é, para Sartre, o único fundamento 

dos valores. O problema que Sartre enfrenta nesse ponto é ter que justificar a 

consciência moral a partir da liberdade, uma vez que para cada ato há um motivo, 

cada ação exercida está ligada aos motivos que a fundamentam, sem que por isso, 

cada ato necessariamente precise estar ligado ao ato seguinte. Sartre apresenta a 

concepção de uma relação temporal que mantém a síntese entre ato e ação, da 

mesma forma que fundamenta a relação de construção moral a partir da diferença 

ontológica entre a essência e a existência humana. A essência humana é tudo 

aquilo que se pode dizer em sentido de haver sido. 

Indo à questão da intencionalidade, como Sartre a tematiza em vista da 

existência humana, vemos que ela é uma forma de compreender o ser do humano 

na medida em que alcança o seu projeto que é realizar-se em cada situação 

concreta. Uma vez que toda realização põe em questão a liberdade humana, a 

moral surge como elemento síntese dessa composição entre a ação e a intenção e 

estabelece o fundamento da qual ela se afirma como projeto de todo ser humano. 

Em O existencialismo é um humanismo (SARTRE, 2004, p. 228), o autor assim 

afirma: 

Quando declaro que a liberdade, através de cada circunstância 
concreta não pode ter outro fim senão querer-se a si própria, se 
alguma vez o homem reconheceu que estabelece valores no seu 
abandono, ela já não pode querer senão outra coisa, - a liberdade 
como fundamento de todos os valores. 

 

No pensamento de Sartre, pela fundamentação fenomenológica que 

empreende, toda realização do ser humano implica em um sentimento que o aterra 

no mundo e dele não pode se separar. Não pode por que toda intenção é também 

realização de um modo próprio de ser essa consciência intencional. 



83 

 

No que diz respeito ao modo como Sartre compreende a ontologia, ele define 

que “a estrutura da consciência que é” se fundamenta na valorização da liberdade 

no tempo que exige a constituição da moral. O que aqui prenderá a nossa atenção é 

o modo ou a forma dessa consciência que é enquanto consciência de querer 

realizar-se pela liberdade. 

O conceito de intencionalidade pelo qual Sartre definirá, não somente a 

estrutura da consciência, mas também a consciência moral e o compromisso de 

renovação do Eu que designa o ser livre, assim como empreenderá a crítica a toda 

proposta de aceitação de um determinismo psicológico foi o conceito de angústia. 

Todo o sentido da existência humana é a procura de legitimação de todos os 

seus atos pelo viés da moral fundamentada na essência do ser humano. Sartre quer 

dar uma significação existencialista a essa expressão moral da seguinte maneira: 

Se, com efeito, a existência precede a essência, não será nunca 
possível referir uma explicação a uma natureza humana dada e 
imutável; por outras palavras, não há determinismo, o homem é livre, 
o homem é liberdade. Se por outro lado, Deus não existe, não 
encontramos diante de nós valores ou imposições que nos legitimem 
o comportamento. Assim, não temos nem atrás de nós, nem diante 
de nós, no domínio luminoso dos valores, justificações ou desculpas 
(SARTRE, 2004, p. 209). 

Não havendo uma natureza humana dada e imutável, há uma natureza 

humana que se molda no tempo, pelas circunstâncias, pelo desejo fundamental de 

querer ser seu próprio fundamento e em vista da condenação a sempre estabelecer 

os motivos da ação e o que, por elas, pretende-se alcançar. A dimensão do tempo 

surge no pensamento de Sartre para definir essa natureza humana não dada e não 

imutável, mas no trânsito do tempo como uma condição histórica de encarar sua 

existência.  

O sentido da existência humana se encontra no trânsito de ser sua realização 

no tempo. A angústia encerra uma dimensão temporal. Este é o ponto que foca a 

análise da consciência de ser empreendida por Marilda Fayad sobre a filosofia de 

Sartre. O mundo se torna fundamental à intenção da consciência, pois é pelo mundo 

que “o homem se relaciona com o sentido do ser em si e constitui, também, a sua 

identidade pessoal ou o seu próprio sentido de ser” (FAYAD, 2010, p. 29). Assim, 

negando a existência de uma natureza humana dada, o fundamento do ser humano 



84 

 

é a própria intenção de ser sua própria identidade em cada uma das circunstâncias 

concretas nas vicissitudes históricas que são, por sua natureza, temporais. 

A angústia, na dimensão temporal, como modo especial de consciência de 

ser, abarca, no pensamento de Sartre, a relação direta que se constrói em vista da 

manutenção do compromisso fundamental e do projeto de ser que cada ser humano 

anuncia. Para que a angústia não seja compreendida como uma situação existencial 

do ser humano em alguns momentos, é que Sartre a afirma como sendo a reflexão 

de si que cada ser humano assume em vista de seu ser posto em questão. 

Estar em questão de seu ser é o sentimento da existência que não encontra 

outra verdade para o seu ser senão em si mesma. o autor aborda este ponto em O 

existencialismo é um humanismo e condensa nos Cahiers pour une morale. A 

dimensão temporal da angústia em relação à sempre presente necessidade de 

renovar o ser que fundamenta minha liberdade. O autor adentra o mundo como uma 

realização implicada por atos que cada ser humano realiza e pelas bases que 

estabelece para si e para os outros.  

É nesse sentido que vamos apreender a dimensão temporal da angústia; a 

partir do posicionamento do ser humano em relação ao coletivo, a liberdade se 

mostra como uma liberdade interessada em definir o seu ser em relação coletiva: ou 

todos os seres humanos são livres ou não o são. Como estamos falando de uma 

dimensão temporal que é histórica, esta é implicada nas relações dadas nas 

circunstâncias. Ponho em questão o meu sentido de ser: “Queremos a liberdade 

pela liberdade e através de cada circunstância particular. E ao querermos a 

liberdade, descobrimos que ela depende inteiramente da liberdade dos outros e que 

a liberdade dos outros depende da nossa” (SARTRE, 2004, p. 228). 

Como compreender esse posicionamento teórico que expressa nitidamente 

um interesse no coletivo e, por meio dessa coletividade, revela a dependência de 

uns para com os outros no plano histórico no qual a defesa da liberdade e 

constituição da moral atrela os seres humanos entre si? Quando da análise da 

dimensão temporal de futuro, compreendemos que Sartre a interpreta a partir da 

conceituação de projeto: o ser humano que se projeta é o que se determina como 

ser humano para o futuro de si mesmo. Sartre não defende que apenas alguns se 

projetam ao futuro, todo ser humano é um projeto que vive em meio às 



85 

 

circunstâncias históricas; portanto, todo ser humano está voltado ao futuro, assim 

como está fora de seu passado. 

Como o pensamento de Sartre se estrutura a partir das condutas humanas a 

fim de alcançar a verdade da realidade humana, se torna necessário que esta 

liberdade que constitui o ser de cada homem e cada mulher seja do interesse 

coletivo de todos a fim de que possam alcançar o futuro no cerne da sua verdade. A 

filosofia de Sartre encerra essa dimensão de interesse: a liberdade não é uma 

conquista do ser humano, mas a sua manutenção, no sentido do conjunto coletivo 

dos seres humanos, é sim uma conquista. 

A dimensão temporal da angústia quando se depara com a constituição de 

sentido da verdade humana, ou seja, na efetivação de sua realidade, depara-se com 

o coletivo social. A apreensão do sentido desse coletivo não é apenas do conjunto 

humano de vidas particulares em meio às vicissitudes temporais; ao contrário, é a 

necessária tomada de consciência de que o plano coletivo é indeterminado e que a 

liberdade de cada ser humano só pode figurar em sua verdade ontológica, quando 

esta pode se assentar em condições históricas nas quais ela possa ser realizada. 

De tal modo, se assim não fosse, não se poderia pensar uma renovação do 

eu por meio dos meus possíveis, quando estes possíveis não fossem revelados ao 

ser humano e assumidos por seu ato livre de escolher. Para que a estrutura do 

compromisso moral se realize por meio de cada ser humano, é preciso que a sua 

vinculação com o mundo seja um compromisso de manter o mundo em sua relação 

originária com a consciência de si: o ser humano constrói o sentido do mundo. 

Vimos, que toda estrutura de lançamento ao futuro – projeto – se alicerça no 

interesse que se tem sobre a própria verdade da realidade humana. Sobre o desejo 

fundamental de constituir a nossa condição ontológica, o outro surge como a 

condição material e histórica na qual o fundamento do meu projeto está posto em 

questão.  

Naquilo que até agora apreendemos: A angústia é, então, uma 

intencionalidade originária por que é na angústia que o homem toma consciência de 

sua liberdade, isso não é simplesmente o abandono de um estado de quietude, mas 

o modo pelo qual o filósofo estabelece a compreensão que o ser humano assume o 



86 

 

seu modo de ser como sendo tudo aquilo que se descreve como intencionalidade e 

realização. Para tal, a realização de si engloba que também o outro seja assumido 

como propósito de um projeto de realização do modo de ser em propriedade da sua 

condição humana. 

Para que essa consciência de ser possa se efetivar numa realização da 

condição humana como a sua natureza construída na relação histórica, e, ao mesmo 

tempo, encontrando o outro como um compromisso moral radicado em si mesmo, é 

preciso que a angústia, mesclando-se totalmente nas ações humanas como 

liberdade, seja uma apreensão reflexiva de si. “Angústia é angústia diante de mim 

mesmo” (SARTRE, 2003, p. 73). Sartre lança o conceito de reflexão, primeiramente, 

para o ser que reflete (a consciência de si) que depois possa desembocar no outro 

como uma moral estabelecida. Isso por que não sou simplesmente o que me 

representa, mas pelo modo de ser que me representa, fundamentalmente, 

estabelecido como minha essência construída e definida pelas circunstâncias nas 

quais me vejo comprometido em renovar meu sentido de ser.  

No aspecto do compromisso com meu ser livre, consciência de meu 

comprometimento moral, a angústia se apresenta como consciência de minha 

liberdade; Sartre a envolve nos motivos. Toda a ação se realizará pelos motivos nos 

quais encaminho e defino o meu modo de ser. Fundamentando nessa reflexão, o 

autor propõe uma interpretação existencial do termo situação. Como decorrência do 

compromisso, a situação é tematizada como sendo o referencial onde os sentidos 

são construídos em vista do agir. Se a liberdade está sempre em questão por causa 

dos motivos, estes estão postos em questão do ser pela situação. “Não há ação sem 

motivo e o gesto mais insignificante (erguer a mão direita em vez da esquerda, etc.,) 

remete a motivos e móbeis que lhe conferem significação” (SARTRE, 2003, p. 540). 

 

3.5 A situação e o seu sentido moral 
 

Se toda consciência moral se pauta pela reflexão dos motivos então, nela são 

estabelecidos os critérios da ação. A essência da moral se encontra presente em 

cada um e em todos os motivos em que a situação os retira da idealidade. Essa 



87 

 

noção, de saída da idealidade, Sartre a aplica à definição dos valores morais que 

pautam minha ação. Assim como Sartre definiu que o motivo está todo ele na ação, 

assim o autor também aplica essa relação à consciência moral; a moral está 

construída na realidade por que a situação exige que a sua construção seja retirada 

da idealidade e se torne efetiva. É como se Sartre quisesse dizer que, pela 

construção da noção de realidade pela ideia de fenômeno, todas as coisas 

estivessem todas ao mesmo tempo dadas e ao mesmo tempo separadas por um 

nada que as fundamenta. O autor sempre quis deixar claro que os atos, os 

conceitos, as definições por si só, assim como os objetos no mundo, ou seja, os 

fenômenos por si sós não são senão, nada mais que atos, conceitos, fenômenos 

etc.; é na construção do sentido de toda essa realidade que as coisas se definem 

em seu lugar, ou seja, saindo da idealidade e se tornando fundamento.  

Sartre construiu este argumento da seguinte forma: “não é porque sou livre 

que meu ato escapa à determinação dos motivos, mas, ao contrário, a estrutura 

ineficiente dos motivos é que condiciona minha liberdade” (SARTRE, 2003, p. 78). 

Como nos pautamos por atrelar o sentido da intencionalidade como a estrutura que 

nos serve de referência para compreender a vinculação que Sartre estabelece entre 

liberdade e moral, a passagem anterior se constitui como um elemento importante 

dessa compreensão. Ela encerra o sentido da estrutura da consciência, estrutura 

esta que determina o modo pelo qual todo compromisso se estabelece, pois “falar de 

um ato sem motivo é falar de um ato ao qual faltaria a estrutura intencional de todo 

ato” (SARTRE, 2003, p. 540): da exigência moral já não se extrai o sentido da moral 

por ela mesma, mas pela consciência que assume o seu importante caráter de 

construtora de sentido e definição do sentido do mundo pela situação. 

Para o autor, somente a consciência é uma estrutura eficiente, toda a 

realidade da qual ela é consciência repousa numa estrutura ineficiente por que é em 

si mesma uma opacidade massiva. Compreender a realidade como fenômeno é 

fazer com que a estrutura eficiente da consciência alcance o sentido de cada coisa, 

construindo o sentido de sua estrutura. No caso dos motivos, estes são condição da 

minha liberdade por que são captados pela minha consciência em sua estrutura 

ineficiente e por ela tem um sentido estabelecido. 



88 

 

A moral que se fundamenta no pensamento de Sartre, segundo a ideia 

precedente, não é uma moral confortável, mas angustiada por que depende da 

estrutura ineficiente dos motivos para construir o seu sentido e o seu alcance. 

Sendo que Sartre define que “o motivo aparece como consciência de motivo” 

(SARTRE, 2003, p. 78) deve-se entender que não há motivos na consciência, mas 

para a consciência. A coisa que me motiva, captada a realidade onde estou, é dada 

à minha subjetividade não como um conteúdo formal de consciência, mas como 

elemento material (fenômeno) da qual a consciência apreende e alcança o nível 

mais imediato do comprometimento que a intencionalidade me exige como 

fundamento do meu ser livre: “A liberdade manifestada pela angústia se caracteriza 

por uma obrigação perpetuamente renovada de refazer o Eu que designa o ser livre” 

(SARTRE, 2003, p. 79). 

Constituo minha moral como compromisso comigo mesmo, mas também em 

vista do outro. “Sem dúvida a liberdade como definição do homem não depende do 

outrem, mas uma vez que existe a ligação de um compromisso, sou obrigado a 

querer ao mesmo tempo a minha liberdade e a liberdade dos outros” (SARTRE, 

2004, p. 228).  

Sartre define a existência dessa ligação ao compromisso pela situação. 

Sendo a essência humana o seu é como tendo sido, o ser humano tem sempre uma 

reflexão de seu ser por que ele está sempre em situação, ou seja, está sempre 

deparado com as possibilidades como sendo as suas possibilidades e não de outro, 

mas anunciadas aos outros. Vimos nas linhas precedentes que o interesse da 

dimensão temporal da angústia é a conversão coletiva da liberdade; essa ideia tem 

seu eco aqui expresso na necessidade também de cuidar da minha autenticidade 

por meio da postura moral que assumo como interesse de que os outros que me 

circundam também sejam autênticos segundo a verdade da realidade humana. Esse 

interessamento em si, torna-se a causa segundo a qual Sartre avança o sentido da 

universalidade do projeto humano a toda escolha expressa como liberdade e moral 

de cada um e dada a todos os outros. 

O filósofo então afirma, por esse arrancamento, que constitui a estrutura em 

que todo compromisso se sela e que se fundamenta na consciência, encontrar o 

sentido onde o ser humano supera toda noção de natureza a priori, toda 



89 

 

determinação, para que possa estar à frente de seu passado e do seu futuro como 

maneira de não sê-lo mais ou ainda não o ser e permanecendo ligado pelo que 

agora se define, fora da idealidade, um modo de ser. 

Nosso ser está imediatamente “em situação”, ou seja, surge no meio 
dessas atividades e se conhece primeiramente na medida em que 
nelas se reflete. Descobrimo-nos, pois, em um mundo povoado de 
exigências, no seio de projetos “em curso de realização” (SARTRE, 
2003, p. 83). 

 

3.6 O fundamento moral 
 

O fundamento da moral é resguardar o sentido de condição humana a partir 

da essência do humano imersa numa estrutura de consciência. O foco desse ponto 

é justamente encontrar a defesa que Sartre faz da essência humana como 

liberdade. Já foi apresentado o sentido da construção que Sartre empreende para 

definir que a liberdade é o único fundamento dos valores. Defendendo o argumento 

de que a cada instante somos lançados ao mundo e que ficamos comprometidos, 

por este lançamento, à construção dos sentidos que definem as minhas ações. Os 

valores que sustentam minha consciência de motivo não extraem “o seu ser de sua 

exigência, mas sua exigência de seu ser” (SARTRE, 2003, p. 83). Isso por que 

“minha liberdade é o único fundamento dos valores e nada, absolutamente nada, 

justifica minha adoção dessa ou daquela escala de valores” (SARTRE, 2003, p. 83). 

Nesse ponto, o que apreendemos da filosofia moral, como Sartre a construiu, 

é o sentido no qual se encerra a análise da liberdade como um valor para a 

constituição moral e em relação à própria liberdade. 

O primeiro momento do comprometimento moral a que sou chamado introduz 

o problema da situação. Renovar-me só pode ser uma realização efetiva se for dada 

no meio de circunstâncias nas quais há essa exigência pela qual fundamento a 

moral. Em relação ao sentido de renovação que mantém a estrutura do ser livre, a 

moral emerge dada na situação em que capto o meu ser livre posto em questão. 

Podemos dizer que, para o traço moral que constituo, minha liberdade deve 

estar situada. Anteriormente, havíamos trazido o conceito de liberdade como 

resistência; Sartre procura tirar a liberdade de todo contexto em que ela não esteja 



90 

 

ligada diretamente à intencionalidade. Fundamentando essa definição na filosofia de 

Sartre, é clara a ideia de que o autor se preocupa em situar o ser humano na 

possibilidade de desconsiderar toda determinação em vista de sua condição 

humana. 

Ao analisar essa mesma questão, Paulo Perdigão (1995) considera que tudo 

aquilo que envolve a ação humana, os modos, os motivos e atos em vista de sua 

realização é o meio pelo qual a liberdade é bem compreendida e supera os ideais do 

senso comum. “A liberdade encerra um mínimo de ação” (PERDIGÃO, 1995, p. 89) 

e por esse mínimo de ação, toda existência é comprometida. Uma vez que o sentido 

da ação é a intenção que realiza, a liberdade resiste a todo aprisionamento do 

sentido da ação por que é autonomia. A liberdade é um valor e é nessa acepção que 

Sartre a define como fundamento dos valores. 

O que o filósofo quis alcançar com isso? “O primeiro esforço do 

existencialismo é o de pôr todo homem no domínio do que ele é e de lhe atribuir a 

total responsabilidade de sua existência” (SARTRE, 2004, p. 203). A preocupação 

de Sartre ao formular uma construção moral que não esteja pautada por uma 

natureza que seja a priori de toda existência é de que o ser humano assuma o 

inquestionável valor do seu ser no mundo. A necessidade de formular o argumento 

em que uma resposta seja conferida à questão do valor da liberdade, se em si 

mesmo ou se em relação ao comprometimento moral, é o sentido de estabelecer um 

sincronismo entre o sentido e a definição da constituição da moral em vista do ser 

humano universalmente; o foco é a humanidade. “E quando dizemos que o homem 

é responsável por si próprio, não queremos dizer que o homem é responsável pela 

sua restrita individualidade, mas que é responsável por todos os homens” (SARTRE, 

2004, p. 203). Podemos compreender, pelo que já foi discutido acerca da 

caraterística de interesse que a filosofia sartriana comporta, o nível de compromisso 

que a responsabilidade, naquilo que situa o ser humano em meio às relações que 

estabelece, quer definir-se como a autenticidade do modo de ser do humano. 

Assim, a subjetividade não é a estrita definição do ser humano por sua 

particularidade, mas a de sua universalidade como condição existencial que todo ser 

humano partilha. O valor fundamental encontrado na minha liberdade que “se 

angustia por ser o fundamento sem fundamento dos valores” (SARTRE, 2003, p. 83) 



91 

 

é o sentido de ser humano. Luijpen (1973) buscou compreender essa construção do 

fundamento moral por um conceito de destruição do legalismo moral.  

Para Luijpen (1973), ao analisar a fenomenologia da liberdade, duas coisas 

se colocam no plano da existência: a liberdade e a moral. A vida de cada ser 

humano é colocada na tensão que passa a existir entre aquilo que ele é e o que dele 

se espera, é o espaço do debate entre o interessamento e a ética, entre o querer e o 

fazer. Luijpen (1973, p. 203) diz que “não raramente se enxerga oposição entre ser 

livre e ser ético”. Isso por que a ideia de liberdade consistiria numa ausência de toda 

determinação e o agir ético se constrói na plenitude da certeza de um agir pautado 

pela lei. Isso se deve ao fato de que a compreensão da liberdade nesse sentido 

negativo e da responsabilidade como determinação, portanto, nem positiva nem 

negativa, não corresponde ao fato moral na forma com realmente ela se justifica. O 

que fica desse debate é o legalismo moral. 

Assim, Luijpen (1973) procura construir seu argumento defendendo que a 

maneira mais consistente de minar as bases do legalismo é oferecendo uma filosofia 

moral que se centre na consciência humana em relação ao seu agir, apelando não 

apenas à consciência, mas à responsabilidade de ser consciente de suas ações. 

Fundamentando-se naquilo que Sartre afirma que primeiro agimos para depois 

termos uma reflexão do sentido global da ação, ou como ele aborda em O 

existencialismo é um humanismo que “o homem não é mais do que o que ele faz” 

(SARTRE, 2004, p. 202), Luijpen (1973) concebe a constituição da moral como uma 

preocupação com o sentido da ação. 

Luijpen (1973) interpreta as passagens de O existencialismo é um humanismo 

sobre a inexistência de Deus e de valores escritos no céu como que a destruição de 

toda concepção a priori do sentido de uma natureza humana que seja moral antes 

da experiência da existência. Luijpen (1973) centra o seu argumento na relação do 

agir. Ele não destaca, ainda no mesmo texto do qual recolhe as afirmações da 

construção de sua tese, que Sartre define que “o homem, tal como o existencialista 

o concebe se não é definível, é porque primeiramente não é nada. Só depois será 

alguma coisa e tal como fizer a si próprio” (SARTRE, 2004, p. 202). Esse é o sentido 

fundamental da relação moral que Sartre constrói que Luijpen não captou em toda a 

sua completude: Sartre defende a ação, e Luijpen percebe esse aspecto, mas não 



92 

 

dá ênfase à relação originária dessa ação, como consciência de, que é a condição 

ontológica da natureza humana segundo Sartre define. 

Para definir o que seja esse golpe mortal, o autor define o que é o legalismo. 

Sendo o legalismo a teoria de que “a moralidade não é outra coisa senão estar-se 

disposto a obedecer à lei impingida de fora” (LUIJPEN, 1973, p. 203). Estabelece-se, 

então, a heteronomia do compromisso. Neste instante, vale destacar que a condição 

humana é estabelecida pela liberdade. O que fazemos e não fazemos não é 

determinado pela natureza, nem pela natureza humana (uma personalidade 

particular) que opera como um fator determinando nossas ações. Luijpen se volta à 

consciência não pela liberdade, mas pela ação. O autor deixa de pensar a questão 

da realidade humana como intencionalidade para situá-la apenas no aspecto do agir 

pautado por uma ideia nova de realidade humana: a morte de Deus é o nascimento 

do ser humano livre. 

A crítica ao legalismo moral é a afirmação que não há nada fora do humano 

que determine seu modo de agir, muito menos no seu “interior” que o faça seguir 

uma determinação de sua natureza. A questão da moralidade estará assentada na 

consciência de ser ele mesmo o autor da ação. Importa é a mentalidade com que o 

sujeito opera seus atos mentais em atos físicos, em ações.  

É nessa perspectiva que Luijpen (1973) diz que a mentalidade com que se 

realiza a ação estabelece o acordo entre a lei e a consciência de agir. Eis o golpe 

mortal que Sartre, segundo o autor, promove no legalismo. Entenda-se por 

legalismo, no modo como o Luijpen defende, um conceito que se expressa como 

uma conduta de consciência diante da moral: “O legalismo não foi apenas uma 

mentalidade predominante em certa fase da moralidade; é, sobretudo, uma 

permanente tentação contra a qual o homem de vida autenticamente ética precisa 

opor-se” (LUIJPEN, 1973, p. 204). A intenção de Sartre remonta a algo mais original 

que isso que Luijpen apresenta, sem que descarte o que ele sublinha em sua 

argumentação. 

Para Luijpen (1973), tendo em vista essa preocupação em relação à vida 

ética e à moralidade, foi que Sartre “excluiu o legalismo de forma bem simples; 

negando a existência de normas e valores gerais, pois que não existe Deus para 

escrever essas normas no céu. O homem como sujeito é que deve dar-lhe sentido, 



93 

 

inventando os valores” (LUIJPEN, 1973, p. 204). Não é por acaso que essas 

questões já começam a ser tematizadas na parte que trata da origem do Nada, cujo 

acento se expressa na liberdade como angústia.  

Para o moralismo, o acordo entre a lei e a ação é regido pela observância da 

lei. Uma postura moral autêntica assume a ação em vista do sentido que a ela é 

creditado. Como disse Luijpen (1973), importa mesmo é a mentalidade com que é 

feita, isentando a moral de ser caracterizada como boa ou má em vista apenas do 

aspecto exterior de sua realização. 

A questão moral tem seu centro vital na edificação dos valores que 

regimentam a originalidade humana como uma realidade ontológica na qual a sua 

condição é a do ser para a liberdade. A constituição moral é a apreensão do sentido 

da existência humana em meio às situações. Para Sartre, e para o existencialismo 

em geral, a angústia também representa uma condição universal: à medida que 

compreendemos nossa liberdade, nós experimentamos uma angústia provocada por 

ter que fazer uma escolha.  

A angústia é diferente do medo. Nós podemos temer algo; a angústia emerge 

de nossa própria não-coisidade. O ser humano é uma não-coisa e essa condição diz 

respeito à sua condição humana: ser não-determinado, ser livre e é preciso uma 

filosofia que pense e defenda essa problemática da originalidade humana. É o que 

podemos afirmar dessa ontologia em que “Nada” vem antes de “Ser”. A contingência 

vem antes da necessidade. A existência vem antes da essência. 

Por isso, antes de falar de um legalismo moral e de sua derrubada, deve-se 

pensar a situação originária da filosofia de Sartre na defesa da condição humana 

compreendendo a ênfase na consciência de ser e na crítica que ele faz ao 

determinismo psicológico em vista do compromisso na qual assento o meu perpétuo 

arrancamento às determinações. Se os motivos estão para a consciência, como 

consciência de motivo, assim como a ação é também consciência de ação, Sartre se 

preocupa em denunciar as possibilidades de tornar a consciência apática ao seu ser 

para daí pensar a questão da ação; ideia esta que já nos remete, nesse momento, 

ao segundo nível do comprometimento moral: a responsabilidade. 

 



94 

 

3.7 A natureza humana e a moral 
 

O estabelecimento de um comprometimento moral na forma como Sartre 

constrói a sua conceituação, remete, no sentido da radicalização do ser humano no 

mundo, a uma ideia a qual podemos chamar de natureza humana. Ora, as diversas 

leituras da filosofia de Sartre sempre apontam para o posicionamento teórico do 

autor em relação a esse tema; para Sartre o ser humano não é uma natureza 

determinada antes da existência, também não é uma essência constituída por um 

Eu transcendental assentado na consciência como um conteúdo formal. A abertura 

ao campo das ideias de uma condição universal do ser humano está focada, no 

pensamento de Sartre, na questão da condição histórica da humanidade. 

Sartre construiu o argumento da fundamentação moral do ser humano, tendo 

a liberdade como o único fundamento dos valores, a partir da descrição 

fenomenológica do Nada. A condição humana é uma essência separada de toda 

determinação a priori por um nada; a fim de justificar essa separação, Sartre utiliza a 

ideia do tempo ou a ideia de que há um circuito temporal em que as coisas e a 

percepção destas constituem momentos distintos para a consciência: “A essência é 

tudo aquilo que a realidade humana apreende de si mesma como havendo sido” 

(SARTRE, 2003, p. 79). A condição da temporalidade fundamenta a intencionalidade 

da consciência como percepção do fenômeno, separando da realidade do humano 

toda outra realidade por que toda realidade humana é para si mesma “fenômeno 

subjetivo”. 

Por ser esse fenômeno subjetivo é que pode se entrever que haveria, no 

pensamento de Sartre, uma ideia de natureza humana, não como essência ou 

determinação, mas que seja de acordo com a estrutura do fenômeno e da 

consciência e que esteja fundamentada no vínculo moral que se estabelece pela 

liberdade. A descrição da realidade do mundo como um fenômeno, ou seja, o ser da 

manifestação das coisas e as coisas em si mesmas são uma mesma unidade que 

estabelecem os princípios nos quais a construção do sentido existencial da condição 

humana indicará uma universalidade.  

A ideia de tempo e a do Nada envolvem essa questão. Uma vez que se fala 

da possibilidade de pensar essa natureza humana assentada na intencionalidade, 



95 

 

na forma como Sartre constrói os argumentos, inevitavelmente descreve-se a 

condição humana naquilo que é o projeto moral que se fundamenta na liberdade. 

Sartre afirma:  

Vou emergindo sozinho, e, na angústia frente ao meu projeto único e 
inicial que constitui meu ser, todas as barreiras, todos os parapeitos 
desabam nadificados pela consciência de minha liberdade (SARTRE, 
2003, p. 84).  

 
Nesse aspecto, em vista do projeto moral que Sartre constrói a partir da 

angústia, a crítica ao determinismo psicológico que ele empreende é mostrar que o 

determinismo pensa que “a consciência é uma sequência causal indefinidamente 

continuada” (SARTRE, 2003, p. 85), portanto, visa transformá-la em plenitude. Essa 

natureza humana que a filosofia de Sartre parece anunciar caberia em outra 

pesquisa mais detalhada, mas revela-se como uma construção de toda identidade 

intencional que não seja assentada nessa plenitude continuada. Se há uma 

natureza, o seu sentido é o de diferençar, assim como fenômeno e intencionalidade, 

que a condição humana é uma essência não contínua, uma natureza não 

determinada, mas voltada para as particularidades, para a situação, para ser no 

mundo. 

É preciso pensar que a questão da responsabilidade será problematizada por 

Sartre como uma autonomia frente a toda determinação. Se a liberdade é o valor 

pelo qual se constitui a moral, a responsabilidade anunciará esse valor na ação, mas 

não a ação por si mesma, mas aquilo que ela anuncia, ou manifesta, tal como o 

fenômeno. Sendo assim, a introdução do tópico sobre o determinismo moral não 

busca revisar como Sartre faz a crítica a essa forma de objetificação da consciência 

por que tende a sua reificação. O propósito desse próximo ponto é como, a partir 

dele, a ideia de descontinuidade já se anuncia, a fim de que a construção da ideia da 

responsabilidade, tal como Sartre a concebe, mantenha o caráter de compreensão 

da condição humana assentada numa essência que é descontínua, por ser em 

situação.  

 

 

 



96 

 

3.8 O determinismo moral 
 

Esse ponto encerra o momento de análises dos argumentos nos quais Sartre 

concebe a vinculação moral do ser humano no momento originário da consciência 

de si como consciência de liberdade. Com já foi exposto, o tópico trabalha a 

construção da crítica ao determinismo psicológico para defender a consciência de 

qualquer fundamentação teórica da sua estrutura como uma continuidade: a 

possibilidade de ser meus possíveis engendra o meu possível escolhido. O 

problema que Sartre procura enfrentar aqui é o de assumir uma postura de 

consciência que tente escapar à angústia. Para o autor, toda negação à 

transcendência da consciência como revelação revelada da realidade humana, de 

onde se resgata o sentido da condição ontológica do humano, será, de alguma 

maneira, a tentativa de escapar da angústia a que essa captação de sentido 

demanda. Se a liberdade humana se construiu no projeto de ser ela mesma o 

fundamento da moral e dos valores, posso não querer assumir essa essência do ser 

humano em vista de uma essência que desconsidere tal construção e formulação de 

um compromisso ante os valores: Sartre dirá que sustentamos no nosso ser os 

valores.  

Assim sendo, não encontramos os valores fora de nós, nós os construímos 

segundo nossos interesses ou como Sartre também dirá, em vista de nossa 

independência e responsabilidade. Há uma justificativa nessa vinculação que 

buscamos estabelecer entre liberdade e moral e que assenta na própria arquitetura 

de nosso modo de ser no mundo. O que justificaria a afirmação de Sartre, que busca 

esclarecer o sentido de que cuidar da liberdade alheia é, de algum modo, o sentido 

no qual encontro o motivo para zelar sobre a própria liberdade como necessidade 

temporal dada pela situação, ou seja, a moral é uma construção na história, uma 

condição para nos manter vinculados à verdade da realidade humana. 

Sartre em O Ser e o Nada começa a construir, pela análise das tentativas de 

fuga da angústia, os argumentos nos quais irá fundamentar a análise 

fenomenológica da responsabilidade. Assim, fundamenta uma análise do sentido de 

ser Para si e ser para o outro como necessária ao momento de diferenciação radical 

na qual a essência humana e “a relação acidental que unia a consciência à coisa 



97 

 

desaparece sem alterar por isso nem uma nem outra existência” (SARTRE, 2003, p. 

89). A responsabilidade é a consciência de autoria ante a coisa. Para tal, ele deve 

responder de que maneira os possíveis, ou seja, as coisas em si mesmas como 

objetos nos quais minha ação se volta ou transforma, engendram esta minha ação e 

as minhas escolhas se a crítica que ele fará é justamente de negar uma 

continuidade da consciência como objetificada, ou seja, no sentido de negar a sua 

transcendência. 

Sartre assume a postura de que toda tentativa de manter, na construção da 

consciência de si, alguma determinação a fim de conferir à estrutura da consciência 

uma continuidade, será o mesmo que dizê-la perene, ou seja, alheia a todo devir, 

será a tentativa de fuga da angústia. O que será a responsabilidade nesse contexto? 

O fato de assumir que todo devir humano é o ato engendrado com a imagem de 

humano que construo para mim e para os outros, assentado na liberdade que sou. 

Neste sentido, negar que os possíveis são meus será negar a responsabilidade 

como ato livre e comprometedor de meus possíveis no mundo. 

Se um dos conceitos fundamentais do fenômeno é a cadeia infinita de 

manifestações nas quais ele é sua própria essência, não poderá a intencionalidade 

ser sua própria estrutura transcendente se apenas captar esta ou aquela 

manifestação, mas se for intencionalidade em todas elas e para todas elas. Assim, a 

angústia é intencionalidade de construção moral a partir de si mesma e fundamento 

para a moral por que reclama a essência humana a cada instante e em cada 

situação como livre e responsável.  

Negar essa angústia é “tentar escapar de minha própria transcendência, na 

medida em que sustenta e ultrapassa minha essência. Afirmo que sou minha 

essência à maneira de ser do Em-si” (SARTRE, 2003, p. 87). Sartre pensa então a 

essência humana como uma construção histórica e defende essa definição voltando-

se à questão do tempo. Se há uma natureza humana em seu pensamento, uma das 

condições de sua definição é que é temporal, subjetiva e transcendente, tal como a 

consciência ou sendo ela a condição mesma da estrutura da consciência.  

O tempo como dimensão ontológica da realidade humana não é o tempo 

cronológico, mas o tempo histórico, o que se forja nas construções e 

desconstruções. Não haveria como Sartre conceituar e construir o argumento da 



98 

 

responsabilidade se ele não focasse a questão da escolha como condução da 

construção histórica do ser do humano pelo próprio humano. Para tal argumento, 

retomando o sentido do Eu, Sartre define que a essência humana é uma natureza 

livre, pois é intencional. Uma vez que a compreende como o elemento da 

constituição moral para a História, segundo a sua definição de que todo 

acontecimento no mundo aparece para mim como ocasião, e por ser ocasião, ou 

seja, possibilidade, ocorre que qualquer acontecimento “pode ser considerado uma 

oportunidade, ou seja, pode aparecer-nos como um meio para realizar este ser que 

está em questão de nosso ser” (SARTRE, 2003, p. 681). O determinismo psicológico 

que critica, certamente será a recusa a “considerar a minha essência como sendo 

historicamente construída e como se compreendesse o ato tal como o círculo implica 

em suas propriedades” (SARTRE, 2003, p. 87). 

A responsabilidade se constituirá, assim como o compromisso moral de 

renovação do Eu, na construção da imagem que sou de mim mesmo como um 

conceito chave na qual a moral se fundamenta na História assim como a existência 

se fundamenta no mundo pela relação fenômeno-mundo-consciência. Por isso 

Sartre recusará a ideia de início para essa consciência, ela será uma percepção 

originária de si, mas não um começo à maneira das coisas que não existem e 

passam, materialmente, a ter existência concreta. A moral não é um mecanismo da 

consciência para evitar a angústia, tal mecanismo é a má-fé; a moral é o sentido 

efetivado de minha facticidade radicada no comprometimento com o mundo. 

Assim, todo ato do compromisso moral será consciência moral não à maneira 

de ser da relação de si para si, mas do ser Para si; seu início não remontará a uma 

origem ou a um ponto de partida, mas o momento imediato da percepção do ser em 

questão. A percepção de si sempre será renovada pela intencionalidade do Eu que 

cada fenômeno individualiza e secreta o Para-si da massividade do Em-si do qual eu 

sou consciência.  

Neste aspecto é que a responsabilidade conduzirá à expressão de imagem 

concreta dos fins que persegue, ao contrário dos processos pelos quais Sartre 

afirma que tentamos condicionar a consciência à perenidade a fim de mascarar a 

angústia que somos: 



99 

 

Captamos nosso possível evitando considerar outros possíveis, que 
convertemos em possíveis de um outro indiferenciado; não queremos 
ver esse possível sustentado no ser por uma pura liberdade 
nadificadora, mas tentamos apreendê-lo como engendrado por um 
objeto já constituído, que não é senão o nosso Eu, encarado e 
descrito como se fosse a pessoa de um outro. Queremos conservar 
da intuição primeira aquilo que ela nos entrega como nossa 
independência e responsabilidade, mas procurando deixar à sombra 
tudo que há nela da nadificação original: sempre prontos, ademais, 
para nos refurgiar-nos (sic) na crença no determinismo, caso tal 
liberdade nos pese ou necessitemos de uma desculpa. Assim, 
escapamos da angústia tentando captar-nos de fora, como um outro 
ou como uma coisa (SARTRE, 2003, p. 88). 



100 

 

4 LIBERDADE, RESPONSABILIDADE E MORAL 
 

 Este terceiro capítulo dedica-se ao problema da moral, na filosofia de Sartre, 

naquilo que o filósofo buscou construir como conceito de responsabilidade. Para tal, 

inicia a argumentação, em O Ser e o Nada afirmando ser importante que se volte à 

ideia de liberdade e sua conceituação a fim de compreender a sua importância para 

o que chama de destino humano.  

 Já foi discutido que Sartre constrói o argumento de descrição da realidade do 

mundo a partir da ideia de fenômeno e da realidade humana a partir da 

intencionalidade da consciência. Podemos entender que até aqui, o que foi 

esboçado na interpretação dos conceitos trabalhados, naquilo que define o modo 

como o problema moral vem sendo definido e articulado por Sartre. Segundo a ideia 

de intencionalidade, é que o autor procura construir um conceito que permita 

desconstruir qualquer outra conceituação sobre a realidade humana que não a 

defina senão como sentido, isto é, como liberdade aterrada no tempo e nas 

situações. Essa realidade humana, que é sentido, é captada na estrutura da 

consciência como maneira de ser. 

 No capítulo anterior, buscou-se definir o compromisso moral que se 

fundamenta na captação individual do sentido de ser da realidade humana como 

ininterrupta necessidade de renovação do eu que eu sou frente aos meus possíveis. 

Chega-se, agora, à exigência de compreender esse compromisso moral pela ação. 

Se no primeiro momento da análise do conjunto de conceitos nos quais Sartre 

articula há uma vinculação entre o modo de ser do ser humano e o fundamento dos 

valores; para este tópico, então, pode-se definir que a essência humana é uma 

realidade que se constrói e o compromisso moral irá exigir que se fundamente uma 

postura de comprometimento com essa construção através de uma ligação com o 

mundo. 

 De fato, Sartre estabelece que a relação do ser humano com o mundo 

estabelece os laços nos quais cada realidade é descrita em seu ser. O ser humano 

capta o mundo em seu estado mais bruto e lhe confere sentido, ao contrário, ele não 

capta a si, pois desse modo, seria preciso que sua essência estivesse no mundo 

assim como está a pedra, a mesa, o livro. O ser humano constrói o sentido de sua 



101 

 

essência em meio às determinações e possibilidades que o mundo encerra. Para 

que a essência humana possa ser construída, é preciso que a essência do mundo 

seja dada à consciência como fenômeno. Daí que o que definimos como realidade 

se constitui de duas realidades ontológicas distintas: a condição humana e o ser Em 

si. 

 O compromisso moral que se define pela liberdade se liga diretamente à 

intencionalidade da consciência e por ela capto o meu ser livre como angústia. O 

segundo momento, este que definimos como aterramento no mundo pela 

consciência de responsabilidade, é o de efetivação de minha liberdade como um 

aterramento profundo na situação (a angústia se torna o sentir o peso do mundo 

sobre os ombros). 

 O conceito central que norteia, portanto, o modo como busco compreender o 

problema moral em Sartre é pela ideia de sentido. Luis Cláudio Pfeil (2008) buscou 

remontar a construção do argumento sartriano como a base na qual a definição da 

autenticidade ganha um fundamento fenomenológico. Definindo que “a moral 

sartriana é um desdobramento imediato da ontologia desenvolvida em O ser e o 

nada, norteada pelo conceito husserliano de intencionalidade” (PFEIL, 2008, p. 151), 

a ideia de sentido conduz o autor até a questão da autenticidade, ponto central no 

qual o conceito de responsabilidade se encontra nesse mesmo desdobramento da 

ontologia do Em si e do Para si. 

 Para que eu me compreenda responsável devo ser, segundo Sartre, eu 

mesmo o ser pelo qual o sentido do mundo é construído e, desse modo, seja eu 

mesmo, também, responsável por meu modo de ser (ser livre) à maneira de ser 

pelas escolhas, ação, sem desculpas, sozinho e inevitavelmente frente a meu 

passado e meu futuro. 

 Estruturando a sua análise nos conceitos de que a consciência não é algo em 

si mesma, mas para si, ou seja, para o que ela não é e, desse modo, sendo a 

realidade humana consciência de si, Pfeil (2008) quis demonstrar que por essa 

intencionalidade, a filosofia de Sartre quer afirmar que não há uma substância na 

consciência que defina a essência humana, mas que esta é liberdade: a maneira de 

ser do humano é ser livre, defenderá o mestre francês.  



102 

 

 A questão que Pfeil (2008) aborda não é se a liberdade é o primeiro modo de 

ser do humano para que ele seja, depois, essa intencionalidade que capta e constrói 

o sentido do mundo. O que o autor prioriza, assim como o próprio Sartre, não é 

perguntar o que se estabelece primeiro na essência humana (se a consciência de 

ser livre ou a intencionalidade), mas o que significa para o ser humano não ser uma 

substância. 

 O que se pode responder é que o ser humano é construção de sentido. “O 

mundo é humano e mesmo aquilo que tem de natural, já possui um sentido” (PFEIL, 

2008, p. 153). Liberdade e intencionalidade são significações coincidentes e 

simultâneas daquilo que se quer dizer sobre a realidade humana na “definição” de 

sua essência. O que se disser sobre a realidade humana, no modo como Sartre a 

concebe, fundamentada na ontologia do Para si será como o autor mesmo afirma: 

“Tenho que realizar o sentido do mundo e de minha essência: eu decido sozinho, 

injustificável e sem desculpas” (SARTRE, 2003, p. 84). A responsabilidade é a 

construção do sentido de meu compromisso moral de acordo com o meu modo de 

ser e tendo que ser eu o sentido do mundo. 

 

4.1 A situação e autenticidade 
 

 Sendo o ponto central a ideia de que a realidade humana é uma essência que 

se efetiva a cada momento que renovo o meu Eu frente aos meus possíveis, Pfeil 

(2008), ao buscar compreender o sentido do conceito de responsabilidade à luz da 

ontologia assentada na intencionalidade, foi se encaminhando nas análises sobre a 

realidade humana no modo como Sartre constitui o fundamento moral pelo 

inacabamento da essência humana. Nesse sentido, o que a ontologia do Para si 

quer expressar é que desde o momento inicial em que capto o mundo como algo em 

si mesmo e “sem” sentido, sou eu o único responsável por todas as significações e 

definições que instituo para mim e para o mundo numa relação direta, tal como é o 

fenômeno e a consciência. 



103 

 

 A autenticidade é o ato verdadeiro e comprometedor na qual construo minha 

essência, assumindo minha liberdade, isto é, “assumir nossas escolhas e reivindicar 

as consequências de nossos atos” (PFEIL, 2008, p. 157). 

 Uma vez que capto minha essência na liberdade, capto minha 

responsabilidade na ação. Essa captação não será iniciada por dois momentos 

distintos na construção do meu sentido de ser, de minha natureza humana, ou seja, 

de minha essência. A captação tanto da minha liberdade, quanto do sentido da ação 

constituem uma mesma realidade de ser: o Para si remete ao que ele é e, nesse 

sentido, o que ele é, é para a consciência de si como intencionalidade e ação. 

 De fato, Sartre estrutura o argumento da responsabilidade no mesmo sentido 

no qual alicerça o da definição dos valores: a liberdade é o único fundamento no 

qual posso exigir de mim o sentido no qual sou eu mesmo minha essência, sem 

desculpas e sem esquivas frente às minhas escolhas. A questão que se impõe, 

agora, é a de como buscar esclarecer o sentido da construção da moral a partir do 

compromisso de que “o homem, estando condenado a ser livre, carrega nos ombros 

o peso do mundo inteiro: é responsável pelo mundo e por si mesmo enquanto 

maneira de ser” (Sartre, 2003, p. 678). 

 Tardando, ainda que brevemente, a análise dos pontos nos quais Sartre 

fundamenta a responsabilidade, a discussão aqui se voltará para um ponto no qual 

Marilda Fayad (2010) constrói a sua interpretação sobre o fato de que, para Sartre, a 

condição de ser do humano sustenta em seu ser a construção do sentido de si e do 

mundo. 

 Sartre afirma que tenho que definir o sentido do mundo e de minha essência. 

A ideia de fenômeno, que Sartre descreve, já dá o sentido no qual esse 

compromisso de definir o que eu sou e o que o mundo é servirá de base na qual a 

questão da ação responsável é o sentido da moral na filosofia de Sartre. 

 Convém notar que tanto no primeiro momento do compromisso moral como 

nesse segundo momento, a presença do outro ainda não foi convocada e 

tematizada em toda a sua plenitude. O estado atual dessa definição do sentido 

moral ainda é ligado fundamentalmente à subjetividade absoluta: é como se o que 

eu escrevo fosse o modo único de expressar com palavras o que a linguagem 



104 

 

expressa pela comunicação. Descrevo e compreendo minha subjetividade por ela 

mesma; a liberdade como um valor absoluto para o ser humano é o que permite que 

a consciência opere em relação ao mundo, na significação do seu ser. Sem sombra 

de dúvida constituiria um importante objeto de estudo a questão da importância do 

outro na construção do sentido moral, no pensamento de Sartre, visto que as 

definições até agora expostas prezam, mas não exclusivamente, o sujeito individual 

e seu comprometimento com seu modo de ser. Sartre incluirá o outro quanto este é 

diretamente afetado pelo sentido de minha ação; no mais, é sempre o eu que 

domina a sua análise conceitual sobre o sentido da construção moral. 

 A ideia de responsabilidade e os fundamentos nos quais o sentido do agir 

moral define que a realidade humana é uma verdade sem desculpas e que cada ser 

humano se define por suas escolhas encerram o conceito de solidão. Há pouco 

dizíamos que Sartre elabora os conceitos a partir da subjetividade a fim de 

esclarecer o sentido no qual cada ser humano irá constituir o seu modo de vida: 

primeiramente, e de maneira extensiva, ele problematiza a existência a partir do 

individual, só depois pelo coletivo. 

 

4.2 Responsabilidade e identidade 
 

 Marilda Fayad (2010) buscou compreender, na relação do ser humano com o 

mundo, a questão da identidade de si, princípio no qual a responsabilidade é 

definida em relação à essência humana e à liberdade como valor e fundamento.  

 Essa identidade é o conceito no qual Sartre discute o argumento da 

responsabilidade. Inicialmente a autora aborda que o ser humano “sustenta o 

passado, o presente e o futuro de sua vida pela consciência e é por esta unidade 

temporal consciente que o homem vive os seus instantes e, sobre estes instantes, 

constrói a sua vida” (FAYAD, 2010, p. 27). Viver os instantes da vida é, nessa 

construção filosófica, argumentar e captar o sentido no qual cada coisa me parece. 

É uma reclamação a fim de “justificar” meus atos, minhas escolhas, meu ser. Essa é 

uma conceituação que privilegia a consciência de ação como fundamento claro de 



105 

 

que me lanço sobre meus possíveis como as possibilidades nas quais sustento o ser 

de minha essência. 

 Partindo da estrutura da consciência, não posso admitir outro percurso senão 

aquele no qual subjetividade e individualidade são mais que sinônimos, são as 

causas mesmas de meu ser. A causa de meu ser não está em um fundamento, mas 

no fato mesmo de ser eu o fundamento na qual todo começo tem explicação em 

mim e por mim. A autora aborda a questão antropológica neste sentido, afirmando 

que “o homem pode ser considerado como uma solidão consciente que só encontra 

na existência os seus próprios feitos que são o resultado de seus atos” (FAYAD, 

2010, p. 27). Isso quer dizer que se pode vislumbrar o início da existência humana 

como um acontecimento sem explicação prévia. 

 Havíamos afirmado que para a questão da responsabilidade é preciso que 

cada um assuma que ela se fundamenta em qualquer momento como consciência 

de acontecimento: uma folha que cai, um por do sol, a leitura de um livro, a morte de 

um amigo são momentos nos quais a intencionalidade da consciência funda a noção 

de acontecimento para meu ser. Pois bem, segundo as interpretações da autora, 

que priorizam a consciência temporal e de solidão para definir a realidade humana, a 

filosofia de Sartre lega o sentido de que a realidade humana é uma identidade para 

si mesma e na qual a consciência de responsabilidade assume o acontecimento 

como um fato decorrido, uma ação dada, para essa consciência intencional que o 

ser humano é. 

 Essa identidade é “uma identidade transcendental, pois, como identidade 

temporal e inacabada, ela não poderá se equivaler a uma coisa em si que é 

terminada e plena” (FAYAD, 2010, p. 29). A relação do ser humano com o mundo, já 

descrita como compromisso de renovação do eu, mantém agora o seu caráter, pela 

ação, de fazer um novo ser dentro do mundo pelo vínculo da responsabilidade. 

 Agora podemos problematizar a construção do sentido moral pela ideia de 

responsabilidade, segundo a qual me torno responsável pelo ser do mundo e pelo 

meu modo de ser. O eu tantas vezes mencionado na questão do comprometimento 

moral que sou pela captação de minha liberdade é o eu no qual a ação encontra um 

princípio de identidade para a consciência de ação. 



106 

 

 Sartre define responsabilidade como “ser o autor incontestável de um 

acontecimento ou objeto. O Para si deve assumi-la como a consciência orgulhosa de 

ser seu autor” (SARTRE, 2003, p. 678). O sentido da autoria é o de identidade de si 

como modo de ser da condição humana. 

 

4.3 O sentido da autoria e a consciência orgulhosa de ser seu ator 
 

 Ao definir a questão da responsabilidade a partir da consciência de 

acontecimento, Sartre define que o sentido do acontecer é o de ocasião e ai será 

preciso que ele determine a significação que este termo pode ter na condição 

humana. Conceituando que a condição humana é uma essência que se realiza por 

meio das escolhas e da ação, todo fato que decorre da consciência coloca o seu ser 

em questão, justamente por que cada fato é um fato realizado frente aos possíveis 

que formam o conjunto das possibilidades nas quais o ser humano está cercado. 

 A ocasião, para Sartre, assim como o Em si – por eles mesmos – não são 

nada. É preciso que algo lhes confira significado. Por que a realidade humana 

assume a sua essência frente às ocasiões? Por que é pela ocasião que o ser livre 

de cada ser humano é posto em questão diante da necessidade de construir o 

sentido de sua existência a partir daquela captação temporal dos possíveis que são 

dados à consciência. 

 Aquilo que chamo de valor da liberdade, revelado pela angústia, é o conceito 

com o qual Sartre afirma que, por ela, apreendo o fundamento do ser como um não 

fundamento, mas como um sentido a ser construído. Pelo menos dois pontos podem 

ser pensados a partir dessa assertiva. Sartre atribui um significado à questão de o 

ser humano não ter um fundamento, à maneira do Em si, como sendo falta. Nesse 

sentido, ele irá constituir o sentido da psicanálise existencial: a falta de ser orienta o 

desejo de ser do humano. O outro sentido é o da liberdade. O autor retoma isso em 

Cahiers pour une morale; sendo o ser humano a falta de ser eu próprio fundamento, 

“por que e sobre o que esta falta aparece? Sobre e para a liberdade” (SARTRE, 

1983, p. 455). Isso por que a realidade do Em si não comporta a condição de ser 



107 

 

projeto, ele não se realiza como o ser humano: ele é uma totalidade dada e 

completada no mundo.  

A condição de ser do humano é a liberdade que compreende o seu sentido de 

ser. Quando pensamos a identidade do ser humano na perspectiva da ontologia do 

Para si, temos por certo que ela só se torna realizável por que esse ser humano é 

ontologicamente livre, ou seja, ele não é fundamento de si mesmo, mas a 

construção do seu sentido de ser. Sartre aborda isso de maneira muito radical a 

ponto de fundamentar que o sentido do nascimento de cada pessoa é uma 

construção de sentido no modo como concebo as situações de minha vida: escolho 

conceber o modo no qual dou sentido ao meu nascimento a partir das situações de 

minha existência. 

Toda essa argumentação sobre sentido e existência, escolha e projeto, 

fundamentação da realidade humana como projeto, como um arrancamento da 

realidade totalizada da coisa para a compreensão da essência humana como 

liberdade é organizada por Sartre, na construção do sentido da moral como 

responsabilidade, como a postura que o ser humano deve assumir diante das 

situações às quais é deparado no espaço do mundo. 

Compreender o que quer significar para Sartre a consciência de autoria é 

entender que ele buscou fundamentar essa consciência numa postura humana 

radicada na angústia. Uma vez que só há construção de identidade do Para si 

quando este compreende as posturas de má-fé que pode assumir diante do fato de 

ser liberdade, pela postura moral o ser humano passar a agregar valores à sua 

identidade como modo de pensar a sua própria condição humana e pela 

responsabilidade assume que é o único responsável por seus atos. Essa postura 

Sartre definiu como sendo “o próprio da realidade humana que é ser sem desculpas” 

(SARTRE, 2003, p. 679). A postura humana em relação à sua essência livre é ser 

sem desculpas diante dos fatos, das escolhas e dos sentidos nas quais constrói o 

seu modo de ser. 

O que vai nortear o autor na definição da consciência de ação, ou de autoria 

de algum acontecimento é que esse ser humano é sem desculpas e sem esquivas 

de si mesmo. Sartre insiste na solidão humana para conceituar a responsabilidade. 

Antes de abordar os três argumentos que Sartre define para fundamentar a postura 



108 

 

humana responsável, retomemos sucintamente o sentido no qual ele define a 

liberdade humana na perspectiva da responsabilidade. 

Ser totalmente livre é escolher o sentido de ser. Não me separo dessa 

escolha: sou o que eu escolho ser e integro esse sentido à minha situação. É por 

essa integração que a consciência de acontecimento surge no mundo e por ela 

posso assumir a autoria da ação como consciência de responsabilidade.  

É assim, precisamente que o Para si se apreende na angústia, ou 
seja, como um ser que não é fundamento de seu ser, nem do ser do 
outro, nem dos Em sis que formam o mundo, mas que é coagido a 
determinar o sentido do ser, nele e por toda a parte fora dele. Aquele 
que realiza na angústia sua condição de ser arremessado em uma 
responsabilidade que reverte até sobre sua derrelição já não tem 
remorso, nem pesar, nem desculpa; já não é mais do que uma 
liberdade que se revela perfeitamente a si mesmo e cujo ser reside 
nesta própria revelação (SARTRE, 2003, p. 681). 

Desse modo, como o próprio autor problematiza, a responsabilidade “é 

simples reivindicação lógica das consequências de nossa liberdade” (SARTRE, 

2003, p. 678). Em que sentido reivindicar essa consequência de nossa realidade 

humana uma vez que ela é também sem desculpas diante de nossas ações? Sartre 

atribui o sentido da responsabilidade aterrado à facticidade da condição humana. 

Todo acontecimento se encontra impregnado de facticidade, assim como cada 

escolha e cada fato, ambos, fundamentam a consciência de acontecimento como 

facticidade e dela se reveste. Sartre passa a exigir desse revestimento de derrelição 

a atribuição de sentido aos atos humanos como descrição do sentido do modo de 

ser do Para si em relação ao mundo e a si mesmo como identidade. 

A facticidade “consiste no fato de que estou condenado a ser integralmente 

responsável por mim mesmo. Sou o ser que é como ser cujo ser está em questão 

em seu ser. E este ‘é’ de meu ser é como sendo presente e inapreensível” 

(SARTRE, 2003, p. 681). Por isso, assim como a relação com o mundo é o impulso 

na qual construo o sentido de meu ser como identidade, a facticidade constitui o 

marco na qual assumo minha angústia de ser como responsabilidade.  

Assumo minha responsabilidade pelo valor que a liberdade tem na 

constituição dos meus valores morais, mas também em relação ao meu próprio ser 

como minha mais autêntica realidade de ser. A consciência de responsabilidade, 



109 

 

ligada ao sentido de minha condição humana como o eu que renovo diante das 

circunstâncias que põem minha essência em questão, é, segundo Fayad (2010, p. 

33): “o processo transcendental pelo qual o homem se faz si, ou constrói a sua 

identidade, se faz na medida em que desvela novos sentidos do ser e os soma a sua 

identidade”. 

Sartre expressa essa unidade entre o sentido de ser e sua própria condição 

ontológica, na responsabilidade, a partir de três argumentos que se unificam na 

consciência de acontecimento: o primeiro deles é “tudo o que me acontece é meu”, o 

segundo decorre desse ponto de partida, definindo que “sempre estou à altura do 

que me acontece, enquanto homem, pois aquilo que acontece a um homem por 

outros homens e por ele mesmo não poderia ser senão humano” e o terceiro integra 

a consciência de identidade e de ação à facticidade na qual absorvo o sentido de 

minha responsabilidade: “A situação é minha por ser a imagem de minha livre escola 

de mim mesmo; e tudo quanto ela me apresenta é meu, nesse sentido de que me 

apresenta e me simboliza” (SARTRE, 2003, p. 678). 

 

4.4 Identidade e moralidade 
 

Desdobrar-se na interpretação dessa relação entre identidade e moralidade 

quer especificar o sentido, pela consciência de acontecimento, de que tudo o que 

me acontece é meu. Sartre assume essa construção para tematizar aquilo que 

chamamos de presentificação da consciência pelo fenômeno. No início deste 

trabalho, abordou-se que a relação entre o fenômeno e a consciência instaura, além 

do senso de comprometimento, um sentido de tempo fenomenológico, de modo que 

a intencionalidade da consciência ao mesmo tempo em que revela o ser capta o seu 

sentido de ser pelo instante no qual se apreende por essa revelação, por essa 

transcendência. Retomar o sentido do que seja identidade é rever o argumento no 

sentido dessa transcendência. Sartre fundamenta a relação de consciência de 

acontecimento na transcendência do Para si a fim de justificar a importância da 

angústia como consciência de liberdade. 



110 

 

Pois bem, a consciência se presentifica na sua relação fenomênica com o 

mundo e constrói os sentidos em que realiza a sua essência, ele é sempre uma 

intencionalidade dada no agora. O ser humano só pode assumir alguma coisa como 

sendo sua se esse algo for captado no sentido de sua existência. Sartre introduz, 

ainda que de maneira muito prematura, a questão do interesse, ou como ele 

pontualmente trabalha na psicanálise existencial: a estrutura de desejo. 

Assumir algo como meu e ter a consciência que sempre estou à altura dos 

fatos nos quais me envolvo é a estrutura mesma do desejo. No desejo, a angústia 

tem o seu significado mais justo, por que ela é a captação de minha falta de ser e 

busca por fundamento. Assim como a situação põe o meu ser livre em questão, a 

captação do acontecimento como ato realizado, coloca igualmente minha liberdade 

em questão como apelo ao compromisso, à responsabilidade, segundo uma 

consciência moral. Antecedendo a análise do desejo, da falta de ser que pode 

conduzir a uma conduta de má-fé, Sartre (2003) determina o sentido da 

responsabilidade a fim de construir o senso de autenticidade, naquilo que ele 

defende como sendo a autêntica conduta humana em relação ao seu ser, pela 

facticidade. 

A moral, que se edifica dessa relação, envolve a consciência de 

acontecimento e funda a percepção de si mesmo como fato derradeiro. Vejo 

presentificado o meu ser pela consciência, mediante os fatos e ações que assumo 

como meus, é o sentido da transcendência humana; sua horizontalidade vai aos 

fatos, às circunstâncias, e recolhe aí o seu sentido de ser. Sartre (2003) reconstrói 

com outras palavras o mesmo argumento da transcendência por que se no primeiro 

momento a transcendência estava ligada diretamente à definição do fenômeno, 

agora ela se assenta na postura humana diante dele como uma reclamação do 

sentido de ser.  

A transcendência que funda a subjetividade absoluta no qual a consciência 

aparece como intencional, é retomada no cerne de sua expectativa: a realidade do 

mundo se constitui a partir do sentido humano que lhe é conferido; até mesmo as 

mais bárbaras posturas humanas, tais como violência e exploração do ser humano 

por outro, são posturas humanas “e tenho que assumir total responsabilidade por 

elas” (SARTRE, 2003, p. 678). A responsabilidade é o senso moral. Neste senso, 



111 

 

assento minha subjetividade, por isso é que Sartre coloca essa reflexão antes da 

análise do desejo, para defender a tensão na qual a moral se constrói frente aos 

possíveis, definindo que minha escolha não tem precedentes que a determine, mas 

que “cada pessoa é uma escolha absoluta de si a partir de um mundo de 

conhecimentos e técnicas que tal escolha assume e ilumina” (SARTRE, 2003, p. 

679). 

 

4.5 Facticidade e moralidade 
 

Outra questão que se destaca no argumento da consciência de 

acontecimento onde a responsabilidade é conceituada por Sartre é o da assunção 

da situação pela presentificação de meu ser. Uma vez que Sartre afirma que tudo o 

que me acontece é meu, ele não poderia escapar à análise da facticidade como o 

chão no qual assenta essa realidade. Nesse sentido, é possível destacar outro 

sentido para o tempo fenomênico onde a consciência apreende o seu apelo moral: 

do tempo da captação do fenômeno compreendo o sentido moral do ser humano na 

sua incursão no tempo histórico.  

A metafísica de Sartre não é de desgarramento do tempo histórico como 

construção das condutas humanas e a escolha de minha situação como imagem de 

minha livre escolha só pode ser concreta se for inserida no tempo da História. A 

justificativa desse terceiro ponto torna-se mais clara quando o autor afirma que 

“cada pessoa é um absoluto desfrutando de uma data absoluta e totalmente 

impensável em outra data” (SARTRE, 2003, p. 679). A postura moral do ser humano 

não consiste em um posicionamento frente às situações buscando o seu sentido em 

outras épocas, ou negando os fatos do seu tempo; o ser humano mesmo é sua 

situação por que cada época tende a ser o modo em que o ser humano se 

presentifica na História. Esse último argumento é o que Sartre mais se dedica a 

realizar uma interpretação justamente por que encerra os possíveis problemas em 

relação à moral. A responsabilidade que me é exigida pela escolha de minha 

liberdade como valor, dada agora na situação, é o que representa minha livre 

escolha. 



112 

 

A consciência de acontecimento, ou simplesmente, a situação, só pode ser 

captada em seu pleno sentido, se for dada no tempo; não apenas faço surgir uma 

consciência de algum fato decorrido, mas assumo a sua decorrência com todas as 

exigências que me são impostas. Sartre estabelece o elo entre o existir e o fazer-se 

humano de modo a desconstruir uma visão sobre o ser humano a partir de uma 

natureza já determinada. Para Sartre, ser livre como realidade mais concreta de 

minhas escolhas e ser representado por elas constitui a mesma coisa. Nada está 

determinado ao humano, nem mesmo as situações que surgem quando eu as 

assumo para mim como causa do sentido de minha existência. O argumento de 

Sartre é que todo acontecimento surge como ação humana no tempo e nesse 

sentido expressa a angústia de “aparecer-nos como meio para realizar este ser que 

está em questão em nosso ser” (SARTRE, 2003, p. 681) frente aos outros seres 

humanos cuja ação, assim como a minha, se estende pelo mundo inteiro, por que a 

ação é a “causa” de realização de meu ser como livre escolha de mim mesmo. 



113 

 

5 CONCLUSÃO  
 

Não foi com pouco esforço que chegamos a esse ponto da pesquisa. Aqui 

não se esboçam somente os elementos conclusivos de uma ideia trabalhada, mas o 

direcionamento que se assume dentro do plano metodológico de uma filosofia que 

parte do conceito de subjetividade e se assume, nesse ponto de flexão, como a 

referencialidade do mundo. As dificuldades começaram a se impor já no instante da 

aproximação da estrutura da consciência e da estrutura do fenômeno em relação à 

ideia a ser trabalhada: compromisso e comprometimento.  

Há que se reconhecer que toda a filosofia de Sartre é estruturada a partir da 

ideia de liberdade. Traçar uma relação em que essa liberdade fundamente o 

compromisso e o comprometimento a partir das estruturas a que nos referirmos 

anteriormente não deixou de ser um risco constante à pesquisa: Sartre descreve a 

intencionalidade da consciência e a estrutura do ser do fenômeno para caracterizar 

qual o fundamento da sua conceituação sobre a existência humana e daí, poder 

definir que a condição do ser humano não é uma natureza, mas uma realidade que é 

intencional por que capta o fenômeno e o descreve atribuindo-lhe sentido. A 

pretensão do filósofo em relação ao plano moral, nesse momento em que ele 

mesmo empreende essa descrição, parece muito tímida. À medida que pela 

consciência de si o ser humano compreende-se circundado pelo mundo e tendo que 

lhe dar sentidos, a compreensão de comprometimento passa a ter mais solidez e 

possibilidade de definição quanto à sua ligação à consciência e ao fenômeno. 

Serviu-nos de base nessa pesquisa o direcionamento metodológico do autor 

em procurar demonstrar que a realidade humana é sempre uma postura diante do 

mundo e, por esse modo de ser, o ser humano estabelece condutas de ser no 

mundo. Simone de Beauvoir (2005) também destacou esse aspecto quando 

estruturou a sua tese da moral da ambiguidade. A ambiguidade é o modo de ser no 

mundo, é a sua postura norteadora para a questão moral. Sendo a realidade 

humana uma postura diante do mundo, isto nos favoreceu reforçar a construção da 

articulação entre liberdade, compromisso e comprometimento a partir de um 

princípio que destacamos como fundamental: estamos sempre deparados com a 

necessidade de renovação da identidade que constitui a nossa conduta diante do 

mundo e de sermos responsáveis por isto.  



114 

 

Sabemos que em O ser e o Nada essa ideia surge no encalço da tese de que 

o valor extrai seu ser de sua exigência e não a sua exigência de não ser, uma vez 

que os valores não são nada em si mesmo, mas surgem na estrutura dos motivos 

que significam a minha ação no mundo. A renovação do eu que eu sou está 

fundamentalmente ligada à estrutura ineficiente dos valores em si mesmos e essa 

ligação, com todo o risco que ela comporta, pareceu-nos a mais próxima e sólida 

para a definição do compromisso moral que expresso por minha liberdade, posta em 

questão pelas circunstâncias; as circunstâncias não são nada mais do que os 

possíveis que são para mim os meus possíveis tornados realidade e que, pela ideia 

do cogito, já haviam estabelecido o conceito do meu comprometimento com o 

mundo. 

Só que foi preciso avançar mais a fim de favorecer a compreensão do 

compromisso moral que se estabelece pela liberdade, não apenas como ideia de 

não determinação. Compreendendo a liberdade como um modo especial de 

consciência e definindo que essa consciência de liberdade se revela no ser humano 

como um modo especial de radicar a sua realidade humana como uma postura, 

Sartre a definiu como sendo angústia. Seria necessário no percurso desta 

dissertação situar o compromisso a partir da angústia, não como uma consciência 

especial de postura humana. Coube ao sentido de compromisso ser essa 

consciência; era preciso definir angústia pela própria definição do argumento – de 

renovação da identidade que sou – e procurar demonstrar que o argumento 

escolhido para estabelecer a relação de compromisso aparece como a possibilidade 

de crítica a um modo de conduzir a angústia humana: o determinismo psicológico 

surge no corpo da pesquisa como a conduta humana em que se tenta cristalizar a 

essência humana como uma realidade determinada, como uma plenitude de ser 

semelhante às coisas. 

Surge então outra necessidade de fundamentação: O compromisso moral se 

funda na necessidade de renovação. Nesta necessidade, Sartre vê a possibilidade 

de um tipo especial de conduta humana que pode assentar no determinismo 

psicológico, a fim de negligenciar esse compromisso. Assim, é preciso que essa 

relação moral que foi estabelecida, a partir das estruturas da consciência e do 

fenômeno, possa articular a construção de sentido da realidade humana com a 

responsabilidade. Esta articulação visa negar a possibilidade de afirmar o 



115 

 

determinismo e, segundo o sentido do argumento, assumir o compromisso que deve 

ter por aquilo que expressa como sendo sua identidade. A análise da tese da 

responsabilidade é desenvolvida no texto a fim de justificar o lugar comum do 

compromisso em meio aos outros seres humanos. Um argumento moral que se 

preze deve ser a base de sustentação para a ação e para a relação entre o indivíduo 

e o coletivo. 

O argumento moral – compreendido na relação liberdade, compromisso e 

comprometimento – esboça uma clara ideia de verdade, de uma verdade do ser do 

humano: ele não pode ocultar de si a sua realidade ontológica e deve, no plano 

dessa exigência moral que Sartre articula, ser um modo autêntico de ser. O ser 

humano é um ser sem desculpas para si mesmo, ele não se apoia, senão, nas 

próprias escolhas e na maneira como conduz a sua ação entre as possibilidades: é 

um ser sem tutelas. Sem ter que recorrer a um transcendente exterior a si ele define 

o sentido de seu projeto; não há outro apoio à sua projeção senão nas próprias 

escolhas.  

O plano moral da filosofia de Sartre, encerrando em si a ideia de um 

compromisso e comprometimento, define que a essência humana é dada na tensão 

entre as escolhas, do sentido de ação e da condição ontológica do ser humano 

como falta de ser. É um plano em que a situação humana no mundo é o ponto de 

partida no qual a compreensão de que toda realidade tem que ser pautada pelo ser 

humano na medida em que ele sustenta, em seu ser, todos os valores e todo o 

sentido de valoração das possibilidades que emergem da situação e fazem com que 

essa exigência seja o critério no qual o valor emerge como realidade e não do 

contrário: é o que o Sartre chama de estrutura ineficiente dos motivos.  

Este plano moral da filosofia de Sartre é subjetivo e, portanto, seu interesse é 

na afirmação da verdade do ser humano: ele é o ser pelo qual os valores ganham 

existência e concretude em cada ação humana. Liberdade, compromisso e 

comprometimento são os suportes nos quais a verdade humana estrutura a questão 

moral e faz o seu sentido perdurar em toda facticidade. Uma vez que não pode 

ocultar a si mesmo que seu ser está sempre em questão, a liberdade humana é 

angústia. A essência humana é uma liberdade engajada nas situações nas quais ela 

se põe em questão e exige que sejam definidas as motivações de sua ação: a 



116 

 

identidade humana é construída em meio aos fatos e sua vinculação moral se dá por 

meio da responsabilidade que o ser humano credita, no pensamento de Sartre, a si 

mesmo como o único responsável pelo que foi feito.  

Sartre nos leva a afirmar, então, que o campo moral é um campo de 

afirmação da condição humana; é um campo ético, por que é um campo da verdade 

do ser. Campo este realizado por seres humanos conscientes de sua verdade de ser 

e não negligenciáveis quanto ao seu compromisso ontológico e moral tanto quanto 

ao comprometimento com o mundo – o ser humano não pode se desgarrar do 

mundo. É um campo de seres atuantes na radicalização da verdade humana e da 

qual toda a elaboração de mundo alcança o vértice da autenticidade: o ser humano 

se confirma como ser histórico e moral para o qual toda a história e toda moralidade 

têm um sentido radicado no ser humano. Nada que está fora do ser humano tem um 

sentido em si mesmo; só há sentido naquilo pelo qual a intencionalidade, em sua 

transcendência, capta como fenômeno. A moral é a afirmação do ser humano sem 

desculpas diante do que faz e como faz para se afirmar, por isso, a moral da filosofia 

sartriana é uma moral da responsabilidade. 



117 

 

REFERÊNCIAS 
 

BEAUVOIR. Simone de. Por uma moral da ambiguidade. Tradução de Marcelo 
Jacques de Moraes. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2005. 
 
BORNHEIM, Gerd. Sartre: Metafísica e existencialismo. São Paulo: Perspectiva, 
2007. 

COMTE-SPONVILLE, André. O espírito do ateísmo: uma introdução a uma 
espiritualidade sem Deus; tradução Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 
2007. 

FAYAD, Marilda Martins. A condição humana: uma reflexão sobre a ontologia 
fenomenológica sartriana. Campinas, SP: Editora Alínea, 2010. 

HUSSERL, Edmund. Ideias para uma fenomenologia pura e uma filosofia 
fenomenológica: introdução geral à fenomenologia pura. Tradução de Márcio Suzuki. 
Aparecida, SP: Ideias & Letras, 2006. 

LUIJPEN. W. Introdução à fenomenologia existencial. Tradução de Carlos Lopes de 
Mattos. São Paulo: EPU, Ed. da universidade de São Paulo, 1973. 
 
MELO, Nélio Vieira de. A escolha de si como escolha do outro: Liberdade e 
alteridade em Sartre. Recife: INSAF, 2003. 

PARMÊNIDES. Da natureza. Tradução, notas e comentários de José Trindade 
Santos. São Paulo: Edições Loyola, 2002. 

PERDIGÃO, Paulo. Existência & liberdade: uma introdução à filosofia de Sartre. 
Porto Alegre: L&PM, 1995. 

PFEIL, Luis Claudio. A moral em Sartre: uma porta para o impossível? In: CESAR, 
Constança Marcondes – BULCÃO, Marly (organização). Sartre e seus 
contemporâneos: ética, racionalidade e imaginário. Aparecida, SP: Ideias e Letras, 
2008. 

REIMÃO, Cassiano. Consciência, dialética e ética em Jean-Paul Sartre. Imprensa 
Nacional Casa da Moeda: Lisboa, 2005. 

SALZMANN, Yvan. Sartre et l’authenticité: vers une étique de la bienveillance 
reciproque. Éditions Labore et fides, 2010. 

SARTRE, Jean Paul. A imaginação; tradução de Paulo Neves. Porto Alegre, RS: 
L&PM, 2009.  



118 

 

______. A Náusea. Tradução de Rita Braga. 1ª ed. especial. Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 2006. 

______. L’existencialisme est un humanisme. Presentation et notes par Arlette 
Elkaïm-Sartre. Éditions Gallimard, 1996. 

______. Cahiers pour une morale. Éditions Gallimard, 1983. 

______. FERREIRA, Vergílio. O existencialismo é um humanismo. Lisboa, Portugal: 
Bertrand editora, 2004. 

______. O Ser e o Nada: ensaio de ontologia fenomenológica. 12ª ed. Tradução e 
notas de Paulo Perdigão. Petrópolis, RJ: Vozes, 2003.  

______. Situações I. Lisboa: Europa-América, 1968. 

______. Verdade e existência. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1990. 

SILVA, Luciano Donizetti da. A filosofia de Sartre entre a liberdade e a história. São 
Carlos: Clara Luz, 2010. 

 

Artigo consultado: 

GOIS E SILVA, Cléa. Jean Paul Sartre: o ser-para-si. Jornal existencial on-line, 
caderno de Psicoterapia Existencial – edição especial. Rio de janeiro: Sociedade de 
análise existencial e psicomaiêutica, 1999. Disponível em: 
http://www.existencialismo.org.br/jornalexistencial/jadircleasartre.htlm, acesso em 
01/09/2011  

 

 

http://www.existencialismo.org.br/jornalexistencial/jadircleasartre.htlm

	 1 INTRODUÇÃO  
	 2 A RELAÇÃO ORIGINÁRIA LIBERDADE-MORALIDADE 
	 3 A MORAL FUNDAMENTADA NO COMPROMISSO DE CONSTITUIR OS VALORES DA AÇÃO 
	 4 LIBERDADE, RESPONSABILIDADE E MORAL 
	 5 CONCLUSÃO  
	 REFERÊNCIAS 





