
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
COORDENAÇÃO DE PÓS-GRADUAÇÃO 

MESTRADO  EM FILOSOFIA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A NOÇÃO DE EXISTÊNCIA AUTÊNTICA EM KIERKEGAARD 

 
Por 

 
André Luiz Holanda de Oliveira 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RECIFE 
2003 

 
 
 
 
 



1 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
COORDENAÇÃO DE PÓS-GRADUAÇÃO 

MESTRADO  EM FILOSOFIA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A NOÇÃO DE EXISTÊNCIA AUTÊNTICA EM KIERKEGAARD 

 
Por 

 
André Luiz Holanda de Oliveira 

 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação  apresentada   como  cumprimento 
parcial das exigências para a obtenção do grau 
de  Mestre  em  Filosofia, sob a  orientação  do   
Professor  Dr. Inácio Strieder. 

 
 
 
 
 
 

RECIFE 
2003 

 
 
 
 
 



2 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
Catalogação na fonte 

Bibliotecária, Divonete Tenório Ferraz Gominho. CRB4-985 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 

     

 

 

 

 

O48n Oliveira, André Luiz Holanda de  
      A noção de existência autêntica em Kierkegaard / André Luiz Holanda 
de Oliveira. – Recife: O autor, 2003. 

                       114 f. ; 30 cm. 
 

                       Orientador: Prof. Dr. Inácio Strieder. 
     Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, 
CFCH. Programa de Pós-graduação em Filosofia, 2003. 
      Inclui bibliografia. 

                     
     1. Filosofia. 2.  Kierkegaard, Soren. 3. Existência, teoremas de. 4.  
Religião – Deus. I. Strieder, Inácio. (Orientador.) II. Titulo. 

 
 
   100 CDD (22.ed.)                 UFPE (CFCH2012-06) 
       



3 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 

 

A Deus, pelo dom da vida, pelas oportunidades que tem me concedido e 

pelas incontáveis bênçãos ao longo destes trinta e sete anos de vida.  

Aos meus pais e familiares pelo ambiente de amor e carinho onde nasci e 

cresci. 

 À minha esposa Rita de Cássia, pelo amor e por estar sempre ao meu lado 

em dias bons e maus. 

 

 Ao filósofo e teólogo Professor Dr. Inácio Strieder, pela paciência e 

disponibilidade na orientação desta dissertação.  

 

 Aos professores, funcionários e alunos do Departamento de Filosofia da 

Universidade Federal de Pernambuco, pela convivência e aprendizado.  

                   

 

 

              A todos vocês, a minha sincera gratidão.  

 

 

 

 

 
 
 

 





5 
 

 RESUMO 

 

 

 

Søren Kierkegaard é um dos grandes filósofos ocidentais. Seus escritos provocam em 

seus leitores as reações mais variadas. Neste filosofar marcado pela concretude, a 

existência não é vista como um conceito a ser incluído num sistema de Filosofia, mas é 

concebida a partir de três modos ou estágios: estético, ético e religioso; este último visto 

como o âmbito da verdadeira relação com o Absoluto. É na interioridade que se 

encontra a paixão ideal que está a serviço de um valor absoluto; e nela reside a primazia 

da reflexão filosófica. Embora no estágio religioso, o indivíduo esteja diante da 

contradição e do paradoxo que exige fé apesar do absurdo, fora desta dimensão o 

homem não conquista sua autenticidade, pois é só aqui que o homem se compreende 

como dependente de sua relação com o Absoluto, tomando consciência do sentido 

último de sua existência. A existência humana enquanto concretude e da liberdade;  

resiste à dissolução do indivíduo nos sistemas filosóficos. A existência autêntica é 

unicamente a existência do indivíduo singular perante o Absoluto na dimensão da 

paradoxalidade da fé. 

 

    

 

PALAVRAS CHAVE: Kierkegaard, existência, autenticidade, religião, Deus. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

ABSTRACT 

 

 

 

Søren Kierkegaard is one of the great Western philosophers and his writings  brings his 

readers on a variety of reactions. In this philosophy marked by concrete, existence is not 

seen as a concept to be included in a system of philosophy, but is designed from three 

modes or stages: aesthetic, ethical and religious, the latter seen as the true scope of the 

relationship the Absolute. It is in the interiority which is the passion that is ideal in the 

service of an absolute value, and therein lies the primacy of philosophical reflection. 

Although the religious stage, the individual is faced with the contradiction and paradox 

that requires faith in spite of the absurd, out of this dimension man has not won its 

authenticity, it is only here that the man is understood as dependent on their relationship 

with Absolute, taking awareness of the ultimate meaning of his existence. Human 

existence as concrete and freedom, resists dissolution of the individual in philosophical 

systems. The only authentic existence is the existence of a single individual to the 

Absolute in the paradoxical dimension of faith. 

 

 

 

KEY WORDS: Kierkegaard, existence, authenticity, religion, God 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

 

 

SUMÁRIO  

 

LISTA DE ABREVIATURAS / 9 

 

INTRODUÇÃO / 10 

 

1-      SØREN KIERKEGAARD, O EXISTENTE / 13 

1.1 - Panorama da vida de Kierkegaard  /  13 

1.2 – A “missão” de Kierkegaard  /  20 

1.3 - Metodologia filosófica e literária  /  23 

1.3.1 - A distinção entre comunicação direta e indireta  /  25 

1.3.2 – O emprego da pseudonímia  /  29 

1.4 – O Corpus kierkegaardiano  /  32 

 

2- A CONCRETUDE DA EXISTÊNCIA E A QUESTÃO DA 

AUTENTICIDADE DO EXISTENTE / 36 

2.1 - Essência e Existência  /  36 

2.2 - Esboço sobre a temática da existência  /  38 

2.3 - Kierkegaard e a noção de existência  /  44 

2.3.1 - Existência, realidade e dialética  /  44 

2.3.2 – Existência e individualidade  /  46 

2.3.3 – Existência e subjetividade  /  50 

2.3.4 – Existência autêntica e inautêntica  /  54 

 

3-  POR UMA AUTENTICIDADE EXISTENCIAL: OS ESTÁGIOS ESTÉTICO 

E ÉTICO E O SALTO PARA O ESTÁGIO RELIGIOSO / 57 

3.1 – Os estágios e a autenticidade existencial  /  57 

3.2 – A inautenticidade do estágio estético  /  61 

3.3 - A Ironia como zona-limite entre os estágios estético e ético: um passo existencial 

em  direção à autenticidade do eu  /  65 



8 
 

3.4 – A inautenticidade do estágio ético  /  67 

3.5 - Aquém da autenticidade: o humor como zona-limite entre o ético e o religioso  / 71 

3.6 - A Suspensão Teleológica da  Ética e o salto para o Estágio Religioso  /  73 

 

4- A AUTENTICIDADE EXISTENCIAL DO ESTÁGIO RELIGIOSO / 77 

4.1 – Angústia e Desespero como possíveis prelúdios da existência autêntica  /  78 

4.1.1 – Angústia  /  78 

4.1.2 – Desespero  /  80 

4.2 – A relação entre a realidade de Deus e a autenticidade existencial  /  83 

4.2.1 - A existência de Deus e as perspectivas contemporâneas a Kierkegaard  /  83 

4.2.2 - Kierkegaard e a realidade de Deus  /  86 

4.2.3 - O paradoxo absoluto do estágio religioso e o risco do salto existencial da fé / 

90  

4.3 – Fé e autenticidade  /  95 

4.4 –Sócrates, Cristo e o indivíduo autêntico  /  98 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS / 103 

BIBLIOGRAFIA / 107 

ANEXO - QUADRO CRONOLÓGICO DA BIOGRAFIA E OBRAS DE 

KIERKEGAARD  /  110 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

LISTA DE ABREVIATURAS 

 

As abreviaturas abaixo foram utilizadas nesta dissertação em relação às seguintes obras 

de Søren Kierkegaard: 

 

AUC- Attack Upon Christendom. Tradução de Walter Lowrie. Londres: Oxford 

University Press, 1946.  

CA  - O Conceito de Angústia. Tradução de Torrieri Guimarães. São Paulo: Hemus, 

1968. 

CI  - Conceito de Ironia constantemente referido a Sócrates. Tradução de Álvaro Valls. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 1991. 

CUP- Concluding Unscientific Postscript. Tradução de Howard V. Hong e Edna H. 

Hong. Princeton: Princeton University Press, 1992.1  

DH  – O Desespero Humano. Tradução de Adolfo C. Monteiro. São Paulo: Nova 

Cultural, 1979. (Col. Os Pensadores). 

DP - Os Diários e Papéis de Kierkegaard. Tradução  e seleção de Ernani Reichmann. 

Textos Selecionados de Søren Kierkegaard. Curitiba: UFPR, 1978. 

DS  - Diário de um sedutor. Tradução de Carlos Grifo. São Paulo: Nova Cultural, 1979. 

(Col. Os Pensadores). 

MF  - Migalhas Filosóficas. Tradução de Álvaro Valls e Ernani Reichmann. Petrópolis: 

Vozes, 1995. 

PV  - Ponto de Vista Explicativo da Minha Obra Como Escritor. Tradução de João 

Gama. Lisboa: Edições 70, 1986. 

TT  -  Temor e Tremor. Tradução de Maria J. Marinho. São Paulo: Nova Cultural,  

1975. (Col. Os Pensadores). 

 

 

 

 

 

 
                                                 
1 Em alguns momentos, devido á praticidade, servimo-nos da tradução de trechos do Pós-Escrito feita por 
Ernani Reichmann na sua obra Textos Selecionados de Søren Kierkegaard. 



10 
 

INTRODUÇÃO 

 

Søren Kierkegaard é considerado, com justiça, um dos grandes filósofos 

ocidentais, pois seus livros e artigos lançaram a base, juntamente com Nietzsche, para a 

estruturação das diversas filosofias existencialistas do século XX. Mas Kierkegaard é 

um escritor que, não raramente, provoca em seus leitores as reações mais variadas.  

Uma das razões para explicar o caráter inquietante, polêmico e provocativo 

(além de se apresentar às vezes bastante hermético) da obra kierkegaardiana é que, 

muito daquilo que Kierkegaard escreveu deu-se em relação aos próprios acontecimentos 

de sua vida. Os seus escritos refletem as suas inquietações e dramas existenciais, pois 

para ele não era possível conceber um filosofar dissociado do existir concreto, ou seja, 

um filosofar teórico e distante da vida. A existência não é vista por ele como um 

conceito a ser incluído num sistema de Filosofia ou de Teologia. O existir não se dá na 

impessoalidade ou na abstração, pois ele não é mera possibilidade teórica sem 

efetivação. Para ele a nossa grande preocupação deveria ser com o aspecto concreto do 

existir.  

 Kierkegaard concebe a existência a partir de três modos ou estágios: estético, 

ético e religioso. Dentre os três, Kierkegaard privilegia o religioso como o âmbito da 

verdadeira relação com o Absoluto. É neste estágio que a existência encontra a 

intensidade apaixonada que a vida humana necessita. É na fé vivida de forma dramática, 

no âmbito da interioridade, que se encontra a paixão ideal que está a serviço de um 

valor absoluto.  

 Assim, Kierkegaard concentra-se na interioridade como tendo a primazia da 

reflexão filosófica, pois é na interioridade do indivíduo que se processa a compreensão e 

o estímulo da vida concreta. O indivíduo é verdadeiramente, autenticamente singular, só 

na sua relação com Deus, relação essa que se dá no âmbito da fé. Apesar de que, no 

estágio religioso, o indivíduo se vê diante da contradição e do paradoxo que exige fé 

apesar do absurdo, mas fora desta dimensão o homem não conquista sua autenticidade, 

pois é só aqui que o homem se compreende como dependente de sua relação com o 

Absoluto, ele toma consciência do sentido último de sua existência. Existir é existir 

como singular diante de Deus.  

 Em linhas gerais, o que Kierkegaard quer indicar, com a sua dialética da 

existência, é que o ser humano se vê diante de paradoxos para os quais a razão, em si 

mesma, não responde satisfatoriamente, nem esgota as soluções. Nem mesmo a crença 



11 
 

em Deus soluciona tais contradições presentes na vida, mas Kierkegaard vê em Deus e 

na religião, enquanto relação subjetiva com o Absoluto, a única resposta que confere 

significação à existência humana. Portanto, o pensamento de Kierkegaard está dentro de 

sua compreensão filosófica acerca da realidade da existência e de como ela se constitui 

na principal questão que não pode ser relevada a um lugar de menor importância. 

Portanto, a conclusão de Kierkegaard é que, todo aquele que não está no estádio 

religioso não é ele próprio, porque não é singular, não fez essa conquista, encontra-se 

em outros estádios da existência: o estético ou o ético. 

Acreditamos que esta pesquisa se justifica por estarmos convencidos acerca 

da grande influência que o pensamento kierkegaardiano exerceu e exerce sobre a 

Filosofia. Por isso, torna-se interessante e oportuno promover uma investigação acerca 

da sua noção de existência, e em particular, daquilo que confere autenticidade à mesma, 

analisando o seu percurso na gênese deste tema tão importante.  

Desta forma, o objetivo geral desta pesquisa é conhecer de forma mais 

profunda a “noção de existência autêntica em Kierkegaard”, procurando situar a sua 

gênese e o seu desenvolvimento. A partir do objetivo geral de nossa pesquisa 

procuraremos orientar o nosso estudo através de três propostas: identificar a 

compreensão kierkegaardiana da existência humana, destacando as dimensões da 

concretude e da liberdade; apresentar os principais aspectos da existência enquanto 

dialética e da reação kierkegaardiana à dissolução do indivíduo nos sistemas filosóficos; 

e.avaliar a concepção kierkegaardiana de existência autêntica em seus aspectos mais 

importantes.  

 Para desenvolver esta pesquisa procuraremos responder à seguinte questão 

central: Em que consiste a noção de existência autêntica para Kierkegaard?. Em torno 

desta pergunta originam-se as seguintes questões: a) Quais são os principais 

antecedentes filosóficos que contextualizaram a filosofia kierkegaardiana da existência? 

b) Como Kierkegaard concebia a temática da existência e qual o seu desdobramento 

com relação ao ser humano enquanto existente? c) Como Kierkegaard justifica a 

dimensão da autenticidade existencial do ser humano enquanto indivíduo singular? 

 Nesta pesquisa sugerimos a seguinte hipótese central: Para Kierkegaard, a 

existência autêntica é unicamente a existência do indivíduo singular perante o Absoluto 

na dimensão da paradoxalidade da fé, e tal autenticidade está restrita ao estágio 

religioso. A hipótese pode ser desdobrada nas seguintes hipóteses secundárias: a) a 

concepção filosófica, presente nos escritos de Kierkegaard não surgiu 



12 
 

descontextualizada, mas encontra sua razão de ser como uma reação à compreensão de 

homem presente nos sistemas filosóficos antecedentes e contemporâneos a ele; b) a 

filosofia de Kierkegaard tem como objetivo destacar o valor do indivíduo, priorizando a 

vida concreta como possibilidade da conquista do eu; c) a filosofia de Kierkegaard 

atribui a autenticidade da existência à relação do singular perante Deus, na 

paradoxalidade absurda da fé; d) para Kierkegaard, somente o homem que ousa colocar-

se perante o Absoluto, em sua singularidade, torna a sua existência autêntica.    

A metodologia desta pesquisa, consiste, inicialmente, da exposição dos 

aspectos mais importantes das possíveis fontes a serem examinadas, investigando as 

suas características primordiais em relação ao tema proposto. Ao fazermos isso, 

estabeleceremos a novidade da compreensão kierkegaardiana da existência, destacando 

possíveis aproximações e/ou distanciamentos de outras concepções. Tudo isso com o 

objetivo de procurar acentuar o nível da contribuição de Kierkegaard na construção de 

uma compreensão da temática filosófica da autenticidade da existência. 

 Esta dissertação está dividida em quatro capítulos: 

 No primeiro capítulo faremos um breve panorama da vida de Kierkegaard, 

destacando ainda o que ele entendia ser a sua “missão”. A partir disso é que ele se 

define mais claramente pela sua metodologia. Apresentaremos ainda uma lista das obras 

de Kierkegaard em relação aos principais eventos da sua vida.  

 No segundo capítulo, procuraremos expor os aspectos mais importantes da 

compreensão kierkegaardiana da existência, ressaltando a concretude e a questão da 

autenticidade do existente.  

 No terceiro capítulo analisaremos de que forma os estágios estético e ético 

estão aquém da autenticidade e, por conseguinte, requerem o salto para o estágio 

religioso. 

 No último capítulo veremos como o estágio religioso, embora diante do 

paradoxo e do risco, apresenta-se como a esfera da autenticidade existencial.   

Apesar de reconhecermos as limitações e os pontos a serem melhorados 

nesta pesquisa, esperamos que esta dissertação contribua, de alguma maneira, para uma 

compreensão ainda maior do riquíssimo pensamento de Kierkegaard. 

 

 

 

 



13 
 

CAPÍTULO 1 

 

 

SØREN KIERKEGAARD, O EXISTENTE 

 

Søren Kierkegaard (1813-1855) é um pensador cujos escritos têm exercido 

uma grande influência sobre a filosofia e a teologia do século XX. Sua obra abrange 

temas de filosofia, teologia, psicologia e literatura; por isso, o interesse quanto ao que 

ele escreveu tem crescido consideravelmente, aumentando o número de sociedades e 

instituições kierkegaardianas ao redor do mundo.2  

Estudar o seu pensamento é, sem dúvida, um desafio devido à sua 

multifacetária composição. Ao lermos Kierkegaard, não estamos lidando apenas com 

mais um escritor, mas com um autor surpreendente, enigmático e polêmico que coloca 

“vinho novo em odres velhos”, e que, não raramente, provoca sentimentos de 

admiração, inquietação, reprovação ou rejeição em seus leitores.  

 

 

1.1 – Panorama da Vida de Kierkegaard 

 

O dinamarquês Søren Aabye Kierkegaard nasceu em Copenhague, em 5 de 

Maio de 1813. Ele foi o sétimo e último filho de Michael Pedersen Kierkegaard (1756-

1838) e Anne Sørensdatter Lund (1768-1834).3 Michael, em 1794, casou-se com 

Kierstine Nielsdatter Royen (1757-1796), que veio a falecer em 23 de Março de 1796 

sem gerar filhos. Após a morte da primeira esposa, Michael casou-se em 26 de Abril de 

1797 com Anne Lund, que era empregada doméstica em sua residência e que estava 

grávida ainda antes de se casar com Michael. Anne gerou sete filhos, sendo Søren 

Kierkegaard o último deles. Quando ele nasceu, seu pai tinha 56 anos e sua mãe 45, esta 

é a razão de Kierkegaard referir-se a si mesmo como um filho da velhice. Um a um os 

filhos foram morrendo, restando, quando Michael faleceu, apenas Peter Christian (1805-

                                                 
2 Cf. o site: http://www.utas.edu.au/docs/humsoc/kierkegaard/institutions.html (acessado em 20/01/2003). 
3 “O nome Kierkegaard era originalmente ‘Kirkegaard’ e provinha de duas herdades, situadas próximas 
do templo de Saedding, que o bisavô de Kierkegaard (Christen Jespersen, 1673-1749) havia recebido ao 
casar-se. Para distinguir o seu sobrenome dessa palavra, que também significa ‘cemitério’, quando já em 
Copenhague, o pai de Kierkegaard acrescentou um ‘e’ à primeira sílaba, passando a chamar-se 
Kierkegaard, nome que o último dos seus filhos haveria de tornar universalmente conhecido”. Cf. 
JOLIVÉT, Régis. As Doutrinas Existencialistas. Porto: Livraria Tavares Martins, 1953, p.197. 



14 
 

1888) e Kierkegaard. Este achava que a morte de seus cinco irmãos, bem como a 

riqueza da família, eram um sinal de vingança divina, e que ele e o seu último irmão 

haveriam de morrer antes do seu pai.4  

Tendo sido educado num ambiente onde predominava um rigoroso pietismo, 

Kierkegaard teve uma personalidade profundamente marcada pela religião. A infância 

de Kierkegaard foi marcada pela melancolia, senso de culpa, ansiedade, severidade e 

pietismo religioso do seu pai, a quem ele amava muito. Em seus Diários e Papéis,5 ele 

escreveu acerca de sua infância austera e de como cresceu vivenciando crises interiores: 

Minha desgraça, humanamente falando, consiste em que tive uma educação 
cristã demasiadamente severa. Desde a infância, vivi sob o domínio de uma 
melancolia originária. Se tivesse sido educado de uma maneira normal, é 
certo que não me teria tornado tão melancólico: durante muito tempo tudo 
fiz para me libertar desta melancolia, que quase me impediu de ser homem. 
Fiz o impossível porque ou a destruía ou ela me destruiria.6 
 
A religiosidade tornou-se para ele uma espécie de habitat natural, gerando 

em Kierkegaard uma profunda melancolia - fruto de uma vida pautada por severas 

exigências e advertências quanto ao pecado:  

Franzino, raquítico e fraco para poder valer como um homem completo, 
quando comparado com outros, no ponto de vista das condições físicas que 
me foram negadas, melancólico, submetido ao sofrimento interior, 
profundamente ferido de muitas maneiras no íntimo da alma, a mim só uma 
coisa me foi concedida: uma inteligência eminente, com certeza para que eu 
não ficasse inteiramente desarmado.7 
 
Essa educação marcada pela teologia cristológica do sofrimento, de viés 

acentuadamente pietista, se fez notar em sua reflexão filosófico-religiosa, influenciando 

                                                 
4 GOUVÊA, Ricardo. Paixão Pelo paradoxo: Uma introdução a Kierkegaard. São Paulo: Novo Século, 
2000, p.25-8. 
5 Os Diários e Papéis de Kierkegaard (1834-53), foram publicados postumamente. Søren Kierkegaards 
Papirer. P.A. HEIBERG (ed). Copenhagen: Gyldendalske Boghandel Nordisk Forlag, 1909-48. No inglês 
são conhecidos com o título Kierkegaard’s Journals and Papers. Nesta dissertação, salvo outra indicação, 
seguiremos a seleção e tradução dos Diários e Papíes feita por Ernani REICHMANN em: Textos 
Selecionados de S. Kierkegaard. REICHMANN, Ernani(org). Curitiba: UFPR, 1978. A classificação dos 
Papirer feita por REICHMANN está de acordo com a divisão tríplice dos diários e papéis e deve ser 
compreendida como segue: O algarismo romano indica o volume, o arábico indica o número de entrada. 
Os Papirer são divididos nas seções A, B e C. O grupo designado por A refere-se ao diários e notas 
pessoais, o grupo B são esboços e notas relacionados com a autoria de Kierkegaard em artigos e obras, 
enquanto o grupo C contém notas relacionadas com os estudos e leituras de Kierkegaard, incluindo textos 
dele mesmo e trechos copiados de outros autores. (Cf. MORÃO, Arthur. Advertência. Em: 
KIERKEGAARD, Søren. Ponto de Vista explicativo da Minha Obra como Escritor. Lisboa: Edições 70, 
1986, p.10; e T. H. CROXALL. Kierkegaard Commentary. New York: Harper and Brothers Publishers, 
1956, p. xix). 
6 DP, X2 A619, p.20. 
7 DP, XII A277, p.20. 



15 
 

notadamente a cosmovisão kierkegaardiana, conforme ele mesmo afirmou, embora 

indiretamente: 

Havia uma vez um homem que, na infância, tinha sido estritamente educado 
na religião cristã. Nunca tinha ouvido falar, como as outras crianças, do 
menino Jesus e dos anjos. Pelo contrário, só lhe tinham mostrado muitas 
vezes o crucificado, de tal modo que essa imagem era a única impressão que 
teve do Salvador; e, apesar de criança, já era velho como um homem idoso. 
Tal imagem acompanhou-o toda a sua vida; nunca pôde escapar à sua 
obsessão e jamais rejuvenesceu.8 
 

 Comentando a respeito do caráter tristonho e exageradamente escrupuloso 

que Kierkegaard recebeu em sua educação paterna, Giles ressalta acertadamente, que 

isso também se deveu ao fato de que Michael Pedersen sentia-se sob maldição divina 

porque, quando rapazinho, como pastor de ovelhas na região da Jutlândia, região árida e 

pobre da Dinamarca, experimentando fome e frio, subiu em uma colina e amaldiçoou a 

Deus. Até a morte, Michael não conseguiu se perdoar por isso.9 Mas precisamos 

destacar que o pai de Kierkegaard não foi apenas um homem severo e melancólico. O 

lar de Pedersen era um ponto de encontro onde ele recebia freqüentemente a visita de 

líderes religiosos e políticos do seu tempo.  

Pedersen procurou desenvolver as aptidões intelectuais dos seus filhos e 

mais disciplinarmente do seu filho caçula, com quem fazia muitas viagens imaginárias e 

a quem educou na arte da dialética. A esse respeito Kierkegaard desabafou: “Não 

conheci a imediatez; por conseguinte, de um ponto de vista estritamente humano, não 

vivi. Comecei imediatamente pela reflexão: não a adquiri um pouco com a idade: sou 

reflexão do princípio ao fim”.10 

Kierkegaard herdou de seu pai, não somente a melancolia e a religiosidade, 

mas também o talento para a argumentação dialético-filosófica e uma imaginação 

criativa. É interessante percebermos que Kierkegaard escreveu muito em seus diários a 

respeito do pai, mas raramente escreveu sobre sua mãe. Em meio a toda a severidade da 

sua educação familiar, Kierkegaard também revelou ser alguém marcado pela emoção, 

pela paixão e pela sensibilidade. Nos seus escritos vemos alguém profundamente 

comprometido com a vida e constantemente consciente da importância de sua missão no 

mundo.11 

                                                 
8 KIERKEGAARD, Soren. Dois Pequenos Tratados Ético-Religiosos. Em: PV, 125. 
9 Cf. GILES, Thomas. História do Existencialismo e da Fenomenologia. São Paulo: EPU/EDUSP, 1975, 
p.6. 
10 PV, p. 75. 
11 Cf. ROSA, p. 156. 



16 
 

Aos 17 anos, em 1830, Kierkegaard matriculou-se na Universidade de 

Copenhague a fim de estudar teologia. Seus principais professores na Universidade 

foram: C. Sibbern, P. Martin Møller, e Hans L. Martensen. Sibbern e Møller, além de 

professores de filosofia, eram autores de ficção. Já Martensen, que foi consagrado 

Bispo-Primaz da Igreja Dinamarquesa,  era considerado um hegeliano de renome, e 

acabou se tornando um grande inimigo teológico e filosófico de Kierkegaard. 

Inicialmente saiu-se muito bem nos estudos, passando nos exames 

importantes com distinção, dedicando-se ao estudo da filosofia e da literatura. Desejava 

formar-se em Teologia como seu irmão Peter, que concluíra o curso em tempo reduzido 

e estava cursando o doutorando na Alemanha. Em 1834 a mãe de Kierkegaard morreu e 

então a sua fé desmoronou. Ele perdeu o ânimo com os estudos da Universidade, e 

acabou ingressando numa vida de esbanjamento em bares, restaurantes e festas onde 

gastava muito dinheiro com roupas e bebida, acumulando dívidas para serem pagas pelo 

seu pai. Esse foi um período de muita inquietação, dúvida e angústia para Kierkegaard, 

conforme ele mesmo afirmou: “Morte e inferno: posso fazer abstração de tudo, salvo de 

mim mesmo. Não posso me esquecer de mim nem quando durmo”. 12 

Em 9 de Maio de 1838 Kierkegaard parece ter passado por algum tipo de 

experiência mística de conversão, que concretizou o reinício da sua caminhada de fé 

dentro do cristianismo.13 Qualquer que tenha sido tal experiência, isso significou que, 

após todos esses acontecimentos, Kierkegaard viu-se comprometido com a missão de 

expor o verdadeiro cristianismo: “...e por amor a meu pai, empenhei-me em expor o 

cristianismo da maneira a mais verdadeira, contrastando assim com todo esse palavrório 

que (na cristandade) se faz passar por cristianismo”.14 Esta experiência levou 

Kierkegaard a se reconciliar com o seu pai, que nesse mesmo ano confessou-lhe os 

pecados referentes à sua conduta no passado.15   

Michael Pedersen morreu em 9 de Agosto de 1838 e Kierkegaard interpretou 

essa morte como um “sacrifício” em seu favor. Ele escreveu a respeito, no dia 11 de 

Agosto de 1838, em seu diário: “Meu pai morreu na quarta-feira às duas da madrugada. 

Eu queria profundamente que ele vivesse ainda dois anos e vejo em sua morte o último 

sacrifício que seu amor fez por mim, porque não morreu para mim, mas por mim, para 

                                                 
12 DP, 1 A162, p. 17. 
13 Ibid., II A228, 231 e 233, p. 17.  
14 Ibid., IX A71, p. 19. 
15 Tal reconciliação tem sido posta em dúvida. Cf. GOUVÊA, p. 284, nota 153. 



17 
 

que eu possa, se ainda for possível, fazer qualquer coisa”.16 Em 1838, após a morte do 

seu pai, Kierkegaard iniciou sua carreira como autor publicando uma crítica sua ao 

romance Apenas um tocador de violino de Hans Christian Andersen. O livro de 

Kierkegaard chamava-se Dos Papéis de Alguém Que Ainda Vive.  

Mesmo herdando considerável fortuna, ele concretizou o desejo de seu pai e 

estudou com muita seriedade a fim de completar o curso na universidade. Em 3 de Julho 

de 1840 graduou-se em teologia e em 1841, três anos após a morte do seu pai, recebeu o 

título de Mestre em Filosofia (Magister), com a tese sobre o Conceito de Ironia 

constantemente referido a Sócrates.17 

Em 10 de Setembro desse mesmo ano anunciou o seu noivado com a jovem 

Regine Olsen. Mas em 11 de Outubro de 1841, Kierkegaard rompeu oficialmente o seu 

compromisso com ela. O rompimento do noivado com Regine, a quem amava, foi um 

incidente crucial na vida de Kierkegaard e o inspirou na produção de muitas das suas 

obras.18 O rompimento do noivado com Regine desempenharia um papel importante no 

desenvolvimento da vida e obra de Kierkegaard. Isso é evidente nas muitas anotações 

em seu diário, e referências disfarçadas reaparecem com freqüência em seus textos. 

Após romper com Regine, ele viajou no dia 25 de Outubro do mesmo ano 

para Berlim, onde no mês seguinte assistiria um curso do filósofo idealista Schelling, na 

Universidade de Berlim. Seus companheiros de classe foram, dentre outros, Feuerbach, 

Engels e Bakunin. Schelling estava naquele tempo se opondo às idéias de Hegel. A 

reação de Kierkegaard acerca da filosofia de Schelling não foi das melhores. À medida 

que as aulas de Schelling iam da crítica negativa à especulação positiva, Kierkegaard 

passou a considerá-lo confuso e arrogante. Ele regressou de Berlim em 6 de Março de 

1842 a fim de concluir uma de suas obras mais importantes e a primeira pseudonímica A 

Alternativa (Either/Or).  

A partir de Dezembro de 1845 Kierkegaard ingressou num período muito 

difícil da sua vida. Naquele mês um antigo conhecido, P. L. Møller publicou um artigo 

                                                 
16 DP, II A243, p. 17. 
17 Apresentado e traduzido para o português por Álvaro L. M. Valls, Petrópolis, RJ:Vozes, 1991. A 
respeito da conclusão do seu curso Kierkegaard escreveu em seu diário: “Após a morte do meu pai, 
Sibbern me disse: ‘Agora nunca mais você obterá o diploma de teologia’. Mas, foi precisamente por 
causa da morte de meu pai que eu o obtive. Se meu pai continuasse vivo jamais eu teria conseguido o 
diploma”. (DP, VI AB, p.18). 
18 A razão que levou Kierkegaard a romper seu noivado com Regine, a quem amava, ainda não é 
totalmente conhecida. O mais provável é, como afirma GOUVÊA (p.36), que ele entendesse isso como 
um desejo de Deus. Regine seria identificada com Isaque, filho que deveria ser sacrificado por Abraão, no 
cumprimento da vontade soberana de Deus ou então, como ele revela em seu diário, talvez se achasse 
incapaz de ser um bom marido devido às angústias e crises familiares e pessoais (DP, IV A107, p. 25).   



18 
 

crítico a respeito do Livro Estações No Caminho da Vida de Kierkegaard, onde também 

mencionava coisas a respeito da vida pessoal do autor. Møller afirmou que Kierkegaard 

tratara Regine com crueldade. Kierkegaard não resistiu e escreveu uma resposta, que foi 

publicada num jornal local, onde ele, dentre outras coisas, revelou que Møller 

colaborava anonimamente para o jornaleco O Corsário, conhecido pelos seus ataques 

contra a elite de Copenhague, tendo por objetivo ridicularizá-la. Isso prejudicou a 

reputação de Møller. No final do artigo Kierkegaard desafiou o jornal O Corsário a 

atacá-lo. Meir Goldschmidt, o editor daquele jornal, admirava Kierkegaard, mas quando 

este escreveu que ser louvado  pelo jornal O Corsário equivalia a um insulto, 

Goldschmidt promoveu uma ridicularização constante e ofensiva contra Kierkegaard. A 

partir de então, ele se tornou um dos alvos preferidos do jornal. Foram feitas caricaturas 

com o intuito de zombá-lo e artigos foram escritos ridicularizando o seu intelecto. O 

jornal saiu de circulação no mesmo ano, mas Kierkegaard foi tremendamente 

humilhado. Nos Diários e Papéis ele escreveu:  

Mesmo o assistente do açougueiro acha-se no direito de me ofender devido 
ao O Corsário. Estudantes de faculdade sorriem, gracejam e deliciam-se 
porque alguém está sendo pisoteado; os doutos são invejosos e secretamente 
simpatizam com o ataque, ajudando a espalhá-lo. Acrescentam, é claro, que 
se trata de uma clamorosa vergonha. A menor coisa que eu faça, mesmo se 
for uma simples visita, é mentirosamente distorcida e repetida amiúde; se O 
Corsário fica sabendo, a mentira é impressa e lida por toda a população”. 19 
 
Os últimos anos da vida de Kierkegaard foram marcados por sua luta contra 

a cristandade nominal da Igreja Oficial da Dinamarca. Tudo decorreu porque o bispo J. 

P. Mynster (1775-1854), que foi grande pregador e escritor devocional de renome, veio 

a falecer. Dois dias antes do sepultamento de Mynster (que ocorreu em 7 de Fevereiro 

de 1854), o seu sucessor Martensen foi designado para fazer um elogio fúnebre a 

respeito de Mynster, e chamou-o, dentre outras coisas, de ´testemunha da verdade´ 

(Sandhedsvidne), cuja cadeia de testemunhos se estende desde os dias apostólicos até 

hoje”.  

A peculiaridade quanto ao termo “Sandhedsvidne” é que, naquela época, ele 

não podia ser encontrado em nenhum dicionário dinamarquês simplesmente por ser de 

recente cunhagem por Kierkegaard. Em seu Ataque Contra a Cristandade, Kierkegaard 

explica que este título “havia sido inventado por ele para caracterizar aqueles mártires e 

apóstolos que, em seu sofrimento, ‘testemunharam’ a verdade do cristianismo”, o que  

                                                 
19 DRU, Alexander. The Journals of Kierkegaard. New York: Harpers & Brothers, 1959, p.103. 



19 
 

se aplicado a Mynster representaria um exagero, um absurdo e uma falsificação. No 

artigo Foi o Bispo Mynster uma “testemunha da verdade”, uma das “genuínas 

testemunhas da verdade” – isto é verdade?, Kierkegaard escreveu: 

Uma testemunha da verdade é um homem cuja vida do início ao fim 
desconhece tudo o que é chamado deleite (...) do início ao fim ele é iniciado 
no sofrimento(...). Uma testemunha da verdade é um homem que na pobreza 
testemunha a verdade – na pobreza, na humildade, no rebaixamento, e assim 
não é apreciado, é odiado, desprezado e então é detestado, insultado, 
zombado – talvez não tenha sempre o seu pão diário, por ser um homem 
pobre, mas com o pão diário da perseguição ele é provido todos os dias. (...) 
Uma testemunha da verdade, uma das genuínas testemunhas da verdade, é 
um homem que é escorraçado, maltratado, arrastado de uma prisão para 
outra (...) então por fim crucificado, ou decapitado, ou queimado, ou 
calcinado sobre uma grade, seu corpo sem vida jogado pelo carrasco num 
lugar ermo...ou queimado até as cinzas e jogado aos quatro ventos, para que 
qualquer traço do “impuro” seja obliterado.20 
 
Daí em diante travou-se uma enorme batalha (o Kirkecamp) entre 

Kierkegaard e a Igreja dinamarquesa. Em 1854 Kierkegaard começou a publicar artigos 

no jornal; e posteriormente publicou nove fascículos do panfleto intitulado O Momento 

(Øjeblikket) que circulou de Maio a Setembro de 1855, nos quais atacava de forma 

impiedosa a Igreja estatal da Dinamarca e através do qual procurava restaurar o sentido 

original do cristianismo.  

Para ele, a cristandade de sua época era uma caricatura do cristianismo 

autêntico ou um imenso conglomerado de erros e ilusões, nos quais havia uma pequena 

dose de cristianismo verdadeiro. O seu ataque contra a Igreja chamou a atenção de 

pessoas dentro e fora da Dinamarca até que, em 2 de Outubro de 1855, Kierkegaard teve 

um colapso nervoso e foi recolhido sem sentidos na rua e levado para o Hospital 

Frederik. Ali, recebeu por diversas vezes a visita de seu amigo de infância o pastor Emil 

Boesen, com quem manteve seus últimos diálogos. Em 19 de Outubro Boesen 

perguntou a Kierkegaard se este desejava receber a comunhão. Ele respondeu que 

desejava recebê-la das mãos de um leigo, não das mãos de um pastor. Boesen replicou 

que isso não estava certo, mas Kierkegaard disse que então morreria sem recebê-la.  

Kierkegaard faleceu num domingo, em 11 de Novembro de 1855 e foi 

sepultado, no Cemitério da Assistência, sete dias depois com funerais solenes na 

catedral episcopal da Igreja de Nossa Senhora (Vor Frue Kirke).21 Quando ele morreu 

                                                 
20 AUC, p.7. 
21 Cf. REICHMANN, p. 12. 



20 
 

em 1855, estava pobre, mas o que restou da sua herança foi deixado por ele para 

Regine. 

 

 

1.2 - A “missão” de Kierkegaard 

 

Antes de transitar entre as categorias básicas do pensamento kierkegaardiano 

precisamos entender que ele se compreendia como um escritor e pensador com uma 

missão a cumprir. E qual a sua missão?  

Thomas Giles, a partir do Pós-Escrito, destaca que Kierkegaard não teve 

como objetivo elaborar um sistema que advogasse ser o fundamento exclusivo da 

sabedoria. A tarefa e missão do nosso filósofo seriam mais modestas: “mostrar que uma 

vez um homem viu o que significa existir”. Tomando isso como ponto de partida, 

Kierkegaard lançaria mão de diversas formas para tentar comunicar o verdadeiro 

significado da existência, embora, como acertadamente afirma Giles, isso não indicasse 

necessariamente que ele já o houvesse alcançado.22 A vocação filosófica de 

Kierkegaard, teria um chamado irresistível para desenvolver-se no âmbito da concretude 

da existência em seus limites e possibilidades.  

Falando acerca desta vocação, Álvaro Valls destaca que a conversa entre 

Kierkegaard, então com 16 anos, e o cientista Peter Lund23 foi decisiva para a opção 

vocacional do jovem Søren. Seis anos mais tarde, em 1835, Kierkegaard, em sua carta 

ao dr. Lund, registrava que, embora fosse maravilhoso dedicar-se às ciências naturais, o 

que mais lhe importava era o problema enigmático da vida enquanto razão e liberdade.24 

Em seus Papirer, ele revela a sua busca de uma vida com profundo significado 

existencial: 

 O que me falta é, no fundo, ver claramente em mim mesmo o que devo fazer 
e não o que devo conhecer, salvo na medida em que o conhecimento sempre 
precede a ação. Trata-se de compreender o meu destino, de ver o que Deus 

                                                 
22 Cf. GILES, p.11.   
23 O Dr.Lund nasceu em Copenhague em 14 de Junho de 1801. Estudou medicina  e sabendo-se 
tuberculoso, mas com recursos financeiros, veio ao Brasil em 1825. Em 1827 voltou à Dinamarca. Nesse 
ano, na casa de Henrik Ferdinand Lund, casado com Pétrea Severine (irmã de Kierkegaard), Kierkegaard, 
com a idade de 16 anos e o dr.Lund se conheceram, tendo uma longa conversa. Em 1833 Lund voltou ao 
Brasil definitivamente. Em 1835, Kierkegaard escreveu-lhe uma carta que não foi enviada. Lund viveu 
em Minas Gerais e pesquisou durante 50 anos nossa flora e fauna e as cavernas da região de Lagoa Santa. 
(Cf. REICHMANN, p. 357 e VALLS, Álvaro. Entre Sócrates e Cristo: Ensaios sobre a Ironia e o Amor 
em Kierkegaard. Porto Alegre: Edipucrs, p.11). 
24 Cf. VALLS, p.11.  



21 
 

quer propriamente que eu faça, isto é, de encontrar uma verdade que seja 
verdade para mim, de encontrar a idéia pela qual quero viver e morrer.25 
  
Ele desejava emergir do mar da inautenticidade, do conformismo do povo 

em geral, tomando sobre seus ombros todo peso do existir concreto, consciente de si e 

do mundo ao seu redor. Desta forma, a obra de Kierkegaard não estabelece proposições 

e teorias racionais alheias à vida concreta do ser humano.  

Neste sentido, Kierkegaard revela a vocação de todos os verdadeiros 

filósofos, que está na origem mesma da filosofia. Filosofar pressupõe a inquietação que 

atinge um determinado indivíduo, que lhe rouba a adequação tranqüila e conformada em 

meio à natureza que segue instintivamente e fatalmente o seu rumo. O jovem 

Kierkegaard terá toda a sua vida abalada por causa da consciência de si mesmo 

enquanto existente. Existir é situar-se em meio às coisas e ao geral humano. Em sua luta 

em prol da conquista da sua própria existência, Kierkegaard produziu uma obra sui 

generis.   

Meu mérito literário será sempre o de ter exposto as categorias decisivas do 
âmbito existencial com uma agudeza dialética e uma originalidade que não 
se encontram em nenhuma obra literária, ao que eu saiba, pelo menos. 
Também não me inspirei em obras alheias. Acrescente-se a isso minha arte 
de expor, sua forma, e realização lógica, mas levará muito tempo antes que 
alguém encontre lazer suficiente para lê-la e estudá-la seriamente. Nesse 
sentido minha produtividade será, quem sabe até quando, desprezada, como 
o prato delicado que se serve ao camponês.26 
 

 O desenvolvimento da temática da existência em Kierkegaard termina por 

obviamente confrontar-se com outras concepções de existência que nada mais são do 

que meras caricaturas que se recusam a revelar a sua inautenticidade existencial. E 

como a tese de Kierkegaard é que a autenticidade encontra-se apenas no estágio do 

existir religioso, a sua obra está fundamentada no pressuposto da necessidade da nossa 

relação com o Absoluto, entendido como o Deus revelado pelo cristianismo. A sua 

atividade literária terá principalmente o encargo de deixar claro o que significa existir 

religiosamente e isso não deve ser entendido em termos da religiosidade objetiva ou 

oficializada. Kierkegaard cria ser um dever esclarecer que a sua produção revelava que 

ele havia sido um autor religioso. No Ponto de Vista Explicativo da Minha Obra como 

Escritor ele explica a verdadeira intenção da sua obra: 

                                                 
25 DP, IA75, p. 39. 
26 DP, VII A127, p.42.  



22 
 

Esta pequena obra propõe-se, pois, dizer o que sou verdadeiramente como 
autor, que fui e sou um autor religioso, que toda a minha obra de escritor se 
relaciona com o cristianismo, com o problema de tornar-se cristão, com 
intenções polêmicas diretas e indiretas contra a formidável ilusão que é a 
cristandade, ou a pretensão de que todos os habitantes de um país são, tais 
quais, cristãos.27 
 

 A sua missão, segundo ele, seria a de “limpar o terreno” para que o 

verdadeiro cristianismo pudesse aflorar. Ao usar esta expressão, talvez ele esteja 

fazendo referência ao mesmo termo que foi usado em relação ao profeta e mártir João 

Batista. Este não era apóstolo, mas pregou na solidão do deserto, a fim de limpar o 

caminho para Deus, e também teve a coragem necessária para denunciar a hipocrisia 

dos fariseus e saduceus que eram os líderes religiosos populares do seu tempo, bem 

como a dubiedade de caráter moral do poderoso rei Herodes.28 Portanto, tal como o 

batista, Kierkegaard se vê apenas como um precursor, não se considera alguém 

nomeado por Deus, mas mesmo assim, vê-se a serviço de Deus. 

Minha missão: “Limpar o terreno” – Não sou um apóstolo que anuncia algo 
em nome de Deus e com autoridade. Não, estou a serviço de Deus. Minha 
missão – é de limpar o terreno, para que Deus possa avançar (À margem, 
minha missão não é a de limpar o terreno com os meios comuns, mas por 
meio do sofrimento). Deduz-se então facilmente porque devo ser 
literalmente um homem sozinho e mantido em grande fraqueza e 
debilidade.29 
 
Todo esse esforço de Kierkegaard tinha razão de ser no fato de que ele 

considerava o cristianismo na Dinamarca daqueles dias uma verdadeira aberração. 

Como ele mesmo diz em O Momento nº 10: “Minha tarefa é socrática. Ela consiste em 

revisar a noção do que é ser um cristão: não digo que sou um cristão (na salvaguarda do 

ideal), mas posso mostrar que os outros o são menos do que eu”.30  

Para ser mais exato, Kierkegaard via a si mesmo como um legista a exumar 

os restos mortais do cristianismo. Não que ele descresse que em algum lugar ainda 

houvesse o verdadeiro cristianismo, mas, de forma hiperbólica e com o intuito mesmo 

de impressionar os seus contemporâneos que se consideravam cristãos apenas por serem 

dinamarqueses, ele protestava contra a adulteração e falsificação do verdadeiro espírito 

do cristianismo. Sobre isso, em Janeiro de 1855, ele afirmou drasticamente no artigo A 

Situação Religiosa: “O cristianismo não existe mais. A situação religiosa em nosso país 

                                                 
27 PV, p. 22. 
28 Cf. Evangelho de Mateus 3.1-10. 
29 DP, X12A250, p.46. 
30 AUC, p.283. 



23 
 

é: o cristianismo (isto é, o cristianismo do Novo Testamento – e qualquer outra coisa 

não é cristianismo, muito menos por assim chamar), cristianismo não existe – como 

qualquer um deve ser capaz de ver tão bem quanto eu”.31  

Assim, enquanto dr. Lund estabelecia uma relação de exumação do mundo 

dos fósseis, que jazia enterrado e esquecido em meio à exuberância da floresta 

brasileira, ele, Kierkegaard, qual verdadeiro cientista da vida, exumava as categorias do 

verdadeiro cristianismo, que em sua concepção estava esquecido e morto na Dinamarca, 

enquanto a cristandade exibia as folhagens de uma apenas aparente exuberância 

religiosa:  

Assim como ele vive no Brasil; perdido para o mundo, mergulhado nas 
escavações dos estratos antediluvianos, assim vivo eu, como se estivesse fora 
do mundo, perdido a exumar os conceitos cristãos. Ai de mim! – e dizer que 
vivo na cristandade, onde o cristianismo está em plena floração, ergue-se em 
sua exuberância, com seus mil pastores e onde todos somos cristãos.32 
  
Portanto, vemos na obra de Kierkegaard dois dos eixos temáticos que 

figuram dentre os mais importantes do debate filosófico ocidental: a questão das 

categorias centrais da existência e a da possibilidade de relação entre o indivíduo e o 

Absoluto. Ele previu, acertadamente, que seria lido e estudado no futuro, justamente 

porque a sua existência teria sido mais interessante do que a de qualquer outro escritor 

na Dinamarca.  No Diário ele afirma: “Eu ataco os demais precisamente porque, em 

lugar de servirem-se das fontes, para seus estudos, utilizam os compêndios – minha 

própria vida não é senão um compêndio – quando consigo vencer em qualquer 

discussão, o fantasma de minha própria fantasia cai em meus braços sem que nenhum 

argumento baste para libertar-me dele”.33 

 

 

1.3 – Metodologia filosófica e literária 

  

 A questão do método em filosofia é um dos temas mais fundamentais. A 

palavra método vem do termo grego µεθοδος (metá + hodós)  indicando o caminho a 

ser seguido para se atingir um objetivo pretendido. Abbagnano indica que podemos 

considerar um método em pelo menos dois significados: referente a qualquer pesquisa 

                                                 
31 AUC, p. 29. 
32 DP, X3A239, p.45. 
33 DP, IIA607, p. 39. 



24 
 

ou orientação de pesquisa (p.ex. método hegeliano, dialético, etc.), ou então referente a 

uma técnica particular de pesquisa (p.ex. método silogístico, residual, etc.).34 Num 

sentido mais geral, Jolivet afirma que método é a ordem processual para se atingir um 

fim, ou então, seguindo Descartes, é o caminho a seguir para se chegar à verdade nas 

ciências.35 Cada ciência, portanto, terá o seu método condicionado pelo objeto que se 

propõe a conhecer; assim, o método tem por objetivo estabelecer uma relação entre os 

fenômenos da natureza, ou entre os fatos e acontecimentos da história e da vida 

humana.36  

Para uma melhor compreensão da obra kierkegaardiana não poderemos 

desconhecer o seu método, pois este é fundamental por estar radicalmente relacionado 

com a sua perspectiva quanto ao que significa ser um existente. O método 

kierkegaardiano tem por objetivo partir do pensamento para a ação, e a ação pressupõe 

um ato de vontade. A esse respeito Álvaro Valls afirma que, já na sua dissertação sobre 

o conceito de ironia pode-se perceber que, ali se encontra o método, bem como as 

técnicas da maiêutica: 

Kierkegaard está convencido de não ter uma doutrina propriamente nova ou 
uma teoria recém-inventada para ensinar. Recusa-se à “comunicação 
magistral”. A pessoas com indigestão, diz ele, é preciso receitar um 
vomitório, e não mais comida. Seu esforço é socrático, provocar, interrogar, 
refutar, conversar com todo o mundo, nas revistas, na literatura, nos jornais, 
nos bares e nas calçadas das ruas de sua cidade, na Universidade de Berlim, 
nos teatros ou nas tabernas de Copenhague.37 

 
 Kierkegaard, assim como Sócrates que afirmava nada saber, procurava negar 

que era um cristão (isto é, se comparado à concepção de cristianismo vigente em sua 

época, na Dinamarca). Kierkegaard assume assim uma postura irônica (no sentido 

socrático) como metodologia, como forma de comunicação e, até mesmo, como modo 

de ser perante os cidadãos dinamarqueses. 

Quando vier o leitor amigo, não terá dificuldade em ver que, quando passei 
por um ironista, a ironia não estava de modo algum onde julgava um 
venerável público cultivado; para semelhante leitor, é evidente que não iria 
cair na miséria de admitir que um público possa entender de ironia, o que é 
tão impossível como existir em massa  o Indivíduo; verá que a ironia 
consistia no fato de, neste autor estético e sob a sua “Erscheinung” 
(aparência) de mundanidade, se esconder o autor religioso que, exatamente 
nesta época, se entregava para sua edificação a tanta religiosidade,talvez 

                                                 
34 Cf. ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 1999, p. 668. 
35 Cf. JOLIVET, Régis. Curso de Filosofia. Rio de Janeiro: Agir, 1979, p.71. 
36 Cf. RITO, Honório. Introdução à Teologia. Petrópolis: Vozes, 1998, p.121. 
37 VALLS, p.17. 



25 
 

como uma família inteira. Verá, além disso, que a ironia se encontra na 
seqüência e justamente naquilo que o respeitável público cultivado tinha 
como demência. Numa época de ironia (esta grande assembléia de loucos) o 
ironista verdadeiro não tem outra coisa a fazer senão resolver toda a 
situação, tornando-se ele próprio o objeto da ironia geral.38 
            

 Assim, em suas obras estéticas – que objetivam demover os estetas ao 

primeiro passo na caminhada à autenticidade, Kierkegaard procura expor a verdade sem 

expô-la diretamente, “escondendo-se”, como o fizera Sócrates, em uma atitude irônica 

perante o mundo. Como acertadamente o expressa Valls: “A ironia o ajuda, como os 

atores de teatro, a dar sua interpretação sobre a existência. Ela lhe permite, entre outras 

alternativas, assumir a visão e a atitude apaixonada da fé”.39 A sua “missão” 

estabelecerá o seu modo de se comunicar com os seus interlocutores e leitores e, 

dependendo do seu telos filosófico-teológico-existencial, irá determinar se a sua 

comunicação se dará de forma direta ou não.   

 

1.3.1 – A distinção entre comunicação direta e indireta 

 

A grande preocupação de Kierkegaard foi comunicar de tal forma que os 

seus leitores se sentissem impelidos a agirem existencialmente, entrando numa relação 

pessoal com a verdade e deixando de ser espectadores da vida ou meros números 

dissolvidos no geral. Por isso, a relação entre pensamento e ação irá determinar se o 

método de comunicação será direto ou indireto.  

De acordo com Kierkegaard, há conhecimentos que estão mais relacionados 

com a ação do que outros. Os tipos de conhecimento são os seguintes: o acidental, sem 

qualquer efeito sobre a ação humana, e o essencial, que se  orienta para a ação e está 

relacionado à subjetividade e à existência da pessoa como ser moral. Neste caso, com 

relação à significação moral, apenas o conhecimento ético-religioso tem relação 

essencial com o conhecedor. O conhecimento meramente especulativo não afeta a ação 

humana de forma direta.40 

O ponto nevrálgico é que, para ele, esse tipo de conhecimento que faz a 

diferença na vida, só pode ser comunicado indiretamente, buscando atingir a vontade 

que leva à ação, e não apenas o intelecto. Desta forma, o indivíduo é levado a se 

                                                 
38 Apud VALLS, p.33. 
39 Ibid, p.34. 
40 Cf. ROSA, p.158. 



26 
 

apropriar do que até então se relacionava com o eu superficialmente.41 A sua grande 

preocupação não é com a verdade científica objetiva, mas com a verdade que se instala 

na subjetividade, verdade que não é um mero resultado de proposições. A verdade que é 

achada na dimensão da existência e só pode ser conquistada por um ato de vontade do 

eu. Climacus (um dos pseudônimos de Kierkegaard) explica a diferença entre a 

abordagem fundada na objetividade e a abordagem indireta subjetiva. Para ele, o 

pensamento objetivo é completamente indiferente à subjetividade, portanto, sua 

comunicação é direta, pois ele não possui  a arte da dupla reflexão. Nesse aspecto, o 

pensamento objetivo portanto só está ciente de si mesmo e portanto não é 

comunicação.42    

 Como autor, Kierkegaard estruturou a sua obra com objetivos bem claros em 

mente. Para ele, a cristandade dinamarquesa  era  uma ilusão. Tais pessoas viviam sem 

qualquer compromisso verdadeiro com a autenticidade religiosa, sob categorias 

inteiramente diversas daquelas que garantiriam a fundamentação da existência.  

Que significa que tantos milhares de homens se digam cristãos sem mais 
dificuldades! Como podem obter este nome inúmeros homens, cuja imensa 
maioria, segundo tudo leva a crer, vive sob categorias tão diferentes, como o 
demonstra a mais superficial observação! Como o podem eles, homens que 
talvez nunca vão à igreja, nunca pensam em Deus, nunca pronunciem o seu 
nome,  senão para blasfemar! Como o podem eles, homens que nunca 
compreenderam que podem ter na sua vida uma obrigação para com Deus, e 
que fazem de uma certa integridade física o máximo do seu ideal, se nem 
mesmo acham absolutamente necessária! Todos, no entanto, até os que 
negam Deus, são cristãos, dizem-se cristãos, são reconhecidos como cristãos 
pelo Estado, são enterrados como cristãos pela Igreja, são enviados como 
cristãos para a eternidade!43 
 

 A proposta do filósofo seria a de atacar o âmago de tal inautenticidade, mas 

não drasticamente de forma direta. O ataque direto apenas faria com que as pessoas se 

agarrassem ainda mais aos seus pontos de vistas ilusórios e fatalmente enganosos, 

aumentando-lhes a tendência da manutenção do status quo existencial: “O ataque direto 

não faz mais do que ancorar o homem na sua ilusão, exasperando”.44 Além disso, o 

ataque direto também não garantiria a conquista da verdade no silêncio da interioridade. 

A ilusão, para Kierkegaard, só pode ser devidamente destruída pelo método indireto 

“que servindo o amor da verdade, observa na sua dialética todas as espécies de atenções 

                                                 
41 Ibid. 
42 Cf. GOUVÊA, p.192-3.. 
43 PV, p.37-8 
44 PV, p.39. 



27 
 

para com o homem iludido e que, com o pudor próprio do amor, se retira para não ser 

testemunha da confissão que o interessado a si próprio faz, sozinho diante de Deus, 

quando reconhece que viveu na ilusão”.45  

O método indireto significa que o nosso autor desce da sua tribuna crítica, 

sem expressar juízo de valor pessoal, para viver entre os seus leitores, aos quais deseja 

conclamar a uma mudança de mente, a uma nova atitude perante a vida: “Se todos estão 

na ilusão, dizendo-se cristãos, e se é necessário trabalhar contra isso, esta noção deve 

ser dirigida indiretamente, e não por um homem que proclama bem alto que é um 

cristão extraordinário, mas por um homem que, mais bem informado, declara que não é 

cristão”.46  

Por isso, sua obra deve principiar na dimensão existencial em que os seus 

leitores, a princípio, ilusoriamente se encontram: “Se, pois, por hipótese, a maioria dos 

cristãos só o são em imaginação, em que categorias vivem eles? Nas da estética ou, 

quando muito, nas categorias estético-éticas”.47 Depois disso, torna-se necessário 

apresentar as limitações do estético e do ético e a autenticidade do religioso.  

A comunicação, inicialmente indireta e só depois direta, tem por objetivo a 

reflexão cujo universo é o interior, qual tormenta revolucionária que ocorre no eu. Essa 

reflexão tem por alvo levar o leitor a encontrar a verdade existencial. Para Kierkegaard, 

se a verdade é uma realidade existencial pessoal e viva, ela não deve ser comunicada 

como uma doutrina, mas como uma alternativa a ser escolhida, como uma possibilidade 

a ser realizada. O seu intuito maior é o de despertar o leitor para a reflexão sobre a sua 

própria existência: 

Quando, pois, um homem vive nessa ilusão [de que todos são cristãos], por 
conseguinte, eram categorias puramente estéticas de todo diferentes das 
cristãs, que acontece se, pela sua produção estética, um autor é capaz de o 
cativar e de o ganhar completamente, depois, de apresentar o religioso com 
tanto desembaraço que o outro, no rumo para que se deixa conduzir, corre 
diretamente para as determinações mais decisivas do religioso? Que 
acontece? Este homem torna-se necessariamente atento. Apesar de tudo, 
ninguém pode predizer o resultado; mas a atenção está forçosamente 
despertada.48 
  
Para existir autenticamente é necessário o conhecimento interior daquilo que 

se é, ou seja, de que se é síntese do finito e do infinito; e tal conversão filosófico-

                                                 
45 PV, p.39-40..  
46 PV, p.39. 
47 PV, p.39. 
48 PV, p.46. 



28 
 

existencial não se dá a não ser no âmbito da interioridade sacudida pela reflexão. Para 

Kierkegaard, qualquer comunicação direta com respeito à verdade como interioridade 

leva a uma má compreensão. A comunicação direta sobre o que significa existir e sobre 

a interioridade tenderá à especulação, embora a libertação da ilusão só se dê igualmente 

mediante a reflexão.  

O método indireto é o segredo da maiêutica, levando o que o emprega a se 

humilhar perante aquele a quem quer ajudar, pois ajudar não é dominar, mas servir. 

Com o intuito de ajudar seus leitores Kierkegaard constrói a sua obra. Mas, ajudar não é 

mostrar-se ambicioso, pelo contrário, é ser extremamente paciente, acatando uma 

postura que provisoriamente está errada e que ignora as coisas que o outro 

compreende.49 Desta forma, Kierkegaard repete, em parte, a pedagogia de Sócrates, 

dirigindo-se aos seus leitores como um dentre eles e não como alguém que está numa 

posição de superioridade. Esta pedagogia da existência revela que o mestre não está 

numa posição superior pois ele também aprende com o discípulo em seus passos rumo à 

autenticidade.Acerca do método maiêutico de Kierkegaard, Ernani Reichmann afirma: 

Este é o segredo da maiêutica kierkegaardiana: o método indireto, que foi 
aprender com Sócrates. E é assim que Kierkegaard introduz a todos no 
problema religioso, como queria, sem que o leitor perceba para onde está 
sendo conduzido através de uma dialética que alcança momentos de rara 
perfeição, como nessa obra tão conhecida que é “Temor e Tremor”. Obra 
estética, Temor e Tremor? É o que nos diz Kierkegaard. Mas, de qualquer 
modo, não há quem não sinta o problema religioso ma suspender o problema 
ético, no desenvolvimento lírico-dialético dessa obra realmente maravilhosa. 
Todo o pensamento de Kierkegaard mostra, por conseguinte, essa unidade 
extraordinária de sentido: tornar-se cristão.50 
 
Para Kierkegaard, tudo se encontra no plano da reflexão. E como a 

comunicação se faz neste plano ela é, portanto, indireta. A partir da reflexão 

Kierkegaard está numa posição negativa. Ele não afirma ser um excelente cristão nem 

postula falar em nome de Deus (pois se trataria de comunicação direta). Ao contrário, 

ele chega a dizer que não é cristão. Na verdade, o grande problema que alimenta a sua 

reflexão é: a partir de dentro do cristianismo, chegar a ser um verdadeiro cristão. Por 

isso, a obra pseudonímica de Kierkegaard é apresentada ao leitor por meio da 

comunicação indireta, com o objetivo de levá-lo a uma decisão existencial autônoma e 

pessoal.  

                                                 
49 PV, p.41. 
50 REICHMANN, Ernani. Intermezzo Lírico-Filosófico. Curitiba: Edição do autor, 1963, p.25. 



29 
 

 Mas, é necessário o devido cuidado acerca da extensão do caráter ambíguo 

dos escritos indiretos de Kierkegaard. O seu objetivo, como bem observa Gouvêa, não 

era a ambigüidade pela ambigüidade, nem a sua intenção era a produção de uma 

teologia simbólica, esvaziada de qualquer objetividade 51. Para Kierkegaard, na 

comunicação direta transmite-se um saber, ao passo que, na indireta busca-se atingir as 

profundezas da subjetividade, a interioridade, e a sua tarefa é o despertamento da 

consciência existencial do indivíduo; o que lhe remete às temáticas da eternidade e do 

dever para com Deus.52  

 É preciso, entretanto, destacar que a comunicação indireta não constitui o 

todo da obra de Kierkegaard. Como ele mesmo afirmou, a comunicação deve, mais cedo 

ou mais tarde, acabar em comunicação direta. Isso ele fez, desde o início paralelamente, 

em seus discursos construtivos e, de forma explícita com a sua produção puramente 

religiosa. Por isso a obra de Kierkegaard foi dividida por ele mesmo em três grupos: o 

primeiro, de natureza estética; o segundo grupo é somente formado pelo Pós-Escrito 

Não-Científico Conclusivo que é o ponto crítico, e o terceiro grupo apresenta sua 

produção restritamente religiosa.53 

 

 

1.3.2 – O emprego da heteronímia 

 

A comunicação indireta, primeiro passo no esforço profético-reformador de 

Kierkegaard, se deu, como sabemos, através do uso de diversos pseudônimos – 

personagens representativos dos diversos estágios da existência. Devido ao uso de 

pseudônimos, a obra kierkegaardiana constitui-se num desafio, pois em seu estudo é 

preciso identificar se o pensamento apresentado é o do próprio Kierkegaard ou se é uma 

afirmação de uma posição contrária à dele. Isto porque, os seus pseudônimos 

representam, como num teatro, personagens com idéias próprias, estabelecendo-se uma 

dialética entre esses personagens. “Eles se constituem num meio de Kierkegaard 

expressar idéias indiretamente, de formas diferentes e até contrárias às formas pelas 

quais ele mesmo faria para comunicá-las diretamente”.54 

                                                 
51 Cf. GOUVÊA, p. 194. 
52 Cf. HUISMAN, Denis. Dicionário de Obras Filosóficas. São Paulo: Martins Fontes, 2000, p. 374. 
53 PV, p.29-30. 
54 GOUVÊA, p.203. 



30 
 

Quanto ao uso literário da heteronímia, Croxall comenta que tal recurso era 

um tipo de moda naqueles dias entre os escritores românticos, mas que Kierkegaard não 

teria usado este recurso literário apenas para seguir a tendência da época.55 Nos Diários 

e Papéis, ele deixa claro que, em vez de apresentar teoricamente diferentes pontos de 

vista, preferiu criar e apresentar aos leitores diversas personagens que representavam 

aquelas diferentes perspectivas. Cada um deles é uma entidade completa, a tal ponto que 

podemos estudar a individualidade de cada uma delas e através de seus muitos juízos 

(cada qual só relativamente verdadeiro) poderemos chegar às nossas próprias 

conclusões.56      

Cada heterônimo, portanto, é vividamente retratado de acordo com o estágio 

existencial que Kierkegaard deseja examinar. Assim, Johannes Climacus trata do 

dilema entre a dúvida e a fé. Vigilius Haufniensis ocupa-se dos aspectos psicológicos do 

pecado e da ansiedade. Johannes de Silentio e Constantin Constantius ocupam-se da 

ética, a partir dos aspectos envolvidos no relacionamento de Kierkegaard com Regine 

Olsen. Anti-Climacus é o cristão ideal, etc. Kierkegaard queria que os seus leitores se 

identificassem com os seus personagens e para isso criou mais de vinte personagens. 

Notemos que cada um deles foi cuidadosamente forjado a fim de ser um indicativo das 

possíveis situações existenciais:57  

a) Alguém que Ainda Vive, autor da crítica do romance “Apenas Um 

Tocador de Violino” de Hans Christian Andersen. Este título talvez seja 

uma referência ao fato de que Kierkegaard esperava morrer antes de seu 

pai, mas isso não aconteceu. 

b) Victor Eremita (o ermitão vitorioso). Editor de A Alternativa e um dos 

oradores de In Vino Veritas. Provavelmente um indicativo da solidão que 

ele havia imposto a si mesmo. 

c) A. Um poeta que vive no estágio estético e que aparece em artigos 

polêmicos dos tempos de estudante e em A Alternativa. A opõe-se a B, 

cujo pensamento representa o estágio ético. 

d) Johannes, o Sedutor. Personagem de Diário de Um Sedutor, A 

Alternativa e de In Vino Veritas. Representante do estágio estético. 

                                                 
55 Cf. CROXALL, p.7. 
56 Cf. CROXALL, p.7. 
57 Aqui faremos uma descrição dos pseudônimos a partir do trabalho de GOUVÊA, p.263-9. 



31 
 

e) Juiz Vilhelm ou B. Aparece em alguns artigos polêmicos da juventude e 

em Estações No Caminho da Vida. Representante do estágio ético. 

f) O Pastor de Jylland. Aparece num sermão em A Alternativa. Designa um 

autor anônimo de uma peça. 

g) Johannes de Silentio. Autor de Temor e Tremor. Homem de idade 

avançada que vive no estágio ético-religioso ou religiosidade A. 

h) Constantin Constantius (constante de pequena constância). Responsável 

por Repetição e aparece também em In Vino Veritas. Personagem do 

estágio ético.  

i) O Jovem. Personagem central de Repetição  e aparece  também como 

orador em In Vino Veritas. 

j) Johannes Climacus (João das escadas, ou João o escalador). Nome de 

um autor medieval. Em Kierkegaard, Climacus é o Autor de Migalhas 

Filosóficas, Pós-Escrito Não-Científico Concludente e do De Ominibus 

Dubitandum Est. Climacus é um cético religioso, personagem não-cristão 

que critica a especulação filosófica e teológica. Personagem 

intermediário entre o ético e o religioso.   

k) Vigilius Haufniensis (O Vigia de Copenhague). Autor de O Conceito de 

Angústia. Representante quase genuíno do estágio religioso, faltando-lhe, 

entretanto, uma maior perspectiva do que seja interioridade. 

l) Nicolas Notabene (preste atenção, cuidado). Autor de Prefácios. Satirista 

e Ironista. Personagem entre os estágios estético e ético. 

m) A.B.C.D.E.F. Godthaab (Boa Esperança). Aparece nos Papirer e no 

início chamava-se Rosenblad. Parece ser um outro nome para o satirista 

de Prefácios. 

n) Hilarius Bogbinder (Hilarius o Encadernador ou o Encadernador 

Risível). Personagem e editor de Estações no Caminho da Vida. 

o) William Afham. Personagem e um sub-editor de In Vino Veritas.  

p) Modehandler (O Modista). Um dos oradores de In Vino Veritas. 

q) Frater Taciturnus (O Irmão Reservado ou O Frade Silencioso). 

Personagem, editor e autor da terceira parte de Estações no Caminho da 

Vida. Representante do estágio religioso. 

r) Quidam (Um Certo Homem). Aparece em Estações no Caminho da 

Vida, personagem muito próximo do próprio Kierkegaard. 



32 
 

s) Inter et Inter (entre e entre). Aparece em A Crise e uma Crise na Vida de 

uma Atriz e no artigo Uma Observação Passageira a Respeito de um 

Detalhe em Don Giovanni. GOUVÊA destaca que os dois “entres” 

podem ser uma referência ao fato de que o seu escrito naquele momento 

se achava entre o fim da autoria heteronímica e o início da veronímica de 

cunho mais claramente religioso.58 

t) Procul. Aparece no artigo Sr. Phister como Capitão Scipio nos Papirer. 

u) Petrus Minor. Autor do Livro Sobre Adler. 

v) H.H. Aparece como publicador dos Dois Ensaios Ético-Religiosos. 

w) Anti-Climacus. Um cristão do mais alto grau, representando a 

religiosidade B. Este é um verdadeiro cristão, maior representante do 

estágio religioso. A respeito da distinção entre Johannes e Anti-

Clímacus, afirma Kierkegaard nos Diários que Johannes Clímacus e 

Anti-Clímacus têm várias coisas em comum. A diferença é que, enquanto 

Johannes Clímacus se coloca tão baixo que chega a dizer que não é 

cristão, Anti-Clímacus considera a si mesmo como um cristão num grau 

extraordinariamente alto.  

 Mesmo usando todos esses heterônimos, é possível que a autoria de 

Kierkegaard nunca fosse realmente um segredo para os habitantes de Copenhague. A 

esse respeito sugere Louis Mackey:  

Um pseudônimo kierkegaardiano é uma persona, uma pessoa imaginária 
criada pelo autor com propósitos artísticos, não um nom de plume, um nome 
fictício usado para proteger sua identidade pessoal dos perigos e embaraços 
da publicidade. Quando Kierkegaard assinava seus livros com nomes 
impossíveis como Johannes de Silentio (João de Silêncio) e Vigilius 
Haufniensis (Vigia de Copenhague), ninguém no pequeno e fofoqueiro 
mundo das letras da Dinamarca tinha a menor dúvida sobre sua origem. Nem 
ele queria que tivessem; seu propósito não era a mistificação mas a 
distância.59 

   

 

1.4 – O Corpus Kierkegaardiano 
 

Quando Kierkegaard morreu em 1855 parecia pouco provável que sua obra 

sobrevivesse e fosse difundida. Os seus livros foram escritos em dinamarquês, um 

                                                 
58 Cf. GOUVÊA, p. 268. 
59 MACKEY, Louis. Kierkegaard: A Kind of Poet. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1971, 
p. 247. 



33 
 

idioma pouco conhecido fora do seu país, onde Kierkegaard havia chegado a ser uma 

figura popular, muito mais pelas suas polêmicas do que pela qualidade filosófica dos 

seus escritos.60 Mas hoje, ele é considerado um dos pensadores mais importantes na 

história da Filosofia. Os seus escritos formam cinco grandes grupos:61 

a) Os primeiros escritos, 4 obras, (1834-1841): Artigos dos tempos de 

estudante; A batalha entre os velhos e os novos depósitos de sabão; Dos 

papéis de alguém que ainda vive; O conceito de Ironia. 

b) as obras pseudonímicas ou estéticas, 9 obras, (1843-1846), onde ele cria 

não só histórias, mas também os autores dessas histórias e onde ele usa o 

método da comunicação indireta: A Alternativa; Temor e Tremor; 

Repetição; É preciso duvidar de tudo; Migalhas filosóficas; O conceito 

de angústia; Prefácios; Estações na estrada da vida; Pós-Escrito não-

científico conclusivo. 

c) as obras veronímicas, 14 obras, (1843-1855), onde ele se apresenta 

pessoalmente e o seu método é o da comunicação direta: Dezoito 

discursos edificantes; Três discursos em oportunidades imaginárias; 

Uma resenha literária de Duas Eras; Discursos edificantes em variados 

estados de espírito; Obras de amor; Discursos cristãos; O lírio do campo 

e a ave do céu; Três discursos para a comunhão às sextas-feiras; Um 

discurso edificante: a pecadora; Dois discursos para comunhão às 

sextas-feiras; Para auto-exame; Julguem vocês mesmos!;  imutabilidade 

de Deus: um discurso; O Momento números I-X , Isto precisa ser dito, e 

que seja dito, O Juízo de Cristo sobre o cristianismo oficial, Os artigos 

do Kirkecamp no A Pátria.   

d) as obras heteronímicas do segundo período, 5 obras, (1846-1850): O 

livro sobre Adler; A crise e uma crise na vida de uma atriz; Dois ensaios 

ético-religiosos; O desespero humano; Prática do cristianismo.  

e) as obras e fontes autopsicográficas, 11 obras, (1818-1855): Os diários e 

papéis de Kierkegaard; Cartas e documentos; Artigos em jornais; Os 

sermões de prova de Kierkegaard; As notas sobre as preleções de 

Schelling em Berlim; A dialética da comunicação ética e ético-religiosa; 

Resposta a Theophilos Nicolaus; Ponto de vista explicativo da minha 

                                                 
60 Cf. ROUBICZEK, Paul. El Existencialismo. Barcelona: Editorial Labor, 1968, p.59.  
61 Estamos seguindo a classificação feita por GOUVÊA, p.229. 



34 
 

obra como escritor; Sobre minha obra como autor; O indivíduo singular; 

Neutralidade armada. 

 

 A produção literária de Kierkegaard foi organizada do princípio ao fim com 

o duplo caráter: estético e religioso. Esta duplicidade foi consciente e, segundo 

Kierkegaard, ela é condição dialética fundamental de toda a sua obra.62 O religioso está 

presente desde o princípio e o estético está presente mesmo no último momento.63 

Principiar com o estético significa lançar mão de uma apologética diferente da 

tradicional, procurando cativar os seus ouvintes a partir das categorias provisórias do 

seu estágio existencial ilusório onde não há a decisão que transforma o existente em 

indivíduo autêntico. Tendo isso em mente, a obra de Kierkegaard é composta tendo uma 

intenção inegociável: demonstrar a seriedade do estágio religioso – esfera da existência 

autêntica. 

Portanto, quando na cristandade um autor religioso, cujo pensamento total se 
resume no tornar-se cristão, quer chegar à possibilidade de tornar os homens 
atentos (porque o sucesso é outro assunto), deve começar por ser autor 
estético e conservar, até a um certo ponto, esta faculdade; mas tem de impor-
se um limite, porque não usa este gênero de produção a não ser para 
despertar a atenção. E há uma coisa que não deve esquecer, a retenção da 
adição: deve distinguir o religioso, que é o decisivo, do estético, que é o 
incógnito, a fim de que o jogo dialético não seja pura tagarelice.64 
 

 A partir da sua extensa obra, podemos perceber que a existência é o tema 

crucial da filosofia kierkegaardiana, que se desenvolve, através de escritos veronímicos 

e pseudonímicos, num movimento dialético cujo objetivo era despertar os seus 

contemporâneos para a seriedade do que significava viver. Quando nos aproximamos do 

pensamento filosófico de Kierkegaard notamos que a sua obra está diretamente voltada 

para a concretude da existência humana, com todas as suas possíveis implicações, 

problemas, possibilidades e limites.  

A sua biografia está numa relação dialógica com a sua filosofia, ou seja, a 

vida de Kierkegaard talvez seja mais relevante para a sua obra do que aconteceu com a 

maioria dos grandes nomes da história da filosofia. Nesse particular, muitos eruditos 

que se dedicam a estudar suas idéias entendem ser necessário começar pela sua 

                                                 
62 PV, p. 27-8. 
63 PV, p. 28. 
64 PV, p.47. 



35 
 

personalidade, embora o conteúdo filosófico dos seus livros subsista autonomamente.65 

Outros advertem, entretanto, quanto ao perigo de se ler Kierkegaard muito mais 

psicanaliticamente do que filosoficamente; tomando a sua biografia como referencial 

hermenêutico maior.66  

Diante de tudo isso, podemos afirmar, sem dúvida, que a sua biografia 

fornece o pano-de-fundo não apenas vivencial, mas principalmente fundamental para a 

sua compreensão de mundo, sem que isso diminua ou restrinja o impacto e a relevância 

filosófica daquilo que ele escreveu. Portanto, o impacto de sua biografia sobre a sua 

obra não pode ser nem exagerada nem desprezada.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
65 Cf. MACKINTOSH, Hugh. Corrientes Teológicas Contemporáneas: De Schleiermacher a Barth. 
Argentina: Methopress, 1964, p.200.. 
66 Estudiosos como Howard Hong, têm alertado quanto a este erro, isto é, de se estudar a obra 
kierkegaardiana exclusivamente sob a influência interpretativa de uma “falácia genética”. Cf. GOUVÊA, 
p.25.   



36 
 

CAPÍTULO 2 

 

A CONCRETUDE DA EXISTÊNCIA E A QUESTÃO DA AUTENTICIDADE 

DO EXISTENTE 

 

 Assumindo de forma enfática e inadiável a reflexão sobre a existência 

mesma, Kierkegaard, e posteriormente o existencialismo, procurou posicionar-se no 

debate em torno das noções de essência e existência. Neste aspecto, foi estabelecido um 

contraste marcante em relação às concepções ontológicas clássicas da filosofia 

tradicional.  

 

 

2.1 – Distinção entre essência e existência 

  

 A palavra “essência” deriva do verbo latino esse (ser). Quando falamos em 

“essência” estamos enfocando a natureza fundamental de algo, sem a qual esse objeto 

não poderia ser o que é, ou seja, é o que faz com que um objeto seja o que é e não outra 

coisa. Abbagnano estabelece um significado duplo para a palavra “essência”, que se 

relaciona com a resposta que damos à pergunta “o quê?”.67 

 Nesse particular, “essência” pode ser compreendida nos seguintes sentidos: 

como essência das coisas, indicando uma qualidade ou caráter que poderia estar 

presente ou não, ou então como um caráter necessariamente presente em determinado 

ser. Este último sentido identifica “essência” com substância – e que pode ser assumida 

como sua definição. Em seu sentido necessário, “essência” indica o porquê fundamental 

da coisa. A fim de estabelecer o distintivo da concepção kierkegaardiana da existência, 

precisamos destacar que ela representa uma ruptura com a filosofia tradicional que em 

grande parte era essencialista.  

 Em linhas gerais, a definição de “essência” indica aquilo que faz com que 

um ser seja realmente o que é. Opõe-se à idéia de substância, porque a essência é 

abstrata, ao passo que a substância é concreta e individual. A essência estende-se a 

todos os seres; a substância somente diz respeito a cada ser considerado em particular. 

Opõe-se à existência, porque a essência é considerada como anterior à existência, mas é 

                                                 
67 Cf. ABBAGNANO, p. 358ss. 



37 
 

algo que não se modifica, enquanto que a existência por realizar-se no tempo, é algo 

sempre modificável, de natureza contingente. 

 A visão clássica essencialista advoga a precedência da essência conceitual 

sobre a existência. Em outras palavras, o indivíduo torna-se conhecido através da 

essência. Isso significa que, no desenrolar de sua história, a filosofia ocupou-se na 

maioria das vezes com o estudo da essência, da idéia, do universal, ou seja, daquilo que 

permanece estável ou perene nos seres; restando pouco espaço para a reflexão a respeito 

do indivíduo particular em sua contingência e transitoriedade. É justamente devido ao 

esquecimento do indivíduo concreto que vão ser lançadas as bases do pensamento 

existencial. O homem existe antes de poder ser definido e, como veremos a partir de 

Kierkegaard, isso pressupõe uma das categorias centrais do pensamento existencialista: 

a existência humana interpretada em termos de liberdade e possibilidade. Caberia por 

isso redescobrir o seu lugar na filosofia de uma forma inadiável.  

 A palavra “existência” deriva-se do latim existentia e em seu sentido mais 

abrangente refere-se ao fato ou estado de existir. Mas, filosoficamente falando, isto não 

encerra a totalidade do seu significado. Assim como outros, “existência” para a filosofia 

é um termo polissêmico, especialmente se o investigarmos entre os existencialistas. 

Mas, antes de analisarmos a noção de existência para o existencialismo kierkegaardiano, 

é importante verificarmos a sua definição mais ampla. Para Ferrater Mora,68 

“existência” significa “o que está aí”, “o que está fora” – exsistit. Nesse aspecto, 

“existência” pode ser comparada à realidade. Segundo ele, “o termo ‘existência’ pode 

referir-se a qualquer entidade; pode-se falar de existência real e ideal, de existência 

física e matemática, etc”.69   

 Existência, em seu sentido geral, designa qualquer delimitação ou definição 

do ser. Com isso ele quer indicar um modo de ser que, de algum modo, está delimitado 

ou definido.70 A partir desta definição mais ampla o termo poderia ser dividido em três 

sentidos mais particulares: (1o) o modo de ser determinado ou determinável (como no 

caso da existência de entes matemáticos, lógica, no intelecto, da substância em-si, etc.); 

(2o) a existência de fato, ou seja, daquilo que na realidade é ou subsiste; (3o) a existência 

restrita ao modo de ser do homem e do mundo. É este terceiro sentido que se acha 

notadamente presente na reflexão do existencialismo que se preocuparia com a análise 

                                                 
68 Cf. FERRATER MORA, José. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 1998, p. 254. 
69 Ibid. 
70 Cf. ABBAGNANO, p. 398. 



38 
 

do modo de ser. Nesse particular, a existência seria o modo de ser próprio dos seres 

finitos.71 

 A partir de Kierkegaard a noção de existência foi alcançando uma 

significação menos abstrata e conceitual e mais concreta e relacional, embora 

encontremos entre os próprios existencialistas uma gama bem diversa de aplicações do 

termo. Em linhas gerais, entretanto, existência passou a designar o modo de ser próprio 

do homem, que implica no relacionamento do homem consigo mesmo e com o outro (o 

homem como um ser em situação), resolvendo-se tal relacionamento em termos de 

possibilidade sem garantia de realização.72  

 A existência pulsa e clama em cada indivíduo e não se deixa reduzir a uma 

análise fria, distante e neutra, pelo contrário, o homem se acha atrelado de forma 

inseparável a percepções, crises e sentimentos que dizem respeito à realidade concreta 

de sua existência no mundo. Isso significa que o existencialismo afirma a prioridade da 

temática da existência sobre todas as demais ênfases, como por exemplo, a essência 

platônica, a substância pensante cartesiana ou o Espírito hegeliano. Embora 

encontremos divergências entre esses pensadores no que diz respeito à relação entre 

essência e existência (como por exemplo, entre Sartre e Heidegger),73 diferentemente 

das demais abordagens filosóficas que privilegiavam a razão ou idéia em relação aos 

entes particulares, o existencialismo afirma o primado da existência individual. 

  

 

2.2 - Esboço sobre a temática da existência 

 

 Na filosofia antiga, a preocupação com a essência acha-se presente 

principalmente em Platão e Aristóteles. Com Platão se dá a busca pelas essências 

                                                 
71 Ibid. 
72 Ibid, p.400-1 
73 Para Sartre, a existência precede a essência: Ele declara que, se Deus não existe, há pelo menos um ser 
no qual a existência precede a essência, um ser que existe antes de poder ser definido por qualquer 
conceito, e que esse ser é o homem. O homem primeiramente existe, se descobre, surge no mundo; e que 
só depois se define. O homem, tal como o concebe o existencialista, se não é definível, é porque 
primeiramente é nada. Só depois será alguma coisa e tal como a si próprio se fizer. Assim, não há 
natureza humana, visto que não há Deus para a conceber. (Cf. SARTRE, Jean-Paul. O Existencialismo é 
um Humanismo. Lisboa: Editorial Presença, 1970, p.5-6). Heidegger discorda de Sartre a respeito da 
precedência ontológica da existência sobre a essência. Para ele, a essência humana consiste no seu existir-
no-mundo. A essência do Ser-aí é ao mesmo tempo sua existência e na existência do Ser-aí está incluída 
sua essência, que todas as determinações essenciais do Ser-aí nada mais são do que seus modos de existir. 
Cada elemento da essência do homem ser um modo de existir, de se encontrar aí. (Cf. HEIDEGGER, 
Martin. Ser e Tempo. Petrópolis: Vozes, 1989, p.32-8).    



39 
 

eternas. As essências ou formas arquetípicas estariam no mundo das idéias e não no 

mundo da sensibilidade e seriam os modelos perfeitos e imutáveis. que se constituiriam 

nos arquétipos dos entes intramundanos, a mudança e corrupção destes últimos 

decorreria do fato de serem cópias imperfeitas. Os seres se aperfeiçoam na medida em 

que se aproximam dos modelos ideais eternos. 

 Em Aristóteles encontramos a elaboração de uma metafísica que tem como 

um dos fundamentos teóricos a noção de ousía, que significa em alguns casos a 

substância, e em outros a essência; descrevendo com esse termo, em linhas gerais, a 

natureza de um ente ou daquilo que ele é.74 A ousía é a característica que nos define 

essencialmente em contraste com o acidental e contingente. “Aristóteles, nos Segundos 

Analíticos, distingue entre as questões ‘o que é um ser?’ e ‘esse ser existe?’. A resposta 

à primeira pergunta constitui a definição de uma essência; mas, para Aristóteles, uma 

definição não implica jamais a existência, lógica ou empírica  do definido. Assim, em 

Aristóteles, a distinção entre essência e existência é puramente conceitual, lógica”.75 

Para Aristóteles, o existente é aquilo que na realidade é ou subsiste, ou seja, existência 

coincide com o ato e o ato por sua vez coincide com a forma, ou seja, a forma é a 

existência.76  A essência, por outro lado, é aquilo que estabelece a distinção entre os 

seres. A essência é o que é uma coisa, aquilo que a caracteriza e distingue de qualquer 

outra, enquanto só a existência atualiza o ser. A essência não é nada sem a existência e 

vice-versa. Na filosofia medieval o debate quanto às noções de essência e existência 

recebeu maior atenção. Vejamos de forma especial Agostinho e Tomás de Aquino.  

 No período patrístico, por exemplo, Agostinho defendia que a essência é o 

nome que se dá àquilo que é ser. As demais coisas que se chamam essências ou 

substâncias envolvem acidentes que causam nelas alguma mudança.77 Entre os 

principais filósofos medievais posteriores deu-se toda uma discussão a fim de 

estabelecer se haveria ou não distinção real entre essência e existência, e nesse aspecto 

muitas foram as vozes dissonantes.    

 A discussão quanto à distinção entre essência e existência foi uma das 

grandes questões da escolástica do século XIII. Foi exposta pela primeira vez por 

Guilherme de Alvérnia, no livro De Trinitate (entre 1223 e 1228). Seus criadores foram 

                                                 
74 Cf. FERRATER MORA, p.227. 
75 MATTOS, Carlos. Tomás de Aquino - Vida e Obra. São Paulo: Nova Cultural, 1996, (Col. Os 
Pensadores), p.8.  
76 Cf. ABBAGNANO, p. 362. 
77 Ibid, p.228. 



40 
 

os neoplatônicos árabes, especialmente Avicena (séc. XI) em sua Metafísica. 

Maimônides reduziu o conceito de existência a um simples acidente da essência.78

 Para Tomás de Aquino, a existência não era um simples acidente. Segundo 

ele, essência é aquilo pelo qual e no qual a coisa tem o ser. A essência compreenderia 

tudo o que está expresso na definição da coisa, abrangendo tanto a forma quanto a 

matéria.79 A essência e a existência são distintas entre si: acompanhando Aristóteles, a 

essência poderia ser comparada com a potência e a existência seria o ato da essência. É 

possível se saber o que é o homem sem saber se ele existe, mas a atualização dessa 

essência só se dá na existência. A definição da essência das criaturas não implica em sua 

existência, elas não existem por si mesmas, e sim devido a uma outra realidade. A outra 

realidade é Deus, que é puro ato de existir, não sendo uma essência qualquer (como o 

uno, o bem ou o pensamento) à qual se atribuiria uma existência. Deus seria o próprio 

existir.80 A única exceção seria Deus em quem a essência é a própria existência, Deus 

existe por si e só assim Ele pode ser a causa primeira sem a participação comum aos 

demais seres.81  

 Além das reflexões de Agostinho e de Tomás de Aquino, a discussão em 

torno da definição do que vem a ser essência seguiu diversos caminhos, mas 

conservando, em linhas gerais, a noção de essência como aquilo que faz com que um ser 

seja aquilo que realmente é e que não se modifica nele, ressaltando a sua precedência 

sobre a existência. Em termos gerais, para os escolásticos, a existência e a essência eram 

vistos conjuntamente como constitutivos do ente ou substância.  

 Do início do período moderno até Kierkegaard temos alguns 

desdobramentos interessantes da temática essência-existência. Destacaremos: Descartes, 

Kant e Hegel. Entre os modernos Descartes afirmou que para sabermos o que é 

existência, basta que atentemos para o sentido da palavra, sem que se empreenda uma 

definição, porque isso pode muito mais confundir do que esclarecer o assunto. Na sua 

Quinta Meditação, refletindo acerca da possibilidade da não existência de Deus e 

baseado no argumento ontológico de Santo Anselmo, ele afirma:  

Mas, ainda que eu não possa conceber um Deus sem existência, tanto quanto 
uma montanha sem vale, todavia, como do simples fato de eu conceber uma 
montanha com vale não se segue que haja qualquer montanha no mundo, do 
mesmo modo, embora eu conceba Deus com existência, parece não decorrer 

                                                 
78 Cf. ABBAGNANO, p.362. 
79 Cf. FERRATER MORA, p.227. 
80 Ibid, p.9. 
81 Cf. ABBAGNANO, p.362. 



41 
 

daí que haja algum Deus existente: pois meu pensamento não impõe 
necessidade alguma às coisas.; e como só depende de mim imaginar um 
cavalo alado, ainda que não haja nenhum que disponha de asas, assim eu 
poderia, talvez, atribuir existência a Deus, ainda que não houvesse Deus 
algum existente.82 
 
A resposta a esta questão é dada por ele ao explicar que, enquanto a idéia de 

montanha em meu pensamento seja inseparável do vale (montanhas e vales estão 

juntos), ela pode existir ou não (embora meu pensamento dela exista); mas no tocante a 

Deus a sua existência, enquanto perfeição, lhe é inseparável e, por isso, diferentemente 

da montanha, Ele necessariamente existe e não podemos conceber a sua não-

existência.83 Vemos que, em Descartes, para todos os entes essência e existência são 

distintas entre si; mas, unicamente em relação a Deus, a existência é uma propriedade 

necessária no conjunto das suas perfeições. Quanto aos demais entes pensáveis, a 

realidade da existência se dá quando a um pensamento corresponde um objeto além do 

pensamento.84 Assim, notamos que em Descartes, o pensamento das essências tem a 

precedência sobre a sua existência, sendo que esta é uma propriedade a ser verificada a 

posteriori devido ao primado do cogito. Por esta razão, a matemática é vista como o 

saber mais rigoroso porque nada tem a ver com a existência, é o mais perfeito exemplo 

de construção racional. 

Kant também procurou estabelecer a distinção entre pensamento e realidade, 

entre essência e existência. Analisando a teologia racional, Kant não admitiu a 

concessão que Anselmo e Descartes haviam feito, no argumento ontológico, com 

relação à idéia da existência de Deus. Se a essência do pensado nâo incorre na 

necessidade de sua existência (como afirmara Descartes), então o mesmo tem de 

aplicar-se também em relação a Deus, porque a existência não é um predicado real, mas 

“uma das categorias a priori do entendimento e como tal não tem nenhuma validez 

(como já demonstrara na Analítica) a não ser quando aplicada à intuição espaço-

temporal”,85 e por isso não pode ser considerada junto com os demais atributos. 

O postulado para conhecer a efetividade das coisas exige percepção, por 
conseguinte sensação da qual se é consciente, e isto não imediatamente do 
próprio objeto cuja existência deve ser conhecida, mas sim a interconexão do 
mesmo com qualquer percepção efetiva segundo as analogias da experiência, 

                                                 
82 DESCARTES, René. Meditações. São Paulo: Nova Cultural, 1996, (Col. Os Pensadores), p. 312. 
83 Ibid., p.313. 
84 Cf. MORENTE, Manuel G.. Fundamentos de Filosofia: lições preliminares. São Paulo; Mestre Jou, 
1980, p. 239. 
85 CHAUÍ, Marilena. Immanuel Kant – Vida e Obra. Em: Kant. São Paulo: Nova Cultural, 1996, 
(Coleção Os Pensadores), p.13. 



42 
 

as quais expõem toda a conexão real numa experiência em geral. No simples 
conceito de uma coisa não pode ser encontrado nenhum caráter de sua 
existência. Com efeito, mesmo que este conceito seja totalmente completo de 
maneira que não falte nem o mínimo para pensar uma coisa que todas as suas 
determinações internas, a existência nada tem a ver com tudo isso, mas 
apenas com a pergunta : se tal coisa nos é dada de maneira que a percepção 
da mesma possa em todo caso preceder o conceito. Com efeito, o fato do 
conceito preceder a percepção significa sua simples possibilidade: porém a 
percepção que fornece a matéria para o conceito é o único caráter de 
efetividade.86 
  
Segundo Kant, a existência de algo nada tem a ver com os seus atributos 

pensados, ou seja, o fato de uma coisa existir ou não em nada altera o conceito que dela 

podemos ter. “A existência é uma categoria formal, como o espaço, o tempo, a 

causalidade, a substância, que nós aplicamos, mas que não podemos legitimamente 

aplicar mais que as percepções sensíveis (...) E esse é o ato pelo qual  estabelecemos os 

objetos a conhecer, os fenômenos”.87 O que Kant quer destacar é que quando afirmamos 

que algo existe precisamos apoiar tal afirmação em algo mais do que simplesmente a 

nossa idéia a seu respeito, é necessário que esse “algo” possa ser percebido pelos 

sentidos, isto é, ele deve se enquadrar na dimensão espaço-temporal que constitui a 

realidade, embora a existência não provoque nenhuma alteração no conceito. Nesse 

particular, em sua crítica à teologia racional, Kant analisa as provas da existência de 

Deus mais conhecidas e, dentre elas, discute a prova ontológica. Já que Deus não se 

enquadra entre os fenômenos espaço-temporais, Kant o descreve como uma idéia da 

razão pura, sendo a sua existência um postulado motriz para a razão prática.  

 Na Filosofia do Direito, Hegel afirmou que a tarefa da filosofia é 

compreender aquilo que é, uma vez que “aquilo que é” é a razão. Segundo ele, cada 

indivíduo é filho do seu tempo; da mesma forma, a filosofia resume no pensamento o 

próprio tempo.88 Para ele, a filosofia por ter surgido muito tarde na história dos povos, 

não poderia pronunciar-se acerca de como o mundo deve ser; ela é como a coruja de 

Minerva que, ao voar, no final da tarde, toma consciência das coisas, mas não se 

pronuncia sobre elas. Assim, a tarefa a que Hegel se propõe é a de pensar a reconciliar 

realidade e filosofia. Como essa conciliação se dá na consciência,  

 (...)o conteúdo problemático da experiência é transposto para o plano do 
 pensamento conceitual; o conceito é atividade do sujeito e, como tal, a 

                                                 
86 KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. São Paulo: Nova Cultural, 1996, (Col. Os Pensadores). 
p.191.  
87 MORENTE, p. 252. 
88 Cf. ARANTES, Paulo. Em: Hegel.. São Paulo: Nova Cultural, 1996, (Col. Os Pensadores), p. 14..                      



43 
 

 forma verdadeira da realidade (...). A formação do conceito pede que se 
 faça abstração da realidade, mas isso não torna o conceito mais pobre do 
 que a realidade, e sim mais rico: a formação dos conceitos vai dos fatos 
 ao conteúdo essencial deles.89 
 
 Buscando identificar a realidade com a racionalidade, faz com que o interno 

e o externo coincidam no universal concreto.90 Tudo passa a integrar uma essência 

única, que Hegel chama de Espírito Absoluto, e do qual a realidade é a sua 

manifestação.91 Com isso, o finito é visto como momento do verdadeiro infinito. Finito 

e infinito são concebidos como aspectos de uma mesma realidade. O resultado é que o 

sistema de Hegel acarreta na supressão da distinção entre Deus, o mundo e o indivíduo.     

  A conseqüência é que os homens estão para ele como as realidades 

particulares estão para a totalidade que lhes dá substância. A Razão universal faz as 

paixões irracionais e o particular agirem em seu benefício. Podemos esclarecer isso com 

a explicação de Hegel sobre como a razão universal se revela astuciosa no seu trato com 

os indivíduos particulares. Para Hegel, a astúcia da razão reside no fato das paixões 

convergirem para ela, aproveitando-se delas como um meio para traduzir-se em 

existência. O particular é pouco importante se comparado ao universal e, assim, os 

indivíduos são sacrificados e abandonados ao seu destino, ou seja, o tributo da 

existência é pago pelas paixões dos indivíduos.  

 Se o indivíduo é um momento de uma totalidade que o ultrapassa e na qual, 

ao mesmo tempo, ele encontra sua realização, o individual se explica pelo sistema, o 

particular pelo geral. Tudo o que existe só existe pela sua relação com a totalidade da 

qual é parte e a partir da qual pode ser compreendida. E assim, torna-se impossível 

conceber uma coisa absolutamente isolada, cortada de toda a relação com o que quer 

que ela seja, quer se trate do nosso espírito ou das outras coisas. Para Hegel tal coisa 

não pode existir, porque a existência individual é um momento do Espírito. 

                                                 
89 Ibid., p.14. 
90 GILES, p.7. 
91 “Segundo a minha visão, que se deve justificar através da apresentação do sistema mesmo, tudo 
depende de apreender e exprimir o verdadeiro, não como substância, mas precisamente como sujeito. (...) 
O verdadeiro é o devir de si mesmo, o círculo que pressupõe e tem como começo o seu fim como sua 
finalidade, e que só é efetivo mediante o desenvolvimento e o seu fim. (...) O verdadeiro é o todo. Mas o 
todo é somente a essência que se cumpre através da sua evolução. Há que dizer do absoluto que ele é 
essencialmente resultado, que unicamente no fim é aquilo que na verdade é; e precisamente nisto consiste 
a sua natureza de ser efetivo, sujeito ou devir de si mesmo. (...) Que o verdadeiro é efetivo unicamente 
como sistema ou que a substância é essencialmente sujeito, exprime-se na representação que enuncia o 
absoluto como espírito. (...) O espírito que se sabe assim como espírito é a ciência. Ela é a sua realidade 
efetiva e o reino que ele edifica para si no seu próprio elemento”. HEGEL, G.  Prefácio da 
Fenomenologia do Espírito. Em: Hegel. São Paulo: Nova Cultural, 1996, (Col. Os Pensadores), p.302ss,. 



44 
 

2.3 – Kierkegaard e a noção de existência 
 

 Os escritos de Kierkegaard refletem as suas inquietações e dramas 

existenciais, pois para ele não seria possível um filosofar dissociado do seu existir 

concreto, ou seja, um filosofar meramente teórico e abstrato. O contexto intelectual  da 

época de Kierkegaard foi a filosofia especulativa do século dezenove, que influenciou 

bastante os principais professores da Universidade de Copenhague, notadamente Hans 

Larsen Martensen.  

 O ensino de Hegel (1770-1831) foi o clímax da filosofia especulativa, mas 

uma nova orientação filosófica começou na Alemanha com Schelling, nas suas aulas em 

Berlim, atraindo a atenção de Kierkegaard em 1841. Entretanto, Kierkegaard 

decepcionou-se com as aulas de Schelling, especialmente pela sua ausência de clareza e 

pela falta de conexão com a realidade da existência. Mas, como veremos a seguir, para 

Kierkegaard, a existência não é um conceito a ser incluído num sistema de filosofia ou 

de teologia, ela não se dá na impessoalidade ou na abstração, pois a existência não é 

mera possibilidade teórica a ser efetivada.  

 

 

2.3.1 – Existência, realidade e dialética 

 

 Para Kierkegaard, existir é o supremo interesse e o interesse da existência é a 

realidade. Com o uso do termo “realidade”, ele quer se referir a uma categoria que não 

pode ser corretamente expressa em termos abstratos, porque a realidade está situada 

justamente entre o pensamento e o ser, entre a possibilidade e a concretude. É 

impossível, portanto, apropriar-se da realidade porque ela se dá num constante e fugidio 

devir, restando ao especulador apenas pensá-la, e ao pensá-la nós a suprimimos 

tornando-a possibilidade para a realidade. Por isso, o pensador especulativo, enquanto 

pensa a existência – a realidade, existe, porque se encontra ele mesmo na existência, e 

não pode deixar de fazê-lo, a não ser abdicando do existir.   

No momento mesmo em que começamos a interrogar deste modo, estamos 
no plano da ética e fazemos valer junto do homem existente a exigência da 
ética, que não pode consistir na abstração da existência, mas ao contrário em 
que deve existir, o que é também o supremo interesse daquele que existe. 
Enquanto existente ele não pode, de maneira alguma, manter a supressão do 
momento dialético (da existência). Para isto requer-se outro plano que o da 
existência, pois este último é o momento dialético. (...) Inferir a existência 



45 
 

pelo pensamento é, assim, uma contradição pois o pensamento ao contrário 
retira a existência da realidade.92 

  
 Isto significa que, ao pensar abstratamente a existência, não nos achamos 

fora da dialética do existir concreto, cujos momentos não podem ser suprimidos. Para se 

ausentar da realidade o existente precisaria situar-se fora da história, num local neutro e 

desinteressado (já que a existência é interesse infinito) longe das demandas do dever-

ser, o que não seria possível nem aceitável. Abstrair da existência é descomprometer-se 

com a existência mesma e seguir o caminho mais fácil, porque a realidade é muito mais 

fácil de ser pensada do que vivida com todas as suas demandas e onde, nem sempre, os 

esquemas e fórmulas pressupostas se revelam satisfatórias.  

 Conforme Kierkegaard, os sistemas filosóficos buscam entender a realidade 

enquanto pensamento, mas isso situa o pensador, ele mesmo, fora da vida real. A 

sistematização hegeliana, por exemplo, é uma obra faraônica, mas enquanto sistematiza 

a realidade conceitualmente, deixa de situar o indivíduo concreto como existente. E, no 

final de tudo, o sistema não faz jus à vida em todas as suas ambigüidades, paradoxos e 

incoerências. O filósofo não pode pensar a realidade de fora, mas precisa vivê-la em 

toda a sua intensidade. É aí justamente onde Kierkegaard insere a sua crítica 

contundente. A realidade não se permite adequar fixamente a nenhum sistema 

conceitual porque a realidade é um constante devir que situa o indivíduo como ser livre 

a cada instante. Para ele, é perfeitamente verdadeiro, como diziam os filósofos, que a 

vida deva ser compreendida em retrospecto. Mas o problema é que eles se esqueciam de 

uma outra proposição, de que ela deve ser vivida para frente.93  

 O devir da realidade busca demover o existente especulativo da 

arquibancada onde confortavelmente se postou a fim de situá-lo dentro da esfera 

dinâmica e coercitiva do dever-ser, ou seja, do agir ético. Assim, torna-se uma 

contradição buscar uma via de demonstração da existência como obra da especulação 

pura, pois o pensador ao pensar a existência a abstrai, mas não pode dela se libertar 

mesmo nesse ínterim, senão deixaria de existir. 

 Para Kierkegaard, a existência consiste num constante devir dialético entre 

opostos. Nessa dialética, as contradições não são resolvidas, e o resultado é que o 

indivíduo é levado à angústia que se alimenta da paradoxalidade da vida. A dialética é a 

temporalidade essencial do pensamento, esforço sempre renovado que coabita em nós 

                                                 
92 CUP, tradução de REICHMANN, p. 230-1. 
93 Cf. GARDINER, Patrick. Kierkegaard. São Paulo: Loyola, 2001, p. 101. 



46 
 

com o sentimento da eternidade. Já que, de modo geral, existir significa devir, a 

existência é perpetuamente dialética, passagem do idêntico ao outro no esforço de 

interiorização constante, união e desunião do finito e do infinito, contato entre os dois 

que é ao mesmo tempo conflito. Ela tende para o incondicionado; não pode viver sem 

ele e não pode viver nele.94  

 O que Kierkegaard busca destacar é o contraste entre duas atitudes perante a 

vida. De um lado encontra-se o interesse infinito (pathos) que transforma a existência, 

tendo em vista a salvação do eu e por outro (simbolizado por Hegel e seus discípulos 

dinamarqueses) encontra-se o desinteresse especulativo da razão (de inspiração 

estética), que busca abarcar, na abstração, o conceito puro.95 Ao falar da existência 

Kierkegaard tem em vista o homem em sua concretude e individualidade, na vivência 

cotidiana das suas contradições; a existência é um drama marcado pela possibilidade da 

dor, da angústia e do desespero.  

 

 

2.3.2 – Existência e individualidade 

 

 A filosofia de Kierkegaard representa uma reação ao hegelianismo, pelo qual 

ele ficara inicialmente interessado. 96 A sua crítica central ao sistema de Hegel tinha a 

motivação de que, através do seu idealismo absoluto, obscureceu-se a singularidade do 

indivíduo. Para ele, este foi o grande erro da filosofia idealista hegeliana: reduziu o 

viver a uma questão de conhecer, em vez de fazer; na informação em vez da decisão que 

expressa a paixão e a convicção do individuo. Em Hegel, a existência foi absorvida 

                                                 
94 Cf. GILES, p. 14. 
95 Ibíd., p.233. 
96 O quadro esquemático abaixo representa, em linhas gerais, as principais diferenças de abordagem 
filosófica entre os pensamentos de Hegel e Kierkegaard:  

Hegel Kierkegaard 

  
  
Sistema 

Totalidade 
Universalidade 
Objetividade 
Abstração 
Pensamento racional 

  
  
Existência 

Indivíduo 
Singularidade 
Subjectividade 
Concretude 
Paixão 

Dialética - síntese dos opostos Dialética - alternativas inconciliáveis 

Liberdade - consciência da necessidade Liberdade - consciência da possibilidade 

O cristianismo como momento da racionalidade 
(síntese do finito e do infinito) 

O cristianismo como religião do absurdo e do 
paradoxo (oposição entre o finito e o infinito) 

 
* (transcrito do site: <http://www.terravista.pt/nazare/1250/Kierk.htm>). Acessado em 20.01.03. 



47 
 

dentro do pensamento e o indivíduo ficou subordinado ao universal. Para Hegel, “a 

consciência individual, enquanto centra-se sobre si mesma, só colhe fracassos, pois a 

sua verdade está na relação com os outros.(...) A consciência individual reconheceu sua 

realidade: ela é parte, momento finito e singular, da consciência universal, do 

Espírito”.97  

 Contrário a isso, Kierkegaard defende que a história e o gênero humano só 

encontram os seus sentidos através da categoria da individualidade: “O Indivíduo: eis a 

categoria pela qual devem passar, sob o ponto de vista religioso, a época, a história, a 

humanidade”.98 Para ele, o indivíduo não é um momento de uma totalidade que o 

ultrapassa e na qual, ao mesmo tempo, ele encontra sua realização. 

 Para Kierkegaard, o individual não se explica pelo sistema, ou o particular 

pelo geral. Pelo contrário, o particular, e não o geral, deve ser a categoria principal da 

filosofia. O real não é o racional ou o universal, mas o real é o particular que desfruta da 

prioridade ontológica em relação ao conceito ou essência. O seu protesto é que a 

verdadeira realidade é o existente, o singular e não o universal. Mas, de acordo com 

Kierkegaard, a razão é incapaz de compreender a existência, porque ao pensá-la apenas 

enquanto possível, ela a exclui da realidade concreta, perdendo, na abstração o elemento 

principal que lhe caracteriza – o devir. 

 O pensar não antecede essencialmente o ser, mas a existência mesma 

precede o pensamento sobre a existência. Isto é, para pensar a existência é preciso que o 

pensador mesmo exista como categoria a priori, pois de outro modo estaria suspenso no 

tempo e no espaço. Porque se o conceito precede a existência o indivíduo é chamando a 

pensar ao invés de ser. Na verdade, a sua oposição não é apenas contra Hegel, mas 

contra todo sistema que sacrifique o indivíduo concreto e, segundo ele, é exatamente 

isso que faz o sistema hegeliano ao negligenciar o indivíduo sobre o altar do gênero 

humano.  

 Para Kierkegaard, a formulação de um sistema da realidade é uma 

prerrogativa apenas de Deus,  porque o sistematizador, por mais inteligente e criativo 

que seja, ainda se conserva sujeito ao devir da existência, que em si mesmo é mutável e 

contingente. Mas, segundo ele, um sistema existencial não pode ser formulado. Não que 

tal sistema seja impossível. Ele é possível, mas apenas para Deus que conhece a 

                                                 
97 Cf. STACCONE, Giuseppe. Filosofia da Religião: o pensamento do homem ocidental e o problema de 
Deus. Petrópolis: Vozes, 1991, p.87. 
98 PV, p.109. 



48 
 

realidade de forma completa, o que não acontece com o indivíduo existente. Para o 

existente não há identidade entre pensamento e realidade, pois o indivíduo, enquanto 

pensa a realidade, não pode deixar de estar situado no tempo.      

 A existência não está regulada por leis universais e necessárias. Em seus 

Diários afirma: “A Existência corresponde à realidade individual, ao indivíduo (o que 

Aristóteles já ensinou); está fora do conceito, que, de qualquer forma, não coincide com 

ela. Para um animal, uma planta, um homem, a Existência (ser ou não ser) é algo de 

muito decisivo; o indivíduo por certo não tem uma existência conceitual”.99 Para ele, a 

nossa grande preocupação deveria ser com o existir em sua concretude. A esse respeito 

Kierkegaard afirma: 

Meu principal pensamento era que, em nossa era, devido à grande ampliação 
do conhecimento, havíamos nos esquecido do que quer dizer existir, e 
também o que significa intimidade; o equívoco entre filosofia especulativa e 
cristianismo tem essa base. Agora resolvi voltar o máximo possível, para não 
falar nada específico do modo cristão de existência.(...) Se os homens se 
esqueceram do que significa existir religiosamente, também se esqueceram, 
sem dúvida, do que significa existir como seres humanos; isso precisa ser 
dito. Mas, acima de tudo não pode ser feito de modo dogmatizante, porque 
então a confusão instantaneamente se apropriaria desse esforço de 
esclarecimento e o transformaria em novo equívoco, como se existir 
consistisse em compreender algo sobre isto ou aquilo.100 
 

 A indisposição de Kierkegaard nestas e noutras passagens dos seus livros é 

contra os sistemas filosóficos que haviam eclipsado o significado do existir. Para 

Kierkegaard, a existência é, antes de tudo, o existente humano. O homem é aquele cujo 

“ser” consiste na subjetividade, ou seja, na pura liberdade de escolha. Não se pode falar 

de a existência. Existir significa tomar uma decisão última a respeito da absoluta 

transcendência divina. Por isso a filosofia não é especulação, é decisão; não é descrição 

de essência, é afirmação de existência.   

 Para ele, existir é estar ativamente e conscientemente envolvido com a vida 

em suas lutas e alternativas. Na conquista de sua existência, ou seja, na conquista do 

próprio eu, o homem luta consigo mesmo. Para Kierkegaard o indivíduo é irredutível. 

Não podemos encontrar o sentido do indivíduo num sistema racional que despreza a 

singularidade, mas, sim, na afirmação radical da própria individualidade. Diz ele: “O 

homem é espírito. Mas o que é espírito? É o eu”.101 De acordo com a crítica 

                                                 
99 DP, X2A328.  
100 CUP, 223. 
101 DH, p. 195. 



49 
 

kierkegaardiana, Hegel, através do seu sistema racional, perdeu o elemento mais 

importante, a existência concreta. 

 Segundo a sua concepção, a particularidade de cada indivíduo existente não 

pode ser dissolvida num sistema, porque num sistema não se vive mais, não se age 

individualmente. Os sistemas buscam a coesão, mas a existência serve de intervalo, 

mantendo as coisas separadas. De um ponto de vista abstrato, sistema e existência não 

podem ser concebidos conjuntamente, porque o sistema para pensar a existência deve 

pensá-la como abolida e, por conseguinte, inexistente. De acordo com a crítica 

kierkegaardiana, a filosofia deve nos ajudar a viver a concretude da vida. De nada 

adiantará toda a especulação se isso não tiver alguma repercussão na existência 

concreta. Afirma Kierkegaard: 

Certo pensador eleva uma construção imensa um sistema, um sistema 
universal que abraça toda a existência e história do mundo, etc. –mas, se 
alguém atentar na sua vida privada, descobre com pasmo este enorme 
ridículo: que ele próprio não habita esse vasto palácio de elevadas 
abóbadas, mas um barracão lateral, uma pocilga, na melhor das hipóteses o 
cacifo do porteiro! E zanga-se se alguém ousa uma palavra para lhe fazer 
notar essa contradição. Pois que lhe importa viver no erro, logo que 
construa o seu sistema...com a ajuda desse erro.102 
 

  Assim, a filosofia de Kierkegaard é uma crítica contra a reflexão abstrata 

que não atenta para o ser humano como existente, como ser vivo e real diante de 

escolhas e possibilidades. A individualidade e existência são indissociáveis. No Diário, 

Kierkegaard afirma que o Singular é a categoria através da qual devem passar o tempo, 

a história e a humanidade. O universal, portanto, não passaria de uma mera abstração do 

singular. Somente o homem é verdadeiramente singular e somente o  homem 

singular vale mais que a espécie, ao contrário do que acontece aos animais, onde o 

indivíduo vale sempre menos que a espécie. Somente o singular humano tem 

consciência de sua singularidade.103 

 Para Kierkegaard, só o indivíduo existe. Se existir quer dizer "estar fora", 

então a existência ao invés de unir as coisas numa totalidade, faz com que elas se 

mantenham separadas entre si, assegurando a sua individualidade e unicidade. Assim, a 

existência se reduz à categoria do particular e somente nela permanece verdadeiramente, 

porque a existência acha-se unida inseparavelmente à realidade concreta. Se a 

quisermos pensar, ela foge no devir sucessivo dos instantes. Portanto, a palavra 

                                                 
102 DH, p. 359. 
103 Cf. NOGARE, p. 120. 



50 
 

“existência” está reservada para o ser humano individual, o ser humano empírico, 

confrontado a cada momento com escolhas pessoais em situações repletas de 

alternativas existenciais.  

 A vida consiste de momentos dialéticos que requerem decisões que 

representam rupturas onde cada instante assume uma significação decisiva. A existência 

não absorve a tese e a antítese num estágio posterior de síntese, mas ao contrário, se dá 

em rupturas e crises. Assim, Kierkegaard investe contra essa concepção do indivíduo 

como simples manifestação do Espírito Absoluto, elemento a ser incorporado num 

sistema.  

Mas o que é que existe atrás do sistema de Hegel? Um indivíduo que quer 
constituir um sistema. Atrás do sistema, há Hegel, há o homem Hegel, que é 
um indivíduo que refuta pela sua própria existência, pela sua própria vontade 
de sistema, todo o seu sistema. A luta de Kierkegaard contra Hegel é por ele 
concebida como a luta contra toda a filosofia. Hegel é o símbolo de toda a 
filosofia, tanto mais que a filosofia hegeliana era a filosofia dominante nessa 
época, e mesmo dominante no interior da igreja luterana, à qual pertencia 
Kierkegaard.104 
 

 De acordo com Kierkegaard, a filosofia, para ser relevante à condição 

humana, precisa ser voltada para a vida. Para Kierkegaard, Hegel ao refletir de forma 

neutra sobre a existência, esqueceu-se de existir. Toda a reflexão desvinculada da 

concretude da vida, voltada unicamente para a especulação ou para os conceitos, não 

poderá orientar a práxis humana. Somente uma filosofia que leve em consideração todas 

as implicações e desafios que marcam as possibilidades das decisões humanas torna-se 

relevante para o homem concreto. 

  

 

 2.3.3 – Existência e subjetividade 

  

 Como vimos, Kierkegaard destacou que a particularidade de cada indivíduo 

existente não pode ser dissolvida em nenhum sistema, pois a vida implica numa práxis 

que demanda escolhas a todo instante. Ele se opõe aos pensadores que se satisfazem 

com o saber intelectual (que também seria a crítica de K. Marx aos filósofos). A 

filosofia hegeliana, como a “coruja de Minerva”, só podia refletir sobre aquilo que já era 

                                                 
104 WAHL, J. As Filosofias da Existência. Lisboa: Europa-América, s/d, p.29. 



51 
 

momento passado na história, mas, para Kierkegaard, o problema principal não era 

interpretar a vida, mas vivê-la em sua intensidade. 

 Para Kierkegaard, a única realidade que há para um homem existente é sua 

própria realidade ética. De toda outra realidade ele apenas sabe, mas o verdadeiro saber 

é uma transposição para a possibilidade. O saber ético revela-se como o saber do 

existente infinitamente interessado em sua existência, é um pensar que se acha 

diretamente relacionado com a vida em suas demandas. Mas este interesse infinito na 

existência é o interesse de um eu particular e existente. A realidade exterior ao eu 

revela-se como algo alheio, pois o eu situa tudo o mais a partir de si mesmo. Com isso, 

ele ressalta a ilusão proveniente da sensibilidade que é teorema comum do ceticismo 

filosófico ou mesmo do idealismo. Para o existente não ocorre a certeza da identidade 

entre interioridade e exterioridade, ou seja, entre pensamento e realidade. A nossa 

percepção das coisas exteriores não se dá de forma alheia ao espírito, pois não existe o 

pensamento puro destituído de subjetividade, a não ser numa existência conceitual. Por 

isso, a subjetividade, considerada enquanto consecução do dever-ser no existir concreto, 

é a verdadeira realidade para o existente. Com isso, o pensamento puro é contraposto à 

subjetividade apaixonada e a abstração especulativa ao agir ético.  

 O ser humano é marcado pelo sentimento e pela paixão, e esta última é a 

expressão maior da subjetividade,105 e portanto a mais perfeita expressão da existência e 

as conclusões da paixão são as únicas dignas de fé, as únicas que são realmente 

probatórias. No Pós-Escrito ele afirma: “É impossível existir sem paixão, a menos que 

se compreenda a palavra ‘existir´ no sentido vago de um simulacro de existência”.106 A 

verdade interior não ocorre sem riscos, sem escolhas, sem paixão e sem uma 

experiência íntima, e como a paixão do infinito é justamente a subjetividade, a 

subjetividade é a verdade.107 A paixão do infinito é o decisivo e apenas na subjetividade 

existe decisão, pois o sujeito existe e é dialético em relação ao tempo. Para ele, pensar 

existencialmente é pensar com paixão interior. A objetividade enfatiza o que é dito, mas 

a subjetividade enfatiza como é dito. O como interior é a paixão; portanto, a decisão só 

se encontra na subjetividade. 

Desde que se elimine a subjetividade e da subjetividade a paixão e da 
paixão o interesse infinito não existe absolutamente decisão, nem neste 
problema nem em qualquer outro. Toda decisão, toda decisão essencial, 

                                                 
105 CUP, tradução de REICHMANN, p.236.  
106 Ibid., p.229. 
107 Ibid, p.239. 



52 
 

reside na subjetividade(...), essencialmente na paixão, maxime na paixão 
pessoal que sente um interesse infinito por sua felicidade eterna.108 
 

 A objetividade perde em intensidade se comparada com a subjetividade. 

Existir contrapõe-se ao ser vago e conceitual, pois implica em estar inserido numa 

relação de devir comprometido consigo mesmo e com a vida, de forma infinitamente 

interessada.  

A concepção objetiva, entretanto, continua de geração a geração, 
precisamente porque os indivíduos (os observadores) tornam-se mais e mais 
objetivos, infinitamente menos e menos, interessados apaixonadamente (...) 
Quanto mais objetivo um observador se torna, menos ele edifica uma 
felicidade eterna, isto é, a sua felicidade eterna, sobre sua relação com o que 
observa, porque a felicidade eterna é uma questão apenas para  a 
subjetividade apaixonada, infinitamente interessada.(...) O cristianismo é 
espírito, o espírito é interioridade, a interioridade é subjetividade, a 
subjetividade é essencialmente paixão e, em seu máximo, paixão que sente 
um interesse pessoal infinito por sua felicidade eterna.109 
  

 Os filósofos, e Hegel em particular, procuravam identificar a verdade com a 

certeza racional, Kierkegaard, situa a verdade no existencial, ou seja, nas profundezas 

da subjetividade do pensador, ou seja, “a verdade não é um sistema lógico, mas um 

itinerário existencial constituído pelo paradoxo, pelo absurdo e pela incerteza. A 

verdade, como a filosofia, vive-se. Não é ensinada, é sentida. O que importa é a 

apropriação da verdade subjetiva, a saber, a afirmação da irredutibilidade de cada 

homem e de cada consciência”. 110 Para Kierkegaard, na subjetividade, o universo da 

interioridade humana encontra a sua autocompreensão. A subjetividade requer a 

apropriação de uma verdade que seja verdade para mim, porque a existência é vista 

como um movimento que se lança constantemente a partir da opção existencial do 

indivíduo. 

 A verdade subjetiva para Kierkegaard é o equivalente à verdade existencial 

que implica no compromisso pessoal do indivíduo particular.  Assim, interioridade e 

subjetividade em Kierkegaard relacionam-se à tarefa de analisar suas pressuposições, 

entendendo a responsabilidade que cada um tem para com o seu próprio eu, ou seja, as 

responsabilidades implicadas em tornar-se um sujeito da sua existência. O indivíduo, 

enquanto existente concreto, situado no tempo e no espaço, vivencia a crise de ser; pois, 

a existência de cada um sempre se dá em luta angustiante frente às decisões que a sua 

                                                 
108 CUP, p. 32. 
109 CUP, p. 32-3. 
110 HUISMAN, Denis. Dicionário de Obras Filosóficas. São Paulo: Martins Fontes, 2000, p. 436. 



53 
 

liberdade lhe impõe. A existência implica em situações concretas de decisão e, nesse 

aspecto, “a subjetividade revela-se no exercício supremo da apropriação da atualidade e 

da fatualidade. Essa opção torna o simples indivíduo num indivíduo existencial, e 

constitui a tarefa suprema do ser humano, pois é uma missão dirigida a cada homem, e é 

a possibilidade de todos”.111 

 Enquanto a abstração revela-se em sua impessoalidade e passividade, a 

existência, ou o pensar existencial, está carregado de vida, atividade e envolvimento 

pessoal ou subjetividade. As especulações racionais que levam em conta apenas a 

individualidade como conceito são incapazes de transformar teoria em práxis, de passar 

do entendimento à ação porque situam-se no não-real. A especulação não traz em si a 

ação. Por isso, a existência requer a certeza da vida interior que vem da ação e que só se 

encontra na ação. Por ação Kierkegaard quer indicar escolha, decisão apaixonada, pois a 

existência vem sempre acompanhada pela possibilidade do inconcebido e não 

esquematizado, que não permite a mera curiosidade ou passividade de pesquisador, 

porque existir é sempre escolher, é movimentar-se apaixonadamente. Em seu livro 

Temor e Tremor, Kierkegaard falando acerca da decisão, enquanto movimento que leva 

ao estágio religioso, afirma: 

Para tanto [o movimento] é necessário paixão. Todo o infinito se efetua 
apaixonadamente; a reflexão não pode produzir qualquer movimento. É o 
salto perpétuo na vida que explica o movimento. A mediação é uma quimera 
que, em Hegel, tudo deve explicar e que constitui, ao mesmo tempo, a única 
coisa que ele jamais tentou explicar. Mesmo para estabelecer a distinção 
socrática entre aquilo que se compreende e não compreende é indispensável 
a paixão e, ainda com maior razão, naturalmente para realizar o movimento 
socrático propriamente dito: o da ignorância.Não é reflexão que falta à nossa 
época, mas paixão.112 

 
 Para ele, pensar existencialmente é pensar com paixão interior. A 

objetividade enfatiza o que é dito, mas a subjetividade enfatiza como é dito. O como 

interior é a paixão; portanto, a decisão só se encontra na subjetividade. A subjetividade 

é a verdade e a verdade interior não ocorre sem riscos, sem escolhas, sem paixão e sem 

uma experiência íntima. 

 

 

 

                                                 
111 GILES, p.11. 
112 TT, p. 273. 



54 
 

2.3.4 – Existência autêntica e inautêntica 

 

 Para Kierkegaard, o simples ato de nascer não é já existir no sentido mais 

profundo da palavra. Existir é uma relação que se dá na dimensão espiritual de uma 

forma consciente, interior, ativa e livre. Nessa relação, o eu se volta sobre si mesmo em 

momentos de decisão, paixão e fé. Existir é possibilidade de cada ser humano e significa 

escolher a si mesmo com resolução e luta angustiante. A existência está reservada ao 

homem, mas isso não significa que todos os homens “existam” no sentido mais 

profundo da palavra. Por isso, é necessário fazer a distinção entre os diversos modos de 

existir-no-mundo, pois podemos existir de forma autêntica ou não.  

 Algo é “autêntico” quando não há dúvida que ele é aquilo o que se supõe ser. 

Se aplicado ao ser humano, alguém é autêntico quando chega a ser o que verdadeira e 

radicalmente é, ou seja, a sua vida é própria.113 Como a autenticidade é estabelecida 

como possibilidade ontológica, fica igualmente estabelecida a possibilidade da 

inautenticidade que, nesse caso, representaria alienação e perda de si mesmo, do eu. 

Portanto, “se as coisas não podem deixar de ser elas mesmas, de ser o que são, em 

contrapartida, o homem pode deixar de ser o que é”.114  

 O fato de a existência ser uma tarefa para o existente, o estado mais natural 

da humanidade é o da inautenticidade, pois a tarefa de existir não se dá sem luta nem 

cruz pessoal. A multidão está destituída do modo de ser próprio, seguindo o curso deste 

mundo sem perceber a sua condição alienada e ilusória. Os seus olhos espirituais estão 

cegos para o existir mesmo, para o fato de que são síntese perpassada mortalmente e 

imortalmente pelo vazio deixado pelo infinito, não encontrando em si mesmos a 

resposta que satisfaz aos seus mais profundos anseios, os anseios da alma. Ser 

inautêntico é ser superficial para consigo mesmo e, ao mesmo tempo, ser conduzido 

existencialmente por outros como um cocheiro que tem em suas mãos as rédeas da 

carruagem, mas que, dormindo, não dirige o seu trajeto, nem determina o curso da sua 

jornada. 

 A reflexão sobre a autenticidade fez com que Kierkegaard identificasse 

exemplos de inautenticidade, contra os quais ele de alguma forma se indispôs: a 

filosofia meramente especulativa, a sociedade conformista ou facilmente manipulável 

dos seus dias, e a religião caricatural representada pela igreja oficial da Dinamarca. 

                                                 
113 Cf. FERRATER MORA, p. 58. 
114 Ibid, p.59. 



55 
 

Estes três elementos representavam demonstrações de inautenticidade: o hegelianismo 

que, procurando explicar tudo pela razão, se situava entre as esferas estética e ética, a 

sociedade que representava a predominância do geral na ética e a cristandade religiosa e 

espiritualmente falida, que mostrava como a relação com o Absoluto poderia ser 

caricaturizada. Nestes três elementos Kierkegaard via inautenticidade. A autenticidade, 

assim, representava o engajamento apaixonado na dialética da vida, a primazia do 

indivíduo sobre a universalidade do geral, e a relação espiritual e verdadeira com o 

Absoluto, que é Deus.  

 Para Kierkegaard, uma pessoa só existe autenticamente quando tem 

consciência de que dirige a sua existência, engajando-se conscientemente no exercício 

da vontade e da escolha. Diante da vida, existem espectadores e atores, mas apenas os 

atores estão envolvidos na existência. Pensar existencialmente significa reconhecer-se 

constantemente diante de escolhas pessoais, numa situação existencial de alternativas 

concretas. A existência, portanto, implica em contrariedade constante e dialética.  

Já que, de modo geral, existir significa devir, a existência é perpetuamente 
dialética, passagem do idêntico ao outro, destruição das categorias do 
idêntico e do outro no esforço da interiorização constante, união e desunião 
de finito e infinito, contato entre os dois que é, ao mesmo tempo, conflito. 
Ela tende ao incondicionado; não pode viver sem ele e não pode viver 
nele.115 
 

 Na busca de sua autenticidade o ser humano defronta-se com o exercício de 

sua liberdade e ninguém é ele mesmo sem querer sê-lo em sua liberdade. A liberdade 

está implícita na angústia que consiste no sentimento que acompanha toda escolha, 

sobretudo nas grandes escolhas, que se apresentam diante de nós em suas 

possibilidades. A concepção kierkegaardiana é que o ser humano é espírito individual 

no mundo e diante daquilo que o transcende, ou seja, o infinito - Deus. A 

individualidade humana reflete nossa solidão quando o ser humano se coloca perante o 

Absoluto, como finito perante o infinito.  

 Se individualidade e existência são indissociáveis, então, no reconhecimento 

de minha existência singular, preciso ser eu mesmo. A minha existência é marcada pela 

finitude. E o homem que se apercebe de sua finitude, vê-se ao mesmo tempo como parte 

de uma totalidade infinita, como parte de algo maior, que é infinito. Diz ele: “O homem 

é uma síntese de infinito e de finito, de temporal e de eterno, de liberdade e necessidade, 

                                                 
115 GILES, p. 14. 



56 
 

em suma, uma síntese. Uma síntese é uma relação de dois termos. Sob esse ponto de 

vista, o eu não existe ainda”.116  

 Em linhas gerais, portanto, o que Kierkegaard quer indicar com a exposição 

desta dialética existencial é que o ser humano se vê diante de paradoxos para os quais a 

razão, em si mesma, não responde satisfatoriamente, nem esgota as soluções. Nem 

mesmo a crença em Deus soluciona tais contradições presentes na vida, mas 

Kierkegaard vê em Deus e na religião, enquanto relação subjetiva com Deus, a única 

resposta que confere significação ou autenticidade à existência humana.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
116 DH,  p. 195.  



57 
 

CAPÍTULO 3 

  

POR UMA AUTENTICIDADE EXISTENCIAL: OS ESTÁGIOS  

ESTÉTICO E ÉTICO E O SALTO PARA O ESTÁGIO RELIGIOSO117  

 

 O eu que não é si-próprio permanece num estado de desespero consciente 

ou inconsciente. O eu está em evolução a cada instante da sua existência, em virtude de 

suas possibilidades, num constante vir-a-ser. Esse querer ser si próprio não se dá sem 

luta e sofrimento. Ninguém é ele mesmo sem querer sê-lo em sua liberdade. Mas, o 

exercício da liberdade está atrelado ao sentimento de finitude que acompanha cada 

escolha ao se apresentar diante de nós em suas possibilidades.  

 A conquista de si mesmo, esse querer ser o que se é, não se dá sem luta nem 

sofrimento. Ninguém é ele mesmo sem querer sê-lo em sua liberdade. Mas, a liberdade 

traz consigo a angústia frente às escolhas da vida. Para Kierkegaard, o homem formado 

se angustia por causa do possível, e só aquele que a possibilidade forma está formado na 

sua infinitude. Por isso, a possibilidade é a mais árdua das categorias, ou seja, ninguém 

escapa da angústia, porque existir é escolher e “uma das escolhas que o homem deve 

fazer continuamente é de ser ou não ele próprio”.118 

 

 

3.1 – Os estágios e a autenticidade existencial  

  

 A busca pela autenticidade existencial não é algo facilmente conquistável 

porque a existência de cada indivíduo é repleta de decisões vitais que determinam o 

nosso modo de ser no mundo. Desta forma, a existência se apresenta em níveis ou 

estágios que descrevem as opções de cada indivíduo, bem como a sua postura diante da 

vida enquanto existente concreto. Os estágios da existência são três: Estético, Ético e 

Religioso.119 “Essas dimensões correspondem não só às diversas opções feitas pelo ser 

                                                 
117 O estético, o ético e o religioso, enquanto modos existenciais, têm sido descritos como: estádios, 
estágios, estações, estilos, esferas, dimensões, etc. Nesta dissertação optamos pelo termo “estágios”, 
significando etapas pelas quais os seres humanos podem ou não passar. 
118 Cf. DALLE  NOGARE, p. 122. 
119 A divisão da evolução histórica ou o desenvolvimento humano individual em etapas é uma 
característica muito comum na história da filosofia. Podemos ver isso, dentre outros nomes, em Platão, 
Agostinho, Fichte, Schelling e Hegel, como acertadamente observa GOUVÊA. (op.cit., p.10). 



58 
 

humano, como também podem ser vistas como fases vividas por Kierkegaard, 

analisadas e descritas ao longo da sua existência”.120 

 Kierkegaard estabeleceu a distinção entre os três estágios, mas outras 

distinções paralelas aparecem internamente, como os dois tipos de vida estética, que ele 

chamou de imediata e refletida; ou os dois tipos de religiosidade, que ele denominou A 

e B. Em cada uma destas dimensões a auto-relação se dá numa perspectiva distinta: na 

fase estética em pura exterioridade; na fase ética mesclando o exterior com o interior, na 

fase religiosa, esfera da autenticidade, em profunda interioridade onde o eu se relaciona 

com Deus.121  

 Ao falar em estágio, Kierkegaard não tem em vista fases inváriáveis pelas 

quais todas as pessoas passarão; nem são momentos sequenciais e preparatórios para o 

seguinte. Também, “nesse movimento dialético de transição de um estágio para o outro, 

o estágio posterior retém, em germe, por assim dizer, aquilo que foi superado”.122 Cada 

estágio mais elevado é constituído, não pela abolição do inferior mas pela sua 

subordinação. Por exemplo, o indivíduo religioso tem paixões estéticas e entusiasmo 

ético, mas existe nesse estágio uma paixão mais elevada que os limita.123  

Os estágios da vida são inter-relacionados; não se vive um estágio puro. 
Ninguém é exclusivamente estético, ético ou religioso. Os estágios não são 
exclusivos na experiência humana. Não são também cursos através dos quais 
se têm de passar da infância à velhice, mas são métodos através dos quais 
nos colocamos diante da realidade hic et nunc. Note-se, também, que um 
estágio não se transforma em outro; um estágio destrona o outro e esse efeito 
representa uma nova orientação básica na vida do indivíduo. Esse 
“destronamento” não se dá através do intelecto, e sim da vontade.124 
  

 Os níveis ou estágios existenciais expressam essa auto-relação que determina 

o modo de o homem estar no mundo, mas não devem ser pensados em termo de 

continuidade lógica ou seqüência gradual.  Os estágios diferenciam-se entre si não 

quantitativamente, sendo concebidos como acúmulo de saber pela consciência em seu 

desenvolvimento histórico, mas qualitativamente, pois o movimento existencial 

independe da evolução cultural, visto que é sempre dado em relação à estrutura mesma 

do indivíduo enquanto síntese do finito e do infinito. A liberdade representa, portanto, a 

                                                 
120 HUHNE, Leda M. O Irracionalismo de Kierkegaard. Em: RESENDE, Antônio. Curso de Filosofia. 
Rio de Janeiro: Zahar / SEAF, 1998, p. 165.. 
121 Cf. HUHNE, p. 165. 
122 Cf. GILES, p. 16. 
123 Cf. GOUVÊA, p. 212. 
124 Cf. ROSA, p. 159. 



59 
 

própria essência da existência, pois a subjetividade revela a infinita possibilidade do ser, 

que é a liberdade. 

 Como afirmamos anteriormente, a saída de um estágio para o outro só pode 

acontecer através de saltos, ou seja, através de atos de vontade que provocam mudanças 

qualitativas naquele estágio em questão, pois cada nível descreve uma atitude diante da 

vida que só pode ser alterada mediante atos de vontade. Jolivet explica que, para 

Kierkegaard, o salto se opõe à mediação, que é a categoria do contínuo e homogêneo. 

Mediatizar equivale a identificar os contrários, suprimindo as originalidades 

irredutíveis, volatizando o concreto e o existencial em proveito da quantidade. A 

dialética, assim compreendida, volta as costas para a vida e leva à imobilidade. “Na 

dialética hegeliana a diversidade é sempre provisional, a oposição relativa, o conflito 

aparente. O imóvel e homogêneo triunfam sobre o móvel e diverso, o universal sobre o 

individual e o uno sobre o múltiplo”.125  

 Mas na dialética kierkegaardiana o homogêneo cede lugar à heterogeneidade 

e á distinção. A realidade da interioridade é uma dialética contínua sem síntese 

unificadora que remova a tensão, sem cessação do combate existencial, sendo marcada 

pela luta e pelo sofrimento que é resultante de querer ser si próprio. Na síntese hegeliana 

a unidade racional eleva-se acima das contradições que são mediadas e os paradoxos 

são dissolvidos no Absoluto. Kierkegaard, contudo, procura manter a paradoxalidade e a 

contradição da existência como elementos que precisam manter sua distinção. Nos 

Diários ele afirma: 

[No sistema] todo contraste relativo pode ser mediado; [mas a] personalidade 
protestará por toda a eternidade contra a idéia de que contrastes absolutos 
podem ser mediados (e este protesto é incomensurável com a afirmação da 
mediação); para toda a eternidade ela repetirá seu dilema imortal: ser ou não-
ser – eis a questão (Hamlet).126 
 

 Para Kierkegaard, a distinção entre os estágios no caminho da vida 

apontando para um pressuposto que subjaz toda esta reflexão sobre os possíveis modos 

de existência: o homem, além de ser uma criatura finita, é uma síntese paradoxal do 

tempo e da eternidade. A eternidade é o objetivo de sua existência e a diferença 

qualitativa entre os elementos que compõem essa síntese explicam os conflitos 

essenciais e as lutas durante o desenvolvimento espiritual do homem.127 Desta forma, a 

                                                 
125 JOLIVET, p. 171-2. 
126 DP, II 1578.  
127 Cf. GOUVÊA, p. 210. 



60 
 

autenticidade do existente só pode ser verdadeiramente encontrada no estágio religioso 

que estabelece a relação subjetiva com o Absoluto, razão de ser da existência relativa. 

Kierkegaard explica que o estágio religioso é o ponto culminante da existência, por isso, 

o movimento ideal é subordinar o temporal ao eterno, o finito ao infinito.128 

 Para realizar a tarefa de apropriação da atualidade e fatualidade na 

subjetividade, o Indivíduo precisa fazer uma opção decisiva. Tal opção não significa 

posicionar-se em favor desta ou daquela idéia, mas escolher uma forma de existência. 

Essa opção assume a forma de transição, através dos estágios, até que se chegue ao 

reconhecimento da vocação radical situada no âmbito da fé, que requer o salto infinito 

do estágio religioso.129 

 Portanto, o homem tem a possibilidade da escolha existencial, o que situa a 

culpa e a angústia sempre no eu responsabilizando-o diante do eterno. O movimento de 

superação de cada estágio se dá através de uma decisão existencial qualitativa enquanto 

abertura cada vez maior ao Absoluto, fundamento mesmo do existente. Diante do 

indivíduo as principais escolhas existenciais apresentam-se como “ou isto ou aquilo”, 

daí decorrendo a angústia de poder estar no erro. Para existir, a questão mais importante 

para o indivíduo está no fazer. Podemos aqui relembrar as suas palavras que exprimem 

a tarefa que ele tem diante de si:  

O que me falta é, no fundo, ver claramente em mim mesmo o que devo fazer 
e não o que devo conhecer, salvo na medida em que o conhecimento sempre 
precede a ação. Trata-se de compreender o meu destino, de ver o que Deus 
quer propriamente que eu faça, isto é, de encontrar uma verdade que seja 
verdade para mim, de encontrar a idéia pela qual quero viver e morrer.130 
 

 A existência não pode ser pensada de forma distanciada e impessoal. É 

necessário o nosso engajamento prático na dialética da vida, onde cada instante assume 

um significado decisivo que não pode ser desconsiderado, pois o instante é breve e 

temporal, mas traz consigo a decisão e, por isso, tem natureza própria, o instante tem 

valor infinito. 

  

 

 

 

                                                 
128 Ibid. 
129 GILES, p. 15-6. 
130 DP, IA75. 



61 
 

3.2 – A inautenticidade do estágio estético 

  

 Para o nosso filósofo, o estágio inferior na caminhada da existência é o 

estético. Analisando o conceito kierkegaardiano dos estágios, deve ter sido estranho, 

para os contemporâneos de Kierkegaard, lerem que o estágio estético seja aquele que 

ocupa o nível mais inferior da existência. Isto porque o estético é tão abrangente que 

também inclui as conquistas intelectuais mais geniais.131 A razão de Kierkegaard 

classificar o estético como o mais baixo dentre os estágios reside no fato de que, nesta 

esfera existencial, o ser humano está associado ao imediato, ao momentâneo, à ausência 

de compromisso, à busca desmedida de prazer e novidades.  

 Os estetas podem ser talentosos poética, literária ou filosoficamente. O 

ceticismo intelectual, bem como a especulação metafísica, são expressões do estágio 

estético, e representam, na verdade, tentativas para fugir da decisão indispensável para 

se chegar ao estágio ético.132 O esteta pode ser um grande filósofo ou teólogo, 

especialmente aqueles que elaboram grandes sistemas cujo principal mérito e motivação 

é a estética, na tentativa da metafísica de explicar a existência.133 Nesse aspecto, eles 

são igualmente estetas, diferenciam-se dos demais (como o sedutor Johannes) porque 

buscam, no conhecimento especulativo e não na sensualidade, a fundamentação da sua 

existência. O prazer do esteta, num sentido ou noutro, é uma opção de vida. 

  Kierkegaard, sente-se livre para enquadrar até mesmo os filósofos do sistema 

como pertencentes à maneira estética de existir, pois o esteta foge do instante de 

decisão, refugiando-se na efemeridade do prazer imediato, seja sensível ou intelectual. 

Por ser um espectador, o esteta se recusa a escolher e arriscar tudo na sua existência 

enquanto singular. No estágio estético indivíduo e natureza se completam, pois o esteta 

é plenamente dominado pelos sentidos. Ele “sente que, pelo menos idealmente é capaz 

de tudo, é capaz de infinita subjetividade. Mas na realidade só consegue construir um 

mundo ilusório que é negado pelos critérios da própria objetividade”.134 

 O problema é que ele nunca vê que a vida exige de cada um decisão e que o 

existir não se esgota na especulação, mas encontra o seu sentido na ação apaixonada que 

caracteriza a existência concreta repleta de escolhas morais e religiosas. O esteta 

descobre que a sua própria subjetividade lhe nega as pretensões porque não sabe como 

                                                 
131 Cf. GOUVÊA, 211. 
132 Cf. GILES, p.17. 
133 Cf. GOUVÊA, p.212. 
134 GILES, p. 16. 



62 
 

lidar com a amargura, a angústia e o desespero, que o remetem à sua relação originária 

com o absoluto que é Deus. A existência estética leva ao vazio e à vida sem sentido. 

 As obras de Kierkegaard contêm duas descrições da esfera estética. A 

primeira é encontrada no livro A Alternativa (Either/Or) e a segunda em Estações no 

Caminho da Vida.135 Da primeira parte de A Alternativa vem a descrição do estágio 

estético que está traduzida em português como Diário de um Sedutor. Na obra A 

Alternativa (Either/ Or) Kierkegaard conta a história de um editor (Victor Eremita) que 

achou um conjunto de manuscritos numa escrivaninha. Estes manuscritos foram 

supostamente escritos por dois homens: um jovem esteta, chamado “o sedutor” ou 

simplesmente “A”, onde ele exalta o prazer; e o restante foi escrito por um homem 

idoso e moralista, chamado “o Juiz” ou simplesmente “B”, onde ele defende o dever. Os 

escritos de “A” constituem o primeiro volume e os de “B” o segundo.    

 Em sua obra Diário de um Sedutor Kierkegaard descreve a vida do jovem 

sedutor Johannes, que busca conquistar a jovem Cordélia. A vida de Johannes foi “uma 

tentativa constante para realizar a tarefa de viver poeticamente”.136 O tom poético do 

diário impressiona Victor que afirma: 

Possuir ele [o sedutor], na sua pessoa, uma natureza poética que não era, se o 
quiserem, nem suficientemente rica nem suficientemente pobre para 
distinguir entre poesia e realidade. O tom poético era o excedente fornecido 
por ele próprio. Esse excedente era a poesia cujo gozo ele ia colher na 
situação poética da realidade, e que retornava sob a forma de reflexão 
poética. Era este o seu segundo prazer e o prazer constituía a finalidade de 
toda a sua vida. Primeiro gozava pessoalmente a estética, após o que gozava 
esteticamente a sua personalidade. Gozava pois egoisticamente, ele próprio, 
o que a realidade lhe oferecia, bem como aquilo com que fecundava essa 
realidade; no segundo caso, a sua personalidade deixava de agir, e gozava a 
situação, e ela própria na situação. Tinha a constante necessidade, no 
primeiro caso, da realidade como ocasião, como elemento; no segundo caso, 
a realidade ficava imersa na poesia.137 
   

 A descrição da prática do sedutor expõe a característica do esteta, pois o 

prazer constitui a finalidade de toda a sua vida. O sedutor é alguém que busca o prazer 

como a razão do seu viver. Entretanto, é importante ressaltar que, para Kierkegaard, o 

prazer da dimensão estética não diz respeito a alguma maneira peculiar de prazer, mas 

enfoca muito mais a atitude que se dirige de maneira exclusiva ao prazer, mesmo que 

esse prazer seja nobre ou puramente intelectual.  

                                                 
135 Cf. DUNCAN, Elmer H.. Soren Kierkegaard. Waco: Word Books, 1979, p.31. 
136 DS, p. 146.  
137 Ibid., p.147.  



63 
 

 O esteta concentra-se no instante, no agora. Para ele cada instante é o todo. 

Mas, o instante é um reflexo da eternidade no tempo e o esteta vive apenas o 

momentâneo, desconsiderando o eterno e a sua vida se reduz em nada, perdendo-se nos 

sucessivos instantes, no imediato, perde-se nas sucessivas sensações dos momentos 

efêmeros. O esteta se lança de um prazer a outro e tem por finalidade a variação. Ele 

deseja algo que jamais seja o mesmo, ou seja, ele deseja o múltiplo, e quem quer em tais 

condições não só está repartido, senão dividido em si mesmo.138 Por contraditório que 

possa parecer, visto que a alegria e o prazer são buscados e desfrutados a cada instante 

por ele, a vida do esteta não é feliz, porque, apesar de tudo, ele vive na solidão. O 

sedutor segue suas inclinações e foge de qualquer coisa ou evento que possa privá-lo de 

satisfazê-las.   

 Na dimensão estética, portanto, o homem vive sempre voltado para fora de 

si, vivendo em barganha com o mundo real, mas vivendo “num mundo de gaze, mais 

leve, mais etéreo, de uma outra qualidade que a do mundo real.(...) Perder-se assim a 

pouco e pouco, sim, quase desaparecer da realidade, pode ser saudável ou mórbido”.139 

 O esteta, personificado pelo sedutor, vive no mundo dos sentidos e é um 

escravo das suas próprias paixões e concupiscências; busca viver uma vida sem 

sofrimento nem compromisso, procurando extrair da existência o maior prazer que lhe 

for possível. O bom para ele é aquilo que é belo e que satisfaz. No estágio estético o 

homem vive na busca da beleza, do prazer e da felicidade, daquilo que o hoje pode lhe 

oferecer, sem a preocupação com os valores morais. O estágio estético é o território do 

romântico e do hedonista. Na dimensão estética predomina o “gozo contemplativo, a 

impressão sensível, a aisthesis. A sensualidade imediata, a dúvida e, finalmente, o 

desespero, transformam a vida do esteta num vazio de unidade interior, fazem-na 

desordenada, superficial, anárquica, inconsistente”.140  

 Quando isso acontece, o esteta pode entrar em crise de consciência e desejar 

outra forma mais elevada de vida. “A sua vida é um teatro, onde a representação o 

impede de estar consigo mesmo, quer na hora da carência, quer na hora da plenitude. 

(...) [É] uma dimensão da exterioridade, para não dizer da superficialidade, se não fosse 

o trabalho poético. (...) As questões existenciais são ignoradas”.141 Assim, o estádio 

estético é uma reflexão sobre a irreflexão, onde a vontade está refletida apenas no que é 

                                                 
138 Cf. JOLIVET, Régis. Introducción a Kierkegaard. Madri: GREDOS, s/d, p.184.  
139 Ibid. 
140 GIORDANI, Mário C. Iniciação ao Existencialismo. Petrópolis: Vozes, 1997, p.42. 
141 HUHNE, p. 169. 



64 
 

imediato, levando o ser humano à infelicidade. A vida perde o seu sentido, remetendo o 

homem à perda de si mesmo em meio ao sensível, levando-o inevitavelmente à 

melancolia. 

 Como o estágio estético é identificado pela busca do prazer em cada 

momento, ele leva à insatisfação para com a própria existência e remete o indivíduo ao 

anseio por algo mais nobre e mais elevado onde possa fundamentar a sua vida. Mas, 

embora seja uma ilusão, a dimensão estética é o mais natural para o ser humano comum, 

por isso Kierkegaard procurou despertá-los através da comunicação indireta, levando-os 

a fazerem um movimento existencial rumo à autenticidade.  

 Como sabemos, Kierkegaard começou sua carreira como escritor pelas obras 

estéticas, procurando alcançar os seus leitores na dimensão onde eles já estavam. Sobre 

a relação entre existência pessoal e produção estética Kierkegaard foi um autor 

religioso, que começou como autor estético. Por isso, em suas obras heteronímicas 

Kierkegaard procurou levar os seus leitores estéticos a uma insatisfação com o seu 

próprio modo de existir, procurando, ao mesmo tempo, despertá-los quanto à conquista 

da existência autêntica, que não se encontra nesse estágio em que eles se encontram. 

 A saída do estágio estético não pode se dar a partir do uso da inteligência, 

mas tão somente por um ato da vontade, fruto do desespero, pois a vida nessa dimensão 

parece desprovida de sentido, não podendo o esteta encontrar uma resposta aos seus 

anseios enquanto vive fora de si. Portanto, a solução para a superação do estágio 

estético, é o homem se orientar para uma liberdade responsável, porque, embora no 

estágio estético não estejam presentes as distinções éticas e o indivíduo viva na fruição 

de uma existência livre, tal liberdade transforma-se finalmente numa escravidão ao 

sensível e ao imediato.  

 Para sair da dimensão estética, o existente não deve procurar fugir do 

temporal e, sim, em relacionar-se com o Absoluto no meio da própria existência 

temporal. A decisão de aceitar ou rejeitar a passagem para o ético é que irá determinar o 

direcionamento do indivíduo rumo à autenticidade de sua existência. Fugir do temporal 

implica na perda de toda a possibilidade de existir, por isso o “indivíduo pode agarrar-se 

a esse estágio a ponto de não poder mais tomar a decisão indispensável para sair dele, 

decisão que não se faz em função de diversos bens, nem entre o bem e o mal, mas a 



65 
 

decisão consiste em aceitar ou recusar o estágio ético, o segundo momento da dialética 

no caminhar para a existência autêntica.142 

     O estágio estético abre uma porta para o desespero, que não vem de fora, 

mas de dentro do próprio indivíduo. Tal desespero tem sua origem na paralisia da 

vontade, que leva o esteta ao impasse, tornando a vontade incapaz de levar adiante a 

decisão que leva ao estágio ético.143   

 

 

3.3 – A Ironia como zona-limite entre os estágios estético e ético: um passo 

existencial em direção à autenticidade do eu 

  

 No estágio estético o ser humano tem o seu centro fora de si e só conhece 

possibilidade, vivendo no instante. No estágio ético o homem tem o seu centro em si 

mesmo. O ético, impulsionado pelo dever moral, procura manter-se fiel à missão 

confiada a ele pela vida e pela história. Mas a passagem do estético para o ético não se 

dá facilmente. Há três esferas da existência: a estética, a ética e a religiosa, mas existem 

zonas-limite entre o estético e o ético e entre o ético e o religioso. A ironia é a zona-

limite entre o estético e o ético, e o humor, a zona-limite entre o ético e o religioso. No 

Pós-Escrito Kierkegaard afirma: 

As esferas são relacionadas como segue: imediaticidade, senso comum 
finito; ironia, ética com ironia como seu incógnito; humor; religiosidade com 
humor como seu incógnito – e então, finalmente, o essencialmente cristão, 
distinto pela acentuação paradoxal da existência, pelo paradoxo, pela ruptura 
com a imanência, e pelo absurdo.144 
 

 O ironista ou irônico, para Kierkegaard, é aquela pessoa que tomou 

consciência de um eu real e de um eu ideal.145 Isto é, a ironia é o primeiro estágio 

verdadeiramente subjetivo, onde o eu real está envolvido na esfera estética e o eu ideal, 

nesse particular, representaria o ideal da ética como dever-ser, expressando assim toda a 

angústia que brota da tensão entre realidade e idealidade na esfera do ser. Os que estão 

nessa zona-limite vivenciam de maneira contínua as contradições entre as 

particularidades da vida finita em relação à exigência ética infinita. O ironista pode 

aparecer perante os outros como já estando no estádio ético, mas isso se torna 

                                                 
142 Cf. GILES, p. 17. 
143 Ibid, p.18. 
144 CUP, 531ss. 
145 Cf. GOUVÊA, p. 213. 



66 
 

reconhecível pelo fato de que ele ainda não fez o movimento do infinito (que representa 

a passagem para o ético).  

 Para Kierkegaard, ele ainda não é ético pelo fato de relacionar-se em si 

mesmo com a exigência absoluta. A distinção entre o estético e o ético nesse aspecto é 

que o estético tem o centro da realidade fora de si nas coisas e pessoas, tornando-se 

outro; ao passo que, aquele que vive no ético tem esse centro em si mesmo, na lei moral 

dentro de si, que o leva ao dever e fidelidade a si mesmo. Neste particular, Sócrates era 

um homem ético, vivendo na fronteira do religioso, por isso mostrou estar mais acima 

do que o ético comum, pois em sua existência encontrava-se algo muito semelhante à 

fé.146 Segundo Kierkegaard, a ironia é: 

a unidade da paixão ética, que acentua, infinitamente na interioridade o 
próprio eu, em relação à exigência ética – e de cultura, que exteriormente, 
faz abstração infinita do eu próprio como uma coisa finita a mais entre todas 
as coisas finitas e singularidades. Esta abstração tem por efeito que ninguém 
observe o primeiro eu, é aí precisamente que reside a arte e é nisto que está 
condicionada a acentuação infinita deste eu.147 

 
 Isso quer indicar a atitude das pessoas, em sua maioria, que se esforçam por 

ser qualquer coisa quando estão sendo observadas pelos outros. Mas em seu interior, 

eles não têm desejo algum de acentuarem seu próprio eu. É justamente no sentimento de 

inadequação do espírito diante da efemeridade do prazer momentâneo, que é uma fuga 

de sua própria finitude, que o indivíduo sentir-se-á impelido ao salto existencial que 

leva ao estágio ético. Conforme explica Giles, é só ao preço do desespero estético que o 

Indivíduo pode entrar no estágio ético.  

 É no desespero profundo que o indivíduo tomará a consciência necessária 

para abandonar a atitude de espectador da realidade. E é nessa etapa que ele pode 

reconhecer e aceitar a sua própria culpa, deixando de pretender agir como se a vida 

fosse um jogo. Assim, o indivíduo começará a descobrir que a verdadeira liberdade 

implica na dependência espiritual.148 Para Kierkegaard, a aparente liberdade do estágio 

estético revela-se, mais cedo ou mais tarde, como uma escravidão, pois o instante 

estético é o que há de mais distante do instante da eternidade.149 

 

 

                                                 
146 Ibid. 
147 Ibid. 
148 GILES, p. 17. 
149 Ibid., p.18. 



67 
 

3.4 – A inautenticidade do estágio ético 

 

 Para Kierkegaard, o estágio ético apresenta-se como relativamente mais 

consistente do que o estético, porque o indivíduo reconhece a sua culpa que gera um 

desespero profundo de cuja consciência o eu necessita a fim de deixar de ser um 

espectador da existência. Mas, nesse estágio o eu ainda não é ele mesmo porque o eu se 

dissolve no geral, no universal que se concretiza no dever e que lhe rouba a sua 

individualidade. O universal precede a singularidade e a coletividade absorve o 

indivíduo. O estágio ético acarreta o aprofundamento do conflito entre exterioridade e 

interioridade. Esse estágio tem como característica a ação e, nele, o homem guia-se de 

acordo com a razão. O homem exerce  forte controle sobre si mesmo e vive de acordo 

com as leis e costumes, vive de acordo com o dever. A liberdade do ético consiste na 

escolha do dever, e no dever Kierkegaard identifica o que é universal, pois o dever 

aplica-se a todos. 

A personalidade é o “absoluto”, é “seu próprio fim e objetivo” (...) O sujeito 
ético é retratado como aquele que vê a si mesmo como um “objetivo” e uma 
“missão”. Ao contrário do homem estetizante, continuamente preocupado 
com o externo, sua atenção dirige-se a sua própria natureza, a sua realidade 
substancial como ser humano com tais e tais talentos, inclinações e paixões, 
sendo que estas permanecem sob seu controle.(...) Um homem [nesse 
estágio] chega a reconhecer não apenas o que ele é empiricamente, mas o 
que ele verdadeiramente aspira se tornar.150 
 

 Em outras palavras, o representante do estágio ético tem em mente um “eu” 

ideal. Assim, nessa esfera predominam o dever e a obediência, tendo como resultado a 

liberdade e a estabilidade. A forma mais comum do ético é o empregado honesto e leal, 

bem como o esposo dedicado à esposa e aos filhos. Mas, nesse estágio o dever é 

absolutizado e  a vida passa a ser vista como tendo por fim a virtude e não a relação 

pessoal com Deus. Neste estágio o indivíduo é conscientizado das suas falhas, mas nada 

lhe confere a existência que ele anseia.  

 O sujeito ético é retratado por Kierkegaard como aquele que se vê a si 

mesmo como uma missão. O ético assume a responsabilidade por si mesmo, suas 

paixões são encaradas como um desafio, seu autoconhecimento é uma reflexão sobre si 

mesmo. O ético nutre uma concepção de si mesmo fundada numa compreensão pessoal 

de suas potencialidades. O que importa para ele é levar adiante os seus projetos, pois ele 

                                                 
150 GARDINER, p.58. 



68 
 

acredita que será julgado apenas pela sua força de vontade e pela sua sinceridade, não 

tanto pelas suas consequências.151 

 A abordagem kierkegaardiana do ético lembra a moral kantiana que enfatiza 

a liberdade e a independência da consciência moral, objetivando um indivíduo sujeito às 

exigências que derivavam de sua natureza como ser autônomo, autodirecionado. Do 

ponto de vista kantiano o valor moral dependia somente da qualidade da vontade do 

agente; a sua intenção motivadora era o que realmente importava e não os 

necessariamente os resultados alcançados. Não importavam o sucesso ou o fracasso, 

mas a qualidade da motivação. Os éticos dirigem as suas vidas pela razão e, mesmo que 

possam ter alguns prazeres como meta, eles sempre atentam para dirigirem seus desejos 

de acordo com o que é socialmente aceitável. É importante ressaltar que os prazeres do 

ético não estão em conflito com as leis da sociedade nem vão de encontro ao que é 

racional. 

 No estágio ético, o Indivíduo é responsável, mas não pode esquivar-se do 

universal, ou seja, da forma de existência que a sociedade lhe impõe. Nesse estágio, o 

Indivíduo se realiza como personalidade individual, mas pertencente ao geral histórico e 

social. O ético faz o que todo mundo faz ou deveria fazer, repetindo voluntariamente 

aquilo que visto exteriormente parece uniforme e impessoal. O sujeito ético, apontado 

por Kierkegaard, também se aproxima da abordagem hegeliana da eticidade: 

O ético crê que o eu, cujo desenvolvimento é a tarefa do indivíduo, não deve 
ser pensado como existindo “em isolamento”, da maneira que imaginam 
certas doutrinas “místicas”; ele permanece em “relações recíprocas” com seu 
entorno público e suas condições de vida. O eu que o indivíduo procura 
efetivar é “um eu social,  cívico”, e não  abstrato, que “se acomoda em todo 
lugar, e portanto em lugar nenhum”.152 
 

 Em Temor e Tremor, Kierkegaard procura mostrar que a moralidade está 

situada no geral. O ético estabelece a moral como princípio norteador de sua conduta e 

como fim de sua ação e é aplicável a cada instante.  

[Tal moralidade] repousa imanente em si mesma, sem nada exterior que seja 
o seu telos sendo ela mesma telos de tudo o que lhe é exterior; (...) Tomado 
como ser imediato, sensível e psíquico o Indivíduo é o Indivíduo que tem o 
seu telos no geral; a sua tarefa moral consiste em exprimir-se 
constantemente, em despojar-se do seu caráter individual para alcançar a 
generalidade. Peca o Indivíduo que reivindica a sua individualidade frente ao 
geral, e não pode reconciliar-se com ele senão reconhecendo-o.153 

                                                 
151 Ibid, p.59. 
152 GARDINER, p. 62. 
153 TT, p. 283. 



69 
 

   
 De acordo com Kierkegaard, o estágio ético ainda não é o da existência 

autêntica, pois as normas éticas tornam o homem cada vez mais consciente de sua 

imperfeição. Já que nesse estágio o indivíduo busca afirmar a identidade entre a 

interioridade e a exterioridade, ou seja, a necessidade da revelação de si mesmo e da 

realização do dever concreto, categoria do geral, “o estádio ético, em vez de se 

fundamentar em idéias abstratas, aprofunda a consciência do conflito real entre o 

universal e a interioridade da subjetividade em preparação para o estádio religioso”.154  

 Assim como no estágio ético, podemos ver que permanece o melhor do 

estético, no religioso permanece o melhor do ético: a devoção ao dever e a relação 

individual com ele. O problema para Kierkegaard, é que o ético não dá a Deus o lugar 

merecido, subordinando o Absoluto ao dever. Mas para Kierkegaard está em jogo o 

dever para com Deus que pode, como no caso de Abraão, se chocar com a lei moral. 

 Segundo Kant, a fundamentação da religião acha-se na moral e não o 

contrário, segue-se que a moral não tem necessidade alguma da religião como 

fundamento. É verdade que na Crítica da Razão Prática Kant demonstrou ser a 

existência de Deus algo postulado a partir da lei moral dentro de cada ser humano, mas 

o lugar de Deus ficou sendo relegado a uma hipotética vida após a morte: “A moral, que 

assenta no conceito do homem enquanto ser livre, obrigando-se por isso mesmo, por sua 

razão, a leis incondicionadas, não necessita nem a idéia de outro Ser, superior a ele, para 

tomar conhecimento do seu dever, nem a de outro móvel que não seja o da própria lei, 

para observá-lo”.155  

 A Religião Dentro dos Limites da Simples Razão está dividida em quatro 

partes: a primeira sobre o mal radical ou pecado original, a segunda sobre a vida e obra 

de Cristo, a terceira sobre a Igreja Invisível, e a quarta sobre a Igreja como Instituição. 

Kant tenta justificar a religião perante a razão, destacando que a única verdadeira 

religião é a moral. A religião revelada é imposta e conduz à servidão, fora do âmbito da 

boa conduta, tudo aquilo que tipifica a relação do homem com Deus revela-se como 

ilusório e falso.  

 A esse respeito Urbano Zilles afirma: “A questão da essência do cristianismo 

esvazia-se em simples idéia humana, num cristianismo sem Cristo e sem Igreja, sem 

                                                 
154 GILES, p. 17, 21. 
155 KANT, Immanuel. A Religião Dentro dos Limites da Simples Razão. Lisboa : Edições 70, 1992, p.21.  



70 
 

história da salvação”.156 Com isso, mais uma vez, Kant buscava uma fundamentação 

não-teológica para a moralidade. Assim, Kant caracteriza a Religião como o 

conhecimento de todos os deveres como mandamentos de Deus. Ele afirma: 

Segundo a religião moral (e, de todas as religiões públicas que jamais 
existiram, só a religião cristã tem esse caráter), é um princípio fundamental 
que cada qual deve fazer o possível, na medida de suas forças, para tornar-se 
um homem melhor; e só se não tiver enterrado o seu talento congênito 
(Lucas 14,12-16), e se houver empregado a sua disposição originária ao bem 
para tornar-se melhor, é que poderá esperar uma colaboração do alto para 
completar o que não está em seu poder.157 
 

 Estabelecendo uma ponte entre o pensamento religioso de Kant e o de 

Kierkegaard, podemos observar que para este, a religião, enquanto relação do homem 

com Deus, não poderia ser identificada com a moralidade nem com o dever ético. Para 

Kierkegaard, a religião, enquanto relação com o absoluto, situava-se acima de qualquer 

religião natural, mesmo a kantiana com sua ética do dever, ou seja, para Kierkegaard a 

vida religiosa é superior à vida ética.  

 No estágio ético é possível que o indivíduo sinta-se numa auto-suficiência 

total, embora consciente de sua incapacidade de cumprir plenamente a lei. Por isso este 

nível pode se constituir num empecilho para que o indivíduo salte para o estágio 

religioso. No nível ético, o indivíduo se realiza como personalidade individual embora 

no interior de um conjunto sócio-histórico geral, e é aqui que se aprofunda o conflito 

entre a interioridade da subjetividade e o universal, preparando o indivíduo para o 

estágio religioso. 

No estágio ético, o Indivíduo torna-se consciente de ser responsável, mas por 
outro lado, torna-se consciente do peso do universal, isto é, da necessidade 
de assumir a forma de existência que a coletividade lhe impõe, pois ele é 
submisso á lei em toda a sua generalidade. Porém o estádio ético não pode 
ser senão um lugar de passagem, pois é apenas um estágio preparatório para 
um estágio mais alto que será, por sua vez, a negação radical do estágio 
ético.158  

  

 O que acontece é que, no estágio ético, embora vejamos superioridade 

existencial em relação ao estético, o indivíduo no propósito de obedecer à lei moral 

acaba se tornando cada vez mais consciente das suas falhas. O ético é Indivíduo, mas 

subordinado ao geral, seja este concebido como histórico ou social. 

                                                 
156 ZILLES, Urbano. Filosofia da Religião. São Paulo: Paulinas, 1994, p.59. 
157 KANT, p. 76. 
158 GILES, p.20. 



71 
 

 Esta é a dimensão onde floresce o importante e necessário conflito entre o 

universal e o particular, entre a exterioridade e a interioridade, entre o que se é e aquilo 

que se deve ser. Mas o estágio ético, torna-se, justamente por isso, um terreno propício, 

ainda que desvanescente, uma preparação adequada para que o existente desespere de si 

mesmo, desistindo de ser o seu próprio redentor e se lance, num “salto” com o intelecto, 

a emoção e a vontade na direção daquele que é o fato e a exceção absoluta: Deus. 

 

 

3.5 – Aquém da autenticidade: o humor como zona-limite entre o ético e o religioso 

 

 Segundo Kierkegaard, o humor se encontra entre o ético e o religioso. Não 

devemos entender a categoria do humor kierkegaardiano com o uso comum do termo. 

Gouvêa explica esta categoria do humor da seguinte forma: 

Humor, em Kierkegaard, é um termo técnico e, apesar das evidentes 
relações, seu sentido não deve ser identificado com o sentido ordinário da 
palavra. Este humorista kierkegaardiano, esta pessoa que adotou o humor 
como uma forma de existência, é a pessoa que aprendeu a sorrir para a vida. 
O humorista acredita que é possível sorrir perante o sofrimento, a culpa, e a 
contradição porque ele acredita que é virtualmente impossível que eles sejam 
realmente sérios. Por isso, ele transcendeu, de certa forma, a estação da 
ética.159 
 

 Para Kierkegaard, o humorista distingue-se do trágico no seguinte: embora 

ambos tenham como ponto de partida a contradição, o trágico a expressa de forma 

sofredora, enquanto o cômico a expressa sem dor. A percepção do trágico leva ao 

desespero de querer livramento, enquanto o cômico, como que não domiciliado em 

qualquer esfera da existência, não se desespera por ter o meio de safar-se.160     

 Assim, Kierkegaard vê no humorista (segundo a sua maneira de entender 

essa categoria) o ser humano que, diante das pressões da infinitude ética sobre as 

limitações de sua finitude humana, e, na conseqüente percepção da inevitabilidade do 

sofrimento humano em si mesmo e ao seu redor, procura ignorá-lo, escondendo a sua 

tristeza existencial sob um otimismo quanto ao futuro. Diz ele: 

[O ético pode ingressar no estágio humorista devido ao] movimento pelo 
qual coloca sua vida voltada para o exterior, inteiramente em conexão com a 
exigência infinita da ética.(...) Para não se deixar perturbar pelo finito, por 
tudo o que há de relativo no mundo, o homem ético coloca o cômico entre 

                                                 
159 GOUVÊA, p.218-9. 
160 CUP, tradução de REICHMANN, p. 161. 



72 
 

ele e o mundo e, assim, garante-se contra a eventualidade de tornar-se ele 
mesmo cômico pela incompreensão ingênua de sua paixão ética.161 

  
 Notemos que, as duas zonas-limite da ironia e do humor se constituem em 

avanços, embora ainda tímidos, na compreensão existencial do indivíduo frente a si 

mesmo e ao mundo ao seu redor. Elas representam uma volta do eu sobre si mesmo em 

reflexão subjetiva e gradativamente angustiante. Tanto o ironista quanto o humorista 

estão se distanciando dos seus pares em questão. O ironista já não se sente tão à vontade 

em meio ao sucedâneo dos prazeres estéticos e o humorista percebe de forma 

terrivelmente desesperadora que é incapaz de corresponder às exigências infinitas do 

dever-ser.  

O humorista coloca continuamente (...a cada hora do dia, onde esteja, pense 
ou faça) a representação de Deus em conexão com qualquer outra coisa e faz 
nascer a contradição – mas não se relaciona com ele mesmo na paixão 
religiosa (...) para com Deus, gostando de gracejar e, no entanto, profundo, 
ele se transforma num lugar de passagem para todo este tráfico, mas não se 
relaciona, porém, ele mesmo com Deus. O religioso faz a mesma coisa, 
coloca a representação de Deus em conexão com tudo e vê a contradição, 
mas em seu interior relaciona-se com Deus.162 
  

 No fundo, para Kierkegaard, o humor está presente em todas as etapas que 

antecedem o religioso, porque o humor se constitui numa reação à contradição presente 

na realidade e no próprio indivíduo (dependendo do estágio no qual ele se encontra). 

Diz ele: “A imediação [estágio estético] tem o cômico fora dela. A ironia tem o cômico 

nela. O homem ético, que tem a ironia como incógnito, pode novamente ver o cômico 

na ironia, mas não é justificado vê-lo senão quando deixa de se ater ao ético, não o 

vendo pois senão de uma maneira sempre evanescente”.163 

Em seu interior um religioso não é um humorista. Ao contrário, está 
preocupado de uma maneira absoluta com sua relação com Deus. Ele não 
coloca, pois, o cômico entre ele e os outros para torná-los ridículos ou para 
zombar deles (uma tal direção para o exterior afasta-se do sentimento 
religioso), mas como, pelo fato de que o verdadeiro sentimento religioso 
consiste na interiorização oculta, não ousa exprimi-lo exteriormente, com o 
que ela seria profanada.164 
 

 Tanto a ironia quanto o humor podem, ao mesmo tempo, aprisionar o 

indivíduo roubando-lhe a vontade que leva ao salto existencial que necessitam. São 

                                                 
161 Ibid, p. 155. 
162 CUP, tradução de Reichmann, p.156.  
163 Ibid, p.162. 
164 Ibid, p.157. 



73 
 

posturas superiores aos estágios de onde procedem e, onde ainda se encontram, embora 

se sintam inadequadamente situados em meio à sua dimensão em particular. Para eles é 

preciso continuar, é preciso algo mais que lhes sacie a fome e sede da existência 

autêntica. Desta forma, o humorista mesmo estando além do ético, ainda assim, está 

aquém do religioso, pois ainda não cedeu à força evidente da sua subjetividade e à voz 

do absoluto que lhe fala na alma em meio ás contradições da vida. 

 

 

3.6 - A Suspensão Teleológica da Ética e o salto para o Estágio Religioso  

 

 A passagem do ético para o religioso não é resultado da reflexão, mas se dá 

num salto sem nenhuma garantia de sucesso humanamente falando. Isso só acontece 

quando o indivíduo desespera de toda tentativa de dar um sentido à existência através 

dos dois estágios anteriores. Como sabemos, o mais conhecido argumento de 

Kierkegaard está baseado na história bíblica de Abraão. Como mencionamos 

anteriormente, em Temor e Tremor Kierkegaard analisa o salto do estágio ético para o 

religioso através da história bíblica de Abraão e seu filho Isaque. Temor e Tremor foi 

publicado em 1843 e está dividido em torno de três questões: (a) Pode haver uma 

suspensão teleológica da moralidade?; (b) Pode haver um dever absoluto para com 

Deus?; (c) Pode ser justificada moralmente a atitude de Abraão ao esconder suas 

intenções de sua esposa, de seu empregado mais fiel e do próprio Isaque? 

 No início da obra, antes da exposição das questões descritas acima, 

Kierkegaard expõe o seu propósito a ser extraído da história que é falar sobre a relação 

entre razão e fé, mostrando que, no estágio da fé, existe a primazia da individualidade 

perante a razão moral. Deus exige de Abraão que sacrifique o seu filho. Abraão tem de 

fazer a escolha entre o ser racional e ético ou obedecer à ordem de Deus. Confiante no 

poder de Deus, Abraão escolhe o absurdo, escolhe a fé. Para ele, “A fé é um paradoxo 

que não pode ser reduzido a qualquer raciocínio, pois ela principia exatamente lá onde 

termina a razão”.165  

 A história bíblica de Abraão conta que um dia Deus ordenou que ele 

sacrificasse  o seu filho Isaque como uma oferta. Abraão e Isaque viajaram três dias até 

o Monte Morija, mas ninguém sabia do seu propósito a não ser o próprio Abraão. Ao 

                                                 
165 GILES, p. 28. 



74 
 

chegarem ao topo da montanha, Abraão fez um altar de pedras, colocou ali seu filho e 

tomou o cutelo para matá-lo. Então, Deus mandou que ele parasse pois sua fé fora 

provada verdadeira. Deus lhe deu um cordeiro para ser sacrificado no lugar de Isaque e 

eles desceram o monte e voltaram para sua casa. Muitas poderiam ser as explicações 

para tal ato de Abraão, mas permanece o fato de que ele ou seria um servo obediente a 

Deus ou um assassino, pois sua ação não encontrava qualquer fundamentação racional. 

Como afirma Kierkegaard:  

Do ponto de vista moral, a situação de Abraão para com Isaque simplifica-se 
dizendo que o pai deve amar o filho mais do que a si próprio. No entanto, a 
moralidade comporta dentro da sua esfera  vários graus; trata-se de saber se 
encontramos nesta história uma expressão superior de moralidade capaz de 
explicar, moralmente, a conduta de Abraão e de o autorizar moralmente a 
suspender o seu dever moral para com o filho sem, no entanto, sair da 
teleologia deste domínio.166 

 
 Isso não significa que Abraão tem diante de si dois códigos de ética. Ele tem 

diante de si o infinito. Não há para ele o recurso da razão. Tudo está em suspenso, 

menos a sua relação com Deus. “Tal o paradoxo que o impele até ao extremo e que não 

pode tornar inteligível a ninguém, porque o paradoxo consiste em que se coloca como 

Indivíduo numa relação absoluta com o absoluto”.167 Ele não está na posição do herói 

trágico que tem como escolher entre valores. A única coisa que Abraão tem diante de si 

é a sua fé. Não há qualquer justificativa ética para o seu ato, pois eticamente ele nada 

mais seria do que um assassino. A ação de Abraão encontra sua razão no absurdo da fé e 

na fé ele vai além da razão e da ética. Em sua fé, ele teme e treme. 

 Aqueles que vivem no estágio ético não podem entender Abraão em sua 

motivação. Analisando o mesmo relato de Abraão, Kant, em seu livro A Religião nos 

Limites da Simples Razão, defendia que, quando uma ordem supostamente divina 

entrasse em conflito com um juízo moral que nos parece intrinsecamente certo, 

devemos ter a clara opção de nos recusar a conferir tal ordem a Deus. Essa, segundo 

Kant, seria a opção que, no caso descrito, um indivíduo consciencioso teria natural e 

corretamente escolhido.168 

 Referindo-se a isso, Kierkegaard escreveu: “Se digo, segundo esta relação, 

que é um dever amar a Deus, enuncio uma simples tautologia, sendo aqui tomado Deus 

                                                 
166 TT, p. 285. 
167 Ibid. p.288. 
168 Ibid.,p.68. 



75 
 

no sentido totalmente abstrato de divino, de geral, de dever”.169 No estágio religioso, 

Deus é a norma do Indivíduo; Ele é a exceção originária absoluta que justifica todas as 

demais exceções. É em função de Deus e, nessa relação com Ele, que as categorias 

éticas são suspensas, numa união entre autonomia e heteronomia. 

 Kierkegaard cita os casos de Agamêmnon, Jefté e Brutus como exemplos de 

atos parecidos com o de Abraão, mas esses agiram ainda na esfera da moral, agiram no 

cumprimento de um dever que domina heroicamente a dor. Para o herói trágico, toda a 

expressão da moralidade tem o seu telos numa expressão superior da moral, mas essa 

relação está limitada entre pai e filho ou filha e pai, cujo sentimento em dialética se 

refere à idéia de moralidade. Por isso, não se trata de suspensão teleológica da 

moralidade em si mesma. “De qualquer modo não se segue daí que a moral deva ser 

abolida, mas recebe uma expressão muito diferente, a do paradoxo, de forma que, por 

exemplo, o amor para com Deus pode levar o cavaleiro da fé a dar ao seu amor para 

com o próximo a expressão contrária do que, do ponto de vista da moral, é o dever”.170  

 Abraão, em sua individualidade, ultrapassa em seu ato o estágio moral 

porque tem para além disso um telos diante do qual esse estágio é suspenso.171 Não agiu 

para salvar uma nação, nem para defender uma ideologia, nem para acalmar os deuses 

irados. Na conduta de Abraão não há a participação no geral, que pressuporia o amor ao 

filho como dever moral.  

(O herói trágico) é absolvido, a seus próprios olhos, pelo fato de que mesmo 
realizando seu terrível ato ele permanece no âmbito da ética universal. 
Qualquer que seja a dor que isso lhe cause, por profundos que sejam seus 
sentimentos pessoais de perda e remorso, ele sabe que está agindo de acordo 
com as exigências de um objetivo geral ou princípio aceito que consegue 
compreender e que tem prioridade sobre todas as outras considerações. 
Assim, diante das circunstâncias que enfrenta, ele pode legitimamente 
esperar simpatia e respeito dos que o circundam (...) Ele, afinal, é capaz de 
“regozijar-se na segurança do universal”, sabendo que o que faz pode ser 
defendido em termos que todos, incluindo suas vítimas, estão em condições 
de compreender.172 
 

  Abraão age por amor a Deus e por amor de si mesmo como crente. “Por 

amor de Deus porque este exige essa prova de fé; e por amor de si mesmo para dar a 

prova”.173 Tal situação constituiu-se numa tentação ou prova. Geralmente, o objetivo da 

                                                 
169 Ibid.,p.292. 
170 TT, p.293. 
171 Ibid. 
172 GARDINER, p. 66. 
173 TT, p.286. 



76 
 

tentação é desviar o homem do dever, mas nesse caso, a tentação passa a ser a moral 

que busca impedir Abraão de sacrificar seu filho, realizando assim a vontade explícita 

de Deus. O dever para Abrão passou a ser o cumprimento da vontade de Deus.174 

Abraão vive num estágio distinto do ético. Os éticos estão vivendo a partir de uma 

perspectiva universal ou social, enquanto que Abraão isola-se na individualidade do seu 

ato, isola-se em si mesmo pois não pode falar. Se fala exprime o geral, mas se cala, 

ninguém o pode compreender. Expressando-se no geral, Abraão pode apenas falar de 

dúvida religiosa, porque lhe falta expressão mais alta, vinda do geral, que esteja acima 

do geral que ele ultrapassou. 

 Abraão não encontra satisfação em simplesmente rejeitar o ético, pois ele 

tem plena consciência do seu dever moral familiar, enquanto pai. Somente o homem 

que leva a sério o estágio ético pode ter o direito de fazer o salto para o estágio 

religioso. Mas, o religioso, entende que há uma outra realidade diante da qual tem de 

escolher na renúncia ao que é finito e temporal. Na fé, o Indivíduo coloca-se acima do 

geral numa relação absoluta com o Absoluto, quando o Indivíduo reconhece que a 

resolução dos grandes problemas da existência não pode ser encontrada nos estágios 

estético ou ético. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
174 Ibid. 



77 
 

CAPÍTULO 4 

 

A AUTENTICIDADE EXISTENCIAL DO ESTÁGIO RELIGIOSO 

 

 

 Para Kierkegaard, todo aquele que não está no estágio religioso não é ele 

próprio, porque não é singular, não fez essa conquista, encontra-se em outros estágios 

da existência: o estético ou o ético. É preciso, entretanto, que o homem seja ele mesmo 

totalmente e verdadeiramente. E isso só acontece quando o eu se encontra perante Deus 

na solidão de sua individualidade, que é a dimensão da fé. 

 Kierkegaard situa Abraão num estágio superior ao ético porque a vida moral, 

embora superior à estética, ainda se encontra na impessoalidade das regras universais. 

Abraão, por outro lado, destaca-se como indivíduo particular que recebe a ordem de 

Deus em sua solidão e particularidade. A fé situa-se exatamente no âmago dessa relação 

paradoxal onde o indivíduo é maior do que o universal e lhe é superior. A justificação 

do indivíduo se dá apenas perante Deus e perante ninguém mais. O homem religioso é o 

“cavaleiro da fé” que caminha numa estrada solitária e estreita.  

 Obviamente, Kierkegaard está traçando um paralelo com a sua trajetória de 

vida. O homem do estágio religioso tem a consciência de estar, em sua finitude e 

singularidade, perante Deus. Ele teme e treme, porque existir é estar lançando-se 

continuamente, é um arriscar-se por inteiro a fim de salvar o próprio eu, pois a fé nunca 

será conquistada de uma vez por todas. O estágio religioso implica em uma luta 

permanente frente à dúvida e à incredulidade. A fé nunca será algo invulnerável, ao 

contrário, ela mantém uma dialética constante com a dúvida. Porém, é nesse estágio que 

o absurdo se torna realidade, e o impossível se torna possível. O ato de vontade que leva 

o homem ao estágio religioso é a fé e esta é por sua própria natureza um paradoxo. 

 No estágio religioso a luta pela interioridade não se dá sem riscos. Por isso, 

cada indivíduo existente não se encontra diante de algo que possa ser conquistado de 

uma vez por todas, mas diante de uma condição sem garantias que requer o empenho 

pessoal, comprometido e constante. Ser si mesmo e não outro, vivendo autenticamente, 

é assumir a vida como própria com todas as suas possibilidades, dando espaço para 

tornar-se aquilo que se é e em sua constituição e vocação, ao mesmo tempo, um ser 

humano renovado a cada dia. 

 



78 
 

4.1 – Angústia e Desespero como possíveis prelúdios da existência autêntica 

 

 

4.1.1 – Angústia 

 

 No seu livro O Conceito de Angústia, Kierkegaard apresenta a inter-relação 

entre o pecado, categoria do espírito, e a angústia existencial. Este livro 

importantíssimo, é apresentado por um dos seus pseudônimos (Vigilius Haufniensis) 

como “apenas um esclarecimento psicológico, que antecede o problema do pecado 

original”.175 E o que é a angústia? Para responder, Kierkegaard se volta para o relato 

bíblico da “queda” de Adão (que é um salto qualitativo). A angústia encontra a sua 

origem ainda no Jardim do Éden, antecedendo o pecado original – o erro de Adão - a 

partir do qual passou a fazer parte da existência humana: 

A inocência é ignorância. Inocente, o homem ainda não está determinado 
como espírito, ainda que a alma conserve uma unidade imediata com o seu 
ser natural. Nele, ainda o espírito sonha. Tal interpretação está inteiramente 
de acordo com a Bíblia, que, não concedendo ao homem em estado de 
inocência a capacidade de discernir entre o bem e mal, condena todas as 
meritórias fantasias católicas. Em tal estado, existe calma e descanso; 
porém existe, ao mesmo tempo, outra coisa que, entretanto, não é 
perturbação nem luta, porque não existe nada contra que lutar. O que existe 
então? Nada. Que efeito produz, porém, este nada? Este nada dá nascimento 
á angústia. Aí está o mistério profundo da vida: é, ao mesmo tempo, 
angústia. Sonhador, o espírito projeta a sua própria realidade, que é um 
átimo, e a inocência vê sempre e sempre, diante de si, este nada.176      

 

 Kierkegaard situa a angústia como categoria mesma do espírito humano 

sonhador ao ver diante de si o nada. A questão está relacionada ao surgimento da 

angústia. Ela surge porque o ser humano é uma síntese do psíquico e do corpóreo. Mas, 

como ele vai discorrer também ao tratar do desespero, essa síntese  torna-se 

inconcebível se os dois termos não forem unidos num terceiro – o espírito. Enquanto 

inocente, o homem não era um animal, pois se o fosse jamais chegaria a ser humano. O 

elemento espírito já se acha presente, mas apenas como imediato, como espírito 

sonhador.177 A presença do espírito já na inocência, é um poder inimigo que perturba a 

relação entre corpo e alma, mas ao mesmo tempo é um poder amigo porque tende para 

                                                 
175 CA, p.7. 
176 Ibid, p.45. 
177 Ibid, p.47. 



79 
 

dar consistência à constituição mesma da relação. O que acontece é que, a forma pela 

qual o espírito relaciona-se consigo mesmo e com a sua condição, se dá como angústia.  

O espírito não pode estar contente  com ele mesmo, nem apreender-se, 
enquanto o seu eu se conservar exterior a si mesmo; menos ainda o homem 
pode naufragar na existência vegetativa, visto que se determina como 
espírito, o fugir à angústia não é possível porque a ama; porém, amá-la 
realmente, do mesmo modo não, porque foge dela.178 
 

 A abertura do homem às possibilidades, como no caso de Adão, gera a 

angústia que surge do exercício da liberdade e da experiência do limite. O ser humano é 

defrontando com a angústia tal qual numa “vertigem dos possíveis”. Com isso, ele 

estabelece que o ser humano não é um ser “dado”, mas pura possibilidade que não está 

direcionada para algum objeto em particular. Esta é a angústia do nada que é a marca da 

existência humana. Mas Kierkegaard faz distinção entre angústia objetiva, que é o efeito 

do pecado na esfera não-humana do ser, e a angústia subjetiva, que é a vertigem da 

liberdade. Mas, como surge esta vertigem?  

[Esta vertigem]...surge quando, ao desejar o espírito estabelecer  a síntese, a 
liberdade imerge o seu olhar  no abismo das suas possibilidades e agarra-se 
à finitude para não soçobrar. Em tal vertigem a liberdade afunda. (...) No 
mesmo momento, contudo, tudo se modificou, e quando a liberdade se 
levanta, acha-se culpada. Entre esses dois momentos é que se verifica o 
salto, não explicado e sem explicação por qualquer das ciências.(...) No 
homem que veio depois de Adão, a angústia é mais refletida. Em outras 
palavras, o nada que era objeto da angústia como que se torna sempre mais 
alguma coisa.179 
 

 O objeto da angústia é o nada que conscientiza o homem dos seus limites, 

na experiência angustiante da liberdade. Logo, a angústia ressalta a nossa limitação e a 

nossa liberdade, expressões mesmas da síntese que somos nós. A angústia que daí 

resulta é sempre a “minha” angústia, já que o pecado, conhecido subjetivamente só por 

mim, torna-se o princípio que demarca a minha individualidade. Tal reconhecimento 

pode fazer brotar, de forma amiga ou hostil, a consciência da falta de sentido da 

existência humana fora da relação com aquele que estabeleceu a síntese do eu. A 

angústia aponta para a possibilidade de superação do limite na dimensão da fé. Portanto, 

a angústia pode tornar-se num prelúdio, numa preparação, para que o existente caminhe 

na busca de sua autenticidade enquanto síntese do finito e do infinito. 

 

                                                 
178 Ibid, p.47. 
179 Ibid, p.66 



80 
 

4.1.2 - Desespero 

   

 No seu livro Desespero Humano, o autor Anti-Clímacus (Kierkegaard) 

discorre sobre a categoria do desespero, à qual ele chama de “doença mortal”. O 

desespero, assim como o pecado, é uma categoria do espírito que no homem é uma 

referência á sua eternidade.180 É um mal que nos coloca acima dos animais, 

distinguindo-nos enquanto “verticalidade infinita ou espiritualidade sublime”.181 Mas ao 

mesmo tempo em que é uma vantagem, o desespero também é um mal e a nossa 

perdição. Kierkegaard afirma que o desespero existe porque o homem é espírito e, 

sendo um eu, não estabelece relação com qualquer coisa que seja alheia a si mesmo. 

Essa relação do eu consigo mesmo consiste na inclinação para a sua própria 

interioridade, num autoconhecimento. Toda a discussão em torno do desespero 

pressupõe, como em O Conceito de Angústia, a categoria do pecado. 

 Para Kierkegaard, o homem é uma síntese entre realidades qualitativamente 

diferentes: o infinito e o finito, o temporal e o eterno, a liberdade e a necessidade. É da 

dialética existencial entre esses opostos no homem que surge a síntese que é o eu; 

síntese que não anula esses opostos mas os ressalta ainda mais. O eu seria um terceiro 

termo que emerge da relação entre esses opostos e com os quais os opostos 

individualmente se relacionam. Se o eu se relaciona apenas com um dos opostos então a 

relação é negativa, mas se o eu se relaciona com os opostos conhecendo a si mesmo 

como uma síntese, então temos o eu propriamente dito. 

 O desespero consiste justamente na discordância desta síntese interna que o 

homem é enquanto se relaciona consigo, justamente pelo fato de que Deus “fazendo 

com que o homem fosse essa relação, como que o deixa escapar da sua mão, de modo 

que a relação depende de si própria”.182 O que acontece é que, enquanto relação, o eu 

não se estabeleceu por si mesmo, e é incapaz de, pelas suas próprias forças, encontrar o 

equilíbrio e o repouso. O que Kierkegaard aponta aqui é que o eu, enquanto relação 

sintética, não é causa de si e nem se basta a si mesmo, pelo contrário, o eu é obra de um 

outro. E esse outro originário é o absoluto, que Kierkegaard identifica com Deus. “O 

desespero está portanto em nós; mas se não fôssemos uma síntese, não poderíamos 

                                                 
180 DH, p.340. 
181 Ibid, p.339. 
182 Ibid. 



81 
 

desesperar, e tampouco o poderíamos se esta síntese não tivesse recebido de Deus, ao 

nascer, a sua firmeza”.183 

 Tendo Deus esse lugar na relação, o desespero deve levar o eu a mergulhar 

através da sua própria transparência até o poder que o criou, orientando-se para si 

próprio, querendo ser ele próprio e não outrem. Escolher o desespero é escolher a si 

mesmo no seu valor eterno. Desesperar-se é o mesmo que ter consciência ou reflexão, 

porque para optar pelo eterno temos de nos desesperar do que somos e do que temos na 

categoria da nossa finitude. Na medida em que o eu se volta sobre si mesmo, numa 

auto-relação, o homem pode não querer relacionar-se consigo mesmo ou querer 

relacionar-se, independentemente daquele que estabeleceu tal relação, ou seja, Deus.  

 No primeiro caso representaria uma fuga de si mesmo, gerando o desespero 

que não quer. No segundo caso, estabelecendo a relação à parte daquele que a 

estabeleceu, vive-se o desespero de quem quer ser por sua própria conta. Mas, o pior 

desespero é o desespero inconsciente de ter um eu. Esse tipo de desespero é o 

desespero-debilidade. Jolivet explica que esta forma inferior e também a mais corrente 

do desespero, configura a ausência de desespero. Caracteriza o homem inconsciente de 

seu destino espiritual e de sua parte na eternidade. Na realidade, trata-se aqui de um 

desespero que se ignora, de uma ignorância desesperada de ter um eu, um eu eterno, de 

ser espírito, de ser o absoluto que o homem pode e deve chegar a ser. Este é o estado de 

todos os que se entregam à sensualidade e não conhecem senão as categorias do 

agradável e do desagradável, sem se preocuparem com nada do espírito, da verdade, do 

bem. 184  

 Por isso, é preciso não confundir o desespero com a dúvida. A dúvida é o 

desespero do pensamento, mas neste caso o desespero se torna parcial e relativo. Ele 

não alcança a profundidade nem a amplitude do desespero propriamente dito, que é 

expressão da pessoa inteira e tem por objeto o absoluto.185 O eu kierkegaardiano é  

síntese resultante da dialética consciente entre finito e infinito, é ponto de encontro do 

temporal e do eterno, e sempre está ameaçado pela possibilidade da não-verdade e do 

erro. Por isso, o indivíduo kierkegaardiano é marcado pela luta, esforço, devir, sempre 

em busca do seu próprio eu. Tornar-se si próprio é tornar-se concreto, é o não se situar 

apenas num dos dois pólos dessa síntese, mas na própria síntese em si mesma.   

                                                 
183 Ibid, p.340. 
184 Cf. JOLIVET, p.189. 
185 Ibid., p.189. 



82 
 

 O eu se desespera quando se situa apenas num desses pólos. Se não se 

apercebe de sua finitude, o eu acaba por evaporar-se na imaginação infinita que é 

reflexão, mas o resultado disso é a perda da sensibilidade pessoal, da humanidade, que 

se torna algo sem vínculo individual caindo numa existência abstrata, como a da idéia 

de humanidade. Com o sentimento absorvido pelo imaginário, o homem cada vez mais 

se inclina para o infinito, mas sem que se torne cada vez mais ele próprio, porque o seu 

eu sempre está presente. Infinitizando-se o homem leva uma existência imaginária, 

isolando-se no abstrato. Sem uma referência a Deus, essa infinitização remete o homem 

a um vácuo existencial, mesmo cercado de amor, família, etc.  

 O outro lado da questão se dá quando o eu se fixa no finito. Essa carência do 

infinito limita e comprime o eu desesperadamente. Sem essa referência ao infinito, o eu 

nada mais é do que um mero número, mais um dentre os demais seres humanos, mais 

uma repetição de um eterno zero. Inconsciente do infinito no eu, este tipo de ser 

humano, esquecido do divino, se dissolve na sociedade, não sendo nunca ele próprio 

porque não ousa arriscar tudo perante Deus. 

Não é menos necessário por isso considerar o desespero, principalmente, sob 
a categoria da consciência: segundo ele é consciente ou não, difere de 
natureza. Quanto ao conceito, é-o com certeza sempre; daí não se conclui 
porém que o indivíduo habitado pelo desespero e que portanto devemos 
designar, em princípio, como desesperado, tenha consciência de o ser. Deste 
modo, a consciência , a consciência interior, é o fator decisivo. Decisivo 
sempre que se trata do eu. Ela dá a sua medida.  Quanto mais consciência 
houver, tanto mais eu haverá; pois que, quanto mais ela cresce, mais cresce a 
vontade, e haverá  tanto mais eu quanto maior for a vontade. Num homem 
sem vontade, o eu é inexistente,; mas quanto maior for a vontade, maior nele 
será a consciência de si próprio.186 
   

 Esse direcionamento para o incondicionado ocorre porque o eu traz em si a 

síntese consciente de infinito e de finito em relação com ela própria. Assim, o desespero 

torna-se um prelúdio para a possibilidade da autenticidade do eu, porque a consciência 

da finitude humana pode levar o homem à consciência de que não se basta a si mesmo. 

E a infinitude revela que nem mesmo o mundo ao seu redor consegue satisfazer-lhe 

completamente, porque somente na relação com o absoluto o indivíduo se realiza. Como 

síntese entre finito e infinito, o homem vive a angústia de sua existência que o remete à 

sua relação com a eternidade.  

                                                 
186 DH, p. 349. 



83 
 

 O desespero relaciona-se ao pecado, mas esta é uma conclusão a que 

somente o cristão pode chegar. Ao reconhecer a sua pecaminosidade, que é o 

decaimento do ser, o homem se põe diante do absoluto, afirmando o seu eu como 

infinito em face da eternidade. Assim, o pecado não é ignorância, como pensava 

Sócrates, mas o desespero de não poder não pecar, mas ao mesmo tempo, o pecado 

torna-se positivo para o homem, porque é através dele, em seu desespero, que o homem 

reconhece a sua dependência daquele que pôs a infinitude no homem. A fé é o eu que 

mergulha, através de sua própria transparência, no poder que o pôs.   Esse desespero de 

si mesmo é oportunidade de salvação para o homem por inspirá-lo verdadeiramente à 

conquista de sua autenticidade. 

 

 

4.2  – A relação entre a realidade de Deus e a autenticidade existencial 

  

 Como vimos, a noção kierkegaardiana da existência implica na discussão em 

torno da existência de Deus e esta temática tem uma longa história na filosofia. 

Analisando, ainda que sucintamente, as soluções propostas para esta questão desde Kant 

e chegando até Lessing, estaremos em condições de perceber que a obra de Kierkegaard 

conserva um caráter apologético em relação ao lugar e papel da fé em Deus na 

conquista da autenticidade. 

 

 

4.2.1 – A existência de Deus e as perspectivas contemporâneas a Kierkegaard 

 

 As principais objeções ao tema vieram: de Kant com a negação da metafísica 

como conhecimento objetivo, do Idealismo com a reação à noção kantiana da coisa-em-

si inacessível ao conhecimento finito e do historicismo iluminista de Lessing com a 

reação à concepção metafísica cristã. Kant já havia estabelecido a impossibilidade da 

metafísica como ciência, bem como havia criticado a pretensão do conhecimento 

racional-objetivo de Deus.  

 Como vimos no segundo capítulo desta dissertação, em sua crítica às 

pretensões da metafísica clássica, Kant concluiu pela insuficiência epistemológica das 

provas racionais da existência de Deus, inaugurando uma crise não apenas na 

metafísica, mas também na teologia. Kant acreditava que, já que Deus não se enquadra 



84 
 

entre os fenômenos espaço-temporais, apenas podemos considerá-lo como uma idéia da 

razão pura, ficando a discussão quanto à sua existência unicamente situada no âmbito da 

razão prática.    

 Fichte, primeiro grande nome do idealismo pós-kantiano, concebeu o eu 

como sendo finito e também infinito. “Se é finito enquanto a ele se opõe uma realidade 

exterior, é infinito enquanto é a única ordem dessa mesma realidade. A sua infinita 

atividade é o único princípio que pode explicar a realidade exterior, o eu finito, e a 

contraposição entre uma e outra”.187 Daí em diante, o Idealismo deslocou-se, cada vez 

mais, de uma concepção de infinito enquanto absoluto transcendente para uma noção de 

um infinito absoluto imanente (o que acarretaria aos idealistas várias acusações de 

ateísmo e panteísmo). Em Hegel, por exemplo, a razão é o princípio infinito 

autoconsciente; a identidade absoluta de realidade e razão exprime a resolução absoluta 

do finito no infinito.188 

 Além dessa concepção imanente de Deus, podemos destacar a influência de 

Lessing. Radicalmente influenciado pelo racionalismo e crendo na incapacidade da 

teologia ortodoxa em resistir aos seus ataques Gotthold E. Lessing (1729-1781), que foi 

contemporâneo de Kant, estabeleceu a teoria da “vala horrível”. Para ele, existe um 

abismo entre a história e a razão, entre o temporal e o eterno.  E ele é um nome 

importante para o pensamento kierkegaardiano porque, foi em sua resposta, que 

Kierkegaard criou a concepção do “salto”. 

 Em seu livro Fragmente des Wolfenbüttelschen ungenannten (1784) Lessing 

questionou se a fé poderia ser ligada a eventos históricos específicos. Se a verdade 

religiosa é genuína, deve sê-la universalmente e de uma ordem diferente da ordem dos 

eventos históricos. Por isso, a única religião possível é a “natural” ou “positiva”, porque 

não existe um Salvador, Senhor da história dentro da própria história que nos forneça a 

verdade final.189 A grande questão de Lessing era: “Como pode um fato contingente da 

história ser a fonte de uma consciência eterna?”.190 Se for assim, então existe um 

enorme abismo entre razão e fé que só poderia ser transposto tornando-se indiferente às 

verdades da história e aos limites da razão. 

                                                 
187 ABBAGNANO, Nicola. História da Filosofia, volume IX. Lisboa: Presença, s/d, p. 12. 
188 Ibid., p. 82. 
189 Cf. PIERARD, Richard. G. E. Lessing. Em: Enciclopédia Histórico-Teológica da Igreja Cristã. São 
Paulo: Edições Vida Nova, 1992, Volume II, p.423. 
190 GOUVÊA, p.133. 



85 
 

 O livro Migalhas Filosóficas de Johannes Clímacus (Kierkegaard) foi 

formulado a partir do problema suscitado por Lessing em seu texto Über den Beweis 

das Geistes und der Kraft. Neste, Lessing utiliza uma distinção, já presente em Leibniz, 

entre dois tipos de verdades: contingentes ou fatuais (verdades históricas – que 

dependem de comprovação a posteriori) e necessárias (verdades lógicas – baseadas no 

princípio da não-contradição). Lessing enfatizou que as verdades do cristianismo 

pertencem ao grupo das verdades de fato, ou históricas: “os pensadores educados de 

maneira racionalista não podem deixar de perceber um abismo, largo e antipático, que 

teria de ser transposto por um “salto” 191 por quem quisesse assumir esta mensagem 

revelada”. E Lessing irônica e jocosamente arremata afirmando que infelizmente as suas 

velhas pernas não lhe permitiriam mais este salto.192 

 Outro pensador que participou desse momento de discussão foi Ludwig 

Feuerbach (1804-1872). Ele criticou, a partir da antropologia, especialmente a filosofia 

da religião de Hegel, pois este afirmara que o ser humano era a instância onde Deus se 

auto-reconhecia, ou seja, no conhecimento humano de Deus, Deus se conhece a si 

mesmo. Portanto, não poderia haver conhecimento algum de Deus senão no 

conhecimento de Deus que está no homem. Feuerbach inverteu essa perspectiva, 

afirmando que o caminho deveria ser o inverso: Deus não era nada mais do que uma 

projeção do próprio ser humano, ou seja, o homem cria Deus em si mesmo.193 

 O livro Migalhas Filosóficas, como observa Álvaro Valls no Prefácio,  tem 

como pano-de-fundo uma dedicada leitura e apreciação feita por Clímacus da obra 

“Essência do Cristianismo” (1841) de Feuerbach. “No Post-Scriptum, Clímacus virá a 

sugerir àqueles que querem saber o que é o Cristianismo que tratem de ler Feuerbach 

(ou como ele o diz, os ‘autores escandalizados’, aqueles que sabem o que não 

querem)”.194     

 

 

 

  

 

                                                 
191 Daí vem a noção de “salto” presente nos escritos de Kierkegaard e, às vezes, indevidamente 
compreendida.  
192 Cf. VALLS, Álvaro. Apresentação. Em: Migalhas Filosóficas. Petrópolis: Vozes, 1995, p.14. 
193 Cf. TILLICH, Paul. Perspectivas da Teologia Protestante nos Séculos XIX e XX. São Paulo:ASTE, 
1986, p.139-140. 
194 VALLS. Apresentação, p.12.  



86 
 

4.2.2 – Kierkegaard e a realidade de Deus 

 

 Kierkegaard tem sido acusado de fideísta e irracionalista. Nesta dissertação 

discordamos que esses rótulos façam justiça ao pensamento kierkegaardiano, pelo 

menos no sentido usual dessas palavras.195 A concepção kierkegaardiana da relação 

entre fé e razão tem sido muitas vezes mal compreendida, mas na verdade é de natureza 

apologética, não irracionalista, que destoa da apologética tradicional por ter um método 

de abordagem heterodoxo. 

 O problema da histórica discussão quanto à relação razão-fé, tem sido tratada 

das mais variadas formas. Mas a questão central a ser destacada é que o cristianismo 

não vê incompatibilidade entre a fé e o exercício racional, pois a teologia cristã é 

sempre fides quaerens intellectum. O que acontece é que, para a fé cristã, a razão não 

representa o limite último. A fé começa no terreno da razão com a notitia que leva ao 

assensus. Mas a fé não para aí, na verdade tem diante de si a infinitude da fiducia 

porque esta última fundamenta-se no absoluto mesmo. A palavra “fé” é polissêmica. Na 

teologia refere-se tanto à crença intelectual (p.ex. que Deus existe, que Jesus é o Filho 

de Deus, etc) quanto à confiança ou ao compromisso em um relacionamento.196 Neste 

aspecto três palavras latinas estão associadas à teologia da fé: assensus, fiducia e notitia. 

 Assensus refere-se ao “assentimento intelectual de uma verdade teológica ou 

á aceitação dessa verdade”.197 Fiducia significa confiança e “refere-se à natureza 

essencial da fé (fides em latim); ou seja, exercitar a fé é obter confiança ou manifestar 

compromisso”.198 Este termo distingue-se de assensus que seria o primeiro momento 

para que a fé-confiança possa surgir. O terceiro termo teológico relacionado à fé é 

notitia que significa “conhecimento de algo ou alguém”. “Na teologia, notitia passou a 

referir-se a um dos aspectos da fé.(...) Para crer em Cristo o indivíduo precisa primeiro 

tomar conhecimento da mensagem do evangelho”.199 Assim, para que surja a 

fé/confiança é preciso que exista de forma precedente a comunicação da mensagem e o 

assentimento intelectual, senão não surgirá o tipo de fé salvadora do qual a Bíblia fala. 

                                                 
195 Em defesa deste ponto de vista confira, por exemplo: VALLS, Álvaro. Entre Sócrates e Cristo, p.177 e 
GOUVÊA, p. 87ss. 
196 Cf. GRENZ, S. GURETZKI, D. & NORDLING, C.F.. Dicionário de Teologia. São Paulo: Editora 
Vida, 2000, p.57. 
197 Ibid, p.17. 
198 Ibid, p.59. 
199 Ibid, p.96. 



87 
 

 A fé, igualmente, apresenta-se em dois aspectos: o interno e o externo. Dois 

termos latinos descrevem esses aspectos igualmente importantes: fides qua creditur e 

fides quae creditur.200 O primeiro refere-se à fé pela qual se crê. É o meio pelo qual a 

auto-revelação de Deus é recebida, ou seja, é o exercício da confiança em Deus como 

atitude interior. Já o termo fides quae creditur indica a fé em que se crê, ou seja, é o real 

conteúdo ou composição daquilo que é revelado por Deus. É a aceitação intelectual de 

certas declarações a respeito de Deus. Estes dois termos respondem às perguntas “De 

que modo alguém crê em Deus?” (fides qua creditur) e “Em quê esse alguém crê a 

respeito de Deus?” (fides quae creditur). 

 É oportuno ressaltar que Kierkegaard não era um relativista epistemológico. 

A sua afirmação tão repetida de que “a subjetividade é a verdade” não quer significar 

um subjetivismo e relativismo no que diz respeito ao conteúdo do conhecimento. Assim, 

subjetividade para Kierkegaard não significa relativização das crenças e da conduta 

moral, negando a existência de verdades absolutas. Ele não foi o pai desta postura pós-

moderna. Do que ele discorda é a redução da verdade a uma dimensão apenas objetiva, 

negligenciando-se a necessidade de que a verdade se torne verdadeira para mim, 

enquanto sujeito que não apenas pensa, mas que também sente e age. A categoria da 

subjetividade em Kierkegaard não está relacionada ao subjetivismo epistemológico, mas 

à apropriação existencial da verdade.201  

A idéia cristã de fé pressupõe que aquilo em que se acredita é verdadeiro e 
digno de confiança. Fé pressupõe a verdade daquilo que é conhecido (e 
assim um tipo de conhecimento objetivo).(...) Fé não é a presunção cega de 
algo contrário à razão. Mas não sendo sem ou contra a razão, a fé alcança 
acima e além da razão, e nunca pode ser assimilada em categorias 
racionais.(...) Assim, ainda que aceitação intelectual ou compreensão 
objetiva das doutrinas proposicionais não sejam o todo da fé, permanecem 
como um dos seus aspectos elementares. (...) Mas fé envolve a confiante 
afirmação da pessoa toda, não apenas da mente. A confiança absoluta 
implícita na idéia de fé vai muito além de critérios racionais.202 
 

 Isso não significa que a fé dispense a objetividade do seu conteúdo sobre o 

qual ela se alicerça, pois a fé é certeza fundada na existência e no caráter de Deus. Em 

Kierkegaard, a palavra “fé” deve ser entendida em conexão com a compreensão cristã e, 

por isso, a fé não está suspensa no vazio teológico ou filosófico. O que Kierkegaard 

combate é, grosso modo, a racionalização da fé cristã (especialmente em Kant e Hegel) 

                                                 
200 Ibíd, p.58. 
201 Cf. GOUVÊA, p. 124. 
202 Ibid., p.121. 



88 
 

e a perda da sua dimensão mais peculiar – a subjetividade. Para Kierkegaard, o 

cristianismo é espírito, o espírito é interioridade, a interioridade é subjetividade, a 

subjetividade é essencialmente paixão em grau máximo, paixão que sente um interesse 

pessoal por sua bem-aventurança eterna. Desde que se elimine a subjetividade e da 

subjetividade a paixão, e da paixão o interesse infinito, cai-se no vago e no indeciso.203 

 Kierkegaard não buscou solucionar a tensão entre finitude e infinitude na 

imanência, pelo contrário, ressaltou de forma enfática a transcendência do Absoluto. Ele 

identifica o infinito, o absoluto, o eterno seguindo a ênfase que também lhe dariam 

R.Otto e K.Barth – O Deus Totalmente Outro, pois conforme Kierkegaard, Deus é o 

Outro infinitamente qualitativo. Desta forma, Kierkegaard procurou ressaltar 

veementemente a infinita diferença qualitativa entre o eterno e o temporal. Essa 

distinção não deveria ser superada em nenhum  sistema filosófico ou teológico; por isso 

insistiu que o homem precisa reconhecer a sua finitude que o separa do infinito 

qualitativo, que é o absoluto, ou seja, Deus. Enquanto no Idealismo, de forma geral, 

Deus é dissolvido panteisticamente no mundo, Kierkegaard pretende acirrar ainda mais 

a distância ontológica entre o homem e Deus. 204 A questão principal é que Kierkegaard 

ressaltava que a relação com Deus nunca está  diretamente dada perante a sensibilidade.  

 No Pós-Escrito Kierkegaard afirma que a relação direta com Deus é 

paganismo. É verdade que a natureza é a obra de Deus, mas apenas a obra está presente 

de forma direta, não Deus. Aqui, quando fala de paganismo, Kierkegaard pensa na 

possibilidade de Deus estar relacionado diretamente com um ser humano. Isto seria o 

oposto da pregação do cristianismo, para quem Deus não tem nada de diretamente 

perceptível, ou seja, ele é invisível, e a sua invisibilidade aponta para a sua onipresença. 

Esta relação assemelha-se à relação entre mistério e revelação, onde o mistério expressa 

que a revelação é revelação, e o mistério é a única marca pela qual ela pode ser 

reconhecida. É verdade que o essencial acerca de Deus é considerado como sendo 

conhecido por todo o mundo (isto é, a exceção feita na revelação de Deus aos apóstolos 

e da revelação de Deus na Bíblia), mas ainda assim deve-se trabalhar pela apropriação 

desta verdade na interioridade, e isto só acontece de forma indireta.205 

 É no eu, síntese paradoxal do finito e infinito, do tempo e da eternidade, da 

necessidade e possibilidade, que se ouve a voz silenciosa de Absoluto que é Deus, o 

                                                 
203 Cf. JOLIVET, p. 178. 
204 Embora Kierkegaard vá tratar do paradoxo da encarnação como sendo o absurdo da anulação 
ontológica da distância entre Deus e o homem.  
205 CUP, p.243 



89 
 

outro infinitamente qualitativo. O Absoluto manifesta-se ao homem apesar de sua 

temporalidade e finitude, porque a tensão entre finitude e infinitude acha-se presente na 

constituição original do ser humano. Por isso, Kierkegaard não procurou provar a 

existência de Deus como o fizeram os metafísicos clássicos. Isto porque, para ele, a 

religião cristã é objeto de fé, não de provas objetivas, e defender algo é sempre 

desacreditá-lo, ou seja, a existência não é propriedade ou qualidade de algo que possa 

ser provado objetivamente. Ao procurar provar que Deus existe, eu saio de uma posição 

de segurança fazendo-a parecer duvidosa e ao mesmo tempo tal atitude constitui-se num 

insulto a Deus. O caminho nessa discussão é o indireto, o da interioridade, por ser o 

único que pode suscitar as questões essenciais à vida. Para ele, prova-se a existência de 

Deus pela adoração e não através de argumentos lógicos.206 

 Para Kierkegaard, qualquer um que queira demonstrar a existência de Deus 

mais e mais nutrirá a dúvida. Toda a prova está dentro da esfera do pensamento, mas 

quando pensamos nas provas da existência de Deus isso não garante a certeza da sua 

existência, pois não alcançamos o seu ser através das provas. Em outras palavras, o ser 

humano raciocina a partir da existência e não em direção à existência. Portanto, as 

afirmações de Kierkegaard acerca de Deus são pressuposicionalistas. No seu livro 

Migalhas Filosóficas ele justifica sua posição em não tentar estabelecer provas racionais 

quanto à existência de Deus: 

A paixão paradoxal da inteligência choca-se portanto constantemente contra 
este desconhecido que decerto existe, mas que também é desconhecido, e 
nesta medida inexistente. A inteligência não pode ir mais longe; mas o seu 
sentido do paradoxo leva-a a aproximar-se do obstáculo e a ocupar-se dele; 
porque, pretender exprimir a sua relação com ele negando a existência 
daquele desconhecido, não dá certo, visto que o enunciado desta negação 
envolve precisamente uma relação.(...) Enunciando-se sobre ele que ele é o 
desconhecido, dado que não se pode conhecê-lo, não se poderia enunciá-lo, a 
paixão não se dará por satisfeita. (...). E, no entanto, ela não consegue ir mais 
adiante.207 
 

 Assim, a religião para Kierkegaard não pode ser reduzida aos ditames da 

razão. Ela não pode ser explicada racionalmente, nem a fé pode ser objetivamente 

demonstrada. Ela está envolta em paradoxos existenciais e mesmo Deus e a fé são vistos 

em termos de paradoxos absolutos. No estágio religioso Deus se constitui na regra do 

indivíduo, tornando-se a exceção absoluta. 

 
                                                 
206 Cf. BOUILLARD, Henri. Lógica da Fé. São Paulo: Herder, 1968, p.61. 
207 MF, p.71. 



90 
 

4.2.3 – O paradoxo absoluto do estágio religioso e o risco do salto da fé 

 

 Um paradoxo etimologicamente falando é algo contrário à opinião da 

maioria. Em linhas gerais, o uso do termo aponta para uma declaração ou fato que se 

apresenta em termos de contrariedade. As afirmações paradoxais parecem 

inconciliáveis, contrariando-se mutuamente e, pelo menos à primeira vista, excluindo-

se. No sentido religioso, chamou-se paradoxo a “afirmação dos direitos da fé e da 

verdade do seu conteúdo em oposição às exigências da razão”.208  

 Para Kierkegaard, o paradoxo passa a ser visto não como uma concessão, 

mas como uma categoria, uma determinação ontológica que expressa a relação entre um 

espírito existente e cognoscente e a verdade eterna.209 Isso significa que Kierkegaard 

insiste na impossibilidade de solução do paradoxo da fé. Na dialética kierkegaardiana o 

paradoxo não é explicado nem resolvido, não se encontra a sua solução por causa da 

liberdade. Tal paradoxo não pode ser resolvido, porque jamais poderá se suprimir 

qualquer um dos extremos, por isso, os paradoxos para os filósofos do sistema 

resolvem-se dissolvendo os mesmos e ignorando-os daí em diante  – o que não lhes tira 

a determinação ontológica de permanecerem inalteráveis em sua paradoxalidade.  

 A questão é que, para Kierkegaard, o paradoxo religioso não está construído 

com verdades relativas, mas com algo que em si mesmo é inegociavelmente absoluto e, 

portanto, não pode ser explicado pela razão. A proposição: Deus existe sob a forma 

humana, nasceu, cresceu, etc., é o paradoxo absoluto, e por ser paradoxo absoluto não 

pode relacionar-se com uma diferença relativa. O paradoxo relativo relaciona-se com a 

diferença relativa, mas o paradoxo absoluto, justamente enquanto absoluto, não pode 

relacionar-se senão com a diferença absoluta pela qual o homem se distingue de Deus. 

 O paradoxo por excelência para Kierkegaard é aquele expresso pela doutrina 

teológica da encarnação de Deus na pessoa histórica de Jesus de Nazaré, sendo esse um 

tema presente em seus textos estéticos e religiosos. Em Migalhas Filosóficas, por 

exemplo, Kierkegaard busca traduzir, em linguagem filosófica de cunho grego, o 

escândalo e a loucura da novidade de um Deus-Homem, que daria um valor absoluto 

para o instante. A idéia implícita nesta obra é a de uma intervenção de Deus no tempo – 

um “kairós” ou instante de graça – que exige de cada homem uma atitude mental 

                                                 
208 ABBAGNANO, p. 742. 
209 Ibid. 



91 
 

existencial totalmente nova.210 Este paradoxo é absoluto porque reflete a distinção 

absoluta entre Deus e o homem e, pelo fato de o homem ser um existente, sua tarefa 

essencial não deve ser a abstração das essências eternas. Mesmo sendo marcado pela 

eternidade, o ser humano é essencialmente um existente e o fato de sua existência 

deveria remetê-lo à ocupação essencial com a tarefa do seu existir, ou seja, a sua 

interioridade.211   

 Assim, Kierkegaard concentra-se na interioridade como tendo a primazia da 

reflexão, pois é na interioridade do indivíduo que se processa a compreensão e o 

estímulo da vida concreta. A esfera religiosa está presente no pensamento de 

Kierkegaard a partir de categorias próprias da teologia. Mas, para ele, a religião cristã 

abriga em seu íntimo o paradoxo central da encarnação de Deus na pessoa de Jesus 

Cristo. Em sua paradoxalidade, a religião apresenta-se ao indivíduo num nível supra-

racional que exige fé apesar do absurdo. Isso é importante porque, para Kierkegaard, 

não é possível falar, como Kant, na religião dentro dos limites da simples razão.  

 A doutrina cristã da encarnação é um paradoxo porque, segundo o Novo 

Testamento, Deus se tornou homem. Isto significa que o eterno entrou no tempo e o 

infinito se fez finito. Para Kierkegaard a fé nasce a partir do paradoxo mesmo, porque 

“o deus”, além de Redentor tornou-se também Mediador e o indivíduo pecador 

absurdamente entra numa relação com o Totalmente Outro, aquele que é a diferença 

infinita qualitativa. Exercer fé, então, é abandonar os limites dos conceitos humanos e 

“saltar” a vala de Lessing na direção do infinito. 

O absurdo é que  a verdade eterna tenha se manifestado no tempo, que Deus 
tenha aparecido, que tenha nascido, crescido, etc., que surgiu inteiramente 
como um homem, que se pode distinguir de outro homem. Pois Pois 
qualquer conhecimento imediato de Deus pré-socrático é, para os judeus, 
idolatria. Toda definição daquilo que realmente vai mais longe que o 
socratismo, deve essencialmente trazer a marca da relação  ao fato que Deus 
nasceu, pois, assim como “Migalhas Filosóficas” já mostraram, a fé  sensu 
strictissimo, relaciona-se com este fato. (...) A proposição: Deus existiu sob a 
forma humana, nasceu, cresceu, etc. é bem o paradoxo sensu strictissimo , o 
paradoxo absoluto...212  
  

 Este é o paradoxo propriamente dito: o eterno entrou no tempo. No estágio 

religioso, o homem não se vê diante de um sistema de idéias, mas diante de um fato – o 

“fato absoluto”, que é Deus revelado em Cristo. Por isso o cristianismo é um escândalo 

                                                 
210 Cf. VALLS, p. 15. 
211 Ibid. 
212 CUP, tradução de REICHMANN, p. 242. 



92 
 

para a razão. Enquanto Hegel via no Cristo o símbolo da humanidade em geral ou da 

própria razão, considerando o cristianismo como a religião absoluta, porque nele se 

exprime da maneira mais válida esta identificação de um indivíduo com a humanidade 

considerada em seu conjunto;213 para  Kierkegaard, o Cristo é um Indivíduo particular, 

não um símbolo, e é este Indivíduo particular que é o infinito e o absoluto. 214 

 Mas este Indivíduo é também escândalo. A fé é um milagre justamente 

porque se dá em meio ao escândalo do Deus-Homem. Por isso, a possibilidade do 

escândalo é inseparável da fé, ou seja, Kierkegaard vê a encarnação como um paradoxo 

que só pode ser aceito pela fé: 

Nas Escrituras, o Deus-Homem foi chamado de sinal de contradição – mas 
haveria contradição na unidade inteiramente especulativa de Deus e do 
homem em geral? Não, não há nenhuma contradição. Mas há uma e a maior 
possível, de ordem qualitativa, entre o fato de ser Deus e aquele de ser um 
homem particular. Ser um sinal é ser, além do que se é imediatamente, outra 
coisa. Ser um sinal de contradição é ser uma outra coisa que o que se é 
imediatamente e opondo-se a ela. Tal é o caso do Deus-Homem. 
Imediatamente, ele é um homem particular, inteiramente semelhante aos 
outros, um homem de condição humilde, desapercebido. Mas, eis aqui a 
contradição: ele é Deus.215 
   

 Mas, enquanto sinal de contradição, o Deus-Homem torna-se como um 

espelho onde o existente acaba vendo a si mesmo. E, enquanto se julga, revelam-se os 

pensamentos que habitam o mais profundo do seu ser. A contradição mesma coloca o 

existente diante de uma escolha e através do que escolhe e no que escolhe, o existente 

mesmo se revela. E é justamente na contrariedade que se revela a sutileza do risco da fé. 

Kierkegaard apresenta isso muito bem ao ilustrar com a seguinte proposição: Se alguém 

diz que é Deus têm-se uma comunicação direta, mas quando quem o diz é um homem 

igual aos demais, esta comunicação não é inteiramente direta. Tal comunicação revela 

uma contradição no comunicador mesmo. Ela se torna uma comunicação indireta e, é 

justamente aí, que se coloca a situação de escolhermos se haveremos de crer ou não.216 

                                                 
213 “Para Hegel, diz Kierkegaard, a Encarnação significa a unidade concreta do humano e do divino, 
tomados no conjunto do seu desenvolvimento. O Cristianismo é transformado em uma história eterna, 
Deus no tempo em um eterno devir de Deus. A morte de Jesus tem a significação puramente simbólica 
consistente em revelar ao exterior o que há de mais íntimo e essencial em toda a vida humana e em toda a 
história humana. Hegel quis chegar a uma síntese do eterno e do histórico, na idéia do eternamente 
histórico. Mas não há nisso mais que um jogo de palavras, não resultando senão em transformar a história 
em mito e a teologia em antropologia. Hegel conduz diretamente à irreligião de Feuerbach” (WAHL, 
p.128).  
214 Cf. WAHL, p.28. 
215 CUP, tradução de REICHMANN, p.300-1. 
216 Ibid, p.306. 



93 
 

 Para Kierkegaard, o paradoxo cristão protege ao mesmo tempo a doutrina da 

transcendência de Deus e o objeto da fé em seu caráter pessoal. A transcendência divina 

expressa a distinção infinita entre o homem e o Absoluto. Este é um abismo qualitativo 

que não pode ser suprimido, por isso o paradoxo mantém essa distância. Ao mesmo 

tempo, o paradoxo absoluto ressalta o caráter pessoal do objeto da fé, porque o 

paradoxo diz respeito à uma pessoa não a um sistema, doutrina ou soma de proposições. 

O objeto da fé é uma pessoa, é a realidade do Absoluto na existência, o Cristo enquanto 

Homem-Deus. Portanto, a fé é uma relação entre existentes no presente da existência.217 

 O movimento para nos aproximarmos do Cristo, não pode ser feito através 

da história, pois ele é absoluto. Por isso, não podemos atingi-lo senão no agora – na 

relação contemporânea com ele. É através da fé que nos tornamos contemporâneos do 

absoluto, tornando-nos presentes diante de alguém igualmente presente. Conforme 

comenta Wahl: “Do ponto de vista dessa contemporaneidade, Deus não é mais 

contemporâneo dos primeiros cristãos do que o é de nós. Eles foram verdadeiramente 

seus contemporâneos, não por essa contemporaneidade imediata, mas por uma relação 

trans-histórica que podemos possuir tanto quanto eles”.218   

 Portanto, o paradoxo absoluto implica em que o Indivíduo está situado numa 

constante tensão dialética entre dois extremos: o nada (que é o pecado) e o absoluto 

(que é Deus), devendo o ser humano escolher entre ambos e, escolhendo entre eles 

também escolhe a si mesmo, porque isso diz respeito à sua constituição mesma 

enquanto síntese. Já que Jesus Cristo é o Modelo, enquanto síntese perfeita do tempo e 

da eternidade, cada indivíduo encontra nele, pela fé, a sua salvação. O indivíduo 

singular, ao realizar o salto existencial para o religioso, escolhe a fé em vez do prazer 

estético e da conformidade ética ao geral.  

 Se Deus é o Absoluto, e se a dimensão humana é marcada pela contingência, 

então a encarnação torna-se um absurdo perante a razão. E isso se torna mais 

complicado pelo fato de sermos discípulos de segunda mão, pois não presenciamos a 

entrada da eternidade no tempo. A fé cristã então se torna um risco a ser calculado antes 

de dar o salto para o religioso, mas a fé é caracterizada justamente por esse seu caráter 

dialético com a dúvida. Sem esse risco dialético não há verdadeira fé, pois não há a 

aposta de si mesmo que torna o salto problemático e tão difícil de ser dado. A definição 

                                                 
217 Cf. BOUILLARD, p. 55-6. 
218 WAHL, p. 297. 



94 
 

de verdade existencial para Kierkegaard é importante para mensurarmos a sua 

concepção do que seja a fé:  

[A verdade é] incerteza objetiva apropriada firmemente pela interioridade a 
mais apaixonada. (...) Objetivamente não se tem, pois, senão incerteza, mas é 
por esta que se alcança a paixão infinita da interioridade e a verdade consiste 
precisamente neste golpe de audácia que elege a incerteza objetiva com a 
paixão do infinito. Contemplo a natureza para encontrar a Deus e vejo 
também, é certo, sua potência e sabedoria. Mas vejo também muitas outras 
coisas angustiantes e perturbadoras. A summa summarum de tudo isto é a 
incerteza objetiva, mas é por isto que a interioridade é tão grande, porque 
abraça a incerteza objetiva com toda a paixão do infinito. Para uma 
proposição matemática, por exemplo, a objetividade é dada, mas é também 
por isto que sua verdade é uma verdade indiferente. 219 
 

 Assim, a fé é, no escândalo do absurdo, a incerteza objetiva mantida 

firmemente na paixão da interioridade. A fé surge verdadeiramente quando estão em 

jogo interioridade apaixonada e incerteza exterior. Isso porque, o indivíduo no estágio 

religioso encontra-se diante de situações insolúveis que requerem o risco subjetivo sem 

dissolução dos opostos possíveis e a existência encontra na fé a intensidade apaixonada 

que a vida humana necessita. Sem risco não há fé.  

A fé é a contradição entre a paixão infinita da interioridade e a incerteza 
objetiva. Se posso captar a Deus objetivamente, eu não creio e se quero 
conservar a fé, devo ter sempre presente no espírito que  mantenho a 
incerteza objetiva, que estou na incerteza objetiva ‘sobre uma profundidade 
de setenta mil pés de água’ e que, não obstante, eu creio.220 
  

 É a fé vivida de forma dramática, no âmbito da interioridade, que se encontra 

a paixão ideal que está a serviço de um valor absoluto. A fé requer uma disposição 

repetida do espírito que constitui a singularidade de cada momento enquanto escolha 

existencial na qual posso sempre me perder de novo.  

A dialética da fé é a mais sutil e notável de todas; tem uma sublimidade de 
que posso ter uma idéia, mas não mais que isso. Posso muito bem executar o 
salto de trampolim no infinito; tal como o dançarino de corda, a espinha 
torceu-se-me na infância; também saltar me é fácil; um, dois e três! Lanço-
me de cabeça na vida, mas já para o salto seguinte estou incapacitado; 
permaneço interdito em face do prodígio, não o consigo realizar.221 
 

 O “salto existencial” em Kierkegaard significa a capacidade de decidir livre 

e volitivamente dando o passo na direção de uma esfera vital diferente, uma existência 

                                                 
219 CUP, tradução de REICHMANN, p. 239. 
220 Ibid. 
221 TT, p. 271. 



95 
 

diferente. Tal salto, envolve a fé, e se dá ultrapassando o abismo entre a história e os 

conceitos racionais e entre o temporal e o eterno.  

O paradoxo da fé consiste portanto em que o Indivíduo é superior ao geral, 
de maneira que, para recordar uma distinção dogmática hoje raramente 
usada, o Indivíduo determina a sua relação com o geral tomando como 
referência o absoluto, e não a relação ao absoluto em referência ao geral. 
Pode ainda formular-se o paradoxo dizendo que há um dever absoluto para 
com Deus; porque, nesse dever, o Indivíduo se refere como tal 
absolutamente ao absoluto.222 
 

 Assim, o singular renuncia a toda a temporalidade a fim de ganhar a 

eternidade na humilde coragem do paradoxo, dada pela fé, para alcançar o que é 

temporal mediante o absurdo. O “salto” que constantemente é tema dos escritos 

kierkegaardianos requer que a tentativa de provar a existência de Deus seja abandonada. 

Assim, a neutralidade cede lugar à existência em sua concretude individual, mostrando 

que a prova da existência de Deus se dá na interioridade do indivíduo que se resigna, 

pela fé, frente ao infinito, ao eterno, ao absoluto.  

  

 

4.3 – Fé e Autenticidade  

  

 No estágio religioso o indivíduo conquista o que há de melhor nos outros 

estágios: recebe de volta o finito, deixando-o ser iluminado pelo infinito, o que 

representa desfrutá-lo sem se ver cerceada a sua liberdade, e cumpre o ideal ético do 

dever absoluto para com Deus, que se torna também a releitura do imperativo categórico 

kantiano traduzido de forma prática no amor ao próximo.223 É importante destacar que 

Kierkegaard estabelece uma diferença entre dois tipos de religiosidade que ele chama de 

A e B. Ele distingue os dois tipos afirmando que a religiosidade “A” aplica-se ao 

indivíduo cuja religiosidade é imanente. A religiosidade “B” acentua a transcendência e 

está relacionada com o indivíduo que experimentou uma conversão radical a Cristo pelo 

salto qualitativo da fé.  

                                                 
222.Ibid, p.293. 
223 No livro “As obras do Amor”, Kierkegaard explica como a nova concepção de amor, embutida na 
mensagem do cristianismo,  é revolucionária não apenas para o existente, mas também para a sociedade. 
O amor é o caminho da negação de si mesmo. E é a única solução para as misérias sociais do mundo. Mas 
se o homem conseguir remediar toda necessidade existente no mundo, à custa do afastamento de Deus e 
esquecimento do eterno, “seria esta última uma miséria maior do que toda a miséria humana” (Cf. 
REICHMANN, p. 387). 



96 
 

 A religiosidade A acentua a existência como realidade e eternidade (que não 
obstante apóia todas as coisas na imanência que está em seu fundamento) e 
desaparece enquanto o positivo torna-se reconhecível pelo negativo. Para a 
especulação, a existência desapareceu e não persiste senão o ser puro. (...) O 
religioso-paradoxal estabelece como absoluta a antinomia da existência e do 
eterno...224 
 

 A religiosidade “A” ainda não é a religiosidade característica do verdadeiro 

estágio religioso. Ela seria uma pseudo-religiosidade que estaria presente nos estágios e 

zonas-limite anteriores ao estágio religioso. O que acontece é que, o religioso do tipo 

“A”, ainda não compreendeu realmente o que é ser religioso, ou seja, o que é ser 

realmente um cristão.225 É que nesse estágio perigosamente quase-religioso o indivíduo 

encontra a fonte da religião em si mesmo, em outras palavras, é uma religião 

racionalista e natural; falta-lhe a dimensão do miraculoso, do supra-racional. Falta-lhe a 

experiência de resignação frente ao absoluto, numa atitude de subordinação da razão à 

fé e à revelação sobrenatural. A religiosidade A 

 Com isso, Kierkegaard estabelece que tanto o estético quanto o ético podem 

ser representados por indivíduos aparentemente religiosos. Mas a sua religiosidade será 

sempre a do tipo “A”, que é reveladora de um espírito autônomo e ainda não consciente 

de sua necessidade eterna. A religiosidade “B” é o tipo de religiosidade absurda, 

essencialmente enraizada no paradoxo absoluto. Neste estágio se observa a 

impossibilidade de limitar o absoluto pela razão. Na verdade, embora sem ser intitulada 

assim, esta religiosidade já tem sido descrita aqui nos vários momentos em que 

apresentamos a concepção kierkegaardiana de religião e fé. 

 A compreensão kierkegaardiana de religiosidade não está subordinada à 

verdade apenas objetiva, fundamentada de forma inequívoca e tranqüila perante a razão. 

Para ele, ao invés de ser uma certeza racionalizável e totalmente objetiva fundada em 

coisas que lhe são externas, a dimensão da religiosidade “B” é vivida numa certeza 

subjetiva sem garantias e sob intenso risco. Nos Diários ele afirma: “[Este tipo de fé é] 

a consciência da eternidade, a certeza mais apaixonada que impele o homem a sacrificar 

tudo, mesmo a vida”.226 O religioso do tipo “B” experimenta a resignação infinita frente 

a todo bem finito, pois ninguém tem fé antes de ter realizado o movimento da 

resignação, como no caso de Abraão; porque é na resignação infinita que, antes de tudo, 

                                                 
224 CUP, 560. 
225 Cf. GOUVÊA, p.219. 
226 DP, X4A635.  



97 
 

o ser humano toma consciência do seu valor eterno. Só então é possível alcançar a vida 

pela fé, só que agora dentro da perspectiva do relacionamento com o absoluto. 

 A resignação significa a consciência da eternidade em contraste com a 

finitude. Mesmo diante da impossibilidade lógica, o homem do estágio religioso 

acredita no absurdo pela fé, acredita no finitamente impossível. “A fé não se constitui, 

portanto, num impulso de ordem estética; é de outra ordem muito mais elevada, 

justamente porque pressupõe a resignação. Não é o instinto imediato do coração, mas o 

paradoxo da vida.”.227 Na resignação o indivíduo adquire a sua consciência eterna que é 

o seu amor para com Deus e este amor é tudo para o indivíduo do estágio religioso. 

 Na resignação infinita, o existente vivencia a fé. A fé é compreendida como 

um “modo de vida” e a existência encontra na fé a intensidade apaixonada que a vida 

humana necessita. É na fé vivida de forma dramática, no âmbito da interioridade, que se 

encontra a paixão ideal que está a serviço de um valor absoluto. “A fé é a mais alta 

paixão de todo homem”,228 não existindo nenhum outro estágio superior a este, porque o 

indivíduo terá sempre diante de si situações existenciais que novamente o solicitarão e, 

diante das quais, novamente a fé paradoxal lhe será requerida.229 Nesses momentos o 

indivíduo se encontra só, diante do instante decisivo, é aí que precisa ser ele mesmo 

frente ao Absoluto. “Esse passo [existencial] marca a ruptura com o mundo e com seu 

ideal de inteligibilidade. O que é crer? É querer (o que se deve e por que se deve), em 

obediência reverente e absoluta, de fender-se do vão pensamento de querer compreender 

e da vã imaginação de poder compreender”.230   

 É oportuno ressaltar que, Kierkegaard reafirma o princípio protestante da 

salvação unicamente pela graça, que afirma a impossibilidade de redenção pelos 

próprios esforços ou méritos do indivíduo. Seguindo esta doutrina, Kierkegaard  afirma 

que a fé é um milagre em si mesma: “O homem pode chegar a ser um herói trágico, 

pelas suas próprias forças, mas não um cavaleiro da fé”.231 E nos Diários ele diz: “A fé 

é um milagre; no entanto ninguém dela está excluído; porque é na paixão que toda a 

vida humana encontra a sua unidade, e a fé é uma paixão”.232  

 Para ser um cavaleiro da fé é necessário uma experiência com Deus, a fim de 

revelar a contingência e a culpa do “eu”. O decaimento existencial do ser humano, pela 

                                                 
227 TT, p. 278. 
228 Ibid, p. 327. 
229 Ibid. 
230 DP, X1A368. 
231 Ibid. 
232 Ibid, p.291. 



98 
 

sua liberdade, que entenebreceu o seu entendimento espiritual, não pode ser desfeito 

pelas próprias forças do indivíduo. É preciso que alguém, fora do eu, venha e lhe 

conceda a ajuda – esse alguém é Deus mesmo – removendo-lhe o peso e a culpa do 

passado. É essa compreensão que diferencia as religiosidades “A” e “B”. 

Pode-se objetar, uma vez que o homem caiu por causa de sua própria 
liberdade, ele próprio pode resolver os problemas mediante essa mesma 
liberdade. Kierkegaard responde que essa objeção desconhece o caráter 
decisivo da ação e o peso do passado. Por exemplo, posso lançar livremente 
uma pedra até o outro lado do lago, mas não posso fazê-la voltar para mim 
livremente. Da mesma maneira não posso desfazer-me do “eu” que já 
formei. Não posso alcançar a libertação simplesmente “querendo”, pois é 
precisamente a vontade que deve ser libertada. Preciso de um novo “eu”, o 
que conseguirei só tirando a culpa do velho “eu”, e para Kierkegaard só o 
Deus-Redentor é que pode dar esse novo “eu”.233 

 
 Assim, a existência autêntica encontra-se apenas na vivência da religiosidade 

“B”, que não significa a adesão a rituais ou cerimônias, mas a aceitação humilde do 

paradoxo absoluto que se oferece à consciência particular de cada existente, com 

profundas implicações para a vida. O indivíduo deste estágio, representado pela 

religiosidade “B”, entende que é somente na subjetividade, numa interioridade que 

permanece sempre dele e que não se objetifica, que está a verdade da vida. A verdade é 

a subjetividade; e a autenticidade da existência encontra-se no universo reservado da 

paixão interior, porque sem paixão não há movimento para o existente. 

 

 

4.4 – Sócrates, Cristo e o indivíduo autêntico  

 

 Vimos que, para Kierkegaard, cada ser humano tem diante de si a tarefa de 

escolher ou não a sua própria existência. Tal escolha não está pronta perante o existente; 

pelo contrário, existir é estar inserido numa dialética que não envolve conceitos 

abstratos, mas a construção de si mesmo, do seu eu. Desde o imediato do estágio 

estético o homem vê-se angustiado pela verdade de que há algo nele que clama além do 

finito. Ele sente, dentro de si, no seu espírito que é síntese, um clamor infinito que o 

remete à uma origem primeira, fora de si mesmo, mas ao mesmo tempo com impressões 

de uma ausência presente deixada em sua alma. Devido à consciência, às vezes ainda 

não clara, de que é uma relação paradoxal entre categorias opostas, o existente foge do 

                                                 
233 GILES, p. 28. 



99 
 

instante – que em si mesmo representa psicologicamente a fuga da eternidade. Só que a 

fuga do imediato, perdida no desfrute do momento estético ou escondida sob a coerção 

universal do ético, faz aumentar no espírito humano a angústia face à liberdade e o 

desespero face à síntese que o ser humano é. 

 Nessa tensão, que é ferida mortal, o existente se entende como singular 

percebendo, desde um ponto de vista existencial, que se acha sozinho e sem forças 

diante da infinitude que há dentro de si e fora de si. Na busca da verdade do ser-aí que é 

ele mesmo, o existente anseia pela verdade da existência que é, ao mesmo tempo, 

desejada e temida. Este caminho que leva à verdade do existir autêntico é uma dos 

grandes temas do pensamento filosófico-teológico de Kierkegaard. E como já 

demonstramos anteriormente, a via para a autenticação da existência encontra-se no 

estágio da opção fundamental frente ao paradoxo absoluto. A epistemologia existencial 

kierkegaardiana está situada na tensão dialético-pedagógica entre as figuras de Sócrates 

e Cristo. Na afirmação da busca da verdade para a vida existem duas abordagens: a 

autônoma, fundamentada na perspectiva socrático-platônica e a heterônoma, 

fundamentada no paradoxo absoluto. 

 Para Sócrates, conforme revela Platão, todo o conhecimento, “não é senão 

um recordar, de sorte que o ignorante apenas necessita lembrar-se para tomar 

consciência, por si mesmo, daquilo que sabe. A verdade não é, pois, trazida para dentro 

dele, mas já estava nele”.234 Desta forma, Sócrates desenvolve esta idéia e “nela se 

concentra o patos grego, já que ela se torna uma prova da imortalidade da alma, prova 

retrógrada, (...) uma prova da preexistência da alma”.235 Nesta consideração, Sócrates 

revela-se “parteiro da alma”, numa nobreza invejável, na consciência de que esta é a 

mais alta relação que alguém pode ter em relação ao seu próximo. Sócrates, assim, crê 

que toda a verdade acha-se dentro do próprio homem.  

Sob o ponto de vista socrático, cada homem é para si mesmo o centro, e o 
mundo inteiro só tem um centro na relação com ele, porque seu 
conhecimento de si mesmo é um conhecimento de Deus. É assim que 
Sócrates se compreendia e é assim, segundo sua concepção, que todo homem 
teria de compreender-se e, em virtude disso, teria de compreender sua 
relação com o indivíduo, sempre com a mesma humildade e o mesmo 
orgulho.236 

 

                                                 
234 MF, p.28. 
235 Ibid. 
236 Ibid, p.30. 



100 
 

 Nesse aspecto, todo conhecer é em si um recordar. Sócrates, portanto, é a 

figura do grande Mestre. O ponto em questão é que o indivíduo, ao ser estimulado à 

reflexão e à resposta, desocultará a verdade em si mesmo e por si mesmo. Mas 

Kierkegaard acredita que tal perspectiva rouba a importância do instante para a 

existência:  

O ponto de partida temporal é um nada, pois no mesmo instante em que 
descubro que, desde toda a eternidade, eu soube a verdade sem sabê-lo, neste 
momento aquele instante escondeu-se no eterno, absorvido por ele, de sorte 
que por assim dizer eu não poderia encontrá-lo, mesmo se o procurasse, 
porque não está aqui ou ali, mas ubique et nusquam (em toda parte e em 
nenhum lugar).237 

 
 Kierkegaard quer resgatar a importância do instante na existência, pois se o 

instante é um desde-sempre, então não deve ser lembrado de forma significativa para a 

vida visto que sempre existiu, como eternidade, em mim, e que havia sido esquecido por 

minha própria culpa. Se for assim, então não estamos na verdade mas fora dela e 

precisamos desesperadamente procurá-la e isso, pode ser dito mesmo do discípulo 

socrático. Pois ele deve “ser definido como fora da verdade (não ‘vindo para ela como 

um prosélito’, mas ‘afastando-se dela’), ou como não-verdade. Ele é, pois, a não-

verdade” 238 Mas, se for de uma outra maneira que as coisas acontecem, então o instante 

no tempo tem uma significação decisiva, porque o eterno, que antes não existia, vem a 

ser nesse instante.239 

 Para Kierkegaard, os mestres humanos, por mais nobres e bem intencionados 

que sejam, não conseguem dar a significação necessária ao instante, categoria mesma da 

existência. Não o conseguem porque seus olhos estão voltados apenas a si mesmos, 

mesmo no caso de um Sócrates. Mas o instante é o elo entre  o eterno e o temporal. Ele 

tem natureza própria. È breve e temporal, passando, como todo instante, mas é a forma 

do tempo que toca a eternidade. “No instante o indivíduo faz uma opção entre o estádio 

estético e o ético, opção que é plenitude do presente e o prognóstico do futuro, objeto de 

um futuro que volta como passado”.240 

 Já que o homem encontra-se fora da verdade, e se mesmo o melhor mestre 

jamais deixará também de ser um discípulo em busca da verdade (nos moldes 

socráticos), então ele necessita não de um mestre, mas de um Salvador e, mesmo 

                                                 
237 Ibid., p.31-2. 
238 Ibid.,32 
239 Ibid., p.32. 
240 GILES, p.50. 



101 
 

Sócrates, fica aquém desta última categoria. O ser humano está nessa condição de 

solidão e impotência, não encontrando em si mesmo, visto que é finito, a garantia da 

verdade das questões últimas da existência. Mas isso é ofensivo à consciência humana, 

visto que a razão acredita-se autosuficiente. Isto porque, “implica que, devido ao pecado 

original, somos incapazes de perceber a revelação de Deus e não podemos encontrar a 

salvação”.241  

 O escândalo para a razão consiste justamente em que a eternidade veio até 

nós num instante decisivo da plenitude do tempo. Veio como paradoxo absoluto: o 

absoluto como servo incógnito por amor à não-verdade que é o discípulo. Diz 

Kierkegaard; “...assim o amor do deus, caso ele queira ser o mestre, não deve ser apenas 

um amor que auxilia, mas um amor que engendra, através do qual ele [o deus] gera o 

discípulo, ou melhor, como já dissemos, aquele que já chamamos de o renascido, 

palavra empregada por nós para significar a passagem do não-ser ao ser”.242 Assim, o 

existente precisa não de uma recordação, mas de uma transformação radical na esfera do 

ser, da verdade novamente dada ao homem por Deus, arracando-o da situação de 

alienação de si mesmo e da não-verdade em que se encontra.   

 O existente autêntico é chamado por Kierkegaard à um caminho único, onde 

ele se encontra na contemporaneidade com o “fato absoluto” (como aconteceu com os 

primeiros que fizeram o mesmo percurso, do não-ser ao ser, renascendo como 

discípulos). O fato absoluto apresenta-se a cada um de forma indireta, revelando-se no 

seu ocultamento, reunido em si mesmo o maior paradoxo possível, que não se apresenta 

para ser compreendido, mas aceito pela fé pessoal. “Vê, aí está ele – o deus”, afirma 

Kierkegaard, “Onde? Aí mesmo; não podes vê-lo? Ele é o deus e, não obstante, não tem 

onde repousar a sua cabeça...”.243 Assim, a fé é em si mesma tão paradoxal quanto o 

paradoxo absoluto. 

Mas, então, a fé é tão paradoxal quanto o paradoxo? Corretíssimo; senão 
como teria seu objeto no paradoxo e como poderia ser feliz em sua relação 
com ele? A própria fé é um milagre, e tudo o que vale para o paradoxo vale 
também para a fé. Porém, no interior deste milagre, tudo se passa outra vez à 
maneira socrática, mas de tal forma que jamais seja abolido o milagre, o qual 
consiste em que a condição eterna seja dada no tempo. Tudo se passa 
socraticamente; pois a relação entre um contemporâneo e o outro 
contemporâneo, na medida em que os dois são crentes, é inteiramente 

                                                 
241 GOUVÊA, p.236. 
242 MF, p.53. 
243 Ibid, p.55. 



102 
 

socrática, cada um não deve nada ao outro, mas os dois devem tudo somente 
ao deus.244 
            

 Não há, para Kierkegaard, autenticidade fora do caminho que leva o 

discípulo de Sócrates a Cristo. É uma estrada estreita e cheia de espinhos para a razão 

humana, mas é o único caminho. E esse caminho já implica, desde o início, na 

confrontação com o paradoxo mesmo.  

 O fato absoluto se apresenta a cada um de nós em sua singularidade, 

revelando a ilusão de outras esferas existenciais que não a sua.  Para o discípulo, a 

forma exterior do deus não é algo indiferente. A sua aparência incógnita revela o quanto 

lhe custou vir ao encontro da não-verdade. Por isso, o homem autêntico deixa o mundo 

para trás e resignado, renuncia a todo bem finito a fim de arriscar tudo, mesmo em face 

do abismo. Ele o faz porque está apaixonado pelo eterno. O existente, vivencia na 

existência, tal qual Abraão, uma tremenda luta interior, a constante tensão entre o 

infinito e o finito. Mas, na opção fundamental em face da liberdade, opção movida pela 

paixão infinita do existente, o ser humano descobre que, ao escolher o absoluto, também 

acaba por escolher a si mesmo, conferindo autenticidade à sua existência. 

  

 
    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
244 Ibid, p.95-6.  



103 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O pensamento inquietante de Kierkegaard, acessível através dos seus 

escritos, representou gradativamente para a Filosofia o elemento definidor de toda uma 

postura que, desde então, veio a identificar uma preocupação com a existência humana; 

por isso não há como minimizar o papel do pensamento kierkegaardiano na estruturação 

da Filosofia contemporânea. Portanto, em certo sentido, conhecer a produção filosófica 

de Kierkegaard  é requisito para quem ama a Filosofia que não vê a vida apenas como 

espectadora.  

Precisamos destacar que os escritos de Kierkegaard refletem a 

conflituosidade dialética da sua própria biografia, ou seja, ao lidarmos com Kierkegaard 

teremos de esbarrar com aspectos que revelam a inquietude daquilo que foi a sua vida 

pessoal: a educação extremamente rígida recebida durante a infância, a relação 

conflituosa e mal-resolvida com o seu pai, a excessiva melancolia e a concepção austera 

quanto ao sofrimento individual que o acompanharam durante toda a sua vida, as 

peculiaridades do seu noivado e o seu rompimento traumático sem um motivo realmente 

convincente, a incapacidade dele se desvincular da sombra permanente de Regine Olsen 

a partir do rompimento do seu noivado, a sua concepção exageradamente radical do que 

seria o cristianismo autêntico, a sua indisposição com a Igreja oficial e com os seus 

representantes, a desgastante briga com O Corsário que resaultou na sua ridicularização 

pública, a sua enfermidade fatal fruto de um colapso. Esses e outros fatores lançam 

sobre Kierkegaard as críticas de muitos e conferem à sua obra um aspecto misantrópico 

e acentuadamente hermético.  

Feitas essas observações, entretanto, gostaríamos de afirmar que, ao nosso 

entender, a obra de Kierkegaard é extremamente relevante para os dias de hoje, embora 

esteja revestida de toda uma roupagem particular que requererá dos seus leitores todo o 

cuidado necessário na sua exegese. Para entendermos o pensamento de Kierkegaard, 

teremos de lidar com uma obra que sofre as dores do “parto” e cujo objetivo era mostrar 

que alguma vez alguém viu o que era existir. Portanto, para a Filosofia voltada para a 

existência, os textos kierkegaardianos revestem-se de um significado especial, não 

apenas porque refletem a compreensão de um filósofo, mas também porque trazem em 

si os fundamentos basilares que tem caracterizado muito da cosmovisão que lhe 

sucedeu.  



104 
 

E, já que tal estudo destaca-se em importância, não podemos esquecer de que 

a filosofia de Kierkegaard não surgiu ao acaso, de forma aleatória. Ela floresceu e 

amadureceu em um terreno que continha as condições e os elementos necessários para o 

seu crescimento. Por isso, para conhecermos o seu pensamento, talvez muito mais 

reativo do que ativo, torna-se muito importante identificarmos as premissas contextuais,  

constitutivas e formativas da Dinamarca e Europa do século XIX.  

Esta foi a proposta da pesquisa ora empreendida. Partimos da hipótese de 

que para Kierkegaard, a existência autêntica é unicamente a existência do indivíduo 

singular perante o Absoluto na dimensão da paradoxalidade da fé, e tal autenticidade 

está restrita ao estágio religioso. Na tentativa de comprovação da nossa hipótese 

procuramos investigar como Kierkegaard construiu a sua compreensão da existência e, 

de forma mais específica, como ela se relaciona com a temática da autenticidade; 

prosseguimos a fim de descobrir como Kierkegaard concebeu o modo de ser-no-mundo 

como estágios existenciais; e por último, analisamos como a autenticidade existencial é 

vista por ele como estando no estágio religioso. Chegamos às seguintes conclusões:  

a) Muito daquilo que Kierkegaard escreveu deu-se em relação aos próprios 

acontecimentos de sua vida. Os seus escritos refletem as suas inquietações e dramas 

existenciais, pois ele não entendia como seria possível um filosofar dissociado do existir 

concreto, ou seja, um filosofar abstrato. A existência não é vista por ele como um 

conceito a ser incluído num sistema de filosofia ou teologia. O existir não se dá na 

impessoalidade ou na abstração, pois ele não é mera possibilidade teórica sem 

efetivação. Para Kierkegaard, a nossa grande preocupação deveria ser com a existência 

enquanto liberdade e concretude. 

 b) Quando Kierkegaard fala de “existência”, ele tem em vista o ser humano 

confrontado a cada momento com escolhas pessoais. A especulação não traz em si a 

ação. Por isso, a existência requer a certeza da vida interior que vem da ação e que só se 

encontra na ação, ou seja, o ser humano raciocina a partir da existência e não em direção 

à existência. Por ação Kierkegaard quer indicar escolha, decisão apaixonada, pois a 

existência vem sempre acompanhada pela possibilidade do inconcebido e não 

esquematizado, que não permite a mera curiosidade ou passividade de pesquisador, 

porque existir é sempre escolher, é movimentar-se apaixonadamente. Para ele, pensar 

existencialmente é pensar com paixão interior. A objetividade enfatiza o que é dito, mas 

a subjetividade enfatiza como é dito. O como interior é a paixão; portanto, a decisão só 



105 
 

se encontra na subjetividade. A subjetividade é a verdade e a verdade interior não ocorre 

sem riscos, sem escolhas, sem paixão e sem uma experiência íntima. 

 c) Para Kierkegaard, o ser humano, enquanto existente, está situado em um 

dos três estágios ou modos de existência. Estes estágios não devem ser pensados em 

termo de continuidade lógica ou seqüência gradual. Cada nível descreve uma atitude 

diante da vida que só pode ser alterada mediante saltos volitivos. Cada indivíduo 

singular se acha em uma dessas esferas e encontra-se livre em sua opção existencial. 

Para Kierkegaard, o movimento ideal é subordinar o temporal ao eterno, o finito ao 

infinito, pois o homem tem possibilidade de escolher, o que situa a culpa, o desespero e 

a angústia sempre no mesmo responsabilizando-o diante de Deus. O movimento de 

superação de cada estádio se dá através de uma decisão existencial qualitativa enquanto 

abertura cada vez maior ao Absoluto. Os estágios diferenciam-se entre si não 

quantitativamente como  acúmulo de saber pela consciência em seu desenvolvimento 

histórico, mas qualitativamente, pois o movimento existencial independe da evolução 

cultural, visto que é sempre dado em relação à estrutura mesma do indivíduo enquanto 

síntese do finito e do infinito. 

 d) Desde o imediato do estágio estético o homem vê-se angustiado pela 

verdade de que há algo nele que clama além do finito. Ele sente, dentro de si, no seu 

espírito que é síntese, um clamor infinito que o remete à uma origem primeira, fora de si 

mesmo, mas ao mesmo tempo com impressões de uma ausência presente deixada em 

sua alma. Devido à consciência, às vezes ainda não clara, de que é uma relação 

paradoxal entre categorias opostas, o existente foge do instante – que em si mesmo 

representa psicologicamente a fuga da eternidade. Só que a fuga do imediato, perdida no 

desfrute do momento estético ou escondida sob a coerção universal do ético, faz 

aumentar no espírito humano a angústia face à liberdade e o desespero face à síntese 

mesma que ele é. 

 O indivíduo do estágio religioso tem a consciência de estar, em sua finitude e 

singularidade, perante Deus. Ele teme e treme, porque existir é estar lançando-se 

continuamente, é um arriscar-se por inteiro a fim de salvar o próprio eu, pois a fé nunca 

será conquistada de uma vez por todas. O estágio religioso implica em uma luta 

permanente frente à dúvida e à incredulidade. A fé nunca será algo invulnerável, ao 

contrário, ela mantém uma dialética constante com a dúvida. Porém, é nesse estágio que 

o absurdo se torna realidade, e o impossível se torna possível. O ato de vontade que leva 

o homem ao estágio religioso é a fé e esta é por sua própria natureza um paradoxo. 



106 
 

 Diante destas considerações, concluímos que a nossa hipótese inicial foi 

comprovada uma vez que, no pensamento filosófico-teológico de Kierkegaard, podemos 

identificar em vários momentos, ao nosso ver de forma convincente, a presença 

marcante de elementos que situam a primazia da relação existencial com o Absoluto 

frente às demais possibilidades existenciais. 

Portanto, através da sua reflexão, Kierkegaard quer nos mostrar que o ser 

humano não deveria se perder em meio à mera fruição do instante ou na conformidade 

com a multidão. O ser humano tem um chamado para assumir a sua própria existência, 

para ser-no-mundo, para agir, em busca de sua autenticidade, o que indica que a sua 

existência aqui não é em vão. Há um significado, há uma razão para existir, ainda que o 

homem tenha o direito, enquanto ser pensante e volitivo, de abdicar dessa sua missão no 

mundo. Esta concepção kierkegaardiana é libertária, no sentido de que propõe a busca e, 

ao mesmo tempo, a construção da identidade humana. Esse também deve ser o papel do 

filósofo que, como alguém apaixonado pela sabedoria, precisa ajudar, como for 

possível, as pessoas a saírem da “caverna” da inautenticidade, a fim de que não se 

percam, esquecendo-se de existir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



107 
 

BIBLIOGRAFIA 

 

1. Obras de Kierkegaard 

 

KIERKEGAARD, SØREN.  Attack Upon Christendom. Tradução de Walter Lowrie.  

Londres: Oxford University Press, 1946.  

______________________. O Conceito de Angústia. Tradução de Torrieri Guimarães. 

São Paulo: Hemus, 1968. 

______________________. Conceito de Ironia constantemente referido a Sócrates. 

Tradução de Álvaro Valls. Petrópolis, RJ: Vozes, 1991. 

______________________.Concluding Unscientific Postscript. Tradução de Howard 

V. Hong e Edna H. Hong. Princeton: Princeton University Press, 1992. 

______________________. O Desespero Humano. Tradução de Adolfo C.Monteiro. 

São Paulo: Nova Cultural, 1979. (Col. Os Pensadores). 

______________________. Os Diários e Papéis de Kierkegaard. Tradução  e seleção 

de Ernani Reichmann. Textos Selecionados de Søren Kierkegaard. Curitiba: 

UFPR, 1978. 

______________________. Diário de um sedutor. Tradução de Carlos Grifo. São 

Paulo: Nova Cultural, 1979. (Col. Os Pensadores). 

______________________. Migalhas Filosóficas. Tradução de Álvaro Valls e Ernani 

Reichmann. Petrópolis: Vozes, 1995. 

______________________. Ponto de Vista Explicativo da Minha Obra Como Escritor. 

Tradução de João Gama. Lisboa: Edições 70, 1986. 

______________________.  Temor e Tremor. Tradução de Maria J. Marinho. São 

Paulo: Nova Cultural, 1975. (Col. Os Pensadores). 

 

 

2. Obras de Referência 

 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

________________. História da Filosofia, volume IX. Lisboa: Presença, s/d. 

ARANTES, Paulo. Hegel. Em: G.F.Hegel. São Paulo: Nova Cultural, 1996. (Col. Os 

Pensadores). 

BOUILLARD, Henri. Lógica da Fé. São Paulo: Herder, 1968. 



108 
 

CHAUÍ, Marilena. Immanuel Kant – Vida e Obra. Em: Kant. São Paulo: Nova Cultural, 

1996. (Col. Os Pensadores). 

CHIODI, Pietro. El Pensamiento Existencialista. México: UTEHA, 1962. 

CROXALL, T.H Kierkegaard Commentary. New York: Harper and Brothers 

Publishers, 1956. 

DALLE NOGARE, Pedro. Humanismos e Anti-Humanismos. Petrópolis: Vozes, 1998. 

DESCARTES, René. Meditações. São Paulo: Nova Cultural, 1996. (Col. Os 

Pensadores). 

DRU, Alexander. The Journals of Kierkegaard. New York: Harpers & Brothers, 1959. 

DUNCAN, Elmer H. Soren Kierkegaard. Waco: Word Books, 1979. 

FERRATER MORA, José. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 1998. 

GARDINER , Patrick. Kierkegaard. São Paulo: Loyola, 2001. 

GILES, Thomas. História do Existencialismo e da Fenomenologia. São Paulo: 

EPU/EDUSP, 1975. 

GIORDANI, Mário C. Iniciação ao Existencialismo. Petrópolis: Vozes, 1997. 

GOUVÊA, Ricardo Q. Paixão Pelo paradoxo: Uma introdução a Kierkegaard. São 

Paulo: Novo Século, 2000. 

GRENZ, S., GURETZKI, D. & NORDLING, C.F. Dicionário de Teologia. São Paulo: 

Vida, 2000. 

HEGEL, G.F. Fenomenologia do Espírito. São Paulo: Nova Cultural, 1996. (Col. Os 

Pensadores). 

HUHNE, Leda M. O Irracionalismo de Kierkegaard. Em: RESENDE, Antônio (org). 

Curso de Filosofia. Rio de Janeiro: Zahar / SEAF, 1998. 

HUISMAN, Denis. Dicionário de Obras Filosóficas. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 

JOLIVÉT, Régis. As Doutrinas Existencialistas. Porto: Livraria Tavares Martins, 1953. 

_______________. Introducción a Kierkegaard. Madrid: Editorial Gredos, s/d. 

__________________. Curso de Filosofia. Rio de Janeiro: Agir, 1979. 

KANT, Immanuel. Crítica da Razão Pura. São Paulo: Nova Cultural, 1996. (Os 

Pensadores). 

_______________. Crítica da Razão Pura. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 

1985. 

_______________. A Religião Dentro dos Limites da Simples Razão. Lisboa: Edições 

70, 1992. 



109 
 

MACKEY, Louis. Kierkegaard: A Kind of Poet. Philadelphia: University of 

Pennsylvania Press, 1971. 

MACKINTOSH, Hugh. Corrientes Teológicas Contemporáneas: de Schleiermacher a 

Barth. Argentina: Methopress, 1964. 

MARTINS, José S. Preparação à Filosofia. Porto Alegre: Globo, 1969. 

MATTOS, Carlos. Tomás de Aquino - Vida e Obra. Em: Tomás de Aquino. São Paulo: 

Nova Cultural, 1996. (Os Pensadores). 

MORENTE, Manuel G. Fundamentos de Filosofia: lições preliminares. São Paulo: 

Mestre Jou, 1980. 

PIERARD, Richard. Gotthold Ephraim Lessing. Em: Enciclopédia Histórico-Teológica 

da Igreja Cristã. Volume II. São Paulo: Edições Vida Nova, 1992. 

REALE, G. e ANTISERI, D. História da Filosofia, Vol. III. São Paulo: Edições 

Paulinas, 1991. 

REICHMANN, Ernani. Intermezzo Lírico-Filosófico. Curitiba: Edição do autor, 1963. 

RITO, Honório. Introdução à Teologia. Petrópolis: Vozes, 1998. 

ROSA, Merval. Antropologia Filosófica: Uma Perspectiva Cristã. Rio de Janeiro: 

Juerp, 1994. 

ROUBICZEK, Paul. El Existencialismo. Barcelona: Editorial Labor, 1968. 

SARTRE, Jean-Paul. O Existencialismo é um Humanismo. Lisboa: Editorial Presença, 

1970. 

STACCONE, Giuseppe. Filosofia da Religião: o pensamento do homem ocidental e o 

problema de Deus. Petrópolis: Vozes, 1991. 

STUMPF, Samuel. Socrates to Sartre: A History of Philosophy. New York: McGraw-

Hill, 1966. 

TILLICH, Paul. Perspectivas da Teologia Protestante nos Séculos XIX e XX. São Paulo: 

ASTE, 1986. 

VALLS, Álvaro. Entre Sócrates e Cristo: ensaios sobre a ironia e o amor em 

Kierkegaard. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2000. 

________________. Apresentação. Em: KIERKEGAARD, Søren. Migalhas 

Filosóficas. Petrópolis: Vozes, 1995. 

WAHL, J. As Filosofias da Existência. Lisboa: Europa-América, s/d. 

ZILLES, Urbano. Filosofia da Religião. São Paulo: Paulinas, 1994. 

 



110 
 

ANEXO 

Quadro cronológico da biografia e obras de Kierkegaard 245 

 

 

1813  Nasce em 5 de Maio em Copenhague (Dinamarca) 
1830 Matricula-se na Universidade de Copenhague 
1834 Morte da mãe 
1837 Conhece Regine Olsen 
1838 Morte do pai 
      - Dos Papéis de Alguém que Ainda Vive. Publicado contra sua vontade por S. 

Kierkegaard (Af en endnu Levendes Papirer -- Udgivet mod hans Villie af S. 
Kierkegaard) 

1840 Passa no exame teológico final 
      - Compromete-se em noivado com Regine Olsen 
1841 Rompe o seu noivado com Regine Olsen 
      - Defende sua dissertação O Conceito de Ironia constantemente referido a 

Sócrates (Om Begrebet Ironi med stadigt Hensyn til Socrates) 
      - Viaja a Berlim onde particpa das aulas de Schelling 
1842 Retorna de Berlim 
1843 A Alternativa: Um fragmento de Vida editado por Victor Eremita (Enten-Eller. 

Et Livs-Fragment, udgivet af Victor Eremita) 
      - Segunda viagem a Berlim 
      - Dois Discursos Edificantes por S. Kierkegaard (To opbyggelige Taler) 
      - Temor e Tremor: Um Poema Dialético por Johannes de Silentio (Frygt og 

Bœven. Dialektisk Lyrik af Johannes de Silentio) 
      - Repetição: Uma Aventura em Psicologia Experimental por Constantin 

Constantius (Gjentagelsen. Et Forsøg i den experimenterende Psychologi af 
Constantin Constantius) (publicado no mesmo dia de Temor e Tremor) 

      - Três Discursos Edificantes por S. Kierkegaard (Tre opbyggelige Taler) 
      - Quatro Discursos Edificantes por S. Kierkegaard (Fire opbyggelige Taler) 
1844 Dois Discursos Edificantes por S. Kierkegaard (To opbyggelige Taler) 
      - Três Discursos Edificantes por S. Kierkegaard (Tre opbyggelige Taler) 
      - Migalhas Filosóficas ou um Fragmento da Filosofia por Johannes Climacus, 

publicado por S. Kierkegaard (Philosophiske Smuler eller En Smule 
Philosophie. Af Johannes Climacus. Udgivet af S. Kierkegaard) 

      - O Conceito de Angústia: Uma Simples Reflexão Psicologicamente-Orientada 
sobre o Problema Dogmático do Pecado Original por Vigilius Haufniensis 
(Begrebet Angest. En simpel psychologisk-paapegende Overveielse i Retning of 
det dogmatiske Problem om Arvesynden af Vigilius Haufniensis) 

      - Prefácios por Nicolaus Notabene (Forord. Morskabslœsning for enkelte 
Stœnder efter Tid og Lejlighed, af Nicolaus Notabene) (publicado no mesmo dia 
de O Conceito de Angústia) 

      - Quatro Discursos Edificantes por S. Kierkegaard (Fire opbyggelige Taler) 
1845 Três Discursos em Oportunidades Imaginárias por S. Kierkegaard (Tre Taler 

ved tœnkte Leiligheder) 
      - Estações no Caminho da Vida: Estudos por Várias Pessoas, compilado, 
                                                 
245 Na apresentação do quadro da biografia e obras de Kierkegaard fizemos uma adaptação das 
informações encontradas no site da Stanford Encyclopedia of Philosophy. 



111 
 

enviado à impressão, e publicado por Hilarious Bookbinder (Stadier paa Livets 
Vej. Studier af Forskjellige. Sammenbragte, befordrede til Trykken og udgivne 
af Hilarius Bogbinder) 

      - Terceira viagem a Berlim 
      - Dezoito Discursos Edificantes por S. Kierkegaard (Uma coleção de Discursos 

Edificantes de 1843 e 1844). Contém três partes: Pureza do Coração é querer 
uma coisa; O que aprendemos dos lírios do campo e das aves do céu; e O 
evangelho dos sofrimentos. 

1846 Kierkegaard ridicularizado em  O Corsário 
      - Pós-Escrito Não-Científico Concludente às Migalhas Filosóficas: Uma 

Compilação Mimético-Patético-Dialética, Um Pretexto Existencial, por 
Johannes Climacus, publicado por S. Kierkegaard (Afsluttende uvidenskabelig 
Efterskrift til de philosophiske Smuler. -- Mimisk-pathetisk-dialektisk 
Sammenskrift, Existentielt Indlœg, af Johannes Climacus. Udgiven af S. 
Kierkegaard) 

      - Uma Revisão Literária: "Duas Épocas" –  um romance de Thomasine Christine 
Gyllembourg-Ehrensvärd – revisada por S. Kierkegaard (En literair 
Anmeldelse af S. Kierkegaard) 

1847 Discursos Edificantes  em Variados Estados-de-Espírito por S. Kierkegaard 
(Opbyggelige Taler i forskjellig Aand af S. Kierkegaard) 

      - Obras de Amor: Algumas Reflexões Cristãs na Forma de Discursos por S. 
Kierkegaard (Kjerlighedens Gjerninger. Nogle christelige Overveielser i Talers 
Form, af S. Kierkegaard) 

      - Regine casa com Fritz Schlegel 
1848 Discursos Cristãos por S. Kierkegaard (Christelige Taler, af S. Kierkegaard) 
      - A Crise e uma Crise na Vida de uma Atriz  por Inter et Inter (Krisen og en 

Krise i en Skuespillerindes Liv af Inter et Inter) 
      - O Ponto de Vista da Minha Obra Como Autor: Uma Comunicação Direta, Um 

Relato à História (Synspunktet for min Forfatter-Virksomhed. En ligefrem 
Meddelelse, Rapport til Historien, af S. Kierkegaard) (publicado 
postumamente) 

1849 Segunda edição de A Alternativa 
Neutralidade armada, ou minha posição como um autor cristão na cristandade 
(Den væbnede Neutralitet eller Min Position som christelig Forfatter i 
Christenheden), publicado postumamente em 1880. 

      - O Lírio do Campo e as Aves do Céu: Três Discursos Devocionais por S. 
Kierkegaard (Lilien paa Marken og Fuglen under Himlen. Tre gudelige Taler 
af S. Kierkegaard) 

      - Dois Ensaios Ético-Religiosos por H.H. (Tvende ethisk-religieuse Smaa-
Afhandlinger. Af H.H.) que inclui Tem o homem o direito de se deixar matar 
pela verdade? e Diferença entre um gênio e um apóstolo. 

      - A Doença Mortal: Uma Exposição Psicológica Cristã para Edificação e 
Despertamento por Anti-Climacus, editado por S. Kierkegaard (Sygdommen til 
Døden. En christelig psychologisk Udvikling til Opvœkkelse. Af Anticlimacus. 
Udgivet af S. Kierkegaard) 

      - "O Sumo Sacerdote" -- "O Publicano" -- e "A Mulher Apanhada em Pecado”: 
Três Discursos antes da Comunhão na Sexta-Feira por S. Kierkegaard 
(,,Yppersteprœsten" -- ,,Tolderen" -- ,,Synderinden", tre Taler ved Altergangen 
om Fredagen. Af S. Kierkegaard) 

1850 Prática do Cristianismo por Anti-Climacus, Nos. I, II, III, editado por S. 



112 
 

Kierkegaard (Indøvelse i Christendom. Af Anti-Climacus -- Udgivet af S. 
Kierkegaard) 

      - An Edifying Discourse by S. Kierkegaard (En opbyggelig Tale. Af S. 
Kierkegaard) 

1851 Sobre Minha Obra Como Autor por S. Kierkegaard (Om min Forfatter-
Virksomhed. Af S. Kierkegaard) 

      - Dois Discursos Para a Comunhão às Sextas-Feiras por S. Kierkegaard (To 
Taler ved Altergangen om Fredagen) 

      - Para Auto-Exame: Recomendado à Era Contemporânea por S. Kierkegaard 
(Til Selvprøvelse, Samtiden anbefalet. Af S. Kierkegaard) 

      - Julga por Ti Mesmo! Recomendado à Época Presente para Auto-Exame. 
Segunda Série, por S. Kierkegaard (Dømmer Selv! Til Selvprøvelse Samtiden 
anbefalet. Anden Rœkke, af S. Kierkegaard) (publicado postumamente em 
1876) 

1854 Morte do Bispo Mynster 
      - Martensen apontado como Bispo 
      - "Era o Bispo Mynster ‘uma testemunha da verdade,’ uma das ‘verdadeiras 

testemunhas da verdade’ – Isto é verdade?" por S. Kierkegaard em Fœdrelandet 
(Var Biskop Mynster et "Sandhedsvidne", et af "de rette Sandhedsvidner", er 
dette Sandhed?" Af S. Kierkegaard) (o primeiro dos 21 artigos em Fœdrelandet 
– “A Pátria”) 

1855 Isto Precisa Ser Dito, Então Deixe-o Ser Dito, por S. Kierkegaard (Dette skal 
siges; saa vœre det da sagt. Af S. Kierkegaard) 

      - O Momento por S. Kierkegaard (Øjeblikket. Af S. Kierkegaard) 
      - O Juízo de Cristo Sobre o Cristianismo Oficial por S. Kierkegaard (Hvad 

Christus dømmer om officiel Christendom. Af S. Kierkegaard) 
      - A Imutabilidade de Deus: Um Discurso por S. Kierkegaard (Guds 

Uforanderlighed. En Tale -- Af S. Kierkegaard) 
      - Kierkegaard morre em 11 de Novembro. 
 

 

 


