
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO CENTRO DE FILOSOFIA E 

CIÊNCIAS HUMANAS DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ADEMAR CORDEIRO DA SILVA JUNIOR 
 
 
 
 
 

 
A CONTEXTUALIZAÇÃO DE TEMAS FILOSÓFICOS COM O COTIDIANO 

ESCOLAR À LUZ DE HANNAH ARENDT: 

Uma ferramenta propedêutica à filosofia para o ensino médio da EREM 

Henrique Justino de Melo-PE 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Recife 
2025 



ADEMAR CORDEIRO DA SILVA JUNIOR 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
A CONTEXTUALIZAÇÃO DE TEMAS FILOSÓFICOS COM O COTIDIANO 

ESCOLAR À LUZ DE HANNAH ARENDT: 

Uma ferramenta propedêutica à filosofia no ensino médio EREM Henrique 

Justino de Melo-PE 

 

 
 
 
 

 
Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós- Graduação de Mestrado Profissional 
em Filosofia Prof-Filo da Universidade 
Federal de Pernambuco – UFPE, como 
requisito para a obtenção do Título de 
Mestre em Filosofia. 

 

 
Linha de pesquisa: Filosofia e Ensino 

 

 
Orientador: Prof. Dr. Fernando José do Nascimento 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
Recife 
2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FICHA CATALOGRÁFICA 
Catalogação de Publicação na Fonte. UFPE – Biblioteca Central 

 
 

Silva Junior, Ademar Cordeiro da.  
   A contextualização de temas filosóficos com o cotidiano escolar à 
luz de Hannah Arendt: uma ferramenta propedêutica à Filosofia para 
o Ensino Médio da EREM Henrique Justino de Melo-PE / Ademar 
Cordeiro da Silva Junior. - Recife -PE, 2025.  
   103f.: il.  
 
   Dissertação (Mestrado)- Universidade Federal de Pernambuco, 
Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-
Graduação de Mestrado Profissional em Filosofia- Prof-Filo, 2025.  
   Orientação: Dr. Fernando José do Nascimento.  
 
 
   1. Hannah Arendt; 2. Ensino de Filosofia; 3. Contextualização. I. 
Nascimento, Fernando José do. II. Título.  
 
UFPE-Biblioteca Central 
 
 

 

 
 
 



 
 

ADEMAR CORDEIRO DA SILVA JUNIOR 
 
 
 

 
A CONTEXTUALIZAÇÃO DE TEMAS FILOSÓFICOS COM O COTIDIANO 

ESCOLAR À LUZ DE HANNAH ARENDT: 

Uma ferramenta propedêutica à filosofia no ensino médio da EREM Henrique 

Justino de Melo-PE 

 

 
 
 
 

 
Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação de Mestrado 

Profissional em Filosofia Prof-Filo da Universidade Federal de Pernambuco – 

UFPE, como requisito para a obtenção do Título de Mestre em Filosofia. 

 
 

 
Aprovado em: de  de 2025 

 
 
 
 
 

Prof. Dr. Fernando José do Nascimento (Orientador – UFPE) 
 
 

___________________________________________________ 
Prof. Dr. Junot Cornélio Matos - UFPE 

 
 

___________________________________________________ 
Prof. Dr. Ricardo George de Araújo Silva - UFC



AGRADECIMENTOS 
 

 
Ainda que seja um homem de pouca fé, não vejo outra explicação mais 

óbvia para chegar até aqui a não ser por permissão divina. É por isso que rendo 

glória a meu Senhor, pois Ele me concedeu força e as oportunidades necessárias 

para que este momento se tornasse realidade. Deus seja louvado! 

Sou grato à minha família, meu alicerce e porto seguro, onde posso 

repousar e me desfazer do fardo das preocupações. Sem Kelly, meu amor para a 

vida toda, a quem devo tanto incentivo e inspiração por sua sabedoria e 

paciência, o caminho seria muito mais desafiador. Sem meus filhos, que tanto me 

ensinam sobre a vida, nada faria sentido. Sem Clara com toda sua delicadeza e 

criatividade espantosa e Benjamim com sua vivacidade e sabedoria que toda 

criança tem – a de saber resposta para tudo – minha vida seria 

consideravelmente tediosa e sem propósito algum. 

Agradeço também aos meus pais que tanto me ensinaram valores 

essenciais e que me inspiram por seus exemplos de trabalho, honestidade, 

resiliência e amor. Muito obrigado por tudo! Agradeço também a meu tio Jorge 

que sempre acreditou em meu potencial e desde sempre me apoiou em meu 

desenvolvimento intelectual, estando sempre disposto a nos ajudar nesse 

processo. 

Quero expressar minha gratidão aos meus educadores, em especial ao 

meu orientador, cuja orientação foi crucial para a conclusão desta dissertação. Ele 

não apenas me guiou, mas também me ensinou e corrigiu, inspirando-me a 

buscar conhecimento pela paixão e não apenas pela obrigação da conclusão do 

mestrado. 

Agradeço aos meus companheiros de viagens das quartas-feiras, Gilmar 

Lopes, que sempre demonstrou vasto conhecimento e disposição para ajudar, e 

Igor Carneiro, que nos instigava ao debate sobre temas diversos e para quem, em 

tom de brincadeira, eu dizia que era o "ateu mais cristão que conheço". A 

presença deles tornou essa jornada mais leve e divertida. 

Nessa caminhada não apenas adquiri conhecimento, mas, sobretudo, 

ganhei amigos que levarei para a vida toda. Sou imensamente grato pela 

presença de cada um deles durante esse tempo que compartilhamos. Um grande 



presente que recebi na forma de amizade foi o professor Dr. Junot Matos — que 

pessoa extraordinária! 

Por fim, agradeço a todos que, de alguma forma, influenciaram meu 

caminho e contribuíram para a realização desta jornada. Para todos vocês, meus 

sinceros agradecimentos. 



RESUMO 
 

 
Com base em um estudo de caso realizado na EREM Henrique Justino de Melo, 

localizada no município de Jucati/PE, este trabalho examina o ensino da Filosofia no 

Ensino Médio e os obstáculos enfrentados pelos estudantes durante o processo de 

aprendizagem nessa disciplina. Leva-se em conta, ainda, a influência de fatores 

externos — sejam de natureza política ou não — que repercutem no ambiente 

escolar. Como proposta metodológica, busca-se aproximar o conteúdo filosófico da 

realidade dos discentes por meio da elaboração de textos lúdicos e contextualizados 

com o cotidiano. O propósito central é evidenciar que a produção e a utilização 

desses materiais, criados a partir de obras e reflexões filosóficas, podem servir como 

instrumentos eficazes para simplificar a compreensão dos conceitos abordados em 

sala de aula. Para a fundamentação teórica da produção desse material, optou-se 

pelo pensamento da filósofa Hannah Arendt, com especial atenção aos seus 

conceitos de ética, política e responsabilidade para com o mundo. A elaboração dos 

textos constitui o produto final de uma intervenção pedagógica inserida na pesquisa. 

Objetiva-se, com este estudo, demonstrar que a contextualização do raciocínio 

filosófico com o dia a dia dos discentes, mediante o uso de materiais lúdicos, 

contribui de forma expressiva não apenas para a assimilação dos conceitos, mas 

também para sua aplicação prática, especialmente no que tange à ética e à 

formação de valores morais. A hipótese que orienta a investigação sustenta que a 

dificuldade em absorver noções teóricas pode ser atenuada quando se estabelece 

uma ponte entre a Filosofia e a experiência concreta, favorecendo, assim, um 

aprendizado significativo que transcende as avaliações de caráter tradicional. 

 

Palavras-chave: Contextualização, Cotidiano, Ensino de filosofia, Hannah Arendt, 

Ética, Política. 



ABSTRACT 
 

 
Based on a case study conducted at EREM Henrique Justino de Melo, located in the 

municipality of Jucati/PE, this paper examines the teaching of Philosophy in High 

School and the obstacles faced by students during the learning process in this 

subject. It also takes into account the influence of external factors—whether political 

or otherwise—that impact the school environment. As a methodological proposal, it 

seeks to bring philosophical content closer to the students' reality through the 

development of playful texts contextualized with their daily lives. The main purpose is 

to demonstrate that the production and use of these materials, created from 

philosophical works and reflections, can serve as effective tools to simplify the 

understanding of the concepts discussed in the classroom. For the theoretical 

foundation of this material, the philosophy of Hannah Arendt was chosen, with 

special attention to her concepts of ethics, politics, and responsibility toward the 

world. The development of the texts constitutes the final product of a pedagogical 

intervention embedded in the research. This study aims to demonstrate that 

contextualizing philosophical reasoning with the students' daily lives, through the use 

of playful materials, significantly contributes not only to the assimilation of concepts 

but also to their practical application, especially regarding ethics and the formation of 

moral values. The hypothesis guiding the investigation maintains that the difficulty in 

absorbing theoretical notions can be mitigated when a bridge is established between 

Philosophy and concrete experience, thereby fostering meaningful learning that 

transcends traditional assessments. 

 
Keywords: Contextualization, Daily Life, Philosophy Teaching, Hannah Arendt, 

Ethics, Politics. 

. 



LISTA DE GRÁFICOS 
 
Gráfico 1.  Você considera a disciplina de Filosofia importante para a sua 

vida?...........................................................................................................................74 

Gráfico 2. Como você descreveria seu conhecimento prévio sobre Filosofia antes de 

começar                  o                  Ensino Médio?........................................................75 

Gráfico 3. Você sente que os temas discutidos em Filosofia estão relacionados ao 

seu dia a dia?.............................................................................................................78 

Gráfico 4. Você consegue identificar situações de seu cotidiano que possam ser 

analisadas filosoficamente?.......................................................................................80 

Gráfico 5. Como você prefere aprender sobre Filosofia?......................................... 83 



SUMÁRIO 
 

1. INTRODUÇÃO .................................................................................................. 12 

 
2. FILOSOFIA NO COTIDIANO ESCOLAR: REFLEXÕES SOBRE O ENSINO DE 

FILOSOFIA NO ENSINO MÉDIO ............................................................................ 20 

2.1 FILOSOFIA NO ENSINO MÉDIO: ENTRE A CRISE DA EDUCAÇÃO E A 

ESPERANÇA DE UM PENSAMENTO TRANSFORMADOR ................................... 22 

2.1.1 O ensino de filosofia no ensino médio: entre mediações e a 

necessidade de contextualização ......................................................................... 29 

 
3. AUTORIDADE E EDUCAÇÃO .......................................................................... 32 

3.1 DA CRISE AO AMANHÃ: A EDUCAÇÃO COMO A PONTE ENTRE PASSADO 

E FUTURO ............................................................................................................... 35 

 
4. TEMPOS DE CRISE, TEMPOS DE MUDANÇA ................................................ 41 

4.1 ENTRE O COLAPSO E O RECOMEÇO: INFLUÊNCIA DAS GRANDES 

GUERRAS PARA A FORMAÇÃO DO PENSAMENTO DE HANNAH ARENDT ...... 44 

4.1.1 A quebra do cotidiano comum como influenciador do pensamento de 

Arendt  .................................................................................................................... 47 

4.1.2 A experiência de vida como ferramenta filosófica na formação do ser 

político  .................................................................................................................... 52 

 
5. COTIDIANOS E NÃO-COTIDIANOS: CONTEXTUALIZAÇÃO DO ENSINO DE 

FILOSOFIA COM A VIDA COMO ELA É................................................................. 59 

5.1 A RUPTURA COM O COTIDIANO A PARTIR DO LÚDICO ........................... 64 

5.1.1 A Mediação do Professor e a Educação Dialógica .................................. 67 

5.2 DA TEORIA À PRÁTICA: O QUANTO SE SABE DE FILOSOFIA NOS 

PRIMEIROS ANOS DO ENSINO MÉDIO................................................................. 68 

5.2.1 Percepção sobre a Filosofia ...................................................................... 69 

5.2.2 Relação com o cotidiano ........................................................................... 73 

5.2.3 Aprendizagem e Metodologia ................................................................... 78 

 
6. DA NECESSIDADE À INTERVENÇÃO ............................................................. 82 

6.1 DO COTIDIANO AO PAPEL: A PRODUÇÃO DE TEXTOS LÚDICOS 

CONTEXTUALIZADOS COMO FERRAMENTA DE ENSINO FILOSÓFICO ............ 83 

6.1.1 A Sociedade dos Ratos Conectados ........................................................ 83 

6.1.2 A menina e as estrelas .............................................................................. 87 

6.1.3 Até que ponto você está disposto? .......................................................... 90 



7. CONSIDERAÇÕES FINAIS............................................................................... 94 

8. REFERÊNCIAS ................................................................................................. 98 



12 
 

INTRODUÇÃO 

 

 

O interesse pelo tema desenvolvido nesta dissertação surgiu devido a 

frequente observação das dificuldades enfrentadas pelos (as) estudantes do Ensino 

Médio em compreender os conceitos teóricos e abstratos apresentados nos livros 

didáticos, pois, ao chegarem ao Ensino Médio, se deparam com uma forma de 

pensamento até então desconhecida para eles e desconexa com a realidade vivida 

pelos alunos, causando o desinteresse e criando a percepção de que a Filosofia seja 

uma disciplina irrelevante,o que pode gerar desafios significativos em sua 

aprendizagem.  

Dentre tantos possíveis problemas causadores dessa dificuldade de 

aprendizagem, um ponto em especial será abordado: de que modo a produção e 

aplicação de textos filosóficos lúdicos e contextualizados com a vida cotidiana 

comum, baseados no pensamento de Hannah Arendt, podem servir como 

ferramenta eficaz para superar e facilitar a compreensão  de conceitos, 

possibilitando a aplicação da prática da Filosofia para os estudantes do Ensino 

Médio da EREM Henrique Justino de Melo, no município de Jucati, agreste 

pernambucano? Para tanto, parte-se do pressuposto de que, ao ser apresentada em 

diálogo com a vida cotidiana – como de fato sempre deveria ser – através de textos 

produzidos de forma mais lúdica e contextualizada com a realidade desse alunado, a 

Filosofia tende a produzir efeitos positivos de maneira mais frequente. 

Assim sendo, a proposta central é tornar os conceitos filosóficos mais 

acessíveis e significativos, promovendo uma abordagem que estimule o interesse e 

a participação ativa dos estudantes por meio de reflexões conectadas às suas 

experiências diárias. A criação desses textos, com foco na interação e na 

aplicabilidade prática dos temas, constitui o produto final desta intervenção 

pedagógica. Essa abordagem contrasta com as aulas tradicionais e textos de livros 

didáticos que seguem rigidamente as sequências didáticas convencionais, muitas 

vezes desconectadas da realidade dos estudantes. Quando os conceitos filosóficos 

são contextualizados e apresentados de maneira acessível, mais lúdica, passam a 

fazer sentido na vida dos alunos, especialmente para aqueles que, recém-saídos do 

ensino fundamental, encaram o ensino médio como um pequeno e novo mundo a 

ser desbravado. 



13 
 

Foi necessário realizar uma pesquisa sobre os impactos e a relevância do 

estímulo ao diálogo e debate de forma sempre associada a situações do cotidiano, 

para que se possa desenvolver as competências e habilidades da BNCC no que se 

refere à Ética e Valores Morais, dessa forma, relacionando as experiências vividas 

(a prática) com a teoria do que se diz saber, proporcionando o fazer de fato, 

ajudando assim no trajeto necessário ao autoconhecimento e cuidado de si e do 

mudo que recebemos. 

Com a produção de textos adaptados que busquem tratar certos temas 

filosóficos de forma contextualizada e mais lúdica, sempre relacionados com a 

realidade diária de nossos (as) estudantes, busca-se assim, um ensino de Filosofia 

que ultrapasse as barreiras impostas pelas quatro paredes de uma sala de aula, 

indo bem além da leitura de textos somente pela busca por notas adquiridas após 

alguma avaliação bimestral. A Filosofia pode ser apresentada como parte da vida 

dos(as) educandos(as) e, para isso, ela deve fazer sentido para as suas vidas, 

abrindo caminhos para as demais temáticas e teorias, para que possa estimulá-los 

quanto ao cuidado com a alma, sendo esse cuidado uma forma de estar em diálogo 

consigo mesmo, confrontando questões éticas e buscando a verdade e, dessa 

forma, implicando na disposição para julgar, querer e compreender, sendo essas 

características que fortalecem a capacidade de agir de maneira responsável e 

autêntica na esfera pública; e a busca pela excelência. 

Em A Condição Humana (2007), Arendt descreve como a ação humana 

revela "quem" somos e como as pessoas buscam se destacar pela singularidade e 

pela realização de suas potencialidades. Essa busca pela singularidade e realização 

de suas potencialidades está diretamente ligada à ideia de responsabilidade e ao 

compromisso com o mundo compartilhado. É a busca pela excelência e ser 

excelente, nesse sentido, não é apenas um ideal individual, mas algo que contribui 

para a construção e preservação de uma esfera pública vibrante e significativa. Essa 

busca pela excelência, no entanto, deve também ser adotada pelos docentes. Como 

Arendt afirma (2022, p. 284), "não se pode ensinar sem educar", pois a educação 

não pode ser vazia, caso contrário, corre o risco de se degenerar facilmente. Nesse 

contexto, o(a) docente tem um papel crucial no processo de aprendizagem, não 

apenas como um guardião do conhecimento — como alguns ainda defendem —, 

mas como alguém capaz de estimular a busca pelo saber e de preparar as mentes 

para o mundo que as aguarda. 



14 
 

O estímulo à busca curiosa por respostas sobre o mundo e sobre si mesmo, 

por meio de questionamentos e debates, especialmente ao conectar a Filosofia à 

vida cotidiana, pode ser um aliado poderoso na disciplina de Filosofia no Ensino 

Médio. Essa abordagem favorece o desenvolvimento de futuros adultos 

comprometidos com uma visão mais sólida de princípios morais e éticos, 

contribuindo assim para a formação de um ser político em busca da felicidade. No 

entanto, há de se atentar ao fato de que, se de um lado a filosofia tradicional 

entende a felicidade como sendo um estado de plenitude na interioridade e 

contemplação individual, para Arendt a felicidade não é um estado da alma, mas 

uma experiência do mundo, discordando assim, veementemente, da tradição grega.  

Nesse sentido, do ponto de vista arenditiano, isso que poderíamos chamar de 

felicidade, ou realização da condição humana, só é possível na esfera pública, não 

está no bem-estar privado, mas na alegria de uma liberdade pública e na coragem 

de assumir o mundo que recebemos e compartilhamos, se manifestando na 

capacidade de pensar, julgar e agir de maneira consciente, sendo esses elementos 

fundamentais para a maturidade ética e política. 

Arendt (2016, p. 146) afirma que "a educação é o ponto em que decidimos 

se amamos o mundo o bastante para assumirmos responsabilidade por ele". Essa 

responsabilidade não se limita ao mundo presente, mas também se estende 

àqueles que virão, e ao quanto seremos capazes de prepará-los para renovar o 

que herdaram. Nesse sentido, a educação está intrinsecamente ligada à condição 

humana, sendo, como destaca Hannah Arendt (2007), importante tanto para a 

preservação das tradições quanto para a renovação do mundo. Ela desempenha, 

portanto, um papel fundamental ao equilibrar a continuidade cultural com as 

transformações necessárias às novas gerações. Para Arendt, a tarefa da educação 

é introduzir os jovens a um mundo que lhes é dado, ao mesmo tempo em que os 

prepara para renová-lo. Dessa forma, a educação ocupa um lugar de grande 

importância para as mudanças da sociedade, funcionando como um espaço de 

cultivo da esperança por um futuro melhor. 

Entretanto, dada a importância da educação para o futuro da humanidade, 

baseado no pensamento de Arendt (2022), a educação não deve ser confundida 

com adestramento ideológico nem limitada à mera reprodução de conhecimentos 

antigos, pertencentes a um "mundo velho". A formação das novas gerações precisa 

transcender a simples transmissão de um legado, promovendo o desenvolvimento 



15 
 

de mentes críticas e libertas, capazes de refletir e questionar. Nesse contexto, a 

educação – e especialmente o ensino de Filosofia – desempenha o papel 

fundamental de conectar passado e futuro, atuando como uma ponte entre as 

tradições herdadas e as transformações que reformulam continuamente o mundo 

humano. 

Arendt (2022, p. 54) destaca que “o passado é considerado uma força”, 

uma força que ainda move a humanidade. Embora se diga que "o novo sempre 

vem", a autora observa que “esse passado, além do mais, estirando-se por todo o 

trajeto de volta à origem, ao invés de voltar para trás, empurra para a frente. E, ao 

contrário do que seria de esperar, é o futuro que nos impele de volta ao passado”. 

Dessa forma, a educação torna-se um espaço privilegiado para lidar com essas 

dinâmicas temporais, possibilitando que o legado do passado dialogue com os 

desafios do futuro. É nesse contexto que segundo Arendt (1989), a educação 

desempenha o papel de preservar o legado cultural enquanto oferece aos jovens 

as ferramentas para atuar de maneira crítica e responsável no mundo. Assim, ela 

não apenas assegura a continuidade das tradições, mas também prepara o terreno 

para a renovação e a criação, promovendo a coexistência entre o velho e o novo, 

entre a herança do passado e as possibilidades do futuro. 

Como o objetivo final deste trabalho é produzir textos filosóficos de forma 

mais lúdica e contextualizada com a realidade dos (as) estudantes, a partir de uma 

base teórica consolidada, foi feito um levantamento de dados sobre a situação das 

aulas de Filosofia em uma turma do 1º ano do ensino médio a ser selecionada. 

Inicialmente, serão investigadas as dificuldades enfrentadas pela turma na 

disciplina de Filosofia por meio de rodas de conversa e questionários. Essa etapa 

busca identificar se os (as) estudantes percebem a Filosofia como uma disciplina 

relevante e integrada às suas vidas, bem como compreender o nível de 

entendimento deles sobre os conteúdos filosóficos abordados. 

No segundo capítulo, intitulado “Filosofia no Cotidiano: Reflexões sobre a 

Crise da Autoridade e a Formação do Pensamento Crítico no Ensino Médio”, 

enfatiza-se a importância do ensino de Filosofia diante da necessidade de reflexão 

crítica em tempos de crise, conforme aponta Hannah Arendt. O capítulo destaca 

como a Filosofia se insere na realidade do Ensino Médio, em uma turma do 

primeiro ano, e como a disciplina é percebida e vivenciada pelos estudantes. 



16 
 

Também discorre sobre os desafios do ensino da Filosofia, tal qual a 

desvalorização no contexto do Novo Ensino Médio e o desinteresse dos alunos, 

que frequentemente percebem pouca utilidade prática em seus conteúdos. A carga 

horária reduzida e a falta de professores especializados são também problemas 

apontados. O texto defende que a Filosofia deve estar vinculada à vida 

cotidiana 

para cumprir seu papel de formar cidadãos conscientes e responsáveis, capazes 

de transformar o mundo. 

As questões relacionadas ao papel do educador nesse processo também 

são abordadas, destacando sua relevância no estímulo ao pensamento filosófico 

no Ensino Médio. Trabalhar com exemplos do cotidiano, integrados ao pensamento 

filosófico, exige habilidade e dedicação por parte do (a) professor (a), que 

frequentemente se depara com limitações nesse contexto. Contudo, as 

experiências de vida, tanto do professor quanto dos alunos, são apontadas como 

sendo valiosos recursos pedagógicos, pois, ao ensinar Filosofia é essencial que o 

educador leve em consideração a dificuldade de muitos estudantes em vincular o 

aprendizado à sua própria realidade, de modo que possam enxergar a Filosofia 

como uma ferramenta para o desenvolvimento de uma compreensão crítica e 

reflexiva do "eu" em relação ao mundo em que vivem. 

O terceiro capítulo, “Autoridade e Educação”, considerando que para se 

entender o momento em que a educação brasileira e, sobretudo o ensino de 

Filosofia no Ensino Médio, se encontra, busca demonstrar que a crise na educação 

é um resultado pré-anunciado da crise de autoridade já prevista por Hannah 

Arendt. Aborda como essa crise está relacionada à modernidade, à perda da 

tradição e aos impactos disso na educação e na sociedade. Será demonstrado que 

para Arendt a autoridade não deve ser confundida com coerção ou poder, mas sim 

com uma relação reconhecida e legítima. No entanto, se por um lado a 

modernidade traz benefícios inegáveis, por outro trouxe mudanças que fragilizaram 

essa estrutura, resultando na dificuldade de pais e professores exercerem 

autoridade sobre crianças e jovens. 

A crise da autoridade, segundo Arendt, afeta tanto a política quanto a 

educação, pois ambas dependem da tradição para se sustentar. Segundo Arendt, a 

perda dessa base tradicional compromete a formação dos indivíduos e a 



17 
 

continuidade da civilização. Além disso, a tentativa de nivelar socialmente alunos 

(as) e professores (as) enfraquece a autoridade dos(as) educadores(as), dificultando 

o processo de ensino-aprendizagem. 

O texto também relaciona essa crise com o surgimento do totalitarismo, já que 

a falta de responsabilidade individual pelo mundo abre espaço para o domínio do 

Estado sobre todas as esferas da vida social. Por fim, destaca a importância da 

educação como meio de transmitir tradições e preparar os novos cidadãos para 

assumirem responsabilidades no mundo. 

No quarto capítulo, intitulado “Tempos de crise, tempos mudança”, será 

analisado o impacto do cotidiano na formação do pensamento filosófico, destacando 

como os acontecimentos do século XX — a Primeira Guerra Mundial, o surgimento 

do totalitarismo na Europa, a Segunda Guerra Mundial e seus desdobramentos 

históricos — influenciaram a reflexão de Hannah Arendt. 

Será evidenciado o papel da vida comum no despertar do questionamento 

filosófico, partindo do princípio de que o filósofo é um produto de seu tempo. Além 

disso, será discutida a necessidade de vincular os conceitos filosóficos ao cotidiano 

como uma ferramenta essencial para o ensino de Filosofia, em consonância com a 

perspectiva defendida por Arendt. 

O principal objetivo deste capítulo é demonstrar que o pensamento filosófico 

surge a partir de inquietações sobre questões do dia a dia, uma vez que a Filosofia 

está intimamente ligada à vida, e, reciprocamente, a vida pode ser compreendida 

por meio da Filosofia. Por fim, também será abordada a concepção arendtiana de 

crise e autoridade, analisando como o afastamento gradual do indivíduo em relação 

às suas responsabilidades para com o mundo contribui para a erosão desses 

conceitos. 

Ainda no quarto capítulo, na seção secundária de título “Entre Mediações e a 

Necessidade de Contextualização” é feita uma reflexão sobre a importância da 

contextualização no ensino de Filosofia, destacando como a relação entre o 

cotidiano e o não-cotidiano pode servir como ferramenta para despertar o 

pensamento crítico e filosófico nos estudantes. Partindo do pressuposto de que a 

Filosofia não deve ser vista como um conjunto de teorias distantes da realidade, mas 

como uma disciplina que emerge das inquietações humanas diante do mundo, 

busca-se demonstrar como a ruptura com o cotidiano — seja por meio de grandes 

eventos históricos ou de simples experiências pessoais — pode estimular a reflexão 



18 
 

filosófica, e como a contextualização e a ruptura com o cotidiano podem ser 

utilizadas como ferramentas pedagógicas. Também discorre sobre os conceitos do 

que é cotidiano e não-cotidiano, buscando demonstrar a importância do cotidiano na 

formação do pensamento filosófico e da quebra da cotidianidade para que surja o 

sentimento de busca de explicações sobre a própria realidade. 

No quinto capítulo (cotidianos e não-cotidianos: contextualização do ensino 

de filosofia com a vida como ela é) será feita uma pequena – portanto, não 

conclusiva – explanação sobre o que é cotidiano e não-cotidiano. Este texto buscará 

reforçar a ideia de que a Filosofia deve partir do cotidiano dos estudantes 

demostrando a necessidade de entendimento sobre os conceitos do que é cotidiano 

e não-cotidiano, apresentando a quebra do cotidiano como sendo um propulsor da 

possibilidade do surgimento do pensamento filosófico, bastando ao educador saber 

aproveitar esse momento para estimular seus estudantes a questionarem sua 

realidade. 

Ainda no quinto capítulo, será proposto a produção de textos mais 

contextualizados com situações cotidianas dos estudantes de forma lúdica. Para 

tanto, serão demonstrados os passos seguidos em busca de entender o quanto os 

estudantes percebem a Filosofia ensinada em sala de aula como algo que possa 

fazer parte de suas vidas. 

No sexto e último capítulo, tendo como base os resultados obtidos junto aos 

alunos e professores, serão produzidos os textos adaptados sobre conceitos de 

cidadania e política, responsabilidade e amor ao mundo, alinhados ao pensamento 

de Hannah Arendt. Esses textos serão elaborados de forma contextualizada com o 

cotidiano dos estudantes, incentivando a associação entre a teoria filosófica e a 

realidade vivida por eles, com o objetivo de tornar o aprendizado mais significativo e 

aplicável. 

Para conseguir alcançar os objetivos proposto – a produção dos textos 

adaptados como recursos didáticos – será utilizado o método de contextualização. A 

ideia de contextualização como método de ensino entra em pauta desde a reforma 

do ensino médio, tendo como base a Lei de Diretrizes e Bases da Educação (LDB nº 

9.394/96 que mostra a necessidade da aquisição de conhecimentos para o uso 

cotidiano. Os próprios PCNs estão estruturados em eixos, tendo como seus 

principais a interdisciplinaridade e a contextualização, o que reforça ainda mais a 

necessidade de aulas que ultrapassem a rigidez das aulas tradicionais e 



19 
 

mecanizadas. 

Considerando os diversos aspectos inerentes à educação, especialmente no 

contexto atual do ensino de Filosofia, este trabalho busca, a partir da investigação 

sobre a importância da contextualização dos conteúdos filosófico, como produto 

final, a elaboração de textos filosóficos mais lúdicos, que estabeleçam conexões 

significativas com a vida dos (as) estudantes do Ensino Médio em escolas públicas 

estaduais. 



20 
 

1. FILOSOFIA NO COTIDIANO ESCOLAR: REFLEXÕES SOBRE O 
ENSINO DE FILOSOFIA NO ENSINO MÉDIO 

 
 

Os acontecimentos históricos que moldaram o século XX marcaram 

profundamente a obra da pensadora alemã Hannah Arendt e continuam 

influenciando as primeiras décadas do século XXI do ponto de vista político, 

econômico e cultural. As mudanças sócio-políticas que aconteceram durante o 

século XX – a exemplo do Totalitarismo – apontavam, segundo Arendt (2022), para 

características da modernidade resultante de uma crise da autoridade e, 

consequentemente, da política e da educação. Tais acontecimentos formam nosso 

presente cujo desafio se apresenta  na experiência de viver, refletir sobre a realidade 

e agir em tempos de crise1.Também estamos em tempos de repensar nossa 

realidade. Conceitos morais, crenças e garantias políticas de direitos são 

esquecidos ou ignorados a todo momento ao prazer dos ventos, sendo sempre 

sujeitos a interpretações pessoais. Questões éticas e morais sempre são evocadas 

quando, de alguma forma, um sujeito se sente privado de seus direitos, mas são 

sempre esquecidas ou ignoradas pelo mesmo quando julga necessário para justificar 

seus atos. Pensar, refletir sobre sua realidade é necessário, mas nem sempre – ou 

quase nunca – acontece. 

 A prática do pensamento filosófico, ainda que de forma rasa, torna-se cada 

vez mais distantes do sujeito comum pertencente a um mundo onde o momentâneo 

é buscado de forma a ser descartado com a mesma rapidez que a própria condição 

determina, e que impõe um ciclo constante de brevidades que, quase que 

inevitavelmente, nunca deixam tempo para o pensamento reflexivo sobre qualquer 

que seja o tema. “Engole-se” informações sem que antes se questione a veracidade 

das mesmas. 

 

1 Segundo José Sérgio Fonseca de Carvalho, no texto intitulado “Uma luz que emana do Pórtico de 

Jano”, texto feito como apresentação para a 9ª ed. Do livro Entre o Passado e o Futuro, de Hannah 

Arendt (2022), é preciso ressaltar que em seus escritos [Hannah Arendt] a noção de “crise” não se 

confunde com a de um estado patológico ou degenerativo, a indicar um processo de decadência ou 

acaso. Diferentemente desses usos mais correntes em nossa linguagem cotidiana a noção de 

“crise” em Arendt nos remete a seu significado na linguagem grega antiga, ao indicar menos um 

declínio do que a eclosão de um momento crucial – que em si mesmo não é nem negativo nem 

positivo – no qual faz-se necessário e urgente decidir, julgar ou escolher um caminho ( a medicina 

hipocrática, por exemplo, concebe a crise como um momento crucial de intervenção e cujos 

resultados podem ser tanto a cura como o agravamento da doença) 

 



21 
 

O que há não muito tempo era o auge da sociedade pós-industrial 
(massificação, linha de montagem, formatação), a ascensão e queda da 
burguesia (ícone da modernidade) deflagra uma crise estrutural no “estar no 
mundo”: tédio, invisibilidade, desamparo, depressão, paranoia parecem ser 
as tônicas no que diz respeito ao mal-estar atual. Em tempos de “fim” das 
dicotomias estanques, nascem conceitos como entre-lugares, espaços e 
fenômenos transicionais. O mundo, atualmente, conjuga muito mais o 
gerúndio para explicar a realidade. (Cerezer, 2011, p. 14). 

 

Além disso, o Ensino Médio, apesar de frequentemente ser mal interpretado 

em relação ao seu objetivo real, perdeu o status popular que tradicionalmente 

detinha, aquele de assegurar, ao menos em teoria, o acesso ao mercado de 

trabalho. Atualmente, essa etapa da educação tem sido cada vez mais reduzida a 

um espaço destinado à preparação para avaliações externas, cujo objetivo é 

aprimorar indicadores educacionais, como o Índice de Desenvolvimento da 

Educação Básica (IDEB). O foco recai também sobre o treinamento de estudantes 

para exames essenciais como o Exame Nacional do Ensino Médio (ENEM) e os 

vestibulares, considerados importantíssimos para a entrada no ensino superior. Essa 

mudança de concepção sobre a aquisição de conhecimento tem impactado de 

maneira significativa a forma como as disciplinas são abordadas, frequentemente 

priorizando conteúdos que são exigidos nessas avaliações em detrimento de uma 

formação mais ampla e crítica. 

Essa mudança de status pode explicar o crescente desinteresse de uma 

parcela significativa dos estudantes, que percebem a educação do Ensino Médio 

como um processo sem vínculo algum com suas reais necessidades profissionais e 

pessoais. Se em anos anteriores o Ensino Médio era visto como porta de entrada no 

mercado de trabalho, no modelo de ensino atual já não oferece a mesma promessa 

de inserção em um mundo de assalariados, devido à dinâmica acelerada e às 

constantes exigências do mercado, este nível de escolaridade tornou-se insuficiente 

para acompanhar as transformações econômicas e tecnológicas em curso. 

Quando o jovem chega ao Ensino Médio, produz-se o que se poderia 
denominar de desencanto: depara-se com o que já não existe – a 
correspondência entre escolaridade, obtenção de diploma e os esperados 
resultados materiais (postos de trabalho) e simbólicos (prestígio, 
reconhecimento social). (Paiva, 2008, p. 143), 



22 
 

Logo o ritmo acelerado das mudanças contemporâneas impõe desafios 

adicionais, como o excesso de informações que se apresentam de maneira 

fragmentada e imediata. Isso tem impacto direto na forma como os indivíduos 

percebem a educação, já que a velocidade com que o conhecimento circula gera um 

ciclo vicioso de desengajamento. Em longo prazo, o estudante se vê envolvido em 

um processo em que a educação perde seu poder de atração, uma vez que os 

métodos tradicionais de ensino não parecem mais atender às suas necessidades. 

 

 
2.1 FILOSOFIA NO ENSINO MÉDIO: ENTRE A CRISE DA EDUCAÇÃO E A 

ESPERANÇA DE UM PENSAMENTO TRANSFORMADOR 
 

 
Se por um lado as mudanças sociais e tecnológicas impõem um ritmo 

alucinante de informações com aspectos tanto positivos quanto negativos, sendo 

diretamente influenciadas pelo mercado de consumo, quer seja de bens materiais ou 

imateriais, tal qual a aquisição do celular da moda, a aceitação social ou a simples 

alimentação do auto ego, por outro lado, na escola, o (a) adolescente se encontra 

num ritmo bem diferente, pois o ambiente escolar necessita de “lentidão, de 

repetição, de permanência em registros, em memória, exigem uma solidez no que 

diz respeito à postura de todos os seus integrantes, notadamente, os estudantes, 

contrapondo-se, desta forma, à liquidez das redes”( Souza et al., 2018, p.83). 

É nesse contexto atual que, mais do que nunca, a Filosofia se mostra como 

uma ferramenta educacional indispensável para a vida. Tal percepção tem sido 

defendida por pensadores que reconhecem a Filosofia como portadora de benefícios 

que, em geral, não são comuns às demais disciplinas escolares. É o caso da própria 

Hannah Arendt (2022) que defendia que a Filosofia e a educação desempenham um 

papel importantíssimo na formação de indivíduos capazes de pensar criticamente e 

agir no mundo. Em seu texto A crise da educação (2022) ela argumenta que a 

educação deve preparar os jovens para responsabilidades no mundo comum, 

enfatizando o quanto a educação e, consequentemente o ensino de Filosofia, são 

importantes. 

Inicialmente, a Filosofia se destaca como a disciplina que auxilia o(a) 

estudante a desenvolver o pensamento crítico e a utilizar a razão, de modo a 



23 
 

exercer sua cidadania de forma ética e política. Isso não significa que as demais 

disciplinas não tenham suas contribuições; pelo contrário, cada uma possui suas 

particularidades e é fundamental para a formação intelectual. Contudo, a Filosofia 

proporciona um pensamento mais intimista e, ao mesmo tempo, extraordinariamente 

reflexivo, tanto sobre o indivíduo quanto sobre o mundo. Esse é um dos papéis 

centrais desempenhados pelo ensino de Filosofia na educação básica, pois: 

 

Os aspectos próprios à Filosofia possibilitam um espaço privilegiado para 
que os alunos se envolvam no conhecimento de seu contexto de vida e 
interações, pois seus conceitos podem ser trabalhados de forma a 
possibilitar a compreensão e interpretação os auxiliando nas tomadas de 
decisões na vida, escolar e social (Paiva. 2008, p. 140). 

 

Essas características exprimem um cuidado necessário com o mundo em que 

se vive. Embora essa defesa da necessidade do ensino de Filosofia esteja muito 

aquém do que seja a Filosofia, pois não abrange a importância que ela tem, ainda 

assim foi importante para a implementação da mesma no Ensino Médio brasileiro. 

Em 2008, mais precisamente em 02 de junho, o então presidente da República, Luiz 

Inácio Lula da Silva, sancionou a lei nº 11.684/08. Esse projeto de lei tornava 

obrigatório o ensino de Filosofia e Sociologia no Ensino Médio brasileiro. Ele 

propunha uma mudança da LDB (Lei nº 9394/96), que estabelecia que, ao sair do 

Ensino Médio, os jovens ao menos tivessem domínio de conceitos básicos das 

disciplinas de Filosofia e Sociologia. 

No entanto, o ensino de Filosofia no Brasil, desde sua implementação oficial, 

sofre influências positivas ou negativas de nossas “elites” intelectuais, criando 

discursos que o distancia da vida cotidiana da maioria das pessoas sendo motivo de 

questionamentos por parte de alunos, professores e até de filósofos. Para alguns 

estudantes e pais acostumados a pensar a ideia de conhecimento como algo 

obrigatório e de certa forma imposto e, portanto, sem atração alguma além da 

pretensa promessa de que a educação trará benefícios econômicos no futuro, não 

enxergam na Filosofia serventia alguma, pois entendem que seja uma disciplina de 

menor importância. 

Parte da construção desse entendimento se deve à muitos fatores, entre eles 

a própria carga horária disponibilizada para aulas de Filosofia, pois, segundo o 

Currículo de Pernambuco – Ensino Médio, somente os primeiros anos, nessa 

configuração do Novo Ensino Médio, têm aulas de Filosofia, criando o entendimento 



24 
 

de que seja uma disciplina de pouca importância para os (as) estudantes. Nesse 

contexto do Novo Ensino Médio (lei nº 13.415/2017) [...] “a Filosofia perdeu 

seu status disciplinar, foi convertida em estudos e práticas, e seus conteúdos foram 

diluídos e fragmentados na área de conhecimento denominada Ciências Humanas e 

Sociais Aplicadas (CHSA)”2. Felizmente, esse cenário passou a ser mudado em 

2025, com a implementação da Lei nº 14.945/2024 que, entre outras mudanças em 

relação à disponibilidade de aulas de Filosofia que antes havia, dispôs uma aula 

dessa disciplina por série do Ensino Médio. 

Perguntas tais quais “como ensinar Filosofia? [...] para que ensinamos 

Filosofia? O que pretendemos em nossa prática? qual o valor da aprendizagem de 

nossos alunos?”3 comuns entre os que pensam sobre uma Filosofia para a 

educação básica, sobretudo quando pensamos sobre os rumos da educação 

brasileira com o Novo Ensino Médio, perdem lugar para uma série de 

questionamentos que surgem diante de cada novo cenário. Segundo Tomazetti (p. 

70, 2011), sobre o ensino de Filosofia: 

 

Atualmente, o quadro em que se insere a Filosofia continua problemático; 
por isso, algumas perguntas são pertinentes: que prestígio tem essa 
disciplina diante de um alunado que busca no ensino médio o caminho para 
a aprovação no vestibular ou, mesmo para àqueles alunos que não poderão 
prestar vestibular, porque deverão ingressar no mercado de trabalho, como 
forma de sobrevivência? Qual o sentido da Filosofia, quando o mundo está 
mergulhado em questões de eficiência, de resolução de problemas 
concretos, de tecnologias avançadas capazes de produzir cada vez mais 
informação em menor tempo? O que pensa o professor de Filosofia sobre a 
importância do saber filosófico para seus alunos? Como ele se coloca 
diante dos colegas, seus “parentes ricos”, das outras disciplinas? Como 
despertar o interesse de seus alunos pelas grandes questões da Filosofia, 
pela tradição filosófica, de maneira a não tornar o espaço da aula de 
Filosofia apenas o espaço da socialização de opiniões, achismos, 
sociologismos e psicologismos? O que cabe efetivamente ensinar numa 
aula de Filosofia? 
 

 

Muito embora alguns autores defendam que o contato com a história da 

Filosofia seja primordial para que o (a) estudante conheçam as obras clássicas e, 

 

2  https://anpof.org.br/comunicacoes/notas-e-comunicados/comissao-de-ensino-de-filosofia-da-anpof- 

emite-nota-tecnica-sobre-a-consulta-de-avaliacao-e-reestruturacao-da-politica-de-ensino-medio, 
acesso em 02/08/2024 
 
3 KOHAN, Walter. Como ensinar que é preciso aprender? Filosofia: uma oficina do pensamento. 2013 
p. 77. Revista Ensinar Filosofia: volume 2 / organizadores Marcelo Carvalho, Gabriele Cornelli. -- 
Cuiabá, MT: Central de Texto, 2013. 
 

https://anpof.org.br/comunicacoes/notas-e-comunicados/comissao-de-ensino-de-filosofia-da-anpof-emite-nota-tecnica-sobre-a-consulta-de-avaliacao-e-reestruturacao-da-politica-de-ensino-medio
https://anpof.org.br/comunicacoes/notas-e-comunicados/comissao-de-ensino-de-filosofia-da-anpof-emite-nota-tecnica-sobre-a-consulta-de-avaliacao-e-reestruturacao-da-politica-de-ensino-medio


25 
 

consequentemente a forma de pensar dos grandes mestres da Filosofia desde sua 

origem4, não se deve reduzir o ensino da Filosofia somente a isso, pois ainda que o 

passado possa nos influenciar na construção de nossas percepções de mundo e 

concepções filosóficas, jamais poderá ser ressuscitado a ponto de substituir o 

presente. 

Infelizmente, um agravante para o ensino de Filosofia no Ensino Médio é a 

quantidade limitada de aulas disponibilizadas para a disciplina, o que impacta 

diretamente na qualidade do ensino e no conteúdo ministrado. Com pouco tempo 

disponível, torna-se difícil promover reflexões mais profundas, e as aulas tendem a 

se restringir à história da Filosofia. Embora esse conteúdo seja inevitável e 

necessário, corre-se o risco de relegar o exercício do pensamento filosófico a um 

segundo plano, priorizando a memorização de fatos, pensamentos ou frases, sem 

que haja uma reflexão adequada sobre seus significados e implicações. 

Além disso, devido ao tempo reduzido, o professor muitas vezes só consegue 

abordar conteúdos referentes à Filosofia Antiga, como os pensamentos de Sócrates, 

Platão e Aristóteles, sem explorar outras correntes filosóficas ou temas 

contemporâneos que poderiam ser mais relevantes para a realidade dos estudantes. 

Essa limitação impede que os alunos desenvolvam uma visão mais ampla e crítica 

da Filosofia, reduzindo-a a um mero conjunto de informações históricas. 

 

Por isso, quando chegam ao ensino superior em alguma aula de Filosofia, 
os alunos indagados sobre o que pensam e/ou estudaram sobre Filosofia no 
ensino médio são unânimes em afirmar que estudaram Sócrates, Platão e 
Aristóteles, que a Filosofia é o estudo “daqueles homens” e/ou, também, é o 
estudo do SER. Constata-se, frequentemente, que o ensino da Filosofia, 
produz nos alunos a imagem de uma grande “lista de homens ilustres”, com 
ideias consideradas sem sentido ou muito complexas para a sua 
compreensão (Tomazetti. 2011, p. 71) 
 

Outro fator que prejudica o ensino de Filosofia, de acordo com as atuais 

 
4 Gallo & Kohan (2000, p.194), sobre a importância do ensino da história da filosofia, defendem que: 

“a experiência de pensamento filosófica traz em si a marca da necessária remissão à História da 
Filosofia. Não se pensa filosoficamente sem o recurso a uma história de mais de dois mil 
e quinhentos anos. Se a criação conceitual deve ser feita sobre o vivido, ela não pode deixar de lado 
as reflexões já produzidas sobre ele. Mas a remissão à História da Filosofia não pode significar um 
retorno ao mesmo: essa remissão deve ser essencialmente crítica e criativa, e é aqui que a Filosofia 
se faz multiplicidade. Retomar um conceito é problematizá-lo, recriá-lo, transformá-lo de acordo com 
nossas necessidades, torná-lo outro. O diálogo com a História da Filosofia é uma fonte de desvio, 
de pensar o novo, repensando o já dado e pensado”. 

 
 



26 
 

circunstâncias, é o fato de que nem sempre o professor que ministra essa disciplina 

no Ensino Médio possui formação específica na área. Mesmo quando formado em 

Filosofia, o docente muitas vezes se vê obrigado a adaptar seu planejamento para 

preparar os estudantes para o Exame Nacional do Ensino Médio (ENEM) e 

vestibulares. Essa necessidade de alinhar o conteúdo às demandas das avaliações 

externas, somada ao desinteresse de alguns estudantes, à grande quantidade de 

matérias a serem abordadas e ao tempo limitado disponível para as aulas, acaba 

afastando o ensino de Filosofia de seu objetivo inicial: contribuir para a formação 

crítica, ética e reflexiva dos estudantes. 

Outra situação a ser considerada é que, na maioria das vezes, o professor de 

Filosofia no Ensino médio brasileiro, tende a ter que ministrar outras disciplinas para 

completar sua carga horária resultando no pouco aprofundamento específico em 

uma de suas disciplinas ministradas. Também há reclamações quanto ao processo 

de formação que, como relatado, nunca s prepara devidamente para uma sala de 

aula. Quando perguntados sobre sua prática de ensino, de como desenvolveram ou 

aprenderam a lidar com a prática do ensino, muitos professores relatam que não 

tiveram a devida formação para a prática docente. Segundo Tomazetti (2011, p.74): 

 

Ao serem indagados sobre sua ação docente, muitos professores de 
filosofia que atuam nas escolas de ensino médio (...) destacam a 
dificuldade dos cursos em prepará-los para a docência, e afirmam que se 
tornaram professores no dia-a-dia de seu trabalho, por tentativa e erro. A 
construção de seus saberes sobre a profissão é decorrência da 
necessidade de sobrevivência profissional, quando o professor deve dar 
provas de sua capacidade, e tais saberes se transformam muito cedo em 
certezas profissionais, em truques de ofício, em rotinas, em modelos de 
gestão da classe e de transmissão da matéria. Obviamente, a profissão 
compõe-se também de saberes profissionais adquiridos após a formação 
inicial, mas aceitar que a prática tenha seu momento apenas ao final do 
curso de graduação, no período do estágio supervisionado, quando o 
aluno então procura “aplicar” os conhecimentos adquiridos nos períodos 
anteriores de seu curso, significa manter um modelo de formação docente 
sustentado em uma racionalidade técnica. 
 

 

Como se vê, diversos aspectos podem ser associados ao que a pensadora 

alemã Hannah Arendt (2022) entendia como características de uma crise, mais 

especificamente, uma crise na educação. Segundo Arendt, essa crise teria afetado o 

mundo moderno de maneira profunda, manifestando-se de formas distintas em cada 

país (p. 257). No entanto, diante disso, surge a necessidade de mudança na 

educação, não apenas pela urgência em si — o que já seria um argumento 



27 
 

suficiente —, mas também pela própria natureza da crise, que impõe 

transformações. Como destaca Arendt (p. 258), a crise traz consigo uma 

oportunidade: “dilacera fachadas e destrói preconceitos”, permitindo que se 

explorem e investiguem as causas que a originaram e que, com a crise, ficaram 

expostas. 

No entanto, as mudanças necessárias para que a educação — e, mais 

especificamente, o ensino de Filosofia — faça sentido na vida dos estudantes não 

dependem apenas da própria Filosofia. Fatores externos exercem influência direta 

nesse processo de transformação. Entre eles, destacam-se: A forma como o 

conhecimento é percebido pela população; As mudanças de ideologias político- 

partidárias, que interferem no desenvolvimento educacional; E, por fim, a própria 

trajetória da educação brasileira, que historicamente tende a valorizar um modelo 

baseado na repetição de informações, em um processo de adestramento intelectual 

voltado para resultados numéricos. Para que se reverta essa situação em que a 

educação brasileira se apresenta, segundo Menezes (2001, p. 201): 

 

É preciso compreender esse processo e adequar a escola pública para 
receber este seu novo público, nem sempre consciente do que pode 
esperar dela, para promover sua qualificação para o trabalho digno, a 
continuidade nos estudos, a participação social e política, enfim, para a 
realização pessoal com cidadania plena. 
 

Esse novo público que chega às escolas traz consigo uma carga enorme de 

informações desconexas, fruto de um mundo hiperconectado e marcado pelo 

imediatismo. O ensino de Filosofia deve, portanto, aproveitar os anseios e 

questionamentos tão comuns à juventude sobre a própria existência, integrando-se 

de forma significativa à vida dos estudantes. O docente deve elaborar suas aulas 

considerando as necessidades de conhecimento que surgem no cotidiano dos 

alunos, se desfazendo de métodos que induzem a uma repetição de conceitos que, 

dadas as circunstâncias, são vazios. Deve proporcionar uma educação que abra 

caminhos, e não uma que crie prisões. Há de se fazer uma educação que promova a 

libertação, pois, como afirma Paulo Freire (2013, p. 77), a educação "não pode ser a 

do depósito de conteúdos, mas a da problematização dos homens em suas relações 

com o mundo”. Dessa forma, a Filosofia pode se tornar uma ferramenta para ajudar 

os jovens a organizar e refletir sobre as informações que recebem, transformando-as 

em conhecimento crítico e autônomo. 



28 
 

 

As inquietações dos jovens pela busca de compreensão, de significado e 
valor da realidade são genuínas e precisam de respeito para serem de 
alguma forma apaziguadas pelas respostas complexas encontradas, por 
mais provisórias que sejam. Portanto, tudo deve partir das questões dos 
alunos. Não há razão para pensarmos ensino de filosofia se não for da 
filosofia viva e vivificante que pode ser construída a partir das aflições tão 
humanas, do estranhamento e incômodo com a ordem vigente da vida 
como ela se nos aparece. A filosofia surge como tentativa de elaboração de 
saídas para problemas concretos, por meio da criação de seus conceitos. 
As questões filosóficas são universais, são humanas (Aspis, 2004, p. 309) 
 

Contudo, o ensino de Filosofia no ensino médio ainda resiste, e isso sempre 

será solo para crescimento de esperança numa transformação necessária para a 

educação. A Filosofia é necessária e os textos de filósofos devem sempre serem 

capazes de fazer perguntas aos estudantes e assim criar futuros questionadores 

sobre sua própria realidade, caso julguem necessário, possibilitando mudanças 

significativas em suas vidas. Sendo capaz de desenvolver a capacidade crítica, a 

Filosofia permite um engrandecimento intelectual pessoal e o desenvolvimento do 

pensamento crítico de quem a experimenta. Para tanto, nota-se a necessidade de 

um debate mais expressivo sobre os efeitos e importância do estímulo ao diálogo 

com disputas de conceitos mediante situações do cotidiano, para que se possa 

trabalhar as competências e habilidades no que se refere à Ética e Valores Morais, 

contrapondo as experiências vividas – a prática; à teoria do que se diz saber e o 

fazer de fato, ajudando assim no trajeto necessário ao autoconhecimento e cuidado 

de si e do mudo que recebemos. 

O estímulo à busca curiosa por respostas acerca do mundo e de si mesmo, 

estimulados dentro de um ambiente educacional a partir de questionamentos e 

debates, sempre atrelando Filosofia à vida cotidiana, pode ser um forte aliado na 

disciplina de Filosofia no Ensino Médio, possibilitando o desenvolvimento de futuros 

adultos engajados em buscar uma melhor vida em sociedade, pois, possibilita o 

resgate consciente do homem dentro do homem5, bem como uma ideia mais firmada 

 

5 Um dos temas abordados por Hannah Arendt foi a responsabilidade pelo mundo a que todos 

devem ser impelidos a assumir. Sob essa óptica, o "resgate consciente do homem dentro do 
homem" aqui citado, pode ser interpretado como a recuperação da capacidade de agir e pensar de 
forma autêntica, em um mundo que frequentemente tenta reduzir o indivíduo a meros papéis sociais 
ou a engrenagens de sistemas burocráticos e totalitários. Para ela, o resgate do homem dentro do 
homem estaria intimamente ligado à recuperação da ação política, da capacidade de pensar 
criticamente e da responsabilidade pelo mundo comum que recebemos. 

Para Arendt, a ação é a expressão máxima da liberdade e a perda da capacidade de agir 
está relacionada a alienação do indivíduo, o que ocorre em regimes totalitários ou em sociedades 



29 
 

de princípios morais e éticos necessários para a construção de um ser político para 

a vida em comunidade. 

Segundo Hannah Arendt (2022, p. 261) “O papel desempenhado pela 

educação em todas as utopias políticas, a partir dos tempos antigos, mostra o 

quanto parece natural iniciar um novo mundo com aqueles que são por nascimento 

e por natureza novos”, fazendo entender que o movimento de ruptura da tradição e 

com o que representa o passado seja algo natural e inevitável, especialmente 

quando se trata de educar as novas gerações. 

Arendt (2022, p.284) afirma que “a educação é o ponto em que decidimos se 

amamos o mundo o bastante para assumirmos responsabilidade por ele”. Essa 

responsabilidade deve-se não só pelo nosso mundo de agora, mas pelo mundo que 

entregaremos aos que chegarão e o quanto os poderemos preparar para renovarem 

esse mundo. Assim sendo, a distância dessa Filosofia inalcançável pelo mundo 

comum, deveria ser transposta a partir da educação, dando lugar a uma Filosofia 

não mais do aprendizado obrigatório e necessário à aquisição de médias bimestrais, 

mas a uma concepção filosófica sentida como parte da vida cotidiana. 

A educação em si está intimamente atrelada à condição humana e, sendo 

assim, é parte importante para a transformação do meio em que se vive, auxiliando 

na perpetuação e transformações das experiências, ocupando papel de destaque 

nas mudanças da sociedade, bem como cultivo de esperança de mundo melhor, 

não podendo ser diminuída a ponto de ser confundida com adestramento 

ideológico, e tampouco, reprodutora de conhecimentos antigos, de um mundo 

velho, sem que haja a formação de novas mentes libertas, tendo como cerne a 

ruptura consciente com o passado, pois, o mundo moderno nasce de forma 

violenta vindo da crise que o novo sempre impõe. 

 

 
massificadas. Em seu livro Entre o Passado e o Futuro (2022) ela aponta que há a necessidade de 
se recriar o espaço público autêntico, pois sem o mesmo, os indivíduos perdem sua capacidade de 
se reconhecerem como seres políticos e, consequentemente, de assumirem sua responsabilidade 
para com o mundo. 

Já em seu livro A Vido do Espírito: o pensar, o querer, o julgar (2021), Arendt explora as 
atividades do pensamento, da vontade e do juízo. Para ela, o pensamento não é somente uma 
atividade abstrata, mas uma forma de diálogo interno, onde nos é permitido refletir sobre nossas 
ações e assumir a responsabilidade por elas. Nesse sentido, o “resgate consciente do homem 
dentro do homem” também pode ser entendido como a capacidade de pensar criticamente sobre a 
própria condição, e ser capaz de questionar as normas estabelecidas refletindo sobre nossas ações 
e seus resultados. 

 



30 
 

2.1.1 O ensino de filosofia no ensino médio: entre mediações 

e a necessidade de contextualização 

 

 
Algumas questões são pertinentes ao ensino de Filosofia no Ensino Médio 

brasileiro. Há de se considerar o fato de que existe uma política educacional que 

busca a permanência do estudante e da estudante na escola e, como consequência 

dessa exigência, as escolas tendem a flexibilizar seus currículos. E quando essa 

atitude não parte diretamente da escola, o próprio professor, em muitos casos, opta 

por diminuir as exigências quanto às suas disciplinas, a fim de reduzir o índice de 

reprovação. 

Outra questão a ser levantada é até que ponto o ensino de Filosofia no 

Ensino Médio atende às necessidades desse alunado, considerando que vivemos 

em uma era de fácil acesso tanto à informação quanto à desinformação, que, por 

meio do celular, literalmente cabe na palma da mão. Há uma necessidade evidente 

de adaptação, se não na forma como as aulas são ministradas, ao menos no modo 

como o conteúdo é apresentado, tornando-o mais acessível a um público em 

constante transformação. 

A rapidez da tecnologia e os inúmeros atrativos digitais impõem uma 

demanda contínua por consumo de informações e entretenimento, geralmente de 

fácil absorção e que exigem pouca ou nenhuma reflexão, devido ao imediatismo. Em 

contrapartida, as atividades inerentes à educação e, sobretudo, ao ensino de 

Filosofia requerem maior concentração e demandam tempo — algo que, 

infelizmente, parece não estar alinhado aos interesses dessa geração. 

Quanto à própria aula de Filosofia, observa-se que, devido ao tempo limitado 

de aula disponível por série, o conteúdo ministrado em Filosofia raramente 

ultrapassa a Filosofia Antiga, restringindo-se quase sempre a Sócrates, Platão, 

Aristóteles e, eventualmente, a algum outro filósofo, cuja abordagem acaba sendo 

superficial por falta de tempo para explorações mais aprofundadas. Além disso, há 

uma recorrente reclamação por parte dos estudantes quanto à complexidade dos 

textos filosóficos trabalhados em sala de aula, sendo essa apontada por alguns 

discentes como um dos principais fatores que tornam o ensino de Filosofia pouco 

atrativo. Diante desse cenário, na tentativa de minimizar essas dificuldades por meio 

de rodas de conversa, alguns professores acabam por tornar suas aulas 



31 
 

excessivamente espontâneas.   

Segundo Silva (2011, p. 126):  

 

Tais práticas podem ser sintetizadas, de forma caricatural, na seguinte 

expressão dirigida aos alunos: “O que vocês querem discutir hoje? ” Assim 
proferida, a formulação denota que o docente não tem uma proposta de 
trabalho e que a Filosofia é uma área sem especificidades próprias. 

 

Como citado por Silva (2011), ainda que de forma programada, a pergunta “O 

que vocês querem discutir hoje? ” Pode ser interpretada como reflexo da 

desorganização e do despreparo do docente, pois banaliza as aulas, sugerindo a 

ausência de uma sequência didática estruturada e transmitindo a ideia de que  

qualquer conversa, sem um método aparente, pode ser considerada parte do ensino 

de Filosofia. Embora essa abordagem possa ser uma tentativa do professor e 

professora de tornar as aulas mais atrativas — na medida em que busca relacionar 

os temas propostos com o cotidiano dos estudantes, tornando-os teoricamente mais 

interessantes para eles —, se não for devidamente conduzida, pode transformar a 

aula em um mero momento de recreação, sem compromisso real com o aprendizado 

e o estímulo ao pensamento filosófico. 

No entanto, apesar desses riscos, a contextualização do ensino de Filosofia 

com a realidade dos alunos parece ser um caminho ideal para facilitar o processo de 

ensino-aprendizagem, desde que seus objetivos estejam claramente definidos. 



32 
 

3 AUTORIDADE E EDUCAÇÃO 
 

 
No início do capítulo sobre “O que é autoridade? ” Hannah Arendt argumenta 

que “não mais podemos recorrer a experiências autênticas comuns, o próprio termo 

obscureceu-se em controvérsia e confusão” (Arendt, 2022, p. 155) sendo assim, tal 

termo difícil de ser delimitado. Talvez por essa dificuldade de entendimento comum 

sobre o conceito do que seja autoridade, que seja comum associarmos a autoridade 

ao o uso da força para se fazer obedecer. Normalmente, sob o pretexto de 

legitimação do poder, por exemplo, governos usam de violência como recurso de 

legitimação da autoridade e da ordem, o que destoa do sentido de autoridade 

arendtiano. 

Para Hannah Arendt (2022) uma característica do século XX é a perda da 

autoridade, o que denota uma crise das tradições. “Essa crise, manifesta desde o 

começo do século, é política em sua origem e natureza” (Arendt, 2022, p.156) e 

pode ser notada na quebra de autoridade em setores da sociedade onde sempre 

existia de forma a ser aceita naturalmente, o que é o caso da criação dos filhos e da 

educação. Não obstante veremos pais irem às reuniões entre pais e mestres e 

argumentarem que não conseguem criar seus filhos e tampouco exercer sua 

autoridade, pois essa já não existe mais. O mesmo ocorre na sala de aula, onde a 

autoridade deveria ser exercida não pela coerção, e sim pelo conhecimento de quem 

educa e que, no entanto, devido a uma série de motivos que tais quais a influência 

do excesso de informações disponíveis com o advento das novas tecnologias, falta 

de contextualização do ensinado com o que é vivido, até a falta de interesse em 

relação à problemas socioeconômicos que não sejam os próprios, o exercício da 

autoridade não se efetiva como deveria. 

A precarização da autoridade tanto no meio familiar quanto escolar tem se 

tornado cada vez mais evidente na sociedade contemporânea. Nesse contexto, pais 

e professores frequentemente atribuem uns aos outros a responsabilidade por essa 

situação, criando um ciclo de desresponsabilização que agrava a situação. 

Conforme destaca Oliveira (2019, p. 457-458), “a crise da autoridade, seja na família 

ou na escola, acaba, desse modo, fragilizando a formação humana e o próprio 



33 
 

processo de aprendizagem e conhecimento na vida de crianças e adolescentes”. 

Essa fragilização reflete-se não apenas no desempenho acadêmico, mas também 

no desenvolvimento socioemocional dos jovens, que passam a carecer de 

referências claras e consistentes para sua formação integral. Essa crise não se 

limita somente ao âmbito escolar, pois se reflete nas relações sociais em geral, 

uma vez que a família é o primeiro contato de estrutura social onde se tem contato 

com os princípios norteadores para viver se em sociedade, e a escola uma 

extensão dessa sociedade que, tanto deve alimentar o indivíduo intelectualmente 

quanto promover a preparação do mesmo para o mundo, longe da segurança 

familiar e escolar. 

Muito embora Arendt visse a crise da modernidade como sendo inerente às 

mudanças impostas pelo próprio desenvolvimento do mundo e esse ponto de vista 

aponta que essa crise seja inevitável, uma vez que, no embate entre o novo e tudo 

que envolve a tradição, esta última sempre tende a ser substituída por novas 

concepções. Sobre a crise da autoridade segundo Hannah Arendt, Oliveira (2019, 

p.259) escreve que: 

 

Em seus escritos, a autora chama a atenção para a crise das autoridades 
tradicionais, concordando que a crise constante da autoridade acompanha o 
desenvolvimento do mundo moderno em nosso século, afetando as 
relações entre a autoridade familiar e a pedagógica. Afirma que o fim da 
tradição que aconteceu com o advento da modernidade não é especulação 
nem é um juízo de valor, mas um fato politicamente palpável. 
 

 

Parte dessa autoridade se perde à medida que também se perde aspectos da 

tradição que serviam de base para nos apoiarmos como processo de segurança em 

relação aos passos a serem dados. Para Arendt (2022), sem que haja uma base 

formada em sua essência pelo o que é tradição, a continuidade de uma civilização 

estabelecida que somente pode ser garantida se os que são recém-chegados por 

nascimento forem guiados através de um mundo preestabelecido no qual nasceram 

como estrangeiros deixa de existir, ou existe se mantendo de forma a caminhar para 

uma crise. Se de um lado a autoridade não pode ser associada com o uso da força e 

coerção, como se pode pressupor, por outro lado, ela “é incompatível com a 

persuasão, a qual pressupõe igualdade e opera mediante processo de 

argumentação” (Arendt, 2022, p.157). 

Conforme a modernidade emerge, a tradição passa a ser substituída por 



34 
 

novos aspectos. O que se caracterizava por tradição – quer seja religiosa, política ou 

cultural – deixa de ter vínculo com a modernidade cuja sociedade tende a manter 

alguns aspectos do que representa a tradição que ainda lhes sejam favoráveis, pois 

não há uma ruptura total que os substitua por novos valores, abandonando-os quase 

que por completo e ficando, por opção, desprovida de tradição e de tudo que ela 

representa. Sem o vínculo com esse passado – e aqui vale advertir, segundo Arendt 

(2022), que passado e tradição não devem ser entendidos da mesma forma – 

estamos ameaçados de esquecimento e privados de uma profundidade na 

existência humana. 

Esse vínculo com o passado tem na educação um meio de permanência e 

renovação que somente é possível devido aos recém-chegados em nascimento. 

Nesse sentido, a educação deve desempenhar o importante papel de apresentar 

esse mundo aos recém-chegados, com suas tradições, princípios, crenças e 

conceitos, como também, prepará-los para mudar esse mundo. 

O fato de que a crise tenha se espalhado em vários setores da sociedade 

pode ser visível quando relacionamos a crise da autoridade com a crise da 

educação, pois ambas se conectam, e tanto a educação depende da tradição quanto 

a existência da tradição – considerando uma sociedade que gradativamente corta os 

laços com a tradição própria do passado – depende da educação para continuar a 

fazer parte na construção da vida social humana. 

 

Assim, muito mais grave do que a própria crise, é o fato de não a 
entendermos como momento propício para o pensamento crítico. Se não 
tomamos a crise da educação como instância que requer a crítica, então, 
sem que o saibamos, apenas aprofundaremos os males que nossas 
contínuas reformas educacionais e institucionais pretenderam solucionar. 
No caso da crise da educação, a crise significa a abertura da oportunidade 
para observar a fragilidade intrínseca da organização da instituição escolar 
e dos saberes escolarizados, os quais, até então, vinham sustentando os 
duzentos anos de educação escolarizada do Ocidente. (César et al. 2010, p. 
835) 
 

Compreender que a crise atual não se restringe à educação, mas sim a todos 

os aspectos da vida humana contemporânea, é de suma importância para o 

processo de superação dos males gerados por essa crise. Fazemos parte de um 

contexto complexo, em que as transformações sociais, econômicas e culturais têm 

relação direta com as relações humanas, impactando-as de tal forma que 

influenciam a formação de valores e instituições que sustentam a sociedade. A 



35 
 

educação, nesse sentido, não está isolada; ela reflete e, ao mesmo tempo, é afetada 

por essas mudanças. No entanto, é na educação que está o cerne das 

possibilidades de mudança benéficas trazidas pelos novos de nascimento, pois são 

eles que, por natureza trazem os ventos das mudanças inevitáveis. 

 

 

3.1 DA CRISE AO AMANHÃ: A EDUCAÇÃO COMO A PONTE ENTRE 

PASSADO E FUTURO 

 

 
Como entender o presente sem que tenhamos o passado por referência? De 

certo, podemos conceber uma divisão do tempo de forma linear entre o passado, 

presente e futuro, ao menos como ilustração quanto à temporalidade, para assim 

entendermos processos históricos de forma até didática. No entanto, essa forma de 

perceber a história pode até ter sua função pedagógica, mas está distante de 

contemplar a real condição a que estamos atrelados em relação ao tempo e 

sobretudo, nesse entendimento, ao passado. 

O presente, consequentemente, sem uma ligação direta com o entendimento 

e influência do passado fica completamente desconexo, pois lhe faltam as bases 

formadas por tradições e conhecimentos que o passado lhe garantiria. Por 

conseguinte, embora que o futuro seja uma óbvia incógnita, sua projeção passa a 

ser disforme numa possibilidade de tempo em meio a nebulosidade da incerteza. É 

importante notar que essa ruptura com o passado e essa instabilidade em relação à 

autoridade são aspectos dos quais Arendt enxerga as nuances de uma crise na 

modernidade, sendo essa crise de ordem política em várias feições, apontando para 

uma falta do senso comum, sendo essa uma característica que se mostra comum ao 

século XX e XXI, pois: 

 

“Sempre que, em questões políticas, o juízo humano sadio fracassa ou 
renuncia à tentativa de fornecer respostas, nos deparamos com uma crise. 
[...] O desaparecimento do senso comum nos dias atuais é o sinal mais 
seguro da crise atual. Em toda crise é destruída uma parte do mundo, 
alguma coisa comum a todos nós. A falência do senso comum aponta, 
como uma vara mágica, o lugar onde ocorreu esse desmoronamento”. 
(Arendt, 2022, p. 263). 
 

 

Muito embora tenha se referido à educação norte-americana, mas sem que 



36 
 

tenha descartado que o que aconteça em um determinado país possa se repetir em 

outro lugar no mundo, Arendt (2022) indica como um dos fatores da crise na 

educação uma característica presente na América, que seria a busca por “apagar 

tanto quanto for possível” as diferenças entre seus habitantes, tendo como política a 

busca por uma igualdade “ entre jovens e velhos, entre talentosos e pouco 

talentosos, entre crianças e adultos e, particularmente, entre aluno e professores” (p. 

265). Essa busca por igualdade, segundo Arendt (2022), essa forma de nivelamento 

social, ainda que bem-intencionado, inevitavelmente resultaria na perda da 

autoridade do mestre ou se daria às custas dos que mais poderiam se destacar na 

educação. 

Por comparação, para ilustrar essa questão, podemos analisar a forma como 

as políticas educacionais brasileiras impulsionaram a crença de que dar direitos, 

ofertando as mesmas condições de ensino a todos seja sinônimo de equidade. Em 

uma sala de aula, repleta de alunos com diversas faixas de desenvolvimento 

intelectual, cognitivo e de socialização, cheios de problemas e dúvidas quanto ao 

seu futuro, a forma como se dá a educação nacional brasileira tende a nivelar os 

estudantes, estabelecendo uma média educacional ou de cobrança de 

aprendizagem comum a todos(as), ignorando por completo as diferenças existentes, 

atrasando os mais avançados e nunca sendo o suficiente para alcançar àqueles que 

sentem maior dificuldade de aprendizagem. Ademais há de se ver a tendência 

educacional de se colocar o (a) professor (a) em pé de igualdade com seus alunos 

(as) em sala de aula, retirando assim, a autoridade dos (as) educadores (as) uma 

vez que a sua diferença para os (as) educandos (as), nesse aspecto, passa a ser 

mínima. Essa tendência educacional, segundo Arendt (2022) pode levar para um 

possível fracasso das tendências educacionais que possibilitam tal condição, pois: 

 

A autoridade do professor e as qualificações do professor não são a mesma 
coisa. Embora certa qualificação seja indispensável para a autoridade, a 
qualificação, por maior que seja, nunca engendra por si só autoridade. A 
qualificação do professor consiste em conhecer o mundo e ser capaz de 
instruir os outros acerca deste, porém sua autoridade se assenta na 
responsabilidade que ele assume por este mundo. (Arendt, 2022, p.276). 
 

Dessa forma, parece que a autoridade baseada no quanto temos e 

assumimos a responsabilidade pelo mundo que vivemos, com todas as suas coisas 

e tudo que ele representa, não é para todos, pois somente alguns assumem essa 



37 
 

responsabilidade pelo bem comum. Arendt (2022), entendia que nem todo mundo 

assume essa responsabilidade e tampouco quer que outro a faça. Nesse contexto, 

Arendt aponta dois possíveis pontos a respeito dessa condição: 

 

Ao removermos a autoridade da vida política pública, pode ser que isso 
signifique que, de agora em diante, se exija de todos igual responsabilidade 
pelo rumo do mundo. Mas isso também pode significar que as exigências 
do mundo e seus clamores por ordem estejam sendo consciente ou 
inconscientemente repudiados; toda e qualquer responsabilidade pelo 
mundo está sendo rejeitada, seja a responsabilidade de dar ordens, seja a 
de obedecê-las. Não resta dúvidas que, na perda moderna da autoridade, 
ambas as intenções desempenham um papel e têm muitas vezes, 
simultânea e inexplicavelmente, trabalhado juntas. (Arendt, 2022, p. 277). 
 

Essa desconfiança que se sequencia em uma perda de autoridade no campo 

político público, inevitavelmente se espalha para os âmbitos mais íntimos da vida 

privada, pois se por diversos motivos existe uma tendência da perda de autoridade 

nesse setor, não tardaria a se estender também para o âmbito pré-político e privado 

das famílias e da escola. Nesse sentido, a autoridade exercida de pais para com 

seus filhos que, tradicionalmente é creditada como sendo natural e que seria uma 

autoridade pautada em uma “superioridade absoluta que jamais poderia existir entre 

adultos e que, do ponto de vista da dignidade humana, não deve nunca existir” 

(Arendt, 2022, p. 278), passa a ser posta em xeque se fragmentando 

paulatinamente. 

Além disso, a educação exerce uma função primordial, uma vez que também 

cabe a ela a manutenção da relação que temos com o passado e, 

consequentemente, com tudo que nos remete a essa autoridade. A escola, sob tal 

perspectiva, seria uma espécie de intermédio entre a infância de onde deveríamos 

ser resguardados do mundo exterior, e a ação. Isso se associa ao fato de que a 

escola teoricamente permite o necessário para o pleno exercício da cidadania, uma 

vez que possibilita de forma sistemática o contato com princípios e conhecimentos 

que moldaram e moldam os dias atuais. Nesse sentido, após o contato com tudo 

que nos remete a tradição, conhecimento e costumes adquiridos ou desenvolvidos 

na escola, no entanto, existe um certo abandono do sujeito que se encontra 

desprovido da proteção de sua infância e agora está entregue à própria sorte. Se de 

um lado entende que ganhou liberdade legal para realizar seus feitos, do outro 

percebe que ainda é prisioneiro, não mais das paredes de proteção que a infância 



38 
 

proporcionava e nem o que a escola oferecia, pois agora encontra-se responsável 

pelo próprio mundo e é convocado a assumir a responsabilidade pelo mundo que é 

o de todos. 

A negação dessa responsabilidade com o mundo e perda da autoridade tem 

relação direta com o surgimento do próprio totalitarismo, uma vez que princípios e 

tradições políticas, jurídicas e sociais são postas em dúvida e substituídas pela 

intervenção direta do Estado eximindo o cidadão da responsabilidade por seu 

mundo. A educação, como antes já citado, desempenha um forte papel na 

construção desse mundo, sendo de relevância pública e política, pois os problemas 

da educação são diretamente ligados a natalidade, ou seja, a esse embate entre o 

passado e as possibilidades de mudança que os recém-chegados trazem em si. 

Segundo Arendt (2022, p.275) “a criança é introduzida ao mundo pela 

primeira vez através da escola” e que, para a criança, a escola representa o mundo 

fora dos domínios da vida privada. No entanto, Hannah Arendt também deixa claro 

que a escola jamais pode ser confundida com o mundo, pois a escola é “a instituição 

que interpomos entre o domínio privado do lar e o mundo com o objetivo de fazer 

com que, de alguma forma, seja possível a transição da família para o mundo” 

(Arendt, 2022, p.275). 

Dentro desse contexto, se referindo ao papel que a educação exerce, bem 

como a responsabilidade de todos nesse processo, Carvalho (2014, p. 816) 

escreve que “para Arendt, seu exame não deve ser delegado a especialistas de um 

campo disciplinar específico - a pedagogia -, mas concerne a todos os que habitam 

o mundo e que por ele se interessam”. Assim, enfatizando assim a importância de 

todos nesse processo de apresentação do mundo aos recém-chegados em 

nascimento. Arendt entendia que deveria existir um verdadeiro compromisso para 

com os recém-chegados em nascimento, a ponto de afirmar que “qualquer 

pessoa que se recuse a assumir a responsabilidade coletiva pelo mundo não 

deveria ter crianças, e é preciso proibi-la de tomar parte em sua educação” (2022, 

p, 276). 

Pautado na responsabilidade, na conservação e renovação do que nos foi 

dado a partir do nascimento no mundo que vivemos, recebemos um mundo cujo 

entendimento do mesmo se dá de forma efetiva mediante o contato com o que 

representa esse mundo através da educação. Assim sendo, ao nascermos somos 

impelidos a assumir o mundo que recebemos, ainda que ao chegarmos sejamos 



39 
 

estrangeiros num mundo antigo e que logo deixaremos ao morrer obedecendo ao 

ciclo inerente a todos os seres. 

Cada nascimento reacende a possibilidade de mudança no mundo devido a 

singularidade de cada um dentro de uma pluralidade, e isso ocorre por pertencermos 

ao mundo e nele sermos capazes de agir de forma política. 

 

Cada um é um ser singular na pluralidade de homens que habitam o 
mundo, embora só mais um membro de uma espécie que se repete, do 
ponto de vista da reprodução orgânica da vida. E é por pertencermos a um 
mundo e nele sermos capazes de agir política e historicamente que somos 
sujeitos – ou, para ser fiel a terminologia arendtiana, agentes reunidos num 
mundo comum –, e não apenas indivíduos pertencentes a uma mesma 
espécie. Cada ser novo no mundo é um novo alguém; um alguém distinto 
de todos aqueles que nele estiveram antes ou que o sucederão na 
continuidade desse mundo. (Arendt apud Carvalho, 2013, p. 8) 

 
 

Assim, é fundamental reconhecer que é na educação e mais especificamente 

na escola que as crianças e adolescentes, que trazem em si o aprendizado 

adquirido no mundo privado familiar, entram em contato com o conhecimento 

necessário para prepará-los para que possam atuar no mundo. Pois enquanto estão 

no mundo privado, dado às suas necessidades de proteção e demais carências, 

deixam de viver em comunidade e, como consequência, deixam de existir para a 

vida pública. A educação é a forma como a sociedade – e não o indivíduo – recebe 

os recém-nascidos para o mundo preparando-os e apresentando-lhes esse mundo 

que herdarão, que terão que preservar ao mesmo tempo que, por natureza da sua 

própria condição, o terão que mudar. 

 

Assim, é por meio da educação que as crianças começam a habitar um 
mundo que já é velho e que ainda permanece desconhecido para os recém- 
chegados. A criança é uma desconhecida para nós e para o mundo; ela 
chega ao mundo e a nós subitamente, e apenas gradativamente vai se 
tornando alguém reconhecível, isto é, vai se transformando em um de nós. 
Nesse processo de transformação da radical alteridade infantil em algo 
reconhecível, a educação desempenha importante papel. (César, Duarte. 
2010, p. 835) 

 

Portanto, a educação será sempre lugar de conflito entre o passado, que traz 

em si a tradição, e o possível futuro que os novos trazem em si. Se de um lado a 

educação é garantia de que os recém-chegados serão apresentados ao mundo que 

herdarão, por outro é um lugar de constante tensão sendo a possibilidade do novo 

sempre conflitante com tudo o que a educação representa em si. É nesse constante 



40 
 

conflito existente entre o velho e o novo, a tradição e o por vir da novidade, que o 

mundo se regenera, sendo a educação e a escola lugares de passagem e 

preparação para que as mudanças aconteçam. 

 

Nesse sentido, é bem possível que a crise hodierna da educação também 
se relacione com a crescente ausência de tensão entre novidade e tradição, 
entre presente e passado, visto que também o próprio passado vai se 
transformando em mera mercadoria para o consumo rápido e voraz de uma 
população de adultos e crianças alucinados pelo ideal da felicidade imediata 
(César, Duarte. 2010, P. 836) 
 

Nessa concepção arendtiana de crise da modernidade é que podemos 

considerar a importância do papel da educação em meio a essa crise. A educação, 

de forma dúbia, tanto se propõe a preservar a tradição e tudo que remete ao 

passado, uma vez que isso seria preservar o mundo, pois este é feito e mantido 

sobre bases históricas, políticas, crenças e tradições e que sem as quais não 

teríamos como nos firmar em meio as constantes mudanças; como ao mesmo tempo 

é fundamental para que o novo surja. Assim, cabe ao educador compreender esse 

processo contínuo de conflitos entre tudo o que representa o passado e a tradições, 

necessários como solo firme para a sociedade, e o novo que devido à sua natureza, 

se faz tão necessário devido ao mundo de possibilidades que o mesmo tem. 



41 
 

4 TEMPOS DE CRISE, TEMPOS DE MUDANÇA 
 

 
Ao longo da história, especialmente em tempos de crise, diversos discursos 

surgem em busca de explicações que possam justificar o momento de crise, quer 

seja encontrando um bode expiatório ou buscando entendimentos sobre a origem e 

possíveis soluções. A crise que acometeu o mundo moderno em toda parte e em 

quase toda esfera da vida se manifesta diversamente em cada país, envolvendo 

áreas e assumindo formas diversas6. Dessa forma, Arendt entedia a crise não 

como algo meramente perigoso ou totalmente danoso, e sim, como um momento 

crucial para que haja a mudança necessária, pois, seja ela qual for, revela a 

necessidade de se tomar novos rumos forçando a sociedade a rever ações, 

ideologias, crenças e políticas. Nesse contexto, podemos entender que “uma crise 

só torna um desastre quando respondemos a ela com juízos pré-formados, isto é, 

com preconceitos” como afirma Arendt (2022, p.259). 

Apesar das experiências individuais, por vezes, poderem nos induzir a algum 

pessimismo em relação ao futuro da humanidade devido aos rumos apontados por 

nossas ações resultantes dos conflitos e decisões tomadas durante o século XX, 

não significa afirmar que estamos vivendo em declínio em relação a valores, 

costumes ou princípios. O conceito de crise a ser empregado aqui, está mais para 

uma ideia de que perdemos as bases pelas quais nos firmávamos e, de certo, 

davam um solo firme para que pudéssemos nos apoiar. 

Ainda segundo Arendt (2022), uma crise põe em xeque a autoridade de uma 

tradição em sua tarefa de transmitir e preservar, nomear e renovar os tesouros de 

um passado que se fazia vivo e presente. Sem que haja uma ligação com o 

passado e tudo que o mesmo representa, ou seja, quando a tradição passa a não 

ter representatividade na vida de uma sociedade, propicia, em meio a esses 

períodos de crise, terrenos férteis para o surgimento de pensamentos e ideologias 

políticas que tendem a traduzir anseios e modos de pensar o mundo em meio a 

esse conflito de tensões entre o passado e o presente. 

 
6 ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro; textos José Fonseca de Carvalho, Celso Lafer; 
tradução Mauro  W. Barbosa; revisão da tradução Adriano C.A e Souza. – 9 ed., rev. São Paulo: 
Perspectiva, 2022, p.257. 



42 
 

ara a escola, ambiente teoricamente propício ao enriquecimento intelectual e 

preparação para o mundo além da segurança familiar, cabe buscar equilíbrio entre 
os diversos discursos, entre o que representa tradição e o que surge com essa 
quebra gradual dessa mesma tradição. Como cita Wanderley José Deina (2018, 
p.2), em artigo sobre uma crise da educação, essa pluralidade de discursos também 
causa tensões e, sobretudo: 

 

No caso específico da educação, talvez a pluralidade de discursos 
pedagógicos seja correlata à dos discursos ideológicos que existem no 
mundo; o que significa que a educação, no âmbito familiar ou escolar, não 
é um campo livre de tensões, alheio ao que se passa no mundo público. 
 

Diferente do entendimento popular sobre o significado de uma crise, Arendt 

(2022) defendia que a crise possibilitava o momento em que as estruturas vigentes 

passam a ser desafiadas, pois não mais suprem a necessidade daquela sociedade, 

sendo também, possivelmente, o momento ideal para a mudança, pois, expõe a 

falta de legitimidade e eficácia dos governos forçando a sociedade a se reorganizar 

politicamente, entendendo que o que nos diferencia dos demais seres é a 

capacidade de agir de forma política e de nos reorganizarmos em novos 

recomeços. Em seu livro Entre o Passado e o Futuro (2022, p.258), Arendt defende 

que a crise: 

É a oportunidade, proporcionada pelo próprio fato da crise – que dilacera 
fachadas e destrói preconceitos –, de explorar e investigar a essência da 
questão em tudo aquilo que foi posto a nu, e a essência da educação é a 
natalidade, o fato de que seres nascem para o mundo. (Arendt. 2022, p. 
259) 

 

Esse “nascer para o mundo” que Arendt (2022) defende, está diretamente 

ligado a possibilidade de recomeço ou capacidade de se renovar inerente ao ser 

humano e que é caracterizado pelo o que ela chamou de natalidade, ou seja, a 

capacidade de sempre poder se renovar e trazer o novo ao mundo. Para Arendt 

(2022) a natalidade está muito mais para a esperança e inevitável capacidade de 

renovação do mundo que cada nascimento humano carrega em si em sua 

singularidade, que o simples ato de nascer como princípio do ciclo de vida próprio a 

todo ser vivo, sendo cada nascimento sempre de um herdeiro de um mundo que 

nos foi apresentado e que, numa dicotomia conceitual, temos o dever de mantê-lo 

e ao mesmo tempo mudá-lo, preparando-o para os que chegarão. A incerteza ou 

indeterminação em relação a ação que cada nascimento traz em si, é sempre 

atrelada a possibilidade inevitável da mudança e essa possibilidade trazida nutre a 



43 
 

esperança que essas mudanças tragam um novo começo. 

Nessa concepção arendtiana, independentemente do pessimismo 

alimentado pelos rumos históricos vividos durante o século XX, a ação política está 

na capacidade de mudança que cada nascimento traz em si. Para ela: 

 

A ação, única atividade que se exerce diretamente entre os homens sem a 
mediação das coisas ou da matéria, corresponde à condição humana da 
pluralidade, ao fato de que homens, e não o Homem, vivem na Terra e 
habitam o mundo. Todos os aspectos da condição humana têm alguma 
relação com a política; mas esta pluralidade é especificamente a condição 
– não apenas a conditio sine qua non, mas a conditio per quam – de toda 
vida política (Arendt, 2007, p.15) 
 

Hannah Arendt desenvolve seu pensamento sobre uma crise moderna 

enfatizando que tal crise se caracteriza por ter se espalhado de tal forma que 

atingira vários aspectos da vida humana, tendo como principal característica a 

perda da autoridade nos âmbitos mais primordiais para a humanidade, tal qual a 

própria educação. Embora o artigo intitulado A crise da educação tenha sido escrito 

em 1958 por Hannah Arendt, desde o século XIX já existia uma certa preocupação 

em relação aos rumos que a educação estava tomando, sobretudo na Europa, 

pois, entre os vários pontos levantados, já se questionavam sobre a 

universalização da educação. 

 

Com efeito, o discurso sobre a crise na educação e nas instituições 
modernas já se fazia presente nos textos do sociólogo Émile Durkheim 
(2003), que pensou tais crises no final do século XIX como 
desdobramentos de uma crise social mais ampla. Assim, no momento 
mesmo em que se iniciava o processo de universalização do sistema 
escolar e de suas instituições nos Estados Unidos e na Europa, com o 
desenvolvimento das primeiras políticas educacionais de longo alcance, o 
discurso sobre a crise da educação havia se instalado como topos 
privilegiado. (Cesar et al. 2010, p.823-837) 
 

 

Como já citado, Arendt não via a crise como sendo algo totalmente danoso. 

Para ela, a crise era muito mais uma possibilidade de mudanças do que uma 

estagnação, havendo, inevitavelmente, sempre um embate entre o novo e o antigo. 

No entanto, considerando as mudanças quanto ao entendimento da importância da 

tradição, essa entendida aqui como sendo base sólida para que repensemos o 

mundo contemporâneo possibilitando um maior preparo frente as necessidades e 



44 
 

dificuldades atuais e possíveis dificuldades futuras, enquanto coletividade, o antigo 

não mais supre as necessidades que se apresentam nos dias atuais. 

A destruição total ou parcial das bases que fundamentavam a autoridade, 

ancorada com fortes vínculos no passado e consequentemente com tudo o que ele 

representa, é um dos fenômenos mais característicos e inquietantes do final do 

século XX. Nesse sentido, Eric Hobsbawm (1995, p.13) historiador britânico, ao 

analisar as novas gerações e seu compromisso com o passado, também sugere 

que há uma ruptura com o passado, pois, “quase todos os jovens de hoje crescem 

numa espécie de presente contínuo, sem qualquer relação orgânica com o passado 

público da época que vivem”. 

É bem certo que a sociedade não optou por acabar com tudo que fosse 

tradição ou representasse a velha sociedade, mas adaptando seletivamente a 

herança do passado para uso próprio tenha optado a excluir ou manter o que 

melhor se enquadrasse para esse século (Hobsbawm. 1995, p. 25). Ainda assim 

não há o novo sem que haja o antigo, e para que haja, hipoteticamente, uma 

tentativa de dar início a uma nova ordem política, Hannah Arendt (2022, p. 261) 

nos adverte que: 

 

Quem desejar seriamente criar uma nova ordem política mediante a 
educação, isto é, nem através da força e coação, nem traves da 
persuasão, se verá obrigado à pavorosa conclusão platônica: o banimento 
de todas as pessoas mais velhas do Estado a ser fundado. 
 

É nesse conjunto de possibilidades e mudanças de paradigmas que a crise 

se apresenta, sendo necessário que se pense em crise como um alerta em relação 

às mudanças que devem ser feitas, pois, somente neste momento é que fica visível 

o quanto e onde devemos mudar. Daí a importância de se entender a concepção 

arendtiana de crise, sobretudo da educação, para que possamos nos nortear em 

novos rumos em direção a um futuro menos caótico. Mais que nunca, deve-se 

considerar a capacidade de abrir a mente e produzir pensadores críticos de seu 

tempo e realidade que a Filosofia tem. 

 

 

 



45 
 

 
4.1  ENTRE O COLAPSO E O RECOMEÇO: INFLUÊNCIA DAS GRANDES 

GUERRAS PARA A FORMAÇÃO DO PENSAMENTO DE HANNAH ARENDT 

 

 
Foi no contexto histórico de conflitos na primeira metade do século XX que 

Hannah Arendt “formulou uma teoria política centrada na capacidade do homem de 

agir politicamente e de criar novos começos”7 (Abreu, 2003, p.8). Influenciada por 

esses acontecimentos, sobretudo quanto ao surgimento do Totalitarismo europeu – 

em especial o nazismo e tudo o mais que veio como consequência desse regime 

político – Arendt reforça sua concepção de amor mundi em contraposição a 

toda barbárie que representavam os partidos totalitários europeus e tudo que 

resultou desse fenômeno político. Em sua principal obra – A Condição Humana, 

Arendt introduz a ideia de “amor mundi”, a qual, segundo Arendt é o amor pelo 

mundo tão essencial para que a vida política humana possa existir; e política que, 

na concepção arendtiana, está relacionada a ideia de liberdade, se distanciando 

por completo da forma política dos partidos totalitários europeus. 

O surgimento de partidos de extrema direita na Europa e sua posterior 

escalada ao poder político europeu; os horrores do Totalitarismo na Europa pondo 

em xeque a ideia de que haveria um limite que não deveria ser ultrapassado nas 

relações humanas; e, durante a Segunda Guerra Mundial, a própria experiência 

quanto ao horror presenciado não só da guerra em si, mas também, como 

resultado a objetificação do ser humano, influenciaram a forma como Arendt via o 

mundo e as relações humanas, pois esse momento histórico escancarou a 

fragilidade dessas relações extrapolando os limites do bom senso, causando, de 

certo, impacto no pensamento de Arendt. 

É possível notar nas obras de Hannah Arendt o quanto suas experiências de 

vida como refugiada devido as perseguições antissemitas influenciaram sua obra. A 

própria concepção de igualdade como elemento estruturante e necessário para a 

existência e manutenção da cidadania, essa entendida como tendo características 

das quais o indivíduo deve ter direito a ter e exercer seus direitos, bem como o 

 
7 Hannah Arendt não desenvolveu uma filosofia ou teoria política sistemática no sentido tradicional, e 
sim, uma profunda análise original e única em relação a política. Tal análise funciona como parâmetro 
para entender a ação humana no mundo. Para ela, o pensamento tem por finalidade a compreenção 
da realidade, e não impor sobre ela uma estrutura pré-concebida. 



46 
 

reconhecimento adquirido mediante convivência coletiva, seria atributo da política. 

Hannah Arendt (1989) além de buscar explicar como o povo judeu se tornou 

bode expiatório8 para os partidos totalitários europeus e, sobretudo para os 

nazistas, também aponta para uma alienação do mundo a partir da Primeira Guerra  

Mundial que teria como um dos resultados a expatriação de milhares de pessoas. 

Em 1945 a Segunda Guerra Mundial chegou ao fim, expondo mazelas 

estruturais físicas, psicológicas e morais nunca antes vistas9. Foi neste período 

que Hannah Arendt passou a escrever os textos de “Origem do Totalitarismo”. Os 

resultados do avanço nazifascista eram a mais pura personificação da crise que se 

seguiria durante todo século XX em vários aspectos da sociedade contemporânea. 

Na Europa ficou visível os danos causados pela supressão dos direitos humanos 

durante e depois das duas Grandes Guerras e em especial, após a Segunda 

Guerra Mundial. 

Os fatores que se sucederam após os resultados da Primeira Grande 

Guerra, aliados aos sentimentos de revanchismo, xenofobia e um profundo 

descontentamento causado, sobretudo, com o Tratado de Versalhes, bem como as 

mazelas causadas pela Crise Econômica de 1929, possibilitaram o surgimento e 

 

8 Em sentido figurado, O bode expiatório nada mais é do que um indivíduo, grupo ou categoria de 

pessoas usados como objeto de culpa no sistema social. Essa figura fornece mecanismo para dar 
vazão à raiva, à frustração, ao ressentimento, ao medo e outras emoções que, de outra forma, 
seriam expressadas de maneira que danificariam a coesão social, contestariam o status quo ou 
atacariam os grupos dominantes e seus interesses. Imigrantes e MINORIAS, por exemplo, são 
muitas vezes usados como bodes expiatórios durante épocas de dificuldades econômicas e 
considerados causa de desemprego e de outros problemas sociais. Como resultado, certos 
aspectos de sistemas sociais que geram crises econômicas, tais como a competição e a exploração 
capitalista, são ocultados do público e de possível crítica (Vicente,2012, p.146). No entanto, Hannah 
Arendt não atribui aos judeus a condição de bode expiatório, pois, segundo ela, “Essa teoria 
defende a total inocência da vítima”(Arendt, 1989, p 25) a isentando de qualquer outro papel nesse 
processo. Nesse sentido, o antissemitismo totalitário não foi somente –  ou simplesmente – uma 
questão de preconceito racial ou religioso, mas sim, o motor ideológico e organizado de um aparato 
necessário para destruir a pluralidade humana. Para Arendt, bastaria somente um maior 
aprofudamento histórico sobre as origens do antissemitismo e sobre como o “bode expiatório” se 
adapta tão bem  ao papel que lhe é atribuido “E então o chamado bode expiatório deixa de ser a 
vítima inocente a quem o mundo culpa por todos os seus pecados e através do qual deseja escapar 
ao castigo; torna-se um grupo entre outros grupos, todos igualmente envolvidos nos problemas do 
mundo. O fato de ter sido ou estar sendo vítima da injustiça e da crueldade não elimina a sua 
corresponsabilidade”(Idem, p.25-26). 
 

9 Dados sobre a hecatombe imprimiam cadência ao assombro, ante uma mórbida estatística, que 

indicava cerca de 52 milhões de mortos, sendo 26 milhões de soviéticos, 6 milhões de poloneses, 6 
milhões de alemães, 2,6milhões de japoneses, 1,5 milhão de iugoslavos, 580 mil franceses, 365 mil 
britânicos, 340 mil estadunidenses, e muitos outros. Como se não bastasse tal balanço, constatava- 
se que, dentre as baixas, computavam-se, aproximadamente, 32 milhões de civis, desdobramento 
de um tipo de “guerra total”. (Quétel, 2012, p.105-106.) 
 



47 
 

posterior fortalecimento dos partidos totalitários na Europa. Esses partidos tinham 

por características o não reconhecimento de limites para impor sua ideologia e, 

para isso, utilizavam-se de mecanismos de perseguição, aparelhamento do Estado, 

doutrinamento, pena de morte a seus opositores, entre outras características e 

meios de impor sua doutrina. O totalitarismo impunha sua ideologia a todos os 

aspectos da vida social coletiva de forma a se tornar irrecusável e irrefutável, 

reduzindo a individualidade a quase nada, alheia à realidade, se aproximando ao 

fanatismo e alimentando a aceitação do absurdo e da violência como sendo, 

quando não necessária, ao menos justificável aos fins do Estado totalitário, pois: 

 

Em lugar das fronteiras e dos canais de comunicação entre os homens 
individuais, constrói um cinturão de ferro que os cinge de tal forma que é 
como se a sua pluralidade se dissolvesse em Um-Só-Homem de 
dimensões gigantesca  Pressionando os homens, uns contra os outros, o 
terror total destrói o espaço entre eles (Arendt, 1989, p.518.) 
 

 

As suas experiências vividas antes e durante a Primeira Guerra mundial10, bem como a 

Segunda-Guerra Mundial (1939-1945) e tudo que veio como consequência desses 

acontecimentos, a fizeram formar sua concepção acerca do que seria política e 

sobretudo o espaço político. Para Arendt, o sentido de política é indissociável do 

que se entende por liberdade. 

 
10 Embora seja comum nos referirmos à Segunda-Guerra Mundial e aos governos totalitários como 

sendo grandes influenciadores do pensamento de Hannah Arendt, os acontecimentos anteriores e 
durante a Primeira Guerra Mundial também a teriam influenciado, pois foi no início dessa guerra que 
ela e sua mãe tiveram que fugir às pressas temendo pela própria morte devido aos avanços russos 
na cidade de Neukuhren, atual Pionersky, cidade que pertencia a Alemanha e que fora anexada pela 
União Soviética em 1945. A infância marcada por muitas doenças, a perda de seu avô e de seu pai, 
as dificuldades financeiras causadas após a guerra, possivelmente teriam influenciado a forma de 
como Arendt passou a entender a fragilidade da vida humana e o quanto são complexas as relações 
sociais. Foi na fuga da cidade de Neukuhren que, Hannah Arendt viu de perto pela primeira vez os 
horrores que a guerra produz. Segundo escreveu Young-Bruehl (2004, p.23): 
“Martha e Hannah Arendt estavam na costa do Báltico, na casa dos Cohns em Neukuhren, quando a 
Primeira Guerra Mundial estourou. Elas retornaram a Königsberg "em algo próximo ao pânico." Os 
últimos dias de agosto de 1914 foram "dias terríveis, cheios de preocupações sabendo que os russos 
estavam próximos a Königsberg." Em 23 de agosto, temendo que Königsberg fosse capturada pelo 
exército russo avançando, elas fugiram para Berlim, onde a irmã mais nova de Martha, Margarethe 
Fuerst, e seus três filhos viviam. Elas deixaram Königsberg de trem justamente quando as tropas 
alemãs que estavam lutando contra o Primeiro Exército Russo a leste estavam sendo transferidas 
para enfrentar o Segundo Exército Russo ao sudeste, perto de Tannenberg. Lá, em setembro, 
ocorreu a feroz batalha que deteve o avanço russo. Os trens que saíam de Königsberg estavam 
caoticamente lotados de soldados e prussianos orientais em fuga. Fazendeiros e a nobreza rural dos 
distritos a leste, que os russos haviam invadido e devastado, carregavam seus pertences restantes 
enquanto lutavam por espaço nos trens. Histórias de vilarejos queimados e fazendas saqueadas e o 
grito assustado "Kosacken kommen!" enchiam o ar. Os Arendt, junto com centenas de outros 
habitantes de Königsberg, deixaram suas casas sem saber se algum dia retornariam”. (Young-Bruehl, 
2004, p. 23, tradução nossa). 
 



48 
 

No entanto, durante os regimes totalitários europeus, o mundo viu a ideia de 

liberdade ser esmagada ante o domínio e consequente quebra dos direitos mais 

essenciais e necessários à vida humana empreendidos pelos Estados totalitários 

europeus. A politização orquestrada pelos estados totalitários em todos os setores 

da vida pública e privada aliada ao medo, possibilitaram uma banalização das más 

ações, uma certa aceitação do absurdo, quer seja por concordar com tais ações, 

quer seja por uma tentativa de autopreservação. É necessário que se deixe claro 

que Hannah Arendt entendia que o fenômeno do totalitarismo, enquanto forma de 

governo, acabava com o campo político tão necessário ao ser humano, levando a 

negação de direito básicos e que só podemos restabelecer a dignidade humana com 

a reconstrução do campo político (Arendt, 2012). 

 

 

4.1.1 A quebra do cotidiano comum como influenciador do pensamento de 

Arendt 

 

 

O cotidiano comum influencia o pensamento filosófico e pode ser usando 

como ferramenta propedêutica do ensino de Filosofia. Considerando que todos os 

aspectos da vida humana podem ser caracterizados como artifícios de sua 

cotidianidade, também podemos considerar que nenhum filósofo é alheio ao tempo 

em que vive. Não se cria teorias sem que antes haja a influência do que foi 

experienciado na vida cotidiana. A própria Hannah Arendt pode ser um grande 

exemplo do quanto o cotidiano e a quebra dessa cotidianidade foram essenciais 

para que ela criasse suas teorias políticas sobre o Totalitarismo, amor mundi, 

natalidade, a banalidade do mal entre outros temas. 

Influenciada pelos acontecimentos de sua época e a constante quebra da 

cotidianidade, Arendt não apenas criou teorias sobre o Totalitarismo, mas também 

refletiu sobre como a banalização do mal, conceito que desenvolveu ao analisar o 

julgamento de Adolf Eichmann, está enraizada na incapacidade de pensar 

criticamente e na alienação do indivíduo em certas situações e setores tais quais 

sistemas burocráticos. Sua obra Eichmann em Jerusalém: um relato sobre a 

banalidade do mal (1963) é um exemplo claro de como suas vivências e 



49 
 

observações do cotidiano influenciaram seu pensamento filosófico. 

Sendo de origem judia, embora preferisse não ser definida somente como 

tal, Arendt sentiu as transformações políticas no mundo e principalmente na Europa 

durante o século XX, especialmente quanto ao genocídio nunca antes visto no 

mundo ocidental, sobretudo em relação ao povo judeu. Essa experiência fez com 

que Hannah Arendt desenvolvesse uma análise crítica e mais aprofundada sobre 

os vários aspectos políticos e suas consequências. 

Para melhor entendimento sobre o quanto a barbárie e o antissemitismo 

empreendidos sobretudo como política de Estado alemão influenciaram a vida e 

obra de Hannah Arendt, basta saber que desde cedo ela e sua família já viviam o 

preconceito antissemita existente na Europa, sendo obrigados a se mudarem de 

cidade devido as perseguições antissemitas e as guerras, o que teria a feito nutrir o 

sentimento de pertencimento ao mundo que, certamente, veio devido as constantes 

mudanças desse período e o contato com tantos outros expatriados que, assim 

como Arendt, também sofriam as mazelas da guerra. 

Hannah Arendt nasceu no dia 14 de outubro de 1906 na Alemanha e foi 

criada na Prússia Oriental, atual Rússia. Seu pai, Paul Arendt, faleceu quando ela 

era bem jovem - tinha apenas 7 anos de idade. Quando a I Guerra Mundial teve 

início em 1914, Hannah e sua mãe tiveram que fugir para Berlim devido aos 

avanços da Rússia. Nesse período, as principais potências europeias entraram em 

conflito devido as disputas imperialistas, sentimentos de revanchismo, 

armamentismo e uma total desconfiança e insegurança em relação as próprias 

fronteiras geográficas e comerciais na Europa. 

Como um dos resultados da Primeira Guerra Mundial, o surgimento da 

República de Weimar (1919-1933) e a hiperinflação – agravada com a crise 

econômica de 1929 – tendo como consequência o desemprego em massa e aliada 

a uma instabilidade política, fez com que a Alemanha se tornasse um ambiente 

propício para o surgimento de partidos extremistas, a exemplo do Nazismo. 

Quando Arendt ingressou na Universidade de Marburg em 1924, a Alemanha 

estava vivendo uma efervescência intelectual resultante, possivelmente, dos 

questionamentos advindos dos resultados da Primeira Guerra Mundial (1914-

1918), surgindo então uma necessidade de autoafirmação e orgulho próprio 

resultante do sentimento de inconformismo e das humilhações impostas pelo 

Tratado de Versalhes (1919). 



50 
 

Na Universidade Arendt teve contato com alguns dos pensadores que iriam 

influenciar sua vida e que compunham a comunidade intelectual acadêmica alemã. 

Martim Heidegger a teria influenciado quanto a concepção “do pensar como razão 

da vida e não como atitude de erudição frente aos grandes desafios da existência” 

(SIQUEIRA, 2011, p.393). Essa ideia de Heidegger marcou a abordagem filosófica 

de Arendt, que sempre buscou conectar o pensamento à experiência concreta e à 

vida cotidiana, em vez de tratá-lo como uma atividade meramente teórica ou 

acadêmica. Não somente Heidegger, mas Hussel e Sheler “Já haviam proclamado 

a necessidade de deixar as teorias revestidas de erudição para estabelecer a 

filosofia com sólidos vínculos com a realidade humana” (Siqueira, 2011, p. 392-

400). 

Em 1933 Adolf Hitler e o nazismo chegam ao poder marcando o início de 

uma ditadura totalitária responsável por uma intolerância étnica, política e religiosa 

de forma sistemática, promovendo perseguição e morte de milhares de pessoas, 

especialmente judeus, ciganos, homossexuais, comunistas, deficientes físicos e 

mentais, entre outras minorias, sob a premissa de “limpeza racial”, formando parte 

da base ideológica para uma pretensa superioridade ariana. 

Devido a um incêndio no Reichtag em fevereiro, Hitler conseguiu do 

Parlamento Alemão que decretasse Estado de Emergência que “garantia a Hitler 

o poder de suspender liberdades civis e de aprovar leis de moto próprio” (Hyden, 

2020, p.14). Apesar do cerco às minorias estivesse se fechando, Arendt se 

empenhou em, ao seu modo, lutar contra os absurdos decretados pelo 

governo alemão, oferecendo sua casa como ponto de passagem para judeus e 

comunistas, e também documentando os abusos e “declarações antissemíticas 

proferidas por grupos da sociedade civil alemã, associações comerciais e 

sociedades profissionais” (Hyden, 2020, p.14), motivos esses pelos quais ela foi 

presa e interrogada. 

Sendo judia, como já citado, Arendt passou a ser afetada diretamente por 

todo esse processo e após ser libertada foge para Paris de forma clandestina, 

deixando para trás seus documentos e vivendo como refugiada desde então. 

Durante esse tempo em que Hannah Arendt permanece em Paris ela amadurece o 

seu pensamento sobre temas como política e liberdade, sempre considerando sua 

experiência adquirida durante estes últimos anos pós ascensão do nazismo ao 

poder e consequente Guerra Mundial. 



51 
 

As perseguições, privações e a constante possibilidade do extermínio 

fizeram com que Hannah Arendt carregasse como influência em seus estudos e 

pensamentos, as experiências vividas como suporte para sua forma de ver o 

mundo. Nesse período em que viveu em Paris, também teve contato com outras 

pessoas que, assim como ela, tinham suas experiências de vidas moldadas, até 

então, pelos acontecimentos resultantes dos grandes conflitos humanitários do 

início do século XX, compartilhando experiências, medos, anseios e esperanças. 

 

Ela também se envolveu com muitos intelectuais notáveis, inclusive alguns 

camaradas de exílio, como Alexandre Kojève, Jean Wahl, Jean-Paul 

Sartre e Albert Camus. E, talvez o mais importante, conheceu o refugiado 

político alemão não judeu Heinrich Blücher, em 1936, que havia sido um 

membro do Partido Counista e ativo na revolucionária Liga Espartaquista, 

de Rosa Luxemburgo. [...] era um profundamente político, possuidor de 

formidável intelecto, com quem Arendt aprendeu muito a respeito do 

campo da política. Casaram-se em janeiro de 1944, e permaneceram 

companheiros queridos, amigos e colaboradores até a morte dele, em 

outubro de 1970. (Hyden. 2020, p.15) 

 

 

Na França, em 1940, a guerra estava às portas e novamente Arendt passa a 

sofrer devido às mudanças políticas causadas pela expansão alemã em direção a 

outros países europeus. Dessa vez, o governo alemão estabelecido numa cidade 

francesa de nome Vichy havia declarado como inimigos os refugiados na França. 

Com isso Arendt foi separada do marido e enviada ao campo de Gurs, sudoeste 

francês (Hyden. 2020, p.15). As ordens dadas eram de que se abastecessem com 

comida suficientes para dois dias, levando consigo seus utensílios de cozinha, 

sacos ou malas não ultrapassando 30 quilos. Ao se referir a esse episódio, de 

forma sarcástica Hannah Arendt o define como "o novo tipo de ser humano 

criado pela história contemporânea," o tipo que "é colocado em campos de 

concentração por seus inimigos e em campos de internamento por seus amigos" 

(Young-Bruehl, 2004, p. 113, tradução nossa). Com a guerra em pleno vapor, o 

cotidiano de Arendt passa a ser conturbado de tal forma que ela se vê obrigada a 

se refugiar, pois: 

 

When that crisis was upon them, when the Second World War began, the 
peer group was dispersed: some were interned briefly in French camps, 
some fled to unoccupied territory, all began the frantic search for visas, 
new homes, safety. Hannah Arendt and Heinrich Blucher were lucky. They 
received American emergency visas and were able to travel across 
southern France to Spain, and then to Lisbon, where they set sail for New 



52 
 

York. There she sought forums for her efforts to give a Jewish politics 
theoretical foundations and practical focus11. (YOUNG-BRUEHL, 2004, p. 
113) 
 

No entanto, o período compreendido entre o início da Segunda Guerra 

Mundial e a aquisição da cidadania americana, na década de 50, foi um de seus 

períodos mais ativos politicamente. Em 1951 publicou o seu livro As origens do 

Totalitarismo sendo este resultado de uma vasta pesquisa, rendendo-lhe tanto 

aplausos quanto desaprovação (Hyden. 2020, p.16). Neste livro, no prefácio da 

primeira edição, Arendt começa com um certo desabafo a respeito dos possíveis 

resultados das duas guerras mundiais. Nele, Arendt comenta sobre os danos de 

“duas guerras mundiais em uma geração, separadas por uma série interrupta de 

guerras locais e revoluções, seguida de nenhum tratado de paz para os vencidos e 

nenhuma trégua para os vencedores” (Arendt, 1989, p.11), prevendo, de certa 

forma, como resultado quase que inevitável para esse desfecho do século uma 

Terceira Guerra Mundial, alertando-nos de que: 

 

“nunca dependemos tanto de forças políticas que podem a qualquer 
instante fugir às regras do bom senso e do interesse próprio – forças que 
pareceriam insanas se fossem medidas pelos padrões dos séculos 
anteriores” (Arendt, 1989, p.11). 
 

Essas experiências vividas dentro desses contextos históricos moldaram 

profundamente o pensamento de Hannah Arendt, formando uma base rica para 

suas análises sobre vários aspectos da sociedade contemporânea, tais quais o 

totalitarismo, a natureza do mal, a liberdade e a condição humana. As 

constantes crises políticas, sociais e econômicas do século XX, como resultado, 

interferindo até em nossas concepções de consumo e responsabilidade com o 

mundo; as crises causadas pela ruptura gradativa e, talvez, irreversível com o que 

nos ligávamos a um passado comum, passam a ser temas trabalhados por Arendt 

de forma maestral, sempre atrelados à sua experiência de vida, interferindo, 

 

11 Quando a crise os atingiu, quando a Segunda Guerra Mundial começou, o grupo de pares se 

dispersou: alguns foram brevemente internados em campos franceses, outros fugiram para territórios 
não ocupados, todos começaram a busca frenética por vistos, novos lares, segurança. Hannah 
Arendt e Heinrich Blücher tiveram sorte. Eles receberam vistos de emergência americanos e puderam 
viajar pelo sul da França até a Espanha e, em seguida, para Lisboa, de onde zarparam para Nova 
York. Lá, ela procurou fóruns para seus esforços em dar à política judaica fundamentos teóricos e 
foco prático. (Young-Bruehl, 2004, p. 113, tradução nossa). 
 



53 
 

influenciando e sendo narrados como alicerces do pensamento arendtiano. “Seu 

exercício interpretativo constitui-se na reconstrução de conceitos, apoiados na 

experiência, para então compreender o evento e descrevê-lo na forma de uma 

narração conceitual” (Andrade, 2013, p.56). 

 

4.1.2 A experiência de vida como ferramenta filosófica na formação do ser 
político 

 

 
As nossas concepções de mundo são formadas a partir do que 

experimentamos como realidade. São como se fossem imagens feitas, de forma 

desfocadas, a partir de uma lente da qual, na maioria das vezes, de um lado 

ampliamos e do outro minimizamos situações, sendo que, para a maioria das 

pessoas, tais aspectos nunca ultrapassam as barreiras de seu próprio tempo. 

Esse mundo em que se vive é influenciador direto do que somos, pois somos 

frutos do tempo em que vivemos. Sofrendo com maior ou menor intensidade com 

os acontecimentos que nos rodeiam, mas ainda assim, somos influenciados por 

eles ao passo que o recriamos e o adaptamos para nossa sobrevivência. 

Antes mesmo de ser apresentado ao mundo das ciências e explicações 

teóricas do mundo em que se vive, todo ser humano traz em si uma carga de 

conhecimentos adquiridos que o sustentam em seu mundo, de forma a fazer-se 

entender e ser entendido dentro de suas concepções de mundo, criando assim, 

uma realidade própria e compartilhada com o seus que, juntamente com suas 

sensações de experiências de mundo criam alicerces de entendimento empírico do 

qual ele se abastece. Fazer-se integrar tais conhecimentos aos conhecimentos de 

ordem científica, acadêmica, é de grande importância, não devendo ser 

negligenciado, pois, segundo Freire (2013, p. 98) “Será a partir da situação 

presente, existencial, concreta, refletindo o conjunto de aspirações do povo, que 

poderemos organizar o conteúdo programático de educação ou da ação política”, 

propondo aos educandos, como cita Freire, provocações a partir de contradições 

sobre suas próprias realidades. 

É inegável que o vivido, mesmo de forma sutil, exerce influência sobre 

sentimentos e, consequentemente, sobre pensamentos. Ainda que muitos afirmem 



54 
 

não se deixar influenciar, as experiências acumuladas ao longo da vida 

permanecem presentes, moldando percepções e decisões. 

Para Arendt (1989, p. 12), a busca por compreender o mundo não deve 

reduzir o impacto da realidade ou simplificar as experiências vividas. Como ela 

afirma: 

 

A convicção de que tudo o que acontece no mundo deve ser 
compreensível pode levar-nos a interpretar a história por meio de lugares-
comuns. Compreender não significa negar nos fatos chocantes, eliminar 
deles o inaudito, ou, ao explicar fenômenos, utilizar-se de analogias e 
generalidades que diminuam o impacto da realidade e o choque da 
experiência. 
 

Nesse sentido, compreender o que se passou, quanto experiência de vida, 

exige enfrentarmos de forma direta os fatos e experiências, considerando e sem 

minimizar sua importância, profundidade ou singularidade, reconhecendo-os como 

elementos essenciais na formação do pensamento e na construção de nossa 

compreensão do mundo em que vivemos. O passado e a época em que vivem as 

pessoas são de grande importância no processo de construção de narrativas e 

entendimentos sobre seu próprio tempo, tendo a experiência um papel 

importantíssimo na compreensão das coisas. Da mesma forma é o filósofo, pois o 

mesmo interpreta e constrói seu pensamento mediante inquietações com o mundo 

que lhe é apresentado, buscando questionamentos e explicações. 

O filósofo, ainda que seus pensamentos possam transpor o tempo em que 

o mesmo tenha vivido, não concebe suas teorias baseadas no nada. Ainda que se 

credite originalidade na obra de alguém, ainda que se diga que o que foi pensado 

é fruto de pura genialidade e criatividade, me arrisco a afirmar que nada pode ser 

fruto do antes-nada, posto que até o novo surge das entranhas do passado e da 

necessidade de mudança inerente ao ser humano em seu tempo. 

Somos influenciados por nossa condição humana de trabalho ao mesmo 

tempo que a transformamos sendo impelidos a produzir e transformar o meio em 

que vivemos como forma de sobrevivência inerente à esta condição. E ainda que 

soframos as intempéries de nosso tempo de forma a sermos moldados por tais 

eventos sofridos, só podemos transcender tal condição de forma espiritual e nunca 

de forma física, pois somos sempre condicionados a vida, sendo limitados pelo 

período de tempo entre o nascimento e a morte (Arendt, 2021, p.144). 



55 
 

Nessa óptica, não somente o pensamento é resultante de nossas impressões 

acerca do mundo como a construção da própria linguagem também o é. “As 

palavras que usamos em linguagens estritamente filosófica também são 

invariavelmente derivadas de expressões originalmente relacionadas com o mundo 

tal qual ele é dado aos nossos cinco sentidos” [...] (Arendt 2021, p.47), de forma que 

é no mundo e para o mundo que vivemos que a Filosofia se cria e faz sentido existir. 

É considerando esses aspectos que se torna imprescindível o uso de experiências 

vividas no cotidiano da vida comum humana como ferramenta inerente ao 

pensamento filosófico. 

Segundo Arendt (2022), desde Platão que os filósofos optam por temas 

alheios à vida comum, fazendo com que a Filosofia se tornasse, ao se afastar dessa 

forma do cotidiano, distante das pessoas comuns, se resumindo a leituras e debates 

acadêmicos tão distantes da realidade que sua produção pouco ou nada faz sentido 

para a maioria das pessoas. Assim sendo, sobre o entendimento do quanto as 

intempéries inerentes à condição humana, bem como o meio em que vivemos são 

objetos influenciadores e formadores do pensamento, Arendt (2021), conclui: 

 

É certo que os objetos do meu pensar, querer, julgar, aquilo de que o 
espírito se ocupa, são dados pelo mundo ou surgem da minha vida neste 
mundo; mas eles como atividades não são nem condicionados nem 
necessitados quer pelo mundo, quer pela minha vida no mundo. Os 
homens, embora totalmente condicionados existencialmente – limitados 
pelo período de tempo entre o nascimento e a morte, submetidos ao 
trabalho para viver, levados a trabalhar para se sentir em casa no mundo e 
incitados a agir para encontrar o seu lugar na sociedade de seus 
semelhantes – , podem espiritualmente transcender todas essas condições, 
mas só espiritualmente; jamais na realidade ou na cognição e no 
conhecimento em virtude dos quais estão aptos para explorar a realidade do 
mundo e a sua própria realidade. Os homens podem julgar afirmativa ou 
negativamente as realidades em que nascem e pelas quais são também 
condicionados; podem querer o impossível, como, por exemplo, a vida 
eterna; e podem pensar, isto é, especular de maneira significativa sobre o 
desconhecido e o incognoscível. (Arendt, 2021, p. 88-89) 

 

Esse pensamento formado como fruto do passado é influenciador direto de 

nosso presente e da construção de nossas aspirações em relação ao futuro. E é 

nesse intervalo entre o passado e o futuro que se encontra o presente, que é o 

tempo de se refletir sobre as mazelas inerentes à humanidade e o sentido do agir 

histórico. É nesse espaço de tempo entre o que foi vivido e o que vivemos que 

sofremos influência direta para a formação do que pensamos e em como projetamos 



56 
 

o futuro. É fruto do mundo em que vivemos e da época a que pertencemos. 

 

Para Arendt, o conteúdo material (objetos) do que pensamos, queremos e 
julgamos nos é dado pelo mundo ao qual estamos condicionados e nos 
quais se desenvolve a vita activa que é explorada em suas diferenças em 
A condição humana, entretanto, as bases ou fundamentos (princípios) 
pelos quais nos guiamos no mundo são dados pela vida do espírito, as 
atividades da mente, que são incondicionadas e independem do mundo. 
(Haddad. 2021, p. 10-11) 

 

Arendt defendia que a experiência vivida era primordial para o 

desenvolvimento do pensamento, destacando a importância das interações 

humanas  na  formação  do  mundo  comum.  Sua  reflexão  sobre  a Vita 

activa permanece relevante, especialmente em um contexto contemporâneo 

marcado por transformações tecnológicas e sociais que redefinem as fronteiras 

entre o público e o privado. Ela entendia que o pensamento filosófico era 

diretamente influenciado pelo o tempo vivido, e que as experiências de vida, com 

suas benesses e mazelas cotidianas influenciavam as mentes pensantes, pois 

estimulam o espanto e o questionamento frente ao cotidiano ou a quebra desse 

cotidiano comum. 

Celso Lafer (2007, p. 290), se referindo a como Arendt entendia a relação 

entre as experiências cotidianas e o surgimento do pensamento filosófico, cita a 

admiração que ela tinha por alguns pensadores, justamente por estes pensarem e 

escreverem sobre política a partir de suas próprias experiências, enfatizando assim, 

a importância do cotidiano vivido para a formação do pensamento. 

 

Experiência, narrativa e pensamento estão indissoluvelmente interligados 
em Hannah Arendt, que entende, como já apontado, que as teorias, por 
mais abstratas que sejam ou pareçam, têm atrás de si estórias e incidentes 
que contêm in nuce o que temos a dizer. Não é assim, por acaso, que ela 
apreciava Maquiavel, Montesquieu, Tocqueville, os "founding fathers" da 
Revolução Americana – pensadores que escreveram com pertinência de 
"dentro" e não de "fora" – sobre a política a partir da perspectiva das suas 

próprias experiências. (Lafer, 2007, p. 290) 
 

 

Como exemplo do quanto a vida cotidiana e a quebra dessa cotidianidade 

influenciam no surgimento do pensamento filosófico, pode -se usar o século XX que, 

nos proporcionou experiências políticas até então desconhecidas que moldaram 



57 
 

nossas concepções sobre os vários aspectos inerentes às relações humanas. O 

surgimento do Totalitarismo demostrou um caminho político tomado que veio a 

influenciar todo século XX e, de certa forma, tais transformações ainda são sentidas 

na sociedade, expondo discursos de ódio, preconceitos, racismo, misoginia e 

xenofobia disfarçados sobre o verniz da moral e dos bons costumes. O fenômeno 

totalitarista nos forçou a repensar a ação humana em seus vários aspectos, desde a 

possível banalização do mal até a crise da educação, temas esses trabalhados por 

Hannah Arendt ao longo de sua vida. 

Se contrapondo ao possível pessimismo em relação ao futuro induzido pelas 

constantes crises deste século, Arendt reforça a importância da natalidade12 como 

forma de renovação e de esperança em meio a tudo, enfatizando que sempre 

haverá possibilidades de mudanças vindas com cada nascimento humano. Aqui o 

conceito de natalidade não se confunde com o simples nascimento, do ponto de 

vista biológico, e sim o nascer para o mundo, sendo algo de importância coletiva. 

Assim, embora esse conceito arendtiano de natalidade mantenha relação com o fato 

da geração da mera vida (em grego, zoe, a qualidade comum a todo vivente), o 

aspecto realmente importante a ser ressaltado é a relação entre vida humana e 

mundo (César; Duarte, 2010, p. 825). No entanto, a individualização promovida pelo 

capitalismo e tudo mais que se acarreta a essa estrutura econômica, formando uma 

sociedade voltada aos seus assuntos privados, reforça a impressão de que sempre 

haverá más consequências ao bem político comum. 

Neste contexto, Hannah Arendt desenvolve o conceito de Vita activa, tema 

central de uma de suas obras mais importantes, A condição humana (ARENDT, 

2007). Para a autora, são três as atividades humanas fundamentais: o labor, que 

corresponde à conservação da vida do indivíduo, sendo um “processo biológico do 

corpo humano”; o trabalho, que se refere à produção de bens duráveis e tem como 

finalidade a criação de produtos artificiais, os quais não se enquadram na natureza; 

e a ação, que, segundo Arendt (2007, p. 15), é a “única atividade que se exerce 

 

12 O conceito de natalidade acompanhou Hannah Arendt desde cedo em sua vida acadêmica. Para 

ela, diferentemente do nascimento que é inerente a todo ser vivo, princípio da vida, sendo singular e 

momento em que entramos na Terra em condições propícias para nosso desenvolvimento como 

seres da espécie humana, a natalidade representa uma constante possibilidade de renovação que 

cada nascimento traz em si através da ação. Isso implica em dizer que temos que assumir 

responsabilidades, não somente devido ao nosso nascimento no mundo, mas também pelo nosso 

nascer para o mundo. 

 



58 
 

diretamente entre os homens sem a mediação das coisas ou da matéria”. Essas 

atividades constituem a base da realidade humana, influenciando nossa concepção 

de mundo e, consequentemente, moldando nosso pensamento. 

As mudanças no mundo que se apresentavam no desenrolar das décadas 

pós guerras mundiais; o consumismo desenfreado e estimulado por políticas 

governamentais, demonstrando que a vida comum individual antes voltada ao 

trabalho13 tendia a se fechar no privatismo do lar, aponta para um afastamento do 

indivíduo do âmbito político necessário para a manutenção das liberdades. 

Embora no passado o trabalho tenha sido considerado por excelência o que 

definia a identidade pessoal14, chegando a ser um diferencial classificador de um 

indivíduo em uma determinada classe social, no decorrer do século XX, o trabalho, 

como necessário à produção, passa a ser relegado a segundo plano, se afastando 

assim de sua definição primeira, sendo substituído pela atividade de consumo. A 

atividade de consumo impõe um afastamento do indivíduo da vida pública, pois o 

isola no consumo que é individual. Se trabalha não mais pela necessidade de 

manutenção da vida biológica, mas para o consumo de objetos e alimento do status 

social pessoal. Nesse sentido: 

 
13 Entenda-se trabalho segundo conceitos de Hannah Arendt (2007, p. 15): “O trabalho é a atividade 
correspondente ao artificialismo da existência humana, existência esta não necessariamente contida 
no eterno ciclo vital da espécie, e cuja mortalidade não é compensada por este último. O trabalho 
produz um mundo ‘artificial’ de coisas, nitidamente diferente de qualquer ambiente natural”. Nesse 
sentido o trabalho se caracteriza por ser a atividade onde os humanos produzem tudo o necessário 
para a sua vida de forma não natural, sendo seu resultado a criação do mundo humano. 

14 Ao analisar a relação entre o trabalho e a classificação social ao longo da história, é possível 

perceber que o trabalho, enquanto atividade produtiva, sempre esteve intimamente ligado à 
organização das sociedades. Na Antiguidade, por exemplo, o trabalho manual era associado às 
classes inferiores, como escravos e servos, enquanto as elites dedicavam-se à política, à filosofia e 
às artes, atividades consideradas superiores. Essa hierarquia refletia uma visão que desvalorizava o 
trabalho como mera necessidade biológica, em contraste com as atividades intelectuais e políticas, 
vistas como expressões da liberdade humana. 
Na Idade Média, a estrutura feudal perpetuou essa divisão, com os servos realizando o trabalho 
braçal e a nobreza ocupando-se de atividades guerreiras e administrativas. No entanto, com o 
advento da Revolução Industrial e do capitalismo moderno, o trabalho adquiriu um novo significado. 
A produção em larga escala e a valorização do trabalho como fonte de riqueza transformaram-no 
em um elemento central para a ascensão social. Contudo, essa transformação também gerou novas 
formas de desigualdade, já que a posição social passou a ser determinada, em grande parte, pela 
relação do indivíduo com os meios de produção. 
Arendt (2007) critica essa instrumentalização do trabalho, argumentando que, ao ser reduzido a 
uma mera atividade econômica, ele perde sua conexão com a criação de um mundo comum e com 
a realização humana. Para a autora, a supervalorização do trabalho na sociedade moderna acabou 
por obscurecer a importância da ação política e da liberdade, atividades essenciais para a 
construção de uma vida plena e significativa. Assim, a relação entre trabalho e classificação social 
revela não apenas uma dimensão econômica, mas também uma questão filosófica e política, que 
desafia as sociedades a repensarem o lugar do trabalho na vida humana. 
 



59 
 

 

Os indivíduos passam a preocupar-se eminentemente com o trabalho na 
lógica da gestão da vida biológica vinculada a dinâmica da produção e do 
consumo da vida. O trabalho é elevado à categoria por excelência da 
definição da identidade pessoal. Neste contexto, passamos a nos definir a 
partir do trabalho que desenvolvemos. O trabalho assume a condição de 
categoria ontológica a partir da qual definimos quem se é. No entanto, no 
decorrer da modernidade, o próprio trabalho sofre um esvaziamento em sua 
condição ontológica primeira, é remetido a um segundo plano, ao passo que 
a atividade do consumo, vinculado diretamente ao labor, passa a ser 
condicionante na vida dos seres humanos. Ou seja, na modernidade e, mais 
especificamente na contemporaneidade, estabelece-se o primado da 
dimensão privada da vida humana sobrepondo-se à dimensão pública. 
(Bazzanella et al. 2011, p. 70) 
 

 

Esse afastamento da vida pública e certo isolamento no âmbito particular 

explica os motivos que fizeram com que os Estados Totalitários tivessem êxito em 

suas empreitadas de domínio. Fatalmente, ao se priorizar a vida privada, o bem 

comum deixar de estar no primeiro plano e o Estado passa a se apoderar do direito 

e dever de decisão e, como consequência, cerceia a amplitude dos direitos, entre 

eles o de liberdade. 

Essa compreensão de mundo que tende, como já denunciado por Arendt, a 

um privatismo, se contrapõe a ideia de política como bem comum. Segundo Correia 

(2006, p.1): 

 

Tal privatismo promove fundamentalmente uma apolitia que se associa à 
incapacidade de conceber qualquer sentido de público que não equivalha à 
soma total dos interesses privados. Mais do que isto, o indivíduo privatista é 
o mesmo que pensa ser justificada a existência do espaço público apenas 
na medida em que satisfaz os interesses dos indivíduos privados. 
 

 

Para Hannah Arendt a política, no sentido grego, é um bem comum, pois 

enfatiza o conceito de política como bem compartilhado, não vendo como sendo 

somente um mecanismo de governança, e sim como uma ação que só tem sentido 

se houver participação de todos os membros da sociedade, sendo assim, uma 

atividade humana fundamental, e que é expressão da liberdade, pois “a política 

baseia-se na pluralidade dos homens” (Arendt, 2021, p.21). O sentido da coisa 

política aqui, mas não seu objetivo, é os homens terem relação entre si em 

liberdade, para além da força, da coação e do domínio (Arendt, 2021, p.48), o que, 

por si só, já denota uma diferenciação do conceito arendtiano sobre política em 

relação às práticas exercidas por partidos totalitários europeus. Ela deixa claro que a 



60 
 

política tem por natureza a responsabilidade coletiva, uma vez que todos somos 

impelidos a assumir a responsabilidade pelo mundo que herdamos. Segundo Arendt 

(1998. p.48) é no espaço público que cidadãos podem argumentar com diferentes 

pontos de vista sobre determinados assuntos, sendo a ação política que, a seu ver, 

é vital para o bem comum e a realização da felicidade. 



61 
 

5 COTIDIANOS E NÃO-COTIDIANOS: CONTEXTUALIZAÇÃO DO ENSINO DE 
FILOSOFIA COM A VIDA COMO ELA É 

 

 
No contexto educacional, onde o professor busca utilizar como recurso a 

contextualização do ensinado com o cotidiano comum de suas alunas e alunos no 

Ensino Médio, é comum o profissional esbarrar em uma condição desafiadora e, ao 

mesmo tempo, uma oportunidade para tornar a disciplina mais acessível e 

significativa na vida dos discentes. Muito embora estejamos em tempos de 

abundância de informações, esse modo de vida afasta o sujeito do pensamento 

reflexivo, pois cria um ambiente de imediatismo capaz de prender as pessoas em 

uma realidade viciante, onde o indivíduo, embora criador, passa a ser escravo desse 

modo de vida. É diante desse cenário que mostra ser fundamental que o ensino de 

Filosofia não se restrinja a conceitos abstratos, alheios à realidade dos alunos, mas 

que parta de suas experiências cotidianas para construir pontes entre o vivido e o 

pensamento filosófico. 

É essencial aproximar a Filosofia da vida dos discentes, valorizando as 

experiências cotidianas comuns, transformando-as em ponto de partida para 

reflexões mais profundas. No entanto, como destaca Silva (2011, p. 126): 

 

Para se utilizar o cotidiano como ponto de partida da reflexão filosófica a 
ser realizada em sala de aula é indispensável compreender o significado 
filosófico de cotidiano (incluindo-se, nesse caso, a relação existente entre 
o cotidiano e o não-cotidiano, a função dessas duas esferas da vida 
humana etc.), bem como é indispensável realizar continuamente uma 
reflexão filosófica sobre o papel do professor como agente mediador entre 
o cotidiano e o filosofar 

 

É evidente a necessidade de buscar um entendimento mais profundo sobre 

o cotidiano e como seu rompimento está intimamente relacionado ao surgimento do 

pensamento filosófico. Além disso, é fundamental refletir sobre o papel do 

professor como sendo uma espécie de construtor de pontes entre o pensamento 

filosófico e a realidade comum dos estudantes. 

Considerando que o que entendemos por cotidiano abrange toda a atividade 

humana em sua individualidade, desde os aspectos mais comuns até as paixões e 

ideologias, e se configura como um espaço multifuncional que reflete a condição 

humana, torna-se inconcebível a ideia de que o pensamento possa surgir 



62 
 

desvinculado dessa realidade. Segundo Heller (1985, p. 17): 

 

A vida cotidiana é a vida do homem inteiro; ou seja, o homem participa na 
vida cotidiana com todos os aspectos de sua individualidade, de sua 
personalidade. Nela, colocam-se "em funcionamento" todos os seus 
sentidos, todas as suas capacidades intelectuais, suas habilidades 
manipulativas, seus sentimentos, paixões, ideias, ideologias. O fato de que 
todas as suas capacidades se coloquem em funcionamento determina 
também, naturalmente, que nenhuma delas possa realizar-se, nem de 
longe, em toda sua intensidade. O homem da cotidianidade é atuante e 
fruidor, ativo e receptivo, mas não tem nem tempo nem possibilidade de se 
absorver inteiramente em nenhum desses aspectos; por isso, não pode 
aguçá-los em toda sua intensidade. 
 

Como defendido por Heller (1985), o cotidiano compreende tudo o que está 

intimamente relacionado à vida humana imediata, se apresentando como sendo uma 

malha invisível que envolve todos os aspectos da vida comum humana, composto 

por repetições, previsibilidades e hábitos que estruturam a convivência humana. É 

onde ocorre o conhecido e que se torna automático em nossas ações, sem que nos 

obriguemos a uma constante reflexão. 

Contudo, vez por outra, essa realidade pode mudar e, como saída em busca 

de um maior entendimento sobre o ocorrido, surge o pensamento reflexivo ante a 

quebra da normalidade antes característica do cotidiano comum. É o caso do 

surgimento de partidos políticos de ideologias consideradas extremistas e totalitárias 

que, tanto em sua ascensão, quanto permanência e posterior queda, impuseram 

violentamente uma nova realidade, tal qual aconteceu na primeira metade do século 

XX e que, entre tantos pensadores acadêmicos, influenciou Hannah Arendt na 

formulação de suas concepções acerca do mundo e, sobretudo, da política, criando 

assim, apesar das circunstâncias impostas por uma quebra da cotidianidade comum, 

um terreno fértil para seus pensamentos e teorias políticas. 

Esse cotidiano que, embora pareça acomodar o indivíduo em uma situação 

confortável, ocasionalmente também pode revelar aspectos capazes de provocar 

reflexões mais profundas sobre sua própria realidade. Dessa forma, quando 

devidamente estimulado, pode facilitar o surgimento do pensamento filosófico. 

Para tanto, é fundamental que a Filosofia não seja apresentada como algo 

exclusivo de mentes privilegiadas, como se pode imaginar, mas sim como uma 

característica inerente à condição humana, bastando apenas ser despertada. O 

caminho para o ensino de Filosofia no Ensino Médio passa pela contextualização de 



63 
 

seu conteúdo na busca de torná-lo acessível ao grande público, quebrando, assim, 

barreiras impostas pela ideia de que a Filosofia configura entre os conhecimentos 

naturalmente inacessível para a maioria. 

 

Deve-se destruir o preconceito, muito difundido, de que a Filosofia seja algo 
muito difícil pelo fato de ser a atividade intelectual própria de uma 
determinada categoria de cientistas especializados ou de filósofos 
profissionais e sistemáticos. Deve-se, portanto, demonstrar preliminarmente, 
que todos os homens são “filósofos”, definindo os limites e as 
características desta “filosofia espontânea” peculiar a “todo o mundo (...). 
(GRAMSCI, 1978, p. 11)15. 
 

E se de um lado o cotidiano é tudo que é comum e por vezes repetitivo, 

podendo causar alienação no indivíduo, uma vez que, como já fora citado, o 

acomoda de forma a não querer sequer questionar sua própria realidade, por outro 

lado, o não-cotidiano, o que rompe a cotidianidade desestabilizando assim a 

previsibilidade, abre espaço para o que é novo. 

É certo que não necessariamente tenha que ocorrer grandes eventos 

históricos para que haja essa quebra do fluxo habitual, tal qual aconteceu no início 

do século XX com as duas Grandes Guerras e os demais eventos que intercalaram 

esses acontecimentos, e que influenciaram grandes mentes a produzirem 

pensamentos e teorias filosóficas resultantes das aflições e inquietações frutos das 

novas realidades que surgiam. Outros eventos também podem ser marcantes o 

suficiente para que possam servir de estopim para o surgimento do pensamento 

filosófico fruto da quebra de cotidianidade. 

Entendendo o cotidiano como condição que abrange todo movimento humano 

que se torna habitual e espontâneo, o que quebra essa cotidianidade também requer 

atenção, pois está intimamente relacionada com a condição humana. E se por um 

lado o cotidiano é irmão gêmeo da normalidade e do que é habitual, é no não- 

cotidiano, na quebra dessa habitualidade, que surge as mudanças necessárias à 

humanidade. Pois, segundo Silva (2011, p. 130): 

 
15 Gramsci (1978) defende que a filosofia seja mais acessível. Quando se diz que “todos os homens 
são filósofos”, ele está se opondo a ideia de uma Filosofia elitista e excludente da esmagadora 
maioria da população, defendendo que todo sujeito tem potencial de reflexão crítica sobre sua própria 
condição e o mundo que vive. Para ele, a Filosofia não se apresenta somente em textos complexos 
resultantes de reflexões subjetivas, mas em como cada pessoa interpreta e orienta sua vida, se 
manifestando em suas crenças, senso comum, valores morais. Neste caso, seria uma espécie de 
“Filosofia espontânea”, ou seja, para ele a Filosofia é inseparável da vida prática, pois, quando 
escolhemos agir, participar da política, formar família, estabelecer o que é certo ou errado, estamos 
expressando concepções filosóficas, ainda que não de forma sistematizada. 



64 
 

As atividades não-cotidianas, ao contrário, são aquelas que servem à 
reprodução do gênero humano como um todo e, consequentemente, 
servem também à reprodução do homem particular. Trata-se da esfera da 
vida humana em que se desenvolve a Ciência, a Arte, a Filosofia etc. Para 
alcançá-la, o homem precisa estar em relação consciente com a atividade 
que realiza, bem como com o objeto dessa atividade, diferentemente 
daquilo que ocorre com as atividades cotidianas que são assimiladas e 
realizadas, como já foi citado, de forma “natural e espontânea”, não 
consciente. Assim, enquanto as atividades cotidianas se caracterizam pela 
“naturalidade e espontaneidade”, as atividades não-cotidianas se 
caracterizam pela intencionalidade. 

 

É considerando essa relação necessária entre esses dois lados da vida 

humana é impossível estabelecer uma linha clara de separação entre o cotidiano — 

que reflete o que é comum e, portanto, carrega traços de coletividade — e o não-

cotidiano, que geralmente representa uma ruptura individual em relação à condição 

anterior. Isso ocorre porque “todo indivíduo é, simultaneamente, ser particular e ser 

genérico” (Silva, 2011, p. 130). Em outras palavras, mesmo as experiências mais 

pessoais e aparentemente isoladas estão intrinsecamente ligadas ao contexto social 

e cultural mais amplo, que influencia e é influenciado por essas vivências. Assim, o 

cotidiano e o não-cotidiano não são esferas completamente distintas, mas estão em 

constante interação, moldando-se mutuamente e refletindo a complexidade da 

condição humana. Essa perspectiva reforça a importância de compreender as 

experiências individuais como parte de um todo coletivo, especialmente no contexto 

do ensino de filosofia, onde a reflexão sobre o cotidiano pode levar a entendimentos 

mais profundos sobre a sociedade e a existência humana. 

O não-cotidiano pode surgir de simples eventos, mas que quebraram o que 

antes era cotidiano – uma viagem, uma experiência estética arrebatadora – ou uma 

simples tomada de consciência sobre sua própria realidade. Despertar essa 

consciência é de extrema importância, pois é nesse momento de ruptura com a 

normalidade que se abre espaço para a reflexão filosófica e para um 

questionamento mais profundo sobre a própria existência e condição. Nesse sentido, 

o pensamento filosófico consiste em não se entregar à passividade do cotidiano, 

mas também não depender exclusivamente dessa ruptura com o cotidiano para que 

se possa atribuir sentido à existência. Ver o mundo com outros olhos pode 

transformar a mesmice em descoberta. 

Para Heller (1985), o cotidiano não é compreendido apenas como um 

conjunto de práticas automáticas que alienam o indivíduo, impedindo-o de 



65 
 

questionar sua condição, mas também como um campo de possibilidades no qual o 

sujeito pode libertar-se da repetição e alcançar uma consciência crítica. No que diz 

respeito ao ensino de filosofia, o cotidiano dos estudantes — suas relações 

familiares, escolares, sociais e culturais — pode servir como ponto de partida para 

problematizações filosóficas. Por exemplo, questões como "O que é justiça?" ou "O 

que é liberdade?", especialmente em tempos de intensos debates sobre os limites — 

ou a ausência deles — da liberdade de expressão, podem ser abordadas a partir de 

situações concretas vivenciadas pelos alunos, como conflitos em sala de aula, 

desigualdades sociais ou dilemas morais enfrentados no dia a dia. 

Temas políticos também podem ser explorados ao se estabelecer um paralelo 

entre as experiências cotidianas dos alunos e as reflexões filosóficas de pensadores 

como Hannah Arendt, cujas teorias sobre política, responsabilidade, tradição e 

natalidade oferecem um rico repertório para discussões profundas. Ao partir dessas 

experiências, o professor pode conduzir os estudantes a refletir sobre conceitos 

filosóficos de maneira contextualizada, tornando a filosofia mais acessível e 

relevante para suas vidas. 

No livro Concepção Dialética da História, mais especificamente no capítulo 

de título “Notas Críticas sobre uma Tentativa de ‘Ensaio Popular’ de Sociologia” em 

nota, Gramsci (1996, p. 148) aponta que: 

 

No ensino da Filosofia dedicado não a informar historicamente o discente 
sobre o desenvolvimento da Filosofia passada, mas para formá-lo 
culturalmente, para ajudá-lo a elaborar criticamente o próprio pensamento e 
assim participar de uma comunidade ideológica e cultural, é necessário 
partir do que o discente já conhece, da sua experiência filosófica (após tê-lo 
demonstrado que ele tem uma tal experiência, que ele é um “filósofo” sem o 
saber). E, já que se pressupõe uma certa média intelectual e cultural nos 
discentes, que provavelmente não tiveram ainda senão informações soltas e 
fragmentárias, carecendo de toda preparação metodológica e crítica, não é 
possível deixar de partir do “senso comum”, em primeiro lugar, da religião, 
secundariamente, e — só em uma terceira etapa — dos sistemas filosóficos 
elaborados pelos grupos intelectuais tradicionais. 
 

No entanto, ainda que seja visível a necessidade de contextualização do 

ensino de Filosofia com o cotidiano, e sendo de grande importância primeiro 

entender do que se trata esse cotidiano comum, somente após a Segunda Guerra 

Mundial é que se intensificou o interesse por estudos mais sistemáticos sobre o que 

seria o cotidiano, agora analisado de maneira diferenciada da abordagem anterior, 

que frequentemente o revestia de certo romantismo. A nova perspectiva buscava 



66 
 

compreender o cotidiano em sua complexidade, considerando suas dinâmicas 

sociais, históricas e culturais. A partir de tais estudos, percebe-se então que não 

existe um único e fixo conceito de cotidiano, pois até mesmo aquilo que parece 

essencial a essa condição é influenciado pelo contexto histórico, pelos costumes e 

por diversas circunstâncias que o moldam. O que se entende por cotidiano não é 

algo estático, mas sim uma construção que se modifica ao longo do tempo, 

conforme as relações sociais e as estruturas de cada época, podendo ser entendido 

de acordo com as circunstâncias e correntes filosóficas e sociológicas. 

Foi somente em 1974, com a obra Critique de la vie quotidienne, de Henri 

Lefebvre, que o cotidiano passou, finalmente, a ser reconhecido como um objeto 

legítimo de estudo da filosofia, como afirma Silva (2011, p. 128). A partir dessa 

mudança de status, abriu-se espaço para novas interpretações e análises sobre a 

vida cotidiana, ampliando o entendimento sobre suas implicações na formação do 

pensamento e da experiência humana. Dessa maneira, adquire-se um entendimento 

mais profundo da importância da vida cotidiana sob uma nova perspectiva filosófica. 

Sob a ótica de Hannah Arendt (2007, p. 17), o cotidiano pode ser 

compreendido como um reflexo da própria condição humana, estabelecendo uma 

relação entre o mundo e a vita activa, que, segundo a autora, corresponde ao 

universo das coisas produzidas pelas atividades humanas. Essas coisas só existem 

em função da ação humana, mas, ao mesmo tempo, também exercem influência 

sobre os indivíduos, condicionando sua existência. Dessa forma, o cotidiano não se 

resume apenas às banalidades e previsibilidades da vida comum, mas se constitui 

por essa relação de interdependência entre o criador e o objeto. O objeto, por si só, 

só adquire significado a partir do sentido que lhe é atribuído pelo ser humano, que, 

por sua vez, tem sua vida impactada e, em certa medida, condicionada pela 

existência desse mesmo objeto. 

 
 
5.1 A RUPTURA COM O COTIDIANO A PARTIR DO LÚDICO 

 

 
Se o cotidiano e o não cotidiano, em seus diversos aspectos, exercem uma 

enorme influência não apenas nas transformações provocadas por grandes 

acontecimentos históricos, mas também nas concepções filosóficas, por que não 

utilizar as experiências do dia a dia como ponto de partida para estimular em nossos 



67 
 

discentes uma reflexão mais profunda sobre sua própria existência e condição 

humana? Ora, não foi a própria Arendt que, a partir da ruptura da cotidianidade 

ocasionada pelas duas Grandes Guerras e seus períodos de entre guerras, criou e 

desenvolveu suas concepções sobre política e humanidade? E quantos filósofos não 

recorreram a eventos históricos alheios ao seu tempo ou até mesmo vivenciaram o 

calor dos acontecimentos para elaborar e construir os alicerces teóricos que 

fundamentaram seus pensamentos filosóficos? Se tanto o cotidiano quanto sua 

ruptura — seja por meio de movimentos históricos ou pelo despertar de uma maior 

consciência sobre a própria existência — influenciam a formação do pensamento 

filosófico, então as aulas de Filosofia no Ensino Médio devem considerar não 

apenas os textos clássicos de grandes pensadores, mas também mostrar aos 

discentes que tais reflexões nasceram de questões comuns ao cotidiano, ou de 

inquietações provocadas pela quebra dessa normalidade. 

Dessa forma, o docente poderia utilizar as experiências de vida de seus 

alunos e alunas, incentivando-os a enxergar seu mundo com novos olhos, de 

maneira mais crítica, pois, assim sendo: 

 

Tais métodos situar-se-ão para além dos métodos tradicionais e novos, 
superando por incorporação as contribuições de uns e de outros. Tais 
métodos devem estimular a atividade e iniciativa dos alunos sem abrir mão, 
porém, da iniciativa do professor; favorecendo o diálogo dos alunos entre si 
e com o professor, mas sem deixar de valorizar o diálogo com a cultura 
acumulada historicamente; deve-se levar em conta os interesses dos 
alunos, os ritmos de aprendizagem e o desenvolvimento psicológico, mas 
sem perder de vista a sistematização lógica dos conhecimentos, sua 
ordenação e gradação para efeitos do processo de transmissão-assimilação 
dos conteúdos cognitivos (Saviani, 2008, p. 56). 
 

O educador deve ser um mediador entre o senso comum e o pensamento 

filosófico, tal qual aponta Dermeval Saviani em sua obra Educação: do senso 

comum à consciência filosófica (1996). Essa proposta de atitude talvez será a 

quebra da cotidianidade necessária aos discentes para que se sintam estimulados a 

questionarem sua realidade. 

O não cotidiano, portanto, representa o momento em que os estudantes são 

convidados a questionarem o que parece óbvio, a desafiar as estruturas de 

pensamento e a explorar novas perspectivas. 

O uso do cotidiano como ferramenta lúdica no ensino de Filosofia no Ensino 

Médio, aliado à ruptura do que é habitual, pode ser estimulado por meio de 



68 
 

atividades que promovam o confronto de realidades. Uma estratégia eficaz consiste 

na adaptação ou criação de textos que alcancem as alunas e os alunos de forma 

mais acessível e envolvente, conectando o conteúdo filosófico às suas vivências e 

interesses. 

Essa busca por relacionar a Filosofia com o cotidiano de forma a deixá-la 

mais acessível ou simplesmente por se entender que não há possibilidade de se 

pensar Filosofia sem que essa seja atrelada à vida cotidiana comum, alguns 

filósofos também se valeram de contextualizações e de mecanismos literários mais 

lúdicos para que seus pensamentos e teorias fossem mais acessíveis para seu 

público. Como exemplo de pensadores que se valeram de textos mais atrativos e 

contextualizados com um cotidiano comum para tornar seus pensamentos mais 

acessíveis, podemos citar o próprio Platão (2018), que em sua obra intitulada “A 

República”, tece um modelo de utopia social atrelado a construção do conhecimento 

humano através de diálogos entre Sócrates e outros personagens, como Glauco, 

Adimanto, Trasímaco e Céfalo. Essa forma de escrita não era apenas uma forma de 

expor ideias, mas um método de investigação, no qual as perguntas e respostas 

levam os interlocutores (e leitores) a refletirem criticamente sobre diversas questões 

acerca de sua realidade. Platão também recorreu a alegorias e mitos, como a 

famosa alegoria da caverna, que, por sua vez, já foi diversas vezes reinterpretada. 

Um exemplo notável de uma dessas reinterpretações, demonstrando como a 

filosofia pode ser trabalhada de maneira lúdica e associada ao cotidiano, foi 

mostrada pela HQ "As Sombras da Vida", de Mauricio de Sousa (1981), paródia da 

Alegoria da Caverna de Platão. Na história, o personagem Piteco passa por uma 

caverna e encontra homens que se maravilham com as sombras projetadas no 

fundo dela. Para eles, essas sombras representavam a única realidade possível, e 

resistiam a qualquer ideia de que o mundo pudesse ser diferente. A situação muda 

quando Piteco os leva para fora da caverna, revelando-lhes um mundo muito mais 

amplo e complexo do que as simples sombras que conheciam projetadas na parede 

da caverna. A HQ, ao final, faz uma analogia com o mundo contemporâneo, 

mostrando que ainda hoje as pessoas continuam presas a novas formas de 

sombras, agora representadas pelas telas de TVs e, mais recentemente, pelos 

celulares e pela internet. Essas tecnologias, embora avançadas, ainda mostram 

apenas reflexos distorcidos da realidade, mantendo os indivíduos em uma espécie 



69 
 

de caverna moderna. 

Com essa abordagem, Mauricio de Sousa não apenas reinterpreta um 

clássico da filosofia, mas também convida os leitores a refletirem sobre como a 

tecnologia molda nossa percepção do mundo e como podemos nos libertar dessas 

"novas sombras" para enxergar a realidade de forma mais crítica e ampla. Essa 

narrativa consegue ser ao mesmo tempo simples e profunda, servindo como uma 

grande ferramenta para o ensino de filosofia, permitindo que os estudantes 

relacionem conceitos filosóficos clássicos com questões atuais, como o impacto da 

tecnologia em nossas vidas e a importância de questionar as "verdades" que nos 

sãos apresentados. Dessa forma, o quadrinho não apenas diverte, mas também 

estimula a reflexão e o pensamento crítico, lementos essenciais para o aprendizado 

filosófico. 

Friedrich Nietzsche (2011), em seu livro “ASSIM FALOU ZARATUSTRA Um 

livro para todos e para ninguém”, usa de recursos literários que mesclaram poesia 

e prosa, apresentando aforismos, parábolas e discursos. Dessa forma, Nietzsche 

buscou provocar no leitor dessa obra uma leitura mais intensa e reflexiva, pois cria 

uma atmosfera de contemplação. Convida o leitor a uma autodescoberta por meio 

de questionamentos sobre os próprios valores herdados. Nele, Nietzsche desafia 

convenções, propondo uma nova forma de enxergar a existência e o potencial 

humano usando de recursos literários que promovem, de certa forma, o lúdico. 

Outros pensadores também utilizaram de textos que buscavam abrir 

caminhos para um pensamento mais crítico acerca da realidade cotidiana comum, 

expondo questões de ética, responsabilidade, crenças, entre outros temas 

abordados, buscando alcançar um público em constante transformação dado ao 

enorme fluxo de informações e necessidades contemporâneas. Um exemplo disso 

é a obra do filósofo e jornalista inglês Julian Baggini (2006), em sua obra “O porco 

filósofo: 100 experiências de pensamento para a vida cotidiana”. Nele, como o 

próprio título sugere, o autor cria 100 situações onde trabalha temas filosóficos de 

uma forma lúdica e sempre relacionada com o cotidiano, onde não há a pretensão 

do autor em estabelecer parâmetros sobre o que é certo e o errado e, sim estimular 

o leitor, de forma que o mesmo questione sua própria realidade frente a 

comparação das situações lidas e a própria vida. 

 



70 
 

5.1.1 A Mediação do Professor e a Educação Dialógica 

 

 
Para que haja uma abordagem que seja considerada eficaz, é de extrema 

importância que o professor atue como sendo um mediador, apontando aspectos do 

cotidiano e, assim, facilitando a transição entre o cotidiano e o não cotidiano. 

Também deverá, vez por outra, provocar o espanto em relação ao cotidiano comum, 

sem necessariamente estar dependente de uma ruptura “natural” do que é habitual 

para o estudante, e dessa maneira, facilitar o contato do (a) discente com o 

pensamento filosófico. 

Paulo Freire, em "Pedagogia do Oprimido" (1981), enfatiza a importância de 

uma educação dialógica, onde o conhecimento é construído a partir da realidade 

dos educandos. No ensino de filosofia, isso significa reconhecer as experiências 

dos alunos como válidas e, a partir delas, construir pontes para o pensamento 

filosófico. Nesse sentido, a criação de materiais lúdicos, como histórias em 

quadrinhos, narrativas ficcionais e parábolas modernas, entre outras, pode servir 

como um ponto de partida para discutir questões filosóficas a partir de situações 

cotidianas. 

A princípio, como forma de entender o cotidiano dos estudantes, é 

importante a utilização de metodologias ativas, como rodas de conversa, debates, 

buscando criar um ambiente que permita aos alunos vivenciarem a filosofia de 

maneira prática associando o aprendido, mediante intervenções pontuais do (a) 

professor (a), com a própria realidade. Por exemplo, para um debate sobre ética, o 

professor (a) pode organizar seu conteúdo a partir de um caso real de 

discriminação racial ou de gênero, permitindo que os alunos explorem conceitos 

como justiça, igualdade e direitos humanos de maneira engajada e significativa. A 

partir de então, tendo em mãos os resultados dos debates e trocas de experiências 

cotidianas comuns sobre os assuntos abordados, a professora ou o professor mais 

hábil, poderá criar textos relacionando situações discutidas com as teorias do 

filósofo a ser estudado, facilitando assim, uma maior compreensão e integração do 

discente com a filosofia. 

Essa ação promovida pela professora e o professor fará com que o 

estudante passe a ver com outros olhos a sua própria realidade, causando assim, 

uma ruptura com a aparente inercia promovida pelo cotidiano. Nesse processo, a 



71 
 

mediação pedagógica é essencial para garantir que os alunos não apenas 

reproduzam conceitos filosóficos, mas os compreendam e os apliquem em suas 

vidas. Dessa forma, a filosofia deixa de ser uma disciplina distante e abstrata para 

se tornar uma ferramenta poderosa de compreensão e transformação do mundo. 

 

 
5.2 DA TEORIA À PRÁTICA: O QUANTO SE SABE DE FILOSOFIA NOS 

PRIMEIROS ANOS DO ENSINO MÉDIO 
 

 

Considerando a necessidade de fazer com que a aulas de Filosofia no Ensino 

Médio da Erem Henrique Justino fossem mais efetivas, no que se refere ao nível de 

aprendizagem dos estudantes, tomou-se como meio para alcançar tal objetivo o uso 

de textos filosóficos contextualizados com o cotidiano dos discentes. Para tanto, 

seguiu-se uma sequência didática que buscava entender, em primeiro lugar, o 

quanto os alunos dos primeiros anos do Ensino Médio, mais especificamente o 1ºA e 

o 1ºB da referida escola de fato entendiam sobre o que estava sendo ensinado. 

Essas turmas foram escolhidas por serem turmas de outros dois professores com 

metodologias diferentes. 

Foi tomado como parâmetro de entendimento das aulas de Filosofia o 

quanto os estudantes conseguiam associar o ensinado com sua própria vida. Para 

isso foi feito um questionário e entregue para que os estudantes o respondessem. 

Primeiro foi explicado aos estudantes quais os objetivos desse questionário. 

Foi dito que não haviam respostas certas ou erradas, pois o objetivo principal, 

naquele momento, era fazer um apanhado de como o ensino de Filosofia era 

sentido pelos estudantes, uma vez que todos estavam tendo contato com o ensino 

de Filosofia pela primeira vez. O questionário foi constituído de partes que 

buscavam abranger alguns pontos considerados essenciais para um levantamento 

de informações sobre a percepção dos alunos sobre o ensino de Filosofia. São 

eles: percepção da Filosofia; Relação com o Cotidiano; Aprendizagem e 

Metodologia. 

Na primeira parte do questionário verificou-se o quanto os alunos percebiam 

a importância da Filosofia a partir de questões como: “Você considera a disciplina 

de Filosofia importante para a sua formação? ”, “Como você descreveria seu 

conhecimento prévio sobre Filosofia antes de começar o Ensino Médio? ” e “O que 



72 
 

você acha que é a Filosofia?”. 

Essas questões iniciais buscam uma análise sobre a percepção dos alunos 

em relação ao ensino de Filosofia no Ensino Médio, sendo muito importante para 

que se possa compreender e avaliar o quanto os estudantes sentem o ensino de 

Filosofia no que se refere à sua formação crítica e cidadã. Essas primeiras questões 

se enquadram em três dimensões principais: valor atribuído à disciplina, 

conhecimento prévio dos alunos e compreensão conceitual da Filosofia. 

 

 

5.2.1 Percepção sobre a Filosofia 

 

 
A questão “Você considera a disciplina de Filosofia importante para a sua 

formação?” atende aos critérios de inclusão da Filosofia no Ensino Médio, 

amparados na Lei nº 11.684/2008, que a torna obrigatória nas escolas brasileiras de 

Ensino Médio devido ao seu papel no desenvolvimento do pensamento crítico, ético 

e reflexivo (Planalto, 2023). A pergunta tem como objetivo identificar se os alunos 

reconhecem o valor do que lhes é apresentado pelo professor nas aulas de Filosofia. 

Na turma da Série 1, 36 estudantes responderam as questões, enquanto que 

na turma da série 2, apenas 25 estudantes responderam. Embora a porcentagem de 

respostas “SIM” tenha ficado em torno de 47% para Série 1 e de 56% para Série 2, a 

quantidade de respostas negativas demonstra que pode haver falhas na 

contextualização do ensino de Filosofia com a vida dos estudantes ou há uma visão 

mais voltada a memorização do conteúdo trabalhado sem qualquer sentido para a 

vida dos estudantes a não ser a aquisição de pontuações para serem aprovados na 

disciplina. O professor ou professora deve sempre se atentar ao fato de que o seu 

objetivo de trabalho deve ser sempre tornar possível aos estudantes fazerem uso do 

que lhes é ensinado. 

O fruto do trabalho do educador e educadora é o futuro de seus alunos e 

alunas, bem mais que somente obter resultados positivos para a escola. É um dever 

moral os ajudar no início da caminhada que a vida lhes apresenta. Nesse percurso, 

a Filosofia pode exercer um papel primordial, desde que faça sentido para suas 

vidas, pois, trabalhar uma Filosofia em sala de aula cujos objetivos sejam somente 



73 
 

números e não a vida dos estudantes, não faz sentido algum. 

A pergunta a seguir foi feita considerando o quanto os estudantes viam a 

Filosofia como algo importante em suas vidas, e isso se relaciona diretamente ao 

quanto eles percebem a Filosofia em suas vidas além das avaliações escolares. 

Quase metade dos estudantes responderem que o ensino de Filosofia não é 

importante para a formação deles, ou que não sabem responder a tal pergunta, faz 

surgir alguns questionamentos sobre a situação das aulas de Filosofia no Ensino 

Médio: Para que serve a Filosofia ensinada nas escolas públicas? 

Para os estudantes que responderam ao questionário proposto, a resposta 

não é tão óbvia como deveria ser, pois, para eles, o que lhes é ensinado nas aulas 

de Filosofia não faz sentido para as suas vidas devido não ter relação alguma com 

seu cotidiano, com o seu mundo vivido. Se o ensino de Filosofia tende a se limitar 

somente no que já vem pronto nos livros didáticos, sem que se permita trabalhar 

assuntos mais contemporâneos aos alunos, tais quais ética digital, liberdade de 

expressão, responsabilidade com o futuro, corre-se o risco de se ensinar uma 

Filosofia que não faz sentido algum ser ensinada, sendo, portanto, inútil. 

Para essa pergunta, as respostas foram as seguintes: 

 
Gráfico 1. Você considera a disciplina de Filosofia importante para a sua vida? 

 
 

 

Fonte: autoria própria, 2025. 

 

Outra possível causa para que se tivesse tamanha quantidade de respostas 

negativas, é que os alunos estejam acostumados com uma pedagogia mais focada 

na memorização de conceitos, sem que haja o devido estímulo ao pensamento 

reflexivo. Se os estudantes apenas associarem o que lhes é ensinado sobre 



74 
 

Filosofia como sendo assunto somente necessários para adquirirem pontuações 

para passarem nas avaliações, tendo apenas que dar respostas prontas, a 

possibilidade de que vejam essa disciplina como requisito burocrático passa a ser 

muito grande. 

É necessário que se se crie métodos de ensino de Filosofia que sejam mais 

atraentes para essa geração de estudantes. No entanto, há de se considerar um 

cuidado quanto aos métodos a serem utilizados, pois, corre-se o risco de criar um 

ensino de Filosofia que, embora busque atrair os estudantes, acabe por afastá-los 

ainda mais devido à uma possível vulgarização do ensino de Filosofia, como 

denuncia Sílvio Gallo (2012, p. 29) ao comparar o pensamento de Comte-Spoville e 

Nietzsche. É necessária a mudança, no entanto com cautela, pois: 

 

O desafio, que de formas distintas nos colocam Nietzsche e Comte- 
Sponville, consiste em criar formas de trabalhara filosofia que não sejam 
meramente enciclopédias nem que, por outro lado, caiam no vazio das 
opiniões. Nem sejam irremediavelmente chatas, nem um circo de debates 
vazios. Mas uma filosofia prática, um conjunto de ferramentas que os jovens 
percebam como essenciais em sua luta pela sobrevivência cotidiana. (Gallo, 
2012, p. 29-30) 
 

Na pergunta seguinte “Como você descreveria seu conhecimento prévio 

sobre Filosofia antes de começar o Ensino Médio?”, busca-se constatar a real 

situação de conhecimento dos alunos sobre essa disciplina, ainda que se considere 

o fato de que eles não tenham essa disciplina no Ensino Fundamental. As respostas 

foram as seguintes: 

 
Gráfico 2. Como você descreveria seu conhecimento prévio sobre Filosofia antes de 
começar o Ensino Médio? 
 

Fonte: autoria própria, 2025. 



75 
 

Nota-se, pelas respostas “Bom” e “Regular” que há uma certa confusão em 

relação ao que se entende sobre Filosofia por parte dos alunos. É possível que essa 

situação se deva à própria condição na qual o ensino de Filosofia se apresenta nas 

escolas. Se de um lado “vivemos um ótimo momento para a filosofia” com leis e 

diretrizes que garantem essa disciplina no “currículo da educação dos jovens”, como 

cita Gallo (2012, p. 35), por outro temos muito o que fazer quando pensamos em 

Filosofia para o ensino médio, pois falta certa clareza quanto ao que se deve ou não 

ser ensinado, de forma que, tanto para professores quanto para alunos, o ensino de 

Filosofia fica sempre no impasse entre ser o que se precisa para a Filosofia e para a 

vida dos jovens, ou ser somente o necessário para que tenham conhecimentos o 

suficiente para serem aprovados no ENEM (Exame Nacional do Ensino Médio), 

pois: 

Há muita controvérsia na compreensão da filosofia e, 
consequentemente, em sua aplicação como disciplina escolar, gerando 
contradições interessantes e muitas vezes preocupantes; em meio à 
diversidade filosófica, há filosofias afirmativas e filosofias banidas. (Gallo. 
2012, p. 35) 

A pergunta se faz na tentativa de perceber quanto contato com a Filosofia os 

estudantes tiveram antes do ensino médio, sem que com isso haja a pretensão de 

se aprofundar sobre o que é Filosofia, posto que, para isso, teríamos que pressupor 

que haja uma definição sobre a Filosofia, restringindo-a a um conjunto de 

conhecimentos específicos. Nada mais em vão, uma vez que “a filosofia é, 

possivelmente, o campo de saber mais plurívoco e, portanto, aberto a e suscetível 

de muitos equívocos” (Gallo, 2012, p. 38). 

Também é interessante perceber que entre 20% (Série 2) e um pouco mais 

de 30% (Série 1) dos estudantes consideram que seu conhecimento prévio sobre 

Filosofia é “Ruim” ou é “Nenhum”. O fato de não existir aulas de Filosofia no Ensino 

Fundamental contribui significativamente para que os jovens tenham essa 

concepção sobre essa disciplina. Entretanto, há de se considerar algumas hipóteses 

para tamanha divergência em ambas as respostas, quer sejam as negativas, quer 

sejam as positivas. 

É possível que as respostas “Bom” tenham sido dadas pela falta de 

entendimento sobre o que é Filosofia por parte dos estudantes, uma vez que eles 

não tiveram essa disciplina no Ensino Fundamental. Também há de se considerar 

que, caso as respostas tenham sido dadas por estudantes que realmente tenham 



76 
 

algum conhecimento sobre a referida disciplina, isso ainda é preocupante devido ao 

fato de ser um índice muito baixo de conhecimentos prévios sobre a Filosofia por 

parte deles. 

 

5.2.2 Relação com o cotidiano 

 

 
Parte dos motivos pelos quais o ensino de Filosofia no Ensino Médio torna a 

Filosofia mais distantes dos estudantes, entre outros fatores, se deve à forma de 

trabalhar essa disciplina em sala de aula. A falta de contextualização com o 

cotidiano faz com que a Filosofia passe a não fazer parte da realidade entendida dos 

discentes. Não que tenhamos que entender a Filosofia como processo de se ensinar 

que só se concretize mediante o esquecimento da história e seus textos mais 

clássicos – e aqui se coloca o verbo ensinar considerando que a Filosofia possa ser 

ensinada e, consequentemente, aprendida – , mas sim, que seja um ensino que se 

propunha a não só valorizar a história da Filosofia e seus filósofos ao longo da 

história, mas que também, valorize o cotidiano comum abrindo novos caminhos 

para o pensamento filosófico mais atrelado à realidade desses jovens. Silvio Gallo 

(2012) se apoiando no pensamento do filósofo espanhol Fernando Savater, comenta 

que: 

 

Se ao ensinarmos filosofia nos limitamos a expor figuras e momentos da 
história da filosofia (a colocar na mesa as cartas do tarô filosófico, para 
acompanhar Savater), estaremos contribuindo para afirmar a filosofia 
como peça (ou peças) de museu, como algo que se contempla, se admira, 
mas se vê a distância, como algo intangível para nós. Mas, por outro lado, 
se nos dedicarmos ao ensino de filosofia buscando o processo de filosofar, 
esquecendo-nos do historicamente produzido, perderemos a legitimidade 
para tal ato (Gallo. 2012, p. 43). 
. 
 

Partindo dessa necessidade de se pensar o ensino de Filosofia mais 

contextualizado é que buscamos entender o quanto os estudantes percebem que o 

que lhes é ensinado tem relação com suas vidas. As duas perguntas que se 

seguem, “Você sente que os temas discutidos em Filosofia estão relacionados ao 

seu dia a dia?" e "Você consegue identificar situações de seu cotidiano que possam 

ser discutidas ou analisadas filosoficamente?" são reveladoras quanto ao papel da 

Filosofia na vida dos adolescentes. 



77 
 

A primeira pergunta tem por objetivo investigar a percepção do (a) aluno (a) 

sobre a aplicabilidade do que é ensinado na aula de Filosofia em sua vida cotidiana 

comum. A Filosofia, quando tratada não apenas como uma disciplina acadêmica, 

mas como ferramenta de análise crítica da realidade e do mundo em que se vive, 

pode ser uma grande aliada no entendimento de questões mais complexas que 

fazem parte da vida humana, ajudando na capacidade de analisar de forma crítica a 

própria realidade, pois, enquanto outros seres vivos apenas existem, os seres 

humanos têm como uma das suas características a dualidade de moldar e ser 

moldado pelo mundo e, nesse processo, o ensino de Filosofia se apresenta como 

uma ferramenta essencial para que se possa analisar de forma crítica e ética tais 

ações. Somos os únicos que não somente habita o mundo, mas que o transforma de 

forma intencional, dando sentido, humanizando e desumanizando conscientemente 

indivíduos de nossa própria espécie. Nesse processo, sendo a ação da intervenção 

um ciclo cuja característica é a constante mudança, é que assumimos a vida e 

podemos nos dizer seres históricos. 

É considerando esse processo de intervenção constante no meio em que 

se vive, moldando e sendo moldado pelo mundo que a pergunta se fez 

necessária. Ao analisar as respostas dadas à essa questão, busca-se entender o 

quanto os estudantes percebem a Filosofia como parte de suas vidas, ajudando-

os a terem consciência de suas ações no mundo e, portanto, diferenciando-se dos 

animais que apenas vivem. Segundo Freire (1987, p.57): 

 

Os homens, pelo contrário, ao terem consciência de sua atividade e do 
mundo em que estão, ao atuarem em função de finalidades que propõem 
e se propõem, ao terem o ponto de decisão de sua busca em si e em suas 
relações com mundo, e com os outros, ao impregnarem o mundo de sua 
presença criadora através da transformação que realizam nele, na medida 
em que dele podem separar-se e, separando-se, podem com ele ficar, os 
homens, ao contrário do animal, não somente vivem, mas existem, e sua 
existência é histórica. 
 

 
Como resultado da primeira pergunta tivemos as seguintes respostas: 



78 
 

Gráfico 3. Você sente que os temas discutidos em Filosofia estão relacionados ao seu 
dia a dia? 

Fonte: autoria própria, 2025. 

 

Percebe-se que os resultados obtidos apontam para um entendimento de que 

poucos alunos (0,0 % na Série 1 e 8% na Série 2) percebem os temas discutidos 

nas aulas de Filosofia como sendo relacionados com suas vidas. Posteriormente, ao 

serem perguntados o porquê de tais respostas foram unânimes em responder que 

não viam nos assuntos trabalhados em sala de aula qualquer relação com suas 

vidas cotidianas e que só estudavam porque eram obrigados a estudarem Filosofia 

para serem aprovados no final do ano letivo. 

Entre 55% (Série) e 76% (Série 2) dos entrevistados afirmaram que os temas 

discutidos nas aulas tinham alguma relação com suas vidas. No entanto, quando 

questionados sobre como exatamente esses conteúdos se conectavam ao seu dia a 

dia, a maioria não soube explicar. Os poucos que responderam associaram os 

temas filosóficos à necessidade de preparação para o ENEM (Exame Nacional do 

Ensino Médio). 

Essas respostas apontam para uma dificuldade em perceber a Filosofia além 

do contexto escolar, revelando uma visão ainda mecanizada e instrumentalizada do 

conhecimento filosófico. A falta de conexão entre os conceitos estudados e a vida 

cotidiana, pode sim, ser indício de um ensino mecânico, que não estabelece o 

diálogo necessário entre a reflexão filosófica e as experiências pessoais. 

Os outros dados são ainda mais preocupantes: entre 16% (Série 2) e 30,55% 

(Série 1) disseram “Não, pouco”, e 13,88% (Série 1) – incluindo os estudantes da 

Série 2 que nem responderam – foram taxativos: “Não, de jeito nenhum”. 

Esses números não apenas mostram a dificuldade em estabelecer conexões 



79 
 

entre o conteúdo filosófico e a vida pessoal dos estudantes, mas sugerem uma falha 

no processo educativo quanto ao ensino de Filosofia, pois é como se a Filosofia 

fosse percebida como um algo estranho à existência cotidiana, e não como 

ferramenta de interpretação da realidade. 

A segunda pergunta procura incentivar a autonomia e a reflexão crítica dos 

estudantes, pois, ao perguntar se conseguem identificar em seu próprio cotidiano 

situações que possam ser pensadas filosoficamente, busca-se promover a 

capacidade de análise crítica dos mesmos, promovendo, assim, uma forma de 

análise sobre a própria realidade e, consequentemente, um aprendizado mais 

efetivo. No entanto, os resultados apresentados revelam um cenário que 

demonstram profundos desafios a serem superados quanto ao ensino de Filosofia 

no Ensino Médio. 

Enquanto que entre 30,55% (Série 1) e 40% (Série 2) dos estudantes 

afirmam identificar situações cotidianas que podem ser analisadas filosoficamente, 

41,66% e 56% responderam não saberem identificar em suas vidas alguma situação 

que possa ser analisada filosoficamente. Dos estudantes que responderam, 27% 

(Série 1) e 4% (Série 2) responderam “Não”, demonstrando que não sabem 

identificar qualquer situação em suas vidas que possa ser analisada filosoficamente, 

como mostra o gráfico a seguir: 

Gráfico 4. Você consegue identificar situações de seu cotidiano que possam ser 
analisadas filosoficamente? 

 

Fonte: autoria própria, 2025. 
 

 

Os 30,55% e 40% dos estudantes do Série 1 e Série 2 respectivamente que 



80 
 

responderam “SIM”, são estudante que afirmam conseguir ver em suas vidas 

situações que podem ser analisadas filosoficamente. São alunos que, mesmo que 

intuitivamente, sentem que a Filosofia não é uma disciplina abstrata e sim, que pode 

ser aliada ao seu cotidiano comum em situações como justiça, liberdade, identidade, 

entre outros temas. 

Os 4% (Série 2) que responderam “Não”, não conseguem identificar em suas 

vidas situações que possam servir para análise filosófica. Eles formam um grupo 

que não enxergam na Filosofia relação com suas vidas por diversos motivos, entre 

eles, o fato de não verem funcionalidade nas aulas de Filosofia. Para eles, 

aparentemente, estudar Filosofia ou qualquer outra disciplina só tem sentido se lhes 

forem atribuídas pontuações para aquisição de médias bimestrais ou como 

preparação para o ENEM. Esse já é um sinal de alerta, pois denuncia que a 

disciplina está sendo reduzida a um simples conteúdo curricular, perdendo assim a 

essência crítica e transformadora que a Filosofia possui. 

Por fim, a maioria esmagadora de 41,66% (Série 1) e 56% (Série 2) 

encontram-se em um território de incerteza. Não se trata de que não gostem das 

aulas de Filosofia, mas se trata de não conseguirem associar ou entender a relação 

que a Filosofia pode ter com seu cotidiano. Os resultados apresentados nos 

induzem a questionar se os motivos para tal resultado vêm do desinteresse por parte 

dos estudantes ou por aparente falha na forma de ensinar Filosofia. Se mais da 

metade está com tamanha dificuldade de enxergar aplicações práticas para o que 

lhes é ensinado, pode ser que as aulas estejam centradas excessivamente na 

história da Filosofia, sem que se busque uma contextualização dos assuntos 

abordados com questões mais contemporâneas. Ainda que não seja fácil a missão 

do professor de Filosofia no Ensino Médio, ele não pode abster-se de ajudar seus 

alunos a trilharem os caminhos que a Filosofia oferece, e nesse processo: 

 

Os professores de filosofia ocupam o difícil lugar de transmissão, da 
provocação e do convite. Transmitem saberes, mas provocando o 
pensamento e convidando a pensar. Difundem certos conhecimentos, 
mas promovem sua apropriação pessoal. Tentam mostrar, em definitivo, 
que sobre toda repetição é imprescindível que o filósofo sobrevoe o 
terreno dos saberes aceitos fixando o olhar agudo em cada um de eles, 
para interrogá-los e interrogar-se. Nisso radica sua atitude (CERLETTI, 
2009, p. 39, grifo do autor) 
 

É na necessidade de mudança da forma de ensinar Filosofia que se torna 



81 
 

evidente a importância do professor em ajudar nesse processo, orientando na 

contextualização das aulas de Filosofia com o cotidiano dos alunos, provocando-os 

a não somente memorizarem os assuntos trabalhados em sala, mas que possam 

criar pontes entre o ensinado pelo (a) professor (a) e a própria vida e dessa forma 

efetivando o aprendizado. 

 

 

5.2.3 Aprendizagem e Metodologia 

 

 

A pergunta “Como você prefere aprender Filosofia? ” foi motivada por fatores 

não somente pedagógicos, mas também contextuais. Com ela buscou-se promover 

o engajamento dos estudantes na intenção de quebrar o estigma que determina a 

Filosofia como sendo uma disciplina vista muitas vezes como sendo abstrata, 

distante da realidade dos estudantes. 

Também foi útil para determinar caminhos a serem trilhados nas aulas de 

Filosofia, uma vez que as turmas se mostraram distintas com opiniões, em sua 

maioria, diferenciadas. Dessa maneira os estudantes se sentem parte do processo 

de elaboração das aulas, sempre considerando os resultados obtidos. 

Fazendo uma análise comparativa, percebe-se que Textos adaptados é a 

opção que mais foi assinalada. Ao serem questionados posteriormente sobre os 

motivos para esse resultado tão expressivo, muitos argumentaram que não 

entendiam o sentido de boa parte dos textos do livro didático e que parte disso se 

devia ao fato de que não conseguiam enxergar nos textos qualquer relação com a 

própria vida. Ainda que os professores vez por outra buscassem explicar os 

assuntos de uma forma mais lúdica e contextualizada com a realidade dos 

estudantes, quando tinham que estudar para alguma atividade avaliativa, era com o 

livro didático que eles tinham que se apoiar. 

Poucos alunos (as) optaram pela alternativa referente a Aulas Expositivas, 

demonstrando que as aulas tradicionais não atraem a atenção dos estudantes, 

corroborando com a ideia de que a Filosofia é uma disciplina alheia a realidade e, 

portanto, causando desinteresse. É necessário que se atente para essa situação. 

Somente a exposição do assunto não é o suficiente para que se provoque nos 

estudantes a vontade de aprender. Por vezes, a prática de aula cujo único recurso é 



82 
 

a exposição do assunto, tende a causar nos educandos (as) uma aversão em 

relação à disciplina. 

Em uma análise mais ampla, podemos concluir que os estudantes das 

turmas que fizeram parte da pesquisa aqui apresentada, sentem grande dificuldades 

em associarem o que lhes é apresentado como assuntos das aulas Filosofia com a 

própria vida, e apontam como possível causa a forma como essa disciplina está 

sendo ministrada em sala de aula. Não questionam a qualidade do professor quanto 

ao seu conhecimento, mas alegam não verem sentido algum nas aulas que lhes são 

dadas. Também percebemos que boa parte dos estudantes, ainda que tenham 

respondido positivamente sobre a importância da Filosofia para sua vida, o tenham 

feito por associarem as aulas de Filosofia à necessidade de se prepararem para o 

ENEM (Exame Nacional do Ensino Médio) ou, simplesmente, serem aprovados no 

Ensino Médio o que, infelizmente, ainda é a realidade de parcela considerável dos 

estudantes da escola estudada. 

Percebe-se portanto que, no conjunto de respostas apresentadas pelas duas 

séries de 1ºs anos do ensino médio, apesar de suas particularidades, os estudantes 

de ambas as turmas sentem que Filosofia lhes é algo estranho à realidade que 

vivem. 

Há se considerar como hipótese – já levantada anteriormente – que um dos 

m otivos para esse distanciamento, pode ser fato de que o professor se detenha a 

trabalhar em suas aulas somente a História da Filosofia, tornando a abordagem dos 

pensamentos de grandes filósofos do passado tão distante da realidade 

contemporânea. Eis os resultados: 

 
Gráfico 5. Como você prefere aprender sobre Filosofia? 
 

Fonte: autoria própria, 2025. 
 



83 
 

 

Em conversa posterior, alguns alunos também apontaram como uma das 

dificuldades no ensino de Filosofia, a quantidade de conteúdos em relação à 

quantidade de aulas. O fato de que a disponibilidade de carga horária impõe ao 

professor ou professora de Filosofia do ensino médio, um ritmo de trabalho que, 

aliado ao grande conteúdo que o mesmo tem que ministrar em um curto período de 

tempo, o condiciona a ensinar somente a história da Filosofia, sem que haja uma 

contextualização e muito menos o exercício do pensamento necessário ao 

pensamento filosófico. 

 

E, como o tempo que lhe é reservado na estrutura curricular é pequeno, o 
professor não avança além da Filosofia Antiga ou Medieval, por exemplo. 
Por isso, quando chegam ao ensino superior em alguma aula de Filosofia, 
os alunos indagados sobre o que pensam e/ou estudaram sobre Filosofia no 
ensino médio são unânimes em afirmar que estudaram Sócrates, Platão e 
Aristóteles, que a Filosofia é o estudo “daqueles homens” e/ou, também, é 
o estudo do SER. Constata-se, frequentemente, que o ensino da Filosofia, 
produz nos alunos a imagem de uma grande “lista de homens ilustres”, com 
ideias consideradas sem sentido ou muito complexas para a sua 
compreensão. (Tomazetti, 2011, p. 71) 
 

Em suas respostas sobre a pergunta “Você consegue identificar situações de 

seu cotidiano que possam ser analisadas filosoficamente? ” as respostas apontam 

para um grande desconhecimento de como a Filosofia pode fazer parte de suas 

vidas, contrastando com os resultados exposto no terceiro gráfico, cuja pergunta é 

“Você consegue identificar situações de seu cotidiano que possam ser analisadas 

filosoficamente?”. Se os estudantes apresentam dificuldades de contextualizar os 

temas trabalhados nas aulas de Filosofia com o cotidiano comum do qual fazem 

parte, as pontes necessárias para que os discentes consigam conciliar o conteúdo 

das aulas com suas próprias vidas, nunca foram construídas. 



84 
 

6 DA NECESSIDADE À INTERVENÇÃO 
 

 
Após os resultados do questionário apresentado aos estudantes, percebendo- 

se que ambas as turmas entendem que há necessidade de se trabalhar com textos 

mais contextualizados e até lúdicos como ferramentas pedagógicas facilitadoras da 

aprendizagem, foram feitas rodas de conversas em cada turma no intuito de fazer 

um levantamento de temas que atraíam os estudantes e que pudessem ser 

utilizados como ponto de partida para que os textos fossem escritos. Esses temas 

seriam analisados e associados previamente com temas explorados por Hannah 

Arendt para que, a partir deles, fossem produzidos os textos adaptados. 

É certo que houve a óbvia necessidade de um cuidado especial em relação a 

forma como conduzir esse momento com os estudantes para que se mantivesse o 

rigor do pensamento filosófico. Muitas vezes, os temas propostos por eles, são 

frutos de suas inquietações e incerteza ante o mundo que se abre e se apresenta 

assustador. Para eles, o tempo é uma foça que os empurra para longe da certeza do 

lar, onde há a proteção da infância e, por isso, tendem a propor temas tais quais 

amor, sociedade, vida e morte, preconceito, felicidade entre outros, não porque 

sejam temas que realmente despertem interesse filosófico neles, mas porque 

necessitam de algo que os ajude a entender suas angústias quanto as incertezas do 

por vir. Também se notou que eles não concebem a ideia de que suas vidas 

cotidianas sejam repletas de temas que podem ser objetos de reflexão filosófica. 

 

As inquietações dos jovens pela busca de compreensão, de significado e 
valor da realidade são genuínas e precisam de respeito para serem de 
alguma forma apaziguadas pelas respostas complexas encontradas, por 
mais provisórias que sejam. Portanto, tudo deve partir das questões dos 
alunos. Não há razão para pensarmos ensino de filosofia se não for da 
filosofia viva e vivificante que pode ser construída a partir das aflições tão 
humanas, do estranhamento e incômodo com a ordem vigente da vida 
como ela se nos aparece. A filosofia surge como tentativa de elaboração de 
saídas para problemas concretos, por meio da criação de seus conceitos. 
As questões filosóficas são universais, são humanas. ”(Aspis, 2004, p. 305- 
320). 
 

Entendendo que seja necessário usar do cotidiano dos alunos como possível 

ponto de partida, orientando-os e buscando se afastar do censo comum, pois “A 

postura do senso comum com relação ao conhecimento é mais de crença na 

ideologia da ciência, das tradições, da lógica da indústria que de construção 



85 
 

autônoma e crítica de si e do mundo” (Aspis, 2004, p. 305-320), foram escolhidos 

alguns temas propostos pelos alunos (as), por se tratarem de temas que podem 

facilmente ser associados às concepções de Arendt e sobre como ela via o mundo e 

as ações humanas nesse mundo e para esse mundo. A partir deles, foram feitos 

textos literários no intuito de facilitar o entendimento de tema filosóficos, de forma 

que os estudantes conseguissem, a partir deles, relacionar a Filosofia com suas 

próprias vidas. 

 

 
6.1 DO  COTIDIANO AO PAPEL: A PRODUÇÃO DE TEXTOS LÚDICOS 

CONTEXTUALIZADOS COMO FERRAMENTA DE ENSINO FILOSÓFICO 
 

 
Considerando os resultados do questionário e temas propostos pelos 

educandos, como produto de uma intervenção e como exemplo a se seguir e não 

como algo definitivo, foram criados três textos que buscam de uma forma lúdica 

tratar de temas filosóficos usando situações que podem ser vivenciadas no cotidiano 

comum. Após cada texto aqui apresentado, serão feitas análises como sugestões 

aos professores. 

Na produção do primeiro texto, buscou-se uma forma de englobar várias 

situações comuns aos estudantes – e que são pertinentes à sociedade – de forma 

que eles possam se ver em ações relatadas no texto. Em uma tentativa de tornar 

alguns conceitos arenditianos mais acessíveis e lúdicos, buscou-se nessa alegoria 

criar uma espécie de sociedade dos ratos, na intenção de provocar o pensamento 

reflexivo sobre a própria condição humana contemporânea. 

 

 

6.1.1 A Sociedade dos Ratos Conectados 

 

 

Numa colônia subterrânea, vivia uma imensa sociedade de ratos em um 

labirinto de túneis iluminados, cheios de telas e vitrines que propagandeavam 

produtos de consumo, sempre associando a felicidade com a quantidade de bens 

que o indivíduo possuísse. Era uma sociedade pulsante, cheia de vida aparente, 



86 
 

mas onde ninguém realmente vivia. 

Os ratos caminhavam pelas ruas estreitas e tropeçavam uns nos outros, mas 

sem jamais se olharem. Carregavam sacolas abarrotadas de coisas que nem sabiam 

por que haviam comprado. Gastavam todo o dinheiro que tinham em objetos que 

nem usariam, pois não tinham tempo, pois, trabalhavam o dia inteiro para pagar as 

contas e as prestações desse consumo desenfreado. 

Trabalhavam sem parar, girando incessantemente as rodas das grandes 

máquinas que mantinham a cidade funcionando. Tinham as patas calejadas e os 

olhos marcados por olheiras, resultado do longo período de trabalho exaustivo e das 

noites mal dormidas, passadas em frente aos celulares. Não paravam de produzir, 

tentando atender suas necessidades — alguns reais, outras criadas pelas luzes 

brilhantes das propagandas que dominavam suas mentes. 

Andavam juntos, comiam juntos, viajavam lado a lado em grupos, mas nunca 

conversavam. Cada rato, em suas horas vagas, estava sempre imerso na pequena 

tela que carregavam consigo, conectados a um mundo de aparências e distrações. 

E, assim, os ratos viviam em comunidade, mas sem nunca se conhecerem. Dentro 

dos ônibus coletivos, das escolas, das fábricas, salões, reuniões familiares... 

estavam sempre sós, pois não viam uns aos outros. 

A política, que antes significava o encontro e a conversa, tornara-se uma 

palavra sem sentido algum para eles. Engajar-se em alguma coisa além de si 

mesmo parecia impossível de acontecer. A medida que consumiam, trabalhavam 

para consumir e consumiam para trabalhar, iam cada vez mais se isolando do mudo 

exterior. Passaram a pensar somente no eu – o que eu quero, o que eu penso, o 

que eu preciso, o que eu mereço. O coletivo, o pensar nos outros de forma coletiva, 

já não tinha mais lugar na sociedade dos ratos. Tudo girava em torno de uma única 

ideia: consumir. 

Mas, com o tempo, tudo começou a mudar. Não era progresso ou algo do 

tipo, pelo contrário, era um declínio. Os ratos estavam se tornando cada vez mais 

solitários. Mesmo que estivessem em meio a uma multidão ou com celulares que os 

conectavam ao mundo inteiro, sentiam-se solitários de uma forma esmagadora. 

Sentiam um vazio extremo, a ponto de tentarem preenchê-lo com mais objetos, que 

nem tinham tempo de usufruir. 

Muitos adoeciam, vítimas de depressão, ao compararem suas vidas com as 

expostas nas redes sociais, que aparentemente eram perfeitas. Miravam o sucesso 



87 
 

dos outros, olhando apenas para o quanto estavam ricos no presente, mas sem 

nunca enxergarem todo o trajeto percorrido para chegar ali, tampouco os problemas 

que também enfrentavam. 

A ansiedade e uma apatia tão profundas tomaram conta, a ponto de suas 

rodas de trabalho começarem a girar mais devagar. A falta de conversa e de contato 

os deixava doentes, e o silêncio, que antes era preenchido por notificações, tornou- 

se ensurdecedor. 

Doentes e fracos psicologicamente, andavam cabisbaixos nas ruas e 

desconfiados de tudo e de todos. Os índices de suicídio começaram a aumentar. 

Para conter as crises psicológicas, enriqueciam os farmacêuticos e médicos. Com 

tantos remédios, os nascimentos começaram a diminuir. Sem relacionamentos, sem 

cuidado mútuo, sem amor, as ninhadas tornaram-se raras. A colônia envelhecia, 

mas ninguém parecia perceber, distraídos pelos próprios reflexos nas telas. A 

cidade, antes vibrante e cheia de vida, transformava-se em lugar de corpos 

presentes, mas sem alma. 

Foi nesse cenário caótico que surgiram os Mestres do Labirinto. Eles 

apareciam com discursos que prometiam soluções fáceis para os problemas 

daquela sociedade. Prometiam ordem, segurança, controle. Iam às igrejas e 

convenciam as mentes mais frágeis de seus propósitos dizendo defenderem Deus, a 

Pátria e a Família. Logo, qualquer um que pensasse diferente era chamado de 

inimigo da pátria e, para tal “crime” — pensar ou ser diferente —, a punição era a 

violência. 

Usavam propagandas massivas, pois sabiam que os ratos já não 

raciocinavam bem, presos como estavam às suas telas de celulares. Dissidentes 

eram punidos brutalmente, sempre em nome da pátria e da ordem. As telas agora 

transmitiam apenas mensagens de obediência. Os ratos, cansados demais para 

resistir, aceitavam e, em alguns casos, até acreditavam que esse era o modo correto 

de governar. Nas ruas, faziam tolices enquanto gritavam palavras de ordem. 

Passaram a desconhecer os próprios amigos e familiares que pensavam diferente 

ou se opunham ao governo. Tornaram-se escravos do sistema, obedecendo 

cegamente enquanto suas vidas se desintegravam. 

E assim Ratópoles definhava. Seus habitantes tornaram-se prisioneiros de 

suas próprias escolhas. Tinham perdido o sentido da política, o calor da conversa 

e a força de viver em comunidade. Eram apenas sombras do que um dia foram. 



88 
 

Sem ver uns aos outros, não sabiam mais como encontrar o caminho de 

volta. E, na quietude de Ratópolis, restava apenas uma pergunta sem resposta: 

teria sido este o destino inevitável de quem esqueceu o que significa ser parte de 

um todo? 

 

 

6.1.2 Breve análise do texto “A sociedade dos ratos” 

 

 
O texto “ A sociedade dos ratos” utiliza uma alegoria para criticar vários 

aspectos comuns a vida contemporânea, como o excesso de trabalho, o 

consumismo e o isolamento social. Para este texto foi criada uma cidade fictícia 

chamada Ratópolis, onde os ratos vivem em uma correria imposta pelo trabalho e 

consumismo, sendo envolvidos pelo excesso de propagandas em todos os lugares 

que associam sua felicidade ao consumo: quanto mais consomem, mais têm que 

trabalhar e, como consequência, nunca alcançam a felicidade e ficam presos nesse 

círculo viciante que nunca acaba. 

Nesse processo eles não mais dialogam uns com os outros, pois não têm 

tempo para compartilhar de angustias e sonhos. No lugar do contato social, eles 

passam a se aprisionarem nas telas de seus celulares, conhecendo o mundo 

através das telinhas, mas sem conhecerem seus vizinhos e nem os ratos com quem 

convivem. 

Com base no pensamento de Hannah Arendt, essa ausência de interação 

representa o desaparecimento da ação, entendida como o encontro entre pessoas 

para construir o mundo comum. Ainda que estivessem conectados com o mundo de 

forma virtual, os ratos vivem isolados em seus interesses particulares, o que inibe a 

pluralidade e o debate público, tão essenciais para a política verdadeira. 

Para Arendt, a vida ativa se dividia em três dimensões: labor, trabalho e ação. 

Em Ratópolis, os indivíduos estão presos ao Trabalho repetitivo e votado apenas em 

produzir “ um mundo ‘artificial’ de coisas, nitidamente diferente de qualquer ambiente 

natural (Arendt, 2007,p.15), e ao consumo desenfreado sem tempo ou estímulo para 

produzir algo duradouro ou participar da vida coletiva ( ação). 

Essa rotina sem sentido alimenta um vazio existencial que os torna 

vulneráveis a discursos totalitários – tal qual aconteceu na primeira metade do 



89 
 

século XX –. Tal qual analisou Hannah Arendt sobre a Origem do Totalitarismo, o 

isolamento e a perda de contato com a esfera pública, permitem que partidos com 

ideologias que expressem soluções rápidas para grandes problemas, de forma 

demagógica, usando da violência e criando bodes expiatórios culpando-os dos 

problemas daquela sociedade, cheguem ao poder. 

Por fim, como resultado do isolamento social, além da possibilidade do 

surgimento de líderes totalitários, a ausência de natalidade – a capacidade de 

começar algo novo – faz com que a cidade de Ratópolis entre em um ciclo de 

repetição estéril. Sem que houvesse as interações entre os habitantes de Ratópolis, 

não havia a abertura para o novo e, como consequência, os ratos se viam presos 

num labirinto sem fim e sem saída, minguando qualquer perspectiva de um futuro 

melhor. 

O texto foi escrito como uma metáfora sobre o perigo que apresenta o 

conformismo, o individualismo e a perda da ação política no mundo contemporâneo. 

 

6.1.3 A menina e as estrelas 

 

 
Ana vivia em uma cidade do interior e sua vida era bem parecida com a vida 

dos demais habitantes daquele lugar. Todos os dias acordava ainda cansada. As 

vezes fazia alguma oração, na maioria das vezes era mais uma desculpa para ficar 

um pouco mais na cama. Se arrastava para fora da cama e se encaminhava para o 

banheiro, tomava banho e depois vestia a farda da escola. 

Sentava-se à mesa para comer alguma coisa. Mastigava sem muito ânimo – 

não sentia fome. Na noite anterior, mal conversara com seus pais ou irmãos. Todos 

estavam ocupados em seu mundo: os pais mal se falavam e o pouco tempo que 

passavam juntos ou estavam assistindo televisão ou estavam assistindo vídeos nos 

celulares. Seu irmão mais novo não largava o celular, tinha sido acostumado a se 

contentar com algum entretenimento que via nos vídeos das plataformas de 

streaming. 

No caminho para a escola, nada fazia sentido para ela. As pessoas viviam 

suas vidas alheias às outras pessoas. Ana sentia falta de conversar, de ser notada. 

Os professores falavam sobre fórmulas matemáticas, histórias de gente que já 



90 
 

morreu, guerras e leituras de textos que nem faziam sentido para ela. “De que 

adiantava saber tudo aquilo se não via sentido nem na própria vida?” perguntava- 

se. A noite, ela olhava para o céu através da janela de seu quarto e não via 

nenhuma estrela ou luz qualquer que a guiasse para longe daquilo tudo que era a 

vida dela. Os adultos diziam que era normal, que o mundo era assim mesmo e que 

todos cresciam e aprendiam a viver assim. Mas Ana não se conformava e sentia 

dentro dela um imenso vazio. Não encontrar uma luz que desse sentido a tudo 

aquilo era terrível! Ela queria poder ver alguma estrela, alguma luz que fosse para 

ajudá-la a preencher o imenso vazio que sentia. 

Certo dia, Ana teve a triste ideia de tentar cavar um caminho para o céu com 

as próprias mãos. Ela pegou algumas pequenas pedrinhas afiadas e começou a 

riscar o próprio braço como se desenhasse escadas que a levasse para longe 

daquele lugar. 

Sua tristeza era grande. A princípio, Ana começou a se cobrir com casacos de 

manga longa. Depois, passou a cobrir a cabeça e a se isolar dos demais estudantes. 

Seus pais quando perceberam começaram a dizer frases como: “isso é frescura” ou 

“eu não entendo, você tem tudo!”. Os professores falavam que o rendimento de Ana 

estava caindo a cada avaliação; colegas começaram a se afastar dizendo que ela 

estava ficando chata demais, mas ninguém se perguntava por que Ana tentava 

alcançar o céu com tanta dor. 

Um dia, uma senhora de cabelos prateados, chamada Sophia, apareceu na 

escola. Era diferente: não vinha com respostas, mas com perguntas. 

— Ana — disse ela suavemente —, por que tenta encontrar a luz abrindo feridas 

nos próprios braços? 

A menina hesitou. Nunca ninguém havia perguntado assim. 

— Eu só queria sentir que o mundo ainda me ouve... que eu ainda existo nele — 

respondeu. 

Sophia sorriu com os olhos tristes. 

— O mundo... — disse ela — é como um campo vasto. E quando os adultos 

esquecem de cuidar dele, ele vai ficando vazio. Hannah Arendt dizia que o mundo 

precisa de nós para continuar existindo. Precisamos plantar sentido, contar histórias, 

criar juntos. 

Ana ouviu em silêncio. 
Você não está sozinha — continuou Sophia. — Mas vivemos tempos em que os adultos 



91 
 

perderam a coragem de apresentar o mundo aos jovens. Deixaram vocês 

sozinhos num escuro que não criaram. E chegamos ao ponto que nem mesmo os 

adultos sabem mais como guiá-los. 

Ana começou a chorar. Mas foi um choro manso, como chuva sobre terra 

seca. 

Naquela noite, pela primeira vez, Ana escreveu uma carta. Era uma carta 

para ela mesma, mas também para o mundo. Falava de sua dor, de seu 

medo, de suas angústias, mas também de seu desejo de voltar a ver as estrelas, de 

encontrar a luz. 

E então algo curioso aconteceu: uma pequena luz apareceu no céu. Fraca, 

tímida, mas real. 

Sophia explicou depois que Arendt dizia que quando alguém pensa, quando 

alguém age com coragem no mundo, uma centelha aparece — como se dissesse: 

“ainda há esperança”. 

Ana não parou de ter dias difíceis, mas agora ela escrevia mais do que se 

feria. Contava suas histórias, conversava com outras crianças, ajudava a pintar 

muros e a plantar flores na escola. E cada gesto, por menor que fosse, acendia mais 

uma estrelinha no céu de sua vida. A medida que escrevia, ela entendia que, se a 

própria condição humana nos impõe o sofrimento, também nos condiciona a superá- 

los, e cada nascimento é a possibilidade de um novo começo. 

Porque, no fim das contas, como dizia Arendt, "o milagre que salva o mundo... 

é o nascimento". E cada vez que alguém escolhe se levantar e tentar de novo, o 

mundo nasce mais uma vez. 

 

 

6.1.4 Breve análise do texto “A menina e as estrelas” 

 

 
O conto “ A menina e as estrelas” foi escrito buscando uma narrativa lúdica, 

com simbolismos, para mostrar um caso de sofrimento de uma adolescente, mas 

que se repete com muitos adolescentes que enfrentam crises emocionais 

marcadas pelo sentimento de vazio e solidão. Inspirado nas ideias de Hannah 

Arendt – especialmente sobre crise do mundo comum e o conceito de natalidade 

– o texto mostra como a autolesão pode ser uma forma silenciosa de tentar se 



92 
 

comunicar e ser visto pelo mundo que muitas vezes não os escuta. 

A personagem Sophia representa aqui a figura do adulto que redime, de certa 

forma, o descaso que os demais tiveram em não apresentar o mundo aos recém- 

chegados de nascimento fazendo com que Ana, a personagem central, se 

encontrasse perdida em um mundo do qual não se sente parte, pois não lhe foi 

entregue como deveria. Sophia é o adulto responsável que assume a 

responsabilidade e cuidado pelo mundo e oferece, por meio do diálogo e da escuta, 

uma oportunidade para que Ana possa se reconectar com o mundo e com o sentido 

de sua própria existência. 

Ao escrever, ao invés de se ferir, Ana mostra de forma simbólica o poder da 

ação humana e a esperança de um recomeço que o novo sempre trás em si. Essa 

mensagem reforça a importância da educação como espaço de cuidado, presença e 

transformação. 

 

 
6.2 Até que ponto você está disposto? 

 

 
Pedro acordou cedinho para procurar trabalho. Vestiu-se para sair em busca 

de emprego. Eram tempos difíceis para ele. Enquanto comia algo, via na televisão 

as notícias dos telejornais que o faziam acreditar que seu país era governado por 

ladrões enganadores do povo. Dentro do ônibus, viu um senhor que falava algumas 

palavras de ordem, com as quais Pedro acabou concordando em parte, embora 

achasse as demais radicais. 

Andando pelas ruas e ouvindo as pessoas no caminho, ele começou a 

perceber que o povo havia se acostumado com a ideia de que todo político é 

corrupto. Assim como Pedro, a maioria das pessoas se deixava levar pela crença de 

que era necessário um tipo de salvador da pátria para governar o país. Embora nem 

todas as ideias fossem bem vistas por Pedro, ele optou por não dar opiniões sobre 

as que não concordava e passou a defender as demais. 

O povo estava perdendo a esperança em um futuro melhor. Certo dia, 

apareceu um candidato que prometia soluções rápidas. Falava de forma 

demagógica, com um discurso inflamado, atacando minorias e se dizendo 

representante da pátria, da família e de Deus. No entanto, de forma antagônica, 



93 
 

defendia que a população deveria andar armada — o que agradava a muita gente. 

Ele falava palavras de ódio contra aqueles que se desviavam dos padrões que ele 

impunha. Curiosamente, Pedro e muitas outras pessoas, que guardavam ódio 

reprimido, passaram a aderir a essas ideias, julgando ser realmente necessário fazer 

uma mudança drástica na sociedade. 

O candidato atacava as minorias, os estrangeiros e grupos com orientações 

sexuais que ele considerava abominações. Pedro, assim como outras pessoas, 

sabia que aquilo era errado e que, embora não concordasse com essa perseguição, 

apoiava outras ideias apresentadas por ele. Afinal, bastava expulsar os estrangeiros 

e perseguir as minorias que a economia logo se ajustaria, sobrando empregos para 

“cidadãos de bem” como ele. O inimigo, diziam, estava sempre lá fora — ou entre 

eles, disfarçado. E quem questionava era rotulado de traidor. 

Um dia, André, amigo de longa data de Pedro, perguntou-lhe se havia 

percebido algo diferente nas pessoas. Pedro ficou em silêncio. 

— Não parece que estão mais agressivas? — insistiu André. — É como 

se tivessem perdido o senso do que é certo ou errado, só para seguir aquele 

homem. 

A princípio, Pedro se ofendeu com aquele comentário, afinal, ele concordava 

com muitas das ideias! Levantou-se zangado e se afastou de André, e os dois não 

se viram por alguns dias. Com o passar do tempo, Pedro começou a notar que as 

pessoas realmente estavam mais violentas: famílias discutiam, vizinhos 

desconfiavam uns dos outros, e professores eram ameaçados, acusados de serem 

doutrinadores. Crianças repetiam frases que nem compreendiam, mas que 

carregavam desprezo por quem era “diferente”. Mas tudo era ignorado, pois, 

segundo eles diziam, “agora o país tinha rumo”. 

Dias depois, Pedro viu uma senhora sendo agredida na rua por usar uma 

camiseta com uma frase crítica ao governo. Ninguém fez nada. Algumas pessoas 

até se aproximaram, mas não para ajudar, e sim para rir, filmar ou tirar fotos, afinal, 

precisavam de algo para postar nas redes sociais e ganhar mais curtidas. Pedro 

sentiu um nó na garganta. Nesse momento, André apareceu, olhou a cena e 

perguntou para Pedro: 

– Até que ponto estamos dispostos a permitir que o conformismo transforme a 

normalidade em algo que nos afasta dos valores humanos? 



94 
 

6.2.1 Breve análise do texto “Até que ponto você está disposto? ” 

 

 
O texto é uma narrativa fictícia que nos alerta sobre o avanço das ideologias 

totalitárias e populistas em períodos de crise social, econômica e moral. A trajetória 

de Pedro é bem mais comum do que se imagina. Desde seu desencanto com a 

política até a adesão à essa forma de discurso de ódio e exclusão, vemos um 

processo que nos permite uma leitura mais atenta a alguns conceitos de Hannah 

Arendt, especialmente no que diz respeito ao conceito de banalidade do mal (Arendt, 

1999), à crise da autoridade (Arendt, 2022) e à erosão do espaço público de 

deliberação. 

No livro Eichmmam em Jerusalém, Arendt faz uma profunda análise do 

comportamento de um burocrata nazista que estava sendo julgado devido à crimes 

contra a humanidade. A partir de então, ela cria um conceito explica que pessoas 

comuns que, sem refletirem criticamente sobre suas ações, se conformam e ao 

discurso dominante, muitas vezes se omitindo em fazer o que moralmente é correto. 

Nesse sentido, Pedro representa o cidadão comum que se cala diante do que 

deveria ser inaceitável, aderindo passivamente às ideias autoritárias, mesmo sentido 

que há algo errado. ele não participa diretamente dos atos de violência, mas 

permite, com sua omissão, que os mesmos aconteçam. Seu pensamento passou a 

ser substituído pelo conformismo e o mal passou a se tornar rotina e, de certa forma, 

aceitável. 

No livro Entre o Passado e o Futuro (2022), Arendt discute que a autoridade 

moderna entrou em colapso, possibilitando um enorme espaço para o a 

desorientação dos indivíduos diante da vida comum. Neste texto, Pedro acorda cedo 

para buscar trabalho e é confrontado com uma realidade formada por pessoas sem 

esperança alguma e, quando ouve o discurso extremista, mesmo que parcialmente, 

Pedro adere às ideias ouvidas, revelando uma ausência de critérios de julgamento. 

Pedro passava por um período que era reflexo do que Arendt chamava de crise da 

autoridade, pois as bases sólidas que há muito representavam um ponto seguro 

para a sociedade, agora estavam ruindo. Como mostra Arendt (2022), a destruição 

das estruturas tradicionais de autoridade, tais quais escolas, política e moral, gera 

um vazio que facilmente pode ser preenchido por figuras autoritárias que oferecem 



95 
 

respostas simples para problemas complexos da sociedade. 

No contexto que se encontra a sociedade que Pedro vive, o espaço da ação e 

da palavra entre os iguais, onde se pode exercer a pluralidade humana que Hannah 

Arendt defendia, deixa de existir e passa a ser tomado pelo discurso de ódio, 

desinformação e violência simbólica e física. Aquela sociedade se transformou em 

um lugar de polarização onde quem pensa diferente é rotulado como sendo inimigo 

da família, da pátria e de Deus. Foi o que aconteceu no episódio da senhora 

agredida. O fato das pessoas só assistirem, filmarem ou zombarem da situação, 

expressa a substituição da responsabilidade pela lógica do espetáculo, exemplo do 

que Arendt temia como desmoronamento da esfera pública. A falência do senso 

comum aponta, como uma vara mágica, o lugar onde ocorreu esse 

desmoronamento”. (Arendt, 2022, p. 263). 

O texto nos convida a refletir sobre nossas ações e sobre o perigo do 

conformismo, da omissão e da perda da capacidade de julgar criticamente. A 

pergunta do personagem André, no final do texto, está diretamente ligada ao 

pensamento de Arendt, que nos convida a pensar e agir de forma a resgatar a 

política como espaço de pluralidade, não de unanimidade imposta pela força. 



96 
 

7 CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 
 

 
Esta dissertação teve como proposta de intervenção a criação de textos 

filosóficos adaptados e contextualizado com o cotidiano comum, possibilitando uma 

leitura mais lúdica sem que se perdesse o rigor dos conceitos. Essa proposta 

nasceu diante das dificuldades apresentadas pelos estudantes do Ensino Médio em 

compreender os textos filosóficos, especialmente apresentados de forma 

descontextualizada com a realidade cotidiana dos jovens. 

A intervenção teve como público alvo duas turmas de 1ºs anos no Ensino 

Médio da EREM Henrique Justino de Melo – Jucati/PE. Nestas turmas foram 

analisadas o quanto os estudantes percebiam a Filosofia como parte de suas vidas 

além da escola e necessidades de aquisição de médias bimestrais. A princípio foi 

feito um pequeno questionário do qual as respostas dadas pelos alunos (as) dariam 

informações sobre o quanto os estudantes percebiam a Filosofia. As perguntas se 

dividiam em três grupos: percepção sobre a Filosofia, no qual se esperava obter 

informações sobre o quanto os estudantes viam a Filosofia como algo importante em 

suas vidas, e o quanto isso se relaciona diretamente ao quanto eles percebem a 

Filosofia em suas vidas além das avaliações escolares; relação com o cotidiano: que 

buscava entender o quanto os estudantes percebem que o que lhes é ensinado tem 

relação com suas vidas; e, por fim, aprendizagem e metodologia: buscou-se 

promover o engajamento dos estudantes na intenção de quebrar o estigma que 

determina a Filosofia como sendo uma disciplina vista muitas vezes como sendo 

abstrata, distante da realidade dos estudantes. 

Como resultado desse primeiro momento, foi constatado que a maioria dos 

estudantes não conseguem entender a Filosofia além da obrigatoriedade 

apresentada pelo currículo escolar e que somente a minoria consegue associar o 

que lhes é passado na aula de Filosofia com o seu cotidiano comum, de forma que, 

sem que haja essa contextualização, o resultado inevitável é o desinteresse dos 

estudantes nas aulas de Filosofia que, devido a isso, passa a ser vista como algo 

inalcançável para a maioria das pessoas. 

Após esse momento, foram abertas rodas de conversa tanto na Série 1 

quanto na Série 2. Para essa roda de conversa buscou-se deixar que os alunos 

interagissem, trocando experiências sobre assuntos que consideravam relevantes 



97 
 

para suas vidas. Constantemente os temas se repetiam, tendo que serem 

analisados considerando a possibilidade de serem adotados temas comuns a 

todos(as). 

Para conseguir fundamentar os conceitos de contextualização de textos 

filosóficos com o cotidiano comum, como base teórica, foram feitas pesquisas e 

levantamento referencial sobre o quanto os acontecimentos do cotidiano comum 

eram importantes no processo de formação do pensamento filosófico. 

O cotidiano e a quebra dessa cotidianidade foram mostrados como 

causadores da faísca necessária para que se questione e se busque explicações 

críticas sobre a própria realidade. Para tanto, buscou-se associar os 

acontecimentos históricos da primeira metade do século XX – as duas Grandes 

Guerras e suas consequências ideológicas, econômicas e sociais para o mundo 

contemporâneo – com a forma como Hannah Arendt desenvolveu suas 

concepções sobre o mundo. 

A partir desse apanhado de informações, tendo como suporte filosófico o 

pensamento de Hannah Arendt, buscou-se promover uma abordagem pedagógica 

mais significativa e conectada com a vida cotidiana dos (as) alunos(as), e para 

isso, a escolha feita foi a produção de textos produzidos de forma lúdica e de fácil 

aplicabilidade na aquisição de conhecimentos, mesclando alguns conceitos de 

Hannah Arendt com situações fictícias baseadas nos relatos dos estudantes, 

promovendo condições que possibilitem uma aprendizagem real, de forma que os 

estudantes possam associar conceito filosóficos de forma prática à suas vidas. 

Ao desenvolver o trabalho, observou-se que a contextualização dos 

conteúdos das aulas de Filosofia – sobretudo os ligados à ética, à política e, 

consequentemente à condição humana – representa uma estratégia pedagógica 

importantíssima no despertar dos interesses, possibilitando um pensamento 

crítico acerca da própria condição dos estudantes. 

Como resultado foram produzidos textos adaptados de forma lúdica e 

contextualizados com situações e temas da vida cotidiana comum. Os mesmos 

foram utilizados em sala de aula para a análise e interpretação por parte dos 

estudantes. A princípio sem a intervenção direta do educador. Após esse primeiro 

contato com os textos, foram feitas rodas de conversas na intenção de que os (as) 

alunos (as) expusesse suas interpretações sobre os textos lidos, relacionando-



98 
 

os com a própria vida. Nesse momento ocorreram pequenas intervenções 

conceituais por parte do professor, sempre buscando esclarecer alguns conceitos 

filosóficos. 

Após a leitura dos textos – objetos da intervenção – e posterior debate 

mediante roda de conversa , verificou-se que, ao se reconhecerem nos textos como 

sujeitos protagonistas da própria história, a maioria dos estudantes começaram a 

buscar uma análise mais crítica sobre a própria realidade e perceberam a Filosofia 

como uma ferramenta de leitura do mundo, fazendo com que, ao serem perguntados 

novamente sobre se conseguiam identificar situações do seu cotidiano que possam 

ser analisadas filosoficamente, o gráfico que apontavam para respostas que 

chegavam a 41,66 % de “Não sei” para a Série 1, e de 56% para a Série 2, inverteu 

os resultados, apresentando um percentual de respostas positivas de 72% para a 

Série 1, e de 84% para a Série 2. 

É certo que a pesquisa foi realizada com uma pequena quantidade de 

estudantes, e que deve ser considerando as diversas realidades de vida do público 

alvo, podendo haver interferência em resultados, no entanto, inspirado pelas ideias 

de Hannah Arendt, este trabalho reforça a importância de se fazer um ensino de 

Filosofia contextualizado com as realidades de vivência dos estudantes, 

considerando sempre as experiências individuais como ponto de partida, pois a 

educação, sobretudo o ensino de Filosofia, não deve limitar-se a uma tentativa 

constante de transferência de conteúdos que pouco ou nada fazem sentido para os 

estudantes, mas sim assumir responsabilidade em ajudar a formar sujeitos capazes 

de pensar, julgar e agir de maneira consciente. 

Nesse sentido, a educação deve ser entendida como sendo um espaço 

necessário ao equilíbrio entre a tradição e a inovação, coexistindo em equilíbrio. A 

crise da autoridade tão discutida ao longo do desenvolvimento desta pesquisa, deixa 

evidente a urgência de ensino que tenha comprometimento quanto à formação ética 

e política dos novos de nascimento, como afirma Arendt, sendo capaz de prepará- 

los para os desafios do mundo que lhes é apresentado. 

Assim, verificou-se que a produção de textos adaptados de forma lúdica e 

contextualizados com a realidade dos estudantes, provou-se ser uma possibilidade 

concreta de enfrentamento às dificuldades pedagógicas tão comumente resultantes 

de métodos tradicionais de ensino, ao mesmo tempo que promove um ensino de 

Filosofia vivo, atuante e transformador. Essa estratégia de contextualização, permite 



99 
 

que os estudantes se reconheçam nos conteúdos explanados na sala e aula, 

desenvolvendo, assim, um autoconhecimento e, no caso específico em que se 

baseiam no pensamento de Hannah Arendt, favorecendo o desenvolvimento do 

senso de responsabilidade diante das complexidades do mundo em que vivem. 

Por fim, espera-se que este trabalho possa contribuir para expandir as 

possibilidades do ensino de Filosofia no Ensino Médio, incentivando práticas de 

ensino que respeitem as especificidades do contexto escolar, as experiências 

cotidianas dos educandos e a valorização de uma educação que forme sujeitos 

críticos e atuantes na sociedade. A Filosofia deve sempre estar a serviço da vida 

e da liberdade de pensamento, sendo por meio dela que podemos preparar as 

novas gerações de forma que amem o mundo o bastante para assumir a 

responsabilidade por ele. 



100 
 

8 REFERÊNCIAS 
 

 
ABREU, Maria Aparecida Azevedo. Hannah Arendt: os limites do novo. 2003. 
Dissertação (Mestrado em Ciência Política) - Faculdade de Filosofia, Letras e 
Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2003. 
doi:10.11606/D.8.2003.tde-14112022-144947. Acesso em: 2024-06-03. 
 
ADLER, 7. Nos Passos de Hannah Arendt. 3ª ed. Trad. Tatiana Salem Levy e 
Marcelo Jacques. Rio de Janeiro: Record, 2007. 
 
ANDRADE, Flávio Rovani de. Narrativa e compreensão nos escritos educacionais 
de Hannah Arendt. Educação em Revista | Belo Horizonte | v.29 | n.04 | p.37-68 | 
dez. 2013.  P.56 
Arendt, Hannah, 1906-1975. Eichmmam em Jerusalém: um relato sobre a 

banalidade do mal. Tradução: José Rubens Siqueira. – São Paulo: Companhia das 

Letras, 1999 

ARENDT, Hannah, 1906-1975. Origens do Totalitarismo; tradução Roberto 
Raposo. – 3.ed – São Paulo: Companhia das Letras, 1989. 
 
ARENDT, Hannah. A vida do espírito: o pensar, o querer, o julgar/ tradução de 
César Augusto R. de Almeida, Antônio Abranches e Helena Franco Franco Martins. 
– 10ª ed. – Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2021. 
 
ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro; textos José Fonseca de Carvalho, 
Celso Lafer; tradução Mauro W. Barbosa; revisão da tradução Adriano C.A e Souza. 
– 9 ed., rev. São Paulo: Perspectiva, 2022. 
 
ARENDT, Hannah. O Que é Política? Tradução Reinaldo Guarany. Rio de Janeiro: 
Ed. Bertrand Brasil, 1998, p. 48 
 
ARENDT, Hannah.1906-1975; A Condição Humana. Tradução de Roberto Raposo, 
posfácio de Celso Lafer. – 10.ed - Rio de Janeiro: Forense-Universitária, 2007. 
 
ASPIS, Renata Pereira Lima. O professor de filosofia: o ensino de filosofia no 
ensino médio como experiência filosófica. Cad. Cedes, Campinas, vol. 24, n. 64, 
p. 305-320, set./dez. 2004. 

BAZZANELLA, Sandro Luiz. BIRKNER, Walter Marcos Knaesel. MAXIMO, Erica 
Daiana. O conceito de política em Hannah Arendt e sua acepção Biopolítica em 
FOUCAULT: manifestações no poder legislativo do município de 
CANOINHAS/SC. Revista Húmus N° 1- ISSN: 2236-4358 Jan/Fev/Mar/Abr. 2011. 
 
BRITO, Renata Romolo; Hannah Arendt, Edição eletrônica URL: 
https://www.blogs.unicamp.br/mulheresnafilosofia/hannah-arendt/ ISSN: 2526-6187 
Blogs de Ciência da Universidade Estadual de Campinas: Mulheres na Filosofia, V. 
6N. 11, 2020, p. 14-29 
 
CARVALHO, José Sérgio Fonseca de. Educação: uma herança sem testamento. 

http://www.blogs.unicamp.br/mulheresnafilosofia/hannah-arendt/


101 
 

2013. Tese (Livre Docência em Filosofia da educação) - Faculdade de Educação, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2013. doi:10.11606/T.48.2015.tde- 
04032015-143155. Acesso em: 20/08/2024. 
 
CEREZER, Cleon. Autoridade e mal-estar do educador / Cleon Cerezer, José 
Outeiral. – São Paulo: Zagodoni, 2011. 
 
CERLETTI, Alejandro O ensino de filosofia como problema filosófico / tradução 
Ingrid Müller Xavier]. - Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2009. - (Ensino de 
Filosofia) 
 
CESAR, Maria Rita de Assis; DUARTE, André. Hannah Arendt: pensar a crise da 
educação no mundo contemporâneo. Educ. Pesqui., São Paulo, v. 36, n. 03, p. 
823-837, dez. 2010. Disponível
 em 
<http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1517- 
97022010000300012&lng=pt&nrm=iso>. acessos em 24/08/2024. 
 
CORREIA, Adriano. Hannah Arendt (1906-1975) Revista Ética & Filosofia Política 
(Volume 9, Número 1, junho/2006). 
 
COSTA, José Fernando Andrade. Quem é o “cidadão de bem”? Psicologia USP, 
volume 32, 2021. http://dx.doi.org/10.1590/0103-6564e190106 
 
CURRICULO_DE_PERNAMBUCO_DO_ENSINO-MEDIO-2021_Final.pdf 
(educacao.pe.gov.br) – acesso em 14/02/2024 
 
DEINA, Wanderley José. A crise na educação, 60 anos depois: apontamentos 
sobre a crise educacional moderna no quadro teórico de a condição humana, 
de Hannah Arendt  https://doi.org/10.1590/0102-4698195846 ed. Artigo • Educ. 
rev. 34 • 2018 
 
Diário Oficial do Estado de Pernambuco - Poder Executivo Recife, 23 de janeiro de 
2025 
 
ENGEL, G. I. Pesquisa-ação. Educar, Curitiba, n. 16. Editora da UFPR p. 181-191. 
2000 

FOUCAULT, Michel. A Hermenêutica do Sujeito. São Paulo: Martins Fontes, 1982. 
 
FREIRE, Paulo. 1921-1997. Pedagogia do Oprimido [recurso eletrônico] / Paulo 
Freire. – 1. Ed. - Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2013. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 
educativa. – São Paulo: Paz e Terra, 1996. – (Coleção Leitura) 
 
GALLI, Silvio. Metodologia do ensino de filosofia: Uma didática para o ensino 
médio – Campinas, SP: Papirus, 2012. 
GALLO, Silvio; KOHAN, Walter. Crítica de alguns lugares comuns ao se pensar a 
Filosofia no ensino médio. IN: KOHAN, Walter O. (org.) Filosofia no Ensino Médio. 

http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1517-
http://dx.doi.org/10.1590/0103-6564e190106
https://portal.educacao.pe.gov.br/wp-content/uploads/2023/11/CURRICULO_DE_PERNAMBUCO_DO_ENSINO-MEDIO-2021_Final.pdf
https://portal.educacao.pe.gov.br/wp-content/uploads/2023/11/CURRICULO_DE_PERNAMBUCO_DO_ENSINO-MEDIO-2021_Final.pdf
https://doi.org/10.1590/0102-4698195846


102 
 

Rio de Janeiro: Vozes, 2000., Vol. VI. 

GRAMSCI, A. Concepção dialética da história. Tradução de Carlos Nelson 
Coutinho. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1978. Silva, Vandeí Pinto da. 
Educação em Revista, v. 12, n. 1, p. 125-138, 2011. 
 
HADDAD, Samir. Cadernos Arendt Revista de Filosofia VOLUME 2 – NÚMERO 4 
– DEZ. 2021 https://doi.org/10.1590/S0103-40142007000200022 
 
HAYDEN, Patrick. HANNAH ARENDT: Conceitos fundamentais / editado por 
Patrick Hayden; tradução de Maria Gomes de Souza Neto. – Petrópolis, RJ: Vozes, 
2020. 
 
HELLER, Agnes. O Cotidiano e a História. 2. ed. Rio de Janeiro, RJ: Paz e Terra, 
1985. 
 
HOBSBAWM, Eric J., 1917- Era dos Extremos: o breve século XX: 1914-1991/ 
tradução Marcos Santarrita; revisão técnica Maria Célia Paoli, - São Paulo: 
Companhia das Letras, 1995 
 
https://anpof.org.br/comunnicacoes/colunas-anpof/um-ensino-medio-de-verdade- 
precisa-ter-filosofia acesso em 02/08/2024 
 
HUSSERL, Edmund. A filosofia como ciência de rigor. Revista de Estudos 
Universitários - REU, Sorocaba, SP, v. 1, n. 1, 2021. Disponível em: 
https://periodicos.uniso.br/reu/article/view/4585. Acesso em: 13 ago. 2024. 
 
KOHAN, Walter. Como ensinar que é preciso aprender? Filosofia: uma oficina 
do pensamento. 2013 p. 77. Revista Ensinar Filosofia: volume 2 / organizadores 
Marcelo Carvalho, Gabriele Cornelli. -- Cuiabá, MT: Central de Texto,. Vários 
autores. Bibliografia. ISBN 978-85-8060-015-5 1. Filosofia - Estudo e ensino I. 
Carvalho, Marcelo II. Cornelli, Gabriele. 2013 

LAFER, Celso. Experiência, ação e narrativa: reflexões sobre um curso de 
Hannah Arendt, estudos avançados 21, 2007 
 
MENEZES, Luis Carlos de. O novo público e a nova natureza do ensino médio, 
Estudos avançados, Volume: 15, Número: 42, páginas 201-208. Publicado: 2001 
 
NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm, 1844-1900. Assim falou Zaratustra: um livro para 
todos e para ninguém; tradução, notas e posfácio Paulo César de Souza. — São 
Paulo: Companhia das Letras, 2011. 
 

OLIVEIRA, M. R. F. de. Autoridade pedagógica ou autoritarismo na educação 
para a infância? Reflexões em Hannah Arendt e a teoria crítica. Revista Ibero- 
Americana de Estudos em Educação, Araraquara, v. 14, n. 2, p. 456–469, 2019. 
DOI: 10.21723/riaee. v14i2.11505. Disponível 
em:https://periodicos.fclar.unesp.br/iberoamericana/article/view/11505. Acesso em: 6 
jul. 2024. 
 
PAIVA, Carlos Roberto. Cadernos de Pós-Graduação – Educação, São Paulo, v. 7, 

https://doi.org/10.1590/S0103-40142007000200022
https://anpof.org.br/comunnicacoes/colunas-anpof/um-ensino-medio-de-verdade-precisa-ter-filosofia
https://anpof.org.br/comunnicacoes/colunas-anpof/um-ensino-medio-de-verdade-precisa-ter-filosofia
https://search.scielo.org/?lang=pt&q=au%3A%22Menezes%2C%20Luis%20Carlos%20de%22
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-40142001000200008&lang=pt


103 
 

p. 139-153, 2008 

 
PLATÃO. A República / J. Guinsburg organização e tradução. -- São Paulo : 
Perspectiva, 2018 
 
QUÉTEL, Claude. História da II Guerra Mundial. Lisboa: Ed. Texto & Grafia, 2012. 
SANTOS JUNIOR, Nei Jairo Fonseca dos. Hannah Arendt e a crise da 
Modernidade: senso comum e educação / Orientação Prof. Dr. Jarbas Santos 
Vieira. – Pelotas, RS : UFPEL/FAE/PPGE, 2017. 
 
SAVIANI, Dermeval. Educação: do senso comum à consciência filosófica. 
Coleção educação contemporânea 11ª edição - 1996 - editora autores associados. 
SAVIANI, Dermeval. Escola e democracia - Campinas, SP: Autores Associados, 
2008. - (Coleção educação contemporânea) 
 
SILVA, T. C. da. (2011). A Filosofia no Ensino Médio: Por que, o que e como 
ensina-la? Humanidades Em diálogo, 4(1), p.201-214. Disponível em 
https://doi.org/10.11606/issn.1982-7547.hd.2011.106199 
 
SIQUEIRA, José Eduardo de. Irreflexão e a banalidade do mal no pensamento de 
Hannah Arendt. Revista Bioethikos - Centro Universitário São Camilo - 
2011;5(4):392-400 
 
SOUZA, Joana Dourado França de; COUTO, Edvaldo Souza; BONILLA, Maria 
Helena. ENTRE A EFEMERIDADE DAS STORIES E A MEMÓRIA DA 
ESCOLA. Revista Teias, Rio de Janeiro, v. 19, n. 53, p. 82-94, abr. 2018 
Disponível em <http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1982- 
03052018000200082&lng=pt&nrm=iso>. acessos em 18 jan. 2025. Epub 19-Fev- 
2020. https://doi.org/10.12957/teias.2018.33944. 
 
SOUZA, João Gabriel Moraes de. REVISTA APOENA - Periódico dos Discentes 
de   Filosofia   da   UFPA   v.   2,   n.   4   2020) Disponível   em 
DOI: http://dx.doi.org/10.18542/apoena.v2i4.11530 

SOUZA, Mauricio de. Mônica, As sombras da vida, Nº 129. Ed. Abril, 1981 
 
TOMAZETTI, E.M. (2011) “Filosofia no ensino médio e seu professor: algumas 
reflexões”. Educação, 27(2). Recuperado de 
https://periodicos.ufsm.br/reveducacao/article/view/4454 
 
VICENTE, José João Neves Barbosa. Hannah Arendt:antissemitismo, 
imperialismo e totalitarismo - Ensaios Filosóficos, Volume VI - Outubro/2012 
www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2008/Lei/L11684.htm  - acesso em 
14/02/2023 
 

YOUNG-BRUEHL, E. Hannah Arendt/; For Love of the World. 2.ED. New Haven, 
CT: Yale Universiy Press. 2004. 

https://doi.org/10.11606/issn.1982-7547.hd.2011.106199
http://educa.fcc.org.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1982-
https://doi.org/10.12957/teias.2018.33944
../../../../../../../../../../../../../../../../../../../../../../../../../corde/Downloads/v.%202%2C%20n.%204%202020)
http://dx.doi.org/10.18542/apoena.v2i4.11530
https://periodicos.ufsm.br/reveducacao/article/view/4454
https://scholar.google.pt/citations?user=9JuRHIkAAAAJ&hl=pt-BR&oi=sra
https://www.ensaiosfilosoficos.com.br/Artigos/Artigo6/VICENTE_Jose.pdf
https://www.ensaiosfilosoficos.com.br/Artigos/Artigo6/VICENTE_Jose.pdf
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2008/Lei/L11684.htm-acesso%20em
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2008/Lei/L11684.htm%20-%20acesso%20em%2014/02/2023

