
 
 

      

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

‘DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA  
PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA  

  
  

 ​   
  

  
  

WALYSON DE LIMA CAVALCANTE DA SILVA 
  
  
  
  
  
  

  
AMOR MUNDI E EDUCAÇÃO NA OBRA DE HANNAH ARENDT: O despertar 

do princípio ético da responsabilidade com o mundo através do cinema como 
ferramenta pedagógica no ensino de filosofia.  

 
  
  
  
  
  
  
  

  
 
  
  
 
 

 
 

Recife 
2025 

 



 
 

 
WALYSON DE LIMA CAVALCANTE DA SILVA 

   
  
  
  
 
  
  
  
  

AMOR MUNDI E EDUCAÇÃO NA OBRA DE HANNAH ARENDT: O despertar 
do princípio ético da responsabilidade com o mundo através do cinema como 

ferramenta pedagógica no ensino de filosofia.  
 

  
 
  
  

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação em 
Mestrado Profissional em Filosofia da Universidade Federal de 
Pernambuco, como requisito parcial para a obtenção do título de 
Mestre em Filosofia.  
 
Área de Concentração: Ensino de Filosofia.  
  
Orientador: Prof. Dr, Fernando José do Nascimento  

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Recife 
2025 

 
 

 



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

.Catalogação de Publicação na Fonte. UFPE - Biblioteca Central 

 
Silva, Walyson de Lima Cavalcante da. ​
   Amor mundi e educação na obra de Hannah Arendt: o despertar 
do princípio ético da responsabilidade com o mundo através do 
cinema como ferramenta pedagógica no ensino de Filosofia / 
Walyson de Lima Cavalcante da Silva. - Recife, 2025. ​
   93f.: il. ​
​
   Dissertação (Mestrado)- Universidade Federal de Pernambuco, 
Centro de Filosofia e Ciências Humanas (CFCH), Programa de 
Pós-Graduação em Mestrado Profissional em Filosofia, 2025. ​
   Orientação: Fernando José do Nascimento. ​
​
​
   1. Amor mundi; 2. Cinema; 3. Cineclube; 4. Ensino de 
Filosofia; 5. Hannah Arendt. I. Nascimento, Fernando José do. 
II. Título. ​
​
UFPE-Biblioteca Central​
​
​

 

 

 



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

                                             BANCA EXAMINADORA 
 
 

______________________________________________________ 
                                 Prof. Dr, Fernando José do Nascimento (Orientador) 

Universidade Federal de Pernambuco - UFPE 
 
 

______________________________________________________ 
Prof. Dr. Junot Cornélio Matos (Examinador Interno) 

Universidade Federal de Pernambuco - UFPE 
 
 

______________________________________________________ 
Prof. Dr. Ricardo George de Araùjo Silva (Examinador Externo) 

Universidade Estadual do Vale do Acaraù - UEVA 
 

 

 



 
 

RESUMO 
 

Esta pesquisa está inserida na linha de pesquisa Ensino de Filosofia do Programa de 
Pós-Graduação em Filosofia da Universidade Federal de Pernambuco (UFPE). O 
objetivo desta dissertação surge a partir da minha experiência como professor de 
filosofia e da prática docente em sala de aula. A proposta é desenvolver uma 
investigação que explore a interseção entre educação e a obra de Hannah Arendt, 
incorporando o cinema como uma ferramenta pedagógica. Essa iniciativa nasce da 
percepção da necessidade de oferecer aos alunos uma abordagem de aprendizagem mais 
rica e interdisciplinar, fundamentada nas reflexões filosóficas dessa importante 
pensadora do século XX. Com esse intuito, desenvolvi o projeto CineFiló, um cineclube 
escolar que visa proporcionar aos alunos a vivência de conceitos e teorias filosóficas por 
meio da linguagem visual e dinâmica do cinema. Essa abordagem permite explorar 
conceitos filosóficos, como o Amor Mundi, de maneira mais acessível e lúdica, tornando 
a disciplina mais atraente para estudantes que, cada vez mais, buscam informações fora 
dos métodos tradicionais. Além disso, o cinema se apresenta como uma poderosa 
ferramenta pedagógica para o professor de filosofia, enriquecendo o processo de 
ensino-aprendizagem. O mestrado profissional em Filosofia da UFPE tem me 
proporcionado uma formação continuada, permitindo refletir filosoficamente sobre 
questões que envolvem o espaço escolar, ainda marcado por estruturas tradicionais e 
resistência à introdução de novas abordagens. Nesse contexto, nossa proposta busca se 
apropriar dessa ferramenta com objetivo de facilitar o processo de ensino-aprendizagem 
de filosofia. A intervenção e aplicação do projeto ocorreram no Colégio e Curso Santa 
Clara, onde alunos do 1° ao 3° ano participaram da experiência de vivenciar a filosofia 
por meio do cinema. A experiência gerou material empírico, incluindo uma descrição 
fenomenológica da vivência desses alunos, permitindo uma análise profunda das 
reações e aprendizados gerados durante o processo. 

Palavras chave: Amor mundi; Cinema; Cineclube; Ensino de filosofia; Hannah Arendt.  
 

 



 
 

ABSTRACT 

This research is part of the Philosophy Teaching research line of the Graduate Program 
in Philosophy at the Federal University of Pernambuco (UFPE). The objective of this 
dissertation arises from my experience as a philosophy professor and from my teaching 
practice in the classroom. The proposal is to develop an investigation that explores the 
intersection between education and the work of Hannah Arendt, incorporating cinema 
as a pedagogical tool. This initiative arises from the perception of the need to offer 
students a richer and more interdisciplinary learning approach, based on the 
philosophical reflections of this important thinker of the 20th century. With this aim, I 
developed the CineFiló project, a school film club that aims to provide students with the 
experience of philosophical concepts and theories through the visual and dynamic 
language of cinema. This approach allows us to explore philosophical concepts, such as 
Amor Mundi, in a more accessible and playful way, making the subject more attractive 
to students who, increasingly, seek information outside of traditional methods. 
Furthermore, cinema is a powerful pedagogical tool for philosophy teachers, enriching 
the teaching-learning process. The professional master's degree in Philosophy from 
UFPE has provided me with ongoing training, allowing me to reflect philosophically on 
issues involving the school environment, which is still marked by traditional structures 
and resistance to the introduction of new approaches. In this context, our proposal seeks 
to create a tool that facilitates the teaching-learning of philosophy, offering an 
alternative that responds to the contemporary challenges of the discipline. The 
intervention and implementation of the project took place at Colégio e Curso Santa 
Clara, where students from the 1st to the 3rd year participated in the experience of 
experiencing philosophy through cinema. The experience generated empirical material, 
including a phenomenological description of the experience of these students, allowing 
an in-depth analysis of the reactions and learning generated during the process. 

Keywords: World love; Movie theater; Film Club; Teaching of philosophy; Hannah 
Arendt 

 

 



 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço ao professor Fernando José do Nascimento, que me estimulou e orientou com 

generosidade e sensibilidade. Sou profundamente grato pelos incentivos e pela confiança que 

me concedeu desde o primeiro semestre do mestrado em Filosofia, quando fui seu aluno e 

orientando. Agradeço, especialmente, pela paciência que todo grande orientador demonstra 

para com seus discípulos. Sem ele, meu percurso no desenvolvimento da dissertação teria sido 

muito mais árduo. Um estudioso de Arendt de primeira linha, que contribuiu de forma 

significativa para minhas reflexões. 

Agradeço também ao meu filho Miguel, que iluminou minha vida com a experiência única de 

ser pai e me mostrou a beleza que o nascimento e a "novidade" trazem para a condição 

humana. Ele representa para mim a forma mais pura e intensa do amor genuíno que alguém 

pode sentir por outro ser humano. 

Aos meus pais, que, sem eles, eu não teria alcançado o sonho do ensino superior, por 

demonstrarem amor e incentivo incondicionais. Por meio de muitos sacrifícios, me apoiaram 

financeiramente e emocionalmente. Nunca desistiram de mim, mesmo nas maiores 

dificuldades, e me ensinaram valores muito mais preciosos do que qualquer herança material 

poderia oferecer. 

Aos meus irmãos, que cresceram comigo e compartilharam as dificuldades de uma vida 

simples materialmente. Apesar da distância, sei que me amam e continuam a incentivar meu 

trabalho. 

Como Aristóteles certa vez disse, o ser humano não vive em isolamento e também não vive 

feliz sem amigos. Agradeço especialmente ao meu amigo Itamá Winicius, o alvirrubro mais 

camarada e gentil que tive o prazer de conhecer, e ao meu colega de mestrado e irmão de vida, 

Yuri Formiga, pela amizade sincera e pelas experiências que vivemos juntos em tão pouco 

tempo. Você fez toda a diferença para mim. Agradeço também aos meus ex-professores e 

amigos Erick Moura e Danúbio Santos, que continuam me orientando e oferecendo 

incentivos. Não poderia deixar de agradecer à minha melhor amiga, Yasmin Batista, com 

quem compartilho dez anos de amizade genuína. Sou grato por você dividir este pedaço da 

vida comigo. 

 



 
 

Aos meus professores, destaco Junot Matos, que fez questão de me convidar a fazer parte do 

mestrado profissional. Também agradeço ao casal de professores, Célia Porto e Itamar de 

Abreu, que contribuíram muito com suas sugestões para o meu projeto e pelo carinho sempre 

demonstrado em sala de aula. 

Agradeço imensamente a todos os meus alunos, aos quais tive a honra de acompanhar, mesmo 

que de forma modesta, na formação de cada um. Colocar uma semente de crítica aqui e ali, ao 

longo desses seis anos em sala de aula, foi um privilégio. Vocês são a razão de eu continuar 

acreditando, todos os dias, no projeto chamado educação. 

Agradeço sinceramente a todos que, de alguma forma, contribuíram para minha formação 

acadêmica e, principalmente, para minha evolução como ser humano. 

 



 

      

      

      

      

      

      

      

      

      

      

      

      

      

      

      

      

      

      

      

      

      

      

      

      
Em última análise, o mundo humano é sempre o produto do amor 

mundi do homem, um artifício humano cuja potencial imortalidade 
está sempre sujeita à mortalidade daqueles que o constroem e à 

natalidade daqueles que vêm viver nele. É uma eterna verdade o que 
disse Hamlet: “O mundo está fora dos eixos; Ó que grande maldição/ 

Eu ter nascido para trazê-lo à razão!”. Nesse sentido, na sua 
necessidade de iniciantes para que ele possa começar de novo, o 

mundo é sempre um deserto. ​
                    

                                                   HANNAH ARENDT 

 



 

      

INTRODUÇÃO............................................................................................................... 15​
1. O CINEMA COMO UMA EXPRESSÃO DA FILOSOFIA...........................................20 
1.1 A Crise da Educação Contemporânea e o Ensino de Filosofia..................................... 27 
1.2 A BNCC e o Ensino de Filosofia no Brasil......................................................................40 
1.3 O Cinema e o Ensino de Filosofia  .................................................................................. 48 
 
2. O CINE CLUBE DE FILOSOFIA NO CHÃO DA ESCOLA ....................................... 54 
2.1 O Cineclubismo e o Cineclube na Escola........................................................................ 61 
2.2 O Projeto CineFiló no Colégio Santa Clara....................................................................64 
2.3 A experiência de Campo: o projeto na sala de aula.......................................................67  
2.4 Limites e Possibilidades da Utilização do Cinema......................................................... 74 
​
3. ANÁLISE CRÌTICA DA INTERVENÇÃO.....................................................................76 
3.1 Uma leitura fenomenológica do campo: A recepção dos Educandos .......................... 77​
3.3 Discussão dos Resultados .................................................................................................85​
  
4. CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................ 86 
​
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS..................................................................................90 

 
 
​
​ ​
      

 

 



15 
 

INTRODUÇÃO​

 

A presente pesquisa de mestrado nasce da minha experiência como docente de 

Filosofia e do meu interesse e paixão pelo cinema, o que me levou, ao longo dos anos 

de atuação em sala de aula, a adotá-lo como uma ferramenta pedagógica. O uso do 

cinema, frequentemente, facilitou o ensino e tornou a linguagem filosófica mais 

acessível para os meus alunos. Além disso, as mudanças na Base Nacional Comum 

Curricular (BNCC), entre 2022 e 2024, que impactaram diretamente o ensino de 

Filosofia no Brasil, despertaram inquietações que inspiraram esta investigação. Essas 

questões refletem minha busca por estratégias que, apesar dos desafios, tornem a 

Filosofia mais interessante nas escolas, ao mesmo tempo em que cumpra seu papel 

essencial na construção coletiva do pensamento crítico e filosófico nas novas gerações. 

Esta iniciativa é impulsionada pela necessidade percebida de oferecer aos meus 

alunos uma abordagem de aprendizado mais rica e interdisciplinar, dialogando com 

outras disciplinas, como Artes, Sociologia e História. Vale destacar a influência da 

filósofa judia Hannah Arendt e seu conceito de amor mundi1, que serve como ponto de 

partida para esta pesquisa. Esse conceito, aplicado ao uso do cinema em sala de aula, 

remete à importância de uma educação que promova a responsabilidade coletiva pelos 

rumos da sociedade. Esse ideal reflete a perspectiva que compartilho, ao pensar o papel 

da Filosofia no Ensino Fundamental II (anos finais) e no Ensino Médio, buscando 

formar cidadãos críticos e engajados com o mundo ao seu redor. 

Nessa perspectiva, nosso objetivo e hipótese é demonstrar como a utilização do 

cinema, como ferramenta pedagógica e metodologia de ensino em sala de aula, pode 

despertar nos alunos um olhar filosófico para questões fundamentais da Filosofia, por 

meio da experiência sensível e da reflexão crítica oferecidas pela imagem e movimento 

do cinema. A aplicação dessa metodologia, configura-se como uma ferramenta capaz de 

contribuir como uma alternativa pedagógica para o ensino de Filosofia no Brasil. 

Alinhada a essa hipótese, surgiu a proposta do projeto CineFiló ou CineClube de 

1O conceito de amor mundi (amor ao mundo) em Hannah Arendt expressa a disposição de se 
comprometer com o mundo humano, apesar de suas imperfeições e contradições. Para Arendt, amar o 
mundo significa assumir responsabilidade por ele, participar ativamente da vida pública e manter o 
espaço comum onde a pluralidade e a ação política possam florescer. Esse conceito está intimamente 
ligado à sua visão da política como ação e convivência entre diferentes. Arendt não desenvolve o amor 
mundi como um conceito sistemático, mas ele atravessa sua obra, aparecendo de forma mais explícita em 
cartas e entrevistas, como nas correspondências com Karl Jaspers, e é evocado em obras como A 
condição humana (1958) e Entre o passado e o futuro (1961), sendo também mencionado por Elisabeth 
Young-Bruehl em sua biografia Hannah Arendt: For Love of the World. 

 



 

Filosofia, um espaço criado na escola para a exibição e seleção de filmes, seguido de 

discussões sobre obras cinematográficas que dialoguem com temas abordados em sala 

de aula.  

O projeto CineFiló ocorreu no Colégio e Curso Santa Clara, localizado no 

Curado II, em Pernambuco, e será voltado para um público de classe popular. Trata-se 

de uma disciplina eletiva aberta a todos os alunos do Ensino Fundamental II (anos 

finais) e do Ensino Médio, com o objetivo de incentivar os estudantes a conhecerem as 

obras cinematográficas apresentadas, relacioná-las aos conceitos e teorias discutidos em 

sala de aula e explorar problemas filosóficos por meio da produção cinematográfica. 

Essa iniciativa destaca a necessidade de criar espaços estruturais adequados nas 

escolas que não apenas facilitem o ensino, mas também tornem o ambiente escolar mais 

acolhedor e significativo, deixando de ser percebido pelos alunos como um local de 

presença obrigatória. Nesse contexto, o aluno tem a oportunidade de enxergar na arte 

cinematográfica conceitos filosóficos que, anteriormente, estavam restritos à leitura de 

textos ou à exposição oral do professor, tornando o processo de aprendizagem mais 

lúdico, dinâmico e envolvente. 

Essa reflexão despertou em mim a inquietação e o desafio de encontrar maneiras 

eficazes de abordar essas questões, promovendo a reflexão dos alunos sobre a 

responsabilidade ética e até mesmo o amor pelo mundo. A seleção criteriosa de filmes 

que exploram temas relacionados à educação, política e sociedade tem o potencial de 

enriquecer as discussões em sala de aula, proporcionando uma experiência pedagógica 

mais rica e transformadora. No entanto, alguns podem argumentar que o gosto e o 

interesse pessoal do docente não contribuem para a educação. Contudo, é importante 

destacar que trazer para a sala de aula os interesses pessoais do professor não invalida 

nem torna o projeto menos relevante; pelo contrário, a educação é um processo humano, 

marcado pela interação e pelas paixões que os educadores carregam consigo. Claude 

Lessard e Maurice Tardif2 reforçam essa perspectiva ao afirmar que o trabalho docente 

envolve interações diretas com seres humanos, e essa relação impacta profundamente o 

próprio professor, influenciando seus conhecimentos, sua identidade e suas experiências 

pessoais3. 

3Ibid., p. 49. 

 

2TARDIF, Maurice; LESSARD, Claude. O trabalho docente: elementos para uma teoria da 
docência como profissão de interações humanas. Petrópolis, RJ: Vozes, 2005 

 



17 
 

Ademais, o meu objeto de pesquisa também envolve uma análise e avaliação de 

como a BNCC impactou negativamente o ensino de Filosofia no Brasil, tornando-o 

mais desafiador para os professores, ao direcioná-lo excessivamente para o mercado de 

trabalho e adotando um enfoque utilitarista. A escassa atenção à formação humana dos 

alunos é uma crítica que nos leva a refletir sobre os rumos da educação. Diante disso, 

propomos uma alternativa que, embora não se proponha a resolver todos os problemas 

da educação, sugere uma abordagem mais intersubjetiva e lúdica, colocando o aluno 

como protagonista no processo de ensino-aprendizagem nas aulas de Filosofia. 

Buscamos oferecer uma contribuição para pensar a “crise da educação”, 

conforme apontada pela filósofa Hannah Arendt, e vivenciada por nós, professores, não 

apenas devido aos problemas estruturais, mas também por levar, nós, docentes de 

filosofia a pensar necessidade de repensar as práticas pedagógicas - apesar de Arendt 

jamais ter sugerido isso. Para tanto, nossa reflexão parte das salas de aula do século 

XXI, que se configuram como ambientes cada vez mais conectados e interativos com a 

tecnologia. O cinema, embora não seja uma novidade, tem se tornado mais acessível aos 

jovens graças ao uso de aplicativos digitais que facilitam o acesso às obras 

cinematográficas.  

Neste sentido, o uso de tecnologia e a dinamização dos conteúdos são tendências 

que permeiam o trabalho docente atual, evidenciando a ascensão de uma cibercultura 

que conecta cada vez mais as novas gerações, transitando entre o real e o virtual.  

A geração atual, classificada por estudiosos como geração Z4 se distingue das 

anteriores por ser completamente conectada, não apenas ao mundo digital, mas também 

num contexto de Ciberespaço5 de forma geral, com o cinema e as obras 

cinematográficas fazendo parte de seu cotidiano. Nesse contexto, o professor assume o 

papel de facilitador, guiando os alunos a descobrir, por meio da arte cinematográfica, 

como questões filosóficas estão presentes em seu modo de vida. 

Nossa pesquisa reconhece a capacidade do cinema de contar histórias complexas 

e estimular o pensamento crítico como uma ponte entre a teoria filosófica e as 

experiências práticas do cotidiano. Por conseguinte, recorremos às reflexões de Cabrera 

5No livro Cibercultura, o filósofo francês Pierre Lévy explica que o ciberespaço, ou "rede", é 
um novo tipo de meio de comunicação que emerge a partir da conexão global entre 
computadores, criando um ambiente virtual interconectado. 

4A geração Z abrange jovens nascidos a partir de meados da década de 1990, com o limite final 
de nascimento ainda indefinido, o que resulta em pessoas com até 20 anos de idade. Segundo 
Rodney G Duffett, jovens que estão constantemente conectados às telas. Isso ocorre porque eles 
vivenciam em um contexto onde o acesso à internet é imediato e constante.  

 



 

(2006) sobre a relação entre cinema e filosofia, especialmente, na articulação entre essas 

duas áreas. Também utilizamos a discussão de Larrosa (2002) sobre a experiência 

cinematográfica e sua contribuição para a formação do pensamento crítico, e, não 

menos importante, o conceito de “imagem-movimento” do filósofo Gilles Deleuze 

(2009), conferindo uma característica ao cinema de arte da representação do movimento 

que será pertinente para nossas reflexões de sua utilização em sala de aula.  

Para avaliar os resultados da experiência, incluindo seus pontos positivos e 

negativos, e entender como os alunos saem dessa vivência, utilizaremos o método 

fenomenológico como ferramenta de observação e análise. A utilização desse método se 

justifica por ser descritivo e isento de juízos e preconceitos, permitindo uma abordagem 

focada nas experiências vivenciadas pelos alunos durante a oficina. 

Como referencial teórico, adotaremos a aplicação da fenomenologia conforme 

definida por Daniel Moreira6, que oferece uma base sólida para compreender as 

experiências subjetivas e as relações que os alunos estabelecem com o cinema e a 

Filosofia no contexto educacional, além de como o projeto contribui para sua 

aproximação com a disciplina. A pesquisa propõe investigar se essa intervenção pode se 

tornar uma aliada do professor de Filosofia nas salas de aula, enriquecendo o ensino da 

disciplina e superando o tradicionalismo verbal ou textual, ao mesmo tempo em que 

questiona o utilitarismo imposto pelas atuais configurações do ensino no Brasil. 

Assim, com base nas questões levantadas, nossa pesquisa está estruturada em 

três capítulos. O primeiro apresenta as considerações iniciais, abordando a relação entre 

cinema e filosofia, destacando a importância do cinema como uma arte moderna, além 

de explorar contribuições conceituais, como o conceito de Imagem-Movimento. O 

objetivo é investigar como o cinema pode expressar questões filosóficas e seu potencial 

como ferramenta pedagógica no ensino de Filosofia. Nesse mesmo capítulo, discutimos 

as contribuições da filósofa Hannah Arendt (1906-1975) sobre a crise da educação 

moderna e sua definição de educação, bem como os desafios impostos pela BNCC ao 

ensino de Filosofia no Brasil. Por fim, analisamos a relevância do cinema como um 

recurso pedagógico essencial para o ensino de Filosofia.  

No segundo capítulo, apresentaremos o campo de pesquisa e o perfil dos 

educandos, além de descrever o projeto CineFiló e o espaço escolar no qual foi 

desenvolvido. Ao longo do capítulo, faremos reflexões a partir da experiência do 

6MOREIRA, Daniel Augusto. O método fenomenológico na pesquisa. São Paulo: Pioneira 
Thomson, 2002.  

 



19 
 

cinema como recurso pedagógico, destacando o que funcionou bem e o que precisou ser 

ajustado para atender à realidade da sala de aula. 

O terceiro capítulo será dedicado à análise crítica dos resultados, baseada na 

observação fenomenológica realizada pelo professor-pesquisador, além da aplicação de 

questionários aos alunos após o encerramento das atividades da oficina e do uso dos 

filmes em sala de aula. O objetivo dessa análise será compreender de que forma o 

cinema pode ter contribuído para aproximar os alunos de conceitos filosóficos ou 

teorias, além de avaliar se essa abordagem ajudou a despertar um maior interesse pela 

disciplina. Em síntese, o capítulo visa investigar como a dramatização cinematográfica 

pode tornar a linguagem filosófica mais atrativa e envolvente para alunos do Ensino 

Fundamental II e Ensino Médio. 

Essas discussões nos levam a refletir sobre a necessidade constante de repensar 

os métodos e recursos para o ensino de Filosofia, considerando seu papel na sala de aula 

para além do modelo tradicional, que limita o estudo filosófico a uma leitura 

cronológica de pensadores e escolas de filosofia, a limitação tecnicista de memorização 

dos nomes de filósofos e conceitos com finalidade mercadológica. A Filosofia pode ser 

encarada como algo que integra o próprio modo de vida do aluno. Sendo assim, ela 

precisa ser expandida como uma vivência que o envolve, o faz refletir e, principalmente, 

questionar. Ao longo deste texto, retornaremos a essas questões para aprofundar a 

reflexão. 

 



 

1.​ O CINEMA COMO UMA EXPRESSÃO DA FILOSOFIA 

 

Antes de tudo, vale ressaltar que a  relação entre filosofia e cinema, assim como 

a sua originalidade enquanto obra de arte com elementos críticos, vem sendo discutida 

há muito tempo. O filósofo argentino Julio Ángel Livraga Cabrera aborda essas 

questões complexas, em sua obra O Cinema que Pensa7, destacando que o cinema não 

se limita a discutir conceitos ou teorias filosóficas. Pelo contrário, para Cabrera, este 

recurso pode ser uma forma de pensamento filosófico em si, uma expressão da filosofia 

por meio da imagem. De acordo com o teórico, o cinema não é apenas um produto de 

consumo de imagens caracterizado por suas imagens e sons, mas um instrumento 

poderoso capaz de afetar o espectador e levá-lo à reflexão e crítica filosófica8. As 

imagens cinematográficas não se limitam a ilustrar ideias; elas as transformam, 

ampliam sua compreensão e acrescentam camadas de significado que são possíveis de 

pensar nas questões da filosofia.  

O cinema, portanto, não se define apenas pelo que é visível na tela, mas 

também pelo que se insinua além dela: os sons, os silêncios, os enquadramentos, a 

montagem e o conteúdo trabalhado no longa-metragem. Cada elemento contribui para 

construir uma experiência sensorial e intelectual única, permitindo que a realidade seja 

representada e ressignificada de formas inesperadas, o que contribui para pensarmos na 

relação possível entre cinema e filosofia. Sobre essa relação, afirma Cabrera:  

Não quero dizer que os filmes sejam filosóficos “em si mesmos”; 
evidentemente se trata de uma certa leitura, entre outras possíveis. O 
cinema pode ser considerado filosófico se for possível analisar os 
filmes do ponto de vista conceitual, considerando-os como sucessões      
de conceitos mostrados ou conceitos vistos9. 

Diante da discussão proposta, é possível refletir como o cinema pode ser 

concebido como uma nova forma de expressão filosófica, devido à fusão de múltiplas 

linguagens e elementos que ele incorpora. A originalidade e autenticidade do cinema 

como uma arte com elementos críticos também vêm sendo amplamente debatidas no 

próprio âmbito da filosofia. Para alguns críticos, como o pensador da Escola de 

Frankfurt, Theodor W. Adorno em Dialética do Esclarecimento: fragmentos 

9 Ibid., p. 45. 
8 Ibid., p. 17. 
7 CABRERA, Julio. O Cinema Pensa. Rio de Janeiro: Rocco, 2006. 

 



21 
 

filosóficos10, o cinema representava uma ameaça, pois refletia a técnica e a dominação 

próprias da modernidade. Para Adorno, “o cinema e o rádio não precisam mais se 

apresentar como arte. A verdade é que não passam de um negócio; eles se utilizam da 

ideologia destinada a legitimar o lixo”11. O pensador frankfurtiano relaciona o cinema e 

outras novas artes contemporâneas a instrumentos de controle do capital, retirando-lhes 

qualquer possibilidade de expressão crítica e sequer os reconhecendo como formas 

legítimas de arte. 

Por outro lado, é importante observar que essa crítica de Adorno não era 

unânime entre seus colegas. Walter Benjamin, em A obra de arte na era de sua 

reprodutibilidade técnica12, não só divergia da leitura de Adorno, como também 

argumentava que o cinema possuía características e autenticidade próprias, indo além 

da simples rotulação de cultura de massa tradicional. Benjamin acreditava que o cinema 

detinha uma “aura” particular e elementos críticos que poderiam desempenhar um 

papel pedagógico ao educar as massas. Sobre isso, afirma:  

O filme serve para exercitar o homem nas novas percepções e reações 
exigidas por um aparelho técnico cujo papel cresce cada vez mais em 
sua vida cotidiana. Fazer do gigantesco aparelho técnico do nosso 
tempo o objeto das inovações humanas – é essa a tarefa histórica cuja 
realização dá ao cinema o seu verdadeiro sentido13.   

​ ​Nessa visão, Benjamin considera o cinema como a expressão artística mais 

alinhada à experiência do homem moderno, pois dialoga diretamente com uma 

sensibilidade já moldada pelo ritmo e pelas transformações da vida cotidiana. No 

contexto da modernidade, as imagens cinematográficas adquirem um significado 

profundo. Por meio de dispositivos que revelam camadas ocultas da realidade, o 

cinema amplia nossa percepção do mundo, enriquecendo tanto a experiência visual 

quanto a sensorial e aprofundando a forma como compreendemos o que nos cerca.  

​ ​O crítico italiano Ricciotto Canudo foi o responsável por consolidar a ideia do 

cinema como arte, cunhando o termo “Sétima Arte” em seu manifesto de 191114. Para 

ele, o cinema não apenas refletia as transformações sociais impulsionadas pelo avanço 

14MASCARELLO, Fernando (org.). História do cinema mundial. Campinas, SP: Papirus, 
2006, p. 97.  

13Ibid.,p. 174. 

12BENJAMIN, Walter. A obra de arte na era de sua reprodutibilidade técnica. In: _______. 
Magia e Técnica, Arte e Política. São Paulo: Brasiliense, 1987. 

11Ibid., p. 100. 

10ADORNO, Theodor W.; HORKHEIMER, Max. Dialética do Esclarecimento: fragmentos 
filosóficos. Rio de Janeiro: Zahar, 1985.      

 



 

tecnológico, pela urbanização e pelas mudanças culturais, mas também se destacava 

como uma linguagem artística única, capaz de sintetizar e transmitir todas as demais 

artes pela tela. Inicialmente, Canudo defendia a noção de um “teatro cinematográfico”, 

ou seja, uma nova forma de teatro adaptada à modernidade. No entanto, 

posteriormente, reconheceu o cinema como uma “arte plástica em movimento”, 

considerando-o a expressão artística mais completa entre todas as artes15. Assim como 

Benjamin, Canudo enxergava no cinema um meio expressivo poderoso, capaz de 

capturar o espírito de sua época e proporcionar uma experiência transformadora. 

​ ​Sendo assim, o cinema pode ser considerado um reflexo da cultura moderna, 

repleto de elementos visuais, o imagético é a sua principal característica. Mas o que 

essa arte - tantas vezes questionada e exaltada - tem a ver com a filosofia? Nos últimos 

anos, a relação entre essas duas áreas tem se tornado cada vez mais próxima. Se, no 

passado, a filosofia encontrou na literatura e nos textos escritos sua principal forma de 

expressão, hoje, há aqueles que veem no cinema uma nova possibilidade para expressar 

ou até mesmo criar conceitos filosóficos. 

​ ​Obras cinematográficas têm servido como base para intensos debates sobre 

questões e problemas fundamentais da filosofia. O cinema, assim, torna-se um ponto de 

partida para vivenciar problemas tipicamente filosóficos por meio da imagem. Um 

exemplo emblemático é o filme Matrix16. Apesar de ser uma obra de ficção científica e 

parte da cultura de massas, o longa-metragem aborda um tema clássico discutido pela 

filosofia desde Parmênides e Heráclito: a relação entre aparência e essência. Isso 

demonstra a capacidade do cinema de trazer reflexões críticas e instigar o pensamento 

filosófico no espectador17. 

​ ​O cinema também possui a capacidade de provocar espanto em quem se 

aventura a assistir um longa-metragem. Filmes têm o poder de trazer à tona questões e 

dilemas da condição humana, questionar a realidade e explorar os maiores medos do 

ser humano. O espanto, desde os primórdios, foi considerado um princípio fundamental 

do ato de filosofar. Aristóteles, em Metafísica, afirmou que é a partir do espanto que o 

17CABRERA, Julio. O Cinema Pensa. Rio de Janeiro: Rocco, 2006, p. 22. 

16MATRIX. Direção: Lana Wachowski; Lilly Wachowski. Estados Unidos: Warner Bros. 
Pictures 1999. Filme.  

15MASCARELLO, Fernando (org.). História do cinema mundial. Campinas, SP: Papirus, 
2006, p. 95. 

 



23 
 

ser humano começa a questionar o mundo ao seu redor. inicialmente, assustado, mas 

movido pelo desejo de buscar respostas para aquilo que lhe gerou temor18. 

​ ​A arte cinematográfica compartilha essa mesma capacidade: surpreende e 

desconcerta o espectador, tirando-o da zona de conforto e confrontando-o com dilemas 

profundos que, muitas vezes, são banalizados ou ignorados no cotidiano. Dessa forma, 

o cinema não apenas entretém, mas também tem a potencialidade de instigar a reflexão 

crítica e o pensamento filosófico, reafirmando seu valor enquanto arte formadora de 

pensamento crítico.  

​ ​Conforme discutido anteriormente, ao longo da história, a filosofia sempre 

buscou problematizar a realidade, a condição humana e o próprio ser humano. No 

século XX, o cinema emergiu como uma nova forma de expressão filosófica, 

permitindo que conceitos e teorias fossem explorados por meio da experiência da 

imagem e do movimento presentes na obra cinematográfica. A invenção do cinema 

pelos irmãos Lumière, em 188519, marcou um ponto de virada, permitindo que a 

imagem deixasse de ser apenas um elemento de manipulação ou reprodução mecânica 

da realidade para se tornar uma poderosa forma de expressão visual e narrativa. A partir 

de suas primeiras exibições, o cinema começou a explorar as possibilidades filosóficas 

do olhar humano, transformando imagens em reflexões sobre tempo, espaço e 

existência. Essa experiência possibilita a comunicação de ideias filosóficas ao 

espectador através de uma fusão de diferentes elementos artísticos - dança, pintura, 

arquitetura, atuação e música - todos reunidos no cinema. 

​ ​A experiência, conforme destacado por Julio Larrosa20, no artigo Notas sobre a 

experiência e o saber da experiência, é um conceito central para o ato de filosofar. 

Pensar não deve ser reduzido a um processo meramente técnico ou metódico; ao 

contrário, deve envolver elementos lúdicos e criativos. O pensamento, portanto, exige a 

vivência de experiências e a capacidade de gerar “sentido”, promovendo uma conexão 

profunda entre a reflexão e a própria existência humana. O cinema, com sua capacidade 

de provocar espanto e reflexão, torna-se, assim, uma plataforma para a experiência 

20LARROSA, Jorge B.  Notas sobre a experiência e o saber da experiência. Revista Brasileira 
da Educação, Rio de Janeiro: ANPED, n. 19, p. 20-28, jan. – abr., 2002.  

19MASCARELLO, Fernando (org.). História do cinema mundial. Campinas, SP: Papirus, 
2006, p. 18-19. 

18ARISTÓTELES. Metafísica. São Paulo: Loyola, 2002.       

 



 

filosófica em movimento, reunindo o poder das imagens com a profundidade do 

pensamento21.  

​ ​Nesse sentido, a experiência do pensar deve estar impregnada de significado e 

ser vivenciada de forma não metódica. No entanto, o mundo contemporâneo apresenta 

desafios crescentes com o avanço do tecnicismo. Como aponta Jürgen Habermas, 

Teoria da Ação Comunicativa, há uma “colonização do mundo da vida” pela lógica 

técnica e instrumental22, o que transforma as atividades humanas em ações cada vez 

mais utilitárias e voltadas para o “fazer”. Esse processo reduz o espaço da deliberação 

livre e espontânea, além de suprimir a ludicidade e a dimensão criativa do pensamento.  

​ ​Sabemos que o cinema, muitas vezes, está sujeito às limitações impostas pelos 

interesses do capital, funcionando como parte da indústria cultural. No entanto, ele 

também pode oferecer alternativas ao “fazer” mecanizado e utilitário do cotidiano 

contemporâneo, proporcionando ao espectador a experiência de vivenciar problemas 

filosóficos em suas diversas nuances através da sensibilidade humana. Essa vivência é 

possibilitada pelo que Gilles Deleuze23, em Cinema 1: a imagem-movimento, definiu 

como imagem-movimento, um conceito central para compreender o potencial filosófico 

do cinema. 

​ ​Deleuze emprega o termo imagem-movimento (com hífen) para destacar a 

inseparabilidade entre a imagem e o movimento no cinema. Diferente da pintura ou da 

fotografia, que são formas de arte estáticas, o cinema é caracterizado pelo fluxo 

contínuo de imagens, onde o movimento não é apenas representado, mas realmente 

produzido24. De acordo com o teórico, a imagem no cinema não é uma simples 

reprodução da realidade: ela é uma manifestação do tempo e do movimento em sua 

própria essência. O uso do hífen, portanto, simboliza essa unidade indissolúvel entre 

imagem e movimento, essencial para a forma cinematográfica. 

​ ​Essa concepção transforma a experiência cinematográfica em algo mais 

profundo do que a simples contemplação de cenas: ela permite que o espectador 

participe de uma nova forma de pensamento em ação. Através da imagem-movimento, 

o cinema estimula a reflexão sobre o tempo, a percepção e a própria condição humana, 

24Ibid., p. 17. 
23DELEUZE, Gilles. Cinema 1: a imagem-movimento. São Paulo: Brasiliense, 2009. 

22HABERMAS, Jurgen. Teoria da ação comunicativa. São Paulo: Martins Fontes, 2000, p. 
675-676.  

21LARROSA, Jorge B.  Notas sobre a experiência e o saber da experiência. Revista Brasileira 
da Educação, Rio de Janeiro: ANPED, n. 19, p. 20-28, jan. – abr., 2002. p. 22. 

 



25 
 

oferecendo uma experiência sensível que vai além do mero entretenimento, instigando 

um engajamento filosófico e emocional com a obra.  

​ ​O cinema se configura como uma ferramenta pedagógica, capaz de, com o 

auxílio do professor, despertar o espanto filosófico quando aplicado com uma 

metodologia adequada em sala de aula, por meio da exibição de filmes e da discussão 

crítica de seus conteúdos. Apesar das atualizações nos livros didáticos e da variedade 

de oficinas disponíveis, os professores enfrentam desafios significativos ao escolher os 

temas e as estratégias didáticas a serem abordados em sala de aula. Capturar a atenção e 

envolver os alunos tem se mostrado uma tarefa difícil, especialmente quando 

consideramos a concorrência com os dispositivos tecnológicos contemporâneos, que 

estão sempre acessíveis. Smartphones, tablets e outros dispositivos conectados à 

internet bombardeiam os alunos incessantemente com informações de diversas 

naturezas. A disciplina de Filosofia, rica em abstrações e dotada de uma linguagem 

própria - ora reflexiva, ora crítica e, por vezes, intuitiva - pode ser percebida como 

pouco interessante, maçante ou, pior ainda, inútil no campo da vida prática. 

​ ​Nesse contexto, o cinema surge como uma ferramenta valiosa, capaz de 

substituir o tradicional texto, muitas vezes enfadonho para a geração digital dos jovens. 

Através da imagem cinematográfica, pode-se problematizar questões filosóficas 

complexas, como o verdadeiro valor da vida. Um exemplo claro disso é o filme Beleza 

Americana25 que questiona a falsa realização da vida no consumo, provocando uma 

reflexão crítica sobre as ilusões da sociedade contemporânea e a busca por uma 

felicidade superficial. Vale descartar que cada vez mais este recurso visual tem sido 

adotado como uma metodologia no cotidiano do docente, proporcionando aos alunos 

uma vivência visual e sensorial que estimula a reflexão filosófica, conecta o 

pensamento abstrato ao mundo concreto e favorece a construção de significados de 

forma intersubjetiva e deliberativa.  

​ ​A relevância da utilização do cinema como ferramenta pedagógica está na sua 

capacidade de apresentar narrativas de maneira lúdica e dinâmica, rompendo com o 

modelo tradicional de transmissão mecânica de conhecimento tão comum no ensino. 

Quando bem utilizado, o cinema pode ser uma ponte eficaz entre teorias filosóficas 

abstratas e a experiência dos alunos. Nesse sentido, a sétima arte pode e deve ser um 

25BELEZA AMERICANA. Direção: Sam Mendes. Estados Unidos: DreamWorks Pictures. 
1999. Filme.  

 



 

forte aliado do professor de filosofia, justamente por estar presente no cotidiano dos 

estudantes. 

​ ​Para reforçar isso, apesar da desigualdade de acesso à cultura e, 

especificamente, ao cinema no Brasil, um estudo realizado pela Agência Nacional de 

Cinema26 revelou que o cinema é uma prioridade para 80% dos jovens brasileiros entre 

quatorze e vinte e quatro anos. Também vale destacar a pesquisa do Instituto Brasileiro 

de Geografia e Estatística (IBGE), que expõe como o cinema continua a conquistar 

amplo espaço e a crescer como interesse entre os mais jovens, impulsionado, em parte, 

pelo fenômeno da cultura geek, que se popularizou nos últimos dez anos27. 

​ ​Além disso, mesmo durante o contexto pandêmico e o fechamento das salas de 

cinema, o acesso aos filmes aumentou consideravelmente através das plataformas de 

streaming (como Netflix, Amazon Prime e HBO Max). Um estudo realizado pela 

empresa Hibou28 indicou que 98% dos entrevistados associam o cinema à diversão, 

tornando-o uma das atividades culturais preferidas dos brasileiros, especialmente, nas 

modalidades realizadas dentro e fora de casa. 

​ ​Por conseguinte, o cinema se configura como um forte aliado do professor em 

sala de aula, por estar inserido num contexto de crescente busca por parte dos alunos e 

por proporcionar uma experiência subjetiva que, direta ou indiretamente, trabalha 

conceitos filosóficos em sua narrativa. O filme permite ao professor utilizar um recurso 

didático poderoso, estimulando os alunos a refletirem sobre sua própria realidade e a 

levantarem questões que, muitas vezes, antes passavam despercebidas. O ato de 

questionar é um dos objetivos mais importantes do ensino de filosofia em sala de aula e 

isso só se torna possível por meio da vivência dos problemas filosóficos que o cinema 

nos oferece. Com isso, o professor de filosofia dispõe de uma sequência didática que 

começa com a exibição do filme, passa pela vivência do problema discutido em sala e 

culmina no debate posterior, aprofundando a reflexão sobre os temas abordados.  

​ ​Nesse sentido, ao explorar os desafios e possibilidades de ensino da filosofia, é 

fundamental também considerar as reflexões de pensadores como Hannah Arendt. A 

28Fonte: Portal Exibidor - Pesquisa mostra que cinema é a atividade cultural preferida dos 
brasileiros.  

27IBGE – INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. O cinema e o 
consumo diário feito por jovens Acessado em 29 de novembro de 2024. 
https://educa.ibge.gov.br/jovens/materias-especiais/20787-uso-de-internet-Cinema-e-celular-no
-brasil.htm 

26ANUÁRIO ESTATÍSTICO DO CINEMA BRASILEIRO. 2021. Rio de Janeiro: Ministério 
do Turismo, Agência Nacional do Cinema (Ancine), 2021 

 

https://educa.ibge.gov.br/jovens/materias-especiais/20787-uso-de-internet-Cinema-e-celular-no-brasil.htm
https://educa.ibge.gov.br/jovens/materias-especiais/20787-uso-de-internet-Cinema-e-celular-no-brasil.htm


27 
 

filósofa oferece uma visão crítica sobre a educação e sua crise na modernidade, 

elementos que podem fornecer uma base importante para repensar e buscar soluções 

para os atuais obstáculos enfrentados no ensino de filosofia no Brasil. No próximo 

capítulo, aprofundaremos as ideias de Arendt, analisando como sua visão sobre a 

educação pode contribuir para a construção de alternativas para os desafios 

contemporâneos nesse campo. 

 

1.1.​A Crise da Educação Contemporânea e o Ensino de Filosofia 

 

Uma referência fundamental para nossa pesquisa é a obra da pensadora judia 

Hannah Arendt. Nesta seção, abordaremos sua reflexão sobre a educação e conceitos 

correlatos ao fenômeno educacional, que nos inspiram a refletir sobre os desafios 

contemporâneos do ensino de filosofia. Embora Arendt não tenha escrito uma obra 

exclusivamente dedicada à educação e seja amplamente reconhecida por suas 

contribuições às discussões sobre política e os regimes totalitários do século XX, suas 

ideias possibilitam pensarmos e refletirmos alternativas aos desafios enfrentados pelos 

docentes de filosofia em sala de aula. Conforme observa Custódio29, em sua obra 

Educação e mundo comum em Hannah Arendt, as reflexões de Arendt sobre a educação 

ultrapassam o campo técnico-pedagógico, propondo uma compreensão profunda da 

relação entre educação e mundo, o que faz dela uma pensadora imprescindível para o 

debate educacional contemporâneo30.  

Nesse sentido, é importante compreender como Hannah Arendt define a 

educação em suas obras. Vale destacar que sua contribuição mais significativa sobre o 

tema encontra-se no livro Entre o Passado e o Futuro31, no ensaio intitulado “A Crise na 

Educação”, no qual argumenta que o processo educativo está profundamente 

relacionado ao conceito de amor mundi, pois envolve a responsabilidade de preservar e 

renovar o mundo que habitamos. Essa perspectiva destaca a importância de transmitir 

um legado cultural e, ao mesmo tempo, possibilitar a transformação necessária para as 

novas gerações32. Ela explica que as crianças, ou "estrangeiros", como as denomina, são 

32CORREIA, Adriano. Educação, natalidade e amor ao mundo em Hannah Arendt. In: 
CARVALHO, José Sérgio Fonseca de; CUSTÓDIO, Crislei de Oliveira (orgs.). Hannah 

31ARENDT, Hannah. Entre o Passado e o Futuro. 7. ed. São Paulo: Ed. Perspectiva, 2011. 
30Ibid., p. 10. 

29CUSTÓDIO, Crislei. Educação e mundo comum em Hannah Arendt: Reflexões e relações 
em face da crise da crise do mundo moderno. São Paulo: s.n., 2011. 

 



 

capazes de iniciar novos eventos, sem os quais a própria conservação do mundo estaria 

comprometida.  

Sobre a educação e Amor mundi, afirma Arendt:  

Parece-me que o conservadorismo, no sentido de conservação, faz 
parte da essência da atividade educacional, cuja tarefa é sempre 
abrigar e proteger alguma coisa – a criança contra o mundo, o mundo 
contra a criança, o novo contra o velho, o velho contra o novo33. 

Nesse contexto, os professores de filosofia não são responsáveis apenas pelo 

desenvolvimento dos estudantes, mas também pela preservação e continuidade do 

mundo, uma vez que a educação envolve a transmissão e a renovação do legado 

cultural. Como afirma Arendt,  “quem educa não assume responsabilidade apenas pelo 

desenvolvimento da criança”, mas também pela própria “continuidade do mundo”34. A 

escola e a educação assumem o papel de espaço intermediário, no qual os “novos” são 

formados e preparados para participar de um mundo que já os precede. A educação, 

para ela, só pode ser compreendida em conjunto com os fenômenos da natalidade e do 

Amor mundi.​  

Ao refletir sobre a educação, Arendt destaca que a natalidade é a essência da 

educação por seu papel de representar a introdução da novidade no mundo humano35. 

Ao abordar o fenômeno da natalidade, afirma: “a essência da educação é a natalidade, o 

fato de que seres nascem para o mundo”36. Esse conceito refere-se ao “lançamento” de 

novos seres no mundo, pois a natalidade está relacionada à condição humana de nascer 

em um mundo previamente estabelecido, antes da chegada do novo ser que nele 

ingressa. Arendt afirma, na obra A condição humana37, que “o novo começo inerente ao 

nascimento pode fazer-se sentir no mundo somente porque o recém-chegado possui a 

capacidade de iniciar algo novo, isto é, de agir”38. 

Na sua reflexão sobre a condição humana ou vida ativa, Arendt argumenta que a 

educação é um meio pelo qual os indivíduos são preparados para exercer sua capacidade 

de ação, contribuindo para a política da sociedade. Assim, este processo não se restringe 

38Ibid.  

37ARENDT, Hannah. A condição Humana. Trad. Roberto Raposo, Revisão Técnica: Adriano 
Correia. 11. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2014.  

36Ibid., p. 223. 
35Ibid., p. 243-244. 
34Ibid., p. 235 

33ARENDT, Hannah. Entre o Passado e o Futuro. 7. ed. São Paulo: Ed. Perspectiva, 2011, p. 
242. 

Arendt: a crise na educação e o mundo moderno. 1. ed. São Paulo: Intermeios, Fapesp, 2017. 
p. 167. 

 



29 
 

à simples transmissão de conhecimentos, mas busca capacitar o indivíduo a participar e 

transformar o mundo ao seu redor, reforçando a ideia de que cada nova geração carrega 

consigo a possibilidade de renovação do espaço público. 

Nesse sentido, há uma aproximação entre educação e política, pois, é por meio 

da educação que os recém-chegados são preparados para exercer sua capacidade de 

ação. Como afirma Arendt, “a ação é a atividade política por excelência, a natalidade, e 

não a mortalidade, pode ser a categoria central do pensamento político, em 

contraposição ao pensamento metafísico”39. 

Essa relação entre educação e política na obra de Arendt é observada pela 

filósofa Elizabeth Young-Bruehl40, em Hannah Arendt: por amor ao mundo, a qual 

destaca que Arendt via a educação como um processo fundamental para a formação de 

indivíduos capazes de participar ativamente na esfera política. Young-Bruehl resume 

essa relação ao afirmar: 

Arendt entende que a educação é um processo pelo qual os indivíduos 
adquirem as habilidades necessárias para se tornarem participantes 
ativos na esfera política. Ela acreditava que a capacidade de agir, 
pensar criticamente e julgar era fundamental para a participação 
significativa na vida pública, e via na educação o meio para 
desenvolver tais habilidades41. 

​Dessa forma, a educação, ao preparar os indivíduos para a ação e participação no 

mundo, está intimamente ligada à ideia de natalidade, que, como Arendt destaca, 

permite tanto a renovação quanto a preservação do mundo comum. Precisamos 

esclarecer o que a pensadora denominou como “mundo comum”. Conforme Vanessa 

Sivers42 declara, em sua tese de doutorado intitulada Amor mundi e educação: reflexões 

sobre o pensamento de Hannah Arendt, o mundo comum não se resume ao ambiente 

natural que nos cerca, mas é um espaço construído pelas atividades humanas, formado e 

sustentado pelo trabalho e pela ação, bem como, a educação é umbilicalmente ligada ao 

mundo comum, por “não apenas preparar as crianças para vida e suas necessidades, mas 

principalmente porque temos que fomentar a possibilidade da participação no mundo 

comum”43. O mundo comum permite a criação de formas de interação e convivência 

43Ibid., p. 20-21. 

42ALMEIDA, Vanessa Sievers de. Amor mundi e educação: reflexões sobre o pensamento de 
Hannah Arendt. Tese (Doutorado) – Faculdade de Educação, Universidade de São Paulo, São 
Paulo, 2009. 

41Ibid., p. 286. 

40YOUNG-BRUEHL, Elizabeth. Hannah Arendt: por amor ao mundo. Rio de Janeiro: 
Relume-Dumará, 1997. 

39ARENDT, Hannah. A condição Humana. Trad. Roberto Raposo, Revisão Técnica: Adriano 
Correia. 11. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2014. p. 10. 

 



 

que transcendem a mera sobrevivência. Como foi possível constatar, para Arendt, a 

natalidade não se refere unicamente ao nascimento biológico, também não se limita ao 

simples ato de vir à luz, mas envolve a capacidade de iniciar algo novo no mundo 

comum, como um processo contínuo de inovação e novidade.  

Como observa Benvenuti44, em Natalidade e amor mundi: sobre a relação entre 

educação e política em Hannah Arendt, essa ideia abrange a “dupla dimensão do 

nascimento humano”, que não apenas gera um novo ser, mas também o insere em um 

ambiente rico em interações e significados humanos45. Segundo Arendt, chegamos ao 

mundo como estrangeiros, permanecendo essencialmente estranhos até que decidamos 

agir ou sejamos ensinados a agir. Entramos em um mundo que nos precede e que, 

possivelmente, continuará a existir mesmo após nossa partida46. Sobre a novidade e a 

natalidade afirma Arendt,  

O fato de que o mundo sempre tenha estado habitado desde o início da 
humanidade significa que sempre houve seres humanos. Mas a 
aparição de novas coisas na Terra pode, na verdade, sempre ser 
compreendida como um segundo início, um começo de algo novo, que 
não é nem necessariamente previsível nem derivado de algo passado47. 

Neste trecho, Arendt destaca que cada novo ser que chega ao mundo não é 

simplesmente uma repetição do que já existiu, mas carrega consigo a capacidade de 

iniciar algo verdadeiramente novo e inesperado. Para Arendt, o mundo está 

continuamente exposto à novidade e à instabilidade provocadas pela ação dos 

recém-chegados. Assumir a responsabilidade pelo mundo, aquilo que a filósofa 

denomina amor mundi, é fundamental para garantir a perpetuação dessa novidade e da 

própria pluralidade existente nele, pois “ninguém jamais é igual a qualquer outro que 

viveu, vive ou viverá”48. Sobre a relação educação e responsabilidade,  

Em todo caso, todavia, o educador está aqui em relação ao jovem 
como representante de um mundo pelo qual deve assumir a 
responsabilidade, embora não o tenha feito e ainda que secreta ou 
abertamente possa querer que ele fosse diferente do que é. A 
responsabilidade não é imposta arbitrariamente aos educadores; ela 
está implícita no fato que os jovens são introduzidos por adultos em 
mundo em contínua mudança49. 

49Ibid., p. 239. 
48Ibid., p. 10-11. 
47Ibid., p. 247. 

46ARENDT, Hannah. A condição Humana. Trad. Roberto Raposo, Revisão Técnica: Adriano 
Correia. 11. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2014, p. 09-10. 

45Ibid., p. 59. 

44Benvenuti, E. Natalidade e amor mundi: sobre a relação entre educação e política em 
Hannah Arendt, 2010. p. 58. 

 



31 
 

Diante do exposto, o amor mundi é usado por Arendt para representar a relação 

de responsabilidade do ser humano com o mundo comum. Esse conceito significa 

contribuir para que o conjunto de instituições políticas e leis que nos foi legado não seja 

continuamente transformado ou destruído ao sabor das circunstâncias e dos interesses 

privados, mas sim por meio da construção da responsabilidade coletiva pela sua 

preservação - algo possível apenas por meio da educação. 

​ O amor mundi é um conceito que gera possíveis reflexões que ajudam a pensar 

o ensino de filosofia, pois implica refletir sobre a relação do indivíduo com o mundo em 

que está inserido, sua responsabilidade e cuidado por ele, e, principalmente, como 

ensinar a amá-lo. A partir da leitura de Arendt, o docente de filosofia tem oportunidade 

de pensar se a filosofia na sala de aula deve se limitar a apresentar conceitos e teorias ou 

se pode, também, formar uma consciência ética nos alunos, capacitando-os a se 

relacionar com o mundo de maneira responsável e transformadora. Seguindo este 

pensamento, o professor e professora de filosofia tem a possibilidade de se guiar pela 

ótica que educar deve envolver não apenas o preparo para a vida em sociedade, mas 

também a conservação e a renovação contínua da sociedade e herança cultural na qual 

vivemos, só sendo possível através da construção de um pensamento ético e coletivo de 

responsabilidade pelo mundo50. 

​ Arendt, ao revisitar sua tese de doutorado para traduzi-la para o inglês, percebeu 

que o conceito de amor mundi já estava presente em sua interpretação de Agostinho51, 

essa noção revela a preocupação de Arendt com a responsabilidade humana pela 

preservação do mundo comum, elemento central em suas reflexões posteriores sobre 

política. A teórica destaca a importância desse conceito na esfera política, 

argumentando que, por meio dele, conferimos significado à presença humana no 

mundo. Assim como, levanta a possibilidade de nós, seres humanos, nos tornamos 

amantes deste mundo: 

O homem faz o mundo e torna a si mesmo uma parte do mundo [e] o 
que advém por nossa vontade é conduzido pelo amor do mundo 
(dilectio mundi), que torna o mundo, a fabrica Dei, a pátria natural do 
homem. A própria vida humana, acomodando-se na criação 

51YOUNG-BRUEHL, Elizabeth. Hannah Arendt: por amor ao mundo. Rio de Janeiro: Ed. 
Relume-Dumará, 1997, p. 71. 

50CUSTÓDIO, Crislei. Educação e mundo comum em Hannah Arendt: Reflexões e relações 
em face da crise da crise do mundo moderno. São Paulo: s.n., 2011, p. 13. 

 



 

pré-existente na qual ele nasceu, torna a criação [fabrica Dei], por 
esse meio, o mundo [mundus]52. 

Seguindo a ideia explanada no trecho acima, percebemos a importância de 

despertar esse sentimento no ser humano para que seja possível a convivência conjunta 

no mundo comum - um mundo no qual partilhamos nossa herança cultural e o 

artificialismo humano. Hannah Arendt se refere ao amor mundi como uma forma de 

perpetuação da vida e continuidade do existir, considerando que o mundo subsiste à 

vida humana e, portanto, precisa ser renovado por meio da transmissão das experiências 

do passado à nova geração. Sobre esse sentimento de querer preservar, diz Correia:  

Hannah Arendt sustenta que o mundo só se torna um lugar habitável e 
a convivência suportável e desejável se assumirmos, por amor ou 
gratidão, a responsabilidade por ele, e se interagirmos com nossos 
pares por amizade e respeito. Sem isso, o mundo se transforma em um 
deserto, como ela conclui em "As Origens do Totalitarismo"53.  

Nesse cenário, Arendt transforma a noção de amor mundi em uma 

responsabilidade política abrangente, que envolve não apenas o que já ocorreu, mas 

também o que está em jogo no presente e as possibilidades futuras para o mundo, pois 

enquanto educadores “estamos sempre educando para um mundo ou já está fora dos 

eixos ou para aí caminha”54. Sua vivência como judia perseguida, apátrida e 

sobrevivente de diversas adversidades contribuiu para uma perspectiva resiliente e 

proativa. Essa trajetória a levou a valorizar a importância de pensar e agir em prol da 

vida e da justiça, reconhecendo que a responsabilidade coletiva é essencial para a 

continuidade da humanidade. 

Outra importante contribuição de Arendt, que nos ajuda a pensar o ensino de 

filosofia, é sua profunda reflexão sobre a crise da educação nos anos 1960. Embora o 

contexto daquela época seja marcadamente diferente dos dias atuais, ele ainda exerce 

forte influência como diagnóstico dos desafios enfrentados pelos professores de 

filosofia em sala de aula. Por isso, é necessário discutir como ela identifica essa crise e 

suas principais características. No ensaio A Crise da Educação, Arendt argumenta que a 

crise educacional não é apenas uma crise localizada, mas sim uma expressão da crise 

54ARENDT, Hannah. Entre o Passado e o Futuro. 7. ed. São Paulo: Ed. Perspectiva, 2011, p. 
243. 

53CORREIA, Adriano. Natalidade e amor mundi: sobre a relação entre educação e política em 
Hannah Arendt. Educação e Pesquisa, São Paulo, v.36, n.3, 2010, p. 819. 

52ARENDT, Hannah. O Conceito de amor em Santo Agostinho. Lisboa: Instituto Piaget, 1996, 
p. 43. 

 



33 
 

mais ampla da educação contemporânea55. Ela enfatiza que essa crise reflete não apenas 

um mal-estar trivial que possa ser ignorado, mas também evidencia a necessidade 

urgente de repensar as bases da educação de uma forma mais profunda.  

Neste sentido, Arendt investiga a crise educacional como um indicador 

significativo da instabilidade generalizada que permeia a sociedade contemporânea. 

Para ela, essa crise vai além das instituições de ensino; pois é um reflexo da 

desintegração de valores fundamentais. Os problemas que enfrentamos são marcados 

por um contexto histórico complexo e as diversas metodologias pedagógicas que 

surgiram na tentativa de contorná-los, ora ajudam, ora contribuem para o seu 

aprofundamento, como Arendt aponta em sua análise do pragmatismo educacional56. 

Dois fatores importantes destacados em sua reflexão são, sem dúvida, a ausência de 

autoridade na educação contemporânea e a predominância do pensamento utilitarista em 

um espaço que deveria valorizar a formação ética e crítica dos novos indivíduos que 

chegam ao mundo. 

Arendt observa que, ao se afastarem dos princípios do passado, os indivíduos se 

deparam com um vácuo ético e de conhecimento, onde as referências para julgamento e 

aprendizado se tornam nebulosas, sendo característico de toda crise destruir “uma parte 

do mundo, alguma coisa comum a todos nós. A falência do bom senso aponta, como 

uma vara mágica o lugar que ocorre esse desmoronamento”57. Ela defende que a 

educação não se resume a métodos de ensino, mas é uma prática essencial relacionada à 

natalidade - ao contínuo surgimento de novas gerações, cada uma com o potencial de 

introduzir mudanças e inovações no mundo58. 

Nesse viés, a responsabilidade pela crise, seus desafios e dilemas não é 

exclusiva dos pais e educadores, o fenômeno, diz respeito a todos, dada a importância 

crucial da educação na sociedade. Através da educação, cada comunidade introduz as 

novas gerações em seu modo único de existência, configurando um processo 

fundamental para a continuidade cultural e social, é uma das atividades elementares da 

condição humana59. Arendt observa que as instituições educacionais não estão imunes 

aos efeitos dessa crise, pois se veem cada vez mais desafiadas a fornecer uma orientação 

59Ibid., p. 234. 
58Ibid., p. 223. 
57Ibid., p. 227. 
56Ibid., p. 226-227. 

55ARENDT, Hannah. Entre o Passado e o Futuro. 7. ed. São Paulo: Ed. Perspectiva, 2011,p. 
221. 

 



 

moral e intelectual coerente em um mundo que valoriza cada vez mais o pragmatismo e 

a utilidade imediata60. Como diz Arendt: 

O problema da educação do mundo moderno está no fato de, por sua 
natureza, não poder esta abrir mão nem da autoridade, nem da tradição 
e, apesar disso, ser obrigada a caminhar em mundo que não é 
estruturado nem pela autoridade nem tão pouco mantido coeso pela 
tradição61. 

No contexto das escolas observadas por Arendt, predomina o Pragmatismo, de 

John Dewey, uma abordagem educacional que promovia uma relação centrada no aluno, 

mas que, ao mesmo tempo, retirava a autoridade do professor como facilitador do 

processo de ensino. Isso limita sua participação ativa na construção do aprendizado, 

comprometendo a interação dinâmica e o papel essencial do educador no 

desenvolvimento dos alunos. Segundo Arendt, essa corrente “consiste em substituir, na 

medida do possível, o aprendizado pelo fazer”62. Ela argumenta que essa corrente 

priorizou o "fazer" tecnicista - distinto da Práxis presente na condição humana - em 

detrimento da formação crítica do aluno, substituindo o aprendizado livre e espontâneo 

por uma abordagem metódica e instrumental. A filósofa aponta que esse pressuposto 

consiste num constante desenvolvimento de habilidades em oposição ao aprendizado do 

conteúdo, e a substituição do trabalho escolar por práticas educativas lúdicas ou pelas 

brincadeiras, e que, certamente, a maior parte dos educadores conhecem sob a máxima 

do “aprender brincando” ou “aprender fazendo”, ou ainda, “a criança constrói o seu 

próprio conhecimento”, substituindo os conhecimentos que, para ela, são requisitos para 

a integração das crianças neste mundo63. 

De acordo com o filósofo francês Renault, em O fim da autoridade, Arendt ao 

denunciar a crise da educação e seu nascimento muito contribuiu para às reflexões sobre 

esse tema ao apontar para o que se desenhava no horizonte educacional: um modelo 

fortemente influenciado por um conhecimento tecnicista, com a tendência de substituir 

o professor por um “especialista” focado exclusivamente no método64. Além disso, 

Arendt critica como essas correntes propunham a “emancipação” das crianças, as quais, 

sugerem que elas poderiam se libertar do preparo necessário dos pais e até mesmo da 

64RENAULT, A. O fim da autoridade. Lisboa, Instituto Piaget, 2004. p. 113.  

63ARENDT, Hannah. Entre o Passado e o Futuro. 7. ed. São Paulo: Ed. Perspectiva, 2011, p. 
232. 

62Ibid. 
61Ibid., p. 222. 

60ARENDT, Hannah. Entre o Passado e o Futuro. 7. ed. São Paulo: Ed. Perspectiva, 2011, p. 
229 

 



35 
 

própria escola. Renault destaca a importância dessa reflexão de Arendt, pois ela revela 

como esse movimento educacional ameaçava desvirtuar o verdadeiro propósito da 

educação, que deveria ser a formação crítica e autônoma do indivíduo, e não uma mera 

adaptação às exigências técnicas e sociais65. 

Em um ponto de vista oposto, Hannah Arendt defende que a educação vai além 

da mera transmissão de informações e habilidades práticas; ela deve, antes, promover o 

pensamento crítico e a autonomia intelectual. Esse enfoque pragmático, presente em 

diversas correntes pedagógicas, é refutado e criticado por Arendt. Para a filósofa, o 

verdadeiro propósito da educação é construir, de forma conjunta, um pensamento amor 

mundi, que possibilite os indivíduos a se engajarem ativamente na vida pública e a lidar 

com as complexidades éticas e políticas do seu contexto, sendo uma postura - não um 

pensamento puro em si. Nesse sentido, a crise educacional não se resume a problemas 

de infraestrutura ou eficácia pedagógica, como muitas vezes costumamos apontar ao 

refletirmos sobre os desafios do ensino de filosofia66. Em vez de preparar os alunos para 

se tornarem meros executores de tarefas, a educação deve formá-los para questionar, 

debater e moldar o futuro, reforçando assim a coesão social e a justiça.  

De acordo com Arendt, a educação deve ser vista como um convite à ao 

pertencimento neste mundo humano, ajudando os recém-chegados a se sentirem parte 

deste mundo compartilhado. Essa visão vai além da simples transmissão de 

conhecimento; ela implica a formação de cidadãos ativos e engajados, capacitados para 

contribuir com a vida política e social. Assim, a abordagem educacional proposta por 

Arendt visa promover uma comunidade mais inclusiva, onde cada indivíduo é 

valorizado e incentivado a participar ativamente, reforçando a responsabilidade coletiva 

e a solidariedade entre os membros da sociedade67. Sobre a introdução dos 

recém-chegados ao mundo, diz ela:  

A educação está entre as atividades mais elementares e necessárias a 
sociedade humana, que jamais permanece tal qual é, porém se renova 
continuamente através do nascimento, da vinda de novos seres 
humanos. Esses recém chegados não se acham acabados, mas em 
estado de vir a ser68. 

Essa visão vai além da simples transmissão de conhecimento; ela implica a 

68Ibid., p. 234. 
67Ibid., p. 232. 

66ARENDT, Hannah. Entre o Passado e o Futuro. 7. ed. São Paulo: Ed. Perspectiva, 2011, p. 
234. 

65RENAULT, A. O fim da autoridade. Lisboa, Instituto Piaget, 2004, p. 114 

 



 

formação de cidadãos ativos e engajados, capacitados para contribuir com a vida 

política e social. Assim, a abordagem educacional proposta por Arendt visa promover 

uma comunidade mais inclusiva, onde cada indivíduo é valorizado e incentivado a 

participar ativamente, reforçando a responsabilidade coletiva e a solidariedade entre os 

membros da sociedade69.  

Essa reflexão é particularmente relevante para nossa pesquisa, pois ressoa com a 

atual situação do ensino de filosofia no Brasil, que não se limita a questões de 

infraestrutura, mas também enfrenta limitações na oferta de ensino. Na atualidade, as 

aulas de filosofia passaram a ser oferecidas como “complementos de grade”, com o 

objetivo de transmitir conteúdos necessários para que os alunos ingressem no mercado 

de trabalho. O fim da obrigatoriedade da disciplina só tem reforçado ainda mais a falta 

de cuidado com a formação do ethos das crianças e adolescentes, priorizando conteúdos 

voltados ao ensino técnico e, consequentemente, ao “fazer”. A filósofa identifica isso 

como uma preocupação crucial, devido ao desaparecimento da especificidade de cada 

disciplina incluindo a filosofia, reforçando o que diz sobre o educador em meio à crise: 

“o professor não precisa conhecer sua própria disciplina”70. Isto evidencia não somente 

a negligência quanto à formação do professor, bem como, com o ensino ofertado aos 

mais jovens.  

Arendt observa que uma característica do modo como o professor é concebido 

na educação moderna é a redução de seu papel a um simples aplicador de metodologias, 

um transmissor de conhecimentos especializados que devem ser aplicados de forma 

técnica em sala de aula. Esse modelo enfoca a técnica e a eficiência, muitas vezes 

desconsiderando a importância do ensino como um processo de formação crítica e 

reflexiva, em que o educador deve ser um guia para o desenvolvimento autônomo e 

intelectual dos alunos71. 

Essa perspectiva nos permite identificar problemas estruturais na educação atual, 

como a situação do docente de filosofia, seja com a diminuição da autoridade deste em 

sala de aula ou com um currículo educacional utilitarista. Sobre isso, diz Arendt, “a 

perda da autoridade não se restringe a uma falha nas instituições; ela afeta as próprias 

fundações do mundo que deixamos para as gerações futuras”72, o fato de não ser 

72Ibid., p. 238. 
71Ibid., p. 234 
70Ibid. 

69ARENDT, Hannah. Entre o Passado e o Futuro. 7. ed. São Paulo: Ed. Perspectiva, 2011, p. 
232. 

 



37 
 

ensinado às novas gerações o valor da tradição fragilizou a autoridade do professor. 

Essa reflexão nos leva a reconsiderar o papel do educador não apenas como transmissor 

de conhecimento, mas também como guardião dos legados culturais e valores que 

sustentam a convivência humana. Isto é, o docente possui a responsabilidade de 

apresentar um mundo pelo qual as crianças devem um dia assumir a responsabilidade de 

cuidar e preservar73. Sobre o papel da autoridade docente,  

Embora certa qualificação seja indispensável para autoridade, a 
qualificação por maior que seja, nunca engendra por si só autoridade. 
A qualificação do professor consiste em conhecer o mundo e ser capaz 
de instruir os outros acerca deste, porém sua autoridade se assenta na 
responsabilidade que ele assume por este mundo74. 

 
Neste sentido, o verdadeiro propósito do educador é ser um representante de 

todos os outros adultos e responsável por engajar jovens e crianças com o rico legado 

das conquistas humanas, capacitando-os a interpretar e manifestar o potencial singular 

que cada um possui. Assim, ao familiarizar-se com esse patrimônio cultural, os alunos 

não apenas se tornam herdeiros do passado, mas também agentes ativos na construção 

de um futuro mais significativo. 

De acordo com Arendt, o professor desempenha uma dupla função na educação. 

Em primeiro lugar, sua autoridade é derivada de sua formação e qualificação, por 

exemplo, a preparação e a pesquisa de um docente capacitado para ensinar filosofia. Em 

segundo lugar, ele é visto como um representante do mundo para as gerações mais 

jovens. Para Arendt, o maior equívoco das correntes educacionais contemporâneas foi a 

crença de que as crianças seriam oprimidas pela autoridade dos adultos, sendo, portanto, 

livres para escolher por si mesmas, sem a mediação necessária da experiência e do saber 

transmitido pelas gerações anteriores75. 

A filósofa judia argumenta que os adultos se isentaram da responsabilidade pelo 

mundo, o que representa uma das maiores ameaças dessa crise educacional. Junto a 

isso, acredita que, ao se afastarem de sua função de transmissão de valores e saberes, os 

adultos deixam as crianças sem o exemplo e o incentivo necessário para aprenderem o 

amor mundi. Consequentemente, as crianças são privadas da orientação necessária para 

se relacionarem de maneira plena com o mundo e com as gerações que o precederam76. 

76Ibid. 
75Ibid. 
74Ibid.,p. 239 

73ARENDT, Hannah. Entre o Passado e o Futuro. 7. ed. São Paulo: Ed. Perspectiva, 2011, p. 
239. 

 



 

Sobre as crianças se autogovernarem, afirmou: 

Assim ao emancipar-se da autoridade dos adultos, a criança não foi 
libertada, e sim sujeita a uma autoridade muito mais terrível e 
verdadeiramente tirânica, que é a tirania da maioria. Em todo caso, o 
resultado foi serem as crianças, por assim dizer, banidas do mundo dos 
adultos. São elas jogadas a si mesmas, ou entregues à tirania de seu 
próprio grupo, contra o qual, por sua superioridade numérica, elas não 
podem se rebelar, contra o qual, por serem crianças, não podem 
argumentar, e do qual não podem escapar para nenhum outro mundo 
por lhes ter sido barrado o mundo dos adultos77. 

A emancipação das crianças no contexto do mundo público compromete as 

condições essenciais para seu desenvolvimento adequado. O mesmo ocorre quando se 

tenta construir um universo exclusivamente voltado para o mundo infantil. Esta é uma 

característica da educação moderna, que não nasce da própria essência educativa, mas 

está profundamente ligada à dinâmica do mundo moderno, especialmente na relação 

entre a vida privada e o mundo público78. Para Arendt, a emancipação das crianças no 

cenário público impede que elas desfrutem das condições necessárias para seu 

desenvolvimento pleno como seres em formação. A crise da autoridade se conecta 

diretamente a essa questão, pois observamos como, na formação dos educadores, há 

uma tendência a abandonar as crianças e jovens à sua própria sorte, permitindo que 

escolham livremente seu caminho educativo - um fenômeno que também está presente 

na nova BNCC, o qual será discutido em detalhes no próximo tópico. O professor de 

filosofia, por exemplo, perde sua autoridade enquanto especialista, alguém com domínio 

sobre uma área do conhecimento. Consequentemente, as crianças deixam de ter acesso 

aos conteúdos dessa disciplina, os quais poderiam estimular o debate e a reflexão crítica 

sobre a necessidade de pensar o mundo como um espaço que devemos preservar. Pois, 

como Arendt afirma, educamos “para preservar o mundo de seus criadores e habitantes, 

e ele deve ser, continuamente, posto em ordem”79, isto é, a educação é um processo 

fundamental para a manutenção e renovação da sociedade. Assim, o objetivo da 

educação não é apenas transmitir conhecimentos, mas também garantir que as novas 

gerações compreendam e assumam as responsabilidades do mundo criado por seus 

antecessores. 

Hannah Arendt coloca a educação como um tema relevante para se pensar a 

condição humana, pois assume um papel essencial ao integrar novos membros na 

79Ibid., p. 234. 
78Ibid. 

77ARENDT, Hannah. Entre o Passado e o Futuro. 7. ed. São Paulo: Ed. Perspectiva, 2011, p. 
230-231. 

 



39 
 

sociedade, familiarizando-os com nossas tradições, valores e saberes. O educador 

carrega uma responsabilidade dupla: por um lado, ele é responsável pelo mundo, 

atuando como seu representante para a criança; por outro, tem o papel de introduzi-la 

progressivamente em um mundo que está em constante transformação. Essa dualidade 

se reflete também no trabalho do professor de filosofia, que leva para a sala de aula 

conteúdos fundamentais para o desenvolvimento do pensamento crítico e promove a 

construção da singularidade do pensamento de cada aluno80. 

O educador, nesse contexto, atua como um facilitador que conecta os alunos a 

esse vasto legado cultural. No caso do ensino de Filosofia, esse propósito educacional 

assume um papel diferencial, sem desconsiderar a contribuição importante de outros 

campos do saber. A disciplina oferece ferramentas essenciais para que os alunos 

desenvolvam o pensamento crítico, especialmente por meio de discussões sobre ética, 

política e outros temas fundamentais. Em vez de se limitar à simples memorização de 

conceitos, o ensino de Filosofia incentiva os estudantes a discutir e refletir sobre essas 

ideias, relacionando-as com suas próprias experiências e vivenciando os problemas 

filosóficos de forma prática e aprofundada. Isso permite que a Filosofia se torne não 

apenas uma disciplina teórica, mas uma vivência transformadora, que capacita os alunos 

a questionar, analisar e compreender o mundo ao seu redor. Nesse viés, esta disciplina 

se transforma em um espaço de reflexão ativa, onde os alunos são incentivados a 

questionar e a entender o mundo de maneira mais profunda e significativa, até mesmo 

levá-los a refletir sobre o amor mundi.  

A educação possui uma responsabilidade fundamental, que se manifesta na 

forma de autoridade, a qual, pela sua ausência, compromete não apenas o trabalho do 

educador, mas também a própria formação do aluno. Nesse sentido, Arendt alerta os 

futuros professores: “Qualquer que seja nossa atitude pessoal face a este problema, é 

óbvio que, na vida pública e política, a autoridade ou não representa mais nada [...], ou, 

no máximo, desempenha um papel altamente contestado”81. Esse diagnóstico contribui 

para nossa pesquisa ao nos fazer refletir sobre o papel do professor de Filosofia, 

especialmente no contexto do fim da autoridade docente e das reformas educacionais 

recentes, que colocam em questão a sua formação. Como Arendt afirma, “a qualificação 

do professor consiste em conhecer o mundo e ser capaz de instruir os outros acerca 

81Ibid.,p. 240. 

80ARENDT, Hannah. Entre o Passado e o Futuro. 7. ed. São Paulo: Ed. Perspectiva, 2011, p. 
242. 

 



 

deste”82, uma formação que é comprometida quando o sistema educacional prioriza uma 

preparação voltada para o mercado, fazendo com que conteúdos originalmente pensados 

para a formação integral dos alunos passem a ter uma finalidade mercadológica. 

Esse fenômeno de transformação no papel do educador e nas políticas 

educacionais levanta questões significativas sobre os efeitos das reformas no ensino e 

na filosofia, que anteriormente tinham como propósito formar cidadãos críticos e não 

apenas preparar para o mercado de trabalho. A perda da autoridade docente e a 

mercantilização da educação são aspectos que demandam uma reflexão profunda sobre 

o futuro da prática educacional e sua relevância no desenvolvimento de indivíduos 

capazes de pensar criticamente sobre o mundo. 

Sendo assim, compreender as reflexões de Arendt sobre as atuais crises da 

educação no mundo moderno nos ajudam a abordar os desafios do ensino de filosofia e 

a crise na educação no contexto brasileiro. A partir de sua perspectiva, podemos 

perceber que a educação deve ser um espaço de liberdade, onde o pensamento crítico e a 

diversidade de ideias são cultivados, promovendo não apenas o desenvolvimento 

pessoal dos alunos, mas também a capacidade de engajamento e responsabilidade pelo 

mundo do qual somos habitantes e responsáveis por sua existência.  

Nesse contexto, é pertinente refletir sobre os desafios contemporâneos que se 

apresentam na educação, especialmente quando analisamos as diretrizes da Base 

Nacional Comum Curricular (BNCC), que impactam diretamente o ensino de Filosofia 

nas escolas brasileiras. O capítulo seguinte abordará como a implementação da BNCC 

tem influenciado a abordagem filosófica no currículo escolar e os desafios que surgem 

desse processo. As reflexões de Arendt, especialmente sua crítica ao tecnicismo e à 

perda da autonomia na educação, se mostram extremamente relevantes para identificar 

problemas semelhantes aos que ela já apontava na década de 1960, quando denunciava a 

substituição da formação crítica por uma educação voltada para a mera aplicação de 

métodos e conhecimentos especializados. Assim, as questões de autoridade e liberdade 

no ensino, tão caras a Arendt, continuam sendo fundamentais para compreender as 

transformações e limitações que a BNCC impõe ao ensino da Filosofia nos dias atuais. 

 

1.2.​A Base Nacional Comum Curricular e o Ensino de Filosofia no Brasil 

 

82ARENDT, Hannah. Entre o Passado e o Futuro. 7. ed. São Paulo: Ed. Perspectiva, 2011. 

 



41 
 

No contexto educacional contemporâneo, o ensino médio tem sido alvo de 

reformas que alteraram significativamente a estrutura de disciplinas como Filosofia e 

Sociologia. A Base Nacional Comum Curricular (BNCC) é o ponto central de muitas 

das minhas inquietações e desafios de pesquisa, pois, com sua implementação, essas 

disciplinas tornaram-se optativas ou passaram a ser direcionadas prioritariamente para 

atender às demandas do mercado de trabalho. Essa mudança reflete uma tendência 

característica de uma educação orientada por princípios neoliberais, seja por retirar a 

disciplina das salas de aula, seja por redirecionar seus conteúdos para uma formação 

utilitarista, pautada por uma visão de mundo mercadológica. Essa abordagem se afasta 

do propósito de oferecer uma educação voltada à construção de um pensamento crítico e 

reflexivo, que consideramos ser a principal razão para a inclusão da Filosofia no 

currículo do ensino médio. Por isso, essa realidade se torna um ponto central de reflexão 

em nossa pesquisa e influencia diretamente o desenvolvimento de nossa intervenção, 

visto que, traduz o cenário enfrentado pelos professores e professoras de Filosofia no 

cotidiano escolar após a efetivação dessa reforma. 

Vale ressaltar que, ao analisarmos a história do ensino de Filosofia no Brasil, 

constatamos que ele sempre manteve uma relação tensa com o poder. Para Franklin 

Leopoldo e Silva, no livro: A Filosofia e Seu Ensino,83a filosofia sempre foi vista como 

um problema e, frequentemente, considerada indesejável por governos. A disciplina 

permaneceu mais tempo excluída dos currículos escolares do que efetivamente 

integrada a eles. Sua inserção na grade curricular das escolas públicas ocorreu apenas na 

década de 1950, durante o segundo governo de Getúlio Vargas, em um contexto em que 

a maioria da população não tinha acesso à educação formal. Consequentemente, a 

Filosofia tornou-se um privilégio restrito às elites e às classes médias.  

Entre 1964 e 1985, vivemos os tempos sombrios da ditadura civil-militar e a 

ausência da filosofia no currículo escolar. Sendo a Filosofia um modo de vida ou uma 

área de conhecimento - conforme se prefira definir - que se preocupa com a criticidade 

do indivíduo, tornou-se evidente que não poderia ser aceita na grade curricular de um 

regime autocrático e censurador. Por essa razão, a disciplina foi retirada da base 

curricular e substituída por matérias de caráter decorativo e acrítico.84 

Com a redemocratização, observamos avanços importantes em termos de 

direitos e acesso à educação. No entanto, a Filosofia não foi contemplada pela Lei de 

84Ibid., p. 65-66 

83 SILVA, Franklin Leopoldo e. A Filosofia e Seu Ensino. São Paulo: Editora Ática, 1989. 

 



 

Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB) de 1996, permanecendo como uma 

disciplina opcional a critério dos governos estaduais e municipais.85 Sabemos que, 

historicamente, o incentivo ao pensamento crítico nunca foi prioridade para muitos. 

Somente em 2008 que a Filosofia, juntamente com a Sociologia, voltou a ser obrigatória 

na grade curricular do ensino médio.86 

Dessa forma, compartilhamos do pensamento do filósofo Silvio Gallo, em 

Metodologia do ensino de filosofia: uma didática para o ensino médio, que explana 

como o ato ou a arte de ensinar Filosofia é, em si, um ato de resistência contra a mera 

opinião e contra a estabilização de tudo o que tomamos como verdades indiscutíveis87. 

A reflexão de Silvio Gallo é especialmente relevante para compreender os desafios 

atuais impostos pela nova Base Nacional Comum Curricular (BNCC) e para embasar 

nossa pesquisa. Ao analisar as condições do ensino de Filosofia e buscar possíveis 

alternativas, procuramos resistir aos obstáculos que identificamos como prejudiciais à 

sua efetivação. Como foi demonstrado, o ensino de Filosofia é, em sua essência, uma 

forma de resistência e de busca por alternativas frente às adversidades impostas.  

Frequentemente considerada dispensável, passados pouco mais de dez anos 

desde a imposição da obrigatoriedade do ensino de filosofia no ensino médio pela Lei nº 

11.684/2008, essa exigência foi revogada pela reforma estabelecida pela Lei nº 

13.415/2017, que, embora ainda em vigor, permanece “suspensa”. Essa mudança gera 

um clima de incerteza e levanta uma séria preocupação em relação ao que Alves88, em O 

Ensino de Filosofia na educação escolar brasileira: conquistas e novos desafios, 

apontou como “educação de qualidade acessível a todos”, especialmente no que tange 

ao ensino de filosofia, visto que entendemos essa disciplina como um direito essencial 

para uma educação humana e integral. Com a retirada da filosofia do rol de disciplinas 

obrigatórias, a legislação atual se limita a indicar que a Base Nacional Comum 

Curricular (BNCC) incluirá, de forma obrigatória, atividades e estudos filosóficos, sem 

garantir sua presença como componente curricular obrigatório. 

88ALVES, Dalton José. O Ensino de Filosofia na educação escolar brasileira: conquistas e 
novos desafios. In: TRENTIN, Renê; GOTO, Roberto. (Org.) A filosofia e seu ensino. São 
Paulo, SP: Ed. Loyola, 2009. 

87GALLO, Sílvio. Metodologia do ensino de filosofia: Uma didática para o ensino médio. 
Campinas, SP: Papirus, 2012, p. 25. 

86SOUZA, S. M. R. Por que Filosofia? — uma abordagem histórico-didática do ensino de 
Filosofia no 2º grau. (Tese de doutorado). São Paulo: FEUSP, 1992. p. 96 

85SILVA, Franklin Leopoldo e. A Filosofia e Seu Ensino. São Paulo: Editora Ática, 1989, p. 
78. 

 



43 
 

Em confluência com o que está sendo discutido, segundo Villar89, a inserção de 

um viés utilitarista na educação, evidenciada pelas recentes reformas educacionais no 

Brasil, subverte o propósito de uma formação integral ao enfatizar competências 

exclusivamente instrumentais e voltadas para o mercado de trabalho, em detrimento da 

formação de indivíduos aptos a participar ativamente da vida pública. Esse cenário é 

agravado pela implementação do Novo Ensino Médio, que tem deixado em segundo 

plano o desenvolvimento humano, crítico e reflexivo.A Resolução CNE/CEB nº 3/2018, 

em seu artigo 11, parágrafo 5º, estabelece que os estudos e práticas devem ser abordados 

de maneira contextualizada e interdisciplinar, podendo ser desenvolvidos por meio de 

projetos, oficinas, laboratórios e outras abordagens pedagógicas que superem o ensino 

fragmentado em disciplinas.90 Isso significa que não é necessário organizar o conteúdo 

de forma disciplinar convencional. No entanto, como observa Alves91, “a ideia de tornar 

o currículo transversal é atraente e idealista, mas carece de condições práticas para ser 

efetivamente implementada”.  

O Novo Ensino Médio, juntamente com a BNCC, representa uma das reformas 

educacionais mais significativas desde a redemocratização de 1985. Contudo, esse 

processo foi marcado por uma forte característica antidemocrática, pois interrompeu um 

diálogo construtivo que vinha sendo realizado de forma aberta com a sociedade. A 

maneira como a reforma foi implementada pelo governo que assumiu após o 

impeachment da presidente Dilma Rousseff, em 2016, configurou-se como “um ato 

espúrio diante de um processo que havia se iniciado com o ProEMI e estava sendo 

concretizado na segunda versão da BNCC, e até mesmo no Projeto de Lei nº 

6840/2013”92. 

Nesse contexto, o ensino de Filosofia tem sido uma das áreas mais afetadas pela 

BNCC, perdendo espaço para disciplinas como Empreendedorismo e Projeto de Vida. 

Essas matérias estão amplamente voltadas para a formação profissional dos alunos, 

deixando em segundo plano aspectos fundamentais, como a compreensão do mundo, a 

92NASCIMENTO, Christian Lindberg Lopes do. A presença da Filosofia no Ensino Médio. 1. 
ed. Maceió: Editora Café com Sociologia, 2023, p. 41.  

91ALVES, Dalton José. O Ensino de Filosofia na educação escolar brasileira: conquistas e 
novos desafios. In: TRENTIN, Renê; GOTO, Roberto. (Org.) A filosofia e seu ensino. São 
Paulo, SP: Ed. Loyola, 2009, p. 41. 

90BRASIL. Resolução CEB nº 3, de 21 de novembro de 2018. Atualiza as Diretrizes 
Curriculares Nacionais para o ensino médio. Brasília, MEC/CNE, 2018a. 

89VILLAR, J. L. M. O utilitarismo e a educação profissional no Brasil por uma abordagem 
filosófica da história da educação profissional. Revista Sul-Americana de Filosofia e 
Educação (RESAFE), [S. l.], n. 19, p. 120–134, 2013. 

 



 

reflexão crítica e o desenvolvimento de competências essenciais proporcionadas pelo 

ensino filosófico. Essa abordagem utilitarista da educação ignora a importância da 

Filosofia para o desenvolvimento integral do ser humano. Como recurso metodológico, 

destacamos alguns trechos da BNCC que fazem alusão ao utilitarismo mencionado, 

evidenciando a associação entre educação e mercado de trabalho. Essa perspectiva 

sugere que o objetivo da escola é, essencialmente, formar mão de obra para atender às 

necessidades do mercado em detrimento de uma formação integral e crítica dos alunos. 

Essas características se destacam ao analisarmos o que a BNCC aponta sobre o ensino 

de Filosofia: 

No Ensino Médio, com a incorporação da Filosofia e da Sociologia, a 
área de Ciências Humanas e Sociais Aplicadas propõe o 
aprofundamento e a ampliação da base conceitual e dos modos de 
construção da argumentação e sistematização do raciocínio, 
operacionalizados com base em procedimentos analíticos e 
interpretativos93. 

A BNCC da área de Ciências Humanas e Sociais Aplicadas – 
integrada por Filosofia, Geografia, História e Sociologia – propõe a 
ampliação e o aprofundamento das aprendizagens essenciais 
desenvolvidas no Ensino Fundamental, sempre orientada para uma 
formação ética94. 

Como é possível observar, fica inequivocamente claro que a Filosofia é definida 

como um componente curricular da área de Ciências Humanas e Sociais Aplicadas, o 

que a despoja de sua especificidade enquanto disciplina autônoma e área de 

conhecimento distinta. É importante destacar que, no mesmo texto, a BNCC enfatiza 

que os componentes curriculares de Língua Portuguesa e Matemática devem ser 

oferecidos ao longo dos três anos do Ensino Médio, deixando implícito que os demais 

componentes, como a Filosofia, não precisam necessariamente fazer parte da grade 

curricular. Essa abordagem reforça a ideia de que disciplinas como a Filosofia são 

tratadas de maneira secundária, em comparação com aquelas voltadas para a formação 

instrumental e imediata. 

Isto nos leva a pensar nas reflexões do sociólogo Laval95, em A escola não é uma 

empresa: o neoliberalismo em ataque ao ensino público, sobre a influência do mercado 

na Escola, pois uma das principais características do neoliberalismo na educação é a 

95LAVAL, Chrstian. A escola não é uma empresa: o neoliberalismo em ataque ao ensino 
público. Londrina: Editora Planta, 2004. 

94Ibid., p. 556. 

93BRASIL. Lei n.º 13.415, de 16 de fevereiro de 2017. Conversão da Medida Provisória nº 
746, de 2016. Diário Oficial da União. Brasília, DF, p. 472, fev. 2017, Seção 1. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2017/lei/l13415.htm. 

 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2017/lei/l13415.htm


45 
 

remoção de  conhecimentos que não são reconhecidos como “úteis” ao mercado que 

poderiam questionar ou desafiar o sistema estabelecido. No modelo neoliberal, o foco 

da escola deixa de ser a formação integral do indivíduo e passa a ser o desenvolvimento 

de habilidades práticas e adaptáveis. O conceito central é o de “aprender a aprender” 

que envolve habilidades como criatividade, flexibilidade, autonomia e a capacidade de 

se ajustar rapidamente às demandas do mercado de trabalho. Dessa forma, a escola é 

incentivada a abandonar o acúmulo de saberes considerados “supérfluos” e a 

concentrar-se apenas nas competências que possibilitem ao trabalhador continuar 

aprendendo ao longo da vida, de maneira a atender às necessidades profissionais que 

surgem no cenário econômico96. 

Na atual reforma do ensino médio, a disciplina de Filosofia, assim como outras, 

perde sua especificidade enquanto área autônoma de ensino e passa a ser enquadrada em 

campos mais amplos de conhecimento, como as “Humanidades”. Laval denuncia que 

esse modelo leva à “uniformização das formas e conteúdos dos estudos”97, promovendo 

a comercialização do conhecimento e a padronização do atendimento educacional, ou, 

como ele diz, “mercantilização do ensino” para atender necessidades das economias 

nacionais98.  

Dessa forma, podemos (re)pensar o sistema educacional da escola pública como 

um projeto para ser o mais barato possível, com o intuito de ser utilizado por um 

número maior de alunos e por mais anos, ignorando, na prática, as diferenças 

individuais e específicas dos estudantes, conforme impõe o discurso neoliberal. A lógica 

oferecida aos estudantes é que se prepare para o mundo do trabalho, pois “o essencial 

repousa na capacidade do trabalhador de continuar a aprender o que lhe será útil 

profissionalmente”99. 

O docente também é afetado por estas reformas de influência neoliberal, pois é 

reificado a um profissional que apenas reproduz conhecimentos técnicos e utilitários 

para o mercado, enquanto o aluno é transformado em um consumidor. Como afirma 

Pimenta100, em Estágio e docência,   

A respeito do tema competência, próprio das políticas neoliberais, que 

100PIMENTA, Selma Garrido; LIMA, Maria do Socorro Lucena. Estágio e docência. 8. ed. São 
Paulo: Cortez, 2017. 

99Ibid., p. 49. 
98Ibid., p. 167. 
97Ibid., p. 117. 

96LAVAL, Chrstian. A escola não é uma empresa: o neoliberalismo em ataque ao ensino 
público. Londrina: Editora Planta, 2004. p. 334. 

 



 

reduzem o professor à concepção tecnicista e pragmática, em que sua 
formação se limita ao aprendizado das práticas de ensinar, sem as 
teorias, consideradas inúteis e ideológicas [...]. Estabelecer as 
competências como o núcleo da formação reduz a atividade docente a 
um simples desempenho técnico101. 

Diante do exposto, é motivo de alerta a ênfase ao caráter interdisciplinar da 

Filosofia no Novo Ensino Médio e como tem sido frequentemente utilizada como 

justificativa ideológica para minimizar sua especificidade, o que acaba enfraquecendo 

sua relevância em relação a outras áreas do conhecimento. Segundo Nascimento102, no 

artigo intitulado O ensino de filosofia no contexto das competências e habilidades do 

novo ensino médio, sobre as competências e habilidades da área de Ciências Humanas e 

Sociais Aplicadas (CHSA), à qual a Filosofia pertence, observa-se que há concentração 

nos temas de Ética e Filosofia Política, em detrimento de outras vertentes filosóficas. 

Segundo Nascimento,  

a impressão que se transmite é que os conteúdos de Filosofia 
necessários para o desenvolvimento das competências e habilidades da 
área de CHSA se limitam a noções básicas de Ética e Filosofia 
Política, ou seja, conceitos voltados para o exercício da cidadania 103. 

O trecho em questão aponta uma crítica relevante sobre a forma como os 

conteúdos de Filosofia são abordados no contexto educacional atual, reduzindo o ensino 

de Filosofia a conceitos voltados para a formação cívica que tem implicações profundas, 

tanto para o desenvolvimento dos alunos quanto para o próprio papel da Filosofia na 

educação. 

Neste sentido, a BNCC apresenta uma forte característica mercadológica em 

diversos aspectos. O empreendedorismo é inserido como um itinerário formativo, 

muitas vezes direcionando os alunos a acreditar, equivocadamente, que podem alcançar 

ascensão econômica por meio dessa abordagem. Trata-se de um projeto mercadológico 

apresentado aos jovens como um valor, sem a devida reflexão sobre a má distribuição 

de oportunidades em nossa sociedade. Podemos observar isso no próprio documento 

que permite ao aluno escolher cursos de capacitação, reforçando a tendência de 

direcioná-los para o mercado de trabalho, em vez de promover uma formação integral e 

crítica. É uma reforma que “carece, por conseguinte, oferecer uma formação em que a 

103Ibid., p. 113-114, 2021. 

102NASCIMENTO, Chrstian Limdberg Lopes do.; ALVES, Nilmária Silveira. O ensino de 
filosofia no contexto das competências e habilidades do novo ensino médio. Revista Digital de 
Ensino de Filosofia, v. 7, p. 1-19, 2021. 

101PIMENTA, Selma Garrido; LIMA, Maria do Socorro Lucena. Estágio e docência. 8. ed. São 
Paulo: Cortez, 2017. p. 76. 

 



47 
 

aprendizagem permita ao/à estudante acessar os vários conhecimentos filosóficos de 

maneira significativa”104. 

Saviani105, no artigo Educação escolar, currículo e sociedade: o problema da 

Base Nacional Comum Curricular, já alertava, em 2016, sobre as implicações da 

reforma do ensino e da BNCC, questionando: “[...] se a base comum já está definida 

pelas diretrizes curriculares nacionais, que permanecem em vigor, qual a razão desse 

esforço para elaborar e aprovar uma nova norma referente à Base Nacional Comum 

Curricular?”106. 

Estas competências, focadas no desenvolvimento de conhecimentos, habilidades, 

atitudes e valores, visam preparar o estudante para a vida cotidiana, o mercado de 

trabalho e a cidadania. Embora essa abordagem faça o jovem se sentir como 

protagonista de sua própria trajetória, na prática, o prepara para ser apenas mais um 

elemento da força de trabalho, sem uma verdadeira formação crítica ou ampla. Essa 

reflexão nos leva a reconsiderar as concepções sobre o papel da Filosofia na educação 

básica e as expectativas acerca de suas contribuições para a formação dos estudantes.  

É fundamental, portanto, reconhecer que, embora a defesa da Filosofia nos 

currículos seja crucial, também é necessário refletir sobre as condições reais dessa 

disciplina em sala de aula. Devemos considerar os diversos aspectos e impactos que ela 

tem na formação integral dos alunos, além de como está sendo oferecida é abordada no 

sistema educacional atual. Esse cenário se configura como mais um obstáculo para os 

docentes, já que a Filosofia, como observamos, frequentemente acaba sendo tratada de 

maneira que se distancia de seu propósito original, transformando-se em uma disciplina 

completamente diferente. 

No próximo tópico deste capítulo, será abordado como o cinema pode se 

configurar como uma alternativa viável aos obstáculos impostos pelas atuais políticas 

educacionais, oferecendo uma nova abordagem para o ensino da Filosofia. A aplicação 

do cinema na sala de aula, como ferramenta pedagógica, permite que os conceitos 

filosóficos sejam explorados de maneira mais acessível e envolvente, facilitando a 

compreensão dos alunos. Ao utilizar filmes que abordam questões éticas, existenciais e 

106Ibid.,  p. 61. 

105SAVIANI, Dermeval. Educação escolar, currículo e sociedade: o problema da Base 
Nacional Comum Curricular. Movimento - Revista de Educação, n. 4, p. 54-84, 2016.  

104NASCIMENTO, Chrstian Limdberg Lopes do.; ALVES, Nilmária Silveira. O ensino de 
filosofia no contexto das competências e habilidades do novo ensino médio. Revista Digital de 
Ensino de Filosofia, v. 7, p. 1-19, 2021. 

 



 

sociais, os professores têm a oportunidade de estimular debates profundos e desenvolver 

o pensamento crítico dos estudantes, aproximando-os de um aprendizado mais dinâmico 

e contextualizado, alinhado às suas realidades e ao mundo contemporâneo. 

 

1.3.​O cinema na sala de aula: a filosofia através da imagem  

 

Nesta etapa do trabalho, iremos refletir como o cinema pode auxiliar o professor 

em sala de aula no ensino de filosofia. Como professor de filosofia na educação básica, 

sempre vi no cinema um recurso valioso para facilitar a linguagem e a compreensão dos 

alunos diante de temas complexos da disciplina. A experiência cinematográfica torna o 

conteúdo mais intersubjetivo e permite que conceitos filosóficos sejam visualizados de 

forma concreta na tela, promovendo uma aprendizagem mais significativa. No entanto, 

há desafios a serem enfrentados, como a falta de espaços adequados dentro da escola, a 

inexistência de uma sala de exibição e a dificuldade de acesso a equipamentos 

apropriados. Apesar dessas limitações, o cinema tem se mostrado um poderoso aliado 

no ensino de filosofia, tornando as reflexões mais acessíveis e estimulando o 

pensamento crítico dos alunos.  

O cinema no ambiente escolar tem um impacto emocional significativo sobre os 

alunos, despertando reflexões profundas. No caso da filosofia, permite que os 

problemas filosóficos sejam abordados não apenas de forma discursiva, mas também 

por meio da linguagem visual. Dessa forma, a imagem na tela se transforma em um 

gatilho para a reflexão, aproximando os alunos das questões filosóficas de maneira 

sensível e concreta107. Esse impacto emocional contribui significativamente para o 

trabalho do professor de filosofia que busca provocar o aluno com questões que 

envolvem a própria condição humana. Em sala de aula, já utilizei filmes como A Lista 

de Schindler108 para refletir a experiência limite dos judeus nos campos de concentração 

e a questão do totalitarismo. Percebo o quanto os alunos são impactados ao 

relacionarem a discussão teórica com eventos históricos reais que podem ser vistos na 

tela.  Dessa forma, a filosofia deixa de ser algo abstrato e distante, tornando-se parte do 

cotidiano – como, de fato, sempre deveria ser. 

O conceito de imagem-conceito, proposto por Cabrera109, explica a relação entre 

109CABRERA, Jorge. O Cinema Pensa. Rio de Janeiro: Rocco, 2006. 

108A LISTA DE SCHINDLER. Direção: Steven Spello. Estados Unidos: Universal Pictures; 
Amblin Entertainment, 1993. Filme. 

107CABRERA, Jorge. O Cinema Pensa. Rio de Janeiro: Rocco, 2006, p. 21. 

 



49 
 

o cinema e seu impacto no espectador, que, no contexto da sala de aula, é o aluno. 

Como afirma o teórico:   

Um conceito-imagem é instaurado e funciona no contexto de uma 
experiência que é preciso ter, para que se possa entender e utilizar 
este conceito. Por conseguinte, não se trata de um conceito externo, 
de referência exterior a algo, mas de uma linguagem instauradora 
que precisa passar por uma experiência para ser plenamente 
consolidada110. 

No trecho, percebemos que a experiência é um elemento essencial no processo 

de ensino-aprendizagem. No caso do cinema, essa experiência se manifesta por meio do 

impacto e do espanto que a imagem e a dramaticidade da narrativa podem gerar no 

espectador, estimulando a reflexão e a compreensão do conteúdo. O papel do professor 

de filosofia, nesse contexto, é identificar os conceitos filosóficos presentes nas imagens 

e cenas do filme, conduzindo, após a exibição, uma discussão aprofundada. Dessa 

maneira, os alunos são incentivados a conectar os conceitos teóricos trabalhados em sala 

de aula com as reflexões despertadas pelo filme, tornando o aprendizado mais 

envolvente e significativo. 

O filme A Onda111, por exemplo, é uma obra que, se o professor souber 

direcionar os alunos para uma análise dentro das discussões filosóficas, pode 

proporcionar uma leitura completamente diferente da que teriam sem o apoio da 

reflexão teórica. O enredo acompanha um professor de história na Alemanha que decide 

discutir com seus alunos temas como autoritarismo e autocracia, mas acaba 

testemunhando o surgimento de um movimento radical de extrema direita, do qual ele 

perde o controle. Minha experiência com esse filme em sala de aula foi muito positiva. 

Durante a roda de discussões após a exibição, os alunos conseguiram estabelecer 

paralelos entre o filme e as reflexões que fizemos sobre o tema, sob a ótica dos filósofos 

Hannah Arendt e Theodor Adorno, reforçando que “a experiência visual humana é 

fundamental para a compreensão do que está ao nosso redor”112. A partir disso, 

entenderam a importância da conscientização para evitar que episódios como o nazismo 

se repitam. 

Neste sentido, o principal critério para a escolha de um filme pelos professores 

deve ser a conexão entre o conteúdo da aula e o tema abordado na obra, pois a 

112WOHLGEMUTH, Júlio. Vídeo educativo: uma pedagogia audiovisual. Brasília: Editora 
Senac, 2005, p. 13. 

111A ONDA. Direção: Dennis Gansel. Alemanha: Constantin Film; A Company, 2008. Filme.  
110CABRERA, Jorge. O Cinema Pensa. Rio de Janeiro: Rocco, 2006, p. 22-23. 

 



 

relevância da produção só se concretiza quando contribui para o desenvolvimento dos 

objetivos propostos pela disciplina, isto é, levar o aluno a compreender o problema 

filosófico discutido em sala. As imagens e filmes ganham sua principal importância ao 

aproximar os discentes do conteúdo de forma menos hermética. Afinal, essas 

produções, em geral, fazem parte da realidade cotidiana dos estudantes, tornando-se 

uma ferramenta poderosa para o aprendizado. 

Por fim, os filmes deixam de ser apenas entretenimento, transformando-se em 

uma verdadeira experiência estética. A imagem, ao mesmo tempo em que provoca nossa 

reflexão, muitas vezes representa um conceito abstrato como liberdade, como no filme 

A sociedade dos Poetas Mortos113. O uso de filmes como recurso pedagógico no ensino 

de filosofia pode ser extremamente eficaz, especialmente, diante de turmas 

desinteressadas e desmotivadas, um cenário comum nas escolas públicas de ensino 

médio. Ao apresentar uma questão, seja ela filosófica, ética, cultural ou política, o filme 

oferece uma oportunidade para que os alunos reflitam sobre o problema de maneira 

mais concreta. Cada estudante se apropria das imagens de forma única, criando sua 

própria interpretação que não se limita ao senso comum. Ao apresentar suas ideias para 

o grupo, os alunos são desafiados a fortalecer seus argumentos, e, caso estes se revelem 

frágeis, terão que abandoná-los, uma vez que não conseguem sustentá-los com 

consistência. Para que a discussão não se resuma a opiniões superficiais ou subjetivas, é 

fundamental o papel do professor como mediador, guiando a troca de ideias e 

assegurando que os debates se mantenham fundamentados e bem argumentados. 

Contudo, o cinema precisa ser utilizado com responsabilidade e não de forma 

superficial. Em muitas situações, o filme é visto pelos próprios alunos como algo para 

“passar o tempo” ou como uma atividade divertida, o que, se não for bem aproveitado, 

pode gerar resultados indesejados e até prejudicar o objetivo proposto. É importante 

lembrar que nem todos os alunos têm a paciência ou o interesse para acompanhar um 

filme, especialmente em um contexto onde a informação é facilmente consumida de 

forma rasa por meio de tecnologias como a internet. Muitos confundem a simples 

aquisição de informações com a verdadeira construção do conhecimento. Como aponta 

Larrosa: 

Certamente todos já ouvimos que vivemos em uma “sociedade da 
informação”. E percebemos que essa expressão, por vezes, é usada 
como sinônimo de “sociedade do conhecimento” ou até de “sociedade 

113SOCIEDADE DOS POETAS MORTOS. Direção: Peter Weir. Estados Unidos: Touchstone 
Pictures; Silver Screen Partners IV. 1989. Filme.  

 



51 
 

de aprendizagem”. Isso gera uma troca curiosa entre os termos 
“informação”, “conhecimento” e “aprendizagem”, como se o 
conhecimento fosse algo puramente informativo e aprender fosse 
apenas adquirir e processar informações114. 

Diante desse cenário, precisamos refletir sobre as limitações de trabalhar o 

cinema em sala de aula. Primeiramente, há a questão do tempo, uma vez que as aulas de 

filosofia geralmente têm apenas 50 minutos, o que torna difícil exibir um filme sem 

interrupções. Essa fragmentação da exibição compromete o fluxo da discussão, visto 

que interrompe a concentração e o raciocínio sobre os conceitos abordados na obra. 

Além disso, o gosto e a identificação dos alunos com o estilo do filme podem variar, o 

que pode resultar em dispersão e desinteresse para alguns, enquanto outros podem se 

beneficiar de uma experiência mais reflexiva. 

No entanto, uma saída pedagógica para esse obstáculo é o professor realizar uma 

investigação sobre os gostos dos alunos, com o intuito de trazer para a sala de aula 

filmes que contribuam para a discussão conceitual e, ao mesmo tempo, se alinhem ao 

consumo de mídia desse público. Como professor de filosofia e sociologia em um 

colégio da região metropolitana do Recife, certa vez utilizei o filme Coringa (2019)115 

para abordar um tema importante para ambas as áreas: a relação entre o indivíduo e o 

Estado. O objetivo era levantar a clássica discussão de Rousseau: se o meio determina o 

homem ou não. Foi interessante perceber a receptividade dos alunos, pois a geração de 

adolescentes entre quinze e dezoito anos está imersa no universo dos filmes de 

super-heróis, o que despertou o interesse e tornou a reflexão filosófica mais atrativa e 

conectada com seu cotidiano. 

Na visão de Cabrera, podemos utilizar a obra A Condição Humana, de Hannah 

Arendt, para ler e discutir em sala de aula, buscando compreender o conceito de amor 

mundi. Alternativamente, é possível exibir o filme A Vida dos Outros116, que examina a 

vigilância e o controle sobre a vida dos indivíduos em uma sociedade totalitária na 

Alemanha Oriental. O filme aborda questões de liberdade, moralidade e a ação do 

indivíduo no espaço público. A transformação do protagonista, ao se importar com a 

vida do outro, pode ser interpretada como uma manifestação do amor mundi em um 

contexto opressor. Outra opção interessante, devido à sua popularidade entre os mais 

116A VIDA DOS OUTROS. Direção: Florian Henckel von Donnersmarck. Estados Unidos: 
Warner Bros. Pictures. 2006. Filme. X Filme Creative Pool. 

115CORINGA. Direção: Todd Phillips. Estados Unidos: Warner Bros. Pictures. 2019. Filme.  

114LARROSA, Jorge B. Notas sobre a experiência e o saber da experiência. In: Revista 
Brasileira de Educação, v. 19, 2002, p. 22. 

 



 

jovens e disponibilidade em plataformas digitais como a Netflix, é o filme O Poço117. 

Apesar de seu tom crítico, oferece uma reflexão profunda sobre nossas ações e como 

impactam o mundo e as pessoas ao nosso redor, algo essencial para o entendimento do 

amor mundi. Para diversificar ainda mais as possibilidades, temos também O Segredo 

de Beethoven118. A busca de Beethoven por expressão através da música, mesmo diante 

da surdez, pode ser vista como uma busca pelo amor mundi – um esforço para se 

conectar com a humanidade por meio da arte, transcender a individualidade e 

compartilhar uma experiência comum. 

A partir disso, o cineclube de filosofia surge como uma proposta eficaz para 

aproveitar o ambiente escolar, promovendo a exibição e o debate de filmes, bem como, 

uma possível saída para o problema do tempo limitado das aulas de filosofia. Essa 

iniciativa foi desenvolvida por mim no Colégio e Curso Santa Clara, localizada no 

Curado II, Pernambuco. A ideia surgiu para aproveitar as aulas eletivas e criar uma 

proposta cinematográfica que complementasse o ensino de filosofia, oferecendo aos 

alunos uma experiência mais rica e interativa. O cineclube tem a potencialidade de 

facilitar o ensino-aprendizagem da filosofia, com base nas ideias de Cabrera, que 

defende o cinema como uma forma legítima de expressão filosófica. Nesse sentido, os 

filmes não devem ser apenas analisados filosoficamente, mas também podem se 

configurar como veículos para o desenvolvimento da razão, por meio da percepção dos 

conceitos-imagens que emergem nas cenas.  

Nosso projeto propõe o cinema como um espaço para a discussão de conceitos e 

como um ambiente onde os alunos podem gerar suas próprias questões, perguntas e 

conceitos, a partir da maneira como são impactados pela experiência cinematográfica. 

Isso segue a proposta de Gallo119 que descreve a “oficina de conceitos”, priorizando a 

vivência da filosofia. A ideia é utilizar o cinema como uma ferramenta para ampliar o 

acesso dos alunos aos conteúdos filosóficos, por meio da seleção de obras que, de outra 

forma, seriam difíceis de acessar, permitindo-lhes uma compreensão mais profunda e 

enriquecedora dos temas discutidos. Dessa forma, pensamos que o cinema deve: 

 
fazer com que os estudantes vivam, ‘sintam na pele’, um problema 
filosófico, a partir de um elemento não filosófico. Trata-se de fazer 

119GALLO, Sílvio. Metodologia do ensino de filosofia: Uma didática para o ensino médio. 
Campinas, SP: Papirus, 2012. 

118O SEGREDO DE BEETHOVEN. Direção: Agnieszka Holland. Alemanha: Canal+; 
Filmproduktion GmbH. 1994. Filme.  

117O POÇO. Direção: Galder Gaztelu-Urrutia. Espanha: Netflix. 2019. Filme. Netflix. 

 



53 
 

com que os estudantes incorporem o problema, para que possam vir a 
criar um conceito incorporal120. 

Com o intuito de proporcionar essa vivência aos alunos, o cineclube visa criar 

espaços de discussão fora do horário regular de aula, com o objetivo de despertar neles 

o interesse e o entusiasmo pelo pensamento filosófico, utilizando a arte cinematográfica 

como ferramenta. Este projeto objetiva fomentar um ambiente de diálogo aberto e 

interdisciplinar, onde o conceito-imagem se torna um instrumento essencial na formação 

filosófica, além de promover uma aprendizagem que vai além dos limites da sala de 

aula. Isto é, oferecer o que Alves121 chamou de educação de qualidade acessível a todos, 

ao menos no que diz respeito ao ensino de filosofia. Afinal, a filosofia não deve ser uma 

prática confinada ao espaço escolar e permitindo amplas condições ao aluno ao acesso 

de sua aprendizagem122; quando o aluno se apropria dela, a reflexão filosófica se torna 

uma companheira permanente, presente em sua vida cotidiana. 

Assim, é essencial refletir sobre uma nova forma de sociabilidade e o papel do 

cinema na educação, levando em consideração as relações dialéticas da realidade. No 

contexto educacional, não são os filmes ou a inserção do cinema na sala de aula que 

criam uma intromissão indesejada, mas sim a tentativa de modificar o papel tradicional 

da mídia na educação, retirando o domínio exclusivo de formas de ensino dominadas 

por uma visão restrita ou superficial, para permitir que os alunos experimentem uma 

aprendizagem mais ampla e crítica, alimentada pela diversidade e complexidade que o 

cinema oferece. O uso deste recurso pode, assim, transformar a educação ao torná-la 

mais reflexiva e contextualizada, distantes dos padrões limitantes impostos por um 

sistema educacional tradicional. 

Essa discussão teórica preparará o terreno para o próximo capítulo, intitulado "O 

Cineclube de Filosofia no Chão da Escola", no qual apresentaremos de forma detalhada 

o campo de intervenção proposto, o perfil do público-alvo alcançado e a descrição do 

projeto em si. Nesse capítulo, exploraremos como o cineclube surge como uma 

estratégia pedagógica para integrar a Filosofia ao cotidiano escolar, oferecendo uma 

abordagem prática e imersiva. Serão abordadas também as possibilidades de aplicação 

desse projeto dentro da escola, destacando como ele pode contribuir para a formação 

122Ibid., p. 39. 

121ALVES, Dalton José. O Ensino de Filosofia na educação escolar brasileira: conquistas e 
novos desafios. In: TRENTIN, Renê; GOTO, Roberto. (Org.) A filosofia e seu ensino. São 
Paulo, SP: Ed. Loyola, 2009. 

120GALLO, Sílvio. Metodologia do ensino de filosofia: Uma didática para o ensino médio. 
Campinas, SP: Papirus, 2012, p. 96. 

 



 

crítica dos alunos, utilizando o cinema como uma ferramenta para aprofundar o 

entendimento dos conceitos filosóficos e promover o debate intelectual no ambiente 

escolar. 

  CAPÍTULO 2 - O CINE CLUBE DE FILOSOFIA NO CHÃO DA ESCOLA  
 

Neste capítulo, descreveremos os sujeitos envolvidos na pesquisa - alunos, 

alunas e profissionais do ambiente escolar - bem como o projeto de intervenção 

realizado em sala de aula. Apresentaremos o cineclube de filosofia, que denominamos 

Cinfiló, destacando nossa proposta de apropriação do cinema como facilitador e recurso 

metodológico no ensino de filosofia, tendo o cineclube como principal espaço de 

realização dessa abordagem. Além disso, analisaremos como o conceito de amor mundi 

foi trabalhado por meio do cinema, discutindo suas potencialidades pedagógicas. Por 

fim, refletiremos sobre os limites e possibilidades do uso desse recurso audiovisual 

tanto em escolas públicas quanto na rede privada.  

Antes de tudo, vale ressaltar que sou professor da rede privada de ensino na 

região metropolitana do Recife, no estado de Pernambuco. Atuo como professor de 

Filosofia desde 2018, lecionando nas cidades do Recife e de Jaboatão dos Guararapes, 

em Pernambuco. Jaboatão dos Guararapes é o segundo município mais populoso de 

Pernambuco, com uma população estimada em 683.285 habitantes em 2024, conforme 

dados do IBGE.123 O estado de Pernambuco, por sua vez, possui uma população 

estimada de 9.945.508 habitantes no mesmo ano.124 Apesar de apresentar uma 

arrecadação significativa, Jaboatão dos Guararapes enfrenta desafios estruturais 

marcantes, evidenciados por altos índices de desigualdade social e deficiências em 

infraestrutura básica. Além disso, participo de um curso preparatório para o vestibular 

voltado para estudantes do ensino médio da rede pública, por meio do projeto 

Pré-Vestibular da Universidade de Pernambuco (PREVUPE). Enquanto estudante, fui 

aluno da rede pública durante toda a educação básica, o que me permite afirmar que 

conheço de forma vivencial as realidades tanto da rede pública quanto da privada.  

O projeto de intervenção foi realizado no Colégio e Curso Santa Clara, 

124IBGE. Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Estimativas da População Residente 
para os Municípios e para as Unidades da Federação com Data de Referência em 1º de julho de 
2024. Rio de Janeiro: IBGE, 2024. Disponível em: 
https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/9103-estimativas-de-populacao.html. 
Acesso em: 29 maio 2025. 

123IBGE. Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Panorama de Jaboatão dos 
Guararapes. Rio de Janeiro: IBGE, 2024. Disponível em: https://cidades.ibge.gov.br. Acesso 
em: 29 maio 2025. 

 



55 
 

localizado no bairro do Curado II, em Jaboatão dos Guararapes. Esse bairro teve seu 

desenvolvimento impulsionado a partir da década de 1980, com a instalação de fábricas 

e o crescimento do polo industrial da região. Esse processo atraiu trabalhadores e 

trabalhadoras que se estabeleceram nas proximidades, adquirindo seu primeiro imóvel 

por meio de programas habitacionais da antiga COHAB.125 

O Colégio e Curso Santa Clara conta com duas gestoras: a professora Elivânia 

Xavier e a professora Elizabeth Xavier. A professora Elivânia é responsável pela gestão 

pedagógica e institucional da escola, enquanto a professora Elizabeth atua na 

administração financeira, cuidando de contratos, contabilidade, fornecedores de 

materiais didáticos e de manutenção, além da contratação e desligamento de professores 

e demais funcionários. A equipe gestora também inclui o coordenador disciplinar, 

professor Márcio Xavier, responsável pela organização do pátio escolar, e o 

coordenador pedagógico, professor Pedro Assis, que atua nos alinhamentos curriculares 

e nas ações educacionais. Durante o período de intervenção, acompanhei a rotina desses 

profissionais em dias e horários alternados, o que me permitiu uma visão abrangente do 

funcionamento da escola. 

Sobre a estrutura física do Colégio, O Colégio, ele possui 17 salas de aula, uma 

secretaria, uma diretoria, uma cantina e cerca de 30 funcionários. O modelo de gestão 

do Colégio e Curso Santa Clara pode ser caracterizado como técnico-científico, com 

forte estrutura hierárquica e foco na eficiência administrativa. As decisões principais 

estão concentradas nas mãos das professoras Elivânia e Elizabeth Xavier, refletindo 

uma lógica instrumental orientada à adequação entre meios e fins, com vistas à melhoria 

da qualidade e do desempenho institucional. Nesse sentido, a organização interna da 

escola segue o que José Carlos Libâneo126descreve como gestão técnico-instrumental, 

caracterizada pela centralização das decisões, divisão hierárquica das funções e ênfase 

na racionalização dos processos administrativos, tudo voltado para a eficiência e alcance 

dos objetivos educacionais estabelecidos. 

Além disso, o colégio se identifica como uma instituição de orientação católica, 

e isso se reflete diretamente em seu Projeto Político-Pedagógico (PPP). Inspirado na 

126LIBÂNEO, José Carlos. Organização e Gestão da Escola: Teoria e Prática. 5ª ed. Goiânia: 
Editora Alternativa, 2004,  p. 45. 
 

125A COHAB (Companhia de Habitação) foi uma empresa pública criada em diversos estados 
brasileiros com o objetivo de planejar, financiar e executar programas de habitação popular, 
especialmente voltados para famílias de baixa renda. 

 



 

tradição franciscana, o colégio busca promover uma educação pautada em valores como 

a simplicidade, a fraternidade e o respeito à dignidade humana. Em sua proposta 

pedagógica, estão presentes preceitos morais e éticos que respeitam os direitos 

humanos, bem como os direitos da criança e do adolescente, conforme estabelecido pelo 

Estatuto da Criança e do Adolescente (ECA). 

A influência católica manifesta-se também na rotina escolar, por meio do ensino 

da oração, da liturgia católica e da valorização de práticas religiosas que promovem a 

espiritualidade e a formação integral do estudante. Essa dimensão confessional, no 

entanto, convive com o compromisso com a liberdade de pensamento e o respeito à 

pluralidade, princípios fundamentais do ambiente educativo. 

O colégio oferece turmas do 6º ano do Ensino Fundamental ao 3º ano do Ensino 

Médio. Em sua grade curricular constam disciplinas como Filosofia e Sociologia, o que 

reforça seu compromisso com uma formação crítica e humanística, alinhada às 

exigências da Base Nacional Comum Curricular (BNCC). Embora seja uma instituição 

privada, o Colégio e Curso Santa Clara atende majoritariamente a um público de classe 

popular. Trata-se de famílias que, mesmo arcando com mensalidades escolares, não 

podem ser enquadradas como pertencentes à classe média tradicional. Esse perfil social 

influencia diretamente as dinâmicas escolares, as demandas cotidianas e as estratégias 

de gestão adotadas pela instituição.  

O bairro do Curado II possui um perfil socioeconômico majoritariamente de 

classe popular, o que se reflete diretamente no alunado do Colégio e Curso Santa Clara. 

Durante nossa observação, foi possível perceber claramente esse recorte de classe. O 

colégio é frequentemente enquadrado - de forma pejorativa - como um “colégio de 

bairro”, uma expressão que carrega o estigma de instituições privadas com estrutura 

modesta e mensalidades acessíveis, especialmente quando comparadas às praticadas por 

escolas voltadas às classes média e alta.  

Atualmente, a mensalidade para o Ensino Médio - público-alvo da nossa 

intervenção - é de R$ 460,00. Além disso, aproximadamente 38% dos alunos da 

instituição são beneficiados com bolsas parciais ou integrais, o que evidencia o esforço 

da escola em atender uma parcela significativa de estudantes que, de outra forma, não 

teriam acesso à educação privada. Durante as interações com os alunos, foi recorrente 

ouvir relatos de que estudar no Colégio Santa Clara representa um grande esforço 

financeiro por parte de pais ou até mesmo avós. Muitos buscam oferecer aos seus filhos 

e netos uma alternativa às escolas públicas do bairro, frequentemente marcadas por 

 



57 
 

problemas estruturais, escassez de recursos e, em alguns casos, pela presença da 

violência no entorno escolar. 

Dessa forma, ainda que se trate de uma escola da rede privada, o perfil dos 

estudantes não difere substancialmente daquele encontrado nas escolas públicas da 

região. Os desafios observados - como limitações no vocabulário, baixo índice de 

leitura, dificuldades de aprendizagem e carência de repertório cultural - reforçam a 

pertinência da nossa proposta de intervenção. Nesse contexto, é pertinente recuperar a 

análise de Pierre Bourdieu127, que evidencia como o capital cultural, acumulado desde a 

infância, garante a certas famílias uma vantagem estrutural. A socialização precoce em 

ambientes ricos em estímulos simbólicos permite uma apropriação quase natural das 

competências valorizadas pela escola. Assim, a transmissão do capital cultural, apesar 

de disfarçada sob a aparência de mérito individual, revela-se uma das formas mais sutis 

de reprodução das desigualdades sociais. A esse desafio estrutural soma-se a 

complexidade própria da Filosofia enquanto disciplina escolar. Seus conceitos abstratos, 

linguagem densa e referências muitas vezes distantes da realidade dos alunos tornam o 

processo de ensino-aprendizagem ainda mais desafiador, especialmente no Ensino 

Médio. Para que os conteúdos filosóficos façam sentido e sejam efetivamente 

apropriados, o professor precisa ultrapassar a mera exposição teórica e estabelecer 

conexões com o universo simbólico, afetivo e comunicativo dos estudantes.  

Foi justamente esse contexto que motivou a escolha do público-alvo: 

acreditamos que o ensino de Filosofia, com sua capacidade de fomentar o pensamento 

crítico e a autonomia intelectual, deve ser um direito de todos, independentemente de 

sua origem social. A intervenção, portanto, buscou atuar como ferramenta de 

democratização do saber filosófico, utilizando o cinema como linguagem acessível e 

provocadora de reflexões significativas.  

A intervenção foi realizada com estudantes do 1º ao 3º ano do Ensino Médio do 

Colégio e Curso Santa Clara, totalizando 30 participantes - sendo 14 alunas e 16 alunos, 

com idades variando entre 14 e 17 anos. Todos os estudantes participaram do projeto 

por meio de um itinerário formativo, especificamente dentro de uma disciplina eletiva 

oferecida no horário da tarde, como parte do componente curricular do Novo Ensino 

Médio. Os alunos foram selecionados a partir do interesse e disponibilidade 

127BOURDIEU, P. O capital social – notas provisórias. In: CATANI, A. & NOGUEIRA, M. A. 
(Orgs.) Escritos de Educação. Petrópolis: Vozes. 1998, p. 86.  

 



 

demonstrados no momento da escolha das eletivas, com apoio da coordenação 

pedagógica.  

Em Pernambuco, a estruturação da disciplina de Filosofia no Ensino Médio está 

claramente delimitada nos Parâmetros Curriculares do Estado, que orientam sua 

organização pedagógica em consonância com as diretrizes nacionais128. Embora a Base 

Nacional Comum Curricular (BNCC), com a reforma do Novo Ensino Médio, tenha 

tornado a oferta da disciplina de Filosofia opcional dentro da parte diversificada do 

currículo, o Estado de Pernambuco optou por manter a disciplina como componente 

obrigatório em todas as séries do Ensino Médio - reafirmando seu compromisso com 

uma formação crítica, ética e humanística.129 

Em Pernambuco, a disciplina de Filosofia permanece como parte integrante do 

currículo do Ensino Médio, mesmo após a aprovação da Base Nacional Comum 

Curricular (BNCC), que a tornou opcional. Tal decisão reflete um posicionamento 

político-pedagógico do estado em defesa da formação crítica e humanística dos 

estudantes, reafirmando a importância da Filosofia como componente essencial na 

formação cidadã. 

O documento orientador da área de Ciências Humanas e Sociais Aplicadas da 

Rede Estadual de Ensino de Pernambuco apresenta uma estrutura curricular bem 

delineada para a Filosofia, com obrigatoriedade nos dois primeiros anos do ensino 

médio. Nesse documento, encontram-se explicitados os Direitos de Aprendizagem, as 

Competências e Habilidades, os Eixos Temáticos (como ética, política, epistemologia, 

metafísica, entre outros), além dos conteúdos que devem ser desenvolvidos em cada 

etapa da educação básica.130 

Os Eixos de Aprendizagem (EA) definidos no currículo pernambucano buscam 

desenvolver competências reflexivas, argumentativas e analíticas nos estudantes. São 

eles: 

(EM13CHS103FI03PE): compreender e articular conhecimentos 
filosóficos de diferentes linguagens e modos discursivos, 
associando-os a possíveis soluções para situações-problema da 
sociedade contemporânea;​

130Ibid., p. 58.  

129PERNAMBUCO. Secretaria de Educação e Esportes. Currículo de Pernambuco: Ensino 
Médio. Recife: SEE, 2021. Pág, 270.  

128PERNAMBUCO. Secretaria de Educação e Esportes. Currículo de Pernambuco: Ensino 
Médio. Recife: SEE, 2021. Disponível em:​
https://portal.educacao.pe.gov.br/wp-content/uploads/2023/11/CURRICULO_DE_PERNAMB
UCO_DO_ENSINO-MEDIO-2021_Final.pdf. Acesso em: 15 maio 2025. 

 



59 
 

(EM13CHS101FI01PE): analisar criticamente textos e imagens, 
articulando-os com as correntes filosóficas e seus contextos 
sociopolíticos, econômicos e religiosos;​
(EM13CHS202FI06PE): identificar e analisar, por meio de leituras e 
debates, as transformações nos discursos e práticas políticas e 
socioculturais provocadas pela ciência e tecnologia no mundo 
contemporâneo.131​
 

Além da organização curricular dos componentes obrigatórios, o documento da 

Rede Estadual de Pernambuco também apresenta orientações específicas para os 

chamados Itinerários Formativos (IF), conforme previsto na Reforma do Ensino Médio. 

Por se tratar de uma abordagem de caráter interdisciplinar, os Itinerários Formativos não 

exigem, necessariamente, formação específica em cada disciplina, bastando que o 

docente possua habilitação em uma das áreas do conhecimento. No caso das Ciências 

Humanas e Sociais Aplicadas, isso inclui professores de História, Geografia, Sociologia 

ou Filosofia.132 

Apesar da tentativa de garantir flexibilidade e ampliação das possibilidades de 

aprendizagem, o que se observa, na prática, é que a carga horária destinada ao ensino de 

Filosofia nas escolas públicas vem sendo progressivamente reduzida desde a 

implementação da Lei nº 13.415/2017, que alterou a Lei de Diretrizes e Bases da 

Educação Nacional (LDB).133 Essa nova legislação revogou a obrigatoriedade da oferta 

de Filosofia em todos os anos do Ensino Médio -uma exigência anteriormente 

estabelecida pela Lei nº 11.684/2008.134 

Até o ano de 2021, nas escolas públicas de Pernambuco, turmas de Ensino 

Médio em tempo parcial contavam com 40 horas anuais de Filosofia a cada ano, 

enquanto as turmas de tempo integral dispunham de 80 horas anuais. No entanto, com o 

avanço da Reforma, a disciplina passou a ocupar apenas 80 horas ao longo de todo o 

Ensino Médio, concentradas, majoritariamente, nos 1º e 2º anos, o que compromete a 

134BRASIL. Lei nº 13.415, de 16 de fevereiro de 2017. Altera as Leis nos 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996 (LDB), e 11.494, de 20 de junho de 2007, entre outras providências. Diário 
Oficial da União, Brasília, DF, 17 fev. 2017. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2017/lei/l13415.htm. Acesso em: 15 
maio 2025. 

133 BRASIL. Lei nº 11.684, de 2 de junho de 2008. Altera os arts. 26, 36 e 92 da Lei nº 9.394, 
de 20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para 
incluir a Filosofia e a Sociologia como disciplinas obrigatórias no currículo do ensino médio. 
Diário Oficial da União, Brasília, DF, 3 jun. 2008. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11684.htm. Acesso em: 15 
maio 2025. 

132 Ibid., p. 55.  

131PERNAMBUCO. Secretaria de Educação e Esportes. Currículo de Pernambuco: Ensino 
Médio. Recife: SEE, 2021, p. 275. 

 



 

continuidade e profundidade do trabalho filosófico com os estudantes.135 

Essa realidade contrasta significativamente com o cenário do Colégio e Curso 

Santa Clara, onde, apesar de se tratar de uma escola da rede privada, a Filosofia está 

presente nos três anos do Ensino Médio como disciplina regular. Essa permanência 

permite não apenas a construção de uma trajetória formativa mais consistente, mas 

também favorece o desenvolvimento de projetos pedagógicos interdisciplinares, como o 

cineclube de Filosofia (Cinfiló), garantindo aos estudantes um contato mais contínuo e 

significativo com os conteúdos e métodos próprios da disciplina. 

Ao mesmo tempo, esse cenário evidencia uma disparidade preocupante: a 

Reforma do Ensino Médio, ao tornar a Filosofia uma disciplina opcional e reduzir sua 

carga horária na rede pública, contribuiu para aprofundar a desigualdade no acesso à 

formação filosófica. Enquanto estudantes da rede privada, mesmo de colégios 

populares, como o Santa Clara, seguem tendo contato regular com o pensamento crítico 

e reflexivo proporcionado pela disciplina, muitos estudantes da rede pública têm esse 

direito comprometido ou limitado, reforçando assim as barreiras estruturais no acesso a 

uma educação plena, crítica e emancipadora. 

Nas matrizes curriculares das escolas da rede estadual, observou-se que, mesmo 

com a suspensão da implementação do Novo Ensino Médio (NEM) em 2024, a 

disciplina de Filosofia não retomou sua presença plena na Formação Geral Básica. Para 

os terceiros anos do Ensino Médio, foi incluído um componente denominado CHS2 - 

parte de um conjunto de três componentes da área de Ciências Humanas e Sociais 

Aplicadas - que, na prática, assumiu o lugar da Filosofia, já que esta não contava mais 

com carga horária própria. Apenas em 2024, com o recuo da política do NEM e a 

reestruturação das matrizes, a disciplina de Filosofia voltou a figurar de maneira 

específica no terceiro ano do Ensino Médio, ainda que em meio a disputas por espaço 

dentro de uma grade curricular comprimida pelas determinações legais quanto ao limite 

da Formação Geral Básica e dos Itinerários Formativos.136 

No próximo tópico, abordaremos a apropriação do cineclube como projeto 

136BRASIL. Lei nº 14.945, de 31 de julho de 2024. Institui a Política Nacional de Ensino 
Médio, altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, e revoga dispositivos da Lei nº 
13.415, de 16 de fevereiro de 2017. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, 1 ago. 
2024. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2024/lei/L14945.htm. Acesso em: 15 
maio 2025. 

135PERNAMBUCO. Secretaria de Educação e Esportes. Currículo de Pernambuco: Ensino 
Médio. Recife: SEE, 2021, pág. 169.  

 



61 
 

escolar, explorando como ele é definido por estudiosos da área da educação. Em 

seguida, apresentaremos o projeto Cinefiló, desenvolvido no Colégio Santa Clara, 

destacando sua implementação e os desdobramentos da experiência em sala de aula. 

2.1 O Cinema na Sala de aula: O Cineclube e o Projeto CineFiló 
 

Ao longo da história, os cineclubes se consolidaram como espaços privilegiados 

de aproximação com o universo cinematográfico. Mesmo sem um caráter pedagógico 

explícito, muitas dessas iniciativas contribuíram significativamente para a compreensão 

e o debate sobre a linguagem do cinema, que se desenvolveu justamente a partir das 

discussões críticas sobre o ato de criar e assistir filmes. Esse processo de reflexão 

coletiva moldou formas de ver, interpretar e produzir imagens em movimento, 

acompanhando as transformações sociais, técnicas e culturais vividas pelo cinema ao 

longo do tempo. 

No cenário brasileiro, os cineclubes assumiram papel fundamental na formação 

de importantes nomes do audiovisual. Em um período em que ainda não existiam 

escolas formais de cinema, esses espaços foram responsáveis por incentivar o 

pensamento crítico e a experimentação artística, tornando-se verdadeiros centros de 

formação. Durante a ditadura militar, em especial, o cineclubismo teve destaque como 

instrumento de resistência: promoveu encontros onde jovens podiam expressar 

sentimentos, trocar ideias e construir um pensamento político dissidente, mesmo que de 

forma sutil, frente ao contexto de censura e repressão.137 

No estado de Pernambuco, diversas inciativas e projetos de Cineclubes existiram 

durante todo século XX que, certamente, contribuíram para o fortalecimento do 

cineclubismo local. Um exemplo notável é o Cineclube do Recife, fundado em março 

de 1950, que desempenhou um papel fundamental na promoção do cinema como forma 

de expressão artística e crítica social.138 A cidade do Recife, em particular, possui uma 

rica tradição de cinemas de rua, que desempenharam um papel significativo na 

aproximação do público com o audiovisual. Até o final dos anos 1960, existiam cerca 

de 100 cinemas em Pernambuco, sendo 28 apenas no Recife. Destacam-se o Cinema 

São Luiz, inaugurado em 1952, e o Cine Moderno, ambos localizados no centro da 

138ASSEMBLEIA LEGISLATIVA DO ESTADO DE PERNAMBUCO. Cineclube do Recife é 
declarado patrimônio cultural imaterial de Pernambuco. Recife, 2023. Disponível em: 
https://www.alepe.pe.gov.br. Acesso em: 18 maio 2025. 

137MATELA,  Rose  Clair. Cineclubismo: memórias  dos  anos  de  chumbo.  Rio  de Janeiro: 
Luminária Academia, 2008. 

 



 

cidade. Esses espaços não apenas exibiam filmes, mas também funcionavam como 

pontos de encontro cultural, promovendo debates e reflexões sobre a sociedade.139 

A importância desses cinemas de rua é retratada no documentário Retratos 

Fantasmas140, do cineasta pernambucano Kleber Mendonça Filho. O filme utiliza 

imagens de arquivo e memórias pessoais para explorar a relação entre os cinemas do 

centro do Recife e a vida urbana, destacando como esses espaços construíram a 

experiência coletiva do cinema e a identidade cultural da cidade.141 

Além disso, o cineclubismo em Pernambuco tem sido impulsionado por 

iniciativas como o projeto Cine Jangada, idealizado por Hermano Figueiredo na década 

de 1970. Esse projeto inovador realizava exibições de filmes em velas de jangadas nas 

praias do litoral nordestino, democratizando o acesso ao cinema e promovendo a 

reflexão crítica entre as comunidades locais.142Essas iniciativas evidenciam o papel vital 

dos cinemas de rua e dos cineclubes na promoção do audiovisual como ferramenta de 

educação, cultura e transformação social, em consonância com autores como 

Napolirano143, que destaca o cinema como importante instrumento de construção de 

memória e identidade coletiva.  

Dando continuidade a essa trajetória cultural, o olhar agora se volta para o 

ambiente escolar, onde os cineclubes têm sido ressignificados como potentes 

instrumentos de educação não formal, promovendo a autonomia dos estudantes e 

ampliando os horizontes pedagógicos para além dos métodos tradicionais. Dentro das 

instituições de ensino, esses espaços podem se transformar em territórios de escuta, 

diálogo e construção coletiva de conhecimento. Ao permitir que os alunos escolham os 

filmes, proponham discussões e reflitam sobre diferentes realidades, o cineclube se 

alinha às diretrizes da reforma do Ensino Médio de 2017, sendo incorporado como parte 

dos itinerários formativos. No entanto, o conteúdo audiovisual - no qual se insere a 

proposta do cineclube - é contemplado de maneira bastante tímida e pouco explícita na 

143NAPOLITANO, Marcos. Como usar o cinema na sala de aula. São Paulo: Contexto, 2003. 

142MACHADO, Luciana. Cine Jangada: Cinema nas praias do Nordeste. Oficina de Imagens, 
2011. Disponível em: https://oficina.com.br/cineclubismo. Acesso em: 18 maio 2025. 

141 Ibid. 

140 CARVALHO, Marcelo. Retratos Fantasmas: os cinemas de rua e a memória urbana no 
olhar de Kleber Mendonça Filho. Jornal do Commercio, Recife, 2023. Disponível em: 
https://jc.ne10.uol.com.br. Acesso em: 18 maio 2025. 

139JORNAL DIGITAL DO RECIFE. Mais de um século de tradição de cinemas de rua no 
Recife. Recife, 2023. Disponível em: https://jornaldigital.recife.br. Acesso em: 18 maio 2025. 

 



63 
 

reforma do Ensino Médio, como aponta Frigotto144, revelando uma lacuna significativa 

no reconhecimento, pois não especifica claramente a inclusão de conteúdos 

audiovisuais, o que pode limitar o reconhecimento e a implementação efetiva de 

práticas pedagógicas que utilizem o audiovisual como ferramenta de ensino.145 

Nesse contexto, o cineclube escolar configura-se como um espaço privilegiado 

de formação cidadã, ao promover o contato dos estudantes com o audiovisual e 

estimular debates críticos sobre temas relevantes à realidade local, nacional e global. Ao 

assumir uma função que transcende o ensino formal, o cineclube torna-se um ambiente 

democrático dentro da escola - um espaço público simbólico no qual os alunos exercem 

sua autonomia, expressam opiniões, desenvolvem argumentação e constroem sentidos 

coletivos a partir da experiência estética e social proporcionada pelo cinema. Tal prática 

pedagógica contribui para a efetivação de uma educação de qualidade voltada ao 

desenvolvimento da cidadania, atuando como elemento decisivo no processo de 

democratização e transformação social.146 

Trabalhar o cinema no Ensino Médio significa, portanto, oferecer possibilidades 

diversas de aprendizagem e de expressão, por meio da análise de filmes, criação de 

roteiros, produção de curtas-metragens, realização de eventos e discussões 

colaborativas. Essas ações, alinhadas a uma proposta de ensino mais sensível aos 

interesses dos estudantes, aos seus ritmos de aprendizagem e à valorização de sua 

realidade sociocultural, possibilitam uma abordagem crítica e significativa do 

conhecimento. Desde sua origem, o cinema tem sido uma forma de registrar e 

interpretar a realidade, transformando nossa percepção do mundo. Segundo Duarte147, 

“ver filmes é uma prática social tão importante, do ponto de vista da formação cultural e 

educacional das pessoas, quanto a leitura de obras literárias, filosóficas, sociológicas e 

tantas mais”148.  

Nesse sentido, a ideia de um cineclube no espaço da Escola corrobora a visão de 

Platão em A República149, que a formação cidadã deve integrar cultura, educação e artes 

149PLATÃO. A República. Trad. Maria Helena da Rocha Pereira. 2. ed. Lisboa: Fundação 
Calouste Gulbenkian, 2006. 

148 Ibid., p. 17.  
147 DUARTE, Rosália. Cinema e educação: o filme na sala de aula. Campinas: Papirus, 2002.  

146SAVIANI, Dermeval. Escola e democracia: teorias da educação, curvaturas da 
aprendizagem e a pedagogia histórico-crítica. 34. ed. Campinas: Autores Associados, 1991, p. 
79. 

145 Ibid., p.  5-26.  

144RAMOS, M.; FRIGOTTO, G. A reforma do ensino médio: itinerários formativos e a 
desconstrução do direito à educação. Revista Brasileira de Educação, v. 21, n. 65, 2016. 

 



 

- elementos que, na modernidade, passaram a ser compartimentalizados como esferas 

separadas. Platão já defendia que a educação do cidadão deveria envolver a 

sensibilidade estética e o cultivo da alma por meio das artes, pois “a educação deve ser 

voltada para a alma, assim como a ginástica é voltada para o corpo”.150 

2.2 O Projeto CineFiló no Colégio Santa Clara 
 
O projeto Cinéfilo nasceu da minha prática de utilizar o cinema como 

metodologia de ensino ao longo dos meus sete anos de experiência em sala de aula, 

ensinando e aprendendo filosofia. O cinema sempre foi uma ferramenta de avaliação 

nas aulas de filosofia, uma alternativa à tradicional prova escrita ou às questões 

objetivas no estilo ENEM. 

Ao final de cada unidade, eu organizava, junto aos alunos e alunas, a exibição de 

um longa-metragem relacionado aos conteúdos discutidos na disciplina. A partir de 

2022, essa metodologia foi incorporada de forma definitiva aos meus planejamentos 

anuais. Percebi o grande potencial pedagógico do cinema após diversas experiências 

marcantes. Um exemplo disso ocorreu em 2023, quando passei a promover rodas de 

debate após as sessões de filmes. A turma do 2º ano, por iniciativa própria, passou a 

chamar esses encontros de “O Banquete Filosófico”, fazendo referência à obra de 

Platão. 

Um dos momentos mais significativos foi a exibição do filme Laranja 

Mecânica, que gerou uma intensa discussão sobre temas como a liberdade, o 

determinismo e o comportamento humano - temas centrais para o ensino de filosofia. 

Em outro momento marcante, exibimos o filme Eles Vivem, seguido por um debate 

sobre o papel da ideologia na sociedade. A partir dessa discussão, estabelecemos 

conexões com a obra de Karl Marx e de outros pensadores da tradição marxista, 

analisando como o próprio cinema também pode funcionar como instrumento de 

controle social e ideológico, ao reproduzir de forma sutil, e muitas vezes invisível, 

estruturas que moldam o comportamento coletivo e a percepção da realidade. 

Nesse tipo de metodologia, o professor ou professora atua como mediador(a) 

desde o início do processo, conduzindo a construção teórica em sala de aula. A imagem 

em movimento, característica do cinema, confere forma e concretude àquilo que muitas 

vezes permanece abstrato nas aulas expositivas. No entanto, o espanto filosófico - 

150PLATÃO. A República. Trad. Maria Helena da Rocha Pereira. 2. ed. Lisboa: Fundação 
Calouste Gulbenkian, 2006, p. 103. 

 



65 
 

aquele momento de ruptura que leva à reflexão crítica - não nasce unicamente da 

experiência estética de assistir a um filme. Ele emerge, sobretudo, da maneira como a 

sequência das aulas é planejada e conduzida, relacionando os conteúdos filosóficos à 

potência emocional e artística da linguagem cinematográfica. 

Com a implementação do Novo Ensino Médio e a obrigatoriedade da oferta de 

disciplinas eletivas, criou-se um espaço propício para pensar um projeto que não fosse 

apenas uma complementação de carga horária, mas uma experiência formativa que 

contribuísse efetivamente para o fortalecimento do ensino de humanidades no Colégio e 

Curso Santa Clara. 

Em 2023, apresentei à escola o projeto do Cineclube. Assim como laboratórios e 

bibliotecas são essenciais para o desenvolvimento acadêmico, a presença do teatro e do 

cinema na escola é fundamental para garantir uma formação crítica e cidadã. Paulo 

Freire151 já defendia que a educação deve partir da realidade dos educandos, valorizando 

práticas culturais que estimulem a reflexão e a transformação social: "Ensinar não é 

transferir conhecimento, mas criar as possibilidades para a sua própria produção ou a 

sua construção".152 

O projeto CineFiló passou a existir formalmente em fevereiro de 2024, com uma 

sala fixa funcionando nos turnos da tarde. O espaço foi concebido para promover 

debates socio-filosóficos a partir de obras clássicas do cinema, além da leitura e 

discussão de textos de filosofia e sociologia. A proposta é interdisciplinar e voltada para 

alunos do 6º ano do Ensino Fundamental até o 3º ano do Ensino Médio, atendendo 

diferentes faixas etárias e níveis de aprofundamento. 

O projeto CineFiló acontece semanalmente, todas as terças-feiras, no horário das 

14h às 16h30. As inscrições são abertas para estudantes do 6º ano do Ensino 

Fundamental ao 3º ano do Ensino Médio. No entanto, para fins da intervenção 

pedagógica apresentada neste relatório, foi realizado um recorte específico com alunos 

do Ensino Médio. 

Os estudantes se matriculam na disciplina como uma eletiva vinculada ao 

itinerário formativo do Novo Ensino Médio. Os encontros seguem uma dinâmica 

participativa: coletivamente, os alunos escolhem os temas que serão discutidos ao longo 

de um período de três meses - tempo mínimo previsto para cada unidade temática. A 

152 Ibid., p. 47. 

151FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 25. ed. 
São Paulo: Paz e Terra, 1996. 

 



 

partir desses temas, são selecionadas as obras cinematográficas e os textos filosóficos 

que irão nortear os debates e reflexões durante o ciclo.  

Na última terça-feira de cada mês, é realizada a exibição de um filme 

previamente selecionado em diálogo com os textos filosóficos estudados ao longo do 

período. Em 2024, por exemplo, foram trabalhados dois autores fundamentais: Hannah 

Arendt, com seu ensaio sobre desobediência civil, e Albert Camus, por meio do 

romance O Estrangeiro. A cada encontro, dois estudantes assumiam a responsabilidade 

de apresentar uma interpretação oral das páginas selecionadas, promovendo um 

momento inicial de leitura crítica, análise e troca de ideias. 

Após a conclusão dos ciclos de leitura desses textos, foi exibido o filme Clube 

da Luta153, dirigido por David Fincher. A obra é marcada por uma crítica contundente à 

alienação social, à lógica consumista e à desumanização da vida nas sociedades 

contemporâneas. O filme serviu como ponto de partida para estabelecer paralelos entre 

o existencialismo de Camus, a crítica política de Arendt e os dilemas vividos pelos 

próprios estudantes no mundo atual. 

Cada sessão de exibição é iniciada com uma pergunta provocadora formulada 

pelo professor, com o objetivo de instigar a reflexão e incentivar o debate. No caso desta 

unidade, a pergunta norteadora foi: "Devemos aceitar passivamente os padrões impostos 

pela sociedade?". Essa provocação impulsionou os alunos a pensar criticamente sobre o 

conformismo, a identidade e a liberdade individual, temas centrais tanto no filme quanto 

nos textos filosóficos estudados. O momento da exibição é seguido por um espaço de 

debate coletivo, em que os estudantes compartilham suas interpretações sobre a obra 

cinematográfica, articulando-as com os conceitos filosóficos previamente discutidos. É 

nesse momento que a teoria se concretiza na imagem, e a filosofia ganha vida por meio 

da linguagem simbólica do cinema. 

Como etapa conclusiva de cada unidade, os alunos produzem uma resenha 

crítica, refletindo sobre o filme a partir do olhar do autor ou autora estudado(a). Essa 

atividade visa desenvolver a apropriação conceitual, o pensamento autônomo, a 

capacidade de argumentação e a expressão escrita. Em média, são realizadas três 

exibições por trimestre, respeitando os imprevistos e adequações do calendário letivo. 

No tópico a seguir, será apresentada a intervenção realizada no âmbito deste projeto de 

mestrado profissional, bem como algumas das limitações e possibilidades identificadas 

153FINCHER, David (Diretor). Clube da Luta. [Fight Club]. Estados Unidos: 20th Century Fox, 
1999. 1 DVD (139 min.), son., color. 

 



67 
 

durante o processo de pesquisa de campo. 

 

2.3 A experiência de Campo: o projeto na sala de aula ​

 

Neste momento, apresentamos a intervenção pedagógica do nosso projeto, que 

teve como objetivo utilizar o cinema não apenas como uma ferramenta de ensino da 

filosofia, mas também como uma metodologia que aproximasse os alunos e alunas dos 

conceitos filosóficos de maneira sensível, reflexiva e pessoal. A proposta buscou 

estimular uma leitura existencial e biográfica dos temas abordados, promovendo 

conexões entre o conteúdo filosófico e as experiências de vida dos estudantes. 

A intervenção foi realizada entre os dias 11 de fevereiro e 1 de abril de 2025, 

envolvendo 26 alunos matriculados nas turmas do 1º ao 3º ano do Ensino Médio, com 

idades entre 14 e 18 anos. Do total de participantes, aproximadamente 60% eram 

mulheres e 40% homens. Durante todo o processo, o professor atuou como pesquisador 

de campo, registrando em seu diário de campo os diálogos, as reações, as reflexões e as 

transformações observadas ao longo das atividades, constituindo um importante 

material qualitativo para análise da experiência. 

A intervenção dialogou, de modo especial, com os textos de Hannah Arendt que 

abordam os temas do amor mundi e da responsabilidade com a preservação do mundo 

comum. Esses textos foram trabalhados em conjunto com obras cinematográficas 

cuidadosamente selecionadas, de modo a favorecer uma experiência estética e 

intelectual integrada. Os debates em sala reuniram as reflexões filosóficas de Arendt 

com os universos simbólicos e narrativos do cinema, permitindo que os alunos 

interpretassem criticamente as imagens, os personagens e os conflitos à luz dos 

conceitos filosóficos. A resposta dos estudantes foi expressiva e profunda, revelando o 

potencial da articulação entre filosofia e cinema como caminho para o pensamento 

crítico, o engajamento ético e o autoconhecimento. 

No primeiro encontro do projeto, realizado em 11 de fevereiro de 2025, foram 

definidos, sob orientação do professor, os textos filosóficos e as temáticas centrais que 

guiariam os encontros do primeiro bimestre. Os temas escolhidos – a responsabilidade 

ética com o mundo, os perigos da banalização do mal e a política como ação no mundo 

comum – partiram da obra da filósofa Hannah Arendt e foram selecionados com o 

objetivo de estimular a reflexão crítica dos estudantes sobre sua própria inserção no 

mundo contemporâneo. 

 



 

Foram utilizados trechos selecionados de três obras fundamentais de Arendt: 

●​ “A condição humana” – especialmente os capítulos sobre ação, pluralidade e 
espaço público;​
 

●​ “Responsabilidade e julgamento” – com destaque para os ensaios 
“Responsabilidade pessoal sob a ditadura” e “Pensar sem corrimão”;​
 

●​ “Homens em tempos sombrios” – especialmente o texto dedicado a Rosa 
Luxemburgo e outros que tratam da coragem moral em contextos de crise.​
 
Em cada encontro, era lido e debatido um trecho com média de 20 a 30 páginas, 

de forma a não sobrecarregar os estudantes, que cursaram diferentes anos do Ensino 

Médio. A cada sessão, um dos alunos ficava responsável por apresentar oralmente o 

conteúdo do trecho lido, destacando os pontos mais relevantes para abrir os debates. Ao 

final de cada discussão, o professor retomava os conceitos centrais e esclarecia o 

vocabulário filosófico específico presente no texto, garantindo a compreensão coletiva. 

No encontro seguinte, em 18 de fevereiro de 2025, foram coletivamente escolhidos os 

filmes que seriam trabalhados ao longo do primeiro bimestre, com base nas temáticas 

arendtianas. Além dos títulos já sugeridos pelo professor, os próprios alunos 

contribuíram com propostas, o que favoreceu o engajamento e o sentimento de 

pertencimento ao projeto. A seleção final de filmes incluiu:​

 

●​ “A Onda” (Die Welle, 2008) – abordando a sedução do autoritarismo e a 
responsabilidade coletiva;​
 

●​ “O Show de Truman” (The Truman Show, 1998) – reflexão sobre liberdade, 
manipulação e autenticidade;​
 

●​ “Clube do Imperador” (The Emperor’s Club, 2002) – questões sobre ética, 
caráter e responsabilidade moral;​
 

●​ “Central do Brasil” (1998) – vínculos afetivos, cuidado e o reconhecimento do 
outro;​
 

●​ “O Menino do Pijama Listrado” (2008) – empatia, alteridade e os efeitos da 
indiferença frente ao mal;​
 

●​ “Jojo Rabbit” (2019) – sátira sobre o nazismo, infância, propaganda e a 
possibilidade de ruptura com o pensamento único;​
 

●​ “Viva – A Vida é uma Festa” (Coco, 2017) – animação que permitiu discutir a 
memória, a ancestralidade e o pertencimento, ampliando o diálogo com a ideia 
de mundo comum e legado.​
 

 



69 
 

Cada filme era assistido integralmente durante os encontros do CineFiló, sempre 

que o tempo permitia. Alguns títulos foram selecionados como filmes principais, 

exibidos na íntegra no próprio cineclube, enquanto outros funcionaram como filmes de 

apoio, indicados para serem assistidos em casa, com orientações prévias fornecidas pelo 

professor. As sessões eram sempre seguidas de debates temáticos guiados pelas leituras 

filosóficas. O objetivo era articular texto e imagem, pensamento e sensibilidade, teoria e 

vida prática. A escolha dos filmes buscou diversidade de linguagens, gêneros e 

contextos históricos, promovendo uma abordagem plural dos conceitos discutidos.  

Essa dinâmica de encontros com leituras compartilhadas, apresentações entre 

pares e rodas de debate mediadas pelo professor consolidou o CineFiló como um espaço 

formativo e coletivo de experimentação filosófica, favorecendo a construção de sentido 

a partir da escuta, da interpretação crítica e do diálogo com o cinema e com a vida dos 

próprios alunos.  

Ao longo de oito encontros realizados com uma turma de Ensino Médio, 

desenvolveu-se um percurso pedagógico voltado ao estudo da obra de Hannah Arendt, 

articulando textos filosóficos, discussões mediadas, referências à cultura juvenil e obras 

cinematográficas. A proposta se baseou na compreensão de que a aprendizagem 

filosófica se fortalece quando os alunos têm acesso não apenas aos conteúdos teóricos, 

mas também aos instrumentos conceituais e ao vocabulário específico necessário à 

leitura e à interpretação crítica. 

No primeiro encontro, foi realizada uma mediação introdutória com foco na 

apresentação dos conceitos fundamentais que seriam abordados nos textos selecionados 

de Arendt. Foram trabalhados os temas do amor mundi (amor pelo mundo), da 

banalidade do mal e da responsabilidade coletiva, bem como elementos da biografia da 

filósofa. A aula teve caráter expositivo-dialogado, com o objetivo de fornecer aos 

alunos o que foi metaforicamente chamado de “as chaves do castelo”, uma referência ao 

universo dos jogos de RPG. A metáfora buscou comunicar que, assim como nesses 

jogos, em filosofia é essencial conhecer os códigos e vocabulários próprios de cada 

autora ou autor para acessar seu pensamento. Nesse mesmo encontro, foram definidos 

os alunos responsáveis por apresentar os textos “Responsabilidade pessoal sob a 

ditadura” e “Pensar sem corrimão”154, ambos de Hannah Arendt. Também foi indicado 

154ARENDT, Hannah. Responsabilidade e julgamento. São Paulo: Companhia das Letras, 
2004. 

 



 

como atividade domiciliar o filme Clube do Imperador (2002)155, dirigido por Michael 

Hoffman, que serviria como contraponto reflexivo às ideias debatidas. 

No segundo encontro, ocorrido em 18 de fevereiro, os dois alunos previamente 

designados conduziram os primeiros 30 minutos da aula com uma exposição sobre os 

textos lidos, estabelecendo paralelos com o filme indicado no encontro anterior. Após a 

exposição, o debate foi aberto a todos os alunos, e observou-se uma participação ampla, 

inclusive daqueles que não conseguiram assistir ao filme ou ler integralmente os textos. 

Isso evidenciou o engajamento do grupo e a eficácia da mediação filosófica baseada na 

escuta e no respeito à experiência vivida dos estudantes. 

No terceiro encontro, realizado no dia 25 de fevereiro, deu-se continuidade à 

leitura dos textos com uma nova dupla de alunos apresentando a parte restante de 

“Pensar sem corrimão”. A leitura foi finalizada coletivamente, sendo intercalada por 

comentários, questionamentos e discussões guiadas. A partir da leitura, foi proposta a 

seguinte questão disparadora: “Quais são os perigos de pensar através dos outros?”. 

Essa pergunta suscitou um debate expressivo, durante o qual um dos alunos fez uma 

conexão com a série The Boys156, disponível na plataforma Amazon Prime Video. O 

aluno observou que a série retrata supostos heróis que agem sob ordens de uma 

corporação interessada no lucro, e não na justiça, e que muitos desses heróis sequer 

sabem por que estão lutando. A comparação foi extremamente pertinente, pois remete 

diretamente à crítica arendtiana à irreflexão e à responsabilidade individual diante das 

estruturas de poder. A apropriação desse elemento da cultura popular contemporânea 

demonstra a importância de o professor estar atento aos repertórios culturais dos 

estudantes, criando pontes entre o pensamento filosófico e os modos de vida atuais. 

Essa prática pedagógica articula-se com a perspectiva fenomenológica da 

educação, conforme discutida por Daniel Moreira (2020)157. Segundo o autor, a 

fenomenologia aplicada ao ensino implica a suspensão de julgamentos prévios e a 

valorização da experiência vivida pelo aluno, permitindo que os conteúdos apareçam tal 

como são experimentados no contexto da vida cotidiana.158 Ao privilegiar o diálogo, a 

escuta e a mediação aberta ao mundo vivido dos estudantes, a proposta adotada 

158 Ibid., p. 45.  

157MOREIRA, Daniel. Fenomenologia e educação: entre o vivido e o pensado. Curitiba: 
Appris, 2020. 

156THE BOYS. [Série de televisão]. Criação de Eric Kripke. Amazon Prime Video, 2019–. 

155HOFFMAN, Michael (Direção). Clube do Imperador. [Filme]. Estados Unidos: Universal 
Pictures, 2002. 

 



71 
 

favoreceu o exercício da liberdade de pensamento e a construção autônoma de juízos, 

objetivos centrais da formação filosófica. O uso de textos acessíveis, filmes e 

referências culturais próximas ao universo dos jovens constitui, nesse sentido, um 

caminho para desencadear experiências filosóficas autênticas e significativas. 

No quarto encontro, no dia 04/05, foi realizado o primeiro “Banquete Filosófico” 

do projeto CineFiló. Conforme planejado desde o início do projeto, esse momento 

consiste na exibição de um filme seguida por um lanche coletivo e um debate filosófico, 

com o objetivo de refletir sobre os conceitos previamente estudados. Nesta primeira 

edição, o foco do debate foi o conceito de amor mundi (amor pelo mundo), central na 

filosofia de Hannah Arendt. 

O filme escolhido para essa atividade foi Jojo Rabbit (2019), dirigido por Taika 

Waititi. A escolha se deu por se tratar de uma obra recente, já conhecida por alguns 

estudantes, o que contribui para o engajamento e a familiaridade com a linguagem 

cinematográfica. O filme tem duração de aproximadamente 1 hora e 40 minutos e foi 

exibido na íntegra durante o encontro. 

Após a exibição, realizou-se o tradicional lanche coletivo, momento que marca o 

espírito do “banquete filosófico”. Durante esse momento de convivência, os estudantes 

iniciaram espontaneamente o debate sobre o filme, relacionando cenas e personagens 

com o conceito de amor mundi, a formação da consciência ética e o pensamento 

arendtiano sobre a responsabilidade individual em contextos de opressão. 

A proposta do “banquete” busca justamente unir reflexão, diálogo e partilha, 

criando um ambiente acolhedor e informal que favorece a escuta ativa e o pensamento 

crítico, em sintonia com os princípios da fenomenologia e com a proposta de uma 

filosofia viva, experienciada no cotidiano. No debate sobre o filme um dos alunos fez 

um comentário sobre a relação do longa metragem e os conceitos da obra de Arendt. 

Aluno 01 – “O filme retrata o antissemitismo discutido por Arendt em suas obras sobre 

o regime nazista. Apresenta, de forma visual, o regime totalitário que promovia 

lavagem cerebral até nas crianças, ensinando-as a vigiar seus próprios pais. Também 

aborda a responsabilidade de todos em não se calar diante de atrocidades, como os 

crimes cometidos contra os judeus.” 

Ainda discutimos como o conceito de banalidade do mal pode ser identificado 

no filme, assim como os perigos de abdicar da capacidade de pensar de forma crítica e 

autônoma.  

No quinto encontro, realizado no dia 11 de março, o professor retomou a 

 



 

discussão de conceitos e ideias presentes nos textos selecionados da bibliografia do 

projeto CineFiló. O foco da aula foi o ensaio presente na obra Homens em tempos 

sombrios159 e trechos da obra A condição humana160. A proposta consistiu em 

aprofundar o pensamento de Hannah Arendt sobre a liberdade, ressaltando sua 

concepção de que a liberdade só pode ser plenamente compreendida no âmbito da 

política. Nesse contexto, foi destacada uma das afirmações centrais da autora: “A 

violência pode destruir o poder; ela é totalmente incapaz de criá-lo”161 

Esse momento foi dedicado à orientação e à mediação do vocabulário filosófico 

da autora, com o objetivo de traduzir conceitos mais herméticos para a linguagem dos 

alunos, facilitando o processo de compreensão e apropriação crítica. Ao final do 

encontro, dois alunos foram designados para apresentar, no próximo encontro, o ensaio 

discutido em sala. Como tarefa domiciliar, foi recomendado que assistissem ao filme 

Hannah Arendt162 de 2012, dirigido por Margarethe von Trotta, disponível gratuitamente 

no YouTube. A intenção era proporcionar uma compreensão mais concreta do contexto 

histórico e intelectual que levou Arendt à formulação do conceito de banalidade do mal. 

No sexto encontro, realizado no dia 18/03, dois alunos ficaram responsáveis por 

realizar a apresentação inicial do texto discutido no encontro anterior. Ambos relataram 

ter aprofundado suas leituras em casa, especialmente no que diz respeito à figura de 

Rosa Luxemburgo, citada por Hannah Arendt no ensaio analisado. A exposição 

realizada durou aproximadamente 45 minutos e demonstrou não apenas um bom 

domínio do conteúdo, como também despertou o interesse dos demais colegas. 

Durante a apresentação, os alunos também fizeram conexões com o filme 

Hannah Arendt (2012), o que acabou por estimular o debate coletivo. A partir desse 

momento, outros estudantes passaram a compartilhar suas impressões tanto sobre o 

texto quanto sobre o filme, contribuindo com reflexões sobre a trajetória intelectual da 

filósofa e os dilemas éticos por ela enfrentados ao desenvolver o conceito de banalidade 

do mal. 

Ao final do encontro, o professor recomendou como atividade complementar a 

162TROTTA, Margarethe von (Direção). Hannah Arendt. [Filme]. Alemanha: Heimatfilm, 
2012. 

161 Ibid., p. 55 

160ARENDT, Hannah. A condição humana. 10. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 
2007. 

159 ARENDT, Hannah. Homens em tempos sombrios. São Paulo: Companhia das Letras, 2010. 

 



73 
 

exibição do filme O Show de Truman (1998)163, dirigido por Peter Weir. A proposta era 

que os alunos escrevessem um breve texto reflexivo relacionando o enredo do filme ao 

conceito de totalitarismo elaborado por Hannah Arendt, bem como refletissem sobre o 

que podemos — enquanto indivíduos e sociedade — fazer para evitar realidades 

marcadas pela vigilância, manipulação da verdade e supressão da liberdade. 

No sétimo encontro, no dia 25/03 realizado após a atividade proposta com o 

filme O Show de Truman (1998), os alunos entregaram pequenos textos reflexivos nos 

quais relacionaram o conteúdo do filme ao conceito de totalitarismo desenvolvido por 

Hannah Arendt. A leitura desses textos foi realizada em formato de roda de debates, 

permitindo que cada estudante compartilhasse suas percepções de maneira coletiva e 

dialogada. 

Durante a atividade, muitos alunos comentaram que ainda não conheciam o 

filme e expressaram surpresa ao ver o ator Jim Carrey em um papel dramático, distante 

das comédias pelas quais é mais conhecido. A recepção foi bastante positiva, 

destacando-se a qualidade do enredo e o impacto da mensagem transmitida pela obra. O 

filme despertou reflexões importantes sobre liberdade, vigilância e controle social. 

Um dos destaques do debate foi a fala de uma aluna que sintetizou de forma 

bastante clara a relação entre o filme e os conceitos arendtianos: Aluna 2 – “O filme é 

praticamente o que Arendt chamou de totalitarismo. O coitado está o tempo todo sendo 

vigiado e controlado. Me faz pensar se realmente não vivemos isso, se não temos 

apenas a falsa sensação de liberdade.”A fala da aluna provocou reações e concordância 

entre os colegas, ampliando o debate para uma reflexão sobre o mundo contemporâneo, 

o uso de tecnologias de vigilância e a importância de preservar a autonomia do 

pensamento - uma das ideias centrais da filosofia arendtiana. 

No último encontro do projeto CineFiló, realizamos a exibição e o debate do 

filme A Onda164 de 2008, encerrando assim minha intervenção pedagógica junto aos 

alunos. O filme retrata a história de um professor do ensino médio que, ao tentar ensinar 

aos seus alunos sobre os regimes autocráticos e ditatoriais, acaba criando 

involuntariamente um movimento extremista dentro da escola. A narrativa faz uma 

crítica contundente à facilidade com que indivíduos e grupos podem ser levados a seguir 

líderes autoritários, evidenciando, por meio da ficção, os perigos da manipulação, do 

164GANSEL, Dennis (Direção). A Onda. [Filme]. Alemanha: Rat Pack Filmproduktion, 2008. 

163WEIR, Peter (Direção). O Show de Truman. [Filme]. Estados Unidos: Paramount Pictures, 
1998. 

 



 

conformismo e da falta de reflexão crítica. 

Antes da exibição do filme, lancei uma provocação aos alunos: “Como evitar o 

retorno de Hitler?” A pergunta serviu como estímulo para que refletissem, ao longo da 

sessão, sobre a responsabilidade coletiva frente à ascensão de regimes totalitários e a 

importância da educação na formação de cidadãos conscientes e críticos. 

Após o filme, conduzimos um debate centrado nos aspectos psíquicos e sociais 

que favorecem o surgimento e a consolidação de regimes totalitários, tal como discutido 

por Hannah Arendt em suas obras. A recepção dos alunos foi bastante positiva. Percebi 

que, ao longo do projeto, os estudantes se tornaram mais familiarizados com os 

conceitos arendtianos, demonstrando maior autonomia intelectual e capacidade de 

estabelecer conexões críticas. 

Dois alunos, inclusive, foram além da bibliografia principal e fizeram paralelos 

entre o enredo do filme e o conceito de dominação carismática de Max Weber, 

refletindo sobre como a autoridade pode ser exercida de maneira negativa, mesmo 

quando parte de figuras inicialmente admiradas. Durante o debate, também se destacou 

a fala de uma aluna que se identificou com os personagens que resistiram à onda de 

manipulação instaurada: Aluna 3 – “Eu sei que podemos ser influenciados, mas diante 

do absurdo não podemos simplesmente cruzar os braços. Acho que me identifico com 

alguns dos personagens do filme que viram o que estava acontecendo e tentaram 

impedir.” 

O debate foi tão envolvente que ultrapassou o horário previsto, estendendo-se até 

às 17h40, quando esgotamos todos os argumentos e paralelos possíveis com a obra de 

Arendt. Houve participação de todos os alunos - alguns de forma mais breve, outros se 

estendendo em falas mais elaboradas - demonstrando entusiasmo e engajamento com a 

temática. Para encerrar o projeto, propus uma atividade final: os 26 alunos deveriam 

escolher um dos filmes exibidos e debatidos ao longo do CineFiló e elaborar uma 

resenha crítica, relacionando-o ao conceito de amor mundi, de Hannah Arendt. O 

prazo de entrega foi estabelecido para o dia 8 de abril, permitindo tempo hábil para 

pesquisa e reflexão. 

 

2.4 Limites e Possibilidades da Utilização do Cinema 
 

Durante o processo de observação de campo e aplicação da intervenção como 

professor-pesquisador no projeto CineFiló, pude constatar tanto possibilidades quanto 

 



75 
 

limites importantes para a efetivação de propostas pedagógicas inovadoras, 

especialmente aquelas que envolvem recursos audiovisuais como estratégia didática. A 

reforma do Ensino Médio, ao instituir os itinerários formativos, abriu espaço para 

práticas mais interdisciplinares e metodologias ativas. No entanto, é necessário 

reconhecer que essa abertura normativa não se materializa de forma homogênea em 

todas as escolas. 

Entre os principais limites observados, destacam-se as condições estruturais 

precárias de muitas instituições da rede pública, como a falta de salas multimídia, 

equipamentos audiovisuais, acesso à internet ou mesmo infraestrutura elétrica adequada. 

Além disso, fatores socioeconômicos afetam diretamente a adesão dos alunos. Em 

diversas situações, estudantes do Ensino Médio precisam trabalhar ou assumir 

responsabilidades domésticas durante o contraturno escolar, o que dificulta sua 

participação em projetos extracurriculares. 

Outro fator que deve ser considerado é o uso reduzido e pouco diversificado dos 

itinerários formativos. Em algumas escolas da Região Metropolitana do Recife, por 

exemplo, observamos a priorização de eixos como o empreendedorismo ou oficinas 

práticas de culinária, o que, embora válido, restringe a pluralidade de abordagens 

possíveis dentro da proposta do Novo Ensino Médio. Soma-se a isso a falta de formação 

continuada dos docentes para lidar com metodologias interdisciplinares e o uso de 

linguagem audiovisual, o que compromete a execução de projetos como o CineFiló. 

Contudo, é fundamental afirmar que o projeto não se propôs a resolver todos os 

problemas da educação brasileira, mas sim a demonstrar que existem alternativas 

viáveis e acessíveis para aproximar os estudantes dos conteúdos filosóficos de forma 

significativa. Ao longo dos oito encontros do projeto, foi possível observar como a 

filosofia pode ser "trazida à terra", para usar uma metáfora recorrente, tornando-se mais 

compreensível e dialogável por meio da arte cinematográfica e da mediação cuidadosa 

do vocabulário conceitual dos filósofos e filósofas estudados. 

Conforme defende Paulo Freire (1996)165, o processo educativo precisa partir do 

diálogo e do reconhecimento do outro como sujeito ativo da aprendizagem. O CineFiló 

assumiu essa perspectiva ao criar um espaço democrático de fala, onde os estudantes 

podiam participar do debate sem medo de errar, de serem julgados ou constrangidos por 

não dominarem previamente o conteúdo. Isso se confirmou, por exemplo, quando os 

165FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 25. ed. 
São Paulo: Paz e Terra, 1996, p. 67.  

 



 

alunos assumiram o protagonismo das discussões ao apresentar textos filosóficos ou 

interpretar criticamente filmes, evidenciando um amadurecimento intelectual e uma 

apropriação significativa do conhecimento. 

Nesse sentido, Bell Hooks (2013)166 reforça que ensinar é um ato de amor e 

liberdade, sendo necessário que o professor reconheça as experiências e os repertórios 

culturais dos alunos, construindo um espaço de aprendizagem afetivo e crítico. A 

prática docente, portanto, se alimenta dessas pequenas conquistas: ver o brilho nos 

olhos dos estudantes ao compreenderem conceitos complexos, ou ao perceberem que a 

filosofia também fala de suas vidas, de suas angústias e do mundo em que vivem. 

Como lembra Dermeval Saviani167, a educação escolar tem a responsabilidade de 

democratizar o conhecimento historicamente acumulado, mas isso só será possível 

quando houver mediação entre o saber erudito e a experiência concreta do aluno. O 

projeto CineFiló procurou justamente atuar nesse ponto de mediação, mostrando que, 

mesmo diante das adversidades estruturais, é possível construir experiências formativas 

potentes e transformadoras. 

 

CAPÍTULO 3 - ANÁLISE CRÌTICA DA INTERVENÇÃO  

 

Neste capítulo, realizamos uma análise crítica dos resultados da intervenção 

pedagógica a partir da aplicação de um questionário com perguntas semiestruturadas 

direcionadas aos alunos. As respostas foram registradas no caderno de campo do 

professor, o que possibilitou uma abordagem mais próxima da realidade vivida na 

prática docente. 

Optamos pelo uso do método qualitativo de pesquisa, por considerá-lo o mais 

adequado para acessar a subjetividade dos estudantes e compreender as nuances de suas 

experiências educacionais. Segundo Minayo168, “a pesquisa qualitativa trabalha com o 

universo dos significados, motivos, aspirações, crenças, valores e atitudes, o que 

corresponde a um espaço mais profundo das relações, dos processos e dos 

fenômenos”169. Tal abordagem é essencial quando se busca captar a complexidade dos 

169  Ibid., p.25.  

168MINAYO, Maria Cecília de Souza. O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa em 
saúde. 9. ed. São Paulo: Hucitec, 2001.  

167SAVIANI, Dermeval. História das ideias pedagógicas no Brasil. Campinas: Autores 
Associados, 2007, p. 14.  

166HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. Tradução 
de Marcelo Brandão Cipolla. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2013, p. 25. 

 



77 
 

fenômenos humanos em sua totalidade contextualizada. 

Além disso, fundamentamos nossa análise na fenomenologia, que tem como 

objetivo descrever as experiências vividas da forma mais autêntica e direta possível, 

sem reduzi-las a categorias pré-estabelecidas. Inspiramo-nos na perspectiva de Daniel 

Moreira, que destaca a importância de considerar a experiência vivida como ponto de 

partida para a compreensão do fenômeno educativo. Para o autor, “a fenomenologia é 

um modo de acesso ao vivido que não o reduz a esquemas teóricos, mas o descreve tal 

como se mostra na experiência concreta”.170 

Assim, ao integrar o método qualitativo à abordagem fenomenológica, buscamos 

alcançar uma compreensão mais profunda das experiências dos alunos durante a 

intervenção pedagógica, respeitando sua singularidade e escutando suas vozes com 

sensibilidade e rigor.​

​

3.1 Uma leitura fenomenológica do campo: A recepção dos Educandos ​

 

As perguntas aplicadas no encerramento do projeto CineFiló foram elaboradas 

com o intuito de compreender de forma mais aprofundada como os alunos e alunas 

vivenciaram a experiência da disciplina eletiva, investigando se a proposta contribuiu 

efetivamente para uma maior aproximação com os conteúdos discutidos ao longo dos 

oito encontros. Buscou-se, em especial, avaliar se a atividade favoreceu a compreensão 

e a reflexão sobre os principais conceitos da obra de Hannah Arendt, especialmente no 

que diz respeito à noção de amor mundi, central nos debates promovidos durante a 

intervenção pedagógica. 

Como parte desse momento final, propôs-se uma dinâmica de perguntas, na qual 

os próprios estudantes criaram e responderam questões relacionadas à história do 

cinema, aos conteúdos trabalhados em aula e aos conceitos filosóficos explorados ao 

longo do curso. Essa dinâmica teve como objetivo não apenas revisar o conteúdo de 

forma lúdica, mas também promover a socialização dos saberes construídos e valorizar 

o protagonismo dos discentes no processo de ensino-aprendizagem. 

Dos 26 estudantes matriculados na eletiva, 22 participaram ativamente do último 

encontro e responderam ao questionário aplicado durante a roda de conversa. A seguir, 

destacamos algumas das perguntas formuladas pelos alunos e outras elaboradas com o 

170 MOREIRA, Daniel. Fenomenologia e educação: entre o vivido e o pensado. Curitiba: 
Appris, 2020, p. 45. 

 



 

objetivo de aprofundar a análise qualitativa dos efeitos do projeto na formação 

filosófica e crítica dos participantes. As perguntas feitas foram as seguintes: ​

 

Quadro 1 - Dinâmica de Perguntas  

1) Qual a sua opinião sobre utilizar o cinema como forma de aprender na escola? 
2) Com que frequência você costuma assistir a filmes fora da escola?​
3) O projeto CineFiló influenciou você a procurar outros filmes que não conhecia?​
4) Os filmes exibidos durante o projeto ajudaram você a entender melhor os temas 
filosóficos discutidos em aula?​
5) Após participar do projeto, você passou a se interessar mais por filmes com temas 
sociais, políticos ou filosóficos?​
6) O debate após os filmes contribuiu para você compreender melhor os conteúdos 
filosóficos?​
7) O que levou você a se interessar e a se matricular na disciplina do projeto 
CineFiló? Quais foram as suas expectativas?  
8) Assistir aos filmes e participar dos debates ajudou você a entender o que Hannah 
Arendt queria dizer com amor mundi (amor pelo mundo)? 

Fonte: Elaborado pelo pesquisador (2025)​

 

Destacamos, a seguir, quatro perguntas e as respectivas respostas registradas, 

com o intuito de realizar uma análise crítica dos resultados obtidos. Essas questões 

foram selecionadas por representarem de forma significativa as percepções dos alunos 

quanto à experiência vivida no projeto CineFiló, especialmente no que diz respeito ao 

impacto do cinema como linguagem pedagógica e à mediação filosófica proposta ao 

longo da disciplina. A primeira pergunta que destacamos foi: "Qual a sua opinião sobre 

utilizar o cinema como forma de aprender na escola?". As respostas dos alunos e alunas 

a essa questão estão organizadas na Tabela 1, a seguir:​

​

Tabela de respostas - Pergunta 01.  

Aluno 1: O cinema pode despertar o interesse e tornar as aulas mais atrativas. 

Aluno 2: Acho muito bom, pois combina aprendizado com algo que gostamos, como 
filmes. 

Aluno 3: É uma forma diferente e criativa de ensinar, que foge da rotina tradicional. 

Aluno 4: Gosto da ideia, pois facilita a compreensão de temas complexos através das 
imagens. 

Aluno 5: É uma maneira divertida de aprender, além de estimular a reflexão. 

Aluno 6: O cinema amplia nosso olhar sobre o mundo e traz assuntos importantes para 

 



79 
 

discussão. 

Aluno 7: Excelente ideia! Aprender com filmes torna as aulas mais envolventes. 

Aluno 8: Ajudaria muito quem tem dificuldade em aprender só com textos e livros. 

Aluno 9: É interessante porque conecta os conteúdos escolares com a realidade. 

Aluno 10: Muito válido. O cinema ajuda a entender melhor as emoções, a história e a 
cultura. 

Aluno 11: Um ótimo recurso pedagógico. Faz a gente pensar e debater mais. 

Aluno 12: Ajuda a visualizar conceitos abstratos, principalmente em Filosofia e 
Sociologia. 

Aluno 13: O cinema tem o poder de emocionar e ensinar ao mesmo tempo. 

Aluno 14: Acho importante, pois promove o pensamento crítico de forma leve. 

Aluno 15: Gostei muito da experiência, pois aprendi coisas que não estão nos livros. 

Aluno 16: A proposta é excelente para quem aprende melhor por meio de imagens e 
histórias. 

Aluno 17: O uso do cinema me fez refletir mais sobre o que está acontecendo no 
mundo. 

Aluno 18: Aprendi mais assistindo a um filme com discussão do que em várias aulas 
expositivas. 

Aluno 19: É útil para desenvolver nossa criatividade e senso crítico. 

Aluno 20: O cinema pode ser um ótimo ponto de partida para conversas profundas em 
sala. 

Aluno 21: Dá voz a temas que normalmente não aparecem nas aulas tradicionais. 

Aluno 22: Ajudou a tornar a aula mais próxima da minha realidade. 
Fonte: Elaborado pelo pesquisador (2025)​

 

As respostas dos alunos revelam uma recepção amplamente positiva quanto ao 

uso do cinema como ferramenta pedagógica. Muitos destacaram o caráter dinâmico, 

criativo e motivador da proposta, valorizando o fato de que os filmes tornam o 

aprendizado mais acessível, interessante e conectado à realidade. Observa-se também 

que o cinema foi percebido como um recurso capaz de estimular o pensamento crítico, 

favorecer a compreensão de conteúdos complexos e promover uma ruptura com o 

ensino tradicional, apontando para uma aprendizagem mais significativa. Essa 

 



 

percepção está em sintonia com os princípios de Paulo Freire, que defendia uma 

educação baseada no diálogo, na problematização e na conexão com a vivência dos 

educandos. Como afirmou Freire (1996), "ensinar não é transferir conhecimento, mas 

criar as possibilidades para a sua produção ou a sua construção"171, e o uso do cinema, 

nesse contexto, mostrou-se uma dessas possibilidades.  

A pergunta 7 questiona: “O que levou você a se interessar e a se matricular na 

disciplina do projeto CineFiló? Quais foram as suas expectativas? ​

 
Aluno 1: Me matriculei porque achei a proposta diferente e ligada ao 
que gosto: cinema e debates.​
Aluno 2: Fui incentivado por amigos que já conheciam o projeto e 
falavam bem.​
Aluno 3: Sempre tive curiosidade em saber como filmes podem 
ensinar e achei que seria uma experiência interessante.​
Aluno 4: Me inscrevi porque tenho vontade de trabalhar com arte no 
futuro e vi no projeto uma oportunidade de começar.​
Aluno 5: Vi que o projeto envolvia cinema e filosofia, dois temas que 
me interessam muito.​
Aluno 6: Achei que o CineFiló seria uma chance de aprender de um 
jeito menos tradicional e mais criativo.​
Aluno 7: Gosto muito de assistir filmes e achei legal a ideia de poder 
discutir o que a gente vê na tela.​
Aluno 8: Me interessei por ser algo novo na escola e que parecia mais 
interativo do que as aulas comuns.​
Aluno 9: Me matriculei porque gosto de projetos que envolvam 
produção cultural e expressão artística.​
Aluno 10: Vi o CineFiló como uma forma de me envolver mais com a 
escola e com atividades que realmente gosto.​
Aluno 11: A proposta me chamou atenção por trabalhar com temas 
profundos de forma acessível.​
Aluno 12: Quis sair da rotina e experimentar algo que juntasse arte, 
cinema e reflexão.​
Aluno 13: Fiquei curioso sobre como a filosofia poderia ser discutida 
através de filmes.​
Aluno 14: A inscrição me atraiu porque percebi que poderia 
desenvolver minha criatividade.​
Aluno 15: Gosto de cinema e queria entender como ele pode ajudar no 
aprendizado.​
Aluno 16: Foi uma professora que me indicou. Quando soube do 
projeto, me animei com a ideia.​
Aluno 17: Vi o cartaz na escola e achei a proposta diferente de tudo 
que eu já tinha feito.​
Aluno 18: Sempre me interessei por audiovisual e o projeto parecia ser 
um bom começo para explorar isso.​
Aluno 19: Já tinha vontade de participar de algo fora das disciplinas 
tradicionais, e o CineFiló apareceu no momento certo.​
Aluno 20: Me matriculei porque queria melhorar minha capacidade de 

171FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 
Paulo: Paz e Terra, 1996, p. 47. 

 



81 
 

argumentação e expressão.​
Aluno 21: Achei que seria uma forma de aprender coisas novas de 
maneira mais divertida e significativa.​
Aluno 22: Gosto de desafios diferentes e o projeto parecia propor isso: 
pensar de outro jeito, a partir de filmes.​
 

Ao analisar as respostas dos estudantes, constatou-se que os interesses e 

motivações que levaram à matrícula no projeto CineFiló são diversificados e refletem as 

demandas específicas de cada participante, sobretudo no que tange ao trabalho com a 

linguagem cinematográfica. Muitos alunos destacaram a busca por uma forma 

diferenciada e mais criativa de aprendizado, que rompe com o ensino tradicional, assim 

como o desejo de ampliar conhecimentos sobre cinema e filosofia de forma integrada. 

Além disso, a socialização aparece como uma expectativa central, evidenciando o 

interesse em compartilhar experiências, dialogar sobre os temas abordados e trabalhar 

em equipe, fortalecendo laços e o sentido de pertencimento ao grupo. Assim, o 

CineFiló, ao utilizar o cinema como ferramenta pedagógica, responde não apenas à 

necessidade de ampliar o repertório cultural dos estudantes, mas também à busca por 

espaços de convivência e interação social, fatores fundamentais para o desenvolvimento 

integral do sujeito. 

A terceira pergunta foi elaborada para avaliar se o projeto CineFiló alcançou seu 

objetivo principal, que é promover o ensino e a aprendizagem de filosofia de forma 

mais atraente e significativa. Para isso, investigamos a percepção dos alunos sobre a 

eficácia da leitura dos textos e da utilização dos filmes durante o processo educativo. 

Buscou-se compreender de que maneira esses recursos influenciaram o interesse, a 

compreensão e o envolvimento dos estudantes com os conteúdos filosóficos, bem como 

se tornaram o estudo mais interessante e próximo da realidade dos alunos. Essa 

avaliação é fundamental para validar a metodologia adotada e orientar futuras 

intervenções pedagógicas. Foi questionado na pergunta 7: “Os filmes exibidos durante o 

projeto ajudaram você a entender melhor os temas filosóficos discutidos em aula?” 

Tabela 2: ​

​

Tabela de respostas - Pergunta 04.  

ALUNO 1 – Sim, porque os filmes facilitaram a compreensão dos conceitos que 
estavam nos textos. 

ALUNO 2 – Acho que sim, porque as imagens ajudam a fixar melhor o conteúdo 
filosófico. 

 



 

ALUNO 3 – Sim, os filmes tornaram as ideias mais concretas e fáceis de entender. 

ALUNO 4 – Sim, a leitura combinada com os filmes fez o estudo ficar mais dinâmico 
e menos cansativo. 

ALUNO 5 – Sim, ajudou muito, pois o cinema aproxima a filosofia do nosso dia a 
dia. 

ALUNO 6 – Sim, porque os filmes despertaram meu interesse para os temas 
filosóficos que antes pareciam difíceis. 

ALUNO 7 – Sim, pois me ajudou a refletir mais profundamente sobre os conceitos 
apresentados. 

ALUNO 8 – Sim, porque as histórias dos filmes deixaram o aprendizado mais 
divertido e significativo. 

ALUNO 9 – Sim, o projeto ajudou a entender melhor as ideias da filosofia por meio 
das imagens e diálogos. 

ALUNO 10 – Sim, pois a combinação dos textos e filmes trouxe uma perspectiva 
mais completa dos assuntos. 

ALUNO 11 – Sim, os filmes ilustraram os conceitos filosóficos de maneira clara e 
interessante. 

ALUNO 12 – Sim, pois os filmes me ajudaram a lembrar e aplicar os conceitos 
discutidos nas aulas. 

ALUNO 13 – Sim, porque a leitura junto com os filmes me fez pensar e questionar 
mais. 

ALUNO 14 – Sim, os filmes mostraram exemplos práticos do que estava nos textos. 

ALUNO 15 – Sim, pois o cinema tornou a filosofia mais acessível e menos abstrata 

ALUNO 16 – Sim, ajudou a despertar minha curiosidade para aprender ainda mais. 

ALUNO 17 – Sim, porque o projeto tornou o estudo mais interativo e envolvente. 

ALUNO 18 – Sim, a leitura e os filmes juntos facilitaram o entendimento dos 
conceitos filosóficos. 

ALUNO 19 – Sim, pois o cinema trouxe uma visão diferente e complementou o 
conteúdo escrito. 

ALUNO 20 – Sim, porque pude relacionar as ideias filosóficas com cenas reais e 
cotidianas. 

ALUNO 21 – Sim, a combinação do cinema e da leitura ampliou minha compreensão 
dos temas. 

ALUNO 22 – Sim, o CineFiló tornou a filosofia mais interessante e próxima da minha 

 



83 
 

realidade. 
Fonte: Elaborado pelo pesquisador (2025)​

 

Ao analisar as respostas dos 22 estudantes à terceira pergunta, percebe-se que a 

grande maioria reconhece a importância da articulação entre leitura de textos filosóficos 

e a exibição de filmes como elementos centrais no processo de aprendizagem da 

filosofia. As respostas demonstram que os alunos se sentiram mais motivados, 

engajados e capazes de compreender conceitos filosóficos a partir da mediação 

cinematográfica. Esse envolvimento não se deu apenas em um nível cognitivo, mas 

também afetivo e existencial, pois muitos relatam que os filmes “tornaram os conceitos 

mais próximos”, “ajudaram a refletir” e “tornaram a filosofia mais acessível e 

interessante”. Tais depoimentos indicam que o projeto CineFiló permitiu aos estudantes 

vivenciarem a filosofia para além do livro e da abstração, estabelecendo um vínculo 

com a realidade sensível e simbólica proporcionada pela linguagem audiovisual. 

Nesse sentido, a experiência relatada pelos alunos encontra respaldo na 

abordagem fenomenológica da educação, tal como discutida por Daniel Moreira, que 

compreende o conhecimento como algo que emerge da vivência concreta e significativa 

do sujeito no mundo.172 Em vez de partir de teorias abstratas, a fenomenologia parte 

daquilo que é vivido e sentido pelos estudantes em sua experiência imediata. O uso dos 

filmes no projeto proporcionou um encontro direto com o universo filosófico, tornando 

os conceitos mais acessíveis, sensíveis e ligados à realidade dos alunos. A filosofia, 

nesse contexto, foi vivenciada não apenas como conteúdo, mas como experiência, 

despertando a reflexão a partir das imagens, emoções e narrativas, e promovendo uma 

aprendizagem mais autêntica, subjetiva e profundamente enraizada na existência dos 

sujeitos. 

Essa experiência educativa, mediada pelo cinema e pela leitura reflexiva, 

concretiza o ideal de uma pedagogia que respeita o vivido do aluno, promovendo o 

pensamento crítico e a abertura à compreensão do outro e de si mesmo.  

Dentre as questões propostas na roda de encerramento, uma das mais relevantes 

para os objetivos da intervenção pedagógica foi a que investigou a relação entre as 

atividades realizadas no cineclube e a compreensão dos conceitos centrais da obra da 

filósofa Hannah Arendt. Especificamente, a pergunta 8 destacou-se como fundamental 

172MOREIRA, Daniel. Fenomenologia e educação: entre o vivido e o pensado. Curitiba: 
Appris, 2020, p. 46/47 

 



 

para esta pesquisa, pois buscou avaliar se a experiência estética e reflexiva 

proporcionada pelos filmes e pelos debates filosóficos contribuiu para uma 

compreensão mais profunda e sensível do conceito de amor mundi (amor pelo mundo). 

A pergunta formulada foi: “Assistir aos filmes e participar dos debates ajudou você a 

entender o que Hannah Arendt queria dizer com amor mundi (amor pelo mundo)?” 

Considerando que um dos principais objetivos do projeto CineFiló foi 

justamente trabalhar obras cinematográficas que ilustrassem e problematizassem ideias 

centrais do pensamento arendtiano, essa pergunta torna-se um ponto-chave para analisar 

se o projeto atingiu sua meta de integrar cinema, filosofia e formação ética dos 

estudantes. As respostas a essa questão estão organizadas na Tabela 3, que reúne as 

percepções dos 22 alunos participantes do encontro final. A análise desse material nos 

permite compreender até que ponto o projeto contribuiu para a construção de uma 

experiência filosófica viva e significativa. Segue a Tabela 3:  

 

ALUNO 1 – Sim, porque os filmes mostravam a importância de olhar para o mundo 
com mais empatia. 

ALUNO 2 – Ajudou sim. Comecei a perceber como nossas ações interferem no 
mundo que construímos. 

ALUNO 3 – Sim, os debates fizeram pensar mais sobre responsabilidade coletiva. 

ALUNO 4 – Entendi melhor o conceito de amor mundi vendo como os personagens 
escolhiam agir em momentos difíceis. 

ALUNO 5 – Sim, antes eu achava filosofia algo distante, agora vejo sentido na ideia 
de se importar com o mundo. 

ALUNO 6 – Sim, me tocou muito pensar no mundo como algo que construímos 
juntos. 

ALUNO 7 – Os filmes mostraram que o mundo precisa de cuidado. Isso é amor 
mundi. 

ALUNO 8 – Acho que entendi melhor quando vimos personagens que resistem à 
injustiça. 

ALUNO 9 – Ajudou sim. Principalmente ao ver como escolhas pequenas afetam o 
coletivo. 

ALUNO 10 – Sim, porque os filmes aproximam a gente dos problemas reais. 

ALUNO 11 – Ajudou muito! A filosofia ficou mais viva com os filmes. 

 



85 
 

ALUNO 12 – Os debates me ajudaram a refletir sobre como agir no mundo com 
responsabilidade. 

ALUNO 13 – Sim, com os exemplos ficou mais fácil compreender. 

ALUNO 14 – Sim, principalmente quando falamos sobre o que significa amar o 
mundo sem querer dominá-lo. 

ALUNO 15 – Os filmes nos mostraram diferentes formas de viver e se posicionar. 

ALUNO 16 – Sim, ajudou muito a pensar no mundo como espaço comum. 

ALUNO 17 – Ajudou, porque nos fez sentir o que é estar no mundo com os outros. 

ALUNO 18 – Achei que foi essencial para entender esse conceito, que antes era 
abstrato. 

ALUNO 19 – Os debates abriram espaço para entender o amor pelo mundo como 
uma prática. 

ALUNO 20 – Sim, aprendi que amor mundi é se responsabilizar pelo mundo em que 
vivemos. 

ALUNO 21 – Ajudou muito, inclusive mudei meu jeito de ver certos problemas 
sociais. 

ALUNO 22 – Sim, agora entendo que amar o mundo é cuidar dele com nossas ações. 
Fonte: Elaborado pelo pesquisador (2025)​

3.3 Discussão dos Resultados 

A análise das respostas à pergunta 8 revela que a maioria dos alunos conseguiu 

estabelecer relações entre a linguagem cinematográfica e os conceitos filosóficos 

discutidos, especialmente o amor mundi. As respostas indicam que os filmes não apenas 

despertaram interesse, mas também possibilitaram uma vivência sensível dos conteúdos, 

permitindo que os estudantes se aproximassem da filosofia de forma encarnada, 

experiencial e contextualizada. Essa apropriação crítica do conhecimento, que parte da 

experiência concreta dos sujeitos, evidencia a potência de práticas pedagógicas que 

integram arte e pensamento. 

Nesse sentido, é possível dialogar com Silvio Gallo173, que defende uma 

concepção de educação filosófica que não se reduz à mera transmissão de conteúdos, 

mas que visa criar espaços de experiência, de pensamento e de liberdade. Para Gallo, 

ensinar filosofia implica criar situações em que os sujeitos possam pensar por si 

mesmos, enfrentando problemas reais e produzindo sentidos próprios.174 O projeto 

174Ibid., p.78.  
173GALLO, Silvio. Filosofia da educação: uma introdução. São Paulo: Loyola, 2012. 

 



 

CineFiló, ao articular cinema, debate e reflexão ética, materializou essa proposta, 

promovendo a formação de sujeitos ativos, críticos e sensíveis ao mundo. 

Assim, a compreensão do amor mundi, longe de permanecer em uma esfera 

abstrata, pôde ser vivenciada pelos alunos como uma postura ética diante do mundo, 

algo que se constrói nas relações, nas escolhas e nos afetos mediados pelas narrativas 

cinematográficas. A análise demonstra, portanto, que a proposta pedagógica foi eficaz 

em alcançar um de seus objetivos centrais: despertar no estudante o desejo de 

compreender e se implicar filosoficamente com o mundo. 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS  
 

Ao concluir esta dissertação, é possível afirmar que a criação e execução do 

CineFiló representaram uma jornada desafiadora, porém profundamente formativa, 

tanto para os estudantes quanto para o professor-pesquisador. Realizado no Colégio e 

Curso Santa Clara, o projeto buscou integrar cinema e filosofia como práticas 

pedagógicas que favorecem o pensamento crítico, a expressividade e o protagonismo 

juvenil no contexto escolar. Conciliar a rotina como professor da educação básica com 

as exigências da pesquisa de campo foi, sem dúvida, um dos maiores obstáculos 

enfrentados. A sobrecarga de atividades docentes e a limitação de tempo e recursos 

tornaram o processo exigente e, em muitos momentos, desgastante. No entanto, foi 

graças à oportunidade proporcionada pelo Mestrado Profissional em Filosofia da 

Universidade Federal de Pernambuco (Prof-Filo/UFPE) que o CineFiló pôde sair do 

plano das ideias e se tornar uma intervenção pedagógica concreta. O mestrado foi um 

espaço que incentivou a articulação entre teoria e prática, entre formação acadêmica e 

atuação docente, contribuindo significativamente para o amadurecimento intelectual e 

profissional do pesquisador. 

Sabemos que a realidade das escolas públicas brasileiras impõe sérias limitações 

à implementação de projetos como o CineFiló. A precariedade de infraestrutura, a 

ausência de equipamentos audiovisuais adequados, a instabilidade da internet e a falta 

de tempo reservado à interdisciplinaridade são fatores que dificultam, e muitas vezes 

inviabilizam, ações pedagógicas mais ousadas. Cabe lembrar que ensinar Filosofia não é 

tarefa simples, especialmente em um país como o nosso, onde frequentemente se tenta 

descaracterizar ou deslegitimar essa disciplina. Por meio de manobras políticas e 

curriculares, observa-se a redução da carga horária, o desestímulo à sua permanência no 

currículo e o baixo investimento na formação continuada de professores, 

 



87 
 

comprometendo o pleno desenvolvimento do pensamento crítico nas escolas. Mesmo 

assim, o projeto não pretende apresentar-se como uma solução universal, mas sim como 

uma alternativa possível, entre tantas outras, para professores e professoras de Filosofia 

que desejam ampliar os horizontes formativos em sala de aula. 

Um dos grandes diferenciais da experiência foi o trabalho com a obra da filósofa 

Hannah Arendt, cujos conceitos foram discutidos e reinterpretados à luz dos filmes 

exibidos ao longo do projeto. Termos como natalidade, ação, espaço público, 

responsabilidade e banalidade do mal foram mobilizados nos debates com os alunos, 

permitindo não apenas o contato com uma das mais importantes pensadoras do século 

XX, mas também o desenvolvimento de uma leitura crítica da realidade. A identificação 

dos estudantes com as temáticas abordadas por Arendt foi evidente e comovente, 

revelando a força do pensamento filosófico quando colocado em diálogo com a 

experiência estética e com os desafios concretos do mundo contemporâneo.  

Nesse sentido, a proposta do CineFiló se alinha à pedagogia de Paulo Freire, que 

defende uma educação voltada à leitura crítica do mundo. Por meio das discussões 

geradas nas sessões de cinema, os alunos puderam interpretar os filmes à luz de suas 

próprias vivências, questionar valores naturalizados e refletir sobre seus papéis na 

sociedade. O cinema, nesse contexto, deixou de ser apenas entretenimento para 

tornar-se linguagem filosófica, experiência de formação e transformação. A escola 

transformou-se em um espaço de encontro, escuta e criação. Os estudantes participaram 

com entusiasmo das exibições, oficinas, produções e debates, demonstrando grande 

senso de responsabilidade na organização do projeto. Muitos se interessaram por 

diferentes áreas envolvidas na produção cinematográfica, como roteiro, direção, 

fotografia e atuação, enquanto outros se engajaram mais na leitura e pesquisa de autores 

e obras filosóficas, revelando múltiplos caminhos de envolvimento e aprendizagem 

proporcionados pela experiência coletiva no cineclube.  

Assim, o CineFiló consolidou-se como um produto educacional que pode 

contribuir para o ensino de filosofia, que reafirma a potência do cinema como 

linguagem formativa e da filosofia como ferramenta de leitura e compreensão do 

mundo. O projeto demonstrou que é possível construir na escola um espaço de reflexão, 

sensibilidade e escuta, mesmo diante das adversidades. Mais do que um resultado, o 

CineFiló representa um caminho aberto, que pode inspirar novas práticas e fortalecer o 

lugar da Filosofia como disciplina essencial para a formação humana. O cinema, como 

linguagem estética e pedagógica, pode, conforme defende Cabrera, contribuir para a 

 



 

formação do sujeito no contexto educativo. Ele favorece não apenas o despertar do 

interesse dos alunos pelos conteúdos, mas também amplia as possibilidades de 

avaliação, promove a socialização, fortalece os vínculos afetivos e estimula a 

colaboração entre os participantes do processo formativo.  

 

REFERÊNCIAS  

ADORNO, Theodor W.; HORKHEIMER, Max. Dialética do esclarecimento: 

fragmentos filosóficos. Rio de Janeiro: Zahar, 1985. 

ALMEIDA, Vanessa Sievers de. Amor mundi e educação: reflexões sobre o 

pensamento de Hannah Arendt. 2009. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade de 

Educação, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009. 

ALVES, Dalton José. O ensino de Filosofia na educação escolar brasileira: 

conquistas e novos desafios. In: TRENTIN, Renê; GOTO, Roberto (Org.). A filosofia e 

seu ensino. São Paulo: Loyola, 2009. p. 41. 

A ONDA. Direção: Dennis Gansel. Alemanha: Constantin Film; A Company, 2008. 

Filme. 

ARENDT, Hannah. A condição humana. 11. ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 

2014. 

ARENDT, Hannah. Entre o passado e o futuro. 7. ed. São Paulo: Perspectiva, 2011. 

ARENDT, Hannah. Homens em tempos sombrios. São Paulo: Companhia das Letras, 

2010. 

ARENDT, Hannah. O conceito de amor em Santo Agostinho. Lisboa: Instituto Piaget, 

1996. 

ARENDT, Hannah. Responsabilidade e julgamento. São Paulo: Companhia das Letras, 

2004. 

ARISTÓTELES. Metafísica. São Paulo: Loyola, 2002.  

ASSEMBLEIA LEGISLATIVA DO ESTADO DE PERNAMBUCO. Cineclube do 

 



89 
 

Recife é declarado patrimônio cultural imaterial de Pernambuco. Recife, 2023. 

Disponível em: https://www.alepe.pe.gov.br. Acesso em: 18 maio 2025. 

A VIDA DOS OUTROS. Direção: Florian Henckel von Donnersmarck. Estados 

Unidos: Warner Bros. Pictures. 2006. Filme. X Filme Creative Pool 

BENJAMIN, Walter. A obra de arte na era de sua reprodutibilidade técnica. In: 

_______. Magia e técnica, arte e política. São Paulo: Brasiliense, 1987. 

BENVENUTI, E. Natalidade e amor mundi: sobre a relação entre educação e 

política em Hannah Arendt. 2010. p. 58. 

BIENESTAR, Gert. Para além da aprendizagem: educação, entre a experiência, o 

saber e a subjetivação. Belo Horizonte: Autêntica, 2013. 

BOURDIEU, Pierre. O capital social – notas provisórias. In: CATANI, A.; 

NOGUEIRA, M. A. (Orgs.). Escritos de educação. Petrópolis: Vozes, 1998. p. 86. 

BRASIL. Lei n.º 11.684, de 2 de junho de 2008. Altera os arts. 26, 36 e 92 da Lei n.º 

9.394, de 20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação 

nacional, para incluir a Filosofia e a Sociologia como disciplinas obrigatórias no 

currículo do ensino médio. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 3 jun. 2008. 

Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11684.htm. Acesso em: 

15 maio 2025. 

BRASIL. Lei n.º 13.415, de 16 de fevereiro de 2017. Altera as Leis n.ºs 9.394, de 20 de 

dezembro de 1996 (LDB), e 11.494, de 20 de junho de 2007, entre outras providências. 

Diário Oficial da União, Brasília, DF, 17 fev. 2017. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2017/lei/l13415.htm. Acesso em: 

15 maio 2025. 

BRASIL. Lei n.º 14.945, de 31 de julho de 2024. Institui a Política Nacional de Ensino 

Médio, altera a Lei n.º 9.394, de 20 de dezembro de 1996, e revoga dispositivos da Lei 

n.º 13.415, de 16 de fevereiro de 2017. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 1 ago. 

2024. Disponível em: 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2024/lei/L14945.htm. Acesso em: 

 

https://www.alepe.pe.gov.br/
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11684.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11684.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2017/lei/l13415.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2015-2018/2017/lei/l13415.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2024/lei/L14945.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2023-2026/2024/lei/L14945.htm


 

15 maio 2025. 

BELEZA AMERICANA. Direção: Sam Mendes. Estados Unidos: DreamWorks Pictures. 
1999. Filme.  

CABRERA, Julio. O cinema pensa. Rio de Janeiro: Rocco, 2006. 

CARVALHO, Marcelo. Retratos fantasmas: os cinemas de rua e a memória urbana 

no olhar de Kleber Mendonça Filho. Jornal do Commercio, Recife, 2023. Disponível 

em: https://jc.ne10.uol.com.br. Acesso em: 18 maio 2025. 

CORREIA, Adriano. Educação, natalidade e amor ao mundo em Hannah Arendt. 

In: CARVALHO, José Sérgio Fonseca de; CUSTÓDIO, Crislei de Oliveira (Orgs.). 

Hannah Arendt: a crise na educação e o mundo moderno. 1. ed. São Paulo: Intermeios; 

Fapesp, 2017. p. 167. 

CUSTÓDIO, Crislei. Educação e mundo comum em Hannah Arendt: reflexões e 

relações em face da crise do mundo moderno. São Paulo: s.n., 2011. 

Clube da Luta. [Fight Club]. Estados Unidos: 20th Century Fox, 1999. 1 DVD (139 

min.), son., color. 

Clube do Imperador. [Filme]. Estados Unidos: Universal Pictures, 2002. 

CORINGA. Direção: Todd Phillips. Estados Unidos: Warner Bros. Pictures. 2019. 

Filme.  

DELEUZE, Gilles. Cinema 1: a imagem-movimento. São Paulo: Brasiliense, 2009. 

DUARTE, Rosália. Cinema e educação: o filme na sala de aula. Campinas: Papirus, 

2002. 

FINCHER, David (Direção). Clube da luta [Fight Club]. Estados Unidos: 20th 

Century Fox, 1999. 1 DVD (139 min.), son., color. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. 

25. ed. São Paulo: Paz e Terra, 1996. 

GALLO, Sílvio. Filosofia da educação: uma introdução. São Paulo: Loyola, 2012. 

 

https://jc.ne10.uol.com.br/


91 
 

GALLO, Sílvio. Metodologia do ensino de filosofia: uma didática para o ensino 

médio. Campinas, SP: Papirus, 2012. 

HABERMAS, Jürgen. Teoria da ação comunicativa. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 

HADOT, Pierre. O que é a filosofia antiga? São Paulo: Loyola, 1999. 

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. 

Tradução de Marcelo Brandão Cipolla. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2013. 

IBGE – INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. O cinema e o 

consumo diário feito por jovens. Acessado em 29 de novembro de 2024. Disponível em: 

https://educa.ibge.gov.br/jovens/materias-especiais/20787-uso-de-internet-Cinema-e-cel

ular-no-brasil.htm. 

JORNAL DIGITAL DO RECIFE. Mais de um século de tradição de cinemas de rua 

no Recife. Recife, 2023. Disponível em: https://jornaldigital.recife.br. Acesso em: 18 

maio 2025. 

KOHAN, Walter O. Infância, educação e filosofia: ensaios de Filosofia da Educação. 

Belo Horizonte: Autêntica, 2007. 

LARROSA, Jorge B. Notas sobre a experiência e o saber da experiência. Revista 

Brasileira da Educação, Rio de Janeiro: ANPED, n. 19, p. 20-28, jan.–abr., 2002. 

LAVAL, Christian. A escola não é uma empresa: o neoliberalismo em ataque ao 

ensino público. Londrina: Editora Planta, 2004. 

LIBÂNEO, José Carlos. Organização e gestão da escola: teoria e prática. 5. ed. 

Goiânia: Editora Alternativa, 2004. 

MACHADO, Luciana. Cine Jangada: cinema nas praias do Nordeste. Oficina de 

Imagens, 2011. Disponível em: https://oficina.com.br/cineclubismo. Acesso em: 18 

maio 2025. 

MASCARELLO, Fernando (Org.). História do cinema mundial. Campinas, SP: 

Papirus, 2006. 

MATELA, Rose Clair. Cineclubismo: memórias dos anos de chumbo. Rio de Janeiro: 

 

https://educa.ibge.gov.br/jovens/materias-especiais/20787-uso-de-internet-Cinema-e-celular-no-brasil.htm
https://educa.ibge.gov.br/jovens/materias-especiais/20787-uso-de-internet-Cinema-e-celular-no-brasil.htm
https://educa.ibge.gov.br/jovens/materias-especiais/20787-uso-de-internet-Cinema-e-celular-no-brasil.htm
https://jornaldigital.recife.br/
https://oficina.com.br/cineclubismo


 

Luminária Academia, 2008. 

MATRIX. Direção: Lana Wachowski; Lilly Wachowski. Estados Unidos: Warner Bros. 

Pictures 1999. Filme.  

MINAYO, Maria Cecília de Souza. O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa 

em saúde. 9. ed. São Paulo: Hucitec, 2001. 

MOREIRA, Daniel Augusto. O método fenomenológico na pesquisa. São Paulo: 

Pioneira Thomson, 2002. 

MOREIRA, Daniel. Fenomenologia e educação: entre o vivido e o pensado. Curitiba: 

Appris, 2020. 

NAPOLITANO, Marcos. Como usar o cinema na sala de aula. São Paulo: Contexto, 

2003. 

NASCIMENTO, Christian Lindberg Lopes do. A presença da Filosofia no Ensino 

Médio. 1. ed. Maceió: Editora Café com Sociologia, 2023. 

O POÇO. Direção: Galder Gaztelu-Urrutia. Espanha: Netflix. 2019. Filme. Netflix.  

O SEGREDO DE BEETHOVEN. Direção: Agnieszka Holland. Alemanha: Canal+; 

Filmproduktion GmbH. 1994. Filme.  

PERNAMBUCO. Secretaria de Educação e Esportes. Currículo de Pernambuco: 

Ensino Médio. Recife: SEE, 2021. Disponível em: 

https://portal.educacao.pe.gov.br/wp-content/uploads/2023/11/CURRICULO_DE_PER

NAMBUCO_DO_ENSINO-MEDIO-2021_Final.pdf. Acesso em: 15 maio 2025. 

NASCIMENTO, Christian Lindberg Lopes do. A presença da Filosofia no Ensino 

Médio. 1. ed. Maceió: Editora Café com Sociologia, 2023, p. 41 

PIMENTA, Selma Garrido; LIMA, Maria do Socorro Lucena. Estágio e docência. 8. 

ed. São Paulo: Cortez, 2017. 

PLATÃO. A República. Trad. Maria Helena da Rocha Pereira. 2. ed. Lisboa: Fundação 

Calouste Gulbenkian, 2006. 

 

https://portal.educacao.pe.gov.br/wp-content/uploads/2023/11/CURRICULO_DE_PERNAMBUCO_DO_ENSINO-MEDIO-2021_Final.pdf
https://portal.educacao.pe.gov.br/wp-content/uploads/2023/11/CURRICULO_DE_PERNAMBUCO_DO_ENSINO-MEDIO-2021_Final.pdf
https://portal.educacao.pe.gov.br/wp-content/uploads/2023/11/CURRICULO_DE_PERNAMBUCO_DO_ENSINO-MEDIO-2021_Final.pdf


93 
 

RAMOS, M.; FRIGOTTO, G. A reforma do ensino médio: itinerários formativos e a 

desconstrução do direito à educação. Revista Brasileira de Educação, v. 21 

RENAULT, A. O fim da autoridade. Lisboa, Instituto Piaget, 2004. p. 113.  

SILVA, Franklin Leopoldo e. A Filosofia e Seu Ensino. São Paulo: Editora Ática, 1989. 

SOUZA, S. M. R. Por que Filosofia? — uma abordagem histórico-didática do ensino 

de Filosofia no 2º grau. (Tese de doutorado). São Paulo: FEUSP, 1992. p. 96 

SOCIEDADE DOS POETAS MORTOS. Direção: Peter Weir. Estados Unidos: 

Touchstone Pictures; Silver Screen Partners IV. 1989. Filme.  

THE BOYS. [Série de televisão]. Criação de Eric Kripke. Amazon Prime Video, 

2019–. 

TROTTA, Margarethe von (Direção). Hannah Arendt. [Filme]. Alemanha: 

Heimatfilm, 2012. 

VILLAR, J. L. M. O utilitarismo e a educação profissional no Brasil por uma 

abordagem filosófica da história da educação profissional. Revista Sul-Americana 

de Filosofia e Educação (RESAFE), [S. l.], n. 19, p. 120–134, 2013. 

WEIR, Peter (Direção). O Show de Truman. [Filme]. Estados Unidos: Paramount 

Pictures, 1998. 

WOHLGEMUTH, Júlio. Vídeo educativo: uma pedagogia audiovisual. Brasília: 

Editora Senac, 2005, p. 13. 

YOUNG-BRUEHL, Elizabeth. Hannah Arendt: por amor ao mundo. Rio de Janeiro: 

Relume-Dumará, 1997 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 


	INTRODUÇÃO​ 

