EM ENSINO DE HISTORIA
2025

PROFHISTORIA

MESTRADO PROFISSIONAL

CLEBER CAVALCANTI DE MORAES
no Ensino de Historia a partir da religiosidade de matriz afro-indigena
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

MALUNGUINHO, REI DAS MATAS DE PERNAMBUCO: experiéncias

A &\ & 7 /2N
PS5 7575
255050508
@ SSLILSLN
&2 LHFLHCH:

+ 2558585

& EETHLS
@ I
755050505
S BRI
25 B
@@w&%@w@w@
&% SIS
55 SR
2o B5055
SO0 57 % %54
B

N7
@ S
4? SR

@ &w Y& /\AV/A/ %
1 BB

0506742694
25 5850505

7N
o7 SOS5052



MALUNGUINHO, REI DAS MATAS DE PERNAMBUCO: experiéncias

no Ensino de Historia a partir da religiosidade de matriz afro-indigena

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pos
Graduacdo em Ensino de Historia da Universidade
Federal de Pernambuco, como requisito parcial
para obtencdo do titulo de Mestre em Ensino de

Historia.
Linha de Pesquisa: Saberes Historicos no

Espaco Escolar

Orientadora: Prof.2 Dr? Luiza Nascimento dos
Reis

RECIFE - PE
2025



.Catalogac¢éo de Publicacéo na Fonte. UFPE - Biblioteca Central

Mor aes, C eber Caval canti de.

Mal ungui nho, rei das natas de Pernanbuco: experiéncias no
Ensino de Histéria a partir da religiosidade de matriz afro-
i ndigena / O eber Caval canti de Mraes. - Recife, 2025.

208f.: il.

Di ssertacao (Mestrado)- Universi dade Federal de Pernanbuco,
Centro de Filosofia e Ci éncias Humanas, Mestrado Profissional em
Ensino de Histéria (ProfHi stéria), 2025.

Oientacdo: Prof.2 Dr2 Luiza Nascinento dos Reis.

1. Decolonialidade; 2. Curriculo; 3. Ensino de Historia; 4.
Rel i gi osi dade afro-indigena; 5. Quilonbo do Catuca; 6.
Mal ungui nho. |. Reis, Luiza Nascinmento dos. Il. Titulo.

UFPE- Bi bl i ot eca Central




CLEBER CAVALCANTI DE MORAES

MALUNGUINHO, REI DAS MATAS DE PERNAMBUCO:
EXPERIENCIAS NO ENSINO DE HISTORIA A PARTIR DAS
RELIGIOES DE MATRIZ AFRO-INDIGENA

Aprovada em: / /

BANCA EXAMINADORA

Profé. Dr(a). Luiza Nascimento dos Reis
Universidade Federal de Pernambuco
Orientadora

Prof. Dr. Gustavo Manoel da Silva Gomes
Universidade Federal de Alagoas
Examinador

Prof. Dr. José Bento Rosa da Silva
Universidade Federal de Pernambuco
Examinador Externo



DEDICATORIA

Dedico este trabalho aos meus filhos Sofia e
Vinicius, por retribuir com tanto amor,
mesmo sem compreender a auséncia deste

pai, em reclusdo para estudar.



AGRADECIMENTOS

Concluir este mestrado ¢ mais do que alcancar uma etapa académica: € afirmar uma
caminhada feita de encontros, afetos, lutas e ancestralidade. Por isso, meus agradecimentos
séo, antes de tudo, um reconhecimento das pessoas e forcas que sustentaram esse percurso.

Agradeco primeiramente aos meus ancestrais e encantados, que guiaram meus passos
e me deram forca nos momentos mais dificeis. Sem essa espiritualidade viva, ndo haveria
firmeza para resistir nem sabedoria para seguir. Agradeco, com 0 coracdo cheio de axé, a
Jurema Sagrada e a Umbanda, fontes da minha forca espiritual, bldssolas do meu caminhar.
Aos mestres e mestras, encantados e entidades que abriram meus caminhos e firmaram minha
cabeca quando tudo parecia desabar. Este trabalho é também deles.

A minha orientadora Prof® Dr® Luiza Nascimento dos Reis, agradeco profundamente
pela escuta generosa, pela orientacdo firme e respeitosa, e por acreditar na poténcia de uma
historia que nasce da oralidade, da mata, do terreiro e da luta. A banca de qualificacdo nas
pessoas do Prof. Dr° Gustavo Manoel da Silva Gomes e Prof. Dr° José Bento Rosa da Silva
pelas sugestdes e orientacdes necessarias.

Ao corpo docente do Programa de mestrado profissional em ensino de Histéria da
UFPE e aos colegas de turma, que contribuiram com reflexdes, provocacfes e parcerias nesse
processo coletivo de formagéo.

A minha mae, Jozilda Cavalcanti de Moraes, minha raiz e abrigo, meu exemplo de
forca, coragem e dignidade. Teu amor e tua presenca silenciosa me sustentaram mais do que
as palavras podem dizer.

Ao meu irmdo, Claudio Roberto Cavalcanti de Moraes (In Memorian), que partiu na
dolorosa travessia da pandemia da COVID-19. Teu nome, tua memoria e tua auséncia
marcaram este caminho. Esta conquista é também para ti, como gesto de saudade, honra e
amor eterno.

Aos meus filhos, Sofia Paz Cavalcanti de Moraes e Vinicius Paz Cavalcanti de
Moraes, dedico esse trabalho como semente e legado. Que a educacdo e o orgulho de nossa
histdria sejam caminhos abertos para vocés.

A minha companheira, Maria Cristina da Paz obrigado pela parceria, paciéncia e
presenca amorosa em todos 0s momentos. Teu apoio foi luz quando a estrada escureceu.

As comunidades, mestres e mestras da tradicdo popular e dos povos de terreiro com
quem aprendi e continuo aprendendo. Agradeco pela escuta, pelos ensinamentos e pela



confianga. Que essa pesquisa retorne a vocés em forma de reconhecimento, visibilidade e
respeito.

Em especial a Ari Banto, Célia Cabral da Costa Arruda (Célia de Malunguinho),
Herbert Carlos Pereira de Lima, Jodo Amaro Monteiro da Silva, Leandro Tavares, Libanuzia
Menezes Silva (Mée Lia Preta), Luis Antonio Rodrigues de Andrade (Pai Toninho de
Malunguinho), por ter confiado no trabalho e concedido as entrevistas. A todas as vozes que
ecoam nos terreiros, nos becos, nas escolas, nos livros e nas matas — esse trabalho é tambéem
um gesto de escuta, cuidado e retorno. Que ele sirva a luta por memoria, por dignidade e por
justica ancestral.

A minha amiga e gestora, Anita Cordeiro, minha gratiddo pela confianca, pelo
incentivo continuo e pela sensibilidade em reconhecer a importancia desse percurso em meio
aos desafios do cotidiano escolar.

Agradeco especialmente aos amigos de longas jornadas: Irani Silva, que me
aproximou do universo sagrado da Jurema e da Umbanda, conduzindo as entrevistas com 0s
devotos, mestres e mestras da Jurema Sagrada e Umbanda. Sem a sua ajuda, seria muito
dificil concluir esse trabalho e a Ronnei Prado, pelas discussdes, escutas e transcri¢cdes
durante a realizacdo da pesquisa, obrigado amigo(as) e muito Axé!!!

E por fim, agradeco ao tempo — que ensinou que cada palavra tem seu momento, e que
cada conquista carrega muitas maos. Esta pesquisa € um ponto de chegada e, a0 mesmo

tempo, um novo ponto de partida.

Muito obrigado. Axé, sarava e encantaria viva.



RESUMO

Considerando a importancia dos estudos sobre os quilombos e quilombolas no Brasil, e sua
pouca repercussao no curriculo e livros didaticos, essa pesquisa investe nas historias e
memorias do Quilombo do Catucd dos malunguinhos. A existéncia desse quilombo, nas
primeiras décadas do século XIX, marcou um importante capitulo da resisténcia afro-indigena
em Pernambuco, de modo que sua histéria e memdrias foram preservadas pela jurema
sagrada. Assim, buscamos nos terreiros da regido metropolitana do Recife, entendidos como
espacos de memdria, investigar as experiéncias desses atores sociais atentando para as
praticas de culto a reis malunguinhos, atraves de observacao, entrevistas e depoimentos orais.
Na perspectiva da Historia enquanto territorios de disputas e de horizontes de expectativas
serdo analisados as vivéncias e experiéncias da jurema sagrada e também umbanda, ou seja,
as comunidades de axé, vistas como espacos de significacdo e memdrias em torno da Histéria
do povo negro e indigena e dos malunguinhos. Ha& que se destacar sua importancia social e
cultural, como foco de resisténcia das comunidades quilombolas aos padrdes socioculturais de
branquitude. Ao investigar as narrativas do povo de terreiro busca-se construir narrativas
decoloniais em torno dos quilombos, especificamente o Catucd, ao tempo em que se busca
desconstruir narrativas eurocentradas. O e-book Malunguinho e as vozes da floresta:
memorias do povo de terreiro de Pernambuco é o material didatico resultado da pesquisa
pode contribuir para 0 combate ao racismo religioso no ambiente escolar, explorando o

potencial das religiosidades afro-indigena no ensino de Historia.

Palavras-chave: Decolonialidade, Curriculo, Ensino de Historia, Religiosidade afro-indigena,

Quilombo do Catuca, Malunguinho.



ABSTRACT

Considering the importance of studies on quilombos and quilombolas comunities in Brazil,
and their lack of repercussion in the curriculum and textbooks, this research focuses on the
stories and memories of Catuca Quilombo and Malunguinhos Quilombo. That quilombo
existence, in the first decades of the 19th century, marked an important chapter in Afro-
indigenous resistance in Pernambuco, so that its history and memories have been preserved by
the sacred jurema. Thus, we have sought to investigate the experiences of those social actors
in the terreiros of the metropolitan region of Recife, understood as memory spots, paying
attention to their worship practices of Malunguinhos kings, through observation, interviews
and oral testimonies. From the perspective of History as territories of disputes and horizons of
expectations, experiences and living of the sacred jurema and also Umbanda, that is, the axé
communities, seen as spaces of meaning and memories around black people's History as well
as and Malunguinhos, will be analyzed. Its social and cultural importance must be
highlighted, as a focus of resistance by quilombola communities to sociocultural standards of
whiteness. By investigating popular narratives of terreiro, we aim to construct decolonial
narratives around the quilombos, specifically Catuca, while also seeking to deconstruct
Eurocentric narratives. The teaching material resulting from this research can contribute to the
fight against religious racism at school environment, exploring the potential of Afro-
indigenous religiosities in History teaching.

Decoloniality. Curriculum. Afro-indigenous religiosity, Quilombo do Catuca, Malunguinho



Lista de figuras

Figura 1 - Mapa com a localizacéo do territorio que compreendia 0 quilombo do Catuca ..........cccccceeevvrvrinnens

Figura 2 - Imagens das trés falanges de Malunguinho na Jurema Sagrada



CECAN
CNE
COMALUNGOS
EREFEM

FNB

FUNESO

IPEA

LDB

MMN

MNU
MNUCDR
MPPE

MUCDR

PIBIC

PSB

PT

REDE ACPT
TEN

UFPE

LISTA DE SIGLAS

Centro Avangado de Oncologia

Conselho Nacional de Educacao

Comissao Malunguinho

Escola de Referencia em Ensino Fundamental e Médio

Frente Negra Brasileira

Fundacao de Ensino Superior de Olinda

Instituto de Pesquisa Aplicada

Leis de Diretrizes e Bases

Movimento de Mulheres Negras

Movimento Negro Unificado

Movimento Negro Unificado Contra a Discriminacdo Racial
Ministério Publico de Pernambuco

Movimento Unificado Contra a Discriminacdo Racial

Programa Institucional de Bolsas de Iniciacdo Cientifica
Partido dos Trabalhadores
Partido Socialista Brasileiro
Rede de Articulacdo das Caminhadas dos Terreiros de Pernambuco
Teatro Experimental Negro

Universidade Federal de Pernambuco



SUMARIO

IMEMORIAL .ottt ettt s et et e s e be st e b e s e e besbe e ereere e
APRESENTAGAOD ..ottt ettt sttt n st
L. INTRODUGAOD ...ttt ne st
2. QUILOMBOS: UMA REVISAO HISTORIOGRAFICA .....ocovooieeeeeeeeeeeeeeeeeene
2.1. Os varios sentidos da palavra qUIilomMDO ........cccccoviieiiiic e
2.2. ReViSA0 NiStOMOQIATICA ......c.civveiecic e
3. CATUCA: RESISTENCIA E LUTAS NEGRAS NAS MATAS
PERNAMBUGCANAS ..ttt et e et e e st e st e e st e e st e e e snbe e e snaeeesneeeesneeeans
3.1. Quilombos, outras aDOIAAGENS .......ccceciiiieiieie e
3.2. Malunguinho, mensageiro de trésS MUNAOS ..........ccccveiveiieiieie s
3.3. Descolonizando Saberes: um novo olhar para a Histria do povo negro ..........c.cccceeeee.
4. METODOLOGIA, MEMORIA E A HISTORIA DOS “ESQUECIDOS” .........c.....
4.1. Consideracdes teorico-metodolOQICas ........cccuevvieieiieieiieie e
4.2. As Origens do Catimbo/Jurema no Nordeste brasileiro ...........cccovvevveveiicce e,
4.3. Catucd e a memoOria dos “eSqUECIAOS™ .....viiveiiiiiiieire e
5. MALUNGUINHO NA ESCOLA E REI: RESISTENCIA, CULTURA E
EDUCAQAO ANTIRRACIST A et e e snae e nnae e
5.1 O Movimento Negro € @ €JUCAGAD ......ccecveireerieereeiieeieciesteeseesreesteeeesee e e e sreesreeseesneesnas
5.2 Malunguinho e a Lei 10639/03: Resgatando memadrias e resisténcias afro-brasileiras ....
5.3 Construcdo de um paradidatico com narrativas histéricas do quilombo do Catuca

e as memaorias ancestrais doS POVOS 0€ TEITEINOS .......ccvevuvrivereeiieriereeieseeseeee e see e e,
CONSIDERAGOES FINAIS ..ot eeeveseee s enes s s sasnes st asnensnes
REFERENCIAS ...ttt
EN T REV ST AS et e e e et e e et e e e ae e e s be e e e areeareeeanneas



MEMORIAL

Ingressei no curso de licenciatura em Historia na UFPE, no ano de 1997 cursando até
0 ano de 2002, fomentado pela militdncia politica no movimento estudantil secundarista
resolvi cursar Historia, desde o ensino médio estava préximo das lutas dos movimentos
sociais e da militancia partidaria da juventude da articulacdo de esquerda do partido dos
trabalhadores (PT), apesar de nunca querer a filiacao.

Sempre associei a vida académica a luta pessoal, oriundo da periferia da zona oeste
do Recife, bairro da Mustardinha, sendo filho de proletario, homem negro, periférico,
construir minha consciéncia de negritude nas dificuldades que a vida académica me
proporcionou conjuntamente as dificuldades financeiras. Desde cedo, no segundo periodo,
ingressei na pesquisa académica sendo bolsista de iniciacdo cientifica (PIBIC) sob a
orientacdo do professor Doutor Carlos Alberto da Cunha Miranda, pesquisando a tematica
do racialismo cientifico, a eugenia, antropologia criminal, medicina legal, higienismo no
Brasil no inicio da Republica.

Era membro do grupo de estudo sobre histéria da medicina, sociedade e natureza,
coordenada pelos professores Carlos Miranda e Christine Rufino Dabat, onde foi realizado a
catalogacdo de teses de medicina das Faculdades da Bahia, Rio de Janeiro e Recife, entre 0s
séculos XI1X e primeira metade do século XX, o que resultou numa publicacdo pela editora
da UFPE de um livro catalogo sobre teses de medicina.

Posteriormente tive uma experiéncia no laboratorio de arqueologia da UFPE, sob a
coordenacgdo do professor Doutor Marcos Albuquerque entre os anos de 2001 e 2002,
fazendo a funcdo de estagidrio em duas campanhas, 0 acompanhamento arqueoldgico Luzes
do Recife no Bairro do Recife e a escavacao arqueoldgica no Forte Orange, convénio entre a
UFPE e a Universidade de Amsterda.

Antes de terminar a graduacdo em licenciatura em Histdria inicio a minha vida
profissional no ensino basico, trabalhando em escolas particulares. Apds ser aprovado no
concurso para professor da rede estadual de ensino de Pernambuco em 2006, sou nomeado e
tomo posse em marco de 2007.

Inicio minha experiéncia na escola publica o qual vejo como contribuicdo a dar por
toda a minha formacdo educacional, sempre em escolas publicas e universidade publica,

tendo a possibilidade de educar para a conscientiza¢gdo, como diria 0 mestre Paulo Freire em



pedagogia da autonomia, ‘“ndo precisamos conquistar, a conquista ¢ para quem quer
dominar, devemos educar para conscientizar”, sempre busquei minha historia de luta como
referencial para a minha pratica em sala de aula, ensinando a transgredir, buscando uma
educacdo libertaria. Instrumento de conscientizacdo e de construgdo de cidadania,
instrumentalizar individuos para a luta social. Busquei sempre esta proximo das pautas dos
movimentos sociais, muito haver com minha Historia de vida, das lutas e dificuldades de um
filho da periferia de uma populacdo negra e retinta.

Com a lei 10639/03 de obrigatoriedade do ensino de histdria da Africa e cultura afro-
brasileira e, posteriormente a lei 11645/08 que incluiria os indigenas resolvo cursar a
especializacio de historia da Africa e cultura afro-brasileira na FUNESO no periodo de
Marco de 2011 a Julho de 2012, o que contribuiu para meu empoderamento e sensibilidade
com as lutas das populacdes negras, contribuindo com a construcdo da minha consciéncia de
negritude, reconhecendo minha descendéncia com a ancestralidade africana.

Em julho de 2012 defendi a monografia cujo titulo, Depurando a Raca para Salvar a
Pétria: Teorias cientificas e politicas do branqueamento no Brasil Republicano (1890-1930).
Recebendo o titulo de especialista em Historia da Africa e cultura afro-brasileira pela
FUNESO.

Realizei cursos académicos de extensdo sobre relagcdes étnico-raciais no Centro de
Educacdo da UFPE, dando continuidade na minha trajetoria enquanto professor de ensino
basico e a importancia de trabalhar tal tematica nas escolas construindo identidades e
fortalecendo a luta antirracista.

No ano de 2022, realizei a sele¢cdo do ProfHist6ria/2023 obtendo a aprovacdo. Ciente
da importéncia para a minha formagéo pessoal e contribuicdo que possa oferecer aos meus
estudantes da periferia do Recife, o bairro do Jordao, area de grande caréncia e, em muitas
situagdes abandonado pelo poder publico. Percebo meu papel na contribuicdo da formacéao
cidada desses individuos, que eles possam perceber-se enquanto cidadaos, ndo abrindo méo
dos seus direitos. Populacdo negra e com uma série de caréncias sociais e econdmicas, na
maioria das vezes, provocada pela auséncia do poder puablico. A escola tem suas
peculiaridades por se tratar de uma escola de morro e carecer de apoio, diferente de outras
unidades de ensino que ja trabalhei. Creio que meu crescimento académico venha somar na
minha préatica pedagogica, sempre criando horizontes de expectativas dentre os estudantes e
buscando uma “educacao como pratica da liberdade”.

Diante da minha trajetoria, por afinidade, e sabendo da importancia deste trabalho,
resolvi abordar o Quilombo do Catuca, como espa¢co de memdria e resisténcia, silenciado e



invisibilizado, pelo curriculo oficial de Histéria em Pernambuco, algo, que para mim, causa
estranheza pela importancia do respectivo quilombo na primeira metade do século XIX,
confrontar o curriculo eurocentrado a partir da perspectiva decolonial, buscando uma
educacdo antirracista e protagonizando aqueles invisibilizados, apesar das tentativas de
apagamento historico dos estudos sobre quilombos no Brasil.

Pretendo buscar como fonte a Histdria viva daqueles que estdo invisibilizados,
espacos de memorias e de significacdo dos malunguinhos, a jurema sagrada, a importancia
cultural e social e historica desses personagens, que ndo se encontram na historiografia
tradicional. Por entender o curriculo como territérios de disputas, pretende-se construir
narrativas que possam travar um didlogo com o curriculo eurocentrado.

Contribuir para que possa protagonizar a Histéria do povo negro, de resisténcia,
riqueza cultural e de grande legado para a sociedade brasileira e pernambucana. Para que as
liderancas quilombolas possam sair deste silenciamento e, de fato, dar voz aqueles que ao

longo da Historia tentaram silenciar.



10

APRESENTACAO

Estudar a histdria do Quilombo do Catuca e as possibilidades de enriquecer o ensino
de histéria na Educacdo Basica € um desafio. Mesmo com significativos avangos na
producdo historiografica, o curriculo ainda privilegia a historia das elites. A Histéria de
Pernambuco do século XIX é marcada pelo Quilombo do Catuca e seus Malunguinhos, mas
o0 tema esta ausente do Curriculo de Historia, seja nacional ou local.

O Quilombo do Catucd, de grande atuacdo durante as revolucdes liberais em
Pernambuco na primeira metade do século XI1X, periodo este de crescimento de complexos
de Quilombos ou mocambos ao longo da Zona da Mata Seca Norte de Pernambuco. Ele
comecava nos matagais e morros na saida das cidades irméas de Recife e Olinda para dentro
do continente, entre os acudes de Apipucos e Dois Irmaos, passando pelo rio Morno, até a
beira do rio Beberibe. A partir dai a mata se langava para dentro do continente, curvando-se
para o norte na altura de Macacos, Cova da Onca e Paratibe. O caminho de fuga, portanto,
comecava numa area que hoje esta totalmente urbanizada, parte do nexo Recife-Olinda.
Numa area onde havia centenas de engenhos da provincia, numa época de recuperacao e
crescimento da producdo de agucar no século XIX, como o Mussupinho, o Monjope, 0
Untiga, o Araripe, o Pau Amarelo, e outros tantos, que beiravam 0s rios e riachos,
conhecidos com propriedade como “rios de agucar”.

Provavelmente, Catuca era o nome de toda a floresta Atlantica entre o Recife e a
fronteira com a Paraiba. Seu territorio comecava no nexo Recife-Olinda, como ja dito, até a
fronteira de Pernambuco com a Paraiba no municipio de Goiana. Era grande o temor dos
senhores a presenga do Quilombo nestas &reas, tendo crescido durante a desarticulagdo das
defesas das elites rurais da zona da mata norte com as RevolucGes liberais. Por se tratar de
uma area préxima aos principais entrepostos comerciais e rotas de algodao e agucar que
estavam proximo aos quilombos, a situacdo era ideal para os ataques dos quilombolas. A
captura destes tornava-se dificil por se tratarem de quilombos moveis, onde havia muitas
locomogdes. As tropas provinciais envolvidas nas guerras liberais mostravam-se ineficazes
nas tentativas de destruicdo dos quilombos.

Contudo, as memdrias de Malunguinho, essenciais para ultrapassar a historia dos
aristocratas e construir uma nova perspectiva sobre o quilombo do Catucé e suas liderancas,

foram guardadas nos terreiros de jurema em Pernambuco. Nesta pesquisa consideramos de



11

suma importancia ouvir outras historias, ou seja, as vozes dos terreiros, as memorias
guardadas nesses lugares de territorialidade, como neste ponto®, “Na mata s6 tem um, é Rei.
O Rei da mata ¢ Malunguinho.” Buscamos apresentar e discutir outras narrativas em torno
dos Malunguinhos e seu significado para esses povos, ainda estereotipados e
marginalizados, o povo da jurema sagrada e seus encantados. O Malunguinho da jurema,
que tem o poder de tirar os estrepes do caminho, como em outro ponto cantado nas casas de
religiosidade, é, portanto, a recriacdo simbdlica do proprio Malunguinho do Catucéd: o
verdadeiro rei das matas de Pernambuco.

Para elaboracdo da pesquisa foi importante a vivéncia com esses atores sociais, ou
seja, 0s povos de terreiros que se disponibilizaram a dar seus depoimentos rompendo com a
visdo academicista da historia pablica em torno da historia do Catuca e dos malunguinhos.
Pessoas que vivenciam no seu cotidiano o “chdo do terreiro”, sem vocés ndo Seriam
possiveis.

Um primeiro contato com os juremeiros na aula de campo da disciplina eletiva
promovida pela professora Dr? Luiza Nascimento dos Reis na graduacdo de Histdria sobre
quilombos, foi um primeiro passo para manter o didlogo com esses sujeitos nos espacgos de
territorialidades do antigo quilombo do Catuca, vale salientar que a pesquisa € as suas vozes
inseridas nas narrativas desse trabalho. Importante os depoimentos do devoto e historiador
Jodo Amaro Monteiro da Silva, juremeiro, Sandro de Jucd, sacerdote, Ronnei Prado,
pedagogo, historiador e sacerdote, que nos acompanharam nesse momento da aula de campo
no engenho pitanga dois, antigo territério do quilombo do Catuca onde foi possivel
mantermos nossos primeiros contatos.

Partindo desses pressupostos, fez-se necessario buscar evidencias nas memdrias e
experiéncias dos juremeiros no culto a Malunguinho, a partir de entrevistas orais com
membros das comunidades de terreiros de jurema e umbanda. Foi possivel perceber o
universo simbdlico em torno desse lider, percebendo as aproximagdes entre 0 Malunguinho
histdrico, que viveu e lutou nas matas do Catuca e seu universo sagrado, Reis Malunguinho
cultuado na jurema. Elevar ao pantedo das divindades € talvez a maior homenagem que um
povo pode prestar aos seus herois. Para isto foi necessario buscar fontes orais através de
entrevistas com 0s povos de terreiro, tirando-o da invisibilidade e apagamento histérico,
reconhecendo sua importancia histérica como simbolo de luta e resisténcia na histéria de

Pernambuco do século XX ao século XXI.

1 Um ponto de Jurema é uma cantiga sagrada entoada nos rituais da Jurema Sagrada, uma tradicio
religiosa afroindigena presente especialmente no Nordeste do Brasil.



12

Elaboramos um material didatico o e-book Malunguinho e as vozes da floresta:
memorias do povo de terreiro de Pernambuco resultado da pesquisa que pode contribuir
para 0 combate ao racismo religioso no ambiente escolar, explorando o potencial das
religiosidades afro-indigena no ensino de Histdria. Para levar essa histdria ao espaco escolar,
objetivamos quebrar estereotipos sobre as religiGes de matrizes africanas e afro-indigenas
favorecendo o pertencimento e reconhecimento de nossos estudantes negros, pardos negros
e indigenas, revendo esse lugar de subalternidade e invisibilidade, para que eles se sintam
representados no campo historiografico, percebendo a possibilidade de outras histérias e ndo

uma “histéria tinica”?, eurocentrada, aristocratica, das elites brancas.

2 ADICHIE, Chimamanda Ngozi. The danger of a singler story. Ted Talks, 2009. Disponivel em:
http://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie of a_singler_story. Acesso em: 03 ago. 2025.



http://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_of_a_singler_story

13

1 INTRODUCAO

Porqgue ressignificar a historia do Quilombo do Catucé a partir das narrativas do culto
a Malunguinho no ensino de Histéria?

Tal pergunta surgiu das minhas inquietacGes enquanto professor da rede publica do
Estado de Pernambuco, onde atuo desde 2007, sobre a invisibilidade e silenciamento da
Historia e memoria de Malunguinho e do Quilombo do Catucé no curriculo de Histéria de
Pernambuco e da auséncia nos livros didaticos e, de modo geral, no ensino de Historia. Ndo
encontramos o personagem Malunguinho e o respectivo Quilombo do Catucé no curriculo
de Pernambuco, apesar da obrigatoriedade da Lei 10639/03 e 11645/08, a primeira assegura
a obrigatoriedade do ensino de Histdria da Africa e cultura afro-brasileira nas escolas
publicas e privadas no Brasil e a segunda inclui contetdos de Histdria e cultura indigena.

No inicio desta pesquisa pude acompanhar e colaborar nas aulas da disciplina eletiva
sobre Histdria de quilombos, ministrada no curso de licenciatura em Histéria da UFPE em
2024 pela Prof? Dr? Luiza Nascimento dos Reis, minha orientadora. O que chamou minha
atencdo foi o fato de que os futuros professores de Histéria, muitos ja no final do curso da
graduacdo, ndo tivessem conhecimento do Quilombo do Catuca e do personagem histdrico
Malunguinho. As narrativas académicas insistem em invisibilizar tal lider quilombola
colocando sua histéria nos pordes da historiografia pernambucana das revoluges liberais do
século XIX, ofuscando suas liderancas. A existéncia do Quilombo do Catuca é tratada como
um apéndice nos estudos dos “grandes episodios” da historia de Pernambuco ao longo da
primeira metade dos oitocentos.

Vale salientar que grandes partes dos estudantes das escolas publicas no Brasil séo
oriundas de populacBes carentes em sua maioria negros, pardos e indigenas. E notoria a
auséncia da representatividade negra no ensino de histéria, consequentemente, um estudante
pode ter muitas aulas sem encontrar personagens histéricos que possam lhe representar.
Ainda é predominante na historiografia ocidental e elitista, na qual os ditos “herdis” da
Histdria estdo alinhados as elites brancas de nosso pais.

Quando se trata da Histéria de Pernambuco do século XIX, o contelido destacado
esta ligado as elites liberais da provincia, as chamadas Revolugdes liberais cujas principais
liderancas estdo associadas as elites escravocratas. Referimos-nos a Revolugdo
Pernambucana (1817), Confederacdo do Equador (1824), as revolucdes de Independéncia

nacional (1822). Seus lideres, em sua maioria, eram sujeitos escravocratas.



14

Além da auséncia de representatividade, outro fator relevante que devemos levar em
consideracdo € a estigmatizagdo do corpo dos estudantes das escolas publicas por parte da
sociedade e do préprio professorado, que consideram os estudantes das escolas publicas e,
principalmente, dos morros, indisciplinados e sem interesse pela escola, afetando a
autoestima dos mesmos.

Entretanto, o que constatamos é uma enorme falta de assisténcia do poder publico e
dos que formam a comunidade escolar. A maioria dos estudantes ndo tem o basico que Ihe é
garantido por lei como uma educacédo de qualidade, um dos objetivos de desenvolvimento
sustentavel. Na escola que leciono EREFEM Jornalista Costa Porto, no bairro do Jordéo,
onde se encontra a populacdo de morro na zona sul de Recife, a falta de agua afeta a
distribuicdo de merenda, e a gestdo da escola é obrigada recorrentemente a liberar os
estudantes mais cedo o que acaba influenciando no desempenho escolar.

Dialogando com a historiadora Beatriz Nascimento (2021), considero 0s morros e as
comunidades periféricas como quilombos. Infelizmente nossos estudantes ndo reconhecem
este conceito, tampouco sabem o significado, j& que ndo h& trabalhos sistematicos
direcionados para favorecer o sentido e a ideia de pertencimento. Para a maioria da
sociedade o ser quilombola, ainda € visto como algo ruim em decorréncia dos estigmas que
pesam sobre os descendentes de negros que foram escravizados/as, aumentando a carga de
preconceito racial imposta a eles. Segundo a lei 10639/03, o tema tem que ser vivenciado ao
longo do ano letivo, mas a maioria das escolas, de forma folclorizada ou bastante limitada,
sO vivencia no dia 20 de novembro, marco da morte de Zumbi, hoje Dia da Consciéncia
Negra e feriado nacional. Diante de tais assertivas o papel das escolas tornam-se
imprescindivel, na discussdo sobre pertencimento, na reconstrucdo de identidades, no
combate ao racismo em suas diferentes modalidades incluindo o racismo religioso.

Em decorréncia da invisibilidade imposta a Malunguinho e o quilombo do Catuc4, sé
tive conhecimento da sua existéncia através da especializagdo que fiz em 2011/2012 na
extinta FUNESO, convivendo com colegas de sala devotos da Jurema Sagrada e do
Candomblé. Como professor de histéria ndo sabia da existéncia desse quilombo em
Pernambuco, apenas o dos Palmares fazia parte do nosso cotidiano. Dentre os colegas de
profissdo, na escola em que leciono, nenhum tinha conhecimento do respectivo quilombo,
mesmo os professores das ciéncias humanas. 1sso me trouxe uma grande inquietacdo em
buscar os saberes dos terreiros, atraves do universo simboélico de Malunguinho nas religides
de matriz afro-indigena, como a Jurema Sagrada, através das memdrias fornecidas pela

tradicdo oral para leva-las ao chdo da escola. Aos poucos fui percebendo o potencial das



15

religiGes afro-indigena no Ensino de Historia, considerados espacos de educagdo nao formal.
As comunidades de terreiro mantem uma riqueza enorme sobre a historia de Malunguinho e
do Quilombo do Catuca, como verdadeiro lider histérico e personagem sagrado para seu
povo, empoderando-os para as lutas cotidianas.

Foi diante dessas constatacGes, como professor de Historia numa escola de periferia,
onde a maioria dos nossos estudantes que sdo negros e pardos negros houve o interesse em
pesquisar 0 Quilombo do Catuc& formado em Pernambuco no século XIX e produzir um
material didatico acessivel para estudantes e professores. Este quilombo, que foi situado na
Mata Seca Norte Pernambucana, € sindnimo de resisténcia e solidariedade contra os
desmandos da elite escravocrata de Pernambuco. Os esforgos nesta pesquisa sdo para
promover a valorizagdo desse grupo social, descendentes de negros e indigenas que ao longo
do tempo sofreu as maiores perversidades, que afetaram de maneira negativa o seu
psicoldgico e a sua identidade até os dias atuais. Deve-se levar em consideracdo que o
quilombo e seus habitantes sdo vistos pela historiografia do século XI1X em Pernambuco,
como sinbnimo de bandidos, arruaceiros, marginais. Narrativas bem diferentes das
encontradas nos espacos de memorias, os terreiros da Jurema Sagrada e Umbanda em
Pernambuco, a partir da tradi¢do oral desses lugares sagrados. Ha uma verdadeira odisseia
contra o preconceito racial e racismo religioso. Nestas narrativas do povo de terreiro, novas
narrativas sdo possiveis no campo da Historia e da historiografia pernambucana.

Importante lembrar que a pesquisa so foi possivel com a colaboracdo dos sacerdotes,
devotos e mestres da Jurema Sagrada a qual foram entrevistados, sem a participacdo dos
mesmos nao seria possivel desconstruir narrativas vigentes da Histéria publica
pernambucana em torno do quilombo, estes que trazem um novo olhar para a Historia de
Catucad e Malunguinho, tdo diferente das narrativas das elites. Agrade¢o imensamente a
Ronnei Prado, Jodo Monteiro, Sandro de Jucd, Mae lia Preta, Leandro Tavares, Herbert
Carlos, Ruy Banto, Célia de Malunguinho, Toninho de Malunguinho, vocés séo parte desse
trabalho e todos aqueles que fazem resistir e existir as manifestacdes e lutas sociais e
politicas por respeito e visibilidade de seus ancestrais. Malunguinho vive e ocupa 0s
terreiros de Jurema e umbanda como forga viva contra o0s diversos racismos e
reconhecimento ancestral. Sem vocés essa pesquisa ndo existiria. Desbravar novas historias
“vista de baixo”, oportuniza quebrar as amarras de uma historia Unica e hegemonica,
buscando o protagonismo daquele que um dia foi rei das matas de Pernambuco e continua a

ser entre 0s povos negros de Pernambuco nas cantadas e toadas de terreiro. Desta forma,



16

percebemos que Malunguinho vive poderosamente nas lutas sociais e politicas e na memoria
daqueles que mantem suas tradi¢es. Salve a Jurema Sagrada e 0 povo de axé.

A Histdria dos quilombos foi e continua a ser objeto de estudos e discussfes de
intelectuais brasileiros em decorréncia da sua importancia na desconstrucéo de alguns mitos
criados ao longo dos séculos. Contribuir com os estudos dessa tematica sobre Historia e
cultura afro-brasileira no ambiente escolar, assegurado pela Lei 10639/03 que tornou
obrigatério o ensino de Historia e cultura afro-brasileira e africana em todas as escolas no
Brasil e alterada pela Lei 11645/08 que incluiu o ensino de Historia indigena, partiu das
inquietacbes como professor do ensino basico, a partir das auséncias de materiais para
alunos e professores que dialoguem com a Lei e especificamente a Histdria dos quilombos
lembrados apenas pelo quilombo dos palmares. H& auséncias de estudos em torno da histéria
dos quilombos e os quilombolas no ensino basico, ndo encontrado nos curriculos e nos livros
didaticos que muitas vezes é o Unico material que boa parte dos alunos de escolas publicas
tem acesso ao longo de sua vida escolar. Dessa forma, torna-se primordial a elaboracgdo de
materiais que possam convergir com essa lacuna oferecendo possibilidades para estudantes e
professores anexarem novas tematicas ao processo de ensino-aprendizagem, que sejam mais
condizentes com a comunidade escolar. Lembramos que boa parte do curriculo no Brasil
privilegia estudos eurocéntricos jogando para segundo plano a temética em torno das
relacfes étnico-raciais nas escolas brasileiras.

No primeiro capitulo discorreremos sobre o conceito de quilombos, seu significado,
sentidos e a polissemia desta palavra, desde a Africa até as lutas contra o sistema
escravocrata ao longo dos séculos de escraviddo no Brasil. E necessario perceber que os
quilombos tinham suas particularidades ao longo do tempo e espacgo, alguns bastante
dindmicos como o Catuca que tinha caracteristicas de quilombo mdveis dificultando
inclusive sua destruicdo e captura.

Também trataremos de uma revisdo historiografica em torno dos estudos sobre os
quilombos no Brasil, com varias correntes de intelectuais desde o final do século XIX com
os intelectuais ligados até hoje, havendo trés correntes principais: a culturalista, politico-
marxista e a ressemantizada, esta ultima com forte influéncia dos movimentos negros. Como
aporte tedrico utilizaremos Raimundo Nina Rodrigues, Décio Freitas, Edson Carneiro,
Clovis Moura, Flavio Gomes, Shhwartz, Marcus Carvalho, Jodo José Reis, Silva Lara,
Beatriz Nascimento, Abdias Nascimento, entre outros.

Trataremos toda uma discussdo a partir dos estudos racialistas, com forte carga de

preconceitos e culturalistas que percebiam os quilombos como uma tentativa de restaurar a



17

Africa arcaica no Brasil, longe da perspectiva de fuga-resisténcia trazida por correntes
posteriores que se encontrard até a primeira metade do século XX. Nos anos 1950/60 a
corrente materialista de quilombos, trazidas pela corrente marxista viam os quilombos como
forma de resisténcia contra as classes opressoras, mas caia no erro dos culturalistas de
perceber os quilombos como uma tentativa de recriar uma sociedade africana “pura” nas
Américas, visdo ainda bastante romanceada de quilombos. Dessa forma a resisténcia
quilombola foi colocada em segundo plano.

Para os estudos recentes sobre quilombos, estes sdo percebidos enquanto sociedades
multiétnicas formada ndo apenas por negros fugidos, mas também por indigenas, fugitivos
do servico militar, brancos pobres, entre outros marginalizados pelo sistema, longe de serem
comunidades isoladas. Os quilombos passam a ser vistos dentro de uma complexa rede de
cooperacdo muito bem articulada entre quilombos, as senzalas, a casa grande, os libertos e
0s pequenos comerciantes da localidade, inclusive senhores de engenhos que buscavam
protecdo de suas fazendas buscando se proteger das ameacas quilombolas. Nos dias de hoje,
os quilombolas sdo vistos dentro de relagcdes que sdo sociais, étnicas e culturais.

No segundo capitulo, traremos a discussdo sobre o quilombo do Catucé, que surgiu
em Pernambuco por volta de 1817, para mostrar a dinamicidade desses agrupamentos de
negros (as) que fugiram das agruras de seus donos na tentativa de construir uma “sociedade
alternativa”, dentro das matas da zona da mata seca norte de Pernambuco. O quilombo do
Catuca nos mostrard que ao longo do século XIX, os escravizados continuavam a resistir
aproveitando as brechas que o sistema escravocrata proporcionava. Para discorrer sobre o
quilombo do Catucé, utilizaremos como principal suporte tedrico o historiador e professor
Marcus Carvalho, que em Pernambuco e no Brasil é a principal referéncia nos estudos desse
quilombo.

Ainda no capitulo, iremos discorrer sobre a presenca de Malunguinho nas religifes
de matriz afro indigena, toda a sua potencialidade para o campo da historiografia dos
quilombos e o ensino de Historia. As experiéncias vivenciadas nos terreiros, estes espacos
de memodria coletiva, onde o mito Malunguinho se confunde com o personagem historico em
busca de uma consciéncia de historicidade, verdadeiro “her0i” para as populagdes de
malungos dos terreiros de umbanda e Jurema Sagrada. No sagrado Malunguinho simboliza
as trés falanges da Jurema, Exu, Caboclo e Mestre, dada a importancia desse sujeito sagrado
e historico ao mesmo tempo.

Buscaremos também transitar pelo universo tedrico da decolonialidade, percebendo

caminhos para novas narrativas em torno dos estudos dos quilombos, especificamente o



18

Catuca, protagonizando suas liderancas em torno das reexisténcias dos povos negros e
indigenas, percebendo que novas narrativas sdo possiveis, empoderando e construindo as
identidades das populagdes afrodescendentes, suas histdrias, lutas, produgdes culturais como
forma de resisténcia aos discursos ocidentalizantes. Importante buscar as experiéncias dos
terreiros no campo da oralidade, musicas, estética e suas respectivas tradicbes
afrodiasporicas e indigenas. Assim, combater de todas as formas as narrativas de dominacéo
e desumanizacdo implicita nos discursos da colonialidade. Quebrar as hierarquias das
diferencas impostas pelos discursos da modernidade/colonialidade, percebendo que sédo
possiveis mdltiplas narrativas, ja que, a histéria é plural. Assim, fortalecendo os lacos
identitarios dos povos de descendéncia afro-brasileira, buscando combater o racismo
institucional, epistémico e religioso ainda presente nas escolas brasileiras.

O terceiro capitulo transcorrera em torno da metodologia utilizada para a pesquisa.
Utilizamos o método indutivo a partir das observacGes das festas dos terreiros e da tradicao
oral, iremos utilizar o método da historia oral através de entrevistas com os devotos da
Jurema sagrada e umbanda. Anélise do comportamento durante os rituais estabelecendo uma
relacdo entre Histdria e etnografia, pouco utilizada nos estudos das populacbes afro-
brasileira em suas peculiaridades culturais e religiosas. Importante construir narrativas a
partir das vivéncias e herancas histéricas destes grupos. A constru¢do da narrativa historica,
principiado pela tradicdo oral abre novas possibilidades de anélises. Levando em
consideracdo que grande parte da Histdria desses povos se mantem através das tradicdes
orais, dada a importancia de confrontar o material escrito com essas fontes. H4 uma
necessidade de trabalhar com antropologia recorrendo a uma etnografia, descrevendo seus
significados, seus simbolos em torno do universo religioso do culto a Malunguinho
aproximando o mito ao personagem historico de lideranga e protagonismo na narrativa
histdrica, através da perspectiva destes grupos religiosos.

Neste capitulo, iremos abordar as origens do culto a Jurema Sagrada tendo como fonte
o0 culto a Jurema pelos indigenas no Nordeste e adentrando as culturas afro-brasileiras, suas
manifestagdes religiosas se originando em Alhandra na Paraiba e se espalhando entre os
territorios da Paraiba e Pernambuco.

A partir das entrevistas iremos construir narrativas das memorias de Malunguinho
enquanto simbolo de luta e liberdade, memorias estas coletivas que trazem consigo uma
nova perspectiva da historia e atuacdo dos quilombolas. Explorando todo o universo

simbolico de Malunguinho na Jurema Sagrada. Forca que os povos de jurema tém e



19

depositam na sua ancestralidade para lutar contra toda e qualquer forma de racismo, seja
estrutural e religioso.

No quarto capitulo iremos discorrer a partir da teméatica do quilombo, a importancia
de trabalhar contetdos voltados a temética do Ensino de Historia afro-brasileira e africana
na sala de aula do ensino basico, que se tornou obrigatério a partir da Lei 10639/03, na
tentativa de dar maior visibilidade a esse grupo da populagéo, que por cerca de cinco séculos
ficou praticamente na invisibilidade, ou era visivel a partir de um ponto de vista negativo,
tendo como contribuicdo o mito da democracia racial, que relativizava o racismo e
contribuia para que situacdes como essa estivesse adormecida na sociedade, favorecendo o
sentido de negacdo da historia e cultura afro-brasileira e indigena. Tal condi¢do acabava
dificultando a articulacdo dos grupos afro-indigenas na luta por seus direitos. Assim, iremos
mostrar a importancia dos movimentos negros para a implementacdo das politicas de
educacdo para as relac@es étnico-raciais no Brasil.

Neste capitulo, trataremos do produto didatico construido durante essa pesquisa. Trata-
se de um e-book sobre o Quilombo do Catuca baseado nas narrativas construidas em torno
das fontes orais coletadas nos espacos de memorias coletivas, neste caso, os terreiros. Tais
materiais poderdo ser utilizados pelos alunos da educacdo basica e professores, auxiliando
nos estudos sobre os quilombos no Brasil e a vivéncia daqueles que fazem a histéria do
tempo presente, visando levar para o ch@o da escola um produto que possa contribuir com o

ensino da educacdo das relacdes étnico-raciais.



20

2 QUILOMBOS: UMA REVISAO HISTORIOGRAFICA

2.1. 0S VARIOS SENTIDOS DA PALAVRA QUILOMBO

O Brasil foi marcado, durante séculos, pela escravizacdo de povos oriundos do
continente africano, sejam populac@es da Africa Central de origem banto, como da regi&o da
Costa da Mina de origem loruba. Sabe-se hoje que as origens étnicas que vieram para a
América foram das mais diversas etnias e complexidade cultural, “os africanos provinham
de culturas e sociedades diversas e falavam linguas diferentes” (LARA, 2022, p. 143),
Milhdes de africanos foram tirados forcadamente das suas terras para serem escravizados no
territorio  brasileiro, estes eram provenientes de microssociedades com chefias
descentralizadas da Alta Guiné e da Senegdmbia como impérios e reinos, “Daomé, Oy0,
Ndongo, Ketu, Matamba e outros; ou de cidades como Uid4 e Luanda, nas areas ocidentais e
centrais africanas, entre savanas e florestas” (GUERRA, 2015, p. 8). Com a di&spora vieram
os sofrimentos de milhdes de africanos e formas de resisténcias as mais diversas possiveis,
aprisionados na Africa eram negociados nos diversos mercados portuérios no litoral africano
e transportados em navios tumbeiros até a América. Dentre estas formas de resisténcias
tinhamos os quilombos, comunidades formadas geralmente nas matas e que resistiam ao
sistema escravocrata. Desde o século XVI esta forma de organizacdo e resisténcia foi
encontrada nos territorios americanos seja ao Norte, na regido Central, seja ao Sul do
Continente.

Em toda a América tivemos experiéncia de negros fugitivos que adentravam
florestas, montanhas, serras, formando comunidades, procurando se estabelecer com base
econdmica e estrutura social prépria. Em toda América essas comunidades, permanentes ou
ndo, tiveram diversas denominagdes; cumbes, na Venezuela; palenques na Colémbia;
marrons na Jamaica, no restante do Caribe inglés e sul dos Estados Unidos; Na Guiana
holandesa eram conhecidos como bush negroes; no Caribe francés maronage; em partes do
Caribe espanhol — principalmente Cuba e Porto Rico — eram chamados de cimaronaje. No
Brasil tal comunidade era conhecida, primeiramente, por mocambos e depois quilombos.
Ambos os termos teriam migrado da Africa Central, usados para designar acampamentos
improvisados, utilizados para guerras ou mesmo apresamentos de escravizados. Atualmente,
analisando a literatura sobre quilombos, ndo encontramos relatos de como os fugitivos se

autodenominavam. E sabemos muito menos ainda, o porqué de termos como “quilombo” se



21

propagaram no territorio brasileiro. Uma das explicacdes é que a disseminacdo dessas
terminologias esta intrinseca a administracdo portuguesa.

No século XVII a palavra quilombo era associada aos guerreiros imbangalas (jagas)
oriundos da regido da atual Angola, principalmente, nos rituais de iniciacdo desses
guerreiros africanos. Mocambo, ou mukambu tanto em kimbundu como em Kkicongo,
significava pau de fieira, tipo de suportes com forquilhas utilizados para erguer choupana
nos acampamentos. Entretanto, sabemos pouco como os termos africanos se difundiram no
Brasil, uma explicacdo seria utilizada para caracterizar acampamentos, na Africa pré-
colonial como aquelas da resisténcia a escravidao na América portuguesa, vale salientar que
a palavra quilombo s6 aparece no Brasil ap6s o século XVII, antes desse periodo a
terminologia utilizada é mocambo. Entretanto, o historiador Stuart Shwartz (1987) “alerta
para o fato de que ao longo do século XVII, na documentacao colonial, as comunidades de
fugitivos foram denominadas ao mesmo tempo de mocambos, principalmente na Bahia, e de
quilombos em Minas Gerais”, em “Pernambuco o termo quilombo apareceu somente a partir
de 1681” (MOURA, 2020, p. 20). Assim, mocambos (estrutura para erguer casas) teriam se
transformado em quilombos (acampamentos). E seus membros no Brasil eram chamados de
“quilombolas, calhambolas ou mocambeiros” (GUERRA, 2015, p. 22).

Durante o periodo escravocrata, diante das estruturas raciais, escravizados criaram as
mais diversas formas de resisténcia a escraviddo como guerrilhas, insurreicdes urbanas,
assassinio dos senhores, dos feitores, dos capitdes do mato, o suicidio, as fugas e o0s
quilombos, ou seja, onde houve escraviddo houve resisténcia. Vamos nos ater a essa ultima
forma de resistir a sociedade escravocrata enquanto durou a escravidao no Brasil. Segundo
Clovis Moura,

Ela representa uma forma continua dos escravizados protestarem contra o
escravismo, configura uma manifestacéo de luta de classes, para usarmos a
expressdo ja universalmente reconhecida (MOURA, 2020, p. 20).

Tal estratégia de dominacdo criada foi justificada e legitimada pelo discurso
cristalizado do racismo, ao afirmares que 0s escravizados, por serem negros, eram inferiores,
eram passiveis de serem escravizados. Observamos, inclusive através do mito de Cam
utilizado pelo projeto cristdo e reconhecido pelos senhores escravocratas e seus asseclas.
Uma maldicéo trazida pelas escrituras sagradas e interpretada conforme suas conveniéncias,
africanos seriam camitas, descendendo de Cam que por ter zombado da nudez do pai, Nog,

estavam condenados a escravidao.



22

O proprio rei de Portugal, D. Jodo V, em resposta a consulta do conselho
ultramarino, datada de dois de dezembro de 1740, definia quilombos como “toda habitacao
de negros fugidos que passem de cinco, em parte despovoada, ainda que ndo tenham ranchos
levantados nem se achem pildes neles”. Eles eram vistos como sinais de protesto de negros
escravizados as condicBes desumanas e alienadas que estavam sujeitos. Marginalizados por
aquele modelo de sociedade, os quilombolas apareciam como sinal de rebeldia permanente
contra o sistema que o0 escravizava. Muitas liderancas quilombolas irdo surgir em toda a
Ameérica e que vai “aterrorizar” as forgas escravocratas ¢ as instituicdes no longo periodo de
escravismo nas Ameéricas, “como exemplo de Bayano, lider de um quilombo “agressivo” no
Panamd, que colocou em panico as autoridades coloniais espanholas até ser capturado,
morrendo em uma masmorra na Espanha” (MOURA, 2020, p. 23).

Na Venezuela coube a liderangca a um escravo crioulo chamado de rei
Miguel, em Vera Cruz, no México, 0s cimarrones eram comandados por
Nyanga, enquanto na Colémbia temos registro na lideranga de Benkos
Biaho. Na Jamaica, os marrons eram chefiados por Juan de Bolas, ja na
ilha de Saint-Domingue teriamos o lider Makandal (GOMES, 2015, p. 10)

Onde tinhamos escraviddo vamos encontrar resisténcias.

O primeiro agrupamento de africanos fugitivos que se tem noticia no Brasil surgiu na
Bahia por volta de 1573. O que nos permite afirmar que desde os primeiros anos da chegada
dos seres humanos escravizados do continente africano, mesmo sem conhecer o territorio
eles escapavam buscando a sua liberdade, alguns fugiam antes mesmo de serem negociados.

Segundo Gomes, havia diferentes tipos de quilombos:

Havia aqueles que procuravam constituir comunidades independentes com
atividades camponesas integradas a economia local, existia 0
aquilombamento caracterizado pelo protesto reivindicatorio dos escravos
em relacdo aos seus senhores e havia 0s pequenos grupos de fugitivos que
se dedicavam a razias e assaltos as fazendas e povoados proximos
(GOMES,2015, p. 34).

Havia varios tipos de quilombos que eram formados e praticavam variadas formas de
sobrevivéncia. Os mais duradouros conseguiam se reproduzir ao longo do tempo e organizar
uma economia mais estavel, cultivando para sua subsisténcia e até produzindo excedentes
que poderiam ser trocadas ou armazenadas. Nos seus primordios, o conceito de quilombo
era um conceito juridico-formal, possuia seu significado registrado e tinha como uma das

principais caracteristicas, a distancia, sua localizacdo em lugares isolados, despovoados e a



23

quantidade minima de escravizados. “No século XVI ja existiam cadmaras municipais que
definiam quilombos como agrupamentos com “dois ou mais fugitivos”, que tivessem
“ranchos e pildes”, ou seja, com uma estrutura mais fixa” (GOMES, 2018, p. 368).

No Brasil temos o exemplo de Zumbi dos Palmares, capturado e morto em 1695 e
em Pernambuco Malunguinho(s), lideranca(s) que aterrorizavam e ameagavam as estruturas
do sistema escravista, atacando engenhos, praticando saques, e contribuindo na fuga de
malungos dos engenhos de acucar, consolidando-se no imaginério da escravidao. Era a
“onda negra” que amedrontava as elites escravocratas no Brasil. O quilombo marcou
presenca durante o periodo escravista e existiu praticamente em toda a extensao do territério
nacional. Na medida em que eles apareciam a sua negacdo também surgia, tidos como fora
da lei, marginais, arruaceiros ou meliantes, construiam-se narrativas de marginalidade pela
documentacdo oficial, tal era 0o medo das elites com esta forma de organizacdo
antiescravista. Os jornais e outros documentos oficiais dos opressores trazem diversos
relatos de prisdes e de procurados comprovando a tese da sujeitabilidade dos escravizados e
a sua nao objetivacdo (SILVA, 2022, P. 15). Misto de resisténcia e luta essas organizagdes
eram marginalizadas construindo toda uma narrativa estereotipada dessa forma de
organizacdo social, principalmente pela propaganda das elites, era preciso, imediatamente,
promover campanhas de destruicdo dos quilombos, afim que ndo proliferassem por todo o
territorio, inflamando e incentivando fugas de negra (os) e revoltas escravas. Eles
manifestam-se como afirmacdo da luta contra o escravismo e as condicdes em que 0S
escravizados viviam pessoalmente (MOURA, 2020, p. 24).

Havia vérias motivacOes que levavam os escravizados a fugirem: reinvindicagdo no
tratamento dado pelo senhor; tentativa de devolugdo para o antigo dono; busca por um
comprador; cumprimento de obrigacGes religiosas; visita a parente; trabalho para compra da
alforria; busca por diverséo, entre outros. Segundo Reis, muitos quilombos eram formados a
partir de fugas coletivas, porém existiam aqueles que surgiram a partir de fugas individuais,
que iam se unindo aos poucos com outros fugitivos e formando comunidades (REIS, 1996,
P. 14-39). Vale salientar, que a populagdo dos quilombos nédo era formada apenas por
negros, negras e seus descendentes, mas também por indigenas, fugitivos do servi¢o militar,
brancos pobres, entre outros marginalizados; porém, a grande maioria era de negros e
negras, o que demonstra a diversificacao desse espaco de sobrevivéncia.

O quilombo foi a unidade de resisténcia dos escravizados. Eles se espalharam por
todo o territério nacional, ou seja, onde quer que o trabalho escravo se estratificasse, surgia

os quilombos ou mocambos de negros fugidos, oferecendo resisténcia, lutando, desgastando



24

em diversos niveis as forcas produtivas escravistas, onde existia escravidao, existia 0 negro
aquilombado, temos registros de quilombos em Minas Gerais, Goias, Par4, Pernambuco,
Alagoas, Sergipe, Maranhdo, Rio Grande do Sul, Bahia, Santa Catarina, Sdo Paulo, Rio de
Janeiro. Para Edson Carneiro, as formas de luta dos escravizados brasileiros eram
caracterizadas da seguinte maneira: a) a revolta organizada, pela tomada do poder politico,
que encontrou sua expressao mais visivel nos levantes dos negros malés (mugulmanos) na
Bahia, entre 1807 e 1835; b) a insurreicdo armada, especialmente no caso de Manuel Balaio
(1839) no Maranhdo; c) a fuga para o mato, que resultaram nos quilombos, tdo bem
exemplificados por Palmares (MOURA, 2020, p.26). Essas trés formas de luta caracterizam
0s movimentos rebeldes de escravos, a quilombagem no Brasil.

Os quilombos e mocambos se formavam quase sempre de escravos fugitivos seja das
fazendas ou engenhos de acucar, seja da fuga no desembarque nas praias, data de 1575 o
primeiro registro de um mocambo, formado na Bahia (GUERRA, 2015, p. 12). O que
amedrontava os senhores de engenhos, o rei de Portugal argumentava que os colonos
estavam ficando pobres, pois ndo conseguiam impedir as sucessivas escapadas de seus
cativos. Em resposta, as autoridades coloniais garantiam que havia, de fato, obstaculos-
considerados inimigos- da colonizagdo, sendo o principal deles os “negros da Guiné”, como
eram chamados em geral os africanos escravizados no Brasil, fugitivos que viviam em
algumas serras e faziam assaltos as fazendas e engenhos (GUERRA, 2015, p. 12). Esses
tipos de comunidades na América atraiam cada vez mais fugitivos das fazendas e engenhos
fomentando as diversas fugas, tanto que as autoridades os chamavam de “contagioso mal”.
Ja no final do século XVII, cronistas coloniais destacavam a resisténcia quilombola e as
dificuldades para erradica-la (REIS, 1996, p. 11). Foram varias as reclamacdes dos
lavradores que diziam ndo aguentar mais as desercOes, mas mesmo assim, os quilombos
continuavam a atrai-los.

Muitas destas fugas eram planejadas e ndo acdes aleatdrias ocorriam, muitas vezes,
no momento de conflitos com a corte, como na ocasido do fortalecimento do quilombo do
Catucd, em Pernambuco durante as revolucdes liberais, como a Revolu¢do Pernambucana de
1817, a Cabanada (1832-1834) e a Confederagcdo do Equador de 1824. Os escravos
percebiam que os senhores estavam divididos e as tropas, desmobilizadas para a repressao,
havendo maior possibilidade de escapadas, ou seja, os quilombolas se aproveitavam da
desarticulacdo das elites politicas pernambucana durante as disputas pela independéncia e a

confederacdo do equador. O que causava grande preocupacdo as autoridades locais era a



25

proximidade do quilombo do Catucd com o Recife e 0s engenhos que se encontravam em
seu entorno.

O século XIX é marcado como 0 que mais recebeu cativos da Africa, milhares de
negros cruzaram o atlantico forcadamente, aumentando consideravelmente o contingente de
escravizados, foram cerca de 2.580.000 o numero de escravizados desembarcados no Brasil
entre 0s anos de 1781 a 1860 (MOTTA, 2022, p. 37-58), 53% do total de negros
desembarcados, contribuindo para o aumento de desercBes no territorio brasileiro, vale
salientar que as questdes geograficas favoreceram as fugas e a formacéo de quilombos. A
natureza era aliada dos quilombolas, pois, areas de planaltos, montanhas, pantanos,
manguezais, planicies, cavernas, morros, serras, rios, matas eram transformados em
refugios.

O Catucd, préximo da regido portuaria do recife e vizinho dos engenhos de acucar da
zona da mata seca ao norte era uma ameaca aos senhores e autoridades locais, inclusive
recebia ajuda de acoitadores eventuais e a solidariedade de outros escravos dos engenhos e
usava de estratégias para permanecer oculto o maior tempo possivel. Eram quilombos
moveis que adentravam a mata dificultando a sua captura. Havia uma grande capacidade de
articulacdo com as logicas econdmicas da regido, mantinham trocas econdmicas com
variados setores da populacgéo, tais trocas significaram experiéncias que conectavam toda a
sociedade escravista, tanto aquela que reprimia como a que acobertava os quilombolas e
suas praticas.

Diante da violéncia do aparelho de dominacdo militar, ideologico e politico os
quilombos reagiam, eles tinham que organizar um sistema permanente de defesa, assim, 0s
negros tiveram que entrar em contato com outras camadas, grupos ou segmentos oprimidos
nas regides onde atuavam, sejam indigenas, os ditos “marginais” pelo sistema, que lhe
forneciam armas, pélvora, facas e outros objetos. Realizava, entdo, um escambo permanente
com pequenos proprietarios locais, mascates, regatfes, atividades para manter e alimentar

sua populacdo, segundo Diogo de Vasconcelos, esses quilombolas;

Tinham mesmo em povoados, e até vilas, agentes secretos que com eles
especulavam, comprando-lhes o ouro, peles, poaia, e mais coisas que
podiam enviar, fornecendo, em troca, muni¢des e géneros. Entre os objetos
ilicitos vinham os que pilhavam na picada de Goias, € nos mais caminhos
como nos povoados e fazendas que assaltavam, sobretudo nas comarcas do
Rio das Mortes e Sabara (VASCONCELOS, 1918, p. 169).



26

Como dito, os quilombos ndo estavam isolados e mantinham um complexo sistema
de redes de colaboradores estabelecendo aliancas, negdcios, comércios e 0s mais variados
esquemas de cooperacdo contra o sistema escravocrata e opressor dificultando o seu

respectivo aprisionamento.

2.2 REVISAO HISTORIOGRAFICA

Sobre essa tematica estd havendo uma revisao no que diz respeito a importancia dos
quilombos na dindmica da sociedade brasileira. E sabido que ao longo dos estudos sobre
quilombos e as atuacdes dos quilombolas, teve, durante longo periodo, o esforco de varios
historiadores e pensadores das ciéncias humanas de compreender esta forma de organizagéo
e resisténcia a sociedade escravocrata no Brasil. Boa parte da historiografia dos quilombos
tem como ponto de referéncia Palmares, tido, durante muitos anos, “Uma republica africana
fora da Africa”. Na perspectiva de Edson Carneiro, seria “Um Estado negro & semelhanga
dos muitos que existiram na Africa, no século XVI1, uma espécie de reacdo do homem negro
contra a escravidao” (LARA, 2022, p. 16). Muitos textos de historiadores até meados da
segunda metade do século XX tinha essa percepc¢éao sobre quilombos, algo que discutiremos
no nosso trabalho. Os quilombos tornaram-se, durante muito tempo um simbolo de reacdo
dos cativos a escravidao, tendo como destaque a sua resisténcia as estruturas da sociedade
escravocrata. Como nas obras de Cldvis Moura que diante das estruturas econdmicas e de
exploracdo desta sociedade, os quilombos tornaram-se “Um fendmeno social ¢ econdémico
dos mais relevantes da vida nacional” (LARA, 2022, p. 16).

Desde o final do século X1X o quilombo passou a ser objeto de estudo dos intelectuais,
dos variados campos do conhecimento. Nesse periodo, os estudos sobre quilombos no Brasil
viveram dois momentos distintos, o primeiro tem inicio na virada do século XX, quando 0s
estudos sobre os africanos e afro-brasileiros eram desenvolvidos pelos “homens de
sciencia”, ou seja, autodidatas de formacdo bacharelesca da medicina e do direito, que
interpretariam a teoria do racismo cientifico, influencia do positivismo e das teorias
racialistas do século XIX, eugenia, antropologia criminal, craniometria das escolas
europeias, principalmente a escola de antropologia da Franca. Eles procuravam explicar a
realidade do negro e do mestico brasileiro pela ciéncia racialista.

O medico e antropologo Nina Rodrigues (1862-1906), influenciado pelas teorias
eugeénicas e da antropologia criminal, defendia uma visdo de quilombo, e consequentemente

do negro, um tanto preconceituosa. Para ele, Palmares foi considerado “a maior das ameacas



27

a civilizagdo do futuro do povo brasileiro” e frisa que “... em liberdade os negros de
Palmares se organizaram em um estado equivalente aos que atualmente se encontram por
toda a Africa ainda inculta” (RODRIGUES, 2004, p. 95). Segundo ele, a “tendéncia geral
dos negros é se constituirem em pequenos grupos, tribos ou estados em que parcela variavel
de autoridade e poder cabe a cada chefe ou potentado” (RODRIGUES, 2004, p. 84), uma
visdo de quilombos como um projeto restauracionista em que os fugitivos desejavam
restaurar a Africa arcaica neste lado do Atlantico. Visdo de uma Africa romantizada
representado nos quilombos e seus habitantes quilombolas. Entretanto, para este, ndo era o
modelo a ser seguido e sim o europeu. Nina conhecia a cultura africana dos povos
brasileiros mais defendia que ao longo do tempo, no contato com outra cultura esta seria
suplantada pela cultura de origem europeia. O quilombo era visto como lugar de uma raca
inferior, pois, diferentes das sociedades desenvolvidas que tinham governantes, 0s negros
tinham chefes. E notdrio no pensamento de Nina Rodrigues a inferiorizacido dos povos
africanos e afro-brasileiros e a valorizagéo da cultura europeia, uma cultura que para ele era
superior, modelo a ser seguido.

O segundo momento, a partir de 1930, procuravam explicar a realidade dos negros
no Brasil através das teorias baseadas na antropologia cultural norte-americana trazendo
diversas mudancas epistemoldgicas para os estudos sobre 0s negros/as brasileiros/as. Essa
visdo ganhou forca no Brasil até a primeira metade do século XX, onde se pensou 0s
quilombos, como resisténcia cultural. As fugas para os quilombos eram uma forma de
resistir culturalmente perante a sociedade escravista, seriam nos quilombos que os negros/as
preservariam suas identidades étnicas. Uma visao romantizada e homogeneizada. Assim, 0s
quilombos eram representados como o oposto das senzalas, uma vez que recriavam a Africa
no Brasil, enquanto a senzala representava o sistema de aculturagéo imposto pelo sistema
escravista.

No segundo momento temos o0s estudos do antropologo Arthur Ramos (1903 — 1949)
que em seu livro As culturas negras no Novo Mundo (1937), diferente de Nina Rodrigues,
ndo veem como negativo a mistura racial, porém acreditava que a cultura mais desenvolvida
suplantaria a menos. Para ele, o quilombo dos Palmares foi uma rea¢do a aculturagdo
imposta aos escravizados. Na visdo de Ramos, os quilombos foram a reagdo ao processo de
aculturacdo, os escravizados fugiam para manter a sua heranca cultural. Vale salientar que o
conceito de aculturagdo era definido por Ramos como o “fato de duas ou mais culturas se
porem em contato, tendendo a mais adiantada suplantar a mais atrasada” (RAMOS, 1942, p.
75). E perceptivel que Ramos ainda esta preso a ideia de superioridade e inferioridade de



28

racas e culturas onde no processo de aculturacio a mais desenvolvida suplantaria a menos. E
a partir dessa hierarquia que também era explicada a substituicdo da mao de obra indigena
pela africana, pois, segundo o pesquisador, “O Negro se adaptou maravilhosamente ao
trabalho agricola, consequéncia de seu estagio de cultura, superior ao do indio” (RAMOS,
1971, p. 47). Para Ramos 0 negro era superior ao indigena, ja era mais habituado ao trabalho
agricola, porém inferior ao branco europeu. Assim, os negros aquilombados resistiam ao
processo de aculturagdo, como forma de proteger a sua cultura, assim, Palmares passou a
histdria brasileira como uma grande tentativa negra de organizacao de Estado.

Uma diferenca entre Nina Rodrigues e Arthur Ramos no que concerne ao quilombo
dos Palmares € que, para o primeiro, Palmares era a reconstitui¢cdo de um Estado africano no
Brasil, j& para o segundo era uma reacdo cultural de povos africanos ou descendentes, as
imposicdes culturais europeias através da escravizacdo. Para diferenciar de Nina Rodrigues,
Ramos chama Palmares de Estado Negro e ndo Estado africano, era um Estado Negro
Brasileiro, no qual havia a predominancia da cultura africana. Talvez essa brasilidade dada
ao quilombo esteja relacionada a tentativa de construcdo de uma identidade nacional, tipica
dos anos 1930, ja& que, como na teoria Gilberto Freyreana, valorizava as trés racas
“harmoniosas”, através da teoria da “Democracia Racial”.

Na visdo de Gilberto Freire, tese ainda veiculada nos dias atuais, a ideia de
“harmonia racial” ignora a violéncia, a opressdo e a desigualdade historica que marcaram (e
ainda marcam) a vida das populacdes negras e indigenas no Brasil. Além disso, a nocdo de
democracia racial foi, ao longo do tempo, usada como mito, como se o0 Brasil ndo precisasse
enfrentar o racismo. Essa ideia impediu, por décadas, a criacdo de politicas publicas que
combatessem o racismo estrutural no pais.

Tanto Nina Rodrigues como Arthur Ramos reforcaram estere6tipos em relacdo aos
quilombos e aos negros que permeiam na sociedade brasileira nos dias atuais. Ao
escreverem sobre negros(as) aquilombados, os trataram como objeto de pesquisa e ndo como
sujeitos produtores de historias. Tais pensamentos acabaram reproduzindo uma concepgao
de quilombos enquanto comunidades isolacionistas, que pretendia recriar a Africa nas
Américas, ou uma sociedade alternativa brasileira com predominancia africana a sociedade
escravocrata, onde todos seriam livres e possivelmente iguais, tal como teriam sido na
Africa, uma visdo romantica sobre os quilombos no Brasil. N&o levando em consideracio a
diversidade de grupos humanos que teriam ocupado e trocado experiéncias nesses espacos

de resisténcia, luta e sobrevivéncia.



29

Essas ideias contribuiram para alimentar o racismo brasileiro como visto nas
narrativas de Nina Rodrigues ndo levando em consideracdo que, antes mesmo da saida da
Africa, os negros(as) ja iniciavam o0 seu processo de ressignificacio cultural, onde eram
batizados por padres catélicos, e, Ihes eram impostos homes ocidentais-cristaos.

Os escravizados da didspora embarcados para o Brasil eram de variadas partes do
continente africano, ou seja, de diversas etnias com culturas proprias, costumes e linguas
diferentes, inclusive a forma de ver o mundo. Mesmo desde antes de embarcarem, ja sofriam
com a tentativa de apagamento de suas identidades. Essa visdo equivocada de uma Africa
homogeneizada era uma tentativa de dominacdo e esteriotipacdo dos povos africanos no
Brasil que ndo levavam em consideracdo a diversidade de grupos humanos que habitavam
esses espacgos de resisténcia, no caso os quilombos.

Nos anos de 1950 a 1970 surge uma visdo materialista dos quilombos nas andlises
dos historiadores marxistas, que criticava a tese da benevoléncia da populacdo negra
defendida por Gilberto Freyre e seus seguidores. A principal caracteristica da visdo
materialista € a resisténcia dos grupos menos favorecidos contra a classe opressora.
Estudiosos como Décio Freitas, Cldvis Moura, entre outros, dialogam nessa direcao.

Décio Freitas via o fendmeno dos quilombos como forma de resisténcia e exemplo
de luta para a militancia atual. Nessa perspectiva o quilombo passara da visdo de uma
resisténcia voltada para a manutencdo da cultura africana, para a questdo da dominacgéo de
classe e da resisténcia contra o sistema escravagista imposto pelo grupo dominante. Na
mesma linha de Carneiro, Freitas alarga e aprofunda o carater épico da Histdria dos
quilombos, entendido como “a manifestagdo mais eloquente do discurso antiescravista dos
negros brasileiros nos quase trés séculos da escraviddo (LARA, 2022, p. 17)”. Para Ivan
Alves Filho, os quilombos, sobretudo Palmares, aparece como “uma alternativa a sociedade
oficial”, tentativas de romper com a ordem colonial vigente, onde os escravos conseguiriam
construir “um mundo fraternal e livre”, que marca o inicio da luta pela abolicdo (LARA,
2022, p. 17).

A historiografia tradicional do inicio do século XX nas obras de Nina Rodrigues,
Arthur Ramos e Edson Carneiro viam a histéria dos quilombos, em torno de suas
caracteristicas culturais e étnicas, ressaltando a presenca de tradicbes dos bantos na
organizacdo politica, social e religiosa, sobretudo de palmares, nosso maior referencial até o
momento. Estes autores estavam preocupados em valorizar as contribuicdes das culturas
africanas na formagcao do Brasil e especialmente Edson Carneiro, “viram nas raizes africanas

dos Palmares os elementos fundamentais para a resisténcia contra a escravidédo” (LARA,



30

2022, p. 20). Segundo essa corrente, a organizacdo social dos aquilombados era identificada
a um esfor¢o “contra-aculturativo”, uma resisténcia a “aculturagdo” europeia a que “eram
submetidos os escravizados nas senzalas” (REIS, 1996, p. 11). Para estes, os quilombos
eram uma forma de restauragéo, no sentido de que os fugitivos almejariam restaurar a Africa
neste lado do Atlantico, ou seja, um verdadeiro “Estado africano no Brasil”. Muitas vezes
passavam uma ideia de quilombo enquanto comunidade isolada que pretendia recriar a
Africa pura nas Américas, passando uma percepcéo de sociedades harmonicas, igualitarias e
livres, ou seja, sociedades alternativas a sociedade escravocrata, uma perspectiva bastante
romantizada dos quilombos no Brasil.

Nos anos 1950, Mario Martins de Freitas afirmou que os habitantes de Palmares
seriam jagas, povos guerreiros vindo da regido de Angola de origem banto, os imbangalas.
Para a jovem historiografia africanista, como em um artigo do historiador estadunidense
Raymond Kent, refutando Mario Martins Freitas, ele reiterou que a maioria dos habitantes
dos mocambos teria vindo precisamente “do perimetro Congo-Angola”, e voltou a discutir,
como nos primeiros historiadores da tradicdo historiografica sobre quilombos, que tais
mocambos sao recriacdo de formas africanas de organizacdo social em um novo meio fora
da Africa. Stuart Schwartz, afirma também, “a forte presenca das influéncias centro africana
nos quilombos, defendendo a hipotese de que a histéria dos quilombos no Brasil estava
conectada & do Kilombo imbangala, que congregava grupos guerreiros na Africa Central”
(SCHWARTZ, 2001, p. 213-225). Nos anos 1950, ha uma leva de historiadores marxistas
que viam a rebeldia escrava dos quilombos como episodios de luta de classes no Brasil.

N&o podemos esquecer a relacdo de Edson Carneiro com o Partido Comunista
Brasileiro, razdo do qual tenha sido perseguido. “Pode-se dizer que 0 socialista mestico
Edison Carneiro teve dupla militancia, na esquerda e no movimento negro como atesta seu
empenho contra o racismo e a perseguicao dos candomblés” (REIS, 1996, p. 12).

Clovis Moura vai colocar os estudos dos quilombos mais estritamente numa
perspectiva marxista, essas ideias vieram confrontar com a visdo culturalista dos estudiosos
dos anos 30 na historiografia dos quilombos, principalmente, a visdo sistematizada por
Gilberto Freyre de relagbes harmoénicas da escraviddo. Esse intelectual teria sido
influenciado pelo revisionismo da Escola paulista da USP, tendo como estudiosos, Florestan
Fernandes, Fernando Henrique Cardoso, Octavio lanni, com estes, a resisténcia escrava foi
posta em plano secundario com o intuito de enfatizar que a estrutura do capital era mais
importante que as questdes do racismo no Pais. Cldvis Moura e posteriormente Luis Luna,

José Alipio Goulart e Décio Freitas, entre outros, irdo privilegiar essa resisténcia (REIS,



31

1996, p. 13). Para essa corrente os quilombos e os quilombolas tomam destaque,
principalmente, com as taticas de guerrilhas e as lutas e resisténcia a escraviddo, mas volta-
se a tese da marginalizagdo e isolamento, tomando por base o modelo palmarino e
apontando a incapacidade dos quilombolas de propor a destruicdo do regime escravocrata
como um todo. Para eles, os rebeldes ndo teriam alcancado o nivel de consciéncia de classes
desejavel para dar um passo definitivo na luta. Para Moura, o quilombo era a unidade bésica
de resisténcia dos escravizados, e existiu enquanto durou a escraviddo, também foi um

critico a posicéo de alguns abolicionistas como Joaquim Nabuco alegando que,

Como da maioria dos abolicionistas moderados, a de ver o problema como
uma simples substituicdo de mao-de-obra. [...] 0 negro devia ser excluido,
como agente historico, pelos proprios abolicionistas. Esta atitude tem
continuidade nos nossos dias atuais, com o discurso liberal, que ndo aceita
as lutas dos escravos como um fato politico, mas como simples
manifestacdo de homens que, “até hoje mantidos a niveis de animais”,
jamais poderiam participar do processo de mudanga social no qual eram os
principais interessados (MOURA, 1996, p. 80).

Décio Freitas (1922-2004) foi outro estudioso do tema que converge com a Visdo
materialista do quilombo. Em suas obras, aborda o quilombo como instrumento de luta dos
escravizados contra o sistema escravista. Em seus estudos, Freitas ira produzir uma tipologia
dos quilombos, a saber: “quilombos agricolas, mineradores, extrativistas, mercantis,
pastoris, predatérios e de servicos” (FREITAS, 1982, p. 45), para melhor entender como
funcionava esses variados espagos de sobrevivéncia.

Nas palavras de Ivan Alves Filho hd um fortalecimento desta corrente
historiografica, para ele Palmares aparece como alternativa a sociedade oficial, uma primeira
tentativa de romper com a ordem colonial, “por meio da qual os escravos conseguiram
construir “um mundo fraternal e livre”, que marca o inicio da luta pela aboli¢ao” (FREITAS,
1973, p. 11-13). Verificamos a ruptura com a perspectiva culturalista dos estudiosos
anteriores, mas reforca a visdo romantizada de um estado livre e harmdnico fora da Africa.
O que se percebe € que — nessas duas visdes — tanto a culturalista quanto a materialista, 0
quilombo era visto de forma marginalizada, ou em uma visédo folclérica, ou como se fossem
espacos isolados, “em um momento como resisténcia cultural e, em outro momento, de luta
contra a escravidao” (GOMES, 2015, p. 35). Essa perspectiva épica dos quilombos ofusca as
relacdes e contradicdes ocorridas neste tipo de sociedade, inclusive as redes de relacdes que

se constroem entre a sociedade escravocrata e 0s respectivos quilombos, as negociatas, as



32

redes de apoio, as disputas internas, e as estratégias de sobrevivéncia e resisténcia a
escraviddo ocorrida nos quilombos e nos grupos entorno deles.

Com isso, verificamos uma supervalorizacdo de Palmares e de Zumbi enquanto heroi,
colocando no silenciamento outros quilombos e seus sujeitos. Ndo questiono a importancia
de Palmares e Zumbi para a historiografia dos quilombos e a luta e resisténcia negra e
afrodescendente, mas o ofuscamento de outros lideres e da presenca de quilombos ao longo
da Historia da escraviddo e da sociedade brasileira. Gragas & luta do movimento negro,
Zumbi torna-se um icone de luta dos negros e afrodescendentes no Brasil, em 1996, Zumbi
passou a ser oficialmente considerado um heroi nacional, ja que uma lei determinou que seu
nome fosse “inscrito no livro dos Herois da patria que se encontra no pantedo da liberdade e

da democracia®

, tornando-se a data dos 20 de Novembro o dia da consciéncia negra. Data
celebrada pela comunidade negra no Brasil e de reflexdo sobre a necessidade de lutas pelos
direitos dos povos negros no Brasil, principalmente, nas lutas contra o racismo.

Outra corrente que iremos analisar é a do Historiador Robert N. Anderson, que
contestando Shwartz, afirma que “Palmares possuia uma cultura fortemente “crioulizada”
(ou afro-brasileira) — ponto de vista muito parecido aos estudos arqueoldgicos feitos nos
anos 1990, que defenderam a existéncia de uma comunidade multiétnica em Palmares”
(LARA, 2022, p. 21-22). Novos estudos, gracas a arqueologia, que ndo estdo nos
documentos oficiais, mostram a diversidade multiétnica dos quilombos no Brasil, ndo
apenas da formacéo pura da cultura africana, mas da presenca e influencia de diversos povos
na formacdo da cultura destes espacos de resisténcias e lutas contra o escravismo e a
sociedade aristocratica brasileira, inclusive a presenca de indigenas e grupos marginalizados
pelo sistema.

Assim, podemos afirmar o que constitui nos quilombos € a formacéo de sociedades
afro-brasileira que vao resistir a violéncia do sistema escravocrata, aonde ela venha a existir.
Neste trabalho procurarei recorrer a tradi¢do oral dos terreiros, procurando respostas que a
documentacdo ndo tem o potencial de contemplar. Os espacos de memdrias coletivas que
protagonizam os sujeitos quilombolas, algo que a documentagdo oficial do século XIX em
torno do Catuca e dos malunguinhos nédo € capaz, buscando o enfrentamento com narrativas
oficiais do campo historiografico, ou seja, descolonizando para decoloniar.

As pesquisas recentes vém mostrando que os primeiros quilombos tinham surgidos

proximo as areas dos engenhos, Marco Aurélio Luz enfatiza que “os primeiros quilombos se

% Lei n. 9.315 de 20 nov. 1996.



33

localizavam justamente nas proximidades dos engenhos, uma vez que 0s escravizados nao
conheciam os territorios, o que facilitava a repressdo e a destruicdo e consequentemente a
punigdo dos fugitivos” (LUZ; SILVA, 2000, p. 18). No século XIX temos registros da
presenca de quilombos proximo das areas dos engenhos, como € o caso do quilombo do
Catuca que se formou nas matas proximas ao suburbio de Recife e Olinda, se espalhando
por toda a Zona da Mata Seca Norte Pernambucana. Uma regido onde era forte a presenca
de engenhos de acgucar, tendo um grande fluxo de comercio nesta area, uma importante rota
de comercio que ligava a regido portuaria no Recife ao interior da zona da mata seca ao
norte até a fronteira com a Paraiba. Fomentando a fuga de escravizados para dentro das
matas, aumentando a populagdo dos quilombos ou conjuntos de mocambos em Pernambuco.

Os historiadores contemporaneos sobre quilombos reforcam a tese da formagéo
multiétnica dos quilombos, para Reis (2012), “a populacdo dos quilombos ndo eram
formadas apenas por negros, negras ou seus descendentes, mas também por indigenas,
fugitivos do servigo militar, brancos pobres, entre outros marginalizados pelo sistema”.

Para a historiografia atual, os quilombolas deixam de ser fugitivos de um sistema
escravista para tornarem-se combatentes de outro tipo de liberdade. Surgem assim, seres
humanos com histdrias de vidas proprias e memorias de lutas coletivas. Visao defendida por
Jodo José Reis, Flavio Gomes, Marcus Carvalho. Nos dias de hoje, os quilombolas séo
vistos dentro de relagfes que sdo sociais, étnicas e culturais. Os quilombos passam a ser
vistos dentro de uma complexa rede de cooperacdo muito bem articulada entre quilombos,
as senzalas, a casa grande, os libertos e os pequenos comerciantes da localidade inclusive
senhores de engenhos que buscavam protecédo das suas fazendas se protegendo das ameacas
de quilombolas. Essa rede de articulacdo protegia os escravizados fugidos, tendo em vista
que muitas vezes eram informados das expedi¢Oes que se dirigiam para destruir oS espacos.
Assim, contrariando os estudiosos da visdo culturalista e materialista, os quilombos néo
estavam isolados estabelecendo relacGes sociais, econdmicas e culturais com os diversos
segmentos da sociedade numa grande rede de cooperacéo e solidariedade contra as diversas
formas de repressdo do sistema patriarcal e escravista. Dessa forma, Gomes faz a seguinte

pergunta: Qual era a base econdmica do quilombo? E responde,

O melhor seria falar em maltiplas estruturas socioeconémicas, pois fatores
geograficos, demogréficos e culturais interferiam na montagem dela. O
mais importante — em qualquer periodo ou local — foi o ndo isolamento.
Houve quem dissesse que os mocambos/quilombos se isolaram do restante
da sociedade e que foi o isolamento — via protecéo — foi fundamental para
sua reproducdo [...] No Brasil — ao contrario de outras areas escravistas nas



34

Américas — as comunidades de fugitivos se proliferaram como nenhum
outro lugar, exatamente por sua capacidade de articulacdo com as ldgicas
econdmicas das regides onde se estabeleceram (GOMES, 2015, p. 19-20).

Como mostra Gomes, 0 quilombo ndo era isolado, apesar desta tese do isolamento
ainda ser bastante difundida, inclusive, nos espacos escolares. A sua sobrevivéncia s6 foi
possivel as relacBes de solidariedade e seu potencial de articulacbes com os mais variados
setores da estrutura econdémica do sistema escravista, inclusive com os escravizados das
senzalas, estreitando lacos e se organizando em busca de sua sobrevivéncia. Principalmente
nos quilombos do século XIX, Jodo José Reis observou que, “a relacdo entre quilombos e
coiteiros, onde ndo sé os agricultores da regido empregavam negros fugitivos no trabalho na
roga, o que demonstra o quéo complexo era a relagdo dentro dos quilombos” (REIS, 2012, p.

33). Gomes coloca que

Né&o havia isolamento dos quilombos onde mantinham trocas econdmicas
com variados setores da populacdo colonial, que incluiam taberneiros,
lavradores, faiscadores, garimpeiros, pescadores, roceiros, camponeses,
mascates e quitandeiras, tanto escravos como livres (GOMES, 2015, p. 20).

Estabeleciam experiéncias de conexdes, trocas e lacos de cooperagdo nos diversos
segmentos da sociedade escravagista, tanto aquela que reprimia como a que acobertava 0s
quilombolas e suas praticas. Ha diversas experiéncias entre quilombolas e escravizados das
senzalas nas acOes de roubos e partilhas de mantimentos dos paidis de seus senhores, redes
de comunicacdo que avisavam nos quilombos as movimentacOes de tropas e expedi¢cdes a
fim de destrui-los e a captura de seus habitantes, contribuindo para o fracasso destas
expedicdes repressoras.

Havia visitas dos quilombolas aos escravizados das senzalas, alguns participavam até
das festividades nas senzalas, as festas de congadas. Nos quilombos mantinham-se as mais
variadas atividades econdmicas, desde as producOes agricolas, como a confeccdo de
ceramicas e cachimbos, como fornecimento de lenhas, e diversos produtos da cultura
material dos quilombos que chegavam a ser comercializados, portanto, integrados as regifes
atraves de intermediarios. Produziam excedentes para 0 comércio e praticavam sagques como
atividade complementar a economia quilombola. No nordeste colonial tanto plantava batata
doce, banana e cana-de-aglcar como houve épocas em que “os quilombolas saqueavam
fazendas vizinhas, cobrando uma espécie de tributo” (GOMES, 2015, p. 23). Vale lembrar
aqui que a capacidade de articulagio com escravizados, roceiros e taberneiros

transformavam os quilombos invisiveis, de dificil captura, leve-se em consideracao,



35

também, a movimentacdo de quilombos pelas matas como no caso do Catuca. Visto até

entdo como um quilombo mdvel. Segundo Gomes,

Em ndo raras vezes, denuncias revelavam comunidades longevas e
totalmente integradas a determinadas regides. Muitos quilombos -
denunciados — sequer foram encontrados. Sabia-se de sua existéncia, de
suas praticas, de seus habitantes, de suas conexdes mercantis e quica de sua
localizacdo, porém as tentativas de destruicdo eram inuteis, pois nada se
encontrava (GOMES, 2015, p. 28).

Essa articulacdo, contribuicdo e cooperacdo dificultavam bastante as tropas
repressoras e criavam obstaculos as autoridades oficiais interceptarem, capturarem
quilombolas e destruirem quilombos, tornando-se um grande problema para o sistema
escravagista. Foram varias as estratégias de resisténcia e sobrevivéncia dos quilombos.
Como ja dito antes, enquanto existiu a escraviddo os quilombos estavam presentes na
sociedade brasileira.

Para Lara, os negros trazem da diaspora sua bagagem politica, elementos para
formacéo de sociedades estaveis e tentativas de buscar construir sociedades alternativas fora
do continente africano. O elemento cultural africano se ressignifica em terras americanas a
fim de construir lacos de solidariedade com outros africanos e crioulos no territorio
brasileiro, os negros da diaspora “além de portadores de imensas quantidades de
conhecimento, informacgdes e crencas eram também sujeitos politicos” (LARA, 2022, p.
149)”. Observamos a forte presenca da religiosidade dentre as liderancas dos quilombos,
elemento de coesdo dessas comunidades, geralmente o lider tinha uma forte relacdo com o
aspecto religioso nos quilombos, percebemos a forte relacdo entre Malunguinho, lider do
quilombo do Catucd em Pernambuco e o universo cosmogoénico das religides de matriz
africana, o que aproxima o sujeito sagrado do histérico. Esse personagem historico cultuado
nos terreiros de umbanda e Jurema Sagrada representam as trés falanges, Exu, Caboclo e
mestre, sendo representado como o0 mensageiro dos trés mundos. lremos discutir esta
questdo mais a frente.

Dentre os estudos da historiografia contemporanea, Marcus Joaquim Maciel de
Carvalho (1996), em seus estudos sobre o quilombo do Catucd, encontra nas documentacgdes
relatos que também colocam em xeque as discussdes de quilombo como algo estatico, para
ele, “os quilombolas sobreviveram nessa regido por quase trinta anos, gracas ao apoio de

outros setores da sociedade que os acoitavam, assim como informavam sobre 0 movimento



36

das tropas repressivas” (CARVALHO; REIS, 2012, p. 65). Lagos que continuaram no pos-

abolicdo, segundo Ana Maria Reis,

Como essa realidade se perpetuou e se agravou, independente das pressdes
inglesas e da assinatura da lei que libertava a populagdo negra, aquilombar-
se foi uma ac¢do historica legitima também no contexto da pos-emancipacéo
(FARIAS; ABREUS, 2011, p. 497).

Apos a alforria os negros(as) continuaram se organizando e criando estratégias para
sobreviver, seja por lacos de solidariedade , seja por suas articulacdes, diante de uma
sociedade elitista e branca que continuou impondo a populacdo negra as mais variadas
formas de atrocidades. E assim que veremos a atuagdo do movimento negro para promover o
debate sobre o lugar ocupado por negros e negras na sociedade do pés-abolicdo, onde o
conceito de quilombo passa a ser ressignificado.

E dentro desta perspectiva de promover visibilidade a negros(as) do pais que
Abdias Nascimento em 1948 cria o jornal “Quilombo”, onde o conceito de quilombo ¢
ressignificado, tornando-se um modelo para a formacdo de uma identidade histdrica e

politica para 0s negros e as negras no Brasil. Na visao de Beatriz Nascimento,

O quilombo passou a ser sindbnimo de povo negro e esperanga para uma
melhor sociedade. Passou a ser sede interior e exterior de todas as formas
de resisténcia cultural. Tudo, de atitude a associag&o, seria quilombo, desde
gue buscasse maior valorizagdo da heranca negra (NASCIMENTO,;
RATTS, 2021, p. 166).

Ainda, para Beatriz Nascimento, historiadora e militante do movimento negro,
oficialmente o quilombo termina com a abolicdo, mas continua enquanto recurso de
resisténcia e sobrevivéncia, enfrentando a sociedade oficial que se instaura, a partir de outras
formas de repressao que tentam calar e silenciar as sociedades negras no Brasil, onde negros
e oprimidos continuam nas favelas, periferias, morros, principalmente, pela marginalizagéo
racial. Diante disso, penso as areas periféricas enquanto quilombos, que resistem as mais
variadas formas de violéncia, sejam fisica, simbdlica ou psicolégica e as condigdes de
abandono do poder publico. Inclusive, sendo vitima do racismo ambiental, buscando
desprezar e marginalizar os morros e favelas nos diversos discursos das elites e da imprensa
a servico do poder. Assim podemos afirmar que, “o quilombo, embora transformado,
perdura” (NASCIMENTO; RATTS, 2021, p. 166). O quilombo representa um instrumento

importante no processo de reconhecimento de uma identidade negra brasileira. Dai dada a



37

importancia de entender a luta do povo negro e do conceito de quilombismo, a partir da
perspectiva das narrativas do movimento negro, ou seja, ouvir as suas vozes, o lugar de fala.

Abdias nos faz refletir sobre o projeto de sociedade diferente da que temos, enfatizando que:

Quilombo ndo significa escravo fugido. Quilombo quer dizer reunido
fraterna e livre, solidariedade, convivéncia, comunhdo existencial. (...)
Cumpre aos negros atuais manter e ampliar a cultura afro-brasileira de
resisténcia ao genocidio e de afirmacdo da sua verdade. O quilombismo
expressa a ciéncia do sangue escravo, do suor que este derramou enguanto
pés e mdos edificadores da economia desse pais. Um futuro de melhor
qualidade para a populacdo afro-brasileira s6 podera ocorrer pelo esfor¢o
enérgico de organizacdo e mobilizacdo coletiva, tanto da populagdo negra
como das suas inteligéncias e capacidades escolarizadas, para a enorme
batalha no front da criacdo tedrico-cientifica. Ha de ser uma teoria
cientifica inextricavelmente fundida a nossa pratica histérica que
efetivamente contribua a salvagdo da comunidade negra, a qual vem sendo
inexoravelmente exterminada, seja pela fome, seja pela miscigenagéo
compulsoria, seja pela assimilagdo do negro aos padrdes e ideais ilusdrios
do lucro ocidental. (...) Assegurar a condicdo humana do povo afro-
brasileiro, h& tantos séculos tratado e definido de forma humilhante e
opressiva, € o fundamento ético do quilombismo (NASCIMENTO, p.
2019, 289-291).

Sdo nas lutas cotidianas das comunidades periféricas e morros que percebemos
formas de resisténcia das mais diversas contra um sistema que oprimem negros e pardos no
Brasil, num processo de negacao as suas historias, culturas, crencas e espacos de ocupacao.
Lutas estas que se tornam permanentes e muitas vezes desleais. A partir dessa perspectiva a
contribuigéo das lutas do movimento negro e a presenca de intelectuais negros e negras que
passaram a mostrar 0s negros(as) como sujeitos da histéria e ndo como objetos de estudos
dos brancos. “Os negros e negras intelectuais”, por possuir ascendéncia negra, carregam em
si 0 antirracismo, as suas visdes de mundo e as suas trajetorias académicas segundo a “ética
da convicgdo antirracista”. Esta ai a importancia da presenca de negros e negras nos variados
espacos de poder, para poder falar por si.

Como observamos na exposi¢cdo do museu do homem do Nordeste no relato do

professor Marcus J.M. De Carvalho,

Poucas instituicfes sdo tdo universais quanto a escraviddao. Falo em
escraviddo no sentido mais estrito da palavra, ou seja, na possibilidade de
uma pessoa ser dona do corpo de outra pessoa e ndo apenas dos frutos do
seu trabalho, podendo inclusive castigar, usar e vender esse corpo como se
fosse uma coisa qualquer. A escraviddo racializada também é muito antiga.
Foi Colombo, em sua segunda viagem, quem trouxe 0S primeiros cativos
africanos para as Américas. Através dos seus atos de rebeldia, [0s povos
escravizados] fizeram-se agentes de sua prépria historia. Junto com a



38

escraviddo, nasce a resisténcia ao cativeiro, inclusive os “quilombos ou
mocambos”.

Os quilombos no século XVI buscavam um relativo isolamento, limitado
pela necessidade de armas. No século XIX, o isolamento era praticamente
impossivel, obrigando-os a participar de redes sociais mais amplas, por
vezes até se envolvendo no comércio local. Eram quase onipresentes na
primeira metade do século XIX o apogeu do escravismo no Brasil. muito
perto deste Museu, por exemplo, comecavam as matas do Catucd, onde
morava Malunguinho, o mais conhecido lider quilombola de Pernambuco
desde Zumbi dos Palmares. Se o primeiro quilombola veio com Colombo,
0s Ultimos estdo espalhados em véarias comunidades nesses imensos brasis,
com suas histérias singulares de luta pela liberdade, pela terra, pela
cidadania. Lutas extremamente atual®.

O que se observa é que nas areas que cortavam o antigo Catucd, na zona norte do
Recife habita um conjunto de favelas onde predominam as popula¢Ges negras em sua
maioria, com seus lacos de solidariedade e resisténcia, das crencas e culturas negras, assim,

segundo Beatriz Nascimento,

Queremos dizer que oficialmente o quilombo termina com a aboli¢do. Mas
gue permanece enquanto recurso de resisténcia e enfrentamento da
sociedade oficial que se instaura, embora ndo mais com aquele nome nem
sofrendo 0 mesmo tipo de repressdo. Se sabemos que 0 negro e outros
oprimidos permanecem, por exemplo, nas favelas e &reas periféricas da
cidade, obrigados por fatores ndo s6 decorrentes da marginalizagcdo do
trabalho como também pela marginalizacdo racial, podemos dizer que o
quilombo, embora transformado, perdura (NASCIMENTO; RATTS, 2021,
p. 136).

O quilombo exerceu um papel importantissimo na consciéncia histérica dos negros e
negras do pais. O quilombo representa um instrumento importante no processo de
reconhecimento de uma identidade negra brasileira. Manifesta-se ainda nos diversos espacos
de resisténcias, sejam nas favelas, nos terreiros, nas lutas antirracistas € no reconhecimento
da historia e cultura negra deste pais, eles estdo presentes, como formas de lutas contra o
racismo estrutural, a violéncia institucional e na alegria dos terreiros e suas festividades,
estaremos presentes. Como nos cantos dos diversos terreiros de Jurema, muito nas areas
norte do Recife, onde habitam remanescentes do quilombo do Catuca, “Na mata s6 tem um,

975

E Rei. O rei da mata é Malunguinho™. Um lider que, de fato, permanece vivo na memoria

dos povos de axé.

* Depoimento exposto na exposicdo do Museu do homem do Nordeste no sal&o afro brasileiro.
% Ponto de jurema & malunguinho cantado nos terreiros de jurema em Pernambuco.



39

3 CATUCA: RESISTENCIA E LUTAS NEGRAS NAS MATAS PERNAMBUCANAS

3.1 QUILOMBOS, OUTRAS ABORDAGENS

Malunguinho na mata é rei
Malunguinho na mata é rei
Malunguim na mata é rei
Com sua foice amolada®.

A histéria das lutas quilombolas em Pernambuco perpassa pelos estudos do quilombo
do Catucd, existente na zona da mata seca norte da provincia pernambucana, quilombo que
existiu e resistiu na primeira metade do século XIX. Diferente de Palmares que se
encontrava distante das areas dos engenhos, situava-se préximo do porto do Recife e areas
urbanas da capital da provincia, tinha caracteristica de quilombo movel e estabelecia uma
rede de conexdes comerciais e de colaboradores, ndo estando isolado. Segundo Carvalho
(1996), “os quilombos sdo parte de um conjunto mais largo de estratégias de sobrevivéncia e
resisténcia escrava”. Por essa razao eles sdo fenbmenos dindmicos que mudam com o tempo.
O quilombo dos palmares localizava-se huma area bem além da fronteira canavieira. “O
quilombo do Catuca margeava a fronteira agricola da zona da mata norte, comecava quase
num subdrbio do Recife” (CARVALHO, 1991, p. 5-28).

Era grande a dimensdo do quilombo do Catucd, iniciando nos matagais e morros na
saida das cidades irmas de Recife e Olinda para o interior, entre os acudes de Apipucos e
Dois irmaos, passando pelo rio Morno, até a beira do rio Beberibe, a partir dai a mata se
langava para dentro do continente, adentrando-se para o norte na altura de Macacos, Cova da
Onca e Paratibe, seguindo para regides hoje do municipio de Camaragibe na estrada de
aldeia, Abreu e Lima, Igarassu, Goiana até a fronteira com a Paraiba.

Nesse trajeto havia varios engenhos de acucar, vale salientar que no século XIX
Pernambuco era um grande produtor de algodao e o comércio do aglcar havia se recuperado
dando surgimento a diversos engenhos na regido, como o Mussupinho, o Monjope, o Utinga,
o0 Araripe, o0 Pau Amarelo, e outros tantos, num total de mais de cem, que beiravam os rios e
riachos, hoje corregos, e esses rios eram chamados de “rios do agucar”, dada a importancia
desses como rota do comércio de agucar para a regido portuaria do Recife. Por ali também

passavam as estradas que levavam gado e algoddo dos distritos de Bom Jardim, Limoeiro e

6 . . . ~ .
Ponto cantado nos terreiros de jurema sagrada e umbanda. As toadas de terreiro sdo consideradas
fontes histdricas porque carregam saberes, memoarias, praticas e resisténcias dos povos afro-indigenas.



40

Nazaré para o Recife, ou para Goiana importante entreposto comercial na Zona da Mata. O
gado abriu caminhos e estradas para os diversos locais de comércio na provincia de
Pernambuco, entre Recife-Olinda e a zona da mata seca norte. “Da &rea canavieira
circundando Goiana, lgarassu e Itamaraca seguia actcar para o Recife” (REIS, 1996, p.410).
Essas comunicagdes comerciais entre o Porto do Recife e o interior da mata seca passavam
perto do quilombo, situagdo ideal para os ataques dos quilombolas, causando o “terror” a

elite aristocratica e escravista de Pernambuco.

\Wm

—Cova da Onca
o

- saris e
o CoF L2\ Olinda
<

Vitéria Santo Antiio
L4

cabo Santo
3= Agostinko

Mapa com a localizacdo do territério que compreendia o quilombo do Catucé feito pelo historiador
Marcus Carvalho
Reproducdo do livro Liberdade por um fio: Histéria dos quilombos no Brasil
Fonte: https://pt.wikipedia.org/wiki/Quilombo_do_Catuc%C3%A1. Acessado em 08/05/25

A historia do quilombo do Catuca esta relacionada a historia politica e social da
provincia, seu surgimento ocorre durante a Revolugdo de 1817 e adentra o tempo das
revolugdes liberais em Pernambuco, como a Confederagéo do Equador (1824) e a Cabanada
(1832), vale salientar que essas revolucdes libertarias teve ampla participacdo de indigenas e
escravizados. Fontes indicam a sua existéncia entre os anos de 1817 até 1835, ano da morte
de Jodo Batista, o ultimo dos malunguinhos. Foi durante esse periodo das revolugdes
libertarias em Pernambuco que o quilombo do Catucé mais se fortaleceu, a divisdo das elites

pernambucana levou a desorganizacdo dos aparelhos de repressdo contribuindo para as


https://pt.wikipedia.org/wiki/Quilombo_do_Catuc%C3%A1

41

diversas fugas mata adentro contribuindo para a formacgdo de quilombos na provincia. As
fugas em massa foram constantes, dificultando a represséo e o combate aos quilombos.

Dessa forma os quilombos renasciam sempre que as elites se dividiam e sofreu as
maiores derrotas quando as classes senhoriais estavam unidas. “Ele cresceu com as disputas
pela independéncia e a Confederacdo do Equador, mas foi duramente combatido na segunda
metade da década de 1820” (CARVALHO, 1991, p. 5-28). Os quilombolas parece que
tiraram proveitos das guerras intra-elites como a Confederagédo do Equador em 1824, sob a
ameaca da tomada do Recife pelas tropas aliadas ao Rio de Janeiro, o presidente
confederado necessitava de todas as tropas disponiveis para tentar parar o exército imperial
na costa sul de Pernambuco, os quilombolas apareceram com mais forca, atacando, matando
e roubando gente “diariamente”, segundo uma autoridade. Esse foi o momento de maior
acdo dos quilombolas das matas do Catuca.

S0 depois da Confederacdo do Equador, em 1825, foi que a classe senhorial conseguiu
exercer uma repressdo com maior eficacia sobre o quilombo. O General Lima e Silva,
presidente da provincia, mandado por Pedro para debelar a Confederacdo lidera missdes
com o objetivo de destruir os quilombos, o que seria alto o custo da destrui¢do. S6 com os
recursos do Estado, utilizando armas do Exército e pagamento de soldo as ordenancas e
milicianos, e as vezes até tropas de primeira linha, seriam possiveis as diligéncias de maior
envergadura entre 1826 e 1837. Um dos grandes problemas para as tropas das classes
senhoriais e da provincia era o nivel de organizacdo dos quilombolas que naquele momento,
no ano de 1826, tramavam um ataque a Recife. A capacidade de mobilidade dos
quilombolas era outro fator de dificuldade para as tropas provinciais.

Apols 1826 eles se tornam mais moveis, andando em grupos menores, onde ha
indicios de participacdo de mulheres dentre as quadrilhas de quilombolas. Inclusive nas
liderancas do referido quilombo, segundo o historiador Josemir Melo havia dentre as
liderancas do Catucad personagens femininas como Joana, Luzia, Maria, Genoveva, mas
apesar da participacdo de liderangas femininas no Catuca, “ao que parece a sua chefia era
patrilinear e se dividiam entre grupos, com um grupo predominando sobre outro”
(MENESES, 2023, p. 168).

Havia varios lideres masculinos como Manoel Galo, Leandro Carumba,
Antbnio Cabunda, Paulo, Francisco de Paiva, dois lideres de nome Jodo,
Miguel, Raimundo, Domingos, José Mobunda, José Brabo, trés lideres de
nome Antonio, Joseé, Jodo, Joaquim, José Angico, Francisco, Caetano,
Antbénio Mocgambique, Jodo Carcard, josé Quinto, José Molenga, Anténio



42

Campona, Francisco de Olanda, sendo esses trés Gltimos escravizados dos
padres carmelitas (MENESES, 2023, p. 168).

No territério das matas, lugares de fugas de escravizados e do quilombo do Catucé
encontravam-se os plantadores de algoddo e engenhos de acucar, alguns pertencentes do
levante da Confederacdo do Equador na qual os quilombolas “aterrorizavam” com ataques
aos engenhos e as lavouras de algoddo, ou seja, nesse percurso entre Recife, Olinda e
Goiana viviam muitos rebeldes liberais, muitos “donos” de escravizados.

Segundo Carvalho (1996), “A histéria do quilombo do Catucé esté ligada a historia
politica e social das provincias”. Enquanto as elites pernambucanas lutavam na tentativa de
construir um governo local, o quilombo ja surgia causando problemas. J& no ano de 1822
foram feitas expedicdes a fim de destruir os quilombos no périplo de florestas entre Recife,
Olinda e Igarassu. “Numa dela chegou-se a empregar duzentos homens contra os fugitivos”
(CARVALHO; GOMES, 1996, p. 411). A fama do quilombo era grande na primeira metade
do século XIX que segundo Pereira da Costa, “frei Caneca chamou pejorativamente de
Catucé as tropas realistas que iriam atacar a Confederacdo do Equador, as quais estavam
estacionadas na fronteira entre Pernambuco e Alagoas, portanto, bem longe do quilombo”
(CARVALHO; GOMES, 1996, p. 411). Além das sucessivas tentativas de destruicdo com
uso de aparatos do governo, havia outros problemas para barrar as a¢des quilombolas como
0 nivel de organizacdo dos quilombolas, que faziam emprego de canais informais de
comunicacdo bastante complexos, como as informacBes do levante de escravizados em
Salvador, contribuiram para que essas redes de comunicagdes fomentassem rebelides
quilombolas em Pernambuco, como a preparagdo para um possivel ataque de quilombolas ao
Recife no ano de 1827. Segundo Carvalho (1996), “Essa consciéncia da luta antiescravagista
em outras provincias se deve a existéncia de canais informais de comunicacdo entre os
escravizados”. Para as elites senhoriais era algo bastante perigoso e que dava grandes dores
de cabeca para a classe senhorial pernambucana.

A certa estabilidade dos quilombos, com alguns mocambos nas florestas fez criar
hierarquias dentre os quilombolas, o mais conhecido lider quilombola foi o negro
Malunguinho, famoso a tal ponto que os espacos de resisténcia negra ficaram conhecido
como quilombo de Malunguinho. O terror do governo provincial era tal que foi oferecido
um prémio de 100 mil réis pela captura ou morte de Malunguinho, isso no ano de 1827.
Mesmo assim, ndo existem fontes sobre a captura ou morte do negro Malunguinho. Segundo

Pereira da Costa,



43

Malunguinho era o lider quilombola mais temido de Pernambuco,
afirmando também que os préprios quilombolas eram conhecidos por
malunguinhos. Esse dado permite-nos especular que talvez o quilombo
tenha se originado de uma fuga de escravos vindos de um mesmo navio
negreiro. Posteriormente, todos os novos membros do quilombo tornavam-
se malunguinhos (CARVALHO; GOMES, 1996, p. 414).

Possivelmente, até 1827, no seu periodo de formagdo, havia uma predominancia de
africanos no quilombo do Catucj, vale salientar que entre o final do século XVIII e inicio do
XIX houve o apogeu do trafico de escravizados em Pernambuco, segundo Carvalho (1996),
“possivelmente o inicio do quilombo do Catuca teria sido composto por escravizados vindos
de um mesmo navio negreiro, estes eram denominados de Malungo”.

Naquele periodo a provincia de Pernambuco vivia o apogeu algodoeiro que se
expandiu com rapidez tornando-se o principal produto da balanca de exportacdo da
provincia superando o acucar. O proprio agucar tirou proveito para renascer na provincia a
sua producéo para o mercado internacional necessitando cada vez mais de bracos escravos.
Esse desenvolvimento da economia agrario exportadora em Pernambuco contribuiu para o
aumento do trafico negreiro na provincia. Também aumentaram os ataques as fazendas.

Vale salientar que o termo malungo pode ser uma referéncia aos irméos que vinham
nos navios negreiros nas didsporas africanas. Malungo ¢ termo banto, mas o “inho” inserido
a palavra foi uma forma de abrasileiramento dando origem ao termo Malunguinho.

Podemos entender Malunguinho sob trés dimensbes principais, Malunguinho
histdrico, lider quilombola que viveu no inicio do século XIX nas matas de Pernambuco,
especialmente na regido do Catucd, era conhecido como o “rei das Matas”, comandando o
Quilombo do Catucé que resistia a escraviddo e servia de reflgio para negros, indigenas e
mesticos fugidos. Sua luta representa a resisténcia negra e indigena contra o sistema
escravista e colonial; Malunguinho Sagrado, que no universo da Jurema Sagrada
Malunguinho € cultuado como entidade espiritual, um encantado. Ele é visto como guia,
protetor das matas e dos povos de terreiro, ligado a forca da natureza e a ancestralidade. E
considerado rei dos caboclos e mestres da Jurema, simbolo de sabedoria e da conexao entre
0 mundo espiritual e o material; Malunguinho como simbolo de resisténcia negra, indigena e
afro-religiosa, representa a memoria viva das lutas por liberdade, o orgulho das tradi¢bes de
terreiro e a revalorizagdo da histéria afro-indigena no ensino e na sociedade. Hoje,
Malunguinho é simbolo politico e cultural da resisténcia negra, indigena e afro-religiosa.

E possivel que o quilombo tivesse iniciado com fugas de negros africanos no porto

do Recife, mas com o tempo teriamos a presenca de crioulos no Catuca e habitantes que



44

estavam a margem da sociedade escravista, como indigenas, ciganos, foragidos da justica. O
que se sabe é que havia uma rede de comunicacdo e colaboradores das senzalas e centros
urbanos, muitos avisavam das futuras diligéncias das tropas provinciais e das elites
senhoriais as matas do Catuca. Eram varios os ataques aos engenhos, em 1828 eles nédo so
atacaram o engenho Guruguza como chegaram a queimar o engenho Utinga, “o que levou as
autoridades a organizarem mais uma expedi¢do punitiva, muitos foram mortos e capturados”
(CARVALHO, 1991, p. 12). O que dificultava as ac¢bes das diligéncias promovidas pelas
elites e 0 governo provincial era uma rede de comunicacdo e colaboradores que avisavam
aos lideres quilombolas antes de acontecer. Havia uma cumplicidade entre escravos de
engenhos, quilombolas e a populacao livre e liberta local.

O Catucé era um quilombo mdvel, dividido em vérios grupos dentro da floresta,
tendo por meio de vida ndo s6 a agricultura de subsisténcia, mas também furtos nos
engenhos e assaltos nas estradas, além da pratica de algum comércio e contrabando,
“havendo uma rede de cooperacdo de pessoas fora do quilombo” (CARVALHO, 1991,
p.12). Além dos escravizados de engenhos vizinhos essa rede de cooperagdo contava com
homens brancos, possivelmente, ocasionado pelo medo dos ataques as suas propriedades.
“Nao s6é os moradores dos engenhos, mas mesmo 0s senhores recusavam-se a ajudar as
tropas do Estado por temerem a vinganca dos quilombolas” (CARVALHO, 1991, p. 13).
Eles também faziam negdcios com os rebeldes como o trafico de armas, fornecimento de
polvora e proporcionando-lhe abrigos, de acordo com Carvalho (1996), “essas populacdes
foram identificadas pelas autoridades como “negros”, “cabras” e socios dos quilombolas”. O
medo dos quilombolas era tal que dois lideres capturados os irmdos Cosme da Ora e Manuel
da Ora foram soltos pelas autoridades locais, pois temiam a reacdo dos quilombolas.

Em 1829, havia um predominio de dois grupos nas matas do Catucd, um chefiado
por Jodo Pataca, considerado “mais manso”, e outro por Jodo Bamba que sempre agiam em
comum acordo. “Jodo Pataca fazia batuques nas matas, em alguns engenhos da area e até
mesmo dentro de casas no vilarejo de Tejucupapo” (CARVALHO, 1996, p. 420). Inclusive
seu bando passara a véspera de Santo Anténio batucando na senzala do Engenho Macaco,
sem ser importunado. Prova de que estes transitavam entre engenhos e senzalas acordados
com proprietarios dos respectivos engenhos.

Outro evento curioso foi o de uma escravizada do Engenho Macaco que teria
denunciado outra quadrilha quilombola por assaltar sua senhora. Pataca agiu, entdo, como

uma autoridade oficial: capturou dois assaltantes e, “diante da recusa das autoridades legais



45

em conferir-lhes algum tipo de punicéo, espaldeirou-os destinando um deles a morte na roda
de pau” (MENESES; GUILLEN, 2023, p. 169).

Outra dificuldade era a facilidade de deslocamentos dos rebeldes nas matas e
conhecimento dos caminhos dentro da floresta, nos momentos das diligéncias eles se
escondiam ndo sO na mata fechada, mas também nas grotas, nos mangues proximos a costa e
nas ilhotas dos rios da area. Haviam duas quadrilhas lideradas por Jodo Pataca e outra
comandada por Jodo Bamba, ambos agiam em comum acordo. Pataca era um lider que
negociava com o mundo externo ao quilombo e lidava com a mente dos escravizados ainda
na senzala, liderava cultos e festas religiosas. Segundo Carvalho (1996), “isso revela a busca
dos quilombolas para se integrarem na sociedade como pessoas livres”.

A alianca com a populacdo pobre do lugar e até com alguns senhores como Dona
Helena, do engenho Macaco, era parte da estratégia mais ampla de sobrevivéncia. Tanto
Jodo Pataca como Jodo Bamba era respeitados pela populacdo local. Para a repressao
provincial, era preciso abrir estradas mata adentro a fim de capturar os rebeldes e destruir os
quilombos, isso acontecia desde o ano de 1826, como foi necessaria a construgdo de estradas
como a de aldeia que liga 0 municipio de Camaragibe a Paudalho.

No final dos anos 1820 foram abertas varias estradas na floresta, era preciso abrir as
matas para que elas ndo servissem mais como esconderijo e criacdo de aldeias (1829-1831)
como a colénia Amélia de imigrantes alemaes que receberam do governo de Pernambuco
terras nas matas proximo as areas dos quilombos. Essa coldnia germanica era composta por
103 pessoas, perdurando entre 1829 e 1831, quando ja somavam 750 colonos e colonas.
Estes foram ludibriados pelo governo, que o fez trabalhar sob o pretexto da formacéo de
uma coldnia, mas com o propdésito de tomar as terras quilombolas. O objetivo era acabar
com o quilombo do Catucd, ja que, o governo deu aos colonos alemaes terras que tinham de
ser arrancadas dos quilombolas, como resultado os colonos deixaram Pernambuco por causa
dos sofrimentos que Ihe foram causados. Os colonos queimaram boa parte da floresta para
fazer carvéo abrindo caminhos dentro da mata. Boa parte da floresta desapareceu com essa
pratica dos colonos, seu principal meio de vida. Essa destruicdo da floresta dificultaria a
formacédo de quilombos no Catuca posteriormente. Os colonos alemées foram fundamentais
para a repressao aos quilombolas. Esse periodo coincide com a destruicao final do quilombo.

Devemos destacar a forca e a coragem dos grupos de quilombolas, ha um relato de
um ataque, segundo Carvalho (1996), “a um senhor importante da época, o Bardo de
Cimbres, atacado por uma “quadrilha” de quilombolas, entre eles haviam quatro mulheres,

demostrando a participacdo de mulheres tendo um papel importante dentro do quilombo e



46

nos ataques de defesa”. A presenca feminina pode ter sido muito além daquilo que
imaginamos em dias atuais, elas tiveram papel de destaque na rede de protecdo criada nesses
espacos, onde muitas vezes, ocuparam papel de lideranca.

Os documentos mostram que o Gltimo dos malunguinhos foi Jodo Batista que possuia
um filho chamado Francisco Ferreira que, apos a morte do seu pai, assumiu 0 comando do
quilombo. Ele também possuia uma filha de 14 anos e uma esposa chamada Maria Ignécia,
que foram presas junto com ele. Uma das formas de defesa utilizada pelos quilombolas era
as estrepes’ e vérias armadinhas colocadas ao longo da mata, o que resultou Varios
aleijamentos dos membros das diligéncias que atacaram os quilombos.

Eles mantinham uma rede de solidariedade de pessoas externas que avisavam das
possiveis diligéncias contra os quilombos, que demonstra o grau de organizacdo dos
quilombolas, se nao fosse essa rede de articulacédo seria dificil a sobrevivéncia do quilombo
nessa regido que era na época uma das mais desenvolvidas da provincia e tdo perto de
Recife.

Muitas vezes essa ajuda ocorria por medo das a¢des quilombolas, ou seja, ocorriam
sobre ameacas, os quilombolas praticavam pequenos furtos e/ou ameacas na regido,
intimidando os plantadores préximos a colaborarem com os quilombolas, garantindo
protecdo aos colaboradores. Ndo s6 os moradores dos engenhos, mas mesmo 0s senhores
recusavam-se a ajudar as tropas do Estado por temerem a vinganca dos quilombolas, “os
senhores preferiam manter os seus negdcios com os rebeldes, a quem vendiam polvora e
cartuchame” (CARVALHO, 1991, p. 13). Desta forma podemos perceber que mesmo 0s
senhores mais abastados temiam 0s negros aquilombados.

Apods a Cabanada, em 1835, comecaram novas diligéncias a fim de destruir o
quilombo do Catuca e capturar Malunguinho, Jodo Batista, os quilombolas possuia muita
mobilidade nas matas o que dificultavam a sua captura, eles atacavam tanto nas imediacoes
de Igarassu e Goiana, como nas proximidades de Recife, o que deixava a populagéo branca
assustada com as atividades dos quilombolas. Assim, o0s senhores da mata norte
pernambucana passaram a requerer ajuda do governo para por fim ao quilombo de uma vez
por toda. Com o fim da Cabanada o governo estava com um grande contingente de soldados
e guardas nacionais que foram deslocados para a mata norte a fim de destruir o Catuc4, além
de contar com uma tropa de indigenas e caboclos de Barreiros que haviam sido usados

contra os Cabanos.

” Pecas de ferro com pontas afiadas, usadas como armadilhas para ferir quem pisa nelas.



47

Uma grande operacdo foi organizada para conter Malunguinho, a ajuda dos indigenas
de Barreiros foi de fundamental importéncia para a captura e morte de Jodo Baptista, ultimo
lider Malunguinho, em 18 de setembro de 1835. E, posteriormente, a captura de seu filho e
sucessor foi determinante para o fim do quilombo do Catuca.

Assim, o quilombo do Catuca entrou para a Historia de Pernambuco como foco de
resisténcia contra a sociedade imposta pelos donos do poder, tentando sobreviver de forma
alternativa. Malunguinho o lider maior desse quilombo, entrou na cultura popular como
entidade no culto a jurema sagrada, o senhor dos trés mundos, j& que, representa as trés
falanges, exu, caboclo e mestre®, sendo adorado em centros localizados entre Recife e
Goiana. Inclusive no Toré, cerimonia religiosa dos Xukurus de ororuba, em Pesqueira.

Atingir o pantedo das divindades &, assim, a maior homenagem que um povo pode
fazer a seus herdis, fazendo viver a sua ancestralidade. A significacdo de Malunguinho foi
de tamanha importancia que prevaleceu no tempo: “se faz presente nos topdnimos e
enquanto entidade espiritual nos terreiros da jurema sagrada e da umbanda, conectando as
presencas materiais, espirituais e simbdlicas quilombolas” (MENESES; GUILLEN, 2023, p.
172). Sobrevive no quilombo cultural Malunguinho, localizado em Olinda; que todos os
anos promovem uma festa chamada Kipupa Malunguinho nas matas de uma antiga fazenda
na cidade de Abreu e Lima (nos meses de setembro ou Outubro) em comemoragdo ao
aniversario da morte do Gltimo Malunguinho Jodo Batista. Sobrevive em cada negro e negra
da mata norte pernambucana que busca ser valorizado e respeitado perante a sociedade, nos
povos indigenas xukurus de Ororuba, que embora o branco tenha tentado apagar da meméria
aqueles que lutaram por uma melhor condicgéo de vida perante a sociedade, este apagamento
resistiu ao tempo e, atualmente, permanece mais vivo do que nunca, na religiosidade, nas
manifestagdes culturais, na memoria do povo de terreiro, nos “oprimidos”, como simbolo de
resisténcia e luta contra todas as formas de opressao colonizadora, seu legado continua vivo
e forte como personagem histérico, protagonizando a luta do povo negro que continua nos

dias atuais. Como nesse ponto cantado nos terreiros de Umbanda e jurema em Pernambuco,

Malunguinho, portéo de ouro,
Malunguinho, portdo de espinho,
Corta, corta, Malunguinho,

Os espinhos do meu caminho.

8 Malunguinho Caboclo aparece como caboclo encantado, ligado as forgas da floresta, da terra, dos
animais e dos povos indigenas. Malunguinho Mestre é o Malunguinho na forma de mestre juremeiro,
um encantado sabio e curador, ligado a ciéncia espiritual e ao saber das matas. Malunguinho Exu
manifesta-se como Exu encantado, senhor dos caminhos, da comunicagao e das encruzilhadas.



48

Firmei meu ponto, sim,

No meio da mata, sim,
Salve a coroa, sim,

Rei Malunguinho
Malunguinho na mata é rei®.

3.2 MALUNGUINHO, MENSAGEIRO DE TRES MUNDOS

igiéo Respg‘aém

gdade
2.3
A

Malunguinho exu Menino. ~ Malunguinho Caboclo Malunguinho Mestre

Imagens das trés falanges de Malunguinho na Jurema Sagrada: Malunguinho Exu Menino,
Malunguinho Caboclo e Malunguinho Mestre.
https:/www.catimbojurema.com.br. Acessado em 04/06/2005

Malunguinho é reverenciado no nordeste nas casas de jurema e umbanda como
entidade de grande importancia na cosmovisdao de mundo destas duas praticas religiosas. A
Jurema, de origem afro-indigena, tem sido cultuada dentre as populacdes indigenas e 0s
povos de ancestralidades afro-brasileiras, principalmente em Pernambuco e Paraiba, oriunda
do Catimbd, cuja origem é o municipio de Alhandra na Paraiba, regido que era habitada
antes da colonizagdo pelos indigenas Tabajara, temos a incorporacdo de elementos cristdos
pelos indigenas durante o processo de catequizacdo destes, mostrando uma mistura variada
em termo de ragas. “E possivel que no ano de 1758 os aldeamentos indigenas do litoral
paraibano, como a aldeia de Nossa Senhora de Assuncéo, fundada pelos padres oratorianos
tenha sido elevado a categoria de Vila, passando-se a se chamar Alhandra” (GRUNEWALD,
2020, p. 147). Teria sido nessa ocasido quando os aldeamentos indigenas foram
transformados em vilas que a Jurema/catimbd teria surgido.

A partir do contato dos indigenas do sertdo com os do litoral havendo trocas culturais

entre diferentes etnias indigenas resultando em reconstrucdes das religiosidades vigentes, ha

° Ponto cantado para Malunguinho, na Tenda de Umbanda Caminhoneiros do Bem, no bairro do
Cordeiro, no Recife.



49

também que considerar a influéncia de escravizados africanos que igualmente passaram a
conviver com indigenas e brasileiros mestigos, contribuindo para as transformacdes e
rearrumagdes cosmoldgicas locais e suas praticas derivativas. E bem sabido que, nos tempos
dos Quilombos da zona da mata nordestina, os malunguinhos (historico) e outros negros
tiveram contatos com os indigenas durante o século XIX.

Percebe-se que o culto da Jurema apresenta elementos cristdos, indigenas e africanos
em sua composicéo, resultado de uma hibridagao cultural de diversos elementos de ragas e
etnias diferentes. Segundo Grinewald (2020) “As influéncias advindas do candomblé,
Umbanda, Kardecismo e catolicismo popular sdo reelaborados de forma a dar “origem a um
processo de criagdo de uma nova préatica da jurema”, onde os elementos religiosos de outros
cultos coexistem de forma dinamica, reformulando o espago religioso tradicional,
assimilando-o e transformando-o em uma nova prética.

No culto da Jurema faz-se uso de elementos indigenas como a bebida feita com
partes da Jurema, o uso do tabaco, o transe de possessdo por seres encantados, além da
crenca em um mundo espiritual onde as entidades sagradas residem. A fumaca tem uma
expressiva representatividade no universo espiritual da jurema. No municipio de Alianca e
outros municipios, na zona da mata de Pernambuco, quando ocorre a queima da cana, a
fumaca é chamada de Malunguinho. Sabemos que o uso da queima e da fumaca na mata do
Catuca era uma maneira dos quilombolas se tornarem invisiveis no meio da mata para se
protegerem das diversas diligéncias contra os quilombos da Mata do Catuca.

A jurema se faz presente nos folguedos pernambucanos como o cavalo-marinho, e
dos carnavalescos como os caboclinhos, no d&mbito do qual se faz, em Goiana (PE),
Maracatu Nacdo ou baque virado da area urbana (metropolitana do Recife) e Maracatu Rural
ou baque solto, nos quais “a jurema é usada no calcamento (fortalecimento méagico) dos
caboclos de lanca, aderecos, alegorias dos grupos” (GRUNEWALD, 2020, p. 181). Esse
tracado geogréfico identifica o local ou proximidade da mata do Catuca e os quilombos dos
malunguinhos. Malunguinho incorpora-se no imaginario coletivo das populacfes da zona
canavieira da zona da mata, tal qual seu simbolismo na vida desses trabalhadores da cana,
gue um dia habitou as matas secas da zona da mata norte de Pernambuco.

Pessoas simples, trabalhadores bracais, que ouve falar, de alguma forma, sua
importancia para aquela regido, como nas casas de jurema e seus mestres, entidades que tém
0 conhecimento da ciéncia da jurema, geralmente, pessoas pobres e simples que tinham,
quando encarnados, relagdes proximas com a natureza. Como Malunguinho, que lutou

contra um sistema de opressdo, aristocrata e escravista, tendo grande conhecimento das



50

matas, seu espaco de liberdade e de construcéo de comunidades alternativas numa sociedade
de poder aristocratico e escravocrata.

O Quilombo Cultural Malunguinho nasceu ha mais de 15 anos, como forma de
resisténcia e significacdo das lutas do povo de terreiro, buscando protagonizar o0s
personagens historicos lideres quilombolas, especificamente, os Malunguinhos formado
pelos historiadores e membros das religides de matrizes afro-indigenas Alexandre L’Omi
L’0do, Jodo Monteiro e Hildo Leal Rosas. Estes também fundaram o Grupo de Estudo
Malunguinho, no Arquivo Pablico do Estado, onde promoviam discussdes sobre o tema com
base em pesquisas do historiador Marcus Carvalho, compondo mesas de debate com
intelectuais e representantes de terreiro.

Para estes historiadores 0o Quilombo Cultural Malunguinho é uma continuidade
simbdlica da luta do Quilombo do Catucd, buscando tira-los dos lugares de subalternidade
das narrativas da historiografia tradicional e do que estariam escritos nos documentos
oficiais do seéculo XIX na perspectiva dos homens de poder no periodo vigente.

Tais estudos estariam inspirados na forca e no legado cultural-religioso afro-indigena
desse quilombo, ou seja, a Umbanda e a Jurema Sagrada. No ano de 2006 houve a
organizacdo da celebracdo do Kipupa Malunguinho, evento importante que reune varios
juremeiros de varios estados e localidades do Nordeste que para ele se dirigem em varios
Onibus e carros, para confraternizar e realizar seus trabalhos e oferendas na mata, além de
cantar, dancar e homenagear malunguinhos, quando juremeiros, umbandistas, povo de
terreiros e interessados em geral visitam todos os anos as matas do Engenho Pitanga Il, em
Abreu e Lima, onde se deu a grande resisténcia de Catuca, a fim de convocar a forca
espiritual de Malunguinho, com o intuito de vivencia nas préaticas culturais e religiosas afro-
indigenas.

Tal evento tem o intuito de homenagear um grande lider do quilombo, Jodo Batista, 0
ultimo dos Malunguinhos que morreu em 18 de setembro de 1835. Kipupa € um termo
quimbundo e significa agregacdo de pessoas em volta da pessoa do Malunguinho. Segundo
L’Omi L’0do, “todo roteiro da festa ¢ feito para poder experienciar a vida daqueles negros e
negras que ali lutaram, viveram e morreram” (MENESES; GUILLEN, 2023, p. 174). Vale
salientar que o culto a jurema é tida como uma pratica xama, uma ciéncia da natureza. Para
Santos ¢ um “conhecimento” realizado a partir de elementos da natureza, logo, saberes da
tradicdo oral. Seria a ciéncia, fundada nas possibilidades oferecidas pela natureza, 0s mestres
seriam “as entidades que tém o conhecimento da ciéncia da jurema” (GRUNEWALD, 2020,
p. 196). E possivel identificar na espiritualidade da jurema um duplo aspecto mistico, um



51

duplo vinculo: o culto as entidades, como exus e pombas-gira, e o culto aos antepassados,
semelhante ao culto aos Eguns'®. Assim, espiritos ancestrais vivem na jurema, como
Malunguinho que se consolidou como entidade de suma importancia nos rituais da jurema
sagrada nas trés falanges: exu, caboclo e mestre, tido no imaginario da espiritualidade da
jurema sagrada e nas memorias dos terreiros, a continuidade dos quilombos, o Rei das
Matas. Figura mitica que se mistura ao personagem historico, simbolo de lutas e resisténcias
a sociedade escravocrata do seculo X1X em Pernambuco.

Outro momento importante de manifestacdo dos juremeiros é a caminhada dos
terreiros de Pernambuco, que congrega a jurema, a umbanda e o candomblé, em cortejo
pelas ruas centrais do Recife. A rede de articulagio da caminhada dos terreiros de
Pernambuco (REDE ACPT) surgiu em setembro de 2007 fortalecendo a luta negra e os
terreiros de matriz afro-brasileira contra o preconceito e a discriminacdo religiosa, exemplo
da continuacdo dos quilombos e suas lutas por representatividade como comunidade
alternativa contra as diversas formas de preconceitos e discriminagao.

Uma das conquistas por reconhecimento das lutas e resisténcias dos ancestrais
quilombolas ocorreu no ano de 2007 que, juntos com politicos, 0 Movimento Negro e
representante do povo de terreiro, 0 Quilombo Cultural Malunguinho conquistou a Lei N°
13.298/07, Lei Estadual de Vivéncias e Praticas da Cultura Afro, mais conhecida como Lei
Malunguinho, proposta pelo deputado Isaltino Nascimento.

Essa Lei instituiu no calendario oficial do Estado a semana entre os dias 12 e 18 de
setembro para a promocao de vivéncias e praticas da cultura afro-pernambucana, da Historia
da Africa e afro-brasileira, da Historia dos quilombos em Pernambuco e no Brasil e da
Historia das religides e resisténcias de matrizes afro-brasileiras, contra a discriminagdo e o

preconceito racial™

. Infelizmente, no ano de 2017, numa manobra do Deputado Diogo
Moraes, do Partido Socialista Brasileiro (PSB), a lei Malunguinho foi revogada pelo inciso
LVI do artigo 426 da Lei n° 16.241/2017. Essa lei criou o Calendéario Oficial de Eventos e
Datas Comemorativas do Estado de Pernambuco, além de definir, fixar critérios e consolidar
as leis que instituiram datas comemorativas e eventos estaduais. A referida lei tentou
resumir/reduzir pontos importantes em uma unica lei, negando todo o processo de luta e
desmerecendo a importancia de cada singularidade historico-cultural afro-indigena desse

Estado. Uma tentativa de ofuscar a historia de luta e resisténcia dos quilombolas e suas

190 Egun é o espirito ancestral dos desencarnados que, por meio da possessao, retorna ao mundo fisico.

1 Destacamos o artigo 1° da Lei: “Fica instituida a semana do dia 18 de setembro como a Semana
Estadual da Vivéncia e Pratica da Cultura Afro-Pernambucana, como reconhecimento do resgate histérico
do lider quilombola Malunguinho, morto em combate em 18 de setembro de 1835”.



52

mem@rias tdo presentes nos espacos religiosos o que na contemporaneidade séo quilombos,
como nas palavras de Beatriz Nascimento, “O quilombo ¢ o espago que ocupamos”. A luta
dessas organizagdes como o Quilombo Cultural Malunguinho, evidencia a relevancia da
consciéncia historica para a promoc¢do de agdes sociais legitimas e positivas. Focos de
resisténcia e reconhecimento do Quilombo do Catuca na Historia de Pernambuco e do
Brasil.

No ano de 2025 a agremiacdo da Escola de Samba Unidos do Viradouro tera como
tema de seu desfile carnavalesco Malunguinho: Mensageiro de trés mundos, buscando da
visibilidade a este personagem da Historia pernambucana, de importancia historica e cultural
para 0s espacos de memorias, os terreiros de Umbanda e Jurema Sagrada, com qual esta
pesquisa pretende ouvir através da tradigdo oral.

A luta politica na contemporaneidade dos povos de terreiros da-se em torno da
construcdo das epistemes negras buscando lutar e resistir as tentativas de epistemicidios da
historia e cultura dos povos afro-indigenas, algo silenciado pelas narrativas eurocentradas, o
que impressiona é o desaparecimento das histérias dos quilombos nos livros didaticos e no
curriculo oficial das escolas no Brasil, dando énfase apenas ao quilombo dos palmares,
passando uma percepcdo de desaparecimento dos quilombos em periodos posteriores a
populacédo palmarina.

Entendemos curriculo como territério de poder, mas também, um territorio de
disputas, importante a construcdo de relacGes identitarias construidas em torno dos terreiros
e sua importancia como espacos de educacdo ndo formal, dando uma enorme contribuicao
nos lugares onde se constitui a educacdo formal, ou seja, a escola. Assim, tais grupos
contribuem para as disputas constituidas nos curriculos neste enorme campo de disputas que
se constitui em torno do campo da Histdria e no ensino de Historia.

A luta dos quilombos continua na contemporaneidade, no cotidiano das comunidades
dos terreiros, consideradas quilombos urbanos e nas periferias, morros e favelas. Buscando
construir novas narrativas e historias de personagens do passado, protagonizando as histérias

do povo negro, tirando estes dos espacos de subalternidade.

Malunguinho

Foi pras matas

Com sua foice amolada
Corta, corta Malunguinho
Os espinhos dessa morada.



53

A umbanda e a jurema sagrada nos deixa um legado mistico e simbolico dos seus
antepassados, como a figura dos malunguinhos que se confunde ao personagem historico
representado na tradicdo oral e nas experiéncias dos terreiros, construindo uma consciéncia
de historicidade de lideres que lutaram e continuam a lutar e resistir as sociedades conforme
os padrdes aristocrata, cristdo e de legado escravocrata. Percebe-se que outras historias sdo

possiveis, buscando fugir do “perigo de uma historia tnica”?.

3.3 DESCOLONIZANDO SABERES: UM NOVO OLHAR PARA A HISTORIA DO
POVO NEGRO

Para entendermos essas novas narrativas é preciso mergulhar no campo da
decolonialidade, os discursos de colonialidade ofuscam ou invisibilizam as historias e lutas
da negritude e dos personagens negros, como no caso 0S malunguinhos, visto pela
historiografia eurocentrada como marginal e arruaceiro, “a decolonialidade abarca a longa
tradicdo de resisténcia das populagdes negras e indigenas” (COSTA; TORRES, 2019, p. 9),
a decolonialidade oportuniza para que possamos perceber a colonialidade do poder, do ser e
do saber e nos ajuda a pensar estratégias para transformar a realidade. Para isso é necessario
trazer para o primeiro plano “a luta politica das mulheres negras, dos quilombolas, dos
diversos movimentos negros, do povo de santo, dos jovens da periferia, da estética e arte
negra” (COSTA; TORRES, 2019, p. 10). Trazer para a centralidade da narrativa histérica a
luta e resisténcia dos povos negros, suas tradicdes nos espacos dos terreiros, confrontando
com a modernidade/colonialidade do capitalismo ocidental, combatendo, principalmente, o
racismo epistémico.

O racismo sera um principio organizador daqueles que podem formular um
conhecimento cientifico legitimo e daqueles que ndo o podem. Aqui teremos uma nogéo de
geopolitica e corpo-politica do conhecimento como critica ao eurocentrismo e ao
cientificismo ocidental. Como podemos observar na frase de Descartes, pedra angular do
eurocentrismo e cientificismo “Penso, logo existo”. Descartes inaugura uma tradicdo de
pensamento que se imagina produzindo um conhecimento universal, ou seja, passa-se a
acreditar que o conhecimento produzido dentro dessa tradi¢do tem validade universal. Desta
forma, Descartes refere-se ao homem europeu. A subjetividade do homem europeu expressa
no “ego cogito”, ndo emerge como um ato descolado do contexto historico-politico, “mas é

o0 resultado de 150 anos de dominio, exploracdo, escravizacdo e desumanizagdo praticada

2 Expressado utilizada pela escritora nigeriana Chimamanda Adichie.



54

pelo ego conquiro®® contra os diversos povos indigenas e africanos” (COSTA; TORRES,
2019, p. 12). Por trés do “(eu) penso” podemos ler “outros ndo pensam” ou ndo pensam
adequadamente para produzir juizo cientifico, desprezando outras formas de conhecimento
relacionado aos diferentes que fogem do padréo universal do pensamento ocidental, branco
europeu, no caso o conhecimento afrodiaspdrico e indigenas, tido como saberes ndo
cientificista.

Consequentemente, inicia-se com Descartes, uma divisdo entre aqueles que se auto
intitulam capazes de produzir conhecimento valido e universalizavel e aqueles incapazes de
produzi-lo, assim, o “Penso, logo existo” ndo esconde somente que “os outros ndo pensam”,
mas que os “outros nao existem”, o privilégio do conhecimento de uns tem como corolario a
negacao do conhecimento de outros, como que fora da modernidade-colonialidade ndo ha
conhecimentos.

A partir da elaboracdo cartesiana, fica clara a ligacdo entre o conhecimento e a
existéncia. O privilégio do conhecimento de uns resulta na negacdo do conhecimento de
outros, da mesma forma que a afirmacdo da existéncia de uns tem como lado oculto a
negacdo do direito a vida de outros, a desqualificacao epistémica se converte em instrumento
privilegiado da negacdo dos conhecimentos dos negros e indigenas, ou seja, epistemicidios,
silenciamentos e apagamento da memoria e historia de negros e indigenas, numa tentativa de
desqualificar e folclorizar formas de conhecimento da tradigdo afrodiaspérica e indigenas.

A longa tradicdo do cientificismo e do eurocentrismo da origem a uma ideia de
universalismo que marca de maneira decisiva a producdo do conhecimento, em toda essa
esfera, nesses mais de 500 anos de histdria colonial/moderna, os modelos advindos da
Europa e de seu filho dileto, 0 modelo norte-americano apos a Segunda Guerra Mundial, séo
encarados como o apice do desenvolvimento humano, “enquanto as outras formas de
organizacgéo sdo tratadas como atrasadas e equivocadas” (COSTA; TORRES, 2019, p. 12).

O projeto decolonial assume a necessidade de afirmacao das tradicOes epistémicas
africanas, indigenas e latino-americanas para a producdo do conhecimento como estratégia
para desarmar as epistemes da colonialidade-modernidade, trata-se aqui de afirmar a
existéncia como ato de qualificacdo epistémica. Desconstruindo narrativas das perspectivas
de subalternidades afro-indigenas. Exemplo disso estd na constru¢cdo do conceito de

“quilombismo” formulado por Abdias Nascimento, em que a ideia de reexisténcia ¢ expressa

13 . . . . .

O ego conquiro é o pensamento de levar o status de humanidade (a tecnologia, as formas europeias
de vida) aos que ndo sdo considerados humanos, mas selvagens, barbaros, portadores de mao de obra
bestial.



55

como “afirmagdo humana, étnica e cultural”, na qual “a populacdo negra integra uma pratica
de libertacdo e assume o comando da prépria histéria” (Nascimento, 2002, p. 264). Busca-se
0 protagonismo das narrativas de negritude tirando-a da periferia da Historia.

Em meados da década de 1970 o filésofo argentino Enrique Dussel (2016) formulou
0 conceito de transmodernidade entendida como uma ruptura com a I6gica monoldgica da
modernidade/colonialidade e seu universalismo, permitindo a afirmacdo da existéncia e o
conhecimento daqueles que foram apagados, invisibilizados e negados pela colonialidade.

A transmodernidade baseia-se na pluriversalidade, que busca como horizonte a
diversidade epistémica sem o relativismo epistémico, o pluriversalismo rejeita a
universalidade de solugBes, onde um define pelo outro qual é a solugdo. “A
transmodernidade clama por uma pluralidade de solugdes, onde muitos decidem por muitos”
(GROSFOGUEL, 2016, p. 43). A transmodernidade, a pluriversalidade e o quilombismo
podem ser encarados como projetos que dialogam entre si, que tem em comum, a afirmacéo
da existéncia e o conhecimento das tradi¢fes culturais e filosoficas que foram desprezadas
pela modernidade.

Como a histéria do quilombo do Catucé e seus personagens a partir das tradi¢cdes dos
povos dos terreiros, memarias vivas da existéncia das histdrias negras e suas culturas como
forma de resisténcia as tentativas de apagamentos histéricos, ndo subalternizando estes, mas
protagonizando personagens como Malunguinho, mitificado nas ceriménias e festas no Toré
indigena e nos terreiros de umbanda e da Jurema Sagrada. Assim, constitui-se como uma
necessidade urgente o dialogo e a afirmacdo de perspectivas do conhecimento e de povos

que foram subalternizados dentro da modernidade colonial.

Firmei meu ponto sim
No meio da mata sim
Salve a coroa de rei
Malunguinho

... Minha lingua é ponta de
espinho

Meu olhar é varanto como
lanca

Tem cavalo manco no samba
A rasteira quem lhe dé sou eu
Capoeira e ginga pai me deu
N&o atravesse estrepe no
caminho

Porque se ndo vocé vai
experimentar



56

O poder e o dendé de
Malunguinho™.

As mdsicas das tradigdes dos terreiros mostram-se como uma forma de resisténcia e
reexisténcia que se confundem a historia de seus ancestrais e a sua religiosidade a partir da
cosmopercepcdo dos terreiros no nordeste brasileiro, berco do Catimb6 e da Jurema
Sagrada. Notdria na musica do grupo Bongar da comunidade Xamba em Olinda-PE.

E util distinguir colonialismo, colonialismo moderno e colonialidade. Colonialismo

pode ser compreendido como a formacao historica dos territorios coloniais;

Colonialismo moderno pode ser entendido como os modos especificos
pelos quais os impérios ocidentais colonizaram a maior parte do mundo
desde a “descoberta”; e colonialidade pode ser compreendida como a
I6gica global de desumanizacdo que é capaz de existir até mesmo na
auséncia de coldnias formais (TORRES, 2019, p. 36).

Para isso a necessidade de decoloniar, ja que, decolonialidade se refere a luta contra
a ldgica da colonialidade e seus efeitos materiais, epistémicos e simbolicos. Algo que €
notavel, no universo da cosmopercepcdo dos povos de terreiro, seus simbolos, lutas e
historias de resisténcia e reexisténcia, muitas vezes estando no imaginario das populacdes da
zona da mata norte de Pernambuco, como no caso, a fumaca da queima dos canaviais antes
do corte manual da cana de agucar nos municipios da Zona da Mata pernambucana,
denominado de Malunguinho.

A subjetividade é importante para os estudos de decolonialidade, as tradigdes orais
falam aquilo que os documentos ndo mostram, dada a importancia do seu didlogo entre as
narrativas escritas e as experiéncias das memorias das tradi¢es dos terreiros.

Construir novas narrativas epistémicas que possam disputar o campo da histéria com
a colonialidade, a fim de construir novas histérias de protagonismos das ancestralidades
negras. Possibilitar outras narrativas além das narrativas “oficiais”. A memoria como formas
de resisténcias as tentativas de apagamentos historicos. Colonialidade é uma logica que esta
embutida na modernidade, e decolonialidade é uma luta que busca alcangar ndo uma
diferente modernidade, mas alguma coisa maior do que a modernidade. Lutar pela criacdo
de um mundo onde muitos mundos possam existir, e onde, portanto, diferentes concepgdes
de tempo, espaco e subjetividade possam coexistir e também se relacionar. Assim, combater
de todas as formas as narrativas de dominagdo e desumanizacdo implicita nos discursos da

colonialidade. Quebrar as hierarquias das diferencas impostas pelos discursos da

" Trechos da musica Malunguinho do Grupo Bongar (quilombo urbano de Xamba. Olinda-PE).



57

modernidade/colonialidade, percebendo que sdo possiveis mdltiplas narrativas, ja que, a
historia € plural.

Para descolonizar é preciso construir uma consciéncia histérica dos sujeitos que
venham a questionar as narrativas de colonialidade que impdem para esses sujeitos lugares
de “subalternidades”, através da escrita os sujeitos constroem identidades e libertam-se das
amarras dos discursos de poder da colonialidade/modernidade, assim, os sujeitos, a partir
das suas subjetividades, transformam-se em agentes de mudanca.

O projeto decolonial € coletivo, as conscientizacbes de grupos mostram-se
fundamentais para a construcdo de escritas e atitudes decoloniais. “A luta € para a
construcdo de um Estado brasileiro descolonizado e que seja de fato democrético e
igualitario na justica e no acesso aos recursos materiais, plurinacional, com equidade na sua
diversidade étnica e racial, e deveras pluricultural e pluriepisttmico” (CARVALHO, 2014,
p. 79).

A discriminacdo racial, o imaginario racista, o genocidio contra negros e indigenas, a
acumulacdo por despossessdo e 0 roubo de terras dos povos tradicionais sdo praticas
seculares e que se reproduzem na sociedade brasileira negando o acesso a educacgdo, a
justica seletiva e o abandono do poder publico nas comunidades populares, principalmente
com a marginalizacéo das periferias e o racismo ambiental tdo em voga na nossa sociedade.

Se de fato a formacdo universitaria molda a mentalidade dos estudantes, entdo o
racismo e o genocidio certamente poderdo ser confrontados com maior eficacia se uma nova
geracdo de estudantes universitarios brancos adquirirem uma formacdo antirracista,
descolonizadora e sensivel a diversidade dos saberes ndo ocidentais criados e reproduzidos
pelos negros, indigenas e demais povos tradicionais. Dai a necessidade do aumento de
estudantes e pesquisadores negros e indigenas nas universidades brasileiras. Necessario o
aumento de mestres e mestras negra(os) e indigenas em nossos centros académicos a fim de
ampliar as epistemes e romper com o0 modelo eurocentrado bastante presente nas nossas
universidades, € preciso criar cotas epistémicas e quebrar a ideias de que povos tradicionais
quando alcangam o meio académico estaria para aprender com os saberes dos brancos. 1sso
vale também para as necessarias mudangas nos curriculos de historia na educacdo bésica
brasileira.

E preciso frisar que toda nossa tradicio académica é francofona, ocidentalizante e
cristd, sdo essas influéncias francesa, cristd e greco-romana que formou nossa elite
académica ao longo dos anos, faz-se necessario descolonizar nossos saberes e construir, de

fato, narrativas de protagonismos quilombolas e indigenas produzindo um espago de



58

producdo de conhecimentos diversos, ou seja, pluriepistémicos. Para isso, a necessidade do
aumento de doutores quilombolas, indigenas e dos demais povos tradicionais.

Percebemos essas mudangas no perfil dos juremeiros, nos espagos de pesquisa que
visitei onde boa parte dos entrevistados ocupam ou ocuparam 0S espacos académicos.
Muitos sdo historiadores, pedagogos, sociologos, mestrandos, contribuindo para novas
epistemologias e debates nas universidades. Temos a consciéncia que a luta contra o racismo
religioso e estrutural continua nos dias atuais, afinal sou apenas um interlocutor da histdria
dos Malunguinhos. VVocés sdo memorias vivas da pesquisa que contam as suas histérias. Séo
na verdade os malungos da contemporaneidade.

O espaco institucional racista de base intensificou o modelo colonizado de
conhecimento, e a colonizagdo epistémica, uma vez instalada, trouxe novo estimulo para a
continuacdo da exclusdo racial. Construiu-se, ao longo do tempo, uma colonizacdo mental,
ja que, quando as universidades se instalaram no Brasil era inteiramente branca e tinha como
modelo a elite académica europeia. Estabeleceu um padréo de fundacdo subalternizante e
dependente.

Dada a importdncia de aproximarmos o0s conhecimentos ligados as tradi¢Ges
ancestrais, vinculado a corporalidade, aos sentidos e a organicidade do mundo, aqueles que
eram vistos como a “pré-historia das ciéncias”, comecem a ganhar legitimidade e possam ser
tomados como pares iguais no didlogo de saberes, dessa forma, criando a possibilidade de
diversas formas culturais de conhecimento podendo conviver no mesmo espaco de producao
de conhecimento, tarefa nada facil no campo das disputas de narrativas.

Nos ultimos anos percebemos uma invisibilidade historica das historias dos povos
tradicionais provocada pelas narrativas eurocentradas, colocando as histérias dos povos
negros e indigenas na subalternidade dos discursos histéricos, estas historias vistas sempre
como pano de fundo das histdrias das elites brancas, apenas com papeis secundarios no
campo da Histéria. Como a Historia dos Malunguinhos e o quilombo do Catuca sob a
sombra das Revolugdes liberais do século XIX em Pernambuco.

Dificil construir espagos de pertencimento dos povos negros em Pernambuco a partir
das narrativas predominantes produzidas na academia. Por este motivo, dada a importancia
de ouvir as vozes da ancestralidade nos terreiros onde o personagem histérico Malunguinho
se confunde ao mito do mesmo, dentro da cosmopercepc¢do dos povos da jurema e umbanda,
dada a importancia de Malunguinho como entidade espiritual e rei para estes descendentes
da ancestralidade quilombola, afinal “Malunguinho ¢ rei das matas”, um verdadeiro lider e

“herdi” para estas comunidades. Onde a historia de Malunguinho tem continuidade e nao



59

estd acabada, para que novas narrativas possam ser construidas descolonizando saberes, e
colocando a histéria do Malunguinho no seu devido lugar no campo da historiografia dos
quilombos, construindo pertencimento e seu respectivo espago no campo da histéria a partir
das memorias destes povos.

Descolonizar seria um duplo movimento. Primeiro desvincular-se do mandato
introjetado de repetir o padréo epistémico ocidental como Unica referéncia de conhecimento
(cientifico, artistico, tecnoldgico). Ou seja, desobrigar-se de reproduzir o eurocentrismo
compulsorio. Descolonizar significaria desvincular-se. “Nés nos desvinculamos da
expectativa estabelecida, e com esse gesto nos desvencilhamos da camisa de forca do
eurocentrismo compulsério” (CARVALHO, 2014, p. 90). Perceber a existéncia dos mais de
trezentos povos e nagdes indigenas do Brasil, das inumeras tradigdes afro-brasileiras, das
culturas populares, dos quilombos e dos demais povos tradicionais, que produzem
conhecimentos, memdrias e histérias de lutas, resisténcias e protagonismos das suas
ancestralidades. Combatendo os discursos de colonialidade, de referéncias europeias e
construir novas epistemologias negras e indigenas.

Para combater o racismo epistémico e a exclusdo étnica racial é preciso a maior
presenca de mestras e mestres nos espacos educacionais para ensinar os contetdos das leis
10.639/03 e 11.645/08, destinadas respectivamente ao ensino de historia da Africa e da

cultura afro-brasileira e das culturas indigenas.

A reformulagdo dos livros didaticos é de suma importancia para este
combate. A presenca de alunos negros e indigenas nas universidades criou
um movimento para a reformulacdo da logica de funcionamento das
universidades, uma vez que o discurso racista é cada vez mais questionado,
ndo apenas nas relagbes interpessoais, mas também nos contetidos passados
pelos professores em sala de aula (CARVALHO, 2014, p. 103),

Visto a importancia da presenca destes para 0 combate ao racismo e uma educacao
antirracista. Comeca-se a se mover a base, a estrutura de cursos, os curriculos, as ementas.
Buscar esses novos paradigmas contribuem para a presenca de um curriculo pluriepistémico.

No campo educacional faz-se a importancia da atuacdo do movimento negro, que
traria um diferencial significativo para a perspectiva negra decolonial brasileira. Suas lutas é
parte integrante no processo de descolonizacgdo dos curriculos e do conhecimento no Brasil.
Para isso, torna-se muito importante a presenca de intelectuais negros cuja militdncia no
movimento negro estaria presente durante a década de 1990, intensificaram as discursdes em

torno da presenca do pensamento negro na educagdo, naquela época eram tematizados,



60

“alem da questdo racial brasileira, a questdo africana, o colonialismo, o racismo, 0
machismo, a situacdo da mulher negra, a juventude, as questdes afrorreligiosas, a cultura, a
educacdo, a politica, os direitos reprodutivos, a sexualidade, a deficiéncia, as identidades, o
sofrimento, a coragem, a fé e o amor” (GOMES, 2020, p. 224). Pesquisadores negros
discutiam como retirar os conhecimentos produzidos pela populacdo negra brasileira e as
discussdes sobre Africa e diaspora africana do lugar da marginalidade e da subalternidade
epistemoldgica que Ihe eram impostas.

O movimento negro brasileiro e a producdo engajada da intelectualidade negra,
entendidos como integrantes do pensamento e das praticas decoloniais latino-americanas,
explicitam nas suas anéalises e reflexdes a critica aos padrdes coloniais de poder, de raca, de
trabalho e de conhecimento. Assim, questionam a primazia da interpretacdo e da producao
eurocentrada de mundo e do conhecimento cientifico. Sua producdo de conhecimento nédo
surgiu nos meios académicos e sim nas periferias, na experiéncia da pobreza, na acao
cotidiana, nas vivéncias sociais, na elaboragéo e reelaboracéo intelectual de sujeitos negros e
negras, muitos dos quais nem sequer foram reconhecidos como pesquisadores, intelectuais e
produtores de conhecimento. Uma luta para a legitimacdo desses conhecimentos ndo
academicistas, por isso questiono a expressdo “saberes negros”, estabelecendo, de forma
ocidentalizante, uma hierarquia entre saberes e conhecimento. Partindo desta perspectiva
consideramos Conhecimentos negros e nao “saberes negros”.

Dentro do campo da intelectualidade, verificamos certa dificuldade de
reconhecimento dos trabalhos de intelectuais negros em sua trajetdria das lutas antirracistas,
sdo eles, Lima Barreto, Guerreiro Ramos, Milton Santos, Lélia Gonzalez, Beatriz
Nascimento, Concei¢do Evaristo, entre outros. O fato de hoje suas obras serem mais lidas e
conhecidas ndo significa que sempre receberam esse mesmo reconhecimento publico,
politico e intelectual durante sua trajetéria. Se olharmos para a sociedade brasileira,
encontraremos 0 protagonismo negro denunciando o colonialismo e sua colonialidade, ele
estd no clamor de negros e negras cujas vozes ecoaram contra a escraviddo e no corpo dos
gue lutaram e ainda lutam pela nossa humanidade ““contra o racismo, as ditaduras, a pobreza,
a violéncia racial e de género, a violéncia religiosa, contra a hegemonia do padrao estético
branco-europeu e o conhecimento eurocentrado” (GOMES, 2020, p. 225). Segundo Gomes
(2020),

O racismo nas Américas e, claro, o racismo ambiguo brasileiro € um dos
pulmdes por meio do qual se exala a colonialidade e o colonialismo



61

presentes no imaginario e nas préaticas sociais, politicas e epistemolégicas
brasileiras.

E preciso que essa descolonizagdo venha com uma ruptura epistemoldgica, social,
que se realiza também pela presenca negra nos espacos de poder, ou seja, romper as
barreiras do colonialismo. A descolonizagédo deve alcancar as estruturas sociais e de poder
da sociedade brasileira. Algo que 0 movimento negro busca atraves do reconhecimento e das
acOes afirmativas, lutas permanentes que buscam romper com as estruturas raciais da
sociedade brasileira e o reconhecimento das epistemologias negras.

Ouvir as vozes dos terreiros, suas historias, angustias, alegrias e simbologias,
tornam-se de suma importancia nesta luta permanente por reconhecimento e legitimidade
dos saberes presentes nas memorias passadas oralmente, protagonizando seus “herdis” e
“mitos”, historias onde os negros possam esta representados na busca por uma identidade
historica e enquanto sujeitos sociais de transformacdo da sociedade, combatendo os
racismos ainda bastante presente na sociedade brasileira. Protagonizar histérias negras como
forma de luta contra as diversas formas de racismo, buscando uma sociedade multicultural e
com equidade. Para isso, a historia de Malunguinho a partir das memorias e tradi¢Ges orais,

deve ser visibilizada na construcéo de um curriculo pluriepistémico.



62

4 METODOLOGIA, MEMORIA E A HISTORIA DOS “ESQUECIDOS”

Enguanto os ledes ndo
contarem suas proprias
Historias, os cagadores serao
sempre 0s vencedores.
Proveérbio africano

4.1 CONSIDERACOES TEORICO-METODOLOGICAS

Sobre a metodologia, o trabalho consistird em uma andlise indutiva, pois ao fazer a
escolha de tal método partimos de fontes orais em torno da Histéria dos Malunguinhos a
partir das comunidades de terreiros da jurema e 0S juremeiros, para um maior
aprofundamento da histéria do Catuca e os malunguinhos, suas trajetérias, campo de atuacdo
e lutas na perspectiva daqueles que vivenciam o mito Malunguinho, que, de fato, foram
personagens historicos tirando-o da posi¢do secundaria das narrativas historicas. Segundo
Alessandro Portelli (2006, p. 121) “Um mito ndo € necessariamente uma historia falsa ou
inventada; é isso sim, uma Histdria que se torna significativa na medida em que amplia o
significado de um acontecimento individual, transformando-o na formalizacdo simbdlica e
narrativa das autorepresentagdes partilhadas por uma cultura”. Construir narrativas de
protagonismo dos povos negros na 6tica dos espacos de negritude como € os terreiros de
jurema e umbanda. No que concerne 0 método técnico, o trabalho serd observacional, a
pesquisa partird da observacdo do pesquisador em torno dos cultos a Malunguinho, através
das entrevistas, performances e cantos nos terreiros de jurema.

A pesquisa serd exploratorio-descritiva, pois ird além das fontes documentais, das
teorias que tratam da abordagem do respectivo tema, emergindo no universo das pesquisas
da Historia Oral em torno do Catuca e da atuacdo dos malunguinhos, iremos explorar o
universo dos lugares de memadria, ou seja, 0s agentes da jurema e umbanda, fazendo uso dos
saberes dos povos de terreiros e confrontando com as fontes documentais, sobretudo, das
narrativas escritas dos historiadores sobre o quilombo do Catuca e Malunguinho. Assim, a
pesquisa fard uso de trabalhos de campo por meio de uma averiguacdo qualitativa, ndo
apenas em dados documentais e tedricos, mas também com levantamentos coletados por
meio de entrevistas e vivéncias no universo cosmogonico dos cultos a Malunguinho e suas

toadas cantadas nos terreiros.



63

A pesquisa se debrucara sobre a microhistdria, percebendo a relacdo entre a histéria
dos quilombos, especificamente o Catuca, suas redes de relagBes sociais, politicas,
econdmicas e culturais desses agentes histdricos. Ao fazer o dialogo entre as fontes orais e
escritas, realiza-se uma andlise a qual possibilita fazer a narrativa dos quilombos a partir das
vivéncias e herancas historicas dos espacos de memorias dos grupos, ainda a margem na
historia das lutas de negros, indigenas e quilombolas no processo histérico dos seus povos e
suas respectivas historias, relegados atraves das narrativas oficiais ao papel secundéario e de
“subalternidades”. Ocupando-0s na escrita da historia o papel de protagonistas do processo
histdricos das suas préprias historias.

Possibilitando constituir um lugar na Histéria de uma populacdo que, geralmente,
nédo deixa registros refletindo sobre suas lutas, sentimentos, modos de pensar, agir, ou seja, 0
seu fazer historico. E pela memdria e seus arquivos que se tem a oportunidade de conhecer
acontecimentos que acabam por construir sua Historia. A construcdo da narrativa historica,
principiando pela tradicdo oral abre novas possibilidades de analises. A valorizacdo das
fontes orais proporciona explicitar aspectos do passado, moldando-os, que ndo esta explicita
nas narrativas das fontes documentais. Entendendo como caminho de compreensao inseridos
num contexto social, politico, religioso e cultural.

O direcionamento da pesquisa € trabalhar na perspectiva da historia oral, nas quais se
edifica a conjuntura em que as pessoas estdo inseridas, ou seja, segundo Montenegro (2010,
p.14), “Um dialogo da memoria com a Histoéria”. Trabalhar sobre a historia de vida desses
grupos religiosos nos leva a dar vida a estes personagens que trazem consigo suas proprias
historias, através dos seus relatos e experiéncias de um personagem histérico, ainda,
invisibilizado pela histdria tradicional e o curriculo escolar.

As entrevistas sdo uma forma de histéria oral, permitindo o acesso direto as
memorias individuais e coletivas das liderancas religiosas (pais e maes de santo,
juremeiros/as, entre outros/as) e seus devotos. Esses relatos ajudam a reconstruir
experiéncias historicas que muitas vezes ndo estdo em documentos escritos, como
perseguices religiosas, estratégias de resisténcia, praticas de cura, cosmologias e
territorialidades sagradas.

A oralidade é um pilar das tradi¢des afro-indigenas. Os saberes sdo transmitidos de
geracdo em geracdo por meio da fala, dos cantos (pontos, toadas), dos rituais e da
convivéncia no terreiro. As entrevistas, nesse sentido, ndo apenas recolhem dados, mas
respeitam e se inserem na légica cultural desses povos, que historicamente tém seus modos

de saber desvalorizados por epistemologias eurocéntricas.



64

Ao incluir as vozes dos terreiros como sujeitos produtores de conhecimento, o
trabalho com entrevistas contribui para a descolonizacdo da Histdria. A pesquisa deixa de
olhar apenas para os arquivos coloniais ou documentos oficiais e passa a valorizar outras
formas de narrar o passado, que nascem da experiéncia cotidiana, da espiritualidade e da
ancestralidade.

As falas recolhidas nas entrevistas ajudam a identificar formas de resisténcia
historica, seja contra o racismo religioso, as politicas de criminalizacdo dos cultos ou 0 0s
processos de apagamento cultural e histérico. Ao narrar suas vivéncias, 0s entrevistados
revelam estratégias de luta, reexisténcia e preservacdo de saberes, muitas vezes
invisibilizadas nas fontes hegemonicas.

A realizacdo de entrevistas em contextos religiosos exige respeito, escuta atenta e
diadlogo ético. Os pesquisadores devem reconhecer o terreiro como espaco sagrado e 0s
entrevistados como detentores de conhecimentos legitimos, evitando qualquer postura
extrativista. A relacdo precisa ser construida com confiancga, reciprocidade e compromisso
com as comunidades envolvidas. Algo que aprendi nas sucessivas etapas quando,
inicialmente, tive dificuldade para a coleta das entrevistas por ndo ser conhecido nos espacos
do sagrado. Precisei conquistar credibilidade e confiabilidade com os entrevistados,
mostrando a seriedade da pesquisa e sob a promessa da devolutiva do resultado da pesquisa.
Alguns se negaram a conceder as entrevistas, tive que adentrar no universo da jurema
convivendo, experienciando suas vivéncias, algo que foi bastante significativo para meu
aprendizado e construcdo desse trabalho.

O primeiro contato com sacerdotes, sacerdotisas e devotos deu-se numa aula de
campo da disciplina sobre quilombos ministrada pela prof? Dr? Luiza Nascimento dos Reis a
qual fui colaborador, fizemos um convite ao sacerdote Sandro de Juca e Ronnei Prado e 0
devoto, lideranca cultural e politica da jurema sagrada Jodo Monteiro. A aula de campo
ocorreu no engenho pitanga Il no municipio de Abreu e Lima, antigo reduto dos
malunguinhos. Na ocasido o que chamou atencdo na fala do Sandro de Jucd é que as
narrativas que estdo nas escritas académicas sobre o quilombo do Catucé ndo correspondiam
as suas falas e vivencias.

Adentramos 0 universo da jurema participando das festas, celebridades, cultos,
reunides e eventos quando convidado para entender a Idgica do sagrado, sempre buscando
fazer uma associacdo ao Malunguinho histérico que no meu entender se confunde ao
Malunguinho sagrado, percebendo que os terreiros s@o os guardides que salvaguarda a

memoria de Malunguinho. E possivel perceber a potencia dessas falas com uma narrativa



65

que descoloniza os discursos, colocando Malunguinho enquanto rei, sujeito historico e heroi
para aquele povo. Tais visitas foram realizadas com muito respeito, ética profissional, escuta
observacdo e saudacdo, o que garantiu confiabilidade dos devotos ao pesquisador. O perfil
dos entrevistados foi de juremeiros e umbandistas (mae/pai de santo, juremeira/o). As
entrevistas ocorreram em Vvarios espacos desde terreiros, em residéncias, no Google meet e
até praca de alimentacdo de shopping, sempre acatando a escolha do entrevistado, sempre
pedindo a permissdo aos entrevistados. As imagens utilizadas no e-book foram sempre de
dominio publico ou sob permissdo do sacerdote da casa, buscando sempre a ética da
pesquisa.

As entrevistas nos terreiros sdo mais do que ferramentas metodolégicas: sdo atos de
valorizacdo da ancestralidade do sagrado e da memoria viva dos povos de terreiro. Elas
ajudam a ampliar os horizontes da pesquisa historica, tornando-a mais inclusiva, critica e
coerente com os desafios contemporaneos de enfrentamento ao racismo epistémico e a
intolerancia religiosa.

Compreender a evidéncia oral como uma forma de produzir uma narrativa historica,
procura proporcionar uma andlise sobre ela, tomando esses estudos como um veiculo da
experiéncia concreta historica. Assim, a Historia Oral se mostra crucial para conhecer e
entender a Histdria desses grupos afrodescendentes e suas tradi¢es. Segundo Certeau
(2002, p. 70) “Nao ¢é possivel tratar dela sem questionar o proprio discurso historiografico”,
0 gue demonstra a relevancia dos depoimentos para a compreensdo desta narrativa historica.
E nessa perspectiva da metodologia da Histéria Oral que se compreende a memaéria como
fonte histérica. Mesmo diante de sua complexidade que levanta discussdes sobre sua
confiabilidade, mas que ndo a desmerece. Os testemunhos que serdo trabalhados seréo
analisados enquanto construcdo social, entendendo, assim, a Histéria Oral como método e
formas de dados. Tais fontes serdo entendidas como representacdes do passado, de um grupo
inserido em seu tecido social, pois sdo eles que determinam o que sd0 memoraveis e as
formas pelos quais serdo sempre lembrados.

Dai, “pode-se descrever a memoria como construgdes do passado” BURKE (2000,
p.70). Aquele acontecimento que esta na vivéncia do grupo; sdo reminiscéncias situadas nas
redes de sociabilidade que nos envolvem. E a memoria coletiva que esta inserida em uma
espacialidade que permanecem com essas impressdes que se sucedem uma a outra. Um
passado que se sucede no espirito comunitario e suas redes sociais. A narrativa oral tem sido
analisada tanto como evidéncia sobre o passado quanto como evidéncia sobre a construcéo

social do presente, é nesses espacos de memorias coletivas que irdo constituir as



66

experiéncias do passado nas lutas sociais do presente, ou seja, abordar a Historia Oral é
trabalhar na perspectiva da histéria do tempo presente. A tradigdo oral vincula o presente ao
passado. “O pesquisador ¢ contemporaneo de seu objeto e divide com os que fazem a
Histdria, seus atores, as mesmas categorias e referéncias. (...) a Historia do tempo presente
constitui um lugar privilegiado para uma reflexdo sobre as modalidades e os mecanismos de
incorporagdo do social pelos individuos de uma mesma formacdo social” (FERREIRA,

1996, P. 18-19).

Essa perspectiva que explora as relagbes entre memoria e historia, ao
romper com uma Vvisdo determinista que limita a liberdade dos homens,
coloca em evidéncia a constru¢do dos atores de sua prépria identidade e
reequaciona as relacfes entre passado e presente ao reconhecer, de forma
inequivoca, que o passado € construido segundo as necessidades do
presente, chamando a atencdo para 0s usos politicos do passado.
(ALBERTI, 1990, p.16)

Levamos em consideracdo que a histéria africana, desde os primordios, se serviu de
fontes orais, como a histdria das comunidades afrodescendentes no Brasil, nos terreiros
constitui-se a memdaria dos seus ancestrais e mitos atraves da oralidade, dos cantos aos
mestres, caboclos e orixas. A presenca da estética do corpo e sua performance € algo a ser
observado nesses espacos. Os gestos, as dancas e reverencias as entidades espirituais
apresentam muitas informaces sobre a vida destes.

Malunguinho, entidade que demonstra forga, resisténcia, simbolo de luta contra um
passado escravocrata, a fim de resistir e combater o racismo presente até os dias atuais.

A performance corporal foi o que chamou a atencdo do pesquisador numa
observacdo em um ritual de jurema. Uma memdria que se apresenta presente nas dangas e
nas expressdes do corpo durante uma manifestacdo em um filho de santo. Segundo Phillipe
Joutard, “Hé4 uma corrente da historia oral interessada nas “populagdes sem historia”, situada
na fronteira da antropologia” (FERREIRA; AMADO, 2006, p. 44). Buscamos esta linha de
pesquisa no campo da Historia Oral, afinal, A melhor homenagem a memoria dos
“vencidos” é ainda fazer dela uma Historia. Assim, temos duas dimensdes no campo da
Historia Oral, invocar a memoria a fim de subverter as afirmacGes da Historia ortodoxa e 0s
estudos histdricos que ganham impulso pela sua capacidade de subverter as categorias, as
suposicdes e as ideologias das memorias culturais aceitas e dominantes.

Segundo Thomson, a memoria coletiva vem se convertendo cada vez mais em objeto
de estudo: “ela vem sendo entendida como uma dimensdo da Historia com uma Historia

prépria que pode ser estudada e explorada” (FERREIRA, 2006, p. 75). Lembrando que toda



67

a memoria é por definicdo coletiva, constituindo um elemento essencial de identidade. A
historia da memoria é uma manifestacdo da memoria coletiva que fortalece lagos de
identidade nos terreiros, entendido como espaco de memaria coletiva, campo de resisténcia e
existéncia numa sociedade, infelizmente, racista principalmente em suas estruturas.

Resgatar as memorias dos terreiros, quilombos na contemporaneidade, é construir as
historias de vida dos seus ancestrais que continuam na luta através dos seus descendentes
representados nas populagdes dos terreiros que mantem viva a memoria de Malunguinho. A
histéria oral ¢ inovadora por seus objetos, pois da atencdo especial aos “dominados”, aos
excluidos da Historia, suas abordagens dao preferéncia a uma “Histéria vista de baixo”,
dando énfase ao campo das subjetividades, assim, como na historia dos Malunguinhos,
cantadas nos terreiros de jurema, se constitui enquanto Historia do tempo presente, Historia
viva daqueles que ocupam esses espacos de resisténcia até os dias atuais, ou seja, as
comunidades de terreiros. Segundo Jorge Eduardo (2006, p. 17), “fazer historia oral
significa produzir conhecimentos historicos, cientificos e ndo simplesmente fazer um relato
ordenado da vida e da experiéncia dos outros”.

Partindo da perspectiva da historia oral como método de pesquisa que privilegia a
realizacdo de entrevistas com pessoas que participaram ou vivenciaram, no caso 0 mito
Malunguinho, nos espacos coletivos de memoria, ou seja, as comunidades de terreiros,
entendido como quilombos contemporaneos destacando o papel social da pesquisa,
buscando fortalecer as identidades desses povos e suas memorias de luta e resisténcia a fim
de enfrentar todas as formas de racismo na sociedade.

A historia oral privilegia grupos sociais deslocados, migrantes e imigrantes, parcelas
minoritarias, excluidas, marginalizadas, e se vale de suas narrativas para propor uma “outra
historia” (MEIHY, 2003, p. 52). Ela possibilita que individuos pertencentes a segmentos
sociais geralmente excluidos da Histéria oficial possam ser ouvidos, deixando registros para
analises futuras de sua propria visdo de mundo e aquela do grupo social a que pertencem, ou
seja, “oportuniza ao povo que se movimente e fale por si mesmo. E a oralidade assumindo e
conferindo ao sujeito o seu direito e seu papel de centralidade no ato de narrar uma histéria
(...)” (Oliveira, 1997, p. 3). Assim, partir para estas fontes ¢ privilegiar a historia de povos
que, para o sistema, estdo nos espagos de subalternidades, valorizando suas culturas, suas
relacbes sociais e suas lutas cotidianas, principalmente, valorizando a historia dos seus
ancestrais, simbolos de lutas e resisténcias, como Malunguinho que, “na mata é Rei”.

Em termos de memodria, € preciso distinguir o que é memoria oral do que é memoria

escrita, as camadas pobres, analfabetas, resta a transmissdo oral, a grande linha de separagédo



68

de classes se estabeleceu a partir da oficializacdo da escrita e do uso que dela os poderosos
fizeram. A institucionalizagdo dos arquivos como lugares de guarda documental histéricos
tem muito a ver tanto com o progresso de um tipo de historia quanto com o distanciamento
de registros orais, que passavam a ser considerados como “memoria”.

Observamos que a narrativa escrita se constituiu como uma forma de poder
estabelecendo uma hierarquizacdo e legitimacdo em que seja “Historia” ou “memoria
historica” em relagdo as tradigdes orais, uma clara demonstragdo de poder dos poderosos em
relacdo as historias produzidas pelos ditos subalternizados. O dominio da escrita, em muitos
casos, virou critério de divisdo social. As fontes orais tornaram-se sindnimo de
subalternidade diante daqueles que detinham o c6digo escrito. A intima relagdo com aqueles
que ndo detém ou ndo podem ostentar o cddigo escrito é uma das marcas mais fortes da
histdria oral. Formas de construir a historia de sujeitos comuns, de historias cotidianas, de
grupos as margens da histéria oficializada.

A historia oral surgiu vinculada a necessidade do registro de experiéncias que tinham
repercussdo publica. E valido creditar a historia oral um carater revolucionério, pois se
tornou razdo de ser de fatos locais de interesses coletivos (MEIHY, 2003, p. 105). Diante
disso, a histdria oral possibilitou a melhoria da autoestima de comunidades que passaram a
se ver também como parte da Histdria.

Buscando a memdria de um povo vale ressaltar o potencial das fontes orais para a
construcdo da historia de Malunguinho e das comunidades de terreiros, verdadeiros
quilombos contemporaneos, tendo um carater identitario e de empoderamento para as lutas
contemporaneas destes povos, “A identidade ndo ¢ algo dado, mas uma construgdo”
(BENTO, 2018, P. 74). Para os devotos da jurema, incorporar uma determinada entidade,
como Malunguinho, ali esta presente sua ancestralidade, sua historia, suas memorias, suas
raizes. Buscar essas narrativas sO € possivel pelos conhecimentos passado através da
oralidade, algo ndo encontrado nas narrativas escritas. A partir das subjetividades, a Historia
oral passa a ser um componente da expressdo coletiva, assim, toda a memoria € por
definicdo coletiva, representa as causas e lutas de um povo. “A historia da memoria € antes
de tudo uma manifestacdo da memoria coletiva” (ROUSSO, 2001, p. 95).

Ao longo da historia social no Brasil as culturas africanas e afro-brasileiras foram
relegadas ao campo do folclore, isso em decorréncia de uma estrutura racista da sociedade
brasileira que demonizava as religiosidades de matrizes africanas, “a cultura cristd traz

consigo, no processo de colonizagdo a demonizacao dos diferentes, seja negros ou indigenas,



69

num processo de hegemonia crista na sociedade brasileira, com o proposito de confinar ao
gueto fossilizado da meméria” (OLIVEIRA, 2009, p.1).

Esse processo de folclorizagdo reduz a cultura dos ditos “subalternizados” ao
conjunto de representacdes estereotipadas, uma estratégia de dominacdo efetiva a fim de
alienar sujeitos culturais a possibilidade de produzir os significados sobre seus proprios
signos.

Nas comunidades de juremeiros observamos que seus signos que perdura ha séculos
atraves das tradi¢bes litdrgicas uma forma de resisténcia cultural e social, das suas
respectivas lutas para resistir e, consequentemente, existir. “Cada cultura produz seu préprio
regime de signo, e que eles podem ser mais ou menos desterritorializados de acordo com o
contexto em que surgiram e multiplicaram-se” (OLIVEIRA, 2009, p.1). A universalidade do
conhecimento nega as tradi¢cdes e 0s conhecimentos de povos indigenas e negros, lembrando
que a jurema inicia-se dentre os povos indigenas no Brasil desde o século XVI sendo
ressignificados pelos povos da diaspora.

Temos nas religiosidades de matrizes africanas e na Jurema Sagrada o significado da
ancestralidade como um principio regulador das préaticas e representacbes dos povos de
terreiros. Esta ancestralidade € um elemento de resisténcia afrodescendente as tradicfes
cristds, escravocrata, e das epistemologias eurocentradas e perpassa as manifestacdes
culturais dos negros no Brasil. Como o0s mitos na jurema que faz dispor do repertério de uma
cultura e, a0 mesmo tempo, significa-las.

A historia dos Malunguinhos e suas manifestacfes nas liturgias da jurema sagrada é
uma representacdo do mito que abre caminhos e fecha como nas matas onde esse
personagem histérico “rei das matas”, aterrorizou o poder instituido das forgas “legalistas”
da provincia de Pernambuco no século XIX.

Escrever a historia do Catuca e dos Malunguinhos na 6tica dos devotos da jurema
sagrada € buscar uma reparacao historica aos povos negros no Brasil, tirando-o das sombras
da histdria e protagonizando seus lideres, os Malunguinhos, verdadeiros herois para os
juremeiros, lutando contra toda forma de opressdo atribuida a estes povos. Como na masica
do Grupo Bongar, “Né&o atravesse estrepe no caminho porque se ndo vocé vai experimentar

0 poder e o dendé de Malunguinho™.



70

4.2 AS ORIGENS DO CATIMBO/JUREMA NO NORDESTE BRASILEIRO

Sobre as origens da Jurema sagrada temos o municipio de Alhandra no litoral sul da
Paraiba principal referencia para a formacao do Catimbé no Nordeste do Brasil. Nesta regido
habitavam, desde antes da colonizagdo, os indigenas Tabajaras. Em 1585 foi fundada a
cidade de Nossa Senhora das Neves, que viera ser chamada posteriormente de Jodo Pessoa,
capital do Estado. Logo depois deste estabelecimento colonial, fundam-se os aldeamentos
indigenas de Araguaty e Jacoca, que, respectivamente, dardo origem aos atuais municipios
vizinhos de Alhandra e Conde.

A igreja de Nossa Senhora da Assuncao foi construida em 1740 e, logo em 1746,
administrada pelos padres oratorianos, foi registrada como aldeia de Nossa Senhora da
Assuncédo de Aratagui, pertencendo a freguesia de Taquara. Foi em 1758 que o aldeamento
foi elevado a categoria de vila, passando-se a chamar de Alhandra (GRUNEWALD, 2020, p.
147).

E nessa mesma ocasido que é criada o diretorio dos indios, instituindo que os
aldeamentos indigenas fossem transformados em vilas, nas quais deveriam ser alocados e
ficar concentrados o maior nimero de indigenas, teria sido nessa ocasido que a Jurema teria
surgido entre os indigenas proximos ao litoral, pois muitas populacfes do semiarido foram
deslocadas para essas aldeias litordneas em funcéo da expanséo colonial para os sertdes. 1sso
se deu quando os indigenas do interior sobreviviam ao exterminio e era escravizados e
levados para tais aldeias, como a de Alhandra, para servirem de mao de obra escravizada na
atividade canavieira, essa situacdo criou um ambiente propicio para a interacdo de etnias
distintas havendo trocas culturais que resultaram em reconstrucées das religiosidades.

E a partir do século XVIII, que se encontram indicios mais fortes do uso da Jurema
no litoral nordestino. Deve-se também considerar a influéncia de escravizados africanos que
igualmente passaram a conviver com indigenas e brasileiros mesticos, nos tempos dos
quilombos da zona da Mata nordestina, Malunguinhos e outros tiveram contato com 0s
indigenas durante o século XIX. Vale salientar que a tradicdo da jurema em Alhandra esta
ligada as familias remanescentes da antiga aldeia Aratagui, especialmente a Inacio
Gongalves e seus descendentes. Dentre estes, destaca-se sua filha, Maria Eugénia Gongalves
Guimarées, conhecida como Maria do Acais, mestra falecida na década de 1930, cujo
prestigio ultrapassou as fronteiras do Estado.

As terras dos Acais parece ser a mais famosa quando se fala em Catimbo, como se

denominava o culto praticado pela familia na localidade e como continuou a ser chamado até



71

os anos de 1970 em Alhandra. Inacio Gongalves de Barros, que era pajé e regente dos
indigenas, teria ensinado o preparo da jurema a sua irm@ Maria Gongalves de Barros,
conhecida como a primeira Maria do Acais, a bebida da jurema era muito semelhante a dos
indigenas, mas com uma énfase muito exacerbada nos “mestres” (espiritos de juremeiros ja
presentes nos trabalhos indigenas conduzidos por mestre Inacio) que passaram a nortear
todo o trabalho espiritual e que eram invocados através das “linhas”, isto €, seus cantos
privativos.

Para a preparacdo da Jurema, Maria do Acais ia até uma arvore de Jurema preta,
saldava o0 mestre a ela relacionado e retirava as cascas da raiz e contava a linha do mestre.
Dois famosos mestres do Catimb6 eram mestre Carlos e Zé Pelintra, grandes apreciadores
da cachaca. Esta bebida sO era servida nas sessdes quando o mestre chegava e pedia,
observa-se, contudo, que a cachaca jamais era misturada com a jurema.

De qualquer forma, esses novos mestres que foram introduzidos para o pantedo da
jurema por intermédio do Catimbd parecem provir de uma transformacdo dos antigos ritos
indigenas de jurema, com expressividade coletiva e étnica. Embora esses antigos mestres
dos Acais tivessem total consciéncia da origem indigena da sua religiosidade, os trabalhos
eram realizados apenas para 0s mestres juremeiros. Ndo se batia tambor para a jurema, 0s
tambores que atualmente séo tocados em juremas decorrem da entrada da umbanda nessa
religiosidade primeira, descaracterizando-a em sua pureza (GRUNEWALD, 2020, p. 153),
apesar de a ideia de pureza na religiosidade ser sempre gquestionavel. Assim, observamos a
presenca dos elementos negros, cristdos, espiritas e, claro, da pajelanca indigena. E com o
processo de umbandizacdo do Catimbé que os elementos pretensamente de origem africana
adentram no universo da jurema.

Essa forma de xamanismo com a jurema no Nordeste comecou, e ndo se sabe por
que, a ser chamada de catimb6. Alguns autores como Mota e Barros (2002), “sustentam que
a palavra ‘catimb0d’ possivelmente significa ‘cachimbo’”, referindo-se mais exatamente ao
fumo usado pelos indigenas para propiciar um estado de protecdo espiritual e de éxtase
divinatorio, colocado no cachimbo do mestre ou pajé, com o qual defumava as pessoas

presentes. No caso da arvore da jurema ha um sentido mistico, segundo Bastide (1945):

Os indios ndo conheciam antigamente as virtudes miraculosas da jurema;
antigamente, isto €, antes do nascimento de Deus. E porque entdo a jurema
era uma arvore como todas as outras. Mas quando a virgem, fugindo de
Herodes, no seu éxodo para o Egito, escondeu 0 menino Jesus num pé de
jurema que fez com que os soldados romanos ndo o vissem,
imediatamente, ao contato com a carne divina a arvore encheu-se de



72

poderes sagrados. Assim, a forca da jurema ndo € uma forca material, a do
suco da planta, e sim uma forca espiritual; a dos espiritos que passam a
habité-la. (pp. 207-208).

Dessa forma, a arvore € a encarnacdo da verdadeira ciéncia, e a iniciacdo torna-se
uma iniciacdo vegetal, a do segredo da bebida mégica. O catimbozeiro pode dar um
revestimento cristio ao seu culto, mas sabe que essa ciéncia lhe foi ensinada pelos
indigenas.

Sabemos que o Catimbé é uma forma de expressdo religiosa caracteristica do
Nordeste do Brasil, tendo Alhandra como referéncia para sua origem, podendo ser
encontrada em todo o litoral do Nordeste, especialmente de Natal (RN) a Macei6 (AL), e
adentrando expressivamente a Zona da Mata paraibana e pernambucana. Para Cascudo, 0
Catimbo tem origem em fontes negra, indigena e branca.

Ha uma relagdo espiritual do Catimbo6/Jurema com o fumar do cachimbo, segundo
Bastide, “o fumo é a planta sagrada e é sua fumaca que cura as doengas, proporciona o
éxtase, da poderes sobrenaturais, pde o pajé em comunicagcdo com 0s espiritos (p. 203)”,
para 0s juremeiros da atualidade, eles afirmam que, ndo é o principio ativo da jurema que
interessa nessa religido, mas os preparos dos fumos dos cachimbos.

Deve-se salientar que a jurema se constitui num complexo sistema de crencas
fundamentado no ‘Reino dos encantados’ e nas cidades da jurema as quais se chamariam:
Jurema, Vajucda, Junca, Angico, Aroeira, Manaca e Catuca. Enquanto a umbanda seria
oriunda do sudeste brasileiro, que viria a espalhar por todo o territorio brasileiro, a Jurema e
0 Catimbo6 se pretendem religiosidades regionais nordestinas. Com relacdo a regido de
Alhandra (PB), a umbanda vai encontrar o Catimbd ali existente, o qual lhe entregara um
importante “legado mitico e simbolico, advindo da tradi¢cdo local dos mestres juremeiros”
(Salles 2004, p. 101).

As entidades louvadas durante as sessdes rituais da jurema costumam ser agrupadas
em trés moddulos: as das matas, referentes aos caboclos e indigenas; os Mestres,
considerados os donos da ciéncia da jurema e os Pretos-Velhos (GRUNEWALD, 2020, p.
165).

Exu é entidade do pantedo dos orixas, que foi reinterpretada no culto a jurema. Ha
um universo simbdlico vinculado ao mundo sobrenatural da jurema mais proxima das
tradicOes indigenas, tratam-se dos reinos ou cidades, espacos onde habitam os espiritos
(entidades) da jurema, embaixo das quais o0s adeptos realizam o culto do catimbd/jurema. As



73

entidades juremeiras teriam passado pela existéncia humana, tendo apds sua morte 0s seus
espiritos resididos nos reinos encantados da jurema.

Em relacdo a planta/bebida jurema utilizada nos terreiros, ha uma maior valorizagdo
da jurema preta, estando associada aos mestres. Os vinhos da jurema seriam feitos com
raizes e tronco da planta e bebidos ritualmente pelos adeptos nas quais acreditam no poder
curador e mistico da planta, antes de consumir a bebida passada pelos mestres faz-se uma
oracdo pedindo a cura material e espiritual. As entidades da jurema sdo consideradas
espiritos de mortos — eguns, almas de mortos — pessoas que viveram, morreram e se
incorporam nos fiéis, tendo como sustentacdo mistica a interpretacdo kardecista da
reencarnacao.

Sdo as entidades da jurema que efetivamente executam os trabalhos, curas, atraves
das consultas. Destacam-se também na jurema os caboclos e caboclas identificados em

referéncia aos indigenas paraibanos. Podemos considerar como afirma Santos (2007),

Que Jurema é um conhecimento realizado a partir de elementos da
natureza, sdo elementos centrais da Jurema Sagrada, primeiro, a planta de
sentido sacral, seria fundamental para a tradigdo, além disso, a bebida
jurema, mesmo que misturada a outras ervas e bebidas alcoolicas também é
fundamental.

Os cachimbos recheados com ervas diversas sdo também essenciais para o trabalho
com a fumaga.

Podemos considerar na religiosidade da jurema um duplo aspecto mistico, um duplo
vinculo: o culto as entidades, como exus e pombas-gira, e o culto aos antepassados,
semelhantes aos Eguns. Assim, “espiritos ancestrais vivem na jurema e um juremeiro espera
também nela viver quando deixar o mundo fisico” (GRUNEWALD, 2020, p. 197). Se essas
sdo consideracOes sobre aspectos misticos da jurema sagrada, ha que se considerarem as
politicas discursivas de manutengdo e fortalecimento, como o evento Kipupa Malunguinho
de muita importancia para os povos juremeiros e das lutas cotidiana da jurema sagrada e
seus adeptos, onde os juremeiros de varios estados e localidades do nordeste se deslocam em
varios carros e 6nibus para confraternizar e realizar seus trabalhos e oferendas na mata, além
de cantar, dancar (especialmente cocos) e homenagear Malunguinho no engenho pitanga I,
possivel local onde Malunguinho transitou nas matas do Catuca.

Outro momento importante de manifestacdo dos juremeiros é a caminhada dos
terreiros de Pernambuco, que congrega a jurema, a umbanda e o candomblé, em cortejo

pelas ruas centrais do Recife. No ano de 2024 foi celebrado o primeiro ano do celebra



74

Malunguinho nas matas de Sao Bento no municipio de Abreu e Lima, quando foi realizado o
assentamento da jurema nas ruinas de um forno de cal, possivelmente. Festa com muitos
cantos aos mestres e dancas do coco de jurema, mostrando a forga e a luta dos povos da
jurema sagrada por representatividade e reconhecimento de suas religiosidades.

Manter a ancestralidade e as memdrias de seus antepassados numa luta de resisténcia
contra os valores euroncentrados e cristdos da sociedade brasileira e pernambucana contra
toda e qualquer forma de racismo religioso, visibilizando seus ancestrais principalmente no
ano que antecede o desfile da Escola de Samba Unidos do Viradouro no carnaval carioca de
2025 que estara homenageando Malunguinho e a Jurema sagrada.

Diante das lutas dos povos das religiosidades afro-indigena na atualidade, por
visibilidade, reconhecimento e contra qualquer forma de preconceito, seja racial ou
religioso, recordo de uma toada cantada nas casas de umbanda que sintetiza bem o combate
ao racismo religioso e a unido das comunidades de axé, “Na terra de preto, todo mundo é
preto calunga™. Uma luta que ultrapassa o tempo passado e encontra-se nos dias atuais
como Histdria viva, e que se torna permanente, resistindo e mantendo as raizes ancestrais
dos sujeitos historicos como Malunguinho, tornando-se presente nos dias atuais. Kipupa é
um termo quimbundo e significa agregacdo de pessoas, ou seja, 0 Kipupa Malunguinho
significa agregacdo de pessoas em volta da figura de Malunguinho, ali se fazem rituais em
matas fechadas e dancam-se 0s cocos, que é o ritmo que os mestres dancam. Num espacgo
simbdlico onde numa época existiu o quilombo dos Malunguinhos, locais de forca espiritual
e da presenca das lutas do passado e do presente.

Vale lembrar, que o culto a Malunguinho é a simbologia viva do Malunguinho
historico que caminhou, lutou, resistiu e existiu nessas terras na Zona da Mata Seca Norte
pernambucana pela liberdade do seu povo. Aspecto que se manifesta na identidade daqueles

que fazem o culto a Malunguinho sagrado, guardido da jurema sagrada.

> ponto cantado para Malunguinho, na Tenda de Umbanda Caminhoneiros do Bem, no bairro do
Cordeiro, no Recife.



75

4.3 CATUCA E A MEMORIA DOS “ESQUECIDOS”

Exu matou um

passaro ontem com
uma pedra que s6 jogou
hoje.

Proveérbio Africano

O Catuca na perspectiva dos povos de terreiros que vivenciam o ‘“mito”
Malunguinho em celebragfes nos terreiros busca construir a histdria da ancestralidade dando
continuidade as lutas de resisténcia e pela liberdade do passado a contemporaneidade, a
partir da histéria do tempo presente, ou seja, uma historia reconhecidamente viva. Ela se
constitui como parte integrante do debate sobre a funcdo do conhecimento social e atua na
linha que questiona a tradicdo historiogréfica centrada em documentos oficiais, uma
percepcdo do passado como algo que tem continuidade hoje e cujo processo histérico ndo
esta acabado.

A experiéncia oral nos tras para o campo da “Historia Viva”, que da continuidade a
Historia de Malunguinho e o Catucé, estando associada a consciéncia de cidadania, desta
forma, sabemos que o campo da histdria e seu movimento sdo realizados pelas pessoas
comuns, com sentimentos, paixdes, idealizacdes, qualidades e defeitos, buscando sempre a
compreensdo das identidades e dos processos de suas construcGes narrativas. “Todos sao
personagens historicos, e o cotidiano e os grandes fatos ganham equiparacédo na medida em
que se tracam para garantir a l6gica da vida coletiva” (MEIHY, 2005, p. 25). Nesta
entrevista com Mae Lia Preta, sacerdotisa e pedagoga, verificamos tais lutas cotidianas que

tem em Malunguinho sagrado/histérico o protetor dos povos oprimidos.

O Malunguinho tem como se fosse um protetor da jurema um guardido da
jurema. Entdo, tudo que a gente recorre, quando se abre a mesa, a
primeira, o primeiro entidade que a gente invoca, depois de abrir a mesa,
a gente invoca o Malunguinho. Que ele é o protetor e quando a gente
recorre a ele é para as missées impossiveis, pra resolver os problemas
tirando os atrapalho do caminho. Malunguinho para mim é um mestre é
um caboclo, é um africano. Eu sei muito bem como é a vida, como foi a
vida do Malunguinho, mas na minha jurema ele é o guardiGo dos trés
mundos, ele habita esta parte. E isso é muito importante pra mim, essa
mistura entre indios e negros, africanos, na forma¢do da Jurema. A
Jurema sé teve a lucrar também com isso, porque um mostrou a sua
magia. Ensinou sua magia e os indios também ensinaram a deles pra



76

Malunguinho. E isso foi muito, muito bom. Houve uma jungdo de forcas e
de energias que deu muito certo®™.
S&o vaérios relatos que mantem a experiéncia passada viva, busca-se fazer outra

histdria tendo sua origem diferenciada do conjunto estabelecido oficialmente.

Temos na histéria oral uma aliada da democracia na luta pelo
reconhecimento de grupos antes afogados pelos direitos dos vencedores,
dos poderosos, dagueles que podiam ter suas historias reconhecidas gracas
aos documentos emanados de seus poderes (MEIHY, 2005, p. 37).

Dando visibilidade a histéria dos seus antepassados que sofrem as tentativas de
apagamento historico, como o caso da histdria do quilombo do Catuca e os Malunguinhos.
Tendo ai uma via de inclusdo social pela via das narrativas histéricas, dimensionando o
papel das minorias analfabetas, silenciadas, dos pobres, dos andnimos e de tantos grupos
“marginais” ou “marginalizados”.

A jurema sagrada por meio da historia oral, movimentos das minorias culturais e
discriminadas tém encontrado espaco para abrigar suas palavras, vozes, dando sentido social
as experiéncias vividas diante de diferentes circunstancias.

Fazer histdria oral € adentrar no universo das memorias de um povo ou grupo, ela
promove uma mediacdo significativa entre a memdria e a histéria, construindo a memoria
coletiva das comunidades que simbolizam Malunguinho como personagem importante tanto
na histéria como na religiosidade da jurema sagrada e umbanda.

Todo trabalho de historia oral procura da sentido a um aspecto da vida, situacfes que
levem a suposicao de fatores identitarios que se constituem na comunidade. Durante o ritual
de jurema foi observado que esta assentado representa as raizes e identidade do povo que
cultua seus encantados (mestres e caboclos), lembrar-se dos seus antepassados, sua

ancestralidade, viva na memoria deste povo. Segundo José Carlos Meihy (2005, p.74),

Toda memoria é um produto social e ndo individual. A memdria pessoal €
uma retomada de outras memorias, anteriores, projetadas na vida
comunitaria de uma coletividade.

A memoria é fundamental para confirmar o presente, pois sem ela ndo podemos
garantir as regras da vida social que se baseiam em repeticOes de atitudes definidas pelo
passado. H4, porém, esquecimentos forgados que podem ser considerados ‘“apagamentos”,

realizados pelas narrativas dos grupos dominantes, categorizando o que ¢ “historia

'® Entrevista com Libanuzia Menezes Silva (Lia Preta).



77

verdadeira”, ou seja, aquelas que identificam as elites, a memoria equivaleria ao esforco de
recuperacgdo de coisas que ficaram fora do enquadramento registrado por escrito. Uma forma
de recuperar aquilo que tentam apagar das narrativas historicas. Vale lembrar que néo é
possivel separar a questdo da identidade e da memoria, ambas séo indissociaveis, 0 estudo
da identidade resgata o carater humano da sociedade. Bem observado nesta entrevista com
Mée Lia Preta.

Eu acho que sem malunguinho a Jurema n&o seria como é. Malunguinho é
tudo dentro da Jurema. E 0 nosso protetor. E como se fosse dentro do
candomblé tem ext e sem exu ndo se faz nada. Eu acho que sem
malunguinho na Jurema n&o tem sentido. O malunguinho é muito forte. E
um espirito bom de protecdo, de ajuda, de abertura de caminhos, de
orientacdo espiritual. O malunguinho tem essas coisas. Quando a gente
chama o malunguinho, canta para o malunguinho, pede um servico e a
gente vé aquilo acontecer. Entdo é essa seguranga que a gente tem em
malunguinho € isso. A gente tem um protetor tdo representante também da
Jurema. E que ele sabe 0s caminhos que tem que conduzir as pessoas. Por
isso que malunguinho, tem o malunguinho sentado, e eu fago toda a vez
isso, quando vou abrir a jurema, eu canto muito para o malunguinho, peco
muito a malunguinho. Ja resolvir muitos problemas através de
Malunguinho, de curas, muita cura, de problemas de salde, de problemas
de... ou pessoas que estavam com problemas de justica. O Malunguinho
também cai muito nisso, entendeu? Ele foi muito forte nesse sentido.
Entdo, nenhum juremeiro nunca, jamais, sem Malunguinho, N&o existe
jurema, ndo. Tem que ter ele no caminho®’.

Temos que pensar na pratica da memaoria como préatica politica que pode ajudar a
construir uma sociedade mais igualitaria e justa. Tirar Malunguinho da condicdo do
silenciamento histérico é uma préatica social e de consciéncia das lutas das populacfes
afrodescendentes, que os discursos de colonialidade insistem em invisibilizar suas historias.
No Brasil, nomes de ruas, memorias e monumentos estdo ainda dentro da ldgica
monumentalista e colonial herdada do século X1X, andando pelo Recife, ndo encontramos
referéncias a personagens que representam a luta negra, a cidade esta cheia de monumentos
e nomes de ruas a icones da historia libertaria pernambucana manchada pela escravidao,
dificil encontrar alguma referéncia ligada a Historia dos povos negros. Praca Frei Caneca,
Avenida Cruz Cabuga, Rua Imperador Pedro Il, Avenida Bernardo Vieira de Melo, Rua da
Imperatriz Tereza Cristina, Conde da Boa Vista e outros. Ndo encontramos nenhuma

referéncia de monumentos ou ruas a Malunguinho.

Y Entrevista com Libanuzia Menezes Silva (Lia Preta).



78

Politicas identitarias sdo construidas na trama da memoria e do esquecimento, todo
ato de lembrar encerra atos de esquecer. Desta forma, buscamos trazer para as luzes das
narrativas histéricas o quilombo do Catuca, segundo maior quilombo da Historia de
Pernambuco, apenas atrds de palmares, esquecido pela histéria pernambucana e a atuagéo
dos Malunguinhos, lideres do quilombo do Catucd que aterrorizaram as elites
pernambucanas no século X1X. Aquele que abre e fecha os caminhos, que tira as estrepes do
caminho, e ndo tem piedade com os inimigos, um verdadeiro simbolo de luta e combate ao
racismo e as desigualdades entre brancos e negros neste pais.

E no silenciamento daqueles ditos “subalternizados”, que encontramos tentativas de
apagamento das suas respectivas historias, buscar essas memdrias através das entrevistas
orais dos povos de terreiro € trazer a tona a histéria dos seus herdis, através do universo
simbdlico dos seus encantados (mestres, caboclos e trunqueiros), como no caso de
Malunguinho, um verdadeiro heroi para as populacdes afrodescendentes e indigenas de
Pernambuco, um guerreiro, simbolo da liberdade para essas pessoas comuns, que buscam na
energia do sagrado forca para as lutas do cotidiano. E notério nas entrevistas o papel
exercido por Malunguinho, de lider, protagonista, heroi, guerreiro, que lutou e luta até hoje,
distante das narrativas de sujeitos subalternos. Um outro olhar para a historiografia dos
quilombos e da escraviddo. Como na saudagdo a Malunguinho, “Sobd Niré Mafa, Reis
Malunguinho”. Nos terreiros da umbanda e Jurema Sagrada ha sempre reveréncia a
Malunguinho enquanto rei das matas, “Ele ¢ preto ¢ bem pretinho, salve a coroa do Rei

518

Malunguinho”™, algo que contraria a Historia oficial, protagonizando este personagem

histérico, ndo como “fora da lei”, mas um verdadeiro rei para as comunidades devotas a
Jurema Sagrada e Umbanda, e porque ndo falar, nossos quilombos contemporaneos. Como

na fala de Herbert Carlos Pereira de Lima,

O rei das matas. Enquanto juremeiro, eu acredito pelo seguinte, pelo
conhecimento de adentrar na mata, naquele espago nativo e saber por
onde anda, saber onde pisa. Entdo, quando um homem é dotado desse
conhecimento, mesmo que ele ndo tenha, ndo seja dotado de dinheiro, tu
da moeda, mas ele é dotado do conhecimento. O conhecimento de adentrar
na mata e de saber por onde vocé tem que andar. Entdo, quando a gente
relaciona, pelo menos eu acredito dessa forma, quando a gente relaciona
ele ao reinado da mata, é que vocé entra dentro da mata, vocé pede o
apoio de um Malunguinho, pede a béncéo pra ele, ele abre a porta da
mata e vocé anda por dentro dela sem medo. Vocé sabe entrar e vocé sabe
que voce vai sair. Por isso que ele é o rei da mata™.

'8 Toadas cantadas em centros de Jurema e Umbanda em Pernambuco.
' Entrevista com Herbert Carlos Pereira de Lima.



79

E sabido que a memoria ganha um carater emblematico, sempre sendo vista pela
Gtica social, para a histéria dos Malunguinhos, busca-se tirar tal personagem das sombras da
Histdria, invisibilizados pelas narrativas das elites, estando, segundo essas narrativas de
colonialidade na condicéo de silenciados.

E nas festas aos encantados, nas lutas do cotidiano e nos espagos do sagrado que
Malunguinho é lembrado e reverenciado como um dos grandes herdis para as comunidades
de axé. Devemos promover tal personagem a condicdo de protagonista das historias de luta
pela liberdade em Pernambuco, este que simboliza liberdade, justica, diversidade cultural e
étnica de uma sociedade moldada, também, na heranca cultura indigena e africana. Vozes
que ndo devem se calar perante as injusticas sociais e racismo religioso. “As politicas do
esquecimento precisam ser enfrentadas, ja que elas sustentam quadros de memdria que
balizam a repeticdo da exploracao e da violéncia” (SELIGMAMM-SILVA, 2023, p. 19).

A memdria ancestral é de suma importancia para a preservacdo dos respectivos
personagens negros e indigenas, que no cotidiano enfrentam as narrativas colonialistas, e
mantem viva suas tradi¢Ges, histdrias e consciéncia identitaria, resistindo as todas as formas

de adversidades e tentativas de silenciamentos. Segundo Rufino (2019),

A ancestralidade como sabedoria pluriversal ressemantizada por essas
populacbes em diaspora emerge como um dos principais elementos que
substanciam a invencgdo e a defesa da vida. Combater o esquecimento é
uma das principais armas contra o desencante do mundo. O ndo
esquecimento é substancial para a invencdo de novos seres, livres e
combatentes de qualquer espreitamento do poder colonial (RUFINO, 2019,
p. 15-16).

Resistir, transgredir, tornar-se sindbnimo de existéncia, apesar das duras tentativas de
apagamento historico e genocidio cultural das minorias. Os povos de axé mantem a chama
das suas tradi¢cdes ndo deixando que outros, conforme padrdes ocidentais e universalizantes
apaguem.

O principio ancestral dos povos da didspora e das matas andam vivo nas suas
mem@rias e nas tradi¢des orais, ensinada aos seus descendentes. Essa estratégia de luta tem
como principio fundamental atacar a supremacia branca e denunciar seus privilégios,
apresentando outros caminhos dos referenciais subalternizados e do cruzo desses com 0s
historicamente dominantes. “Na simbologia de Malunguinho enquanto rei das matas, temos

a compreensao que a mata é lugar de encantamento, é la que serdo armadas as operacfes que



80

tacardo fogo no canavial” (RUFINO, 2019, p. 15-16). Malunguinho, aquele que toca fogo
nos seus inimigos. Nesta entrevista com Toninho de Malunguinho é notdria a simbologia de
Malunguinho enquanto ser ancestral. Representatividade de lutas, resisténcia-existéncia e
liberdade. Contra o saber hegemonico da branquitude. Uma luta contra o racismo epistémico
e as injusticas raciais e sociais da sociedade brasileira, buscando caminhos para diversidade
de saberes. Afinal, “toda pretensdo de verdade Gnica é germe de violéncia” (SODRE, 2017,
p. 24). Observamos nesta fala de Pai Toninho de Malunguinho, a mudanca de significado
simbdlico de Malunguinho como protagonista de todas as formas de opressao instituida as
camadas populares que lutam até hoje, numa guerra permanente, contra o sistema elitista

que busca massacrar 0s menos favorecidos,

Entrevistador: vocé considera Malunguinho antissistema?

Entrevistado: Sim, sim, porque ele veio para quebrar justamente isso, para
quebrar os preconceitos, para mostrar que a voz do indio e do negro
existe, temos vozes, temos voz, temos o direito de sobreviver, entdo ele
guebrou o sistema de opressdo, quebrou o sistema da escraviddo, ele
ajudou a montar um sistema sim, um sistema da liberdade, da libertagéo,
um sistema do reconhecimento, entdo, acho que Malunguinho, ele foi
assim um percursor, e de dizer assim “depois de mim, muitos virdo!”. E é
esse trabalho que a gente tem que continuar sempre no dia a dia, sempre
em busca do reconhecimento, da liberdade. Eu acho que Malunguinho
deixou para todo mundo aqui, e deixa para todo mundo essa mensagem de
gue, todos nds somos malungos, todos nds buscamos a liberdade de
alguma forma, seja a liberdade de expressdo, a liberdade social, a
liberdade cultural, a liberdade financeira, a liberdade amorosa, enfim, a
liberdade de diversas formas, liberdade sentimental, do ser humano ser
livre pra ter suas escolhas, ndo ser sua escolha material, mas religiosa
também e cultural. Eu acho que ele diz tudo sobre isso ai, realmente a
guebra do sistema, do sistema opressor, que a gente tem que cada vez mais
lutar pela quebra disso, sempre, porque a opressdo, infelizmente ainda
existe, mas estamos vivos junto com Malunguinho®.

Creio que a educacdo, da forma que é conduzida, podemos aprender e desaprender.
Num processo de afirmacdo de certas culturas e do seu apagamento através duma
interpretacdo enviesada no sentido de um dominio intelectual que corresponde em outros
planos ao poder de colonizacdo europeu, ou seja, atraves de saberes eurocentrados, numa
relagdo de dominio do saber, ja que, “se é Unica & origem, Unica serd o poder” (SODRE,
2017, p. 8).

Assim, acredito que a educacdo é um ato politico e filos6fico comum a todas as

pessoas. Apesar do lastro colonialista e senhorial da universidade brasileira, politicas

20 Entrevista com Luiz Antonio Rodrigues de Andrade (Toninho de Malunguinho).



81

publicas das ultimas duas décadas levaram o Estado a ndo sé assumir o racismo que
estrutura nossas relagcbes sociais, mas também a articular, principalmente no campo da
educacdo, politicas de inclusdo de segmentos étnico-raciais negros e indigenas,
tradicionalmente excluidos de espacos de poder, como é a universidade (FERREIRA, 2021,
p. 16).

As lutas do Movimento negro e outros segmentos sociais de combate ao racismo e as
desigualdades pressionaram as instancias publicas a dar respostas concretas aos dados
flagrantes sobre desigualdades raciais levantados pelos oOrgdos oficiais do instituto de
pesquisa aplicada (IPEA). A partir de dialogo entre a sociedade civil e governos sensiveis a
tais reivindicacdes criou-se uma conjuntura favoravel para a implementagdo de uma série de
politicas afirmativas nas esferas administrativas federais, estaduais e municipais, bem como
no campo juridico e legislativo no decorrer das duas Ultimas décadas. Dentre elas, a Lei
10.639/03 que tornou obrigatdrio o ensino de Historia e cultura africana e afro-brasileira nas
escolas de educacdo basica, atualizada pela Lei 11.645/08 que incluiu a obrigatoriedade do
ensino da Historia e cultura indigena; a Lei 12. 288/10 que instituiu o Estatuto da Igualdade
Racial; a Lei 12.711/12 das politicas de cotas para ingresso no Ensino Superior de
estudantes autodeclarados pretos, pardos e indigenas; a Lei 12.990/14, que reserva 20% das
vagas oferecidas a candidatos negros nos concursos publicos no ambito da administracdo
publica federal, promoveram mudancas significativas no cenario do Ensino superior
brasileiro.

Apesar de muitos académicos questionarem a queda do nivel das universidades
publicas e as desenvolturas dos estudantes cotistas, as pesquisas dizem o contrario. Hoje
encontramos centros académicos mais coloridos e mudancga no perfil estudantil. Muito ainda
a se conquistar, principalmente as politicas de manutengdo dos estudantes mais pobres,
como politicas de ampliagdo de bolsas de auxilio estudantil e permanéncia nos centros
académicos. Além de cursos elitistas como Direito e Medicina, que infelizmente as politicas
de cotas ainda néo chegaram la.

De acordo com Nina Lino Gomes em diferentes artigos, a entrada de novos sujeitos
do conhecimento na universidade publica brasileira com a politica de cotas, levando em
consideracdo, sobretudo estudantes, mas também docentes, tem exigido mudanga no
curriculo e, por conseguinte, nas praticas ensinar e aprender, que consideram o contexto de
epistemicidio proprio da colonialidade constituida na nossa dinamica historica enquanto
nacdo sul americana. J4 para Boaventura de Sousa Santos, ao refletir sobre o modus

operandi do sistema colonial, “demonstra como o apagamento da legitimidade de formas de



82

conhecimento de grupos subjugados durante e depois do colonialismo é a mais eficaz e
duradoura maneira de dominacdo racial produzida pela expansdo colonial europeia”
(FERREIRA, 2021, p. 18).

Assim, observamos que a violéncia inerente ao silenciamento das epistemes de
grupos subalternizados tem se mostrado pratica intelectual corrente na tradicdo euro-
ocidental hegemonica do sistema educacional brasileiro, desde a educagdo infantil a
superior. Numa ldgica de colonialidade do saber, estabelecendo como conhecimento
“verdadeiro” a tradi¢do ocidental-crista.

O que chama a atenc¢do é que minha experiéncia na educacdo basica em Pernambuco,
pouquissimos estudantes e docentes conhecem o personagem Malunguinho e a existéncia
historica do quilombo do Catucd, silenciado e invisibilizado pelo curriculo escolar.

Enquanto professor da rede basica de ensino pretendo buscar propostas e praticas
pedagdgicas contracoloniais na perspectiva de romper as amarras da colonialidade. Assim,
propomos criar possibilidades do encontro (dis)tenso entre varias epistemologias negro-
brasileiras, em perspectiva desierarquizadora em relacdo aos saberes de matrizes europeias.
Desta forma, busca-se uma reflexdo sobre as lutas continuas em torno do combate a
violéncia racial, incluindo o racismo epistémico reproduzido em nosso sistema educacional,
e as diferentes formas de combaté-lo em termos curriculares, passando pelas Leis 10. 639/03
e 11.645/08, buscando possibilidades de repensar o sistema educacional brasileiro marcado
por valores eurocentrado da colonialidade do saber, do poder e do ser.

Transgredindo curriculos eurocentrados a partir das aprendizagens dos terreiros,
espacos de salvaguarda de conhecimentos através das tradi¢des juremeiras, lugar de
ancestralidades, saberes e memorias, quebrando a logica linear das escolas tradicionais.

Nesse caminho, é possivel conhecer praticas de ensino-aprendizagem incluindo
saberes afrorreferenciados no sistema educacional brasileiro contribuindo para concepgoes
pedagdgicas pluriepistémicas e desestabilizadoras da colonialidade na educacéo, buscando a
simbologia de Malunguinho e seus martires nas tradicdes da Jurema e umbanda sagrada.

Como nessa fala de Jodo Monteiro lider das lutas dos povos da Jurema e devoto,

Entrevistador: Dentro dessa [...], a gente vé que ele protagoniza o lider, e
ai muitas das toadas e cantos, canta Malunguinho enquanto Rei das
Matas. Por que Rei das Matas?

Entrevistado: Sim. Porque, como vocé acabou de dizer, ele protagonizou a
luta do povo negro aqui e, protagonizou onde? Em todas as matas que
partia de Linha do Tiro, Dois Unidos, ali Rio Morno, até Alhandra, 14 na



83

Paraiba, € uma mata que era, até a década de 60, 50, eram conectadas,
era uma mata que era conectada, até Goiana, e ai, ele protagonizou isso,
nessa trilha toda, sdo lugares que até hoje os mais velhos que margeiam as
matas de Recife até Goiana, fala de Malunguinho, “oh cuidado”, diz pro
menino, reproduz pros meninos, sem precisar ser de santo, sem precisar
ser de Jurema, “oh, cuidado, ndo va pra mata ndo, que Malunguinho ta
ai”, usando a pessoa de Malunguinho como o boi tata da historia. A usina,
guando toca fogo, a fuligem, a fuligem da cana vai entrando nas casas,
fecha as portas que Malunguinho t& vindo®.

Joao Monteiro continua falando da visao construida pela colonialidade do poder e do
saber, visOes estereotipadas e negativas de Malunguinho produzida pelos grupos dominantes

e incorporadas no imaginario coletivo da sociedade.

Entrevistador: 4s pessoas nem sabem quem foi Malunguinho e ai...

Entrevistado: E o pior gue eles sabem, mas eles tem uma imagem negativa
que a policia e o Estado passou, que era um marginal, que era uma coisa
ruim, é feito caipora, em Limoeiro, por exemplo, em Limoeiro e regido, se
vocé quer chamar uma pessoa de ruim, de chata, perversa, esse caipora,
esse caipora fez isso, esse caipora fez aquilo, aquele cara é um caipora,
mas ndo entendem que caipora é uma divindade indigena, que € o protetor
das matas, entdo a gente, vamos fazer uma ligagdo entre caipora e
Malunguinho, sabe entdo Malunguinho comegou a ocupar o lugar do
caipora, e Malunguinho passou a ser também um caipora, dentro dessa
definicdo que as pessoas, que a populacdo comegou a ter, pra caipora e
pra Malunguinho, devido ao que o Estado, difundiu aqui e re-escreveu na
documentac&o, sempre tratando ele como marginal®.

Desta forma, vemos nas tradi¢des de terreiros, suas memorias e seus conhecimentos
guardados nesses espagos um grande potencial na luta contra discursos eurocentrados,
oportunizando novas abordagens no ensino de Histéria, dando visibilidade aqueles que a
narrativa de colonialidade insiste em silenciar, na perspectiva de criar pedagogias
pluriepistémicas, como nas palavras de Leonardo Boff, “todo ponto de vista ¢ a vista do
todo”. Assim, torna-Se urgente criar formas de em-sinar e aprender negro-africanas,
buscando novas possibilidades de concepgdes educacionais que respondam a realidade
social pluriétnica e intercultural do Brasil. Laroyé! Giraé! Salve Malunguinho, Reis das

Matas pernambucanas!

2L Entrevista realizada no dia 13/09 com Jodo Monteiro.
22 Entrevista realizada no dia 13/09 com Jodo Monteiro.



84

5. MALUNGUINHO NA ESCOLA E REI: RESISTENCIA, CULTURA E EDUCAGAO ANTIRRACISTA

5.1 0 MOVIMENTO NEGRO E A EDUCAGAO

Eu trago quilombos e vozes bravias dentro de mim.
Linhagem, Carlos Assungdo, 1998.

O movimento negro brasileiro é de suma importancia para as politicas de educacgéo
voltada para as relagcdes étnico-raciais. Desde o inicio do século XX, no po6s-aboli¢éo, temos
registros de organizagGes negras que lutaram para insercdo de politicas educacionais
voltadas para o povo negro. A Frente Negra Brasileira (FNB), fundada em 1931 em S&o
Paulo, é considerado o primeiro movimento de massa no periodo poés-abolicdo, tinha como
objetivo a luta contra o racismo, a insercdo do negro na politica, a defesa de uma sociedade
mais justa e uma educagdo para 0S negros e negras, que até entdo viviam a margem da
sociedade letrada, desta forma, a necessidade de frequentar uma sala de aula entrou na pauta
como algo indispensavel. “A FNB defendia uma sociedade mais justa e igualitaria, bem
como, uma educacdo para 0s negros (as) do pais” (FERNANDES, 2008, p. 85). Este
movimento, de acordo com o contexto da época, tinha forte carater nacionalista e uma
estrutura que lembrava organizagdes com inclinagdes fascistas, em seu estatuto de 12 de
outubro de 1931, previa um “grande Conselho” e um “Presidente” que era a maxima
autoridade e o supremo representante da “Frente Negra Brasileira”, “serviu como referéncia
na luta contra o racismo no Brasil e no exterior” (PEREIRA, 2012, p. 99-106).

Vale salientar que até o final do século XI1X, o Brasil registrava a existéncia de leis
que proibiam o acesso de negros e negras, livres ou libertos, a escola de qualquer nivel.
Assim, esses grupos passaram a organizar salas de alfabetizacdo para os filhos e filhas dos
trabalhadores e trabalhadoras negras em diversas localidades do pais, criando espagos onde
estes pudessem estudar e ser alfabetizados, tendo em vista que na maioria das vezes eram
impedidos de frequentar uma escola, por sua condicdo racial e social.

Até meados do século XX as escolas permaneceram como espaco reservado as
pessoas que tivessem alguma condicdo social para frequentd-las. Era uma escola
excludente, onde era obrigatorio as familias comprarem os materiais didaticos e os
fardamentos que seriam usados pelos filhos. Assim, boa parte da populacdo negra ndo tinha
acesso a escola. O Estado, também, ndo era obrigado a ofertar vagas na educacgdo bésica nem

oferecer condigOes para que esses pudessem permanecer nas escolas.



85

Diante dessa realidade, um dos objetivos da FNB era a insercdo dos filhos e filhas
dos negros e negras do pais na sociedade, a partir do conhecimento escolar. Um dos grandes
percussores desse movimento foi Abdias Nascimento que, além de criar essas salas de aulas,
criou o Teatro Experimental Negro (TEN) em 13 de outubro de 1944, no Rio de Janeiro. O
TEN foi fundamental para dar visibilidade a atores negros e atrizes negras, visando a
superacao de estereotipos de personagens negros e negras.

Assim, o TEN surgiu com o intuito de criticar os variados papeis subalternizados que
eram impostos pela sociedade a populacdo negra, muito visto na producéo artistica da época,
a exemplo o teatro de revista, com esteredtipos racistas, que reforcavam o racismo em meio
a um divulgado imaginério sobre a harmonia racial no Brasil. o0 TEN terd um papel
importante nesse processo de desvincular os negro(a)s de visdes negativas, positivando e

empoderando a negritude, segundo Rocha,

As pecas do TEN se desvinculavam daquelas que se restringiam a
apresentar o afro-brasileiro em tipos como o escravo, 0 moleque da
fazenda, o malandro avesso ao trabalho, o capoeirista encrenqueiro, a
mulata sensual e assanhada, a “mae-preta”/ama de leite, rompendo, deste
modo, com as representagdes estereotipadas do negro difundidas nos meios
artisticos e intelectuais de sua época. As personagens também deixaram de
ter como caracteristicas principais a pregui¢ca, a postura desastrada e
atrapalhada, a burrice ou a libido exagerada. O TEN n&o apenas incluiu os
negros como protagonista nos palcos como também ampliou as
possibilidades de atores trabalharem sua dramaticidade, para além dos
limitados papéis que até entdo eram reservados a eles (ROCHA, 2017, p.
46).

Percebemos que o TEN surgiu com a finalidade de criticar os variados papeis
subalternizados, intervindo politicamente e pedagogicamente na questdo do preconceito e da
discriminacdo racial. “O Teatro Experimental Negro (TEN) foi a mais alta expressao de luta
e conscientizacdo dos negros pela luta contra o racismo, sua posi¢do critica em face do
racismo e de suas praticas, seu trabalho concreto de alfabetizacao, informacéo, formacéo de
atores e criacao de pegas que apontam para a questdo racial, significou um grande avango no
processo de organizagdo da comunidade” (GONZALEZ; HASENBALG, 2022, p. 32-33).

O grupo de Abdias Nascimento investiu na discussdo sobre o papel da populagéo
negra na cultura nacional, algo discutido também por outros intelectuais como Beatriz
Nascimento, Guerreiro Ramos, Lélia Gonzalez e outros, promovendo e participando de
eventos politicos, artisticos, publicando livros e criando sua prdpria imprensa, como o jornal
“O Quilombo”. O respectivo jornal mostrava a realidade vivenciada pela populacdo negra e

discutia os variados temas de interesse da negritude, um grande instrumento contra a



86

impressa “branca”, que divulgava o pensamento de branquitude nos meios de comunicacao
da época, onde era hegemoénico. O TEN mostra que seus objetivos ndo eram apenas
artisticos, o seu intuito era também criar uma organizacdo na qual pudesse aumentar o nivel
cultural e intelectual da populacdo negra, perante uma sociedade excludente e racista que,

infelizmente, se perpetua até hoje.

Aquilo a que o professor Abdias Nascimento se propunha néo era encenar
autos de natalinos iguais aos que 0s negros promoviam no século XVI [...]
N&o era encenar pegas folcldricas como congadas, taieiras ou 0 bumba meu
boi [...] N&o se tratava de dar continuidade a uma tradi¢do teatral vigente
nos séculos XVIII e XIX, quando havia no pais muitas companhias com
um elenco formado predominantemente por negros e mulatos, escravos ou
libertos, que representavam personagens brancas com o rosto e as maos
pintados [...] Também ndo se tratava de seguir a dramaturgia do inicio do
século XX, quando o teatro brasileiro se revigorava ndo s6 como
espetaculo, mas, sobretudo, como fonte de renda e expressdo cultural da
elite, e 0 negro saiu de cena, dando lugar ao branco e ficando com um
espaco secundario, como negrinho exético e cémico, de fala estridente,
animalesco, naquela antiestética preconceituosa e alienante (SEMOG,;
NASCIMENTO, 2006, p. 130).

Nas novelas, filmes, e imprensa em geral, 0s papéis reservados a populacédo de cor
sdo de subalternizados, que geralmente nao assumem funcdo de protagonistas, mas papéis
secundarios. Muitas vezes sdo trabalhadores/as que ocupam cargos de menor relevancia.
Assim, deixa implicito que o negro tem menor capacidade para realizar certas funcdes que
séo por exceléncia da branquitude.

Nos proprios espacos sociais é visivel a distingdo onde nos grandes centros urbanos
ha a prevaléncia de pessoas brancas e nas periferias e morros ha a prevaléncia de negros.
Esse desenho geogréafico reafirmam os papéis que, ao longo do tempo, foram destinados aos
negros colocando-o0s na margem da sociedade, com menos oportunidades educacionais e de
mercado de trabalho, sobrando para os negros e negras as fun¢des menos remuneradas.

Um campo de estudo atual que denuncia a marginalizagdo das populagdes periféricas
é o racismo ambiental, entendido como uma forma de discriminagdo ambiental acontece
quando as politicas ambientais e os projetos de desenvolvimento sdo implementados de
forma a prejudicar deliberadamente as populagdes vulneraveis. Os mais afetados sdo as
populagBes de morros e favelas e as minorias étnicas como indigenas e quilombolas.
Atualmente, a falta de investimentos em regides de vulnerabilidade social, a grilagem e a
exploracéo de terras pertencentes a povos locais sdo exemplos da manifestacdo do racismo

ambiental.



87

No local do antigo quilombo do Malunguinho esta prevista a constru¢do de uma
escola de sargento que prevé a destruicdo de cerca de 90 hectares de areas historicamente
ocupadas por comunidades indigenas e quilombolas, cuja as lutas sdo ignoradas e apagadas
pelas elites locais. O desmatamento nessa area ameaca ndo apenas a fauna e flora locais, mas
também a qualidade de vida das comunidades vizinhas, que dependem do equilibrio
ambiental para o abastecimento de &gua e a regulacdo do clima, além do apagamento
historico desse respectivo espaco de memdria que um dia foi morada dos habitantes do
quilombo do Catuca.

Outro instrumento de comunicacao que surge na esfera do movimento negro sdo os
Cadernos Negros, tendo como representante o poeta Solano Trindade. Vejamos o que diz
esse manifesto que é a apresentacdo dos Cadernos Negros, em sua edi¢cdo de langamento,
datada de 25 de novembro de 1978:

A Africa esta se libertando! J4 dizia Bélsiva, um dos nossos velhos poetas.
E nos, brasileiros de origem africana, como estamos? Estamos no limiar de
um novo tempo. Tempo de Africa—vida nova, mais justa e mais livre e,
inspirados por ela, renascemos arrancando as mascaras brancas, pondo fim
a imitacdo. Descobrimos a lavagem cerebral que nos poluia e estamos
assumindo nossa negrura bela e forte. Estamos limpando nosso espirito das
ideias que nos enfraquecem e que sO servem aos que nos querem dominar e
explorar (GONZALEZ; HASENBALG, 2022, p. 34).

No intuito de mudar essa realidade imposta pela branquitude a populacdo negra
através dos movimentos organizados por pessoas negras vao ganhando visibilidade, a partir
do surgimento de outros grupos representativos como o Movimento Negro Unificado
(MNU) e o Movimento de Mulheres negras (MMN) criado na década de 1970, em plena
ditadura militar. Assim, passam a reivindicar melhores condi¢des de vida e o direito ao
reconhecimento de sua importancia para o desenvolvimento da sociedade brasileira e a
efetiva participacdo de negros e negras que, até o momento, estavam excluidas dos mais
variados setores da sociedade, inclusive da escola.

Essa necessidade de unificar forcas para a luta contra a discriminagéo racial e a
camuflagem da democracia racial usada pelos poderes institucionais constituidos é percebida
na carta convocatoria de fundacdo do MNU, esse documento trata-se da carta convocatoria

para o ato publico contra o racismo,

Nos, entidades negras, reunidas no Centro de Cultura e Arte Negra no dia
18 de junho, resolveram criar um movimento no sentido de defender a



88

comunidade afro-brasileira contra a secular exploracao racial e desrespeito
humano a que a comunidade é submetida. Ndo podemos mais calar. A
discriminacéo racial é um fato marcante na sociedade brasileira, que barra
0 desenvolvimento da comunidade afro-brasileira, destroi a alma do
homem negro e sua capacidade de realizacdo como ser humano
(GONZALEZ; HASENBALG, 2022, p. 34).

Em 18 de junho de 1978, grupos e entidades se reinem na sede do Cecan para
deliberar sobre as politicas a serem implementadas contra os atos racistas como a
discriminacdo de quatro garotos expulsos do time juvenil de basquete do Clube de Regatas
Tieté e 0 assassinato seguido de tortura de Robson Silveira da Luz nas dependéncias da 142
delegacia de Policia da Capital, esses acontecimentos causaram indignacdo no interior da
comunidade negra.

Nessa reunido foi fundado o Movimento Unificado Contra a Discriminagdo Racial
(MUCDR), que seria lancado no dia 7 de julho em um ato publico contra o Racismo. Ao
anoitecer do dia 7 de julho de 1978, cerca de duas mil pessoas, a grande maioria negros e
negras, concentraram-se na Praga Ramos de Azevedo, em frente ao Teatro Municipal de S&o
Paulo. O ato que contou com a participagdo de militantes de associagdes negras do Rio de
Janeiro, além de mocdes de apoio do Rio Grande do Sul, de Minas Gerais e da Bahia,
culminou com o apelo a criacdo de uma entidade nacional que unificasse as lutas contra a
discriminagdo racial.

A grande repercussdo nacional e internacional da manifestacdo colocava o
movimento em um novo patamar. “A realizacdo desse ato escancarava a falacia da
afirmacdo insistentemente feita pelos governos e pela diplomacia do Brasil de que o pais é
um paraiso racial, ao mesmo tempo em que demonstra o0 anseio da populacdo negra de
encontrar caminhos para combater de maneira mais incisiva 0 racismo e suas
consequéncias” (ALMADA; NASCIMENTO, 2009, p. 114). E era exatamente contra esse
discurso da democracia racial brasileira que se colocava 0 movimento negro. Os ativistas
passaram a questiona-lo, apontando e denunciando suas incoeréncias, uma vez gque 0S negros
ndo apenas tinham as piores condi¢cbes de vida, mas também eram sistematicamente
discriminados.

Lélia Gonzalez e outros intelectuais negros e alguns intelectuais brancos, como
Florestan Fernandes e Carlos Hasenbalg, que eram radicalmente contrarios ao discurso da
democracia racial produziram diversos textos nos quais apresentavam a realidade social e
econémica do pais no que se refere a populacdo negra. Florestan Fernandes questionava e

denunciava, desde os anos 1950, a democracia racial como ideologia social, sem vazéo para



89

uma igualdade concreta das condicdes de vida dos negros brasileiros. Para o autor, estes
eram privados de uma real integracdo na vida moderna do pais devido a persisténcia do
preconceito de cor na sociedade. Lélia Gonzalez faz o seguinte pronunciamento na marcha

Zumbi dos Palmares, no dia 20 de Novembro de 1988, contra a democracia racial,

O nosso herdi nacional foi liquidado pela trai¢do das forcas colonialistas. O
grande lider do primeiro estado livre de todas as Ameéricas, coisa que nao
se ensina em nossas escolas para nossas criancas. E quando eu falo de
nossas criancas, estou falando das criangas negras, brancas e amarelas que
ndo sabem que o primeiro Estado livre de todo o continente americano
surgiu no Brasil e foi criado pelos negros que resistiram a escravidéo e se
dirigiram para o sul da capitania de Pernambuco, atual estado de Alagoas, a
fim de criar uma sociedade livre e igualitaria. Uma sociedade alternativa,
onde negros e brancos viviam com o maior respeito, proprietarios da terra e
senhores do produto de seu trabalho. Palmares é um exemplo livre e fisico
de uma nacionalidade brasileira, uma nacionalidade que estd por se
constituir. Nacionalidade esta em que negros brancos e indios lutam para
gue este pais se transforme efetivamente numa democracia (RATTS;
RIOS, 2010, p. 94).

Em seu livro O Quilombismo, ainda sobre o discurso da democracia racial, Abdias

Nascimento coloca:

O escritor afro-brasileiro € um ser quase inexistente, jA& que umas raras
excegdes s6 confirmam a regra. Os motivos? A resposta é simples: devido
ao racismo. Um racismo de tipo especial, exclusiva criacdo luso-brasileira:
difuso, evasivo, camuflado, assimétrico, mascarado, porém tdo implacavel
e persistente que esta liquidando os homens e mulheres de ascendéncia
africana que conseguiram sobreviver ao massacre praticado no Brasil. Com
efeito, essa destruicdo coletiva tem conseguido se ocultar da observacéo
mundial pelo disfarce de uma ideologia de utopia racial denominada
“democracia racial”, cuja técnica e estratégia t€ém conseguido, em parte,
confundir o povo afro-brasileiro, dopando-o, entorpecendo-o interiormente;
tal ideologia resulta para o negro num estado de frustracdo, pois que lhe
barra qualquer passibilidade de autoafirmacdo com integridade, identidade
e orgulho (MASCIMENTO, 2009, p. 34-35).

No més de julho, foi realizada uma reunido de avaliacdo do ato e a primeira
assembleia. Nesse momento, por sugestdo de Abdias Nascimento, a palavra “negro” ¢
incluida no nome da organizacdo, que passa a se chamar Movimento Negro Unificado

Contra a Discriminacdo Racial (MNUCDR), estaria nascendo ali o Movimento Negro

Unificado (MNU). Segundo Lélia Gonzalez o MNU se define como:

Um movimento politico de reinvindica¢do sem distincdo de raca, sexo,
educacdo, crenca politica ou religiosa e sem fins lucrativos. Seu objetivo é



90

a mobilizacdo e a organizacdo da populacdo negra brasileira em sua luta
pela emancipacdo politica, social, econémica e cultural, que tem sido
obstada pelo preconceito racial e suas praticas. Ao mesmo tempo, 0 MNU
também se propde a denunciar as diferentes formas de opressdo e
exploracdo do povo brasileiro como um todo. Tendo como ponto de partida
seu programa de agdo, tenta articular o problema especifico dos negros
com os problemas gerais do povo brasileiro (GONZALEZ; RIOS, 2020, p.
119).

Desta forma, o MNU difere da FNB por ndo ter um lider com o poder de controlar o
destino da organizacdo; Sdo os 6rgdos coletivos que tem o poder de decisdo. O MNU se
coloca como um movimento mais abrangente e com um diferencial, o poder de decisdo ndo
é de um lider. As decisGes sdo tomadas em conjunto com os associados e lideres através de
assembleias. Diante do papel que o MNU passa a exercer em busca de uma sociedade mais
justa, 0 movimento passa a organizar associa¢cdes como a de moradores de favelas, cursos de
artes criativas para criancas das periferias das grandes cidades, participando das lutas do
Movimento pela Anistia e em Defesa da Amazonia, se solidarizando com os movimentos de
trabalhadores e dando apoio as lutas pelos direitos dos presidiarios, que ainda é em sua
maioria compostos por negros e negras.

Em 1991, em entrevista concedida por Lélia Gonzalez a J6natas Conceicdo, poeta e

integrante do MNU e do bloco 11é Ayé, Lélia fez a seguinte avaliagdo do movimento:

Eu acho que a contribuigdo do MNU foi muito positiva, no sentido de que
nés conseguimos sensibilizar a sociedade como um todo, levamos a
questdo negra para o conjunto da sociedade brasileira (jornal do MNU,
1991. P. 9).

Podemos dizer que o Movimento Negro contribui para ampliar o espectro cultural e
politico dos brasileiros, e, € claro, para a ocupagdo de negros (as) nos centros académicos,
numa mudanga epistemoldgica nos estudos sobre as minorias étnicas. Sabemos que ha muito
em conquistar, mas tira da invisibilidade determinados temas antes silenciados. Creio que as
universidades brasileiras devem muito ao Movimento Negro e sua luta por justi¢a social e
equidade de racas.

Outra conquista do Movimento Negro foi a efetivacdo do dia 20 de Novembro como
dia da consciéncia negra, data da morte de Zumbi dos Palmares. “Gragas ao MNU o vinte de
novembro transformou-se num ato politico de afirmacdo da histéria do povo negro,
justamente naquilo em que demonstrou sua capacidade de organizacao e de proposta de uma
sociedade alternativa” (GONZALEZ; HASENBALG, 2022, p. 72). Verificamos na carta do
MNU no dia 4 de Novembro de 1978:



91

Ao Povo Brasileiro
Manifesto Nacional do Movimento Negro Unificado contra a
discriminacéo racial

A Zumbi
20 de Novembro: Dia Nacional da Consciéncia Negra

Nos, negros brasileiros, orgulhosos por descendermos de ZUMBI, lider da
Republica Negra de Palmares, gque existiu no estado de Alagoas, de 1655 a
1695, desafiando o dominio portugués e até holandés, nos reunimos hoje,
apos 283 anos, para declarar a todo o povo brasileiro nossa verdadeira e
efetiva data; 20 de Novembro, DIA NACIONAL DA CONSCIENCIA
NEGRA!

Dia da morte do grande lider negro nacional, ZUMBI, responsavel pela
PRIMEIRA E UNICA tentativa brasileira de estabelecer uma sociedade
democratica, ou seja, livre, e em que avanco politico e social. Tentativa
esta que sempre esteve presente em todos os quilombos.

Hoje estamos unidos numa luta de reconstrucdo da sociedade brasileira,
apontando para uma nova ordem, onde haja a participacéo real e justa do
negro, uma vez que somos 0s mais oprimidos dos oprimidos; ndo sé aqui,
mas em todos os lugares onde vivemos. Por isto, negamos o Treze de Maio
de 1988, dia da abolicdo da escravatura, como um dia de libertacdo. Por
qué? Porque nesse dia foi assinada uma lei que apenas ficou no papel,
encobrindo uma situagdo de dominacdo sob a qual até hoje o negro se
encontra: JOGADO NAS FAVELAS, CORTICOS, ALAGADOS E
INVASOES, EMPURRADO PARA A MARGINALIDADE, A
PROTISTUICAO, A MENDICANCIA, OS PRESIDIOS, O
DESEMPREGO E O SUBEMPREGO, tendo sobre si, ainda, 0 peso
desumano da VIOLENCIA E REPRESSAO POLICIAL. Por isto,
mantendo o espirito de luta dos quilombos, GRITAMOS contra a situacéo
de exploracdo a que estamos submetidos, lutando contra 0 RACISMO e
toda e qualquer forma de OPRESSAO existente na sociedade brasileira, e
pela MOBILIZACAO E ORGANIZACAO da comunidade, visando a uma
REAL emancipacéo politica, econdmica, social e cultural. Desde o dia 18
de junho somos 0 MOVIMENTO NEGRO UNIFICADO CONTRA A
DISCRIMINACAO RACIAL, movimento que se propde a ser um canal
das reivindicagOes do negro brasileiro e que tem suas bases nos CENTROS
DE LUTA, formados onde quer que o negro se faca presente.

E preciso que 0 MOVIMENTO NEGRO UNIFICADO CONTRA A
DISCRIMINAQAO RACIAL se torne forte, ativo e combatente; mas, para
iSs0 é necessaria a participacdo de todos, afirmando o Vinte de Novembro
como DIA NACIONAL DA COSNCIENCIA NEGRA.

PELO DIA NACIONAL DA CONSCIENCIA NEGRA
PELA AMPLIACAO DO MNUCDR

POR UMA VERDADEIRA DEMOCRACIA RACIAL
PELA LIBERTACAO DO POVO NEGRO

(GONZALEZ; HASENBALG, 2022, p.73-74)

Apesar das conquistas ao longo da historia de lutas do Movimento Negro, ainda,

persiste tentativas de invisibilidade e silenciamento das memorias dos povos afro-indigenas,



92

o discurso da populacdo negra, frequentemente, € impedido de chegar a lugares
tradicionalmente dominados pela branquitude, nas escolas ndo seria diferente, com o
curriculo etnocentrado, existem barreiras em torno de temas voltados para as relagdes
étnico-raciais, como no caso dos quilombos e especificamente O Catuca e os Malunguinhos.
Lembramo-nos da lei N° 13.298/07, Lei Estadual de Vivéncias e Praticas da Cultura Afro-
Pernambucana, mais conhecida como Lei Malunguinho, que ainda ndo foi implementada no
Estado, caindo no esquecimento do calendario do Estado de Pernambuco, uma luta que
continua dentre os povos afrodescendentes e os devotos das religides afro-indigenas.

Concordamos com Grada Kilomba a esse respeito quando ela diz que,

N&o é que ndo tenhamos falado, o fato € que nossas vozes, gragas a um
sistema racista, tém sido sistematicamente desqualificadas, consideradas
conhecimento invalido; ou entdo representadas por pessoas brancas que,
ironicamente, tornam-se “especialistas em nossa cultura, e mesmo em nos”
(KILOMBA, 2019, p. 51).

Essa tentativa de silenciamento e apagamento da memoria de minorias étnicas
tornam-se muito comum em sociedades pautadas na colonialidade, onde fomos formados a
partir do pensamento de uma supremacia branca. Esse silenciamento foi tdo eficiente na
formacéo da sociedade brasileira que, mesmo sendo professores, ndo conseguimos perceber
os desmandos e efeitos que o ensino voltado para uma historia unica (eurocentrado), tem
causado a populacdo geral e, em especial, a negra. Pois, muitas vezes, as tematicas em torno
dos conteudos colonialistas ndo tem o menor significado para os estudantes negros e negras
na sala de aula, provocando, muitas vezes, a evasdo escolar. Nesses ambientes os estudantes
afrodescendentes acabam enfrentando todos os tipos de racismo e estigmatizacdo nos

espagos da escola. Segundo Eliane Cavalheiro,

Desde a educacdo infantil a criangca negra aprende a ser discriminada e a
ndo reagir quando é agredida, cria-se um modelo de sociedade que pune 0s
gue ndo se enquadram, tudo gira em torno da opressdo do branco, do livro
didatico e dos professores mal preparados para lidar com a questao racial,
discriminando e excluindo sistematicamente as criancas negras, num
violento e perverso processo de diminuicdo da identidade e autonomia
negra (CAVALLEIRO, 2001, p.53).

No Brasil, “vivenciamos um problema sério da variavel de cor onde a elite branca se
aproveita do mito da democracia racial para invisibilizar e naturalizar o racismo e as
respectivas hierarquias raciais” (CAVALLEIRO, 2001, p.53), isso se reflete na educacéo,

ela ndo atua como agente de integracdo cultural, mantendo uma estrutura segmentada e uma



93

hierarquia social na qual as “barreiras definidas pela cor da pele foram reforcadas por novos
mecanismos de exclusdo social, advindos da implantacdo do capitalismo industrial na
América Latina” (CAVALLEIRO, 2002, p.53). Assim, desconhece a discriminagdo de raga
e credo e a mesticagem é compreendida como a forca de nossa sociedade, 0 elemento cristéo
torna-se hegemonico no espaco escolar. Numa entrevista com Libanuzia Menezes Silva (Lia

Preta), juremeira e ialorixa fala:

Malunguinho devia ser estudado em escola, eu sou pedagoga, e acho que
as escolas pelo menos aqui no nordeste deveriam falar de Malunguinho e
saber quem era Malunguinho e saber qual o objetivo de Malunguinho, nédo
como bandido, como um herdi mesmo, entendeu, um revolucionario, um
homem que teve assim a inteligéncia de dizer vamos lutar, se a gente se
juntar a gente vence essa, a gente esta junto nessa histéria, e lutou por um
ideal, porgue ndo, entdo porque néo se estudar Malunguinho, porque, vocé
vé aqui no nordeste poucas pessoas sabem, sé quem é da jurema sabe
quem é Malunguinho, mas as pessoas ndo sabem que é Malunguinho,
entendeu e devia estudar em escola também, no se estuda Zumbi, porque
ndo estudar Malunguinho, a importancia de Malunguinho tem no
Nordeste®.

O resultado desses silenciamentos, mesmo com a Lei 10639/03, é a tentativa de
manutenc¢do do Status-quo que vem, ao longo do tempo, desqualificando boa parte daquilo
que representa a populacdo negra, como é o caso das religides de matrizes africanas, “onde a
figura de Exu, por exemplo, é representada como a figura do diabo cristdo” (ARAUJO;
MOURA, 2022, p.327-348). O que contribui bastante, também, sdo os diversos momentos
de proselitismo religioso vivenciados nas escolas de Pernambuco, como o0s intervalos
biblicos, na qual no ano de 2024, foi tema de denuncia e audiéncia publica no Ministério
Pablico de Pernambuco (MPPE). Professores, comunidades de terreiros vém enfrentando
uma batalha contra membros de religibes neopentecostais que estdo invadindo 0s espagos
escolares e praticando proselitismo e racismo religioso nas escolas publicas do Estado de
Pernambuco, sendo empoderados por parlamentares desta esfera religiosa, descumprindo a
lei do ensino laico e das respectivas leis 10639/03 e 11645/08.

Esse € um dos fatos que vem afetando diretamente o ensino/aprendizagem, essa
desvalorizacdo dos diferentes grupos sociais em detrimento a valorizacdo de outros,
sobretudo no que concernem as questbes religiosas, a presenca cada vez maior de
educadores e educadoras vinculados as diferentes correntes do pentecostalismo nas escolas
publicas tém ajudado a manter os esteredtipos negativos criados ao longo do tempo, que

2 Entrevista com Lia Preta, juremeira e lalorixa.



94

desvaloriza quase tudo que é ligado a cultura afro-brasileira e africana, segundo Nilma Lino

Gomes:

O curriculo escolar com o ensinamento de dogmas religiosos,
fundamentalistas e judaico-cristdos, discriminando, ndo somente a
discursdo sobre género e sexualidade, mas também tudo aquilo que
consideram “do mal” e do “diabo”, nesse cenario de extremismos os (as)
estudantes, os (as) docentes e familias vinculados as religiGes de matriz
africana tém sofrido perseguicao, agressdo, preconceito e violéncia dentro
e fora da escola (GOMES; COSTA, 2020, p. 252).

Outra dimensdo das desigualdades raciais se constitui através do acesso a educacgéo e
as oportunidades de escolarizagdo. Considerando-se as pessoas de cinco anos de idade ou
mais, a proporc¢do de ndo brancos analfabetos (40%) é quase o dobro da de brancos
(22%). O grau de desigualdade educacional experimentado por pretos e pardos aumenta
rapidamente quando sdo considerados os niveis mais altos de instrucdo. “O grupo branco
tem uma oportunidade 1,55 vezes maior que os ndos brancos de completar entre cinco e oito
anos de estudo e uma oportunidade 3,5 vezes maior de cursar nove ou mais anos de estudo”
(GONZALEZ; HASENBALG, 2022, p. 115).

Outro intelectual do movimento negro de suma importancia para entender a realidade
do negro no Brasil foi Guerreiro Ramos, este vai trazer uma sociologia mais engajada para
0S negros, observava 0 negro como sujeito histérico e atuante na producdo do conhecimento.
A partir da sociologia engajada de Guerreiro Ramos, 0 movimento negro comeca a
denunciar o descaso que a sociedade brasileira possuia com a populacdo negra. A educacéo
passa a ser um instrumento significativo para a luta contra a discriminacdo racial e a
respectiva exclusdo do negro na sociedade.

Diante desse quadro, 0 movimento negro se empenhou em denunciar esses descasos
que a sociedade brasileira possuia e possui em relacdo a populagdo negra. Para Guerreiro
Ramos, “o homem de pele escura seja, ele proprio, um ingrediente, contanto que este sujeito
se afirme de modo auténtico como negro” (RAMOS, 2003, p. 181). Essa identificacdo da
negritude torna-se importante para enfrentar as diversas formas de racismo na sociedade
brasileira, lembrando, que na conjuntura brasileira todos querem ser brancos.

Atribuir a cor € uma forma de sustentar sua valorizagdo, onde o ser possa construir
suas identidades e orgulho pessoal. Assumir uma estética negra torna-se importante para a
construgdo identitaria e o enfrentamento do problema do negro no Brasil. desconstruir
padrdes de branquitude na luta contra o discurso da democracia racial e da miscigenagdo. A

estética de corpos performaticos nas cerimonias religiosas dos cultos afro indigenas, 0s



95

cantos, as dancas, as expressoes sdao instrumentos de orgulho do “Sou Negro”24,

contribuindo para o protagonismo histérico e socioldgico de sujeitos que participam destas
cerimdnias, Malunguinho visto como heroi, icone de luta, sujeito histdrico, ndo como objeto,
principalmente na representacdo da ideia de liberdade. Como nas palavras de Luiz Antonio

Rodrigues de Andrade (Toninho de Malunguinho), Juremeiro e Pai de Santo.

Malunguinho foi um grande guerreiro, é um grande guerreiro, foi um
grande homem, é um grande homem, um grande homem em vida, um
grande homem em espirito, uma ancestralidade nossa, nosso antepassado,
nossa raiz, ele € um homem a frente do tempo, sempre foi um homem a
frente do seu tempo, aquele lutou pela liberdade, aquele que viu a sua
familia, seu povo ser escravizado e ndo aceitou aquilo, que viu a sua
familia ser torturada e ndo aceitou aquilo, que brigou, que lutou pela
liberdade do seu povo e que luta até hoje pela nossa liberdade, entdo
Malunguinho é nossa representatividade, nos representa, ele representa
todo o nosso povo, toda Jurema Sagrada, todo indigena, todo negro, todo
branco, todo amarelo, todo encarnado, vermelho, seja a cor que for,
porque ser humano n&o tem cor®.

O negro é povo, no Brasil. Ndo é um componente demografico. Ao contrario, € a sua
mais importante matriz demografica. “E esse fato tem de ser erigido a categoria de valor,
como erigem a nossa dignidade e o nosso orgulho de povo independente” (RAMOS, 2003,
p. 182). Observamos o potencial das religides afro indigena na educacéo brasileira como
forma de valorizar a cultura e a histéria dos povos afro-brasileiro e indigena no Brasil.

Vale lembrar que 0os movimentos sociais e suas lutas sdo produtores e articuladores
dos saberes construido pelos grupos ndo hegeménicos e contra hegemonicos da nossa
sociedade. “Atuam como pedagogos nas relacdes politicas e sociais” (GOMES, 2017, p. 16).
Desta forma, o campo emancipatério da sociologia, antropologia e educacéo no Brasil deve
bastante ao papel educativo desempenhado por esses movimentos, que guestionam saberes
cientifico, fazendo emergir novas tematicas, questionam conceitos e dinamizam o
conhecimento.

Sabemos que os estudos para as relagdes étnico-raciais no Brasil também ¢é politico,
tendo o papel de denunciar as injusticas impostas pelas narrativas de poder na luta contra as
diversas formas de desigualdades na sociedade brasileira. As suas atuacdes trouxe diversas
discussbes sobre racismo, discriminacdo racial, desigualdade racial, critica a democracia

racial, agdes afirmativas, género, igualdade racial, saide da populagdo negra, educacdo das

2 Expressdo usada por Guerreiro Ramos.
% Entrevista realizada com Toninho de Malunguinho no dia 19/09/24.



96

relacdes étnico-raciais, africanidades, racismo religioso contra as religides afro-brasileiras,
questdes quilombolas e antirracismo, para o cerne das discussdes tedricas e epistemolodgicas
das Ciéncias Humanas, e das demais areas do conhecimento, inclusive as producdes tedricas
do racismo cientifico do século XIX, tdo encrustada no imaginario da sociedade brasileira.
Percebemos a poténcia do movimento negro para trazer ao debate questdes antes
invisibilizadas no meio académico e na educacao béasica no Brasil.

Assim, as populagdes afro-brasileira e indigena terdo na educagdo um grande mote
para as suas reivindicacdes. Cobrando a insercdo nos curriculos escolares a Historia da
Africa e Afro-Brasileiras, defendendo a importancia do professor e da professora no
processo de descolonizagdo do ensino. Trazer o0 negro para 0 campo do protagonismo da
Historia. Assim, tirar as narrativas de negros enquanto objeto e sim sujeitos de sua prépria
histdria, com énfase na historia de luta e resisténcia dessa populacdo que ao longo do tempo
ficou fadada a invisibilidade.

Foi dentro desse ambiente de contestacdo e reivindicagdes que, durante as décadas de
1990 e 2000, foram aprovadas algumas Leis como a Lei de obrigatoriedade do Ensino de
Histdria e Cultura Africana e Afro-brasileira (10639/03), segundo Claudilene Silva, essa
obrigatoriedade “foi fruto do embate histérico empreendido por este movimento em busca
de caminhos possiveis para a construgdo e o fortalecimento de uma identidade étnico-racial
positiva para a populagdo negra no Brasil” (SILVA, 2015, p. 28). A luta continua nos dias
atuais e temos na educacdo afroreferenciada um grande instrumento de combate contra o
racismo institucional, estrutural e religioso buscando uma educacdo antirracista,

protagonizando historias e lutas sociais dos povos negros e indigenas neste pais.

5.2 MALUNGUINHO E A LEI 10639/03: RESGATANDO MEMORIAS E RESISTENCIAS
AFRO-BRASILEIRAS

Educacdo é resisténcia: conhecer nossa historia € um ato revolucionario.

Nas Gltimas décadas vivenciamos a intensificacdo dos debates, propostas e politicas
visando o combate a desigualdades historicamente perpetuadas. Nesse processo, tem-se
apostado na valorizagdo da diversidade sociocultural que caracteriza a sociedade brasileira,
buscando o caminho para o reconhecimento e maior visibilidade da histéria e cultura de
grupos socialmente marginalizados. Ha a necessidade da valorizagdo da diversidade e
combate as desigualdades de grupos marginalizados pelas narrativas histéricas

reconhecendo sua importancia nos discursos perpetrados nas escolas brasileiras e,



97

respectivamente, promovendo o debate na sociedade brasileira a fim de construir uma
sociedade equanime e capaz de promover a justica social.

Para isso o presidente Luiz Indcio Lula da Silva sancionou em 09 de janeiro de 2003
a Lei 10.639/03 que obriga as escolas brasileiras abordarem o Ensino de Historia e Cultura
Afro-brasileira e Africana alterando a lei 9.394/96, das Diretrizes e Base da Educacao
Nacional (LDB) ao introduzir os artigos 262 e 79B, incluindo também o dia 20 de novembro,
data do aniversario de Morte de Zumbi dos Palmares, como “Dia Nacional da Consciéncia
Negra” no calendario escolar. Nesses artigos foram incluidos os conteudos ¢ areas do

conhecimento nos quais devem ser vivenciados:

Os estudos da Histéria da Africa e dos Africanos, a luta dos negros no
Brasil, a cultura negra brasileira e 0 negro na formagdo da sociedade
nacional, resgatando a contribuicio do povo negro nas areas, social,
econdmica e politica, pertinentes & Historia do Brasil (Art. 26-A, § 1°). Os
conteldos referentes a Histdria e Cultura Afro-Brasileira no ambito de todo
o curriculo escolar, em especial nas areas de Educagdo Artistica, de
Literatura e Histéria Brasileiras (Art. 26-A, §2°)%.

Valem lembrar, que a Lei 11.645/08 incluiu também a questdo indigena como
contedo curricular obrigatério, elas, ambas as Leis, sdo exemplos de legislacdo
educacionais surgida nos ultimos anos e voltados a este propdsito. “Ambas as Leis se
inserem em um movimento mais amplo, vivenciado pela sociedade brasileira atual, em prol
da ampliacédo de direitos sociais e conquista de cidadania” (SANTOS, 2013, p. 58).

Assim, desde a constituicdo de 1988 até a legislacdo mais recente ha um progressivo
reconhecimento em promover maior justica social a partir da valorizacdo e afirmacdo de
culturas e identidades tradicionalmente negadas e silenciadas. Tais respectivas Leis
contemplam reivindicacdes historicas do movimento negro no Brasil, dada & importancia
das lutas dos movimentos sociais no ambito da sociedade e educagéo brasileira. Essas lutas e
conquistas denotam numa reorientacdo curricular e demanda a constituicdo de novos saberes

e praticas escolares docentes. De acordo com Gomes,

Esses documentos, do cumprimento legal, questionam a concepg¢do de
educacédo e propem uma mudanca estrutural, conceitual, epistemoldgica e
politica que abranja, de forma positiva, a sociedade com o incremento de
propostas comprometidas com a superacdo do racismo vigente no seio da
sociedade brasileira (GOMES, 2012, p. 98-109).

% BRASIL. Lei Darcy Ribeiro (1996). Lei das diretrizes e bases da educaco. 3. Ed., Brasilia: Senado
Federal, Subsecretaria de Edi¢des Técnicas, 2006. P. 26.



98

Ao introduzir esse novo componente curricular, nos exige levar em consideracdo
toda a complexidade da questéo racial no Brasil, considerando a condi¢do de ser um pais
que se estruturou em torno da experiéncia de mais de 300 anos de escraviddo em que a
participacdo dos africanos e seus descendentes na constituicdo da sociedade brasileira se
deram a partir dessa condicdo inicial de escravizados.

Exige, ainda, o reconhecimento de que o processo de aboli¢do da escravidao pouco
ou nada contribuiu para alterar a condigdo de marginalidade social dos ex-escravizados e
seus descendentes, situacdo perpetuada ao longo dos séculos XX e XXI.

A intencionalidade de introduzir tais leis € também promover o debate e o
enfrentamento de curriculos, no Brasil hd uma tradi¢do de discursos eurocéntricos no ambito
das escolas brasileiras e na formagéo de professores, levando em consideragdo que a maioria
das universidades se apega a curriculos que predominam o eurocentrismo. Trata-se de
colocar em pauta, no contexto escolar, uma discussdo recorrentemente negada pela
sociedade brasileira, de apostar no embate curricular, levando em consideragdo que 0s
curriculos escolares podem se constituir em veiculos de enfrentamento das desigualdades
sociais e raciais presentes em nossa sociedade, com potencialidade para alterar hierarquias,
desestabilizar relacdes de poder, fomentar a reorganizacdo de forcas e contribuir para o
questionamento de valores e certezas historicamente construidas.

Diante das dificuldades de introduzir a Lei 10.639/03 nos curriculos das escolas
regulares no Brasil, infringindo a respectiva legislacdo, foi emitido, tempo mais tarde, dois
documentos do Conselho Nacional de Educacdo (CNE) a fim de nortear e direcionar a
implementacédo dessa Lei: o Parecer CNE/CP 03/2004 e a Resolugdo CNE/CP 01/2004.

Procura oferecer uma resposta, entre outras, na area de educacdo, a
demanda da populagdo afrodescendente, no sentido de politicas de agdes
afirmativas, isto é, de politicas de reparacdes, e de reconhecimento e
valorizacdo de sua historia, cultura, identidade. Trata, ele, de politica
curricular, fundada em dimensdes histéricas, sociais, antropologicas
oriundas da realidade brasileira, e busca combater o racismo e as
discriminacGes que atingem particularmente os negros. Nesta perspectiva,
propde a divulgacao e producdo de conhecimentos, a formagao de atitudes,
posturas e valores que eduquem cidad&os orgulhosos de seu pertencimento
Etnicorracial — descendentes de africanos, povos indigenas, descendentes
de europeus, de asiaticos para interagirem na construcdo de uma nagdo
democratica, em que todos, igualmente, tenham seus direitos garantidos e
sua identidade valorizada®'.

2" BRASIL. Parecer CNE/CP n° 03/2004. Aprovado em 10 de margo de 2004.



99

O parecer propde espacos de empoderamento aos afrodescendentes, oferecendo a
oportunidade aos estudantes de reconhecerem enquanto negro, conscientizando outras etnias
a lutar contra o racismo através de uma educacdo antirracista. Assim, a educacao para as
relacdes étnico-raciais se fundamenta como uma politica de reconhecimento que necessita
de politicas publicas de valorizacdo a diversidade, bem como de reparar historicamente,
através da educacdo, as desigualdades e injusticas raciais na sociedade brasileira. Sendo
assim, o documento busca “[..] a valorizagdo do patrimdnio histérico-cultural afro-
brasileiro, da aquisicdo das competéncias e dos conhecimentos tidos como indispensaveis
para continuidade nos estudos”?, levando em consideracdo que o ensino, historicamente no
Brasil, sempre foi voltado para a branquitude.

Através da analise das respectivas leis e pareceres, buscamos problematizar as
tentativas de invisibilidade do lugar histérico e politico dos Malunguinhos na construgédo de
conhecimento e da pressuposi¢do da neutralidade de um ““sujeito universal”. Percebendo que
o discurso filosofico brota de uma “razdo universal” que tem como referéncia o mundo
ocidental, a qual GROSFOGUEL (2010) denomina como “egopolitica do conhecimento”, o
que permitiu ao homem ocidental representar o seu conhecimento como o Unico capaz de
alcancar consciéncia universal, bem como dispensar o conhecimento nao ocidental por ser
particularistico e, portanto, incapaz de alcancar a universalidade.

Levando em consideracdo que esse homem ¢é ocidental, branco, civilizado, adulto,
heterossexual, culturalmente cristdo. Assim, criam-se injusticas epistemologicas, ja que, tal
discurso e visto como conhecimento universal e os demais sdo rusticos com menos valor
académico. Entendemos que o racismo é um elemento decisivo para o entendimento do

epistemicidio e seus efeitos. Como frisou Gongalves e Silva,

Uma sociedade cuja heranca da colonizagdo europeia é valorizada, ndo
como um dos componentes da cultura nacional, mas como aquele em que
todos deveriam privilegiadamente se pautar, os descendentes de europeus
estdo convencidos de que os valores, conhecimentos, tradicdes que
herdaram de seus avds migrantes sdo universais (GONGCALVES E SILVA,
2013, p. 2).

Pensamento que se perpetua até os dias atuais, infelizmente, diversos grupos,

principalmente os mais abastados tem defendido essas ideias e se posicionando contra as

8 BRASIL, Conselho Nacional de Educacéo. Parecer CNE/CP 3/2004. Diretrizes curriculares nacionais
para a educacédo das relacBes étnico-raciais e para o ensino de histéria e cultura afro-brasileira e africana.
Diario Oficial [da] Republica Federativa do Brasil, Poder Executivo, Brasilia,DF, 19 mai. 2004a. P. 6.



100

politicas de reparacdo fomentadas pelos governantes. Invisibilizando e naturalizando
situacOes de racismo na sociedade.

Desta forma, acreditamos que a educacdo pode se tornar uma ferramenta poderosa
para desconstrucdo de alguns mitos e esteredtipos criados ao longo do tempo. Para isso,
acreditamos que para se concretizarem tais politicas afirmativas é necessaria a mobilizagédo
da sociedade civil para que o direito a diversidade étnico-racial seja garantido nas escolas,
nos curriculos, nos projetos-pedagdgicos, formacdo dos professores e nas politicas
educacionais. Esses documentos rompem com as estruturas sociais e nos convida a discutir
um tema que ao longo do tempo foi deixado no campo do esquecimento. Assim segundo

Silva,

[...] A educacdo das relagdes étnico-raciais tem por alvo a formagdo de
cidaddos, mulheres e homens empenhados em promover condi¢fes de
igualdade no exercicio de direitos sociais, politicos, econémicos, dos
direitos de ser, viver, pensar, proprios aos diferentes pertencimentos étnico-
raciais e sociais. Em outras palavras, persegue o objetivo precipuo de
desencadear aprendizagens e ensinos em que se efetive participagcdo no
espaco publico. Isto é, em que se formem homens e mulheres
comprometidos com e na discussdo de questdes de interesse geral, sendo
capazes de reconhecer e valorizar visdes de mundo experiéncia historicas,
contribuigdes dos diferentes povos que tém formado a nacéo, bem como de
negociar prioridades, coordenando diferentes interesses, propdsitos,
desejos, além de propor politicas que contemplem efetivamente todos
(SILVA, P. B. G., 2007, p. 499).

Para isso é preciso que todos os que fazem o cotidiano pedagdgico nas escolas
possam se desprover das amarras coloniais do racismo e estere6tipos, temos a compreensdo
que ndo sera facil por causa das estruturas raciais que perduram ha séculos no nosso pais,
Segundo Noguera (2014),

Racismo epistémico remete a um conjunto de dispositivos, praticas e
estratégias que recusam a validade das justificativas feitas a partir de
referenciais filoséficos, historicos, cientificos e culturais que ndo sejam
ocidentais (NOGUERA, 2014, p. 27).

Diante de nossas vivéncias nos ambientes escolares, percebemos que a maioria dos
professores e professoras mesmo diante das leis ainda sdo resistentes ao ensino e aceitagéo
de tais tematicas, o que interfere significativamente sua aplicabilidade e a desconstrucéo de
preconceitos e esteredtipos criados ao longo do tempo. Além de estarem inseridos nesses
lugares, os professores e professoras sédo frutos de formagdes académicas pautadas no

curriculo eurocéntrico, com primazia dos conteudos da branquitude colonialista, onde ha



101

pouco ou quase nenhum conteddo que vise a primazia negra, 0 que acaba contribuindo com
a perpetuacao do pensamento dos grupos dominantes.

“A colonizagdo implicou na desconstrugdo da estrutura social, reduzindo os saberes
dos povos colonizados a categoria de crencas ou pseudossaberes sempre a partir da
perspectiva eurocéntrica” (NOGUERA, 2014, p. 27). Faz-se urgente e necessario a
efetivacdo das leis nos variados espacos da sociedade a fim de oportunizar aos grupos
sociais que, ao longo do tempo, sofreram com o processo de desconstrucdo de suas
identidades culturais, assumir a identidade. Como no caso da populacdo negra e indigena
que sofreram e ainda sofrem com a estigmatizacao.

Assim, para o enfrentamento no cotidiano escolar, ainda marcado pelas narrativas de
colonialidade, temos no curriculo um territério a ser disputado no chdo da escola. Para
Marlucy Alves, “ele e determinante para a escola se movimentar, acontecer, existir, e €
fundamental para a sociedade que se deseja construir” (PARAISO, 2003, p. 7). Pela sua
importancia na escola um curriculo é também um projeto de sociedade, desta maneira, é e
sempre serd um territorio a ser disputado.

Somos nés educadores que devemos selecionar o que ensinar, ele pode ser minimo
na expressdo “curriculo minimo” e “pode ser maximo na expressao ‘“‘curriculo Nacional”.
Podendo ser também municipal e estadual. Pode ser menor, produzido de modo padronizado
por agentes do Estado e pode ser menor produzido por educadores, em processo de
exterioridade ao Estado, fazendo embates com o curriculo-maior e sua sede de prescricao,
padronizacdo, homogeneizacdao” (PARAISO, 2003, p.8). Ele é constituido sempre por
relacdes de poder, a0 mesmo tempo em que exerce poder.

O curriculo abre margem para relagdes de disputas, enfrentamento, a fim de buscar a
formacdo de sujeitos que contribuirdo para a constru¢cdo de um projeto de sociedade, um
curriculo afro-referenciado contribui para o combate ao racismo, seja ele estrutural,
sistémico, racial. A partir de uma educacdo antirracista que busca combater as injusticas
raciais e sociais, na perspectiva de alcancar uma sociedade equanime. Como nas palavras de
Paulo Freire, “educar ¢ um ato politico”. Nao hé curriculo neutro, mesmo aqueles que
buscam essa pseudoneutralidade, constroem narrativas ideoldgicas de poder, algo
vivenciado, infelizmente, pela ideologia da “Escola sem partido”.

Curriculo se constitui, também, como uma disputa politica no campo das relagdes
sociais. Assim, ele € eminentemente politico e ético; € um artefato cultural disputado; um
campo de luta; um territorio contestado, debatido e almejado. Ele € um territério de luta por
representacfes e por significados, tal a importdncia dos povos de axé, considerados



102

“malungos da modernidade”, na construgdo de representagdes simbolicas de poder, orgulho
e empoderamento negro.

Abordar “novas narrativas historicas” no ensino, como Malunguinho e o quilombo
do Catucd, a partir dos olhares dos devotos da Jurema Sagrada, por muito silenciados e
invisibilizados pelos discursos de colonialidade, tem um papel preponderante para tais
disputas de territorio. Oportuniza a possibilidade de novas narrativas histéricas rompendo as
barreiras do colonialismo, tdo presente na historiografia brasileira.

O curriculo afro-referenciado pode efetivar estratégias de descolonizacao, tendo esse
papel pedagogico, politico e social, na medida em que busca o enfretamento com o curriculo
tradicionalmente eurocéntrico. Uma poderosa ferramenta de enfrentamento e de construcéo
identitéria.

Através do curriculo em acdo ou curriculo real temos a possibilidade de transpor o
curriculo formal, € a partir de sua compreensdo, de seu entendimento, de como estabelece
relacdo entre curriculos oficial e formal e aquilo que conhece, defende e vive que o professor
faz o curriculo em acdo nas escolas. Ele é constituido por todos os tipos de aprendizagens
que os estudantes realizam como consequéncia de estarem escolarizados. Ele possibilita o
acesso a encontros com culturas distintas que possibilitam aprendizagens ndo planejadas no
curriculo oficial e no formal, possibilitando o contato com determinados conhecimentos,
valores, saberes, relagdes, comportamentos, experiéncias. E nele que podemos criar o
curriculo-menor que, por sua vez, vira as costas ao curriculo-maior.

A experiéncia do universo sagrado da Jurema tem uma funcdo pedagdgica
significativa na construcdo de identidades, vivéncias e historias de vida de “malungos do
presente” contribuindo para o combate ao racismo em suas diversas esferas, seja
institucional, sistémico, estrutural e religioso.

Sdo caracteristicas do curriculo-menor, 0 rompimento com a representacdo por meio
da desterritorializacédo, “o entendimento de que tudo nele € politico e a busca de seu valor
coletivo contagiado pelo campo politico, manifestando-se como uma comunidade em vias
de desagregacdo” (PARAISO, 2003, p. 15). Traz consigo a singularidade, a multiplicidade e
0 acontecimento, de modo a promover uma desterritorializacdo do curriculo-maior para
realizar o processo de criagdo na educacdo. Ele torna-se um valioso instrumento de
construcdo da cidadania e conscientizacdo dos estudantes em relacdo as lutas sociais do
cotidiano. Desbravando as diversas formas de desigualdades na sociedade e tentativas de
negacao dos aspectos culturais das minorias, combatendo o que denominamos de curriculo

turistico, que folcloriza a histdria e cultura dos povos afrodescendentes, muitas vezes apenas



103

lembradas no dia da consciéncia negra, ensinando apenas aspectos banais e sem importancia
desta cultura e de forma caricaturada e estereotipada, na maioria do ano costumam ser
negadas e silenciadas na selecdo de contetdos.

O que vivenciamos sdo abordagens desconectadas tanto da propria historia e luta
desta cultura quanto do restante do curriculo escolar. E a privacdo de um conhecimento, de
um saber, de uma cultura. E um calar imposto de um tema que incomoda; um n&o
problematizar, ndo explorar e ndo explicar algo.

E importante que docentes possam entender esse territorio, como o Catuca e
Malunguinho, como espaco de afirmacdo de elementos das diferentes culturas e lutas do
povo negro. Perceber a historia do povo negro como elemento de luta e resisténcia é
fundamental para as disputas do territério do curriculo.

Ha nessa associacdo uma luta por um curriculo anticolonialista, antirracista e
antieurocéntrico, buscando superar o racismo e o0 etnocentrismo. “E necesséario
problematizar a “branquitude” oferecendo respostas para o combate ao privilégio do branco,
produzido como modelo cultural” (PARAISO, 2003, p. 98). O curriculo, territorio de luta
por representacao, € visto como um texto racializado, etnicizado e colonizado, ele esta cheio
de narrativas nacionais, étnicas, raciais que celebram algumas nacdes, povos e etnias,
afirmando privilégios de grupos dominantes e tratam de povos e culturas das nacdes
colonizadas e que ndo exercem poder como inferiores, folcléricas ou exdticas.

H4& a necessidade de combater curriculos eurocentrados, buscando descoloniza-los e
construir perspectivas em torno da historia, cultura e resisténcia dos povos quilombolas,
indigenas, ou seja, das minorias étnicas. Ouvir os povos dos terreiros, seus olhares e suas
narrativas € importante para producgdes de historias do protagonismo de seus ancestrais, tido
como verdadeiros herdis para este povo, como foi Zumbi para 0 movimento negro e
Malunguinho para a comunidade juremeira em Pernambuco. Dada a importancia no campo
simbdlico e das representacdes trazer para o curriculo de Pernambuco as narrativas dos
grupos subalternizados, colonizados, dominados, fazendo com que outros significados
culturais entrem na disputa do discurso, entendendo como espaco de grande importancia
para as lutas por representagdo dos grupos negros e indigenas em Pernambuco e no Brasil.

Vale salientar que as leis ndo garantem, por si sd, o trabalho no curriculo que essas
tematicas demandam e necessitam, elas sdo conquistas importantes no campo das
representacbes e por producdo de significados. Nessa luta por representacdo séo
reconhecidos os aspectos herdados da histéria do povo negro africano e dos indigenas

nativos, fatores que contribuem para que os curriculos possam contar outras narrativas,



104

outras historias que se contrapunham as narrativas eurocéntricas que por tanto tempo

dominaram as teorias e praticas curriculares.

Segundo Ary Banto, devoto da jurema, em entrevista,

Vamos avante fazer essa consciéncia nacional e também essa reparagao
historica, porque vocé sabe que 0s povos que colonizaram a nossa terra, a
nossa mesoamérica hoje chamada de Brasil, que ali ja habitavam os
mesoamericos, 0s nativos que séo chamados de indios hoje, e sabemos que
0 nome daquela terra que hoje nos habitamos, era chamada de
Pindorama, dentro da linguistica tupi guarani, Pindorama quer dizer
Terra das Palmeiras, mas o colonizador ele foi atroz, ele desconstruiu tudo
que existia, e reconstruiu da forma deles, com uma consciéncia de
separatismos, e de apagamento e de genocidio histérico de uma
consciéncia ancestral®.

Como visto, a consciéncia de ancestralidade é muito importante para construcdo de
novas narrativas no campo do ensino de histdria e do curriculo, conhecimentos guardados na
oralidade que encontramos nos terreiros e no universo do sagrado, a Jurema trabalha com
personagens sociais que viveram neste mundo e nos seus cantos encontramos muitas
histdrias escondidas e guardadas pelos devotos, historias de protagonismo, resisténcias e
lutas ancestrais, como Malunguinho, personagem sagrado e histérico ao mesmo tempo, onde
ambos se cruzam. E na ancestralidade, na fé, na consciéncia historica deste povo que
podemos ter acesso a novas narrativas que se confrontam com as narrativas eurocentradas.
Ainda Ary Banto fala,

Os antigos juremeiros, de Jurema Tragada, ou Jurema de Raiz, ou Jurema
de Caboclo, isso vai muito da vertente, da linhagem de cada casa, a casa
de Jurema é um grande celeiro, de vertente. Da rama que eu vim,
Malunguinho representa, um grande defensor, certo, de protecdo, um
mestre de tamanho conhecimento, por conta da vivéncia desses homens
que se tornaram malungos dentro das matas, lideres de prote¢do dos povos
que também era flagelados pelos governos portugueses até na época,
porque na época eram capitanias, e passou a ser divinizado, passaram a
ser divinizado e cultuado dentro da Jurema, os antigos, os antigos
cultuadores de Malunguinho dentro da Jurema Tracada, Malunguinho é
uma entidade extremamente entronizada, por isso, quando se comega um
ritual de Jurema, dentro da Jurema Tragada, se canta-se pra
Malunguinho, de abertura, Malunguinho minha fi meu ponto,
Malunguinho me abra a mesa, Malunguinho minha fi meu ponto,
Malunguinho me abra a mesa, quero um ponto nessa casa, quero um ponto
de defesa, Malunguinho minha fi meu ponto, Malunguinho me abra os

2 Entrevista com Ari Banto no dia 15/09/2024.



105

caminhos, e assim sucessivamente vai se cantando esses pontos de
firmacédo, até chegar os proximos rituais da Jurema, pra depois se cantar
pra caboclo, e dai vai seguindo seu ritual dentro de um conceito de
mestria, até cantar para os senhores mestres. Mas Malunguinho, é um dos
primeiros a se louvacionado dentro da Jurema Tragadas e antigas dentro
dos terreiros de Recife®.

A vivéncia nos espagos dos terreiros empoderam estes povos para as lutas do
cotidiano, porque ndo ampliar tais saberes para o universo escolar onde tantos dos nossos
alunos tém na sua ancestralidade a negritude. Como forma de construir uma consciéncia
histdrica levando em consideracdo a importancia das religides de matrizes afro-indigena, na
possibilidade de fazer uma educacéo transgressora contra todas as formas de padrdes de
branquitude, buscando uma sociedade com justica social e racial, um elixir para as lutas
cotidianas contra toda e qualquer forma de opressao.

Assim, os estudantes possam, de fato, se verem representados nas narrativas
historicas. “Tais contribuicdes possam ser usadas para a criacdo de novas epistemologias e
outras leituras sobre as complexas conexdes entre saber, subjetividade/identidade e poder
estabelecidas no continuo processo da histéria de dominacéo colonial” (PARAISO, 2003, p.
94).

As teorias pds-colonialistas, étnicas e raciais do curriculo no Brasil explicitam a
importancia de entrar no jogo da representacdo e trazer para o curriculo as narrativas dos
grupos ditos subalternizados, colonizados, dominados, fazendo com que outros significados
culturais entrem na disputa pela producdo do discurso verdadeiro. Afinal, a colonizacdo diz
respeito ndo somente ao processo de invasao direta, mas também a destruicdo do imaginario
do outro e as inimeras estratégias usadas para a ocidentalizacdo do pensamento, da cultura e
das pessoas. E preciso, também, descolonizar o pensamento e os saberes ditos “verdadeiros
e irrefutaveis”. Combater as amarras ideologicas da branquitude € de suma importancia para
a libertacdo do pensamento voltado para os padrdes ocidentalizante da branquitude,
buscando a libertacdo do pensamento eurocentrado.

No processo de continuidade da colonizagdo, naturaliza-se a invasdo europeia e a
subalternidade epistemoldgica do ndo europeu, produz-se um “esquecimento’ dos processos
histdricos dos povos colonizados antes da invasdo direta, desconsidera-se a pilhagem que foi
e continua sendo feita da natureza e do conhecimento dos paises colonizados, hierarquiza-se

pessoas por raca, religido, cultura, local e tipo de moradias, etc.

% Entrevista com Ari Banto no dia 15/09/2024.



106

No Brasil o curriculo continua operacionalizando a colonizacdo do pensamento,
mesmo apds as leis 10639/03 e 11649/08. Continuam fazendo subjugacdes,
subalternizagOes, destruicGes, hierarquizacdes, culpabilizagdes, conformacdes de povos e
suas culturas, muitas vezes folclorizando-as. Pessoas negras, indigenas, nordestinas, das
periferias, do campo e da floresta continuam sendo preteridas e/ou inferiorizadas nos
materiais curriculares, apesar de todas as resisténcias que articulam para impedir a
expropriacgdo de seus saberes e modos de vida.

As teorias pos- colonialistas étnicas e raciais do curriculo subsidiam a formulagéo de
perguntas problematizadoras desses materiais que podem contribuir para descolonizar o
curriculo, entendendo os materiais curriculares como umas linguagens produtivas podem
interroga-los sobre seus “dizeres”, seus “quereres” e seus “fazeres”.

Trazer a histdria de Malunguinho e do quilombo do Catucé a partir das narrativas dos
devotos, cuja sua ancestralidade esta marcada na trajetéria da Jurema Sagrada, desde o0s
indigenas nordestinos, torna-se de suma importancia para elaboragdo de perguntas que
indaguem as narrativas supremacistas da branquitude a fim de desconstrui-las e contribuir
em libertar as amarras do colonialismo no ensino de histéria e no curriculo escolar.
Encorajando e unindo forcas para as lutas por cidadania e igualdade de direitos dos nossos
alunos das escolas publicas, em suas maiorias habitantes das periferias cuja sua
ancestralidade é negra ndo sendo representados nos curriculos escolares.

Uma verdadeira educacdo libertaria e transgressora, principalmente no campo do
pensamento. Segundo Freire, “a educacdo s6 pode ser libertadora quando todos tomam
posse do conhecimento como se este fosse uma plantacdo em que todos tém de trabalhar, ou
seja, uma pedagogia na “praxis”, agir ¢ refletir sobre o0 mundo a fim de modifica-10”
(HOOKS, 2017, P. 26). Os alunos devem ser participantes ativos, ligue a consciéncia a
pratica, percebendo que eles sdo sujeitos transformadores da vida social, cidaddos do
mundo. Tal a importancia dos estudos ancestrais e das memorias coletivas, como as
vivéncias dos terreiros, fazendo perceber a historicidade implicita nos centros de jurema e
umbanda, as memdrias ancestrais e as narrativas de positividade dos personagens divinos
que sdo, também, sujeitos historicos de transformacao social. Como nessa fala de Toninho

de Malunguinho, sacerdote da umbanda.

Malunguinho, ele ¢ um icone a ser seguido, exemplo a ser seguido, 0
homem que enfrentou, acredito que enfrentou até a propria morte, ele [...],
guando se fala dos pontos dele, que Malunguinho tira estrepes do
caminho, o que sdo estrepes sdo os empecilhos na vida da gente, sdo as



107

amarras, sdo aquilo que prende a gente, entdo seu Malunguinho tirava os
estrepes do caminho, também fazia os estrepes para se defender né, entdo
ele colocava estrepes nas estradas, colocava armadilhas, colocava [...]
fazia, vamos dizer assim, armadilhas em si para defender o povo, para que
a policia, para que as autoridades ndo chegassem até eles. Ele passou a
ser procurado por ser invasor das senzalas, por ser a pessoa que estava ali
pra ser temido, todo senhor de engenho, todo senhor de terra, passou a
temer de Malunguinho, “olha, tem um camarada ai invadindo as terras e
libertando o povo, a gente tem que pegar ele”, entdo ele passou a ser
procurado, teve, vamos dizer assim, 0 que a gente chama hoje no dito
popular, cabeca a prémio, muita gente queria a cabeca de Malunguinho,
mas enquanto Malunguinho ndo era encontrado, Malunguinho era sempre
escondido pelo povo indigena, pelos africanos, pelos negros que foram
libertos por ele, Malunguinho ele sempre conseguia de alguma outra
forma, invadir, arrebentar portbes, senzalas, para libertar o povo, isso era
muito importante também®,

Malunguinho é um personagem sagrado e a0 mesmo tempo historico que representa
as lutas cotidianas dos povos de axé, um sujeito histérico e icbnico, simbolo de liberdade,
principalmente as minorias que encontramos entre indigenas, povos de axé, contra todas as
adversidades e formas de racismo. Um instrumento para a luta antirracista.

Segundo Rufino (2019) “a descolonizacdo deve emergir ndo somente como um mero
conceito, mas também como uma pratica permanente de transformacdo social na vida
comum, é, logo, uma acdo rebelde, inconformada, em suma, um ato revolucionario”
(RUFINO, 2019, p. 11). Construir esta consciéncia de negritude e o papel dos seus
ancestrais, € de suma importancia para as lutas cotidianas, assim, vejo a importancia de
descolonizar o pensamento rompendo com narrativas eurocéntricas no ambiente escolar
protagonizando histérias de negritude, como a dos Malunguinhos e do quilombo do Catuca,
uma luta que extrapola o tempo presente, com as lutas cotidianas contra o racismo e as
injusticas sociais.

“Se a colonialidade emerge como o carrego colonial que nos espreita, obsedia e
desencanta a descolonizacdo ou decolonialidade emerge como as acdes de desobsessao
dessa méa sorte” (RUFINO, 2019, p. 13). Ai o grande desafio que esse trabalho propde é
descolonizar a Historia de Pernambuco pautada em eventos e personagens do século XIX
amarrado a colonialidade e os feitos de senhores de engenhos, liberais e escravocratas,
trazendo a tona a importéancia do quilombo do Catuca no século XIX, ofuscado e silenciado

pelas narrativas dos grupos dominantes e da representacdo de branquitude. Construindo

3! Entrevista com Luiz Antonio Rodrigues de Andrade (Toninho de Malunguinho) no dia 12/09/24.



108

consciéncia de historicidade das lutas dos povos negros e indigenas nas escolas de

Pernambuco. Segundo Rufino:

O fenbmeno da colonialidade, que prefiro chamar de marafunda ou carrego
colonial, compreende-se como sendo a condicdo da América Latina
submetida as raizes mais profundas do sistema  mundo
racista/capitalista/cristdo/patriarcal/moderno europeu e as suas formas de
perpetuacdo de violéncias e l6gicas produzidas na dominacgéo do ser, saber
e poder (RUFINO, 2019, p. 12-13).

Quebrar as amarras da colonialidade é de suma importancia para combater a
dominacio ocidentalizante, ndo so territorial, mas de pensamento. E preciso descolonizar o
pensamento, assim, buscando protagonizar novos personagens, a exemplo de Malunguinho,
no campo da Historia. “A escola ainda esta assentada numa ideologia racial que faz do
predicado branco, da brancura, o “sujeito universal ¢ essencial” e do sujeito branco um
predicado contingente e particular” (GOMES; CAVALLEIRO, 2001, p. 92). Essa forma de
pensar estd muito arraigada no pensamento pedagdgico e na préatica escolar. Ao branco
atribui-se a cultura confundida como ilustracdo. Ao negro atribui-se a cultura confundida
como exotismo e/ou primitividade.

Apesar das diversas conquistas negras no campo da educacdo caimos no erro de
retrata-la apenas no 20 de Novembro, mostrada na maioria das vezes de forma folclorizada e
exotica. Explorando apenas respectivas manifestacdes culturais de maneira equivocada, ou
seja, apresentacGes de maracatu, afoxé, comidas tipicas, lendas, sem associar as lutas
cotidianas das populagbes negras, exotizando tais manifestacbes culturais. Ainda,
construindo a sensagdo do que seja superior/inferior, ou seja, a “Ciéncia” ¢ de branco e a
“cultura” ¢ de negro.

Os efeitos da pratica racista sdo tdo perversos que, muitas vezes, 0 proprio negro é
levado a desejar, a introjetar, a invejar e projetar uma identificacdo com o padréo
hegemdnico branco, negando a histéria do seu grupo étnico-racial e dos seus antepassados.
Esse € um dos meios pelo qual a violéncia racista se manifesta.

As historias dos terreiros passam a ter muita importancia nesta luta contra 0s
mecanismos racializados da sociedade. Os terreiros, entendido como espacos de educagédo
ndo formal, suas narrativas, e tradigdes ancestrais nos propde construir novas narrativas no

campo da historiografia e da educagcdo. Como nos diz Herbert Carlos Pereira de Lima:

Olha, Malunguinho... O que eu compreendo por Malunguinho é esse
homem aguerrido, esse negro, que a gente pode usar o termo a frente do



109

tempo, porque ele brigou pelas questdes que ele achava pertinentes dentro
da sociedade enquanto pessoa social, socialmente falando, na sua
vivéncia, e que queria libertar o seu povo. A luta de Malunguinho diaria
foi por libertacdo. Entendeu? Libertacdo que eu acredito que ainda hoje a
gente vive todos os dias, e vou além. E uma libertacdo que muitas vezes
noés, enquanto praticantes da religido, da jurema sagrada, a gente se
coloca numa posicdo inferior, pelos nossos proprios atos. E a Jurema,
infelizmente, ela esta muito distorcida, Entendeu? Porque a gente pode até
nao usar esse termo, mas existe um padréo jurema, t4? Vivéncia jurema, e
que as pessoas distorcem. Entdo, Malunguinho, ele ¢ um homem aguerrido
gue luta todos os dias para que essa esséncia seja mantida, t4? Entao,
porque Malunguinho é um homem que ele ndo tem a... ele é despido de
vaidade, eu enxergo o Malunguinho dessa forma, o mestre, 0 homem que é
despido de vaidade, mas ele tem uma forca descomunal, ele estd na
porteira. Vocé entra e vocé sai com a permissao dele. Entdo, as pessoas €
gue ndo tem esse entendimento, mas enquanto espiritualidade, eu enxergo
da seguinte forma o Malunguinho. Existiu o Malunguinho, que veio, que
trabalhou, que fez todo, viveu todo o processo espiritual. Mas hoje, o que a
gente vé dentro de jurema sagrada, sdo o0s espiritos que foram resgatados
por Malunguinho. Eu posso até estar blefando para as pessoas que s&o
autoconhecedores. Mas eu ndo acredito hoje que vocé vai ter um
Malunguinho 14 de 1800 e vai vir falar de um contexto. Ele tem sim, ele vai
ter que ter esse contexto, porque quem acolheu ele dentro da jurema da
espiritualidade foi Malunguinho. Mas ele ndo é mais aquele negro que
enfrentou, ele é o negro que da década, do comeco do século, dos anos 20,
dos anos 30, que também tem esse sofrimento. Entendeu? Que passou por
esse processo de libertacdo a frente do seu tempo até pra que Ele se
encaixe no processo espiritual de ser o Malunguinho, mas ele néo é mais o
negro de 1.800 e... o primeiro Malunguinho, porque a gente entende
Jurema dessa forma, mas ele tem, sim, um contexto, ele é o Malunguinho®.

Nesta entrevista Herbert, juremeiro e filho de santo, nos da uma mostra da poténcia
simbdlica de Malunguinho, como ser divino e a0 mesmo tempo simbolo das lutas cotidianas
dos negros no Brasil contra toda e qualquer forma de racismo e discriminagédo. Algo que
poderia ser explorado no campo da educacdo. Entender a beleza, a sensibilidade e a
radicalidade da cultura de tradicdo africana, impregnada de norte a sul deste pais e ndo
somente no segmento negro da populacdo, é um aprendizado a ser incorporado pelos que
cuidam das politicas educacionais.

Assim, compreenderemos o significado e a abrangéncia da cultura de tradicdo
africana na construgéo e na constituicdo da nossa sociedade, construindo uma sociedade de
respeito a diversidade, com equidade no campo do saber escolar e na construcdo da
cidadania plena.

Infelizmente os desafios sdo grandes no combate ao racismo e a0 seu respectivo

silenciamento nos curriculos escolares no Brasil, num contexto social, em que as diferencas

%2 Entrevista com Herbert Carlos Pereira de Lima.



110

raciais significam desigualdade de oportunidades, “ao silenciar, a escola grita inferioridade,
desrespeito e desprezo”, para uns (negros e indigenas) e, consequentemente, superioridade e
valorizagéo para outros (brancos) (SANTOS; CAVALLEIRO, 2001, p. 97).

A cultura do branqueamento permanece nas escolas no Brasil, apesar das conquistas
do movimento Negro como as leis e pareceres para a educacdo étnico-racial, a jornada é
grande e é preciso descolonizar o pensamento. A academia tem sua parcela de culpa, ao
silenciar teméticas raciais, promovendo o racismo epistemoldgico, colocando numa escala
hierarquica o que deve ser estudado nos centros académicos.

Intelectuais negros que constantemente ndo sdo Vvistos em seus programas numa
tentativa de silencia-los. Componentes curriculares para as relagdes étnico-raciais, que sdo
oferecidos apenas como eletivas e ndo obrigatorias em alguns programas, a luta é politica e
ocupar esses espacos de “poder” ¢ de suma importincia para a continuidade das lutas negras
e indigenas.

E preciso construir a sociologia das auséncias e das emergéncias, tese inspirada pelo
socidlogo Boaventura de Sousa Santos.

A sociologia das auséncias consiste numa investigacao que visa demonstrar
gue aquilo que ndo existe é, na realidade, ativamente produzido como nédo
existente, isto €, como uma alternativa ndo credivel ao que existe, seu
objetivo é transformar auséncias em presencas. A sociologia das
emergéncias consiste em substituir o vazio do futuro segundo tempo linear
por um futuro de possibilidades plurais, concretas, simultaneamente
utdpicas e realistas, que vdo construindo no presente mediante atividades
de cuidado (GOMES, 2017, p. 40-41).

O que h4, de fato, sdo producdes de ndo existéncia que invisibiliza determinadas
narrativas “ndo desejaveis”, criando hierarquias de saberes, ou seja, a ocidentalizagéo das
ciéncias.

E preciso, através das leis 10639/03 e 11645/08, construirem propostas de

Ty 33 . . ~ Lot .. AL: z
polididlogo™, objetivando ensinar e promover relagdes étnico-raciais equanimes através do
estudo de Historia e cultura Afro-Brasileira e Africana, um esforco em favor da visibilidade
da Historia e Cultura africana e afro-brasileira, afrodiasporica para uma educacéo

antirracista.

%% por polididlogo se deve entender, tal como diz o filésofo Mogobe Ramose (1999), um campo
policéntrico para um intenso debate intercultural, proficuo em favor do entendimento mdtuo e de saidas
coletivas



111

No ano de 2025 a escola de samba Unidos do Viradouro homenageou Malunguinho
cujo tema foi “Malunguinho: Mensageiro dos trés mundos”, agdes pedagogicas em torno do
personagem Malunguinho e o quilombo do Catucé € importante para que haja sequéncia na
luta pela reparacdo historica de temas tdo relevante para a Historia pernambucana,
contribuindo para que néo caia no esquecimento epistemologico, dando visibilidade aqueles
que, merecidamente, devem ocupar seu lugar na Histéria de Pernambuco e nos curriculos

escolares, ou seja, negros e indigenas, através dos seus aspectos historicos e culturais.

“Malunguinho 1a4 na Jurema, Malunguinho é o Rei da Mata, Rei da Mata é
Malunguinho, 14 nas Matas tem um caboclo, todo vestido de pena, este caboclo é
Malunguinho, ele é Rei la na Jurema, este caboclo é Malunguinho, ele é Rei la na
Jurema, Oniré, oniré, oniré bo Malunguinho soboniré bo ”.

Viva os reis Malunguinho, amigo, defensor e guerreiro dos menos
favorecidos, salve os reis Malunguinho, amigo e guerreiro daqueles que
precisam entender e conhecer a consciéncia nacional salve os reis
Malunguinho, salve os seus caminhos e que Malunguinho ainda continue
perpetuando a nossa consciéncia, 0 nosso imaginario, até as décimas e
quintas geracdes do povo etiope, e 0 povo mesoamérica, e 0 povo
indigena, da nossa ancestralidade™.

Desafio que teremos que enfrentar na sociedade e no ambiente escolar, inclusive,
com o avanco das ideologias religiosa dos segmentos neopentecostais, muitos envolvidos no
ambiente escolar, tornando a luta mais ardua. E uma realidade nas escolas brasileiras o
proselitismo com os intervalos biblicos que atacam outras formas de religiosidades,
intimidando professores e alunos.

As maiores vitimas desse avango reacionario sdo as religibes de matriz afro-
brasileiras e afro-indigenas, um verdadeiro ataque a liberdade religiosa e ao estado laico,
assim, € preciso criar estratégias para o combate ideoldgico nas escolas. Em 2024, por
iniciativa do historiador e juremeiro Jodo Monteiro foi criada uma comissédo (comalungos)
para dialogar com as redes municipal e estadual de educagdo em Pernambuco a fim de
incluir no calendario escolar a comemoracao dos 190 anos do martirio de Jodo Batista que
acontecera em 2025, as conversas continuam e as lutas também.

Mais que merecido lembrar a vida e a morte daquele que foi o ultimo dos
malunguinhos, assassinado em 1835. Coloca-lo no rol dos grandes personagens da Histéria
pernambucana como Frei Caneca, Cruz Cabuga, Abreu e Lima, Bernardo Vieira de Melo é

uma reparacdo histérica com os povos negros, indigenas e pardos do nosso Estado, ja

% Ponto cantado em entrevista com Ari Banto no dia 15/09.



112

reconhecido e admirado pelos povos que compdem as comunidades de axé. Um
reconhecimento das lutas dos menos privilegiados por justica social, equidade, cidadania e,
direitos negados pela elite ao longo dos anos. Como nesse trecho da Unidos do Viradouro,

Acenda tudo que for de acender

Deixa a fumaca entrar

Sobd niré mafé, sobd niré

Evoco, desperto nacdo coroada

N&o temo o inimigo, galopo na estrada
A noite é abrigo

Transbordo a revolta dos mais oprimidos

Eu sou caboclo das matas do Catucéa
Eu sou pavor contra a tirania

Das matas, o Encantado

Cachimbo ja foi facdo amolado
Salve a raiz do jurema®

Malunguinho simboliza a luta dos mais oprimidos, negros, indigenas, ciganos,
mulheres, transexuais, trabalhadores, favelados, sem tetos, camponeses e outros. Espacos
sociais ocupados pela maioria dos nossos alunos das escolas publicas que ndo conseguem se
enxergar nos arautos da Historia pernambucana.

E preciso construir, urgentemente, uma consciéncia de historicidade,
conscientizando-os para as lutas sociais, fazendo que eles percebam que séo cidaddos de
direitos. Entretanto, Por causa do racismo ainda existente no Brasil, muito direito ndo tém
sido respeitados: “o direito ao trabalho, a permanéncia na escola, moradia digna e outros, o
gque em muitos momentos pde em xeque a democracia brasileira. ldeologias, esteredtipos e
préticas discriminatorias continuam influenciando nossa realidade” (CAVALLEIRO, 2001,
p. 142).

Vale salientar que toda experiéncia social produz conhecimento, através de suas
respectivas vivéncias sociais vao adquirindo novos saberes para constru¢cdo de novas

epistemologias. N&o existe conhecimento sem préticas e atores sociais.

Os conhecimentos sdo como orixas, forgas cosmicas que montam
nos suportes corporais, que sdo feitos cavalos de santos; os saberes, uma
vez incorporados, narram o mundo através da poesia, reinventando a vida
enquanto possibilidade. Assim, ato meu ponto: a problemética do saber é
imanente a vida, as existéncias em sua diversidade (RUFINO, 2019, p. 9).

% Samba enredo da Unidos do Viradouro no Carnaval de 2025.



113

Desta forma, a experiéncia dos terreiros e suas vivéncias sociais e culturais, suas
memorias, guardam saberes que ndo estdo na escrita e sim na oralidade, historias de lutas,
tradicbes guardadas nas suas crengas. Histdria viva dos protagonismos sociais que a
colonialidade tenta apagar e silenciar, contribuindo para novas narrativas, novas abordagens
e epistemologias diferentes a qual conhecemos. Adentrar no universo do combate das

narrativas historicas, como nos diz Rufino (2019),

N&o assumiremos o repertério dos senhores colonizadores para sermos
aceitos de forma subordinada em seus mundos; o desafio agora é cruza-los,
“imacumba-los”, avivar o mundo com o axé (forgca vital) de nossas
presencas (RUFINO, 2019, p. 10).

N&o ha enfrentamento e transgressdo ao colonialismo que ndo assuma posi¢oes
contundentes e comprometidas com o combate ao carcere racial e as suas produgfes de
injustica cognitiva. A descolonizagdo deve emergir como uma pratica permanente de
transformacdo social na vida comum. E uma agdo rebelde, inconformada, um ato
revolucionario. Conseguimos observar tais possibilidades de novas narrativas a partir do

relato de Mae Lia preta,

O Malunguinho realmente foi um guerreiro para mim. O Malunguinho é
muito bom a gente saber que é uma pessoa de luta, € um homem de luta,
um homem que ndo deixou de se abater. S6 em saber que existe uma
pessoa, existe uma resisténcia muito grande, da que ninguém acreditava,
entendeu? Forga, porque ele foi de frente e bateu de frente com muita
gente. Eu nunca vi o Malunguinho como um delinquente, ndo. Ele foi um
guerreiro muito forte. Um homem que foi a luta, que néo baixou a cabeca
para ninguém, entendeu? E que movimentou muito. Com o0s indios
também, foi um homem que se juntou e teve uma forca muito grande, como
defendeu muita gente, defendeu os indios principalmente, que precisavam
de ajuda. E eles também precisavam de ajuda. Entdo, para mim, o
Malunguinho, ele nunca foi um delinquente. E evidente que as pessoas
iriam colocar ele assim. Comparar ele com outros, que ele matava gente,
ele fazia isso. Eu ja vi gente falando isso. Ele era um arruaceiro, ele era
um homem perigoso. Nao, o Malunguinho como um... N&o vejo isso. O
Malunguinho... eu vejo uma pessoa que tem aquele objetivo de luta, o que
ndo é facil de vocé considerar, porque é dificil...Eu vejo uma pessoa que
tem aquele objetivo de luta, que ndo € facil vocé ter uma vida, que eles
viviam, e ndo lutar por ali os seus ideais, entendeu? De uma vida melhor,
de uma igualdade, entendeu? Porque Malunguinho ele lutou por isso. E
ele tem o direito também de viver nesse mundo, e ta ali de igual um tempo,
entendeu? E a policia, que era toda ingrata, tdo podre, tdo nojenta, que a
ponto de querer acabar com a pessoa, botar a cabeca dessa criatura a
prémio. Cacar essa pessoa onde era um homem que lutava pelos seus
ideais. Entdo, pra mim, ele é um mito. Nado nunca seria um bandido.
Entendeu? E tudo que foge as convencBes das pessoas em relacéo a isso ai



114

se torna marginal. Como outros outros que a gente teve, que também
foram & luta, e que também estdo no mesmo patamar®.

Sendo assim, é nossa responsabilidade assumir a emergéncia e a credibiliza¢do de
outros saberes, diretamente comprometidos com o reposicionamento histérico daqueles
que praticam, ou seja, as vozes dos terreiros, que lutam todos os dias pela visibilidade das
suas histdrias e contra todas as formas de discriminacdo racial e religiosa. Enfrentando,
inclusive, a baixa estima provocada por narrativas de colonialidade, empoderando os povos
de axé e acumulando forcas para o enfrentamento do mundo dos “brancos”, enfrentando
no dia a dia os dessabores do racismo. “A ancestralidade é a vida enquanto possibilidade,
de modo que ser vivo é estar em condi¢cdo de encante, de pujanca, de reivindicacdo da

III

presenca como algo credivel” (RUFINO, 2019, p. 15). Como na mdaxima de seu tranca rua
das almas, “tem muito vivo que td morto e muito morto que td mais do que vivo!”, somos
resisténcia ancestral, apesar das duras tentativas de silenciamento e apagamento histdrico,
sempre transgredindo ao pensamento ocidentalizante, num processo de descolonizacao
dos saberes. Luta esta que abracamos com os povos de axé, “Os malungos da

contemporaneidade”.

5.3 CONSTRUCAO DE UM PARADIDATICO COM NARRATIVAS HISTORICAS DO
QUILOMBO DO CATUCA E AS MEMORIAS ANCESTRAIS DOS POVOS DE
TERREIROS

Um dos desafios na escolha do produto da nossa dissertacdo foi encontrar um
material didatico que pudesse abordar as narrativas histéricas sobre o quilombo do Catuca e
0s Malunguinhos, assim, partimos das vozes dos povos de axé comparando com o que ja foi
escrito sobre a Historia do quilombo do Catucé e as atuagbes dos Malunguinhos, visando
contribuir para a discusséo das relacdes étnico-raciais no ensino da educacéo bésica.

A elaboracdo de um livro paradidatico tematico atendeu as expectativas nesse
sentido, por um produto de facil divulgacdo e com distribui¢do gratuita em PDF, no formato
e-book. Buscando fazer uso de uma escrita de facil compreensdo, com imagens informativas
e atrativas com qualidade grafica integrada ao texto, o intuito de produzir um paradidatico
foi procurar dar voz a populagdo negra dos terreiros, que por muito tempo foi silenciada ao

longo de seu processo historico. Ao mesmo tempo, procuramos ofertar subsidios

% Entrevista com Libanuzia Menezes Silva (Lia Preta).



115

importantes as atividades pedagogicas a serem trabalhadas nas etapas da educacdo basica,
estimulando a discusséo das relagdes étnico-raciais em sala de aula.

Este paradidatico nasce do compromisso com uma educagdo critica, inclusiva e
plural. Ele foi idealizado com o objetivo de promover o didlogo entre saberes escolares e 0s
conhecimentos ancestrais, historicos e culturais dos povos tradicionais, em especial os de
matriz afro-indigena. Ao longo da sua construgdo, buscamos articular contetido curricular as
vivéncias, memorias e territorialidades dos sujeitos historicos frequentemente invisibilizados
nos materiais didaticos convencionais.

Acerca do processo de elaboracédo do livro paradidatico, Ribeiro (2020) nos orienta a
compreender sua construgdo, ndo apenas em relacdo ao ensino e aprendizagem, mas a
trabalhar os assuntos escolhidos sob diferentes prismas, partindo de espagos e contextos
especificos, a exemplo dos quilombos e das comunidades de quilombos. Segundo o autor, o
intuito de produzir um material paradidatico é atingir lugares onde as publicacfes didaticas
ndo conseguem alcancar dentro do ambiente escolar, principalmente envolvendo tematicas
que abordam o protagonismo negro e propostas educativas, envolvendo a discussao sobre as
relacBes étnico-raciais. Sdo orientacdes importantes que se alinham as determinacdes
trazidas pelas Leis n°® 10.639/2003 e 11.645/2008, assim como as orientacGes presentes no
texto das Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educacio das Relagdes Etnico-Raciais e
para 0 Ensino de Histdria e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Incluimos nesse bojo as
acOes sugeridas pelo manual de OrientacGes e Ac¢des Praticas para a Educacdo das Relagdes
Etnico-Raciais, por contemplarem atividades diversificadas embasadas numa educacio
antirracista aplicada a educacao basica.

Cientes da empreitada em elaborar algo ainda ndo produzido no contexto escolar,
buscamos apoio nas orientacbes de Thomson (2016) sobre o assunto, para a qual as
producbes didaticas ndo podem envolver apenas o acumulo de informagfes da pesquisa
bibliografica, produzindo um produto de carater conteudista de temas e fatos relacionados a
histdria e cultura afro-brasileira e africana. Segundo o autor, devemos estabelecer analises
conceituais sobre o assunto, com selecdo de temas e adequagéao de linguagem para o publico
alvo dentre outros aspectos relevantes. Do mesmo modo, acerca do processo de construgao
do livro paradidatico, Jesus (2013) nos orienta a articular os conhecimentos adquiridos pelos
estudantes, mesmo de maneira simples e ligados aos aspectos do seu cotidiano, buscando
apresentar elementos sobre o assunto estabelecendo correlacdo com a sua realidade. Nesse
sentido, acolhemos todas essas orientagdes e na sequéncia passamos a apresentar as etapas
percorridas do nosso produto.



116

Na elaboracgéo do paradidatico foram realizadas visitas a terreiros, centros culturais e
arquivos orais, com entrevistas a mestres e mestras de tradigéo, grios, liderancas espirituais e
educadores populares. Essa etapa permitiu colher narrativa, toadas, imagens e relatos que
compdem a base simbdlica e afetiva do livro. A oralidade foi respeitada como fonte histérica
legitima e potente. Os textos foram redigidos com linguagem acessivel, sem abrir mdo do
rigor conceitual. Procuramos usar uma escrita sensivel, dialogada e acolhedora, respeitando
a diversidade linguistica e cultural dos publicos envolvidos. Imagens, mapas, ilustracdes e
grafismos foram cuidadosamente escolhidos ou produzidos com base em elementos da
cultura visual afro-indigena, promovendo uma estética coerente com o conteddo. Tal
trabalho se fundamenta em uma epistemologia pluriversal, decolonial e ancestral. Ele
reconhece a importéncia dos saberes de terreiro, dos modos de vida quilombolas, das
cosmologias indigenas e das pedagogias do encantamento como formas legitimas de
produzir conhecimento historico e critico. Assim, valoriza a escuta, a experiéncia e 0 corpo
como territorios de aprendizagem.

O livro paradidatico foi dividido em trés partes: no primeiro capitulo intitulado “Do
quilombo ao presente: A forca da resisténcia ancestral” trazem discussdes sobre as
definicdes dos conceitos de quilombos adotados na trajetoria histdrica brasileira, desde a
abordagem inicial nos registros da Coroa Portuguesa que buscaram associar a redutos de
escravizados fugitivos, passando pela experiéncia ‘kilombo’, enquanto instituicao africana
transplantada para o outro lado do Atlantico. A elaboracdo do subcapitulo sobre a
historiografia dos quilombos no Brasil partiu da necessidade de analisar criticamente como
os quilombos foram representados ao longo do tempo pela producédo histérica e como essas
representacdes refletem disputas de poder, memoria e identidade. A proposta metodologica
considerou a historiografia como campo em constante transformacdo, influenciado por
paradigmas tedricos, contextos politicos e pelo protagonismo de diferentes sujeitos sociais.

Para isso, foi realizado um mapeamento das principais correntes historiograficas que
trataram dos quilombos, desde os relatos coloniais até os estudos contemporaneos.
Inicialmente, a andlise centrou-se nos registros dos cronistas e autoridades coloniais, que
descreviam os quilombos sob a 6tica da repressdo e da criminalizagdo. Essa abordagem foi
fundamental para evidenciar como a historiografia tradicional reproduziu, por muito tempo,
uma visdo eurocéntrica e racista sobre o0s espacos de resisténcia negra.

Em seguida, foram incluidas contribuicGes da historia social e da chamada "nova
historiografia" brasileira, que emergiram a partir da segunda metade do século XX, com
énfase nos estudos de intelectuais como Cldvis Moura, Beatriz Nascimento, Carlos Eugénio



117

Libano Soares, Marcus Carvalho, Jodo José Reis e Flavio Gomes. Esses autores foram
fundamentais para desconstruir os estigmas associados aos quilombos e valorizar sua
dimens&o politica, cultural e territorial. O trabalho de Beatriz Nascimento, em especial, foi
destacado por propor uma leitura do quilombo como espaco de autonomia e identidade
negra, vinculando-o as lutas contemporaneas das comunidades quilombolas.

A construgdo do texto também envolveu uma abordagem interdisciplinar, dialogando
com a antropologia, a geografia, os estudos culturais e os saberes produzidos dentro das
préprias comunidades quilombolas. Valorizou-se, nesse sentido, o uso de fontes plurais —
como relatos orais, memoria coletiva, documentos oficiais, mapas historicos e fontes visuais
— para enriquecer a compreensdo sobre os quilombos como fendémenos histéricos
complexos.

Outro aspecto importante na construcdo do subcapitulo foi a escolha de uma
linguagem acessivel, sem abrir mdo do rigor conceitual. O objetivo foi garantir que o
conteudo fosse compreensivel a estudantes do ensino basico e médio, a0 mesmo tempo em
que apresentasse elementos que provocassem a reflexdo critica sobre as diferentes formas de
narrar a historia.

A construcdo do subcapitulo sobre a histéria do Quilombo do Catucé partiu do
reconhecimento da importéncia de narrar e valorizar experiéncias de resisténcia localizadas,
muitas vezes silenciadas ou marginalizadas pela historiografia tradicional. A escolha por
abordar o Catucé se fundamenta na necessidade de destacar a centralidade dos territorios
quilombolas no processo de formacgéo do Brasil, especialmente no contexto da zona da mata
pernambucana, regido marcada por intensas lutas contra a escravidao e o colonialismo.

O processo de elaboracdo do subcapitulo envolveu uma abordagem que integra
historia local, historia oral, fontes documentais e memdria coletiva, buscando construir uma
narrativa que reconheca os sujeitos historicos que constituiram e mantém viva a presenca do
Catuca como simbolo de resisténcia. A metodologia adotada considerou tanto os registros
escritos disponiveis — como mapas coloniais, inventarios, relatos de missionarios,
documentos administrativos — quanto os saberes transmitidos pelas comunidades locais,
como cantos, toadas, tradicGes religiosas e relatos de ancidos.

Nesse sentido, a historia do Quilombo do Catuca foi abordada ndo apenas como um
evento do passado, mas como uma experiéncia historica viva, cujos desdobramentos se
projetam no presente por meio da luta pelo territorio, da preservacao da espiritualidade da
Jurema Sagrada, das praticas culturais de matriz Afro-indigena e da organizacdo comunitaria

dos povos de terreiro da regiéo.



118

A escrita do subcapitulo também procurou refletir criticamente sobre os limites e
auséncias da historiografia oficial, que por muito tempo invisibilizou os quilombos fora dos
grandes centros narrativos, como Palmares. Assim, optou-se por uma perspectiva que

valoriza a histéria cont

ra-hegemdnica, comprometida com a escuta das vozes negras, indigenas e populares,
e com a valorizacdo da territorialidade como categoria historica fundamental.

A presenca de Malunguinho — figura central na religiosidade da Jurema e simbolo
da resisténcia no Catucad — serviu como fio condutor da narrativa, conectando o passado a
espiritualidade e a luta por justica no presente. Essa escolha foi metodolégica e politica, pois
permitiu articular a histéria com a cosmologia dos povos de terreiro, mostrando que a
memoria do Catucd ndo pode ser dissociada de suas praticas sagradas, de suas arvores
encantadas, seus pontos cantados e seus espagos de axé.

O segundo capitulo intitulado “Memoria ancestral e resisténcia: A heranca de
Malunguinho nos terreiros” partiu de um compromisso com a valorizacdo das cosmologias
afro-indigenas e da centralidade dos terreiros como espacos de preservacao da memoria, da
espiritualidade e da resisténcia politica dos povos de matriz africana e indigena no Brasil.

O capitulo foi estruturado com base em uma abordagem pluriétnica, pluriepistémica
e transdisciplinar, combinando elementos da historia oral, da antropologia, da religiosidade,
da pedagogia decolonial e da memdria coletiva. O objetivo foi evidenciar como a figura de
Malunguinho — entidade da Jurema Sagrada e simbolo da luta dos povos do Catucd —
permanece viva nos terreiros, ndo apenas como mito, mas como guia ético, espiritual e
politico.

A pesquisa que fundamenta esse capitulo envolveu o dialogo com mestres e mestras
de saberes dos terreiros, mées e pais de santo, juremeiros e juremeiras, além do estudo de
pontos cantados, rituais e simbolos sagrados da Jurema. Nesse processo, foram consideradas
as vozes e praticas ancestrais como fontes legitimas de produgdo de conhecimento historico,
rompendo com a visdo tradicional que restringe a historia as fontes escritas e aos arquivos
coloniais.

A escrita foi orientada pela escuta respeitosa e pela valorizacdo dos saberes
enraizado na oralidade, na corporeidade e na espiritualidade. Assim, elementos como 0s

encantados, os toantes, as arvores sagradas, as folhas, os altares e os rituais foram tratados



119

como documentos vivos da memoria coletiva e como expressdes da resisténcia historica e
cultural dos povos de terreiro.

A escolha do titulo do capitulo reforga essa perspectiva. “Memoria ancestral” refere-
se a heranca transmitida entre geracdes, ndo apenas como lembranca, mas como forca
espiritual que sustenta as lutas atuais. “Resisténcia” diz respeito a continuidade da luta
contra o racismo religioso, o apagamento histdrico e as violéncias territoriais. E “a heranca
de Malunguinho nos terreiros” aponta para a presenga continua desse lider e encantado
como figura orientadora das praticas de cuidado, organizacdo comunitaria e espiritualidade.

Além disso, o capitulo foi construido com a intencdo pedagogica de quebrar estigmas
e preconceitos que ainda recaem sobre as religides afro-indigenas. Por isso, adotou-se uma
linguagem acessivel, sensivel e didatica, capaz de atingir estudantes, professores e o publico
em geral, a0 mesmo tempo em que se preserva a profundidade e a dignidade dos contetdos
abordados.

Esse capitulo também atua como uma ponte entre passado e presente, entre historia e
fé, entre o terreiro e a sala de aula, propondo que a educagdo seja um instrumento de
valorizacdo da diversidade cultural e do reconhecimento das lutas ancestrais como parte do
nosso patriménio histdrico e espiritual.

No terceiro capitulo intitulado “As festas da Jurema — Resisténcia, fé e luta em
Malunguinho” nasceu do reconhecimento de que as festas sagradas da Jurema Sagrada séo
muito mais do que manifestacdes religiosas ou culturais: elas sdo praticas vivas de
resisténcia histérica, afirmacao de identidade e continuidade das herancas afro-indigenas no
Brasil, especialmente no Nordeste.

A proposta do capitulo foi unir historia, religiosidade e vivéncia comunitaria, a partir
de uma perspectiva decolonial, antirracista e centrada nos saberes dos terreiros. Assim, sua
construgdo metodoldgica envolveu escuta ativa a mestres(as) juremeiros(as), visitas a
terreiros, registros de celebracOes, analise de toadas, rezas, objetos sagrados e observagao
participativa em festas dedicadas a Malunguinho, o encantado-rei da floresta e das matas do
Catuca.

A escolha por abordar as festas da Jurema como eixo estruturante do capitulo foi
estratégica e pedagdgica: essas festas sdo momentos de grande densidade simbdlica, nos
quais se atualiza a memoria dos encantados, se celebra a ancestralidade e se exercita a
coletividade. Elas revelam, por meio da masica, da danca, do preparo das comidas sagradas,
das folhas, da organizacdo dos altares e da incorporacdo dos guias, a resisténcia cotidiana

dos povos de terreiro frente ao racismo religioso, a intoleréncia e ao apagamento histdrico.



120

No processo de escrita, buscou-se dar centralidade a dimensdo politica da fé. A
presenca de Malunguinho nas festas foi tratada como expressao da continuidade de uma luta
que vem desde os quilombos — especialmente 0 Quilombo do Catuca — até os terreiros
urbanos e rurais de hoje. Sua figura representa uma espiritualidade negra e indigena que se
recusa a ser silenciada, e que resiste, também, através da alegria, do canto, do tambor e da
partilha.

O capitulo foi construido com base em fontes orais e préaticas vividas, mas também
em dialogo com autores e autoras que refletem sobre a Jurema Sagrada, como Roberta
d'Albuquerque, Gildeci Cerqueira, Giovana Xavier, Beatriz Nascimento e Cldvis Moura. A
intencdo foi articular o conhecimento académico com os saberes tradicionais, sem
hierarquizar essas formas de producéo de sentido, mas tratando-as como complementares e
igualmente validas.

A linguagem foi pensada para ser acessivel e sensivel capaz de acolher tanto
estudantes quanto praticantes da Jurema. O objetivo principal foi tornar visivel o papel das
festas enquanto espacos de pedagogia ancestral, onde se aprende sobre historia, ética,
territorio, corpo e espiritualidade de forma integrada.

Ao abordar as festas da Jurema como resisténcia, fé e luta, o capitulo reafirma o
lugar do sagrado como parte fundamental da experiéncia histérica dos povos de terreiro. A
celebracdo de Malunguinho, nesse contexto, ndo € apenas um rito, mas uma afirmacédo
continua de que a floresta, o quilombo e o terreiro sdo territorios de vida, memodria e
liberdade.

Mais do que um material de apoio, este paradidatico é uma ferramenta de
transformacgéo. Ele nasce do chdo da escola, das vozes da floresta, dos tambores da
resisténcia, das folhas sagradas e da memoria viva dos povos de terreiro. Esperamos que ele
inspire caminhos pedagdgicos mais justos, inclusivos e poéticos, onde todas as historias

possam ser contadas e celebradas.



121

CONSIDERAGCOES FINAIS

Quando entrei no mestrado do ProfHistéria me despertou a possibilidade de
aprofundar uma area de conhecimento a qual tinha muito interesse, que sdo os contetdos
direcionados para o ensino das relagdes étnicos raciais, tendo em vista que tal tematica ainda
esta invisibilizada nas universidades e no ensino basico no Brasil por conta das narrativas
eurocéntricas, visto que ha pouco espago para estas discursdes tdo importante para o ensino
de Historia e para a sociedade brasileira, arraigada de discursos racistas no ambito estrutural
e institucional. Objetivando preencher uma lacuna na minha formacéo deixada ao longo da
graduacéo, e por outro lado trazer para o chdo da escola uma pesquisa de um quilombo de
Pernambuco do século XIX, pouco conhecido pelos nossos estudantes e pela sociedade
pernambucana, muitas vezes ofuscada pelas Revolugdes liberais do século XIX e seus
respectivos personagens que representam o passado escravocrata de Pernambuco. Ha de fato
uma tentativa de silenciamento historico de historias que representem as minorias como
negros, indigenas, mulheres, e outros. Como Malunguinho e o quilombo do Catuca suas
histdrias, culturas, crencas. Personagem negro que representa a maioria dos nossos
estudantes das escolas publicas que ndo se reconhecem nas narrativas histéricas, tendo em
vista que a maioria dos nossos estudantes sdo negros e pardos negros, habitantes das
periferias.

Assim, partimos das vivéncias e narrativas dos terreiros, grande espacos de memorias
e que guarda um potencial para problematizar o campo da teoria da histéria, no meu ponto
de vista, lugares de educacdo ndo formal que pode contribuir de forma significativa na
educacédo formal. Buscando empoderar corpos negros e o combate ao racismo seja religioso
como estrutural. Outro fator que nos levou a escolher esta tematica partiu das aflicGes e das
dificuldades de vivenciarmos de maneira efetiva uma educacdo que valorize as relagdes
étnico-raciais e da necessidade de produzirmos materiais didaticos que estejam mais
conectados com a realidade dos nossos estudantes, e que possam tornar as aulas de Histéria
mais prazerosas, principalmente quando se trata de tematica que ao longo do tempo foram
desprestigiadas nos variados materiais que fazem parte da cultura escolar.

Percebemos a importancia de trabalhar tais tematicas que ao longo do tempo ficaram
esquecidas nos porbes da historia, mas que pelas entrevistas podemos perceber que as
Histdrias do quilombo do Catuca e de Malunguinho continuam vivas nas memdrias de
terreiros e porque ndo trazer essas memorias para o chdo da escola a fim de tencionar o

debate sobre as abordagens em torno das relacdes étnico-raciais. Tendo em vista que



122

objetivamos levar para a sala de aula o estudo de uma tematica que figura os livros didaticos
que sdo os quilombos, fugindo do tradicional quilombo dos Palmares que ja faz parte da
tradicdo escolar, para construir narrativas de espagos de memorias e trazer para o chdo da
escola a possibilidade de trabalhar com outros fatos histéricos como o quilombo do Catuca,
tdo importante para a historiografia pernambucana do XIX. Como uma continuidade das
lutas de negros e indigenas nos dias atuais. Ja que, consideramos os terreiros territorios
politicos e ancestrais de resisténcias. Estudar o quilombo do Catucé se faz necesséario pela
influéncia que este teve na formacdo da populacdo da Mata Norte de Pernambuco, porém
quase desconhecido para a maioria da populacdo pernambucana e inclusive para os
professores e professoras do nosso Estado.

No primeiro capitulo transcorremos sobre as discursdes historiograficas sobre
quilombos desde os primeiros estudiosos no final do século X1X até os dias atuais através de
uma revisao historiogréafica, buscando os varios sentidos da palavra quilombos e as varias
correntes sobre o significado e as atuagdes dos quilombos no Brasil.

No segundo Capitulo, transcorremos pela Histéria do Catucd, mostrando a sua
importancia na Histéria de Pernambuco no século XIX, momento em que os animos das
elites estavam acirrados na disputa e manutencdo do poder, mas partimos também das
nossas narrativas histéricas em torno das lutas e resisténcias dos malungos e de suas
respectivas liderancas. Buscamos entender também a importancia de Malunguinho enquanto
sujeito divino e historico que muitas vezes nas memorias ndo estdo separados a partir do
procedimento tedrico decolonial, descolonizando saberes e reconstruindo a Histdria do
quilombo na perspectiva dos povos de axe.

Para o terceiro capitulo construimos o referencial metodoldgico a partir das
referencias epistemoldgicas e vivéncias, entrevistas orais nos terreiros de Jurema e umbanda.
Buscamos as origens do Catimbd/jurema no nordeste, partindo da cidade de Alhandra no
litoral sul da Paraiba, e a proximidade do territério do Catucd, sua forca e resisténcia ao
longo do tempo. As experiéncias das memorias em torno de Malunguinho e sua importancia
para a historiografia e ensino de Historia.

No ultimo capitulo, discorremos sobre as lutas dos movimentos negros sua
importancia e conquistas como marco referencial para o ensino de Historia, inclusive as
respectivas leis 10.639/03 e 11.645/08, como conquistas do movimento negro entendendo a
escola como campo de atuacao das narrativas orais e seu potencial para o ensino de historia,
entendendo que a luta dos quilombos continuam na resisténcia e lutas politicas dos terreiros

de Jurema sagrada e umbanda na contemporaneidade. Verdadeiros quilombos



123

contemporaneos combatendo o racismo estrutural e religioso. Quilombos estes que séo
territérios de resisténcias, de ancestralidade e de Historias que resistem ao longo do tempo
ao eurocentrismo no espaco escolar.

Assim, como material propositivo almejamos a producao de um paradidatico para as
escolas tanto para os professores como para os alunos a fim de instrumentaliza-los nas lutas
permanente contra o racismo religioso e de combate as narrativas eurocentradas, dando

espacos de forma multicultural as Historias dos diversos povos e etnias.



124

REFERENCIAS
ALMADA, Sandra. Abdias Nascimento. Sdo Paulo: Selo Negro, 2009.

ARAUJO, Sandra Simone Moraes de; MOURA, Carlos André Silva de; SANTOS,
BITTENCOURT, Circe Maria Fernandes. O Saber Histérico na Sala de Aula. Sdo Paulo:
Contexto, 2012.

BRASIL, Conselho Nacional de Educacdo. Parecer CNE/CP 3/2004. Diretrizes
curriculares nacionais para a educacdo das relacGes étnico-raciais e para o ensino de
histdria e cultura afro-brasileira e africana. Diario Oficial [da] Republica Federativa
do Brasil, Poder Executivo, Brasilia,DF, 19 mai. 20042

BRASIL. Lei Darcy Ribeiro (1996). Lei das diretrizes e bases da educagéo. 3. Ed.,
Brasilia: Senado Federal, Subsecretaria de Edi¢6es Técnicas, 2006.

BRASIL. Lei n®10.639 de 09 de janeiro de 2003. D.O.U de 10/01/2003.
BRASIL. Lei n°®11.645 de 10 de marco de 2008. D.O.U de 11 de marco de 2008.
BRASIL. Parecer CNE/CP n° 03/2004. Aprovado em 10 de marco de 2004.

BRASIL. Plano Nacional de Implementacdo das Diretrizes Curriculares Nacionais
para Educacéo das Relages Etnico-Raciais e para o Ensino de Histdria e Cultura 111
Afrobrasileira e Africana. Ministério da Educacdo, Secretaria de Educacdo Continuada,
Alfabetizacdo, Diversidade e Inclusdo. Brasilia: MEC, SECADI, 2013.

BRASIL, Ministério da Educacdo/Secretaria de Educacdo Continuada, Alfabetizacdo e
Diversidade. OrientacGes e Acdes para a Educacdo das Relagbes Etnico Raciais.
Brasilia: SECAD, 2006.

CARNEIRO, Edson. O quilombo dos Palmares. 3 ed. Rio de Janeiro: Civilizagdo
Brasileira, 1966.

CARVALHO, José Jorge. Encontro de saberes e descolonizacdo: para uma refundacéo
étnica e, racial e epistémica das universidades brasileiras. Brasilia, 2010.

CARVALHO, Marcus de. O quilombo do Catuca em Pernambuco. Caderno CHR, n. 15
p. 5-28, jul./dez, 1991.

CARVALHO, Marcus J. M. "A Praieira e a Nacionalizagdo do Comércio a Retalho™,
Anais da XV Reunido Anual da Sociedade Brasileira de Pesquisa Historica. Rio de Janeiro,
1995.

CARVALHO, Marcus J. M. . “O Outro Lado Da Independéncia: Quilombolas, Negros e
Pardos Em Pernambuco (Brazil), 1817-23.” Luso-Brazilian Review, v. 43, n. 1,
University — of  Wisconsin Press, 2006, p. 1-30. Disponivel em:
http://www.jstor.org/stable/4490641. Acesso em: 10 jan. 2022.



125

CARVALHO, Marcus J. M. Liberdade: Rotinas e rupturas do escravismo no Recife,
1822- 1850. 2. ed. Recife: Editora Universitaria UFPE, 2010.

CAVALLEIRO, Eliane. Racismo e anti-racismo na educacédo: Repensando nossa escola.
Sao Paulo: Selo Negro. 2001.

CERTEAU, Michel de. A escrita da historia. Traducdo de Maria de Lurdes Meneses;
revisao técnica de Arno Vogel. 2.ed. Rio de Janeiro: Florence Universitaria, 2002.

COSTA, Joaze Bernadino; TORRES, Nelson Maldonado; GROSFOGUEL, Ramén (Org.).
Decolonialidade e pensamento afrodiaspdricos. 2. ed. 3* Reimp. Belo Horizonte:
Auténtica, 2020. (Colecdo Cultura Negra e Identidade).

FERNANDES, Florestan. A integracdo do negro na sociedade de classe: No limiar de
uma nova era. Sao Paulo: Atica. 19782

FERREIRA, Marieta de Moraes; AMADO, Janaina. Usos e abusos da Histdria Oral. Ed.
FGV. 82 edicdo. Rio de Janeiro. 2006.

FERREIRA, Tassio. Pedagogia da circularidade: ensinagens de terreiro. Rio de Janeiro:
Telha, 2021.

FREITAS, Dércio. O escravismo brasileiro. Porto Alegre: Mercado aberto, 1982.

GOMES, Flavio dos Santos. A hydra e os pantanos: quilombos e mocambos no Brasil.
1997. 773 p. Tese (Doutorado em Histéria) — Universidade Estadual de Campinas,
Campinas, 1997.

GOMES, Flavio dos Santos; SCHWARCZ, Lilia Moritz (Org.). Dicionario da escravidao e
liberdade. 1. ed. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2018.

GOMES, Flavio dos Santos. Schuwartcz, Lilia Moritz (Org.). Enciclopédia Negra. 12 Ed.
Sé&o Paulo: Companhia das Letras, 2021.

GOMES, Flavio dos Santos; REIS, Jodo José (Orgs.). Liberdade por um fio: historia dos
quilombos no Brasil. S&o Paulo: Companhia das Letras, 1996.

GOMES, Flavio dos Santos. Mocambos e quilombos: uma histéria do campesinato
negro no Brasil. 12 Ed. S&o Paulo: Claro Enigma, 2015.

GOMES, Nilma Lino. Alguns termos e conceitos presentes no debate sobre relagdes
raciais no Brasil: uma breve discussdo. In: Educacdo anti-racista: caminhos abertos pela
lei 10.639/03, Brasilia: Ministério da Educacéo, 2005.

GOMES, Nilma Lino. Diversidade Etnico-Racial, Inclusdo e Equidade na Educacéo
Brasileira: Desafios, Politicas e Praticas. Trabalho apresentado no | Congresso Ibero-
LusoBrasileiro de Politica e Administracdo da Educacéo, Portugal e Espanha, 2010a.



126

GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro educador: Saberes construidos nas lutas por
emancipacao. Petropolis, RJ: Vozes, 2017.

GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro e a intelectualidade negra descolonizando os
curriculos. Belo Horizonte, Auténtica, 2018.

GOMES, Nilma Lino. Relagbes Etnico-raciais, educacio e descoloniza¢do dos
curriculos. Curriculos sem fronteiras, v. 12, n. 1, p. 98-109, jan./abr. 2012.

GONCALVES E SILVA, Petronilha Beatriz, Lei 10.639/03 — 10 anos. Revista Interfaces
de Saberes, Caruaru, V. 1, n. 13, p. 1 -13, 2013.

GONZALEZ, Lélia; HASENBALG, Carlos. Lugar de negro. Rio de Janeiro: Marco Zero,
1982.

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervencdes e
didlogos. In: RIOS, Flavia, LIMA, Mércia (org.) 1. Ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2020.

GRUNEWALD, Rodrigo de Azeredo. Jurema. Campinas. Mercado das Letras, 2020.

GUILLEN, Isabel Cristina Martins, Lugares de Memoria da escraviddo e da Cultura
Negra em Pernambuco. Editora CEPE, Recife, 2023.

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: A educacdo como prética da liberdade. 22 Ed.
Sdo Paulo: Editora Martins Fontes, 2017.

KILOMBA, Grada. Memdrias da plantacdo: episddio de racismo cortidiano. 1.ed. Rio de
Janeiro: Cobogd, 2019.

LARA, Silvia Hunold. Palmares e Cucau: O aprendizado da Dominacdo, 12 Edicdo, Sdo
Paulo, Edusp, 2022.

MEIHY, José Carlos Sebe Bom, Fabiola Holanda. Histéria oral como fazer, como pensar.
2% edicdo. S&o Paulo. Editora Contexto, 2003.

MEIHY, José Carlos Sebe Bom. Manual de Histéria Oral. 52 Ed. S&o Paulo: EdicGes
Loyola, 2005.

MOTTA, Joseé Flavio. A escravidéo brasileira a época da Independéncia. Revista USP n°
132 p. 37-58. Jan/Fev/Marco de 2022. Séo Paulo.

MOURA, Clovis. Dialética radical do Brasil negro. Sdo Paulo: fundacdo Mauricio
Grambois; Anita Garibaldi, 2014.

MOURA, Clovis. Os quilombos e a rebelido negra. 5. Ed. Sdo Paulo: Editora Brasiliense,
1996.

MOURA, Cldvis. Resisténcia ao escravismo, 12 Edicdo, Sado Paulo, Ed.expressdo popular,
2020.



127

MOURA, Clévis. Rebelides da Senzala. 4. ed. Porto Alegre: Mercado Aberto, 19882,

NASCIMENTO, Abdias. O quilombismo: documentos de militancia pan-africana. 3. Ed.
Ver. Sdo Paulo: Editora perspectiva; Rio de Janeiro: Ipeatro, 2019.

NASCIMENTO, Beatriz. O Conceito de quilombo e a resisténcia cultural negra. In:
RATTS, Alex. Uma historia feita por méos negras: Rela¢des raciais, quilombos e
movimentos. 1. Ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2021.

NOGUERA, Renato. O ensino de filosofia. 1. Ed. Rio de Janeiro: Pallas: Biblioteca
Nacional, 2014.

OLIVEIRA, Eduardo. Epistemologia da ancestralidade. Revista Entrelugares — Revista de
sociopoética e abordagens afins, ISNN 1984-1787, Floriandpolis, 20009.

PARAISO, Marlucy Alves. Curriculos, teorias e politicas. Sdo Paulo: Contexto, 2023.
PEREIRA, Amilcar Araujo. O movimento negro no Brasil Republicano. In: Dantas,
Carolina Vianna; MATTOS, Hebe; ABREU, Martha (org.). O Negro no Brasil:

Trajetérias e lutas em dez aulas de historia. 1 ed. Rio de Janeiro; Objetiva, 2012.

RAMOS, Alberto Guerreiro. Negro Sou: A guestdo étnico-racial e o Brasil: ensaios, artigos
e outros textos. 1%d. Rio de Janeiro. Zahar, 2003.

RAMOS, Arthur. Aculturagdo Negra no Brasil. Sdo Paulo. Companhia Editora nacional.
1942.

RAMOS, Arthur. O Negro na civilizacdo brasileira. Rio de Janeiro. Editora da casa do
estudante do Brasil, 1971. 252 p. v. 1.

RATTS, Alex (Org.). Beatriz Nascimento: O negro visto por ele mesmo: ensaios,
entrevistas e prosa. Sdo Paulo. UBU Editora, 2022.

RATTS, Alex. RIOS, Flavia. Lélia Gonzalez. Sdo Paulo; Selo Negro, 2010.

REIS, Jodo José. GOMES, Flavio dos Santos. Liberdade por um fio. Sdo Paulo,
Companhia das Letras. 1996.

REIS, Jodo José. Quilombos e revoltas escravas no Brasil. Revista USP, Sao Paulo, n. 28,
dez. 1995 fev. 1996.

ROCHA, Carolina. A culpa é do diabo: o que li, vivi e senti nas encruzilhadas do
racismo religioso. Rio de Janeiro: Oficina Raquel, 2025.

ROCHA, Gabriel dos Santos. Sankofa. Revista de Histéria da Africa e de Estudos da
Diaspora Africana. ano X, n. XX, dezembro/2017.

RODRIGUES, Raimundo Nina. Os africanos no Brasil. 8. Ed. Brasilia: ed. UnB, 2004.

ROUSSO, Henry. A memaria ndo é mais 0 que era.



128

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mérula Editorial, 2019.

SALLES, Sandro Guimarées de. A sombra da Jurema Sagrada: Mestres juremeiros na
Umbanda de Alhandra. Recife, Ed. Unversitaria da UFPE, 2010.

SCHWARTZ, Lilia Moritz (org). Dicionario da escravidao e liberdade. 1. Ed. Séo Paulo:
Companhia das Letras, 2018.

SCHWARTZ, Stuart. Mocambos, quilombos e Palmares: a resisténcia escrava no Brasil
Colonial. Estudos Econémicos. Sdo Paulo: IPE-USP. V. 17, n. esp. 1987.

SEMOG, Ele; NASCIMENTO, Abdias. O griot e as muralhas. Rio de Janeiro: Pallas,
2006.

SILVA, Claudilene Maria da. Praticas pedagbgicas de valorizacdo da identidade, da
memodria e da cultura negras: a volta inversa na arvore do esquecimento e nas praticas de
branqueamento. Tese (Doutorado em Educacdo) — Universidade Federal de Pernambuco,
CE. Programa de Pds-graduacdo em Educacéo, 2015

SILVA, Emanuela. Africanidades em sala de aula: a construcdo da narrativa
historiogréafica da histdria da Africa e da cultura afro-brasileira. XVIII Simpdsio
Nacional de Histéria, Anpuh, Floriandpolis. 2016.

SILVA, José Bento Rosa da. Familia Cazumba: as peculiaridades dos descendentes de
africanos nos ultimos anos da escraviddo e no pds-abolicdo [Recéncavo da Bahia — c.
1879 — 2015]. Itajai, SC: Casa Aberta; Recife: Ed. UFPE, 2018.

SILVA, P. B. G. Aprender, ensinar e relacdes étnico-raciais no Brasil. Educacédo, Porto
Alegre, v. 30, n. 3, p. 489-506, set/dez. 2007.

SILVA, Severino Jaime. Ensinando a Histdéria da resisténcia dos escravizados através de
histérias em quadrinhos sobre o quilombo do Catuca. Dissertacdo profhistéria. UPE.
Agosto/2022.

SELIGMAMM-SILVA, Marcio. A virada testemunhal e decolonial do saber historico,
Editora da Unicamp, Sao Paulo, 2023.

SODRE, Muniz. Pensar Nagd. Petrépolis, RJ: Vozes, 2017.

TORRES, Nelson Maldonado. Analitica da colonialidade e da decolonialidade: algumas
dimensdes basicas. Belo Horizonte, editora auténtica; 2019.

VASCONCELOQOS, Diogo de. Histéria media de Minas Gerais, Belo Horizonte, Imprensa Oficial
do Estado, 1918.



Entrevistas:

129

Ary Banto

Devoto da Jurema Sagrada

Entrevista realizada via
google meet, na ocasido
Ary estava em Portugal
no dia 15/09/24

Luiz Antonio Rodrigues de
Andrade
(Toninho de Malunguinho)

Sacerdote da Umbanda e
Técnico em enfermagem

Entrevista realizada na
Tenda de Umbanda
Caminhoneiros do Bem.
No bairro do Cordeiro,
em Recife no dia
12/09/24.

Joao Monteiro

Devoto da Jurema Sagrada,
historiador e lideranca do
movimento dos povos da
Jurema.

Entrevista realizada em
sua residéncia no bairro
de Cardeal e Silva em
13/09/24.

Célia Cabral da Costa Al
(Celia de Malunguinho).

Devota da Umbanda e
professora aposentada da
rede estadual de
Pernambuco.

Entrevista realizada em
sua residéncia no bairro
de Jardim Séao Paulo em
20/09/2024.

Leandro Tavares

Sacerdote da Jurema
Sagrada e pedagogo e
mestrando em educacéo.

Entrevista realizada na
praca de alimentacdo do
shopping Boa Vista em
30/09/24.

Herbert Carlos Pereira de Li

Devoto da Jurema Sagrada

Entrevista realizada via
google meet na ocasido
Herbert estava em
Brasilia-DF no dia
24/09/24.

Libanuzia Menezes Silva
Preta)

Sacerdotisa da Jurema
Sagrada e pedagoga.

Entrevista realizada em
sua residéncia no bairro
de Afogados no dia
07/10/24.




130

APENDICE



& A




CLEBER CAVALCANTI DE MORAES

MALUNGUINHO E AS VOZES DA FLORESTA:

Memorias dos povos de terreiro



Copyright © Cleber Cavalcanti de Moraes, 2025.
Todos os direitos reservados.

Proibida a reproducgao parcial ou integral da obra.

llustracao de capa

chatgpt.com

Revisdo e diagramacao

O autor

Este livro foi desenvolvido como produto do Mestrado Profissional em Ensino de Histéria, na
Universidade Federal de Pernambuco (UFPE), sob a orientacdo da Prof.2 Dr. 2 Luiza Nascimento
dos Reis. O material didatico foi pensado para o formato E-book destinado a professores e
estudantes da educacdo basica com o propdsito de contribuir com a educacdo para as relagbes
étnico-raciais, a partir de narrativas histdricas sobre o quilombo do Catuca e o universo de
Malunguinho na Jurema sagrada partindo do potencial da religiosidade de matriz afro-indigena
no ensino de Histdria, demonstrando a relevancia sobre o conhecimento da trajetdria histérica
da populagdo negra por muito tempo silenciada nos manuais didaticos escolares.

Moraes, Cleber Cavalcanti de. Malunguinho e as vozes das florestas: Memorias dos povos de
terreiro/ Cleber Cavalcanti de Moraes. Recife/PE, 2025. 74 p.

1. Decolonialidade. 2. Curriculo. 3. Ensino de Histéria. 4. Religiosidade afro-indigena.
5. Quilombo do Catuca. 6. Malunguinho.



APRESENTACAO

Esse material tem por objetivo construir ferramentas didaticas para auxiliar
professores e estudantes do ensino basico em torno da Historia do quilombo do Catuca e
suas liderancas o(s) Malunguinho(s) a partir das vivéncias dos terreiros, explorando o
potencial desses espacos politicos e de resisténcias contra todas as formas de injusticas
sociais e de combate ao racismo, seja estrutural ou religioso. Ao explorar a tematica em
sala de aula, com discussdes sobre as relacbes étnico-raciais dentro do ambiente escolar,
podemos empreender a¢des e praticas pedagdgicas afirmativas de valorizagdo do legado
africano e afro-indigena.

No primeiro capitulo intitulado “Do Quilombo ao Presente: A for¢a da
Resisténcia Ancestral”, vocé vai conhecer as definigdes dos conceitos de quilombos
adotados na trajetoria historica brasileira. Ainda neste capitulo, ao evidenciar a
organizacdo e a resisténcia da populagdo negra, sobretudo os povos de terreiros,
convidamos a conhecer a Historia do Quilombo do Catucd, suas lutas e sua importancia
na primeira metade do século XIX em Pernambuco, periodo de atuacdo das revolucbes
liberais na provincia pernambucana que marcam 0 processo de silenciamento e
tentativas de apagamento histérico do quilombo do Catucd pelas narrativas da
historiografia pernambucana do XIX. E notdria a atuacdo do Catuca e suas liderancas,
ofuscadas pelas revolucgdes liberais naquela provincia. Lembrando que o conceito de
liberdade transpassa as concepgdes atribuidas pelos ilustrados do “século das luzes”.

No segundo capitulo iremos transitar pelas lutas dos descendentes quilombolas
principalmente nos espacos de territorialidades dos terreiros de umbanda e jurema, suas
festas, cerimoniais, espacos de afirmacdo da ancestralidade e memorias, entendendo
esses espacos como territorios politicos e ancestrais de resisténcia. Observando a
potencialidade dos povos de terreiros para o ensino de Historia. Espagos estes que
consideramos como lugares de educacdo ndo formal que pode contribuir bastante para
as escolas na construcdo de uma educacdo descolonizada. Esses povos que sdo
malungos da contemporaneidade dando continuidade as lutas contemporaneas.

No terceiro e ultimo capitulo abordaremos as festas de celebracdes a
Malunguinho, como o Kipupa Malunguinho e o Celebra Malunguinho, uma verdadeira
festa de preto que simboliza as lutas e a resisténcia dos juremeiros no Estado de

Pernambuco, na perspectiva de manter viva a memdria dos malunguinhos tanto do



passado como do presente. Também iremos lancar sugestbes de atividades e recursos
didaticos para trabalhar as rela¢des étnico-raciais sugeridas pelo manual de Orientacfes
e Acles Praticas para a Educagio das Relagbes Etnico-Raciais, aplicadas a cada etapa
de ensino da educacéo basica, contribuindo para o conhecimento do ensino da histéria e
da cultura afro brasileira e africana na sala de aula.

Por conta do siléncio envolvendo produgdes didaticas sobre as trajetorias
historicas das comunidades de quilombo do espaco pernambucano, nosso objetivo
maior € fazer com que vocé perceba a riqueza que envolve essas narrativas, no intuito
de valorizar, divulgar e respeitar o percurso historico dessa populacdo negra,
evidenciando os quilombolas como sujeitos histéricos, em seu processo de luta e
sobrevivéncia, diante do contexto multiétnico da diaspora africana em territorio
brasileiro.

Esperamos que durante a leitura e atividades, vocé possa lancar novos olhares
sobre a histéria dessas comunidades quilombolas, no intuito de melhor conhecer e

compreender o legado da populacdo negra para a historia deste pais.

Tenham uma boa leitura e reflexao!



SUMARIO

APRESENTAGAOQ ...ttt sttt 4
CAPITULO 1 - Do quilombo ao presente: A forca da resisténcia ancestral ........... 7
Defini¢Oes sobre 0 conceito de qUIIOMDOS ..........ccooiieiiiiiiiiie e 8
Historiografia dos quilombos N0 Brasil ..........ccceovieiieiiiic e 15
(@ o (011 [o]ga] oo No [0 1 OF 1 (1 oF: USSR 25

CAPITULO 2 - Memoria ancestral e resisténcia: A heranca de Malunguinho

L0 =T =TT 01 USSP 35
Malunguinho: resisténcia ancestral e a forca dos povos de terreiro .........cccoceeeevveieennnne 36
Desafios atuais e 1utas CONtEMPOTANEAES ..........ccoerieieiierieie e 44
CAPITULO 3 - As festas da Jurema — Resisténcia, fé e luta em Malunguinho ...... 56
E feSta 08 MAIUNGO ...ttt sttt 57
Samba-Enredo 2025 - Malunguinho: O Mensageiro de Trés Mundos ............c.cccceveneee. 61
CONSIDERAGOES FINAIS ..ot teeeee e en s ses st 65
SUGESTOES DE ATIVIDADES ..ot 66

REFERENCIAS ..ot et e e oot e e e et e et e e e e e e e s e e es et e s as e e es e e ereee s 68



CAPITULO 1

DO QUILOMBO AO PRESENTE: A FORCA DA
RESISTENCIA ANCESTRAL



LR y R . o

Autor: RUGENDAS, Johann Moritz. HABITATION DE NEGRES. Dominio Plblico (1835)
Pintura do século XIX mostrando Casa de pau-a-pique coberta de palha, tendo em frente negros, homens,
mulheres e criangas, repousando e trabalhando.
https//www.brasilianaiconografica.art.br/obras/19947/habitation-de-negres.

Acessado em: 07/05/2025

DEFINICOES SOBRE O CONCEITO DE QUILOMBOS.

Ol3 pessoal sou Jodo e esta é minha irm3 Joana, vamos ao longo de E-book
explica o significado de algumas palavras como: Mocambos: que é uma
unidade menor, tipo uma vila ou povoado de escravizados fugitivos e
Quilombos: uma organizacdo maior, formada por varios mocambos unidos.

e NG

Os quilombos no Brasil tem sido objeto de estudo de varios

intelectuais ao longo do tempo, desde o0 século XI1X estudiosos brasileiros
buscam entender a dindmica dessas comunidades que resistiram ao escravismo e
construiram comunidades alternativas e de resisténcia a escraviddao. No Brasil essas
comunidades eram denominadas de mocambos e depois quilombos, Ambos o0s termos
teriam migrado da Africa Central, usados para designar acampamentos improvisados,
utilizados para guerras ou mesmo apresamentos de escravizados. No século XVII a

palavra quilombo estava associada aos guerreiros imbangalas (jagas) oriundos da atual



Angola, principalmente, nos rituais de iniciacdo desses guerreiros africanos Mocambo,
ou mukambu tanto em kimbundu como em kicongo, significava pau de fieira, tipo de
suportes com forquilhas utilizados para erguer choupana nos acampamentos.

Imbangalas ou jagas sdo: grupo de guerreiros africano que teve grande influéncia na regido da
atual Angola entre os séculos XVI e XVII; Choupana: construcdo rastica e simples, geralmente
feita com materiais naturais disponiveis localmente; Quilombolas: descendentes de africanos
escravizados que resistiram a escraviddo formando comunidades chamadas quilombos e
Mocambeiros: habitantes de mocambos. aue eram peauenas comunidades de escravizados fuaidos.

[—

Entretanto, sabemos pouco como o0s termos africanos se difundiram no
Brasil, uma explicagdo seria utilizada para caracterizar acampamentos, na
Africa pré-colonial como aquelas da resisténcia & escraviddo na América

portuguesa, vale salientar que a palavra quilombo sé aparece no Brasil apos o

século XVII, antes desse periodo a terminologia utilizada ¢ mocambo. Assim,
mocambos (estrutura para erguer casas) teriam se transformado em
quilombos (acampamentos). E seus membros no Brasil eram chamados de

quilombolas, calhambolas ou mocambeiros.

Area da comunidade quilombola Kalunga localizada na regifo da Chapada dos Veadeiros no Estado de
Goiés
https: //escolaeducagdo.com.br/quilombo/
Acessado em 06/05/2025.

Em outros lugares do continente americano o fendmeno quilombo adquiriu

nomenclaturas proprias, de acordo com suas conjunturas. Mesmo apresentando



10

similaridades a experiéncia brasileira, esta instituicdo adquiriu bases econdmicas e
estruturas sociais préprias nesses locais. Sobre o assunto, o historiador Flavio Gomes
nos informa que,

Nas Américas se desenvolveram pequenas, médias, grandes,
improvisadas,  solidificadas, temporarias ou  permanentes
comunidades de fugitivos que receberam diversos nomes, como
cumbes na Venezuela ou palenques na Coldmbia. Na Jamaica, no
restante do Caribe inglés e no sul dos Estados Unidos foram
denominados maroons. Na Guiana holandesa — depois Suriname —
ficaram também conhecidos como bush negroes. No Caribe francés
o fendmeno era conhecido como maronage; enquanto em parte do
Caribe espanhol — principalmente Cuba e Porto Rico — se chamava
cimaronaje (GOMES, 2015, p. 09-10)

No Brasil, 0 uso da palavra quilombo® consta nos registros da documentacio
colonial feitos pela Coroa Portuguesa desde o ano de 1559. No decorrer do século XV1I
sua mengdo se tornou constante nos documentos oficiais em decorréncia de palmares,
em referéncias aos quilombos o conceito que predominou nos documentos e na
historiografia oficial estava associado a definicdo dada pelo rei D Jodo V, em resposta a
consulta do conselho ultramarino datada de 2 de dezembro de 1740, definia quilombos
como, “toda habitagdo de negros fugidos que passem de cinco, em parte despovoada,
ainda que n&o tenham ranchos levantados nem se achem pildes neles”.

Eles eram vistos como sinais de protesto de negros escravizados as condigdes
desumanas e alienadas que estavam sujeitos. Marginalizados por aquele modelo de
sociedade, os quilombolas apareciam como sinal de rebeldia permanente contra o
sistema que 0 escravizava, ou seja, onde tinhamos escraviddo vamos encontrar
resisténcias. Para os cronistas as narrativas sobre os quilombos atendiam a visdo do
colonizador, lugares de arruaceiros, marginais, bandidos dentro da perspectiva do
branco colonizador. Nessa producdo iremos nos ater a perspectiva decolonial,
destacando o processo de resisténcia da populagdo negra, seus espagos de negociacao e
de continuidades historicas. Sendo assim, as narrativas de fontes orais serdo levadas em
consideracdo, para melhor conhecermos as historias desses quilombos. Herdadas através

das geracOes, essas memarias constituem registro importante da ancestralidade africana

' A palavra kilombo é originaria da lingua banto umbundo, falada pelo povo ovimbundo, que se refere a
um tipo de instituicio sociopolitica militar conhecida na Africa Central e, mais especificamente, na area
formada pela atual Republica Democratica do Congo (antigo Zaire) e Angola. Apesar de ser um termo
umbundo, constitui um agrupamento militar composto dos jagas ou imbangalas (de Angola) e dos lundas
(do Zaire) no século XVII (MUNANGA, 2016, p.71).



11

e do legado cultural afrodescendente, sob a forma de depoimentos, contos, cancgdes,

dancas, tradicdes etc.

Perspectiva decolonial: trata-se de uma linha de pensamento que se desprende da
visdo Unica de mundo possivel, geralmente eurocentrado, que se permite a uma
pluralidade de vozes e caminhos, com respeito as diferencas e a abertura para outros
pensamentos;Zumbi dos Palmares: ultimo grande lider dos quilombos dos
palmares; Malumguinho(s): lider quilombola e figura espiritual afro-indigena qu

O primeiro agrupamento de africanos fugitivos que se tem noticia

no Brasil surgiu na Bahia por volta de 1573. O que nos permite afirmar

que desde os primeiros anos da chegada dos seres humanos escravizados do continente
africano, mesmo sem conhecer o territorio, eles escapavam buscando a sua liberdade,
alguns fugiam antes mesmo de serem negociados. Segundo Gomes (2015, p. 34), havia

diferentes tipos de quilombos:

Havia aqueles que procuravam  constituir  comunidades
independentes com atividades camponesas integradas a economia
local, existia o aquilombamento caracterizado pelo protesto
reivindicatorio dos escravos em relacdo aos seus senhores e havia 0s
pequenos grupos de fugitivos que se dedicavam a razias e assaltos as
fazendas e povoados préximos.

Havia varios tipos de quilombos que eram formados e praticavam variadas
formas de sobrevivéncia. Os mais duradouros conseguiam se reproduzir ao longo do
tempo e organizar uma economia mais estavel, cultivando para sua subsisténcia e até
produzindo excedentes que poderiam ser trocadas ou armazenadas.

No Brasil temos o exemplo de Zumbi dos Palmares, capturado e morto em
1695 e em Pernambuco Malunguinho(s), lideranca(s) que aterrorizavam e ameagavam
as estruturas do sistema escravista, atacando engenhos, praticando saques, e
contribuindo na fuga de malungos dos engenhos de agUcar, consolidando-se no
imaginario da escraviddo. Era a “onda negra” que amedrontava as elites escravocratas
no Brasil. O quilombo marcou presenca durante o periodo escravista e existiu
praticamente em toda a extensdo do territorio nacional.

Na medida em que eles apareciam a sua negacdo também surgia, tidos como fora

da lei, marginais, arruaceiros ou meliantes, construiam-se narrativas de marginalidade



12

pela documentacdo oficial, tal era 0 medo das elites com esta forma de organizacao
antiescravista. Os jornais e outros documentos oficiais dos opressores trazem diversos
relatos de prisdes e de procurados comprovando a tese da sujeitabilidade dos
escravizados e a sua ndo objetivacdo. Misto de resisténcia e luta essas organizacoes
eram marginalizadas construindo toda uma narrativa estereotipada dessa
forma de organizacdo social, principalmente pela propaganda das elites,
era preciso, imediatamente, promover campanhas de destruicdo dos
quilombos, a fim que nédo proliferassem por todo o territério, inflamando e
incentivando fugas de negra(os) e revoltas escravas. Eles manifestam-se

como afirmagdo da luta contra o escravismo e as condi¢cbes em que 0sS

escravizados viviam pessoalmente.

Escravizados: tornado escravo a forga, contra sua vontade; Estratificar: dividir algo em
camada, niveis ou classe; Negro aquilombado: resgata a historia de resisténcia dos quilombos.

Esta organizado coletivamente, com outros negros e negras, pela valorizagdo da cultura afro- >
brasileira e pelos direitos do povo negro; Colonos: pessoas que migram para um territério com
0 objetivo de ocupa-lo, exploré-lo e povoa-lo, geralmente em nome de um Império ou Estado
colonizador e Negros da Guiné: expressdo usada pelos colonizadores portugueses para se
referir, de forma genérica e imprecisa, aos africanos escravizados trazidos para o Brasil.
principalmente daqueles embarcados pela costa oeste da Africa.

O quilombo foi a unidade de resisténcia dos escravizados. Eles se espalharam
por todo o territério nacional, ou seja, onde quer que o trabalho escravo se
estratificasse, surgia os quilombos ou mocambos de negros fugidos, oferecendo
resisténcia, lutando, desgastando em diversos niveis as forcas produtivas escravistas,
onde existia escravidao, existia 0 negro aquilombado, temos registros de quilombos
em Minas Gerais, Goias, Para, Pernambuco, Alagoas, Sergipe, Maranhdo, Rio Grande
do Sul, Bahia, Santa Catarina, S&o Paulo, Rio de Janeiro. Os quilombos e mocambos se
formavam quase sempre de escravos fugitivos seja das fazendas ou engenhos de agucar,
seja da fuga no desembarque nas praias, data de 1575 o primeiro registro de um
mocambo, formado na Bahia.

O rei de Portugal argumentava que os colonos estavam ficando pobres, pois ndo
conseguiam impedir as sucessivas escapadas de seus cativos. Em resposta, as
autoridades coloniais garantiam que havia, de fato, obstaculos- considerados inimigos
da colonizacdo, sendo o principal deles 0s “negros da Guiné”, como eram chamados
em geral os africanos escravizados no Brasil, fugitivos que viviam em algumas serras e

faziam assaltos as fazendas e engenhos. Esses tipos de comunidades na América atraiam



13

cada vez mais fugitivos das fazendas e engenhos fomentando as diversas fugas, tanto
que as autoridades os chamavam de “contagioso mal”. J& no final do século XVII
cronistas coloniais destacavam a resisténcia quilombola e as dificuldades para erradicé-
la. Foram varias as reclamacgdes dos lavradores que diziam ndo aguentar mais as
desercbes, mas mesmo assim, os quilombos continuavam a atrai-los. Muitas destas
fugas eram planejadas e ndo agOes aleatdrias ocorriam, muitas vezes, no momento de
conflitos com a corte, como na ocasido do fortalecimento do quilombo do Catucd, em
Pernambuco durante as revoluc@es liberais, como a Revolucdo Pernambucana de 1817,
a Cabanada (1832-1834) e a Confederacdo do Equador de 1824. Os escravos percebiam
que os senhores estavam divididos e as tropas, desmobilizadas para a repressao,
havendo maior possibilidade de escapadas, ou seja, 0s quilombolas se aproveitavam da
desarticulacdo das elites politicas pernambucana durante as disputas pela independéncia
e a confederacdo do equador. O gue causava grande preocupacao as autoridades locais
era a proximidade do quilombo do Catuca com o Recife e os engenhos que se

encontravam em seu entorno.

Os quilombolas dos Palmares resistiram bem a varios ataques das tropas coloniais por utilizarem
técnicas de defesa tatica, que consistia em surpreender o inimigo empreendendo uma guerra de
guerrilhas.
https//alchetron.com/palmares — (quilombo) Acessado em: 06/05/2025

Desercdes: ato de abandonar um compromisso ou obrigagdo, especialmente

fugir de um exército, grupo ou autoridade, muitas vezes sem permisséo;
Acoitadores: pessoas que escondiam, protegiam ou ajudavam a fugir aqueles
que estavam sendo perseguidos, especialmente escravizados fugidos;
Quilombos moveis: grupos de pessoas negras escravizadas fugidas que ndo
se fixavam em um Unico lugar e Eugenia: é uma ideologia pseudocientifica
(falsa ciéncia) que surgiu no século XIX e propunha “melhorar geneticamente
a humanidade” por meio do controle da reproducéo.




14

O século XIX é marcado como 0 que mais recebeu cativos da Africa, milhares
de negros cruzaram o atlantico forcadamente, aumentando consideravelmente o
contingente de escravizados, foram cerca de 2.580.000 o numero de escravizados
desembarcados no Brasil entre os anos de 1781 a 1860, 53% do total de negros
desembarcados, contribuindo para 0 aumento de desercGes no territorio brasileiro, vale

salientar que as questdes geograficas favoreceram as fugas e a formacao de quilombos.

AFRICA LY AT

3 St ricd , SONGAI {
e TR ATEATHIEE sCabo Verde ETIOPIA |
3 > \ Séo.Jprge da Mina
=
EQUADQRA { = i | avos.. >
i g lhade CONGO 0 o\
AMERICA ) - Séo Tomé '\, Lyanda i

N g 3 : : '
j ‘o ‘ —» Trafico de escravos no Brasil
1 q [] sudaneses
e » 4‘ [ Bantos
L1540 km R\ . - :

Fonte: CAMPOS, Flavio de; DOLHNIKOFE Minam. Atlas; histdria do Brasil. Sao Paulo;

Rotas do trafico transatlantico de escravizados entre o continente africano e o territério brasileiro
Disponivel em: https://historiadobrasilgueixadas.blogspot.com/2018/04/mapa-da-diaspora-africana-
america.html Acessado em 07/05/2025

A natureza era aliada dos quilombolas, pois, areas de planaltos, montanhas,
pantanos, manguezais, planicies, cavernas, morros, serras, rios, matas eram
transformados em refugios. O Catuca, proximo da regido portuéria do recife e vizinho
dos engenhos de acucar da zona da mata seca ao norte era uma ameaca aos senhores e
autoridades locais, inclusive recebia ajuda de acoitadores eventuais e a solidariedade de

outros escravizados dos engenhos e usava de estratégias para permanecer oculto o maior


https://historiadobrasilqueixadas.blogspot.com/2018/04/mapa-da-diaspora-africana-america.html
https://historiadobrasilqueixadas.blogspot.com/2018/04/mapa-da-diaspora-africana-america.html

15

tempo possivel. Eram quilombos mdveis que adentravam a mata dificultando a sua
captura. Havia uma grande capacidade de articulagdo com as l6gicas econémicas da
regido, mantinham trocas econdémicas com variados setores da populacdo, tais trocas
significaram experiéncias que conectavam toda a sociedade escravista, tanto aquela que
reprimia como a que acobertava os quilombolas e suas praticas.

Diante da violéncia do aparelho de dominacdo militar, ideoldgico e politico os
quilombos reagiam, eles tinham que organizar um sistema permanente de defesa, assim,
0S negros tiveram que entrar em contato com outras camadas, grupos ou segmentos
oprimidos nas regides onde atuavam, sejam indigenas, os ditos “marginais” pelo
sistema, que Ihe forneciam armas, pélvora, facas e outros objetos. Os quilombos néo
estavam isolados e mantinham uma rede de cooperacdo sejam de indigenas, fugitivos
das autoridades coloniais e imperiais como também de senhores de engenhos que
temiam as acdes dos quilombolas. Como dito, os quilombos ndo estavam isolados e
mantinham um complexo sistema de redes de colaboradores estabelecendo aliangas,
negdcios, comércios e 0s mais variados esquemas de cooperacdo contra o sistema

escravocrata e opressor dificultando o seu respectivo aprisionamento.

HISTORIOGRAFIA DOS QUILOMBOS NO BRASIL

Sobre essa temaética estd havendo uma revisdo no que diz respeito a importancia
dos quilombos na dindmica da sociedade brasileira. E sabido que ao longo dos estudos
sobre quilombos e as atuacdes dos quilombolas, teve, durante longo periodo, o esfor¢o
de varios historiadores e pensadores das ciéncias humanas de compreender esta forma
de organizacdo e resisténcia a sociedade escravocrata no Brasil. Boa parte da
historiografia dos quilombos tem como ponto de referéncia Palmares, tido, durante
muitos anos, “Uma republica africana fora da Africa”. Na perspectiva de Edson
Carneiro (LARA, 2022, p. 16), seria, “Um Estado negro a semelhanca dos muitos que
existiram na Africa, no século XVII”, uma espécie de reagdo do homem negro contra a
escravidéo.

Muitos textos de historiadores até meados da segunda metade do século XX
tinha essa percepcdo sobre quilombos. Os quilombos tornaram-se, durante muito tempo
um simbolo de reacdo dos cativos a escraviddo, tendo como destaque a sua resisténcia

as estruturas da sociedade escravocrata. Como nas obras de Clovis Moura (LARA,



16

2022, p. 16) que diante das estruturas econémicas e de exploracdo desta sociedade, 0s
quilombos tornou-se, “Um fendmeno social e econdmico dos mais relevantes da vida
nacional”.

Desde o final do seculo XIX o quilombo passou a ser objeto de estudo dos
intelectuais, dos variados campos do conhecimento. Nesse periodo, 0s estudos sobre
quilombos no Brasil viveram dois momentos distintos, o primeiro tem inicio na virada
do século XX, quando os estudos sobre os africanos e afro-brasileiros sdo desenvolvidos
pelos “homens de sciencia”, ou seja, autodidatas de formacéo bacharelesca da medicina
e do direito, que interpretariam a teoria do racismo cientifico, influencia do positivismo
e das teorias racialistas do século XIX, eugenia, antropologia criminal, craniometria das
escolas europeias, principalmente a escola de antropologia da Franga. Eles procuravam
explicar a realidade do negro e do mestico brasileiro pela ciéncia racialista.

O médico e antropdlogo Nina Rodrigues (1862-1906), influenciado pelas teorias
eugénicas e da antropologia criminal, defendia uma visdo de quilombo, e
consequentemente do negro, um tanto preconceituosa. Para ele, Palmares foi
considerado “a maior das ameagas a civilizagao do futuro do povo brasileiro” e frisa que
“...em liberdade os negros de Palmares se organizaram em um estado equivalente aos
que atualmente se encontram por toda a Africa ainda inculta”. Segundo ele, a “tendéncia
geral dos negros é se constituirem em pequenos grupos, tribos ou estados em que
parcela variavel de autoridade e poder cabe a cada chefe ou potentado” uma perspectiva
de quilombos como um projeto restauracionista, em que os fugitivos desejavam
restaurar a Africa arcaica neste lado do Atlantico. Visdo de uma Africa romantizada
representado nos quilombos e seus habitantes quilombolas. Entretanto, para este, ndo
era 0 modelo a ser seguido e sim o europeu. Nina conhecia a cultura africana dos povos
brasileiros mais defendia que ao longo do tempo, no contato com outra cultura esta seria
suplantada pela cultura de origem europeia. O quilombo era visto como lugar de uma
raca inferior, pois, diferentes das sociedades desenvolvidas que tinham governantes os
negros tinham chefes. E notdrio no pensamento de Nina Rodrigues a inferiorizacio dos
povos africanos e afro-brasileiros e a valorizagdo da cultura europeia, uma cultura que

para ele era superior, modelo a ser seguido.



17

{)

—

DRASIL

e

Livro: Africanos no Brasil que trata dos valores e cultura dos africanos desembarcados no Brasil.
retrata 0 negro como uma ameaca a civilizacdo brasileira.
https://angeloflesch.wordpress.com/2003/10/26-0s-africanos-no-brasil/
Acessado em: 07/05/2025

O segundo momento, a partir de 1930, procuravam explicar a realidade dos
negros no Brasil através das teorias baseadas na antropologia cultural norte-americana
trazendo diversas mudancas epistemoldgicas para os estudos sobre 0s negros/as
brasileiros/as. Essa visdo ganhou forca no Brasil até a primeira metade do século XX,
onde se pensou os quilombos, como resisténcia cultural. As fugas para os quilombos
eram uma forma de resistir culturalmente perante a sociedade escravista, seriam nos
quilombos que o0s negros/as preservariam suas identidades étnicas. Uma visdo
romantizada e homogeneizada. Assim, os quilombos eram representados como o0 oposto
das senzalas, uma vez que recriavam a Africa no Brasil, enquanto a senzala
representava o sistema de aculturagcdo imposto pelo sistema escravista.

No segundo momento temos os estudos do antropdlogo Arthur Ramos (1903 —
1949) que em seu livro As culturas negras no Novo Mundo (1937), diferente de Nina

Rodrigues, ndo veem como negativo a mistura racial, porém acreditava que a cultura


https://angeloflesch.wordpress.com/2003/10/26-os-africanos-no-brasil/

18

mais desenvolvida suplantaria a menos. Para ele, o quilombo dos Palmares foi uma
reacdo a aculturacdo imposta aos escravizados.

Na visdo de Ramos, os quilombos foram & reacdo ao processo de aculturagao,
os escravizados fugiam para manter a sua heranca cultural. Vale salientar que o conceito
de aculturacéo era definido por Ramos (RAMOS, 1942, p. 75) como o “fato de duas ou
mais culturas se porem em contato, tendendo a mais adiantada a suplantar a mais
atrasada”. E perceptivel que Ramos ainda estd preso a ideia de superioridade e
inferioridade de racas e culturas onde no processo de aculturacdo a mais desenvolvida
suplantaria a menos. E a partir dessa hierarquia que também era explicada a substituico
da médo de obra indigena pela africana, pois, segundo o pesquisador, “O Negro se
adaptou maravilhosamente ao trabalho agricola, consequéncia de seu estagio de cultura,
superior ao do indio” (RAMOS, 1971, p. 47). Para Ramos 0 negro era superior ao indio,
ja era mais habituado ao trabalho agricola, porém inferior ao branco europeu. Assim, 0s
negros aquilombados resistiam ao processo de aculturacdo, como forma de proteger a
sua cultura, assim, Palmares passou a historia brasileira como uma grande tentativa

negra de organizacdo de Estado.

Epistemologia: 4rea da filosofia que estuda o conhecimento; aculturagéo:
transformagdo cultural que acontece quando culturas diferentes entram em contato,
voluntaria ou forcadamente; Estereotipos: ideias fixas, generalizagfes simplificadas e
repetidas sobre um grupo de pessoas. Sd0 imagens ou opinides pré-formadas, muitas
vezes injustas, exageradas ou negativas, sobre pessoas ou grupos sociais e Revisionismo:
€ 0 ato de revisar, reinterpretar ou reavaliar versdes oficiais ou tradicionais da historia ou

de qualquer narrativa consolidada.

Uma diferenca entre Nina Rodrigues e Arthur Ramos no que

concerne ao quilombo dos Palmares é que, para o primeiro, Palmares era

a reconstituicdo de um Estado africano no Brasil, ja para o segundo era

uma reacdo cultural de povos africanos ou descendentes, as imposicoes

culturais europeias através da escravizacdo. Para diferenciar de Nina Rodrigues, Ramos
chama Palmares de Estado Negro e ndo Estado africano, era um Estado Negro
Brasileiro, no qual havia a predominancia da cultura africana. Talvez essa brasilidade
dado ao quilombo esteja relacionada a tentativa de construcdo de uma identidade
nacional, tipica dos anos 1930. Dessa forma, tanto Nina Rodrigues como Arthur Ramos
reforcaram estere6Otipos em relacdo aos quilombos e aos negros que permeiam na
sociedade brasileira nos dias atuais. Ao escreverem sobre negros (as) aquilombados, os
trataram como objetivo de pesquisa e ndo como sujeitos produtores de histérias. Tais



19

pensamentos acabaram reproduzindo uma concepcdo de quilombo enquanto
comunidades isolacionistas, que pretendia recriar a Africa nas Américas, ou uma
sociedade alternativa brasileira com predominancia africana a sociedade escravocrata,
onde todos seriam livres e possivelmente iguais, tal como teriam sido na Africa, uma
visdo romantica sobre os quilombos no Brasil. Ndo levando em consideracdo a
diversidade de grupos humanos que teriam ocupado e trocado experiéncias nesses
espacos de resisténcia, luta e sobrevivéncia.

Nos anos de 1950 e 1970 surge uma visdao materialista dos quilombos nas
analises dos historiadores marxistas, que criticavam a tese da benevoléncia da
populacdo negra defendida por Gilberto Freyre e seus seguidores. A principal
caracteristica da visdo materialista é a resisténcia dos grupos menos favorecidos contra a
classe opressora. Estudiosos como Décio Freitas, Clovis Moura, entre outros, dialogam
nessa direcdo. Décio Freitas via o fenémeno dos quilombos como forma de resisténcia e
exemplo de luta para a militancia atual. Nessa perspectiva o quilombo passara da visdo
de uma resisténcia voltada para a manutencdo da cultura africana, para a questdo da
dominacdo de classe e da resisténcia contra o sistema escravagista imposto pelo grupo
dominante. Na mesma linha de Carneiro, Freitas alarga e aprofunda o carater épico da
Historia dos quilombos, entendido como “a manifestacdo mais eloquente do discurso
antiescravista dos negros brasileiros nos quase trés séculos da escraviddo” (LARA,

2022, p. 17).

eger Moura

Clovis Steiger de Assis Moura (1925-2003) em seu escritdrio em 1961,
https//mst.org.br/2020/07/14/clovis-moura-0s-95-anos-do-pensador-negro-e-comunista/
Acessado em 08/05/2025



20

Clovis Moura vai colocar os estudos dos quilombos mais estritamente numa
perspectiva marxista, essas ideias vieram confrontar com a visdo culturalista dos
estudiosos dos anos 30 na historiografia dos quilombos, principalmente, a visdo
sistematizada por Gilberto Freyre de relacdes harmonicas da escravidao. Cldvis Moura
teria sido influenciado pelo revisionismo da Escola paulista da USP, tendo como
estudiosos, Florestan Fernandes, Fernando Henrique Cardoso, Octavio lanni, com estes,
a resisténcia escrava foi posta em plano secundario com o intuito de enfatizar a
coisificacdo do escravo, Clovis Moura e posteriormente Luis Luna, José Alipio Goulart
e Décio Freitas, entre outros, irdo privilegiar essa resisténcia (REIS, 1996, p. 13). Para
essa corrente os quilombos e os quilombolas tomam destaque, principalmente, com as
taticas de guerrilnas e as lutas e resisténcia a escraviddo, mas volta-se a tese da
marginalizacdo e isolamento, tomando por base 0 modelo palmarino e apontando a
incapacidade dos quilombolas de propor a destruicdo do regime escravocrata como um
todo. Para eles, os rebeldes ndo teriam alcangcado o nivel de consciéncia de classes
desejavel para dar um passo definitivo na luta. Para Moura, “o quilombo era a unidade
béasica de resisténcia dos escravizados, e existiu enquanto durou a escraviddo” (MOURA,
1996, p. 80).

Também foi um critico a posicdo de alguns abolicionistas como Joaquim

Nabuco alegando que,

“Como da maioria dos abolicionistas moderados, a de ver o problema
como uma simples substituicdo de mao-de-obra”. [...] o negro devia
ser excluido, como agente histérico, pelos préprios abolicionistas.
Esta atitude tem continuidade nos nossos dias atuais, com o discurso
liberal, que ndo aceita as lutas dos escravos como um fato politico,
mas como simples manifestacdo de homens que, “até hoje mantidos a
niveis de animais”, jamais poderiam participar do processo de
mudanca social no qual eram os principais interessados (MOURA,
1996, p. 80).

Ao final da década de 1970 as discussdes conceituais sobre quilombos tomaram
novos impulsos quando o quilombo, enquanto fenémeno, foi ressignificado pelo
Movimento Negro Unificado Contra a Discriminacdo Racial, intitulado de MNU.
Assim, os estudos sobre quilombos tomam uma nova perspectiva a de continuidade

histérica, num movimento que ficou conhecido como Quilombismo?, ao propagar a

? Conceito defendido por Abdias Nascimento como proposta sociopolitica de construgdo de uma
sociedade sob inspiracdo na experiéncia histérica dos quilombos no Brasil e nas culturas de matrizes



21

forca e o olhar negro sobre o quilombo, este movimento trouxe outra versao da historia,
bem diferente daquela interpretada na perspectiva do colonizador e concebida pela
historiografia tradicional de base eurocéntrica.

) ¢

Documentos
de uma Militancia
Pan-Africanista

Quilombismo livro de Abdias Nascimento
https://www.barnesandnoble.com/w/o-quilombismo-abdias-nascimento/1135935138
Acessado em 08/05/2025

Contribuicdes foram dadas por uma gama de intelectuais negros cuja militancia
estava no seu cerne, a exemplo dos trabalhos de Clévis Moura, Edison Carneiro, Abdias
Nascimento, Beatriz Nascimento, Joel Rufino dos Santos, Lélia Gonzalez entre outros.
Esses intelectuais colaboraram significamente com a ressignificacdo do conceito de
quilombo, considerando sua ancestralidade africana. As pesquisas feitas por Beatriz
Nascimento, por exemplo, tém nos revelado que nos territorios deste lado do Atlantico a
instituicdo kilombo adquiriu novas configuragdes. Esse fendmeno se estabeleceu como
marco representativo da experiéncia do povo negro em terras brasileiras, demostrando
sua capacidade de organizacao e resisténcia para a manutencao da identidade pessoal e

historica.

africanas. Compreende um projeto de combate ao racismo e de luta da populagdo negra com base na sua
propria historia e de sua cultura, em confronto com as narrativas colonialistas eurocentradas que negam a
importancia do legado africano, reduzindo o fenémeno quilombo a um imaginario exdtico e generalista.


https://www.barnesandnoble.com/w/o-quilombismo-abdias-nascimento/1135935138

22

|

A historiadora Beatriz Nascimento dedicou seu trabalho as pesquisas sobre o quilombo
https://cartacapital.com.br/opinido/beatriz-nascimento-uma-intelectual-que-todo-mundo-precisa-
reconhecer/ Acessado em 08/05/2025.

Ainda, para Beatriz Nascimento, oficialmente o quilombo termina com a
abolicdo, mas continua enquanto recurso de resisténcia e sobrevivéncia, enfrentando a
sociedade oficial que se instaura, a partir de outras formas de repressao que tentam calar
e silenciar as sociedades negras no Brasil, onde negros e oprimidos continuam nas
favelas, periferias, morros, principalmente, pela marginalizacdo racial. Diante disso,
penso as areas periféricas enquanto quilombos, que resistem as mais variadas formas de
violéncia, sejam fisicas, simbdlicas ou psicoldgicas e as condi¢bes de abandono do
poder publico. Inclusive, sendo vitima do racismo ambiental, buscando desprezar e
marginalizar os morros e favelas nos diversos discursos das elites instituidas e da
imprensa a servigo do poder. Assim podemos afirmar que, “o quilombo, embora
transformado, perdura”. O quilombo representa um instrumento importante no processo
de reconhecimento de uma identidade negra brasileira. Dai dada a importancia de
entender a luta do povo negro e do conceito de quilombismo, a partir da perspectiva das
narrativas do movimento negro, ou seja, ouvir as suas vozes, o lugar de fala. Abdias nos

faz refletir sobre o projeto de sociedade diferente da que temos, enfatizando que:


https://cartacapital.com.br/opinião/beatriz-nascimento-uma-intelectual-que-todo-mundo-precisa-reconhecer/
https://cartacapital.com.br/opinião/beatriz-nascimento-uma-intelectual-que-todo-mundo-precisa-reconhecer/

23

Quilombo nao significa escravo fugido. Quilombo quer dizer reunido
fraterna e livre, solidariedade, convivéncia, comunhdo existencial.
(...) Cumpre aos negros atuais manter e ampliar a cultura afro-
brasileira de resisténcia ao genocidio e de afirmacdo da sua verdade.
O quilombismo expressa a ciéncia do sangue escravo, do suor que
este derramou enquanto pés e méos edificadores da economia desse
pais. Um futuro de melhor qualidade para a populacéo afro-brasileira
s6 podera ocorrer pelo esforco enérgico de organizacdo e
mobilizacdo coletiva, tanto da populacdo negra como das suas
inteligéncias e capacidades escolarizadas, para a enorme batalha no
front da criacdo tedrico-cientifica. H& de ser uma teoria cientifica
inextricavelmente fundida & nossa prética historica que efetivamente
contribua a salvagdo da comunidade negra, a qual vem sendo
inexoravelmente exterminada, seja pela fome, seja pela
miscigenacdo compulsoria, seja pela assimilacdo do negro aos
padrdes e ideais ilusérios do lucro ocidental. (...) Assegurar a
condicdo humana do povo afro-brasileiro, ha tantos séculos tratado e
definido de forma humilhante e opressiva, é o fundamento ético do
quilombismo (NASCIMENTO, p. 2019, 289-291).

Séo nas lutas cotidianas das comunidades periféricas e morros que percebemos
formas de resisténcia das mais diversas contra um sistema que oprimem negros e pardos
no Brasil, num processo de negacdo as suas historias, culturas, crengas e espagos de
ocupacdo. Lutas estas que se tornam permanentes e muitas vezes desleais. A partir dessa
perspectiva e a contribui¢do das lutas do movimento negro e a presenca de intelectuais
negros e negras que passam a mostra-los como sujeitos da historia e ndo como objetos
de estudos dos brancos. “Os negros e negras intelectuais”, por possuir ascendéncia
negra, carregam em si 0 antirracismo, as suas visdes de mundo e as suas trajetdrias
académicas segundo a “ética da convicg¢do antirracista”. EStd ai a importancia da

presenca de negros e negras nos variados espagos de poder, para poder falar por si.

Quilombismo: é a proposta de usar a experiéncia historica
dos quilombos como base para um projeto de organizagao
social e politica afrocentrado, voltado a liberdade,
igualdade e justica; Racismo ambiental: é a injustica
ambiental que atinge de forma desigual grupos racializados
e vulnerdveis, como negros, indigenas e comunidades
tradicionais e Périplo: é uma jornada longa, marcada por
desafios, descoberta ou sofrimento.




24

Abdias Nascimento: intelectual/negro/ativista/militante.
https://culturaafrobrazil.blogspot.com/2013/05/abdias-do-nascimento-heroi-nacional.html

Acessado em 08/05/2025

O quilombo exerceu um papel importantissimo na consciéncia historica dos
negros e negras do pais. O quilombo representa um instrumento importante no processo
de reconhecimento de uma identidade negra brasileira. Manifesta-se ainda nos diversos
espacos de resisténcias, seja nas favelas, nos terreiros, nas lutas antirracistas e no
reconhecimento da historia e cultura negra deste pais, eles estdo presentes, como formas
de lutas contra o racismo estrutural, a violéncia institucional e na alegria dos terreiros e
suas festividades, estaremos presentes. Como nos cantos dos diversos terreiros de
jurema, muito na area norte do Recife, onde habitam remanescentes do quilombo do
Catuca, “Na mata sO tem um, E Rei. O rei da mata é Malunguinho!”3.

3 . . .
Ponto cantado nos terreiros de jurema e umbanda nos terreiros em Pernmabuco.


https://culturaafrobrazil.blogspot.com/2013/05/abdias-do-nascimento-heroi-nacional.html

25

O QUILOMBO DO CATUCA

Malunguinho na mata € rei
Malunguinho na mata € rei
Malunguim na mata é rei

Com sua foice amolada®.

A historia das lutas quilombolas em Pernambuco perpassa pelos estudos do
quilombo do Catucd, existente na zona da mata seca norte da provincia pernambucana,
quilombo que existiu e resistiu na primeira metade do século XIX. Diferente de
Palmares que se encontrava distante das areas dos engenhos, situava-se préximo do
porto do Recife e éareas urbanas da capital da provincia, tinha caracteristica de
quilombo movel e estabelecia uma rede de conexdes comerciais e de colaboradores,
ndo estando isolado. Segundo Carvalho (1996), os quilombos sdo parte de um
conjunto mais largo de estratégias de sobrevivéncia e resisténcia escrava. Por essa
razdo eles sdo fendmenos dindmicos que mudam com o tempo. O quilombo dos
palmares localizava-se numa area bem além da fronteira canavieira. O quilombo do
Catucd margeava a fronteira agricola da zona da mata norte, comegava quase num
suburbio do Recife.

Era grande a dimensdo do quilombo do Catucd, iniciando nos matagais e
morros na saida das cidades irmas de Recife e Olinda para o interior, entre os acudes
de Apipucos e Dois irmdos, passando pelo rio Morno, até a beira do rio Beberibe, a
partir dai a mata se langava para dentro do continente, adentrando-se para 0 norte na
altura de Macacos, Cova da Onca e Paratibe, seguindo para regides hoje do municipio
de Camaragibe na estrada de aldeia, Abreu e Lima, Igarassu, Goiana até a fronteira
com a Paraiba. Nesse trajeto havia varios engenhos de acUcar, vale salientar que no
século XI1X Pernambuco era um grande produtor de algoddo e o comércio do agucar
havia se recuperado dando surgimento a diversos engenhos na regido, como o
Mussupinho, o Monjope, o Utinga, o Araripe, 0 Pau Amarelo, e outros tantos, num
total de mais de cem, que beiravam os rios e riachos, hoje corregos, e esses rios eram

chamados de “rios do agucar”, dada a importancia desses como rota do comércio de

4 .
Ponto cantado nos terreiros de Jurema e umbanda em Pernambuco.



26

acucar para a regido portuaria do Recife. Por ali também passavam as estradas que
levavam gado e algoddo dos distritos de Bom Jardim, Limoeiro e Nazaré para o
Recife, ou para Goiana importante entreposto comercial na Zona da Mata. O gado
abriu caminhos e estradas para os diversos locais de comércio na provincia de
Pernambuco, entre Recife-Olinda e a zona da mata norte. Da é&rea canavieira
circundando Goiana, lgarassu e Itamaraca seguia agUcar para 0 Recife. Essas
comunicag0es comerciais entre o Porto do Recife e o interior da mata seca passavam
perto do quilombo, situacdo ideal para os ataques dos quilombolas, causando o

“terror” a elite aristocratica e escravista de Pernambuco.

7 ol ‘ ‘
Qe AR ;;“

B @ Igalassu

®
Paudalho

- o,‘,\bc'ib e 'of ONE A
=2 “L\, Olinda
<

Vitéria Santo Antiio Recife

3o Agostinko

Mapa com a localizacdo do territério que compreendia o quilombo do Catuca feito pelo historiador
Marcus Carvalho
Reproducdo do livro Liberdade por um fio: Histéria dos quilombos no Brasil
Fonte: https://pt.wikipedia.org/wiki/Quilombo do Catuc%C3%A1. Acessado em 08/05/25

A historia do quilombo do Catucé esta relacionada a histdria politica e social da
provincia, seu surgimento ocorre durante a Revolucdo de 1817 e adentra o tempo das
revolugdes liberais em Pernambuco, como a Confederacdo do Equador (1824) e a

Cabanada (1832), vale salientar que essas revolugdes libertarias teve ampla participacao


https://pt.wikipedia.org/wiki/Quilombo_do_Catuc%C3%A1

27

de indigenas e escravizados. Fontes indicam a sua existéncia entre os anos de 1817 até
1835, ano da morte de Jodo Batista, o Gltimo dos malunguinhos.

Foi durante esse periodo das revolucdes libertarias em Pernambuco que o
quilombo do Catuca mais se fortaleceu, a divisdo das elites pernambucana levou a
desorganizacdo dos aparelhos de repressdo contribuindo para as diversas fugas mata
adentro contribuindo para a formacdo de quilombos na provincia. As fugas em massa
foram constantes, dificultando a repressédo e o combate aos quilombos. Dessa forma os
quilombos renasciam sempre que as elites se dividiam e sofreu as maiores derrotas
qguando as classes senhoriais estavam unidas. Ele cresceu com as disputas pela
independéncia (1822) e a Confederacdo do Equador (1824), mas foi duramente
combatido na segunda metade da década de 1820.

Os quilombolas parece que tiraram proveitos das guerras intra-elites como a
Confederacdo do Equador em 1824, sob a ameaca da tomada do Recife pelas tropas
aliadas ao Rio de Janeiro, o presidente confederado necessitava de todas as tropas
disponiveis para tentar parar o exército imperial na costa sul de Pernambuco, 0s
quilombolas apareceram com mais forca, atacando, matando e roubando gente
“diariamente”, segundo uma autoridade. Esse foi o momento de maior agdo dos
quilombolas das matas do Catuca. S6 depois da Confederacdo do Equador, em 1825 foi
que a classe senhorial conseguiu exercer uma repressao com maior eficécia sobre o
quilombo.

O General Lima e Silva, presidente da provincia, mandado por Pedro para
debelar a Confederacéo lidera missGes com o objetivo de destruir os quilombos, o que
seria alto o custo da destrui¢cdo. S6 com os recursos do Estado, utilizando armas do
Exército e pagamento de soldo as ordenancas e milicianos, e as vezes até tropas de
primeira linha, seriam possiveis as diligéncias de maior envergadura entre 1826 e 1837.
Um dos grandes problemas para as tropas das classes senhoriais e da provincia era o
nivel de organizacao dos quilombolas que naguele momento, no ano de 1826, tramavam
um ataque a Recife.

A capacidade de mobilidade dos quilombolas era outro fator de dificuldade para
as tropas provinciais. Ap6s 1826 eles se tornam mais moveis, andando em grupos
menores, onde ha indicios de participacdo de mulheres dentre as quadrilhas de
quilombolas. Inclusive nas liderancas do referido quilombo, segundo o historiador
Josemir Melo havia dentre as liderangas do Catucé personagens femininas como Joana,
Luzia, Maria, Genoveva, mas apesar da participagdo de liderancas femininas no Catuci,



28

ao que parece a sua chefia era patrilinear e se dividiam entre grupos, com um grupo
predominando sobre outro. Havia varios lideres masculinos como Manoel Galo,
Leandro Carumba, Anténio Cabunda, Paulo, Francisco de Paiva, dois lideres de nome
Jodo, Miguel, Raimundo, Domingos, José Mobunda, José Brabo, trés lideres de nome
Antbénio, José, Jodo, Joaquim, José Angico, Francisco, Caetano, Anténio Mogambique,
Jodo Cacarg, josé Quinto, José Molenga, Anténio Campona, Francisco de Olanda,
sendo esses trés ultimos escravizados dos padres carmelitas.

No territorio das matas, lugares de fugas de escravizados e do quilombo do
Catucd encontravam-se os plantadores de algoddo e engenhos de acucar, alguns
pertencentes do levante da Confederagdo do Equador na qual os quilombolas
“aterrorizavam” com ataques aos engenhos e as lavouras de algod&o, ou seja, nesse
percurso entre Recife, Olinda e Goiana viviam muitos rebeldes liberais, muitos “donos”
de escravizados. Segundo Carvalho (1996), A historia do quilombo do Catuca esta
ligada a histéria politica e social das provincias. Enquanto as elites pernambucanas
lutavam na tentativa de construir um governo local, o quilombo ja surgia causando
problemas.

Ja no ano de 1822 foram feitas expedicGes a fim de destruir os quilombos no
périplo de florestas entre Recife, Olinda e lgarassu. Numa dela chegou-se a empregar
duzentos homens contra os fugitivos. A fama do quilombo era grande na primeira
metade do século XIX que segundo Pereira da Costa, frei Caneca chamou
pejorativamente de Catucd as tropas realistas que iriam atacar a Confederacdo do
Equador, as quais estavam estacionadas na fronteira entre Pernambuco e Alagoas,
portanto, bem longe do quilombo.

Além das sucessivas tentativas de destruicdo com uso de aparatos do governo,
havia outros problemas para barrar as agdes quilombolas como o nivel de organizagdo
dos malungos, que faziam emprego de canais informais de comunicacdo bastante
complexos, como as informacdes do levante de escravizados em Salvador. Essa rede de
comunicagdes contribuiu para que fomentassem rebelides quilombolas em Pernambuco,
como a preparagdo para um possivel ataque de quilombolas ao Recife no ano de 1827.
Segundo Carvalho (1996), Essa consciéncia da luta antiescravagista em outras
provincias se deve a existéncia de canais informais de comunicacdo entre 0s
escravizados. Para as elites era algo bastante perigoso e que dava grandes dores de

cabeca para a classe senhorial pernambucana.



29

e g BV RS e B © : = Y 5
Aula de campo na graduacdo de Histéria-UFPE. Eletiva ministrada pela prof? (dr?) Luiza Nascimento dos

Reis no territorio do quilombo do Catuca — Abreu e Lima (PE), Engenho Pitanga II.
Acervo pessoal Cleber Moraes.

Crioulos: pessoas negras nascida no Brasil, ja dentro do sistema escravista;
Estrepes: pecas de ferro com pontas afiadas, usadas como armadilhas para
ferir quem pisa nelas eTop6nimos: nomes proprios dados a lugares como
cidades, bairros, rios, montanhas, ruas, vilas, estradas, etc.

—_—

A certa estabilidade dos quilombos, com alguns mocambos nas

florestas fez criar certa hierarquia dentre os quilombolas, o mais
conhecido lider quilombola foi o negro Malunguinho, famoso a tal
ponto que 0s espacos de resisténcia negra ficaram conhecido como
quilombo de Malunguinho. O terror do governo provincial era tal que

foi oferecido um prémio de 100 mil réis pela captura ou morte de
Malunguinho, isso no ano de 1827. Mesmo assim, ndo existem fontes sobre a captura ou
morte do negro Malunguinho. Segundo Pereira da Costa,

Malunguinho era o lider quilombola mais temido de Pernambuco,
afirmando também que os préprios quilombolas eram conhecidos
por malunguinhos. Esse dado permite-nos especular que talvez o
quilombo tenha se originado de uma fuga de escravos vindos de um
mesmo navio negreiro. Posteriormente, todos 0s novos membros do



30

quilombo tornavam-se malunguinhos (CARVALHO; GOMES,
1996, p. 414).

Possivelmente, até 1827, no seu periodo de formacéo, havia uma predominancia
de africanos no quilombo do Catucd, vale salientar que entre o final do século XVIII e
inicio do XIX houve o apogeu do trafico de escravizados em Pernambuco, segundo
Carvalho (1996), possivelmente o inicio do quilombo do Catuca teria sido composto por
escravizados vindos de um mesmo navio negreiro, estes eram denominados de
Malungos. Naquele periodo a provincia de Pernambuco vivia o apogeu algodoeiro que
se expandiu com rapidez tornando-se o principal produto da balanga de exportacdo da
provincia superando o aclcar. O proprio acUcar tirou proveito para renascer na
provincia a sua producdo para 0 mercado internacional, necessitando cada vez mais de
bracos escravos. Esse desenvolvimento da economia agrério exportadora em
Pernambuco contribuiu para o aumento do trafico negreiro na provincia. Também

aumentaram os ataques as fazendas.

‘S AS MATAS
S MATAS §
NAMBUCANAS DE

LUNGUINHO!

Campanha promovida pela APA ALDEIA-BEBERIBE contra o desmatamento da mata efn aldeia para a
construgdo do quartel da escola de sargento das armas (ESA) em aldeia-PE. Territério Malunguinho.
Acervo pessoal Cleber Moraes.

Vale salientar que o termo Malungo pode ser uma referéncia aos irmaos que
vinham nos navios negreiros nas diasporas africanas. Malungo é termo banto, mas o
“inho” inserido a palavra foi uma forma de abrasileiramento dando origem a0 termo
Malunguinho. E possivel que o quilombo tivesse iniciado com fugas de negros africanos

no porto do Recife, mas com o tempo teriamos a presenca de crioulos no Catuca e



31

habitantes que estavam a margem da sociedade escravista, como indigenas, ciganos,
foragidos da justica. O que se sabe é que havia uma rede de comunicagdo e
colaboradores das senzalas e centros urbanos, muitos avisavam das futuras diligéncias
das tropas provinciais e das elites senhoriais as matas do Catuca.

Eram varios os ataques aos engenhos, em 1828 eles ndo s6 atacaram o engenho
Guruguza como chegaram a queimar o engenho Utinga, o que levou as autoridades a
organizarem mais uma expedicdo punitiva, muitos foram mortos e capturados. O que
dificultava as acOes das diligéncias promovidas pelas elites e 0 governo provincial era
uma rede de comunicacdo e colaboradores que avisavam aos lideres quilombolas antes
de acontecer. Havia uma cumplicidade entre escravos de engenhos, quilombolas e a
populagéo livre e liberta local.

O Catuca era um quilombo movel, dividido em varios grupos no meio da
floresta, tendo por meio de vida ndo so a agricultura de subsisténcia, mas também furtos
nos engenhos e assaltos nas estradas, além da prética de algum comeércio e contrabando,
havendo uma rede de cooperacdo de pessoas fora do quilombo. Além dos escravizados
de engenhos vizinhos essa rede de cooperacdo contava com homens brancos,
possivelmente, ocasionado pelo medo dos ataques as suas propriedades. Ndo s6 0s
moradores dos engenhos, mas mesmo 0s senhores recusavam-se a ajudar as tropas do
Estado por temerem a vinganga dos quilombolas. Eles também faziam negdcios com os
rebeldes como o trafico de armas, fornecimento de poélvora e proporcionando-lhe

abrigos, de acordo com Carvalho (1996),

Essas populacdes foram identificadas pelas autoridades como
“negros”, “cabras” e socios dos quilombolas. O medo dos
guilombolas era tal que dois lideres capturados os irmdos Cosme da
Ora e Manuel da Ora foram soltos pelas autoridades locais, pois
temiam a reacdo dos quilombolas.

Em 1829, havia um predominio de dois grupos nas matas do Catucd, um
chefiado por Jodo Pataca, considerado “mais manso”, e outro por Jodo Bamba que
sempre agiam em comum acordo. Jodo Pataca fazia batuques nas matas, em alguns
engenhos da &rea e até mesmo dentro de casas no vilarejo de Tejucupapo
(CARVALHO, 1996, p.420). Inclusive seu bando passara a véspera de Santo Anténio
batucando na senzala do Engenho Macaco, sem ser importunado. Prova de que estes

transitavam entre engenhos e senzalas acordados com proprietarios dos respectivos



32

engenhos. Outro evento curioso foi o de uma escravizada do Engenho Macaco que teria
denunciado outra quadrilha quilombola por assaltar sua senhora. Pataca agiu, entéo,
como uma autoridade oficial: capturou dois assaltantes e, diante da recusa das
autoridades legais em conferir-lhes algum tipo de punicdo, espaldeirou-os destinando
um deles a morte na “roda de pau”5.

Outra dificuldade era a facilidade de deslocamentos dos rebeldes nas matas e
conhecimento dos caminhos dentro da floresta, nos momentos das diligéncias eles se
escondiam ndo s6 na mata fechada, mas também nas grotas, nos mangues préximos a
costa e nas ilhotas dos rios da area. Haviam duas quadrilhas lideradas por Jodo Pataca e
outra comandada por Jodo Bamba, ambos agiam em comum acordo. Pataca era um lider
que negociava com o mundo externo ao quilombo e lidava com a mente dos
escravizados ainda na senzala, liderava cultos e festas religiosas. Segundo Carvalho
(1996), isso revela a busca dos quilombolas para se integrarem na sociedade como
pessoas livres.

A alianca com a populagdo pobre do lugar e até com alguns senhores como
Dona Helena, do engenho Macaco, era parte da estratégia mais ampla de sobrevivéncia.
Tanto Jodo Pataca como Jodo Bamba era respeitados pela populacdo local. Para a
repressdo provincial, era preciso abrir estradas mata adentro a fim de capturar 0s
rebeldes e destruir os quilombos, isso acontecia desde o ano de 1826, como foi
necessaria a construcdo de estradas como a de aldeia que liga 0 municipio de
Camaragibe a Aracoiaba. No final dos anos 1820 foram abertas varias estradas na
floresta, era preciso abrir as matas para que elas ndo servissem mais como esconderijo e
criacdo de aldeias (1829-1831) como a colénia Amélia de imigrantes alemdes que
receberam do governo de Pernambuco terras nas matas proximo as areas dos quilombos.

Essa coldnia germanica era composta por 103 pessoas, perdurando entre 1829 e
1831, quando ja somavam 750 colonos e colonas. Estes foram ludibriados pelo governo,
que o fez trabalhar sob o pretexto de formacdo de uma coldnia, mas o propdsito era
tomar as terras quilombolas. O objetivo era acabar com o quilombo do Catuca, ja que, o
governo deu aos colonos alemaes terras que tinham de ser arrancadas dos quilombolas.
Como resultado, os colonos deixaram Pernambuco por causa dos sofrimentos que lhe

foram causados. Os colonos queimaram boa parte da floresta para fazer carvao abrindo

> Roda de pau, roda de despedacamento ou roda de Santa Catarina, instrumento de execugdo e tortura.
O condenado era atado ou disposto sobre uma grande roda de madeira (semelhante a roda de carroga).
Em muitos procedimentos o carrasco quebrava os membros da vitima com marretas/macas —
geralmente comecando nas pernas e subindo — causando mutilagdo e morte lenta.



33

caminhos dentro da mata. Boa parte da floresta desapareceu com essa pratica dos
colonos, seu principal meio de vida. Essa destruigdo da floresta dificultaria a formagéo
de quilombos no Catucé posteriormente. Os colonos alemées foram fundamentais para a
repressao aos quilombolas. Esse periodo coincide com a destrui¢éo final do quilombo.

Devemos destacar a forca e a coragem dos grupos de quilombolas, ha um relato
de um ataque, segundo Carvalho, a um senhor importante da época, o Bardo de
Cimbres, atacado por uma “quadrilha” de quilombolas, entre eles haviam 4 (quatro)
mulheres, demostrando a participacdo de mulheres tendo um papel importante dentro do
quilombo e nos ataques de defesa. A presenca feminina pode ter sido muito além
daquilo que imaginamos em dias atuais, elas tiveram papel de destaque na rede de
protecdo criada nesses espacos, onde muitas vezes, ocuparam papel de lideranca.

Os documentos mostram que o Ultimo dos Malunguinhos foi Jodo Batista que
possuia um filho chamado Francisco Ferreira que, apds a morte do seu pai, assumiu o
comando do quilombo. Ele também possuia uma filha de 14 anos e uma esposa
chamada Maria Ignécia, que foram presas junto com ele. Uma das formas de defesa
utilizada pelos quilombolas era as estrepes e varias armadinhas colocadas ao longo da
mata, 0 que resultou varios aleijamentos dos membros das diligéncias que atacaram 0s
quilombos.

Eles mantinham uma rede de solidariedade de pessoas externas que avisavam
das possiveis diligéncias contra os quilombos, que demonstra o grau de organizacao dos
quilombolas, se ndo fosse essa rede de articulacdo seria dificil a sobrevivéncia do
quilombo nessa regido que era na época uma das mais desenvolvidas da provincia e tdo
perto de Recife. Muitas vezes essa ajuda ocorria por medo das agdes quilombolas, ou
seja, ocorria sob ameacas, os quilombolas praticavam pequenos furtos e/ou ameacas na
regido, intimidando os plantadores proximos a colaborarem com os quilombolas,
garantindo protecao aos colaboradores. N&o s6 os moradores dos engenhos, mas mesmo
0s senhores recusavam-se a ajudar as tropas do Estado por temerem a vinganca dos
quilombolas, “os senhores preferiam manter os seus negocios com os rebeldes, a quem
vendiam poélvora e cartuchame” (CARVALHO, 1991, p. 13). Desta forma podemos
perceber que mesmo 0s senhores mais abastados temiam os negros aquilombados.

Apols a Cabanada em 1835, comecaram novas diligéncias a fim de destruir o
quilombo do Catuca e capturar Malunguinho, Jodo Batista, os quilombolas possuia
muita mobilidade nas matas o que dificultavam a sua captura, eles atacavam tanto nas

imediacgdes de lgarassu e Goiana, como nas proximidades de Recife, o que deixava a



34

populacdo branca assustada com as atividades dos quilombolas. Assim, os senhores da
mata norte pernambucana passaram a requerer ajuda do governo para por fim ao
quilombo de uma vez por toda. Com o fim da Cabanada o governo estava com um
grande contingente de soldados e guardas nacionais que foram deslocados para a mata
norte a fim de destruir o Catucé, além de contar com uma tropa de indios e caboclos de
Barreiros que haviam sido usados contra os Cabanos. Uma grande operacdo foi
organizada para conter Malunguinho, a ajuda dos indios de Barreiros foi de fundamental
importancia para a captura e morte de Jodo Baptista, ultimo lider Malunguinho, em 18
de setembro de 1835. E, posteriormente, a captura de seu filho e sucessor foi
determinante para o fim do quilombo do Catuca.

Assim, o quilombo do Catucé entrou para a Historia de Pernambuco como foco
de resisténcia contra a sociedade imposta pelos donos do poder, tentando sobreviver de
forma alternativa. Malunguinho o lider maior desse quilombo, entrou na cultura popular
como entidade no culto a jurema sagrada, o senhor dos trés mundos, j& que, representa
as trés falanges, exu, caboclo e mestre, sendo adorado em centros localizados entre
Recife e Goiana. Inclusive no Toré, ceriménia religiosa dos Xucurus de ororuba, em
Pesqueira.

Atingir o pantedo das divindades €, assim, a maior homenagem que um povo
pode fazer a seus herois, fazendo viver a sua ancestralidade. A significacdo de
Malunguinho foi de tamanha importancia que prevaleceu no tempo: se faz presente nos
topbnimos e enquanto entidade espiritual nos terreiros da jurema sagrada e da
umbanda, conectando as presencas materiais, espirituais e simbolicas quilombolas.
Sobrevive no quilombo cultural Malunguinho, localizado em Olinda; que todos os anos
promovem uma festa chamada Kipupa Malunguinho nas matas de uma antiga fazenda
na cidade de Abreu e Lima (nos meses de setembro ou Outubro) em comemoracdo ao
aniversario da morte do dltimo Malunguinho Jodo Batista. Sobrevive em cada negro e
negra da mata norte pernambucana que busca ser valorizado e respeitado perante a
sociedade, nos povos indigenas xukurus de Ororuba, que embora o branco tenha tentado
apagar da memdria aqueles que lutaram por uma melhor condigdo de vida perante a
sociedade, este apagamento resistiu ao tempo e, atualmente, permanece mais vivo do
que nunca, na religiosidade, nas manifestacbes culturais, na memoria do povo de
terreiro, nos “oprimidos”, como simbolo de resisténcia e luta contra todas as formas de
opressdo colonizadora, seu legado continua vivo e forte como personagem histérico,

protagonizando a luta do povo negro que continua nos dias atuais.



CAPITULO 2

MEMORIA ANCESTRAL E RESISTENCIA: A HERANCA DE
MALUNGUINHO NOS TERREIROS.

35



36

Malunguinho: Rei das Matas de Pernambuco
https//orixaensina.blogspot.com/2023/09/a-historia-de-malunguinho-e-oquilombo.html
Acessado em 09/05/2025

MALUNGUINHO: RESISTENCIA ANCESTRAL E A FORCA DOS POVOS DE
TERREIRO

“Malunguinho, portio de ouro,
Malunguinho, portéo de espinho,
Corta, corta, Malunguinho,

Os espinhos do meu caminho.
Firmei meu ponto, sim,

No meio da mata, sim,

Salve a coroa, sim,

Rei Malunguinho.

Malunguinho na mata é rei”®.

® ponto cantado para Malunguinho, na Tenda de Umbanda Caminhoneiros do Bem, no bairro do
Cordeiro, no Recife.



37

Catimbd: Pratica religiosa e espiritual popular presente principalmente no Nordeste do
Brasil; Histdria Oral: Estudo e registro das memérias e experiéncias das pessoas por meio
de entrevistas, depoimentos e relatos orais; Colonialidade: conceito que vai além da
colonizacdo formal (dominio politico e territorial), para entender as formas permanentes e
estruturais de poder, conhecimento e cultura que permanecem apés o fim da colonizagdo
oficial; Pluriepistémica: refere-se & valorizacéo e reconhecimento de maltiplos sistemas de
conhecimento, especialmente aqueles que foram historicamente marginalizados pelo
conhecimento dominante ocidental e Pluriétnica: existéncia ou convivéncia de multiplos
grupos étnicos em um mesmo territorio, regido ou pais.

_

Malunguinho é reverenciado no nordeste nas casas de
jurema e umbanda como entidade de grande importancia na
cosmovisdo de mundo destas duas préticas religiosas. A Jurema, de

origem afro-indigena, tem sido cultuada dentre as populacdes

indigenas e o0s povos de ancestralidades afro-brasileiras,
principalmente em Pernambuco e Paraiba, oriunda do Catimbo, cuja origem é o
municipio de Alhandra na Paraiba, regido que era habitada antes da colonizacao pelos
indigenas Tabajara, temos a incorporacao de elementos cristdos pelos indigenas durante
0 processo de catequizacdo destes, mostrando uma mistura variada em termo de racas. E
possivel que no ano de 1758 os aldeamentos indigenas do litoral paraibano, como a
aldeia de Nossa Senhora de Assuncdo, fundada pelos padres oratorianos tenha sido
elevado a categoria de Vila, passando-se a se chamar Alhandra. Teria sido nessa ocasido
qguando os aldeamentos indigenas foram transformados em vilas que a Jurema teria
surgido.

A partir do contato dos indigenas do sertdo com os do litoral havendo trocas
culturais entre diferentes etnias indigenas resultando em reconstrucdes das
religiosidades vigentes, ha também que considerar a influéncia de escravizados
africanos que igualmente, passaram a conviver com indigenas e brasileiros mestigos,
contribuindo para as transformacdes e rearrumacdes cosmologicas locais e suas praticas
derivativas. E bem sabido que, nos tempos dos Quilombos da zona da mata nordestina,
Malunguinho e outros negros tivessem contatos com os indigenas durante o século XIX.
Percebe-se que o culto da Jurema apresenta elementos cristdos, indigenas e africanos em
sua composicao, resultado de uma hibridacdo cultural de diversos elementos de ragas e

etnias diferentes. Segundo Grinewald (2020),



38

As influéncias advindas do candomblé, Umbanda, Kardecismo e
catolicismo popular sdo reelaborados de forma a dar “origem a um
processo de criagdo de uma nova pratica da jurema, onde 0s
elementos religiosos de outros cultos coexistem de forma dinamica,
reformulando o espaco religioso tradicional, assimilando-o e
transformando-o em uma nova pratica”.

No culto da Jurema faz-se uso de elementos indigenas como a bebida feita com
partes da Jurema, 0 uso do tabaco, o transe de possessdo por seres encantados, além da
crenca em um mundo espiritual onde as entidades sagradas residem. A fumaca tem uma
expressiva representatividade no universo espiritual da jurema. Na zona da mata norte
de Pernambuco, quando ocorre a queima da cana, a fumaca é chamada de Malunguinho.
Sabemos que o uso da queima e da fumaca na mata do Catucé era uma maneira dos
quilombolas se tornarem invisiveis no meio da mata para se protegerem das diversas

diligéncias contra os quilombos da Mata do Catuca.

https://gmalunguinho.blogspot.com/2013/10/viii-kipupa-malunguinho-triunfando-na.html
Acessado em 09/05/2025

A jurema se faz presente nos folguedos pernambucanos como o cavalo-marinho,
e dos carnavalescos como os caboclinhos, no &mbito do qual se faz, em Goiana (PE),
Maracatu Nacdo da area urbana (metropolitana do Recife) e Maracatu Rural, nos quais a
jurema é usada no calgamento (fortalecimento méagico) dos caboclos de lanca, aderecos,
alegorias dos grupos. Esse tracado geogréfico identifica o local ou proximidade da mata
do Catuca e o quilombo dos malunguinhos. Malunguinho incorpora-se no imaginario
coletivo das populagdes da zona canavieira da zona da mata, tal qual seu simbolismo na
vida desses trabalhadores da cana, que um dia habitou as matas secas da zona da mata
norte poernambucana. Pessoas simples, trabalhadores bragais, que ouve falar, de alguma


https://qmalunguinho.blogspot.com/2013/10/viii-kipupa-malunguinho-triunfando-na.html

39

forma, sua importancia para aquela regido, como nas casas de jurema e seus mestres,
entidades que tém o conhecimento da ciéncia da jurema, geralmente, pessoas pobres e
simples que tinham, quando encarnados, relagcdes proximas com a natureza. Como
Malunguinho, que lutou contra um sistema de opressdo, aristocrata e escravista, tendo
grande conhecimento das matas, seu espaco de liberdade e de construcdo de
comunidades alternativas numa sociedade de poder aristocratico e escravocrata.

Segundo Leandro Tavares Sacerdote da Jurema e educador,

“Precisamos imprimir o ritmo revoluciondrio de Malunguinho, para
nos reafirmarmos numa sociedade racista. Esse pais tem uma divida
histérica. Malunguinho foi subversivo, mexeu nas estruturas. E é
isso que precisamos fazer também: colocar nosso povo e nossas
religibes em evidéncia como agentes de cultura, educacéo,
dignidade. Temos que nos reafirmar cada vez mais para transpor o
preconceito e o racismo existente.”

Sdo varios relatos que mantém a experiéncia passada viva, busca-se fazer outra
historia tendo sua origem diferenciada do conjunto estabelecido oficialmente. Temos na
histéria oral uma aliada da democracia na luta pelo reconhecimento de grupos antes
afogados pelos direitos dos vencedores, dos poderosos, daqueles que podiam ter suas
historias reconhecidas gracas aos documentos emanados de seus poderes, dando
visibilidade a histéria dos seus antepassados que sofrem as tentativas de apagamento
histérico, como o caso da historia do quilombo do Catuca e os Malunguinhos. Tendo ai
uma via de inclusdo social pela via das narrativas historicas, dimensionando o papel das
minorias analfabetas, silenciadas, dos pobres, dos anonimos e de tantos grupos
“marginais” ou “marginalizados”. Os povos de terreiros, em sua maioria, enquadram-se
nesses perfis.

Por meio da histéria oral, movimentos das minorias culturais e discriminadas
tém encontrado espago para abrigar suas palavras, vozes, dando sentido social as
experiéncias vividas diante de diferentes circunstancias. Diante das lutas dos povos das
religiosidades afro-indigena na atualidade, por visibilidade, reconhecimento e contra
qualquer forma de preconceito, seja racial ou religioso, recordo de uma toada cantada
nas casas de umbanda que sintetiza bem o combate ao racismo religioso e a unido das

. . . 7
comunidades de axé, “Na terra de preto, todo mundo € preto calunga”.

7 Cantado na casa de toninho de Malunguinho no bairro do Cordeiro em Recife.



40

E sabido que a memoéria ganha um caréater emblematico, sempre sendo vista pela
Otica social, para a histéria dos Malunguinhos, busca-se tirar tal personagem das
sombras da Historia, invisibilizados pelas narrativas das elites, estando, segundo essas
narrativas de poder na condicdo de silenciados. E nas festas aos encantados, nas lutas do
cotidiano e nos espacos do sagrado que Malunguinho é lembrado e reverenciado como
um dos grandes herdis para as comunidades de axé. Devemos promover tal personagem
a condicgdo de protagonista das histdrias de luta pela liberdade em Pernambuco, este que
simboliza liberdade, justica, diversidade cultural e étnica em uma sociedade moldada,
também, na heranca cultural indigena e africana. VVozes que ndo devem se calar perante
as injusticas sociais e o racismo religioso.

Fazer historia oral é adentrar no universo das memarias de um povo ou grupo, ela
promove uma mediacdo significativa entre a memoria e a histéria, construindo a
memoria coletiva das comunidades que simbolizam Malunguinho como personagem
importante, tanto na histéria como na religiosidade da jurema sagrada e umbanda. Todo
trabalho de histéria oral procura da sentido a um aspecto da vida, situacdes que levem a
suposicao de fatores identitarios que se constituem na comunidade. Durante o ritual de
jurema foi observado que esta assentado representa as raizes e identidade dos povos que
cultuam seus encantados (mestres e caboclos), lembrar-se dos seus antepassados, sua
ancestralidade, viva na memoria deste povo. Segundo José Carlos Meihy (2005, p. 74)
“toda memoria € um produto social e ndo individual. A memoria pessoal € uma
retomada de outras memdrias, anteriores, projetadas na vida comunitaria de uma
coletividade”.

A memoria é fundamental para confirmar o presente, pois sem ela ndo podemos
garantir as regras da vida social que se baseiam em repeticdes de atitudes definidas pelo
passado. H&, porém, esquecimentos forgados que podem ser considerados
“apagamentos”, realizados pelas narrativas dos grupos dominantes, categorizando o que
¢ “historia verdadeira”, ou seja, aquelas que identificam as elites. A memodria
equivaleria ao esforgo de recuperacdo de coisas que ficaram fora do enquadramento
registrado por escrito. Uma forma de recuperar aquilo que tentam apagar das narrativas
histéricas. Vale lembrar que ndo é possivel separar a questdo da identidade e da
memoria, ambas séo indissociaveis, o estudo da identidade resgata o carater humano da
sociedade. Como no relato da juremeira Mé&e Lia Preta sacerdotisa da Jurema e

educadora,



41

“Eu acho que sem malunguinho a Jurema N30 Seria como é.
Malunguinho é tudo dentro da Jurema. E 0 nosso protetor. E como
se fosse dentro do candomblé tem exu e sem exu néo se faz nada. Eu
acho que sem malunguinho na Jurema ndo tem sentido. O
malunguinho é muito forte. E um espirito bom de protecdo, de
ajuda, de abertura de caminhos, de orientacdo espiritual. O
malunguinho tem essas coisas. Quando a gente chama o
malunguinho, canta para o malunguinho, pede um servi¢o e a gente
vé aquilo acontecer. Entdo € essa seguranca gue a gente tem em
malunguinho é isso. A gente tem um protetor tdo representante
também da Jurema. E que ele sabe os caminhos que tem que
conduzir as pessoas. Por isso que malunguinho, tem o malunguinho
sentado, e eu fago toda a vez isso, quando vou abrir a jurema, eu
canto muito para o malunguinho, peco muito a malunguinho. Ja
resolvir muitos problemas através de Malunguinho, de curas, muita
cura, de problemas de saude, de problemas de... ou pessoas que
estavam com problemas de justica. O Malunguinho também cai
muito nisso, entendeu? Ele foi muito forte nesse sentido. Entao,
nenhum juremeiro nunca, jamais, sem Malunguinho, N&o existe
Jjurema, ndo. Tem que ter ele no caminho.”

Temos que pensar na pratica da memaoria como prética politica que pode ajudar a
construir uma sociedade mais igualitaria e justa. Tirar Malunguinho da condicdo de
silenciamento histdrico € uma préatica social e de consciéncia das lutas das populagdes
afrodescendentes, que os discursos de colonialidade insistem em invisibilizar suas
historias. No Brasil, nomes de ruas, memdrias e monumentos estdo ainda dentro da
I6gica monumentalista e colonial herdada do século XIX, andando pelo Recife, ndo
encontramos referéncias a personagens que representam a luta negra, a cidade esta cheia
de monumentos e nomes de ruas a icones da histdria libertaria pernambucana manchada
pela escraviddo, dificil encontrar alguma referéncia ligada a Historia das lutas negras.
Praca Frei Caneca, Avenida Cruz Cabuga, Rua Imperador Pedro Il, Avenida Bernardo
Vieira de Melo, Rua da Imperatriz Tereza Cristina, Conde da Boa Vista, Rua André
Vidal de Negreiros e outros. Ndo encontramos nenhuma referéncia de monumentos ou
ruas a Malunguinho.

Politicas identitarias sdo construidas na trama da memoria e do esquecimento,
todo ato de lembrar encerra atos de esquecer. Desta forma, buscamos trazer para as
luzes das narrativas historicas o quilombo do Catuca, pela sua importancia no cenario
histérico pernambucano no século XIX, esquecido pela histéria pernambucana e a
atuacdo dos Malunguinhos, lideres do quilombo do Catuca que aterrorizaram as elites

pernambucanas nos oitocentos. Aquele que abre e fecha os caminhos, que tira as



42

estrepes do caminho, e ndo tem piedade com os inimigos, um verdadeiro simbolo das

lutas de combate ao racismo e as desigualdades entre brancos e negros neste pais.

s o o SR v A
Mesa de Jurema sagrada: elemento ancestral das religides afro-indigena
https://marceloalban.com/juremo-sagrada/ Acessado em 09/05/2025

E no silenciamento daqueles ditos “subalternos”, que encontramos tentativas de
apagamento das suas respectivas historias, buscar essas memorias através das
entrevistas orais dos povos de terreiro é trazer a tona a historia dos seus herdis, através
do universo simbolico dos seus encantados (mestres, caboclos e trunqueiros), como no
caso de Malunguinho, um verdadeiro her6i para as populacdes afrodescendentes e
indigenas de Pernambuco, um guerreiro, simbolo da liberdade para essas pessoas
comuns, que buscam na energia do sagrado for¢a para as lutas do cotidiano. Como na
saudacdo a Malunguinho, “Sob6 Niré Mafi, Reis Malunguinho”. Nos terreiros da
umbanda e Jurema Sagrada ha sempre reveréncia a Malunguinho enquanto rei das

),8

matas, “Ele é preto ¢ bem pretinho, salve a coroa do Rei Malunguinho™, algo que

contraria a Historia oficial, protagonizando este personagem histérico, ndo como “fora

8
Toadas cantadas em centros de Jurema e Umbanda em Pernambuco.


https://marceloalban.com/juremo-sagrada/

43

da lei”, mas um verdadeiro rei para as comunidades devotas a Jurema Sagrada e
Umbanda, e porque ndo falar, nossos quilombos contemporéneos. Nas palavras de

Leandro Tavares,

“Malunguinho foi um lider quilombola, um vibrador de grandes
movimentos em defesa das tradicdes, dos saberes, dos costumes do
seu povo. Para além da sua existéncia fisica, ele retorna como
espirito. Ele é um grande revolucionério. Lutou contra o sistema
escravocrata, patriarcal, capitalista. Mesmo ndo estando mais
fisicamente, ele ainda esté presente espiritualmente. Ele nos inspira
a resistir, a combater, a manter a luta viva”.

Nos terreiros da Jurema sagrada e da umbanda Malunguinho vai além da
espiritualidade, ele é um simbolo de luta, resisténcia, reexisténcia e existéncia. Sua
memoria, apesar das tentativas de apagamento histérico, esta salvaguardada nas casas
de axé. Percebemos nas falas dos filhos de santo narrativas de descolonizacdo das
historias cujas epistemologias sdo universais e eurocentradas, esses espagos constituem-
se como territdrios de lutas, resisténcias e ancestralidades.

Encontramos as continuidades das lutas quilombolas que é permanente, numa
sociedade ainda sob os pilares do patriarcalismo, escravismo e cristianismo. Um
potencial que pode contribuir de maneira significativa para o ensino de Historia. Novos
olhares que possibilitam outras narrativas, ja& que a Histéria é plural. Os povos de
terreiros lutam uma guerra permanente, sdo malungos da contemporaneidade,
verdadeiros guardides da memoria de Malunguinho, o rei das matas de Pernambuco.
Observamos esse aspecto de luta pela liberdade e justica social nas palavras de Leandro

Tavares,

“Porque a mata era um espaco de fuga e sobrevivéncia. E
Malunguinho conhecia esse espaco. Ele transitava com habilidade,
sem ser notado. A mata é reftgio e liberdade. Também €, segundo o0s
antigos, onde se agrega a ciéncia, onde estdo as divindades da
Jurema. Malunguinho esta ligado a esse lugar .

Vemos nas tradi¢bes de terreiros, suas memorias e seus conhecimentos
guardados nesses espacos um grande potencial na luta contra discursos eurocentrados,
oportunizando novas abordagens no ensino da Historia dando visibilidade aqueles que a
narrativa de colonialidade insiste em silenciar, na perspectiva de criar pedagogias
pluriepistémicas, como nas palavras de Leonardo Boff, “todo ponto de vista é a vista

do todo”. Assim, torna-se urgente criar formas de em-sinar e aprender negro-africanas,



44

buscando novas possibilidades de concepcBes educacionais que respondam a realidade
social pluriétnica e intercultural do Brasil. Laroyé! Giraé! Salve Malunguinho, Reis das

Matas pernambucanas.

DESAFIOS ATUAIS E LUTAS CONTEMPORANEAS

O Quilombo Cultural Malunguinho nasceu ha mais de 15 anos, como forma de
resisténcia e significacdo das lutas do povo de terreiro, buscando protagonizar o0s
personagens histdricos, lideres quilombolas, especificamente, os Malunguinhos
formado pelos historiadores e membros das religides de matrizes afro-indigenas
Alexandre L’Omi L’Odo, Joao Monteiro e Hildo Leal Rosas. Estes também fundaram o
Grupo de Estudo Malunguinho, no Arquivo Publico do Estado, onde promoviam
discussGes sobre o tema com base em pesquisas do historiador Marcus Carvalho,

compondo mesas de debate com intelectuais e representantes de terreiro.

Xama: lideranca espiritual e curandeira em muitas culturas indigenas e tradicionais. Ele
atua como mediador entre 0 mundo humano e o mundo espiritual, realizando rituais,
curas, orientacdes e praticas de conexdo com a natureza e 0s ancestrais; Eguns: espiritos
dos ancestrais que ja partiram, mas que continuam influenciando, protegendo ou se
comunicando com os vivos; Eurocentrismo: visdo de mundo que coloca a Europa ( ou 0
“ocidente™) como centro, modelo e medida de tudo, tratando as culturas europeias como
superiores e universais, enquanto desvaloriza ou inferioriza outras culturas, comop a
africanas, indigenas, asiaticas e latino-americanas e Educacéo transgressora: € aquela
que quebra os limites impostos por sistemas opressivos, Como 0 racismo, 0 sexismo, o
eurocentrismo e a colonialidade. Ela valoriza os saberes marginalizados, promove o
pensamento critico e busca transformar a sociedade a partir da sala de aula.

—_—

Para estes historiadores o Quilombo Cultural Malunguinho é

uma continuidade simbdlica da luta do Quilombo do Catuci,
buscando tira-los dos lugares de subalternidade das narrativas da

historiografia tradicional e do que estariam escritos nos documentos

oficiais do seculo XIX.

Tais estudos estariam inspirados na forca e no legado cultural-religioso afro-
indigena desse quilombo, ou seja, a Umbanda e a Jurema Sagrada, no ano de 2006
houve a organizacdo da celebracdo do Kipupa Malunguinho, evento importante que
retne varios juremeiros de varios estados e localidades do Nordeste que para ele se
dirigem em varios Onibus e carros, para confraternizar e realizar seus trabalhos e

oferendas na mata, além de cantar, dancar e homenagear Malunguinho. Quando




45

juremeiros, umbandistas, povo de terreiros e interessados em geral visitam todos os
anos as matas do Engenho Pitanga I, em Abreu e Lima, onde possivelmente houve
grande resisténcia do quilombo do Catucd, a fim de convocar a forga espiritual de
Malunguinho, com o intuito de vivenciar as praticas culturais e religiosas afro-
indigenas.

O respectivo evento tem o intuito de homenagear um grande lider do quilombo,
Jodo Batista, o ultimo dos Malunguinhos que morreu em 18 de setembro de 1835.
Kipupa € um termo quimbundo e significa agregacédo de pessoas em volta da pessoa do
Malunguinho. Segundo L’Omi L’0do, “todo roteiro da festa ¢ feito para poder
experienciar a vida daqueles negros e negras que ali lutaram, viveram e morreram”.
Vale salientar que o culto a jurema é tido como uma prética xamd, uma ciéncia da
natureza. Para Santos (2007), “¢ um “conhecimento” realizado a partir de elementos da
natureza, logo, saberes da tradicdo oral”. Seria a ciéncia, fundada nas possibilidades
oferecidas pela natureza, os mestres seriam “as entidades que t€ém o conhecimento da
ciéncia da jurema”. E possivel identificar na espiritualidade da jurema um duplo aspecto
mistico, um duplo vinculo: o culto as entidades, como exus e pombas-gira, e o culto aos
antepassados, semelhante ao culto aos Eguns. Assim, espiritos ancestrais vivem na
jurema, como Malunguinho que se consolidou como entidade de suma importancia nos
rituais da jurema sagrada representado pelas trés falanges: exu, caboclo e mestre, tido
no imaginario da espiritualidade da jurema sagrada e nas memorias dos terreiros, a
continuidade dos quilombos, o Rei das Matas. Figura mitica que se mistura ao
personagem histdrico, simbolo de lutas e resisténcias a sociedade escravocrata do século
X1IX em Pernambuco.

Outro momento importante de manifestacdo dos juremeiros € a caminhada dos
terreiros de Pernambuco, que congrega a jurema, a umbanda e o candomblé, em cortejo
pelas ruas centrais do Recife. A rede de articulagdo da caminhada dos terreiros de
Pernambuco (REDE ACPT) surgiu em setembro de 2007 fortalecendo a luta negra e 0s
terreiros de matriz africana contra o preconceito e a discriminacao religiosa, exemplo da
continuagdo dos quilombos e suas lutas por representatividade, como comunidade

alternativa contras as diversas formas de preconceitos e discriminacéo.



46

Ao g
9@\ ﬂwﬂ

172 caminhada dos terreiros de Pernambuco no dia 1/11/2023 com o tema: “Contra a
Discrimina¢ao Religiosa e o Racismo”.
https://www.folhape.com.br/noticias/em-sua-17a-edicao-caminhada-dos-terreiros-luta-contra-
a/299539/ Acessado em 14/05/2025.

Uma das conquistas por reconhecimento das lutas e resisténcias dos ancestrais
quilombolas ocorreu no ano de 2007 que, juntos com politicos, 0 Movimento Negro e
representante do povo de terreiro, 0 Quilombo Cultural Malunguinho conquistou a Lei
N° 13.298/07, Lei Estadual de Vivéncias e Praticas da Cultura Afro, mais conhecida
como Lei Malunguinho, proposta pelo deputado Isaltino Nascimento.

Essa Lei instituiu no calendério oficial do Estado a semana entre os dias 12 e 18
de setembro para a promocéo de vivéncias e praticas da cultura afro-pernambucana, da
Historia da Africa e afro-brasileira, da Histdria dos quilombos em Pernambuco e no
Brasil e da Histdria das religibes e resisténcias de matrizes africanas, contra a
discriminacéo e o preconceito racial®. Infelizmente, no ano de 2017, numa manobra do
Deputado Diogo Moraes, do Partido Socialista Brasileiro, a lei Malunguinho foi
revogada pelo inciso LVI do artigo 426 da Lei n® 16.241/2017.

Essa lei criou o Calendario Oficial de Eventos e Datas Comemorativas do
Estado de Pernambuco, além de definir, fixar critérios e consolidar as leis que
instituiram datas comemorativas e eventos estaduais. A referida lei tentou
resumir/reduzir pontos importantes em uma unica lei, negando todo o processo de luta e

desmerecendo a importancia de cada singularidade histérico-cultural afro-indigena

® Destacamos o artigo 12 da Lei: “Fica instituida a semana do dia 18 de setembro como a Semana
Estadual da Vivéncia e Pratica da Cultura Afro-Pernambucana, como reconhecimento do resgate
histérico do lider quilombola Malunguinho, morto em combate em 18 de setembro de 1835”.


https://www.folhape.com.br/noticias/em-sua-17a-edicao-caminhada-dos-terreiros-luta-contra-a/299539/
https://www.folhape.com.br/noticias/em-sua-17a-edicao-caminhada-dos-terreiros-luta-contra-a/299539/

47

desse Estado. Uma tentativa de ofuscar a histéria de luta e resisténcia dos quilombolas e
suas memorias tdo presentes nos espacos religiosos o que na contemporaneidade séo
quilombos, como nas palavras de Beatriz Nascimento, “A terra € 0 meu quilombo. Meu
espago ¢ meu quilombo. Onde eu estou, eu estou. Quando eu estou, eu sou” assim, O
quilombo é o espaco que ocupamos. A luta dessas organizacdes como o Quilombo
Cultural Malunguinho, evidencia a relevancia da consciéncia historica para a promog¢éo
de acles sociais legitimas e positivas. Focos de resisténcia e reconhecimento do

Quilombo do Catuca na Historia de Pernambuco e do Brasil.

Quilombo ‘

Cultural

Histérico egb\wmo
Lei 13.298/07

Semana Estadual da Vivéncia
e da Pratica da Cultura
Afro Pernambucana

Cartaz do quilombo cultural Malunguinho sobre a Lei 13.298/07 instituindo a Semana Estadual
da Vivéncia e da Pratica da Cultura afro Pernambucana conhecida como Lei Malunguinho.
https://alexandrelomilodo.blogspot.com/2011/09/malunguinho-no-imaginario-dos.html
Acessado em 14/05/2025.

A luta dos quilombos continua na contemporaneidade, no cotidiano das

comunidades dos terreiros, consideradas quilombos urbanos e nas periferias, morros e


https://alexandrelomilodo.blogspot.com/2011/09/malunguinho-no-imaginario-dos.html

48

favelas. Buscando construir novas narrativas e histérias de personagens do passado,
protagonizando as histérias do povo negro, tirando-os dos espacgos de subalternidade.

A umbanda e a jurema sagrada nos deixa um legado mistico e simbdlico de
antepassados, como a figura dos malunguinhos que dialoga com o personagem historico
representado na tradicdo oral e nas experiéncias dos terreiros, construindo uma
consciéncia de historicidade de lideres que lutaram e continuam a lutar e resistir as
sociedades conforme os padrdes aristocrata, cristdo e de legado escravocrata. Percebe-se
que outras historias sdo possiveis, buscando fugir do “perigo de uma historia Ginica™®.

O Catucd na perspectiva dos povos de terreiros que vivenciam o “mito”
Malunguinho em celebra¢des nos terreiros busca construir a historia da ancestralidade,
dando continuidade as lutas de resisténcia e pela liberdade do passado na
contemporaneidade, a partir da histéria do tempo presente, ou seja, uma historia
reconhecidamente viva. Ela se constitui como parte integrante do debate sobre a funcao
do conhecimento social e atua na linha que questiona a tradicao historiogréfica centrada
em documentos oficiais, uma percep¢do do passado como algo que tem continuidade
hoje e cujo processo histdrico ndo esta acabado.

A experiéncia oral nos tras para o campo da “Historia Viva”, que da continuidade a
Historia de Malunguinho e o Catucd, estando associada a consciéncia de cidadania,
desta forma, sabemos que o campo da histdria e seu movimento sdo realizados pelas
pessoas comuns, com sentimentos, paixdes, idealizacBes, qualidades e defeitos,
buscando sempre a compreensdo das identidades e dos processos de suas construcoes
narrativas. Todos sdo personagens histdricos, e o cotidiano e os grandes fatos ganham
equiparacdo na medida em que se tracam para garantir a l6gica da vida coletiva. Nesta
entrevista com Mae Lia verificamos tais lutas cotidianas que tem em Malunguinho

sagrado/histérico o protetor dos povos oprimidos.

O Malunguinho tem como se fosse um protetor da jurema um
guardido da jurema. Entdo, tudo que a gente recorre, quando se
abre a mesa, a primeira, o primeiro entidade que a gente invoca,
depois de abrir a mesa, a gente invoca 0 Malunguinho. Que ele é o
protetor e quando a gente recorre a ele € para as missoes
impossiveis, pra resolver os problemas tirando os atrapalho do
caminho. Malunguinho para mim é um mestre é um caboclo, é um
africano. Eu sei muito bem como € a vida, como foi a vida do
Malunguinho, mas na minha jurema ele é o guardido dos trés
mundos, ele habita esta parte. E isso € muito importante pra mim,

% Frase da escritora nigeriana Chimamanda Ngozi Adichie.



49

essa mistura entre indios e negros, africanos, na formacdo da
Jurema. A Jurema sO teve a lucrar também com isso, porque um
mostrou a sua magia. Ensinou sua magia e os indios também
ensinaram a deles pra Malunguinho. E isso foi muito, muito bom.
Houve uma juncao de forgas e de energias que deu muito certo.

Resistir, transgredir, tornar-se sindénimo de existéncia, apesar das duras
tentativas de apagamento histérico e genocidio cultural das minorias. Os povos de axé
mantem a chama das suas tradigdes, ndo deixando que outros conforme padrbes
ocidentais e universalizantes apaguem. O principio ancestral dos povos da diaspora e
das matas andam vivo nas suas memdrias e nas tradicBes orais, ensinada aos seus
descendentes. Essa estratégia de luta tem como principio fundamental atacar a
supremacia branca e denunciar seus privilégios, fragilidades apresentando outros
caminhos dos referenciais subalternos e do cruzo desses com o0s historicamente
dominantes.

Na simbologia de Malunguinho enquanto rei das matas, temos a compreensao
que a mata é lugar de encantamento, é 1& que serdo armadas as operacfes que tacardo
fogo no canavial. Malunguinho, aquele que taca fogo nos seus inimigos. Nessa
entrevista com Toninho de Malunguinho é notéria a simbologia de Malunguinho
enquanto ser ancestral. Representatividade de lutas, resisténcia-existéncia e liberdade
contra o saber hegemonico da branquitude. Uma luta contra o racismo epistémico e as
injusticas raciais e sociais da sociedade brasileira, buscando caminhos para diversidade
de saberes. Afinal, toda pretensdo de verdade Unica é germe de violéncia. Observamos
nesta fala de Pai Toninho de Malunguinho, a mudanca de significado simbolico de
Malunguinho enquanto protagonista de todas as formas de opressdo instituida as
camadas populares que lutam até hoje, numa guerra permanente, contra o sistema

burgués que busca massacrar 0s menos favorecidos,

Entrevistador: vocé considera Malunguinho antissistema?

Entrevistado: Sim, sim, porque ele veio para quebrar justamente
isso, para quebrar os preconceitos, para mostrar que a voz do indio
e do negro existe, temos vozes, temos voz, temos o direito de
sobreviver, entdo ele quebrou o sistema de opressdo, quebrou o
sistema da escraviddo, ele ajudou a montar um sistema sim, um
sistema da liberdade, da libertagéo, um sistema do reconhecimento,
entdo, acho que Malunguinho, ele foi assim um percursor, e de dizer
assim “‘depois de mim, muitos virdo!”. E ¢ esse trabalho que a gente
tem que continuar sempre no dia a dia, sempre em busca do
reconhecimento, da liberdade. Eu acho que Malunguinho deixou
para todo mundo aqui, e deixa para todo mundo essa mensagem de



50

que, todos nds somos malungos, todos nés buscamos a liberdade de
alguma forma, seja a liberdade de expressao, a liberdade social, a
liberdade cultural, a liberdade financeira, a liberdade amorosa,
enfim, a liberdade de diversas formas, liberdade sentimental, do ser
humano ser livre pra ter suas escolhas, ndo ser sua escolha
material, mas religiosa também e cultural. Eu acho que ele diz tudo
sobre isso ai, realmente a quebra do sistema, do sistema opressor,
gue a gente tem que cada vez mais lutar pela quebra disso, sempre,
porque a opressdo, infelizmente ainda existe, mas estamos vivos
junto com Malunguinho.

As lutas do Movimento negro e outros segmentos sociais de combate a o
racismo e as desigualdades pressionaram as instancias publicas a dar respostas concretas
aos dados flagrantes sobre desigualdades raciais levantados pelos 6rgdos oficiais do
instituto de pesquisa aplicada (IPEA). A partir do dialogo entre a sociedade civil e
governos sensiveis a tais reivindicagdes criou-se uma conjuntura favoravel para a
implementacdo de uma série de politicas afirmativas nas esferas administrativas,
federais, estaduais e municipais, bem como no campo juridico e legislativo no decorrer
das duas ultimas décadas. Dentre elas, a Lei 10.639/03 que tornou obrigatorio o ensino
de Histdria e cultura africana e afro-brasileira nas escolas de educacgéo béasica, atualizada
pela Lei 11.645/08 que incluiu a obrigatoriedade do ensino da Histéria e cultura
indigena; a Lei 12. 288/10 que instituiu o Estatuto da Igualdade Racial; a Lei 12.711/12
das politicas de cotas para ingresso no Ensino Superior de estudantes autodeclarados
pretos, pardos e indigenas; a Lei 12.990/14, que reserva 20% das vagas oferecidas a
candidatos negros nos concursos publicos no &mbito da administracdo publica federal,
promoveram mudancas significativas no cenario do Ensino superior brasileiro.

Apesar de muitos académicos questionarem a queda do nivel das universidades
publicas e as desenvolturas dos estudantes cotistas, as pesquisas dizem o contrario. Hoje
encontramos centros académicos mais coloridos e mudanca no perfil estudantil. Muito
ainda a se conquistar, principalmente as politicas de manutencdo dos estudantes mais
pobres, como politicas de ampliagdo de bolsas de auxilio estudantil e permanéncia nos
centros académicos. Além de cursos tidos como aristocraticos, que infelizmente as

politicas de cotas ainda n&o chegaram la.



51

O FON LE
[ Q TEXTQ COMOJ S

he
As leis sao importantes fontes para o c‘:ic;nao S
atencdo a Lei n? 11.645 de 2008 e respon

com

Presidéncia da Republica

Casa Civil =
Subchefia para Assuntos Juridicos

Brasilia, 10 de marco de 2008 [..].
LEI N¢ 11.645, DE 10 DE MARCO DE 2008.

L1

Art. 26-A. Nos estabelecimentos de ensino fundamental e de en-
sino médio, publicos e privados, torna-se obrigatorio o estudo da historia
e cultura afro-brasileira e indigena.

§ 1° O conteudo [...] a que se refere este artigo incluira [...] o
estudo da historia da Africa e dos africanos, a luta dos negros e dos povos
indigenas no Brasil, a cultura negra ¢ indigena brasileira ¢ o negro e o in-
dio na formacao da sociedade nacional, resgatando as suas contribuicoes
nas dreas social, economica e politica, pertinentes a historia do Brasil.

§ 2° Os conteudos referentes a historia ¢ cultura a
e dos povos indigenas brasileiros serao ministrados no
curriculo escolar; em especial nas dreas i
tura e historia brasileiras.

[...]

fro-brasileira
ambito de todo o
de educacao artistica ¢ de litera-

LUIZ INACIO LULA DA SILVA

e Fernando Haddad

e

Lei 11.645/08 de 10 de Marc¢o de 2008 torna obrigatorio o ensino de histdria e cultura africana, afro
brasileira e indigena
https://www.researchgate.net/figure/figura-1-A-Lei-11645-de-2008-fig1-351060985
Acessado em 14/05/2025

Ao introduzir esse novo componente curricular, nos exige levar em consideragéo
toda a complexidade da questdo racial no Brasil, considerando a condi¢do de ser um
pais que se estruturou em torno da experiéncia de mais de 300 anos de escraviddo em
que a participacdo dos africanos e seus descendentes na constituicdo da sociedade
brasileira se deram a partir dessa condicdo inicial de escravizados. Exige, ainda, o
reconhecimento de que o processo de abolicdo da escraviddo pouco ou nada contribuiu
para alterar a condigdo de marginalidade social dos ex-escravizados e seus

descendentes, situacdo perpetuada ao longo do século XX e XXI.


https://www.researchgate.net/figure/figura-1-A-Lei-11645-de-2008-fig1-351060985

52

A intencionalidade de introduzir tais leis é também promover o debate e o
enfrentamento de curriculos, no Brasil hd uma tradicdo de discursos eurocéntricos no
ambito das escolas brasileiras e na formacdo de professores, levando em consideragédo
que a maioria das universidades se apega a curriculos que predominam o
eurocentrismo. Trata-se de colocar em pauta, no contexto escolar, uma discussdo
recorrentemente negada pela sociedade brasileira, de apostar no embate curricular,
levando em consideracdo que os curriculos escolares podem se constituir em veiculos de
enfrentamento das desigualdades sociais e raciais presentes em nossa sociedade, com
potencialidade para alterar hierarquias, desestabilizar relacdes de poder, fomentar a
reorganizacdo de forgas e contribuir para o questionamento de valores e certezas
historicamente construidas. Diante das dificuldades de introduzir a Lei 10.639/03 nos
curriculos das escolas regulares no Brasil, infringindo a respectiva legislacdo, foi
emitido, tempo mais tarde, dois documentos do Conselho Nacional de Educacdo (CNE)
a fim de nortear e direcionar a implementacdo dessa Lei: o Parecer CNE/CP 03/2004 e a
Resolugdo CNE/CP 01/2004.

Procura oferecer uma resposta, entre outras, na area de educacao, a
demanda da populagdo afrodescendente, no sentido de politicas de
acOes afirmativas, isto é, de politicas de reparagcbes, e de
reconhecimento e valorizagdo de sua historia, cultura, identidade.
Trata, ele, de politica curricular, fundada em dimensdes historicas,
sociais, antropoldgicas oriundas da realidade brasileira, e busca
combater o racismo e as discriminagdes que atingem particularmente
0s negros. Nesta perspectiva, propde a divulgacdo e producdo de
conhecimentos, a formacdo de atitudes, posturas e valores que
eduquem cidaddos orgulhosos de seu pertencimento Etnicorracial —
descendentes de africanos, povos indigenas, descendentes de
europeus, de asiaticos para interagirem na construcdo de uma nacgao
democratica, em que todos, igualmente, tenham seus direitos
garantidos e sua identidade valorizada.

O parecer propde espagos de empoderamento aos afrodescendentes, oferecendo
a oportunidade aos estudantes de se reconhecerem enquanto negro, conscientizando
outras etnias a lutar contra o racismo atraves de uma educacao antirracista. Assim, a
educacdo para as relacOes étnico-raciais se fundamenta como uma politica de
reconhecimento que necessita de politicas publicas de valorizacdo a diversidade, bem
como de reparar historicamente, através da educacdo, as desigualdades e injusticas
raciais na sociedade brasileira. Sendo assim, o documento busca “[...] a valorizacao do

patrimonio historico-cultural afro-brasileiro, da aquisicdo das competéncias e dos



53

conhecimentos tidos como indispensaveis para continuidade nos estudos™**, levando em
consideracdo que o ensino, historicamente no Brasil, sempre foi voltado para a
branquitude. Através da analise das respectivas leis e pareceres, buscamos
problematizar as tentativas de invisibilidade do lugar historico e politico dos
Malunguinhos na construcdo de conhecimento e da pressuposicdo da neutralidade de
um “sujeito universal”. Percebendo que o discurso filosofico brota de uma “razdo
universal” que tem como referéncia o mundo ocidental.

Como visto, a consciéncia de ancestralidade é muito importante para construcao
de novas narrativas no campo do ensino de histéria e do curriculo, conhecimentos
guardados na oralidade que encontramos nos terreiros e no universo do sagrado, a
Jurema trabalha com personagens sociais que viveram neste mundo e nos seus cantos
encontramos muitas historias escondidas e guardadas pelos devotos, historias de
protagonismo, resisténcias e lutas ancestrais como Malunguinho, personagem sagrado e
histérico a0 mesmo tempo, onde ambos se cruzam. E na ancestralidade, na fé, na
consciéncia historica deste povo que podemos ter acesso a novas narrativas que se

confrontam com as narrativas eurocentradas. Para Ary Banto,

“Os antigos juremeiros, de Jurema Tragada, ou Jurema de Raiz, ou
Jurema de Caboclo, isso vai muito da vertente, da linhagem de cada
casa, a casa de Jurema é um grande celeiro, de vertente. Da rama
que eu vim, Malunguinho representa, um grande defensor, certo, de
protecdo, um mestre de tamanho conhecimento, por conta da
vivéncia desses homens que se tornaram malungos dentro das
matas, lideres de protecdo dos povos que também era flagelados
pelos governos portugueses até na época, porque na época eram
capitanias, e passou a ser divinizado, passaram a ser divinizado e
cultuado dentro da Jurema, os antigos, os antigos cultuadores de
Malunguinho dentro da Jurema Tragada, Malunguinho é uma
entidade extremamente entronizada, por isso, quando se comega um
ritual de Jurema, dentro da Jurema Tracada, se canta-se pra
Malunguinho, de abertura, Malunguinho minha fi meu ponto,
Malunguinho me abra a mesa, Malunguinho minha fi meu ponto,
Malunguinho me abra a mesa, quero um ponto nessa casa, quero um
ponto de defesa, Malunguinho minha fi meu ponto, Malunguinho me
abra os caminhos, e assim sucessivamente vai se cantando esses
pontos de firmacgdo, até chegar os proximos rituais da Jurema, pra
depois se cantar pra caboclo, e dai vai seguindo seu ritual dentro de
um conceito de mestria, até cantar para os senhores mestres. Mas

1 BRASIL, Conselho Nacional de Educagdo. Parecer CNE/CP 3/2004. Diretrizes curriculares nacionais
para a educacdo das relagOes étnico-raciais e para o ensino de histéria e cultura afro-brasileira e
africana. Didrio Oficial [da] Republica Federativa do Brasil, Poder Executivo, Brasilia,DF, 19 mai. 2004a. P.
6.



54

Malunguinho, ¢ um dos primeiros a se louvacionado dentro da
Jurema Tracadas e antigas dentro dos terreiros de Recife.

A vivéncia nos espagos dos terreiros empoderam estes povos para as lutas do
cotidiano, porque ndo ampliar tais saberes para o universo escolar onde boa parte dos
nossos alunos tem na sua ancestralidade a negritude. Como forma de construir uma
consciéncia historica da importancia das religides de matrizes afro-indigena em produzir
uma educacdo transgressora contra todas as formas e padrbes de branquitude,
buscando uma sociedade com justica social e racial, um elixir para as lutas cotidianas
contra toda e qualquer forma de opressao.

Malunguinho é um personagem sagrado e ao mesmo tempo histoérico que
representa as lutas cotidianas dos povos de axe, como nas palavras de Toninho de
Malunguinho, juremeiro e pai de santo, “um sujeito histérico e iconico”, simbolo de
liberdade, principalmente as minorias que encontramos entre indigenas, povos de axé,
contra todas as adversidades e formas de racismo. Um instrumento pela luta antirracista.
Segundo Rufino (2019) “a descolonizagdo deve emergir ndo somente como um mero
conceito, mas também como uma prética permanente de transformacéo social na vida
comum, €, logo, uma acao rebelde, inconformada, em suma, um ato revolucionario”.
Construir esta consciéncia de negritude e o papel dos seus ancestrais, é de suma
importancia para as lutas cotidianas, assim, vejo a importancia de descolonizar o
pensamento rompendo com narrativas eurocéntricas no ambiente escolar
protagonizando histérias de negritude, como a dos Malunguinhos e do quilombo do
Catucd, uma luta que extrapola o tempo presente, com as lutas cotidianas contra o
racismo e as injusticas sociais. Os terreiros, entendido como espacos de educacdo nao
formal, suas narrativas e tradi¢cOes ancestrais nos propde construir novas narrativas no
campo da historiografia e da educagdo. Como nos diz Herbert Carlos Pereira de Lima

Juremeiro e devoto,

“Olha, Malunguinho... O que eu compreendo por Malunguinho é
esse homem aguerrido, esse negro, que a gente pode usar o termo a
frente do tempo, porque ele brigou pelas questdes que ele achava
pertinentes dentro da sociedade enquanto pessoa social, socialmente
falando, na sua vivéncia, e que queria libertar o seu povo. A luta de
Malunguinho diaria foi por libertacdo. Entendeu? Libertacao que eu
acredito que ainda hoje a gente vive todos os dias, e vou além. E
uma libertacdo que muitas vezes nds, enquanto praticantes da
religido, da jurema sagrada, a gente se coloca numa posi¢éo
inferior, pelos nossos préprios atos. E a Jurema, infelizmente, ela



55

esta muito distorcida, Entendeu? Porque a gente pode até ndo usar
esse termo, mas existe um padrdo jurema, ta? Vivéncia jurema, e
que as pessoas distorcem. Entdo, Malunguinho, ele € um homem
aguerrido que luta todos os dias para que essa esséncia seja
mantida, t4? Entdo, porque Malunguinho é um homem que ele néo
tem a... ele é despido de vaidade, eu enxergo o Malunguinho dessa
forma, o mestre, 0 homem que é despido de vaidade, mas ele tem
uma forca descomunal, ele estd na porteira. Vocé entra e vocé sai
com a permissdo dele. Entdo, as pessoas é que ndo tem esse
entendimento, mas enquanto espiritualidade, eu enxergo da seguinte
forma o Malunguinho. Existiu o Malunguinho, que veio, que
trabalhou, que fez todo, viveu todo o processo espiritual. Mas hoje,
0 que a gente vé dentro de jurema sagrada, sdo 0s espiritos que
foram resgatados por Malunguinho. Eu posso até estar blefando
para as pessoas que sdo autoconhecedores. Mas eu ndo acredito
hoje que vocé vai ter um Malunguinho 14 de 1800 e vai vir falar de
um contexto. Ele tem sim, ele vai ter que ter esse contexto, porque
guem acolheu ele dentro da jurema da espiritualidade foi
Malunguinho. Mas ele ndo é mais aquele negro que enfrentou, ele é
0 negro que da década, do comeco do século, dos anos 20, dos anos
30, que também tem esse sofrimento. Entendeu? Que passou por
esse processo de libertacdo a frente do seu tempo até pra que Ele se
encaixe no processo espiritual de ser o Malunguinho, mas ele ndo é
mais 0 negro de 1.800 e... o primeiro Malunguinho, porque a gente
entende Jurema dessa forma, mas ele tem, sim, um contexto, ele é o
Malunguinho ”.

Nessa entrevista Herbert nos d& uma mostra da poténcia simbdlica de
Malunguinho, como ser divino e ao mesmo tempo simbolo das lutas cotidianas dos
negros no Brasil contra toda e qualquer forma de racismo e discriminagdo. Essa luta
continua na contemporaneidade, na sociedade brasileira que, infelizmente, ainda é
marcada pelo racismo estrutural, institucional, ambiental e religioso. Os terreiros séo
territorios politicos e ancestrais e tem o papel fundamental de salvaguardar a memdria

de seus icones, como Malunguinho, um Rei para os povos de axe.



56

CAPITULO 3

AS FESTAS DA JUREMA — RESISTENCIA, FE E LUTA EM MALUNGUINHO



57

122 edi¢do do Kipupa Malunguinho em24/09/2017
https://oxerecife.com.br/kipupa-malunguinho-movimenta-catuca/
Acessado em 14/05/2025

E FESTA DE MALUNGO

Um dos instrumentos de luta dos juremeiros encontram-se nas festas e
celebracGes aos seus mestres, caboclos e trunqueiros, elementos em torno da entidade
Malunguinho que possui as trés falanges: caboclo, mestre e trunqueiro. Percebe-se que
suas celebracdes ¢ uma acdo politica que clama por visibilidade e uma ferramenta de
luta contra o racismo religioso, uma apoteose de seus ancestrais. Como o Kipupa
Malunguinho, evento importante que reGine varios juremeiros de varios estados e
localidades do Nordeste que para eles se dirigem em varios 0nibus e carros, para
confraternizar e realizar seus trabalhos e oferendas na mata, além de cantar, dancar e
homenagear malunguinhos, quando juremeiros, umbandistas, povo de terreiros e
interessados em geral visitam todos os anos as matas do Engenho Pitanga I, em Abreu
e Lima, onde se deu a grande resisténcia de Catuca, a fim de convocar a forca espiritual
de Malunguinho, com o intuito de vivencia nas praticas culturais e religiosas afro-
indigenas.

Tal evento tem o intuito de homenagear um grande lider do quilombo, Jodo
Batista, o ultimo dos Malunguinhos que morreu em 18 de setembro de 1835. Kipupa é

um termo quimbundo e significa agregacdo de pessoas em volta da pessoa do


https://oxerecife.com.br/kipupa-malunguinho-movimenta-catuca/

58

Malunguinho. Segundo L’Omi L’0do, “todo roteiro da festa é feito para poder

experienciar a vida daqueles negros e negras que ali lutaram, viveram e morreram”.

O Kipupa Malunguinho € um evento que ocorre todos os anos desde 2006, trata-
se de uma grande festa em que praticantes e fieis da Jurema Sagrada podem fazer suas
obrigagdes e trabalhos na mata ao mesmo tempo ocorrem diversas atividades culturais
nos palcos montados na proximidade. No dia do Kipupa Malunguinho, juremeiros se
reinem para cantar, dancar e homenagear Malunguinho e outras entidades da jurema.
Isso inclui ndo sé as atividades religiosas, mas também diversas apresentacGes culturais
de coco. Durante todo o dia, enquanto na mata ocorrem as celebraces religiosas, ha no
palco uma sequéncia de apresentacdes culturais. O encontro consegue levar para a mata
do Catuca milhares de pessoas, que partem do Recife em dnibus colocados a disposi¢do
dos participantes pela organizacao do evento. O Kipupa Malunguinho é o evento mais
importante da Jurema sagrada da regido metropolitana do Recife. Segundo Toninho de

Malunguinho, sacerdote da umbanda,

“a palavra Kipupa ja se diz isso, 0 encontro, a unido, era muito bom
estar junto, era muito bom, aquele clima, aquela unido, todos 0s
juremeiros vindo ndo s6 da regido Nordeste, do Nordeste do pais,
como de outras, regido Sul, como Sdo Paulo, gente de Porto Alegre,
veio prestigiar, veio fazer parte do Kipupa e isso era muito
interessante, era muito bom, muito positivo”.

Observamos tal evento como a possibilidade de encontros, unido de forcas em
torno da Jurema Sagrada e de cultuar Malunguinho e os mestres da Jurema. Uma forma
de salvaguardar a memoria dos ancestrais, Malunguinho é considerado o guardido da
Jurema, aquele que tem as chaves do mundo espiritual e, claro, que tira e coloca as
estrepes no caminho.

Podemos considerar também uma manifestagdo politica da presenca das
religides de matriz afro-indigena em Pernambuco, buscando combater todas as formas
de racismo, seja estrutural, institucional e religioso. Visibilizar Malunguinho em suas
manifestacdes culturais é de suma importancia para combater as varias tentativas de
apagamento historico de personagens negros e indigenas. Ele € sinénimo de Liberdade e
luta e continua vivo na memdaria dos povos de axe, que buscam energia no sagrado para
as lutas do cotidiano. Percebemos a forca de Malunguinho e sua simbologia nesse
depoimento de Toninho de Malunguinho,



59

“Porque foram as terras que Malunguinho andou em carne. Seu
Malunguinho andou por aquelas terras ali, pisou, terras que vao
dali de Abreu e Lima, Terra do Engenho Pitanga, até a Paraiba, até
fronteira da Paraiba, enfim, outras regibes também, porque, na
época que ndo era povoado, entdo seu Malunguinho andou por todo
esse mundo de Deus, entdo ele sempre esteve ali com seu povo,
sempre buscando, sempre libertando, em busca de libertacéo,
invadia as fazendas, invadia as senzalas para libertar o povo que
estava sendo escravizado, entdo ele sempre procurou isso, foi
sempre em busca disso, ndo so dos indios e negros também”.

Outro elemento simbdlico nos cultos e festas da Jurema Sagrada é a fumaca que
tem poder de cura espiritual e dos males do mundo, representa limpeza, cura,
fortalecimento e protecdo. Algo que é notavel, no universo da cosmopercep¢do dos
povos de terreiro, seus simbolos, lutas e historias de resisténcia e reexisténcia. O
cachimbo e sua fumaca tem um significado simbolico e religioso de poder,
empoderando os devotos nas lutas de resisténcia e reexisténcia, dai percebe-se a

consciéncia historica dos juremeiros a partir de suas crengas e mitos.

Devoto soltando furhaga para 0 mundo, simbolo de forga ancestral.
https://fotodoc.com.br/portfolio/minha-trunqueira-sagrada/
Acessado em 16/05/2025.

A fumaca € simbolo de forca ancestral que resiste, existe e reexistem para 0s

Malungos de hoje e do amanhd. Na Jurema Sagrada, a fumaca, proveniente do tabaco


https://fotodoc.com.br/portfolio/minha-trunqueira-sagrada/

60

sagrado queimado em cachimbos, € um elemento fundamental e carregado de
significado. Ela representa a comunicacdo com o mundo espiritual, a purificacéo, a
conexd@ com 0s mestres e ancestrais, e a forca para realizar trabalhos rituais. O
Cachimbo ¢ o elemento importante da vida de um Juremeiro, pois € através da fumaca e
da forca do pensamento que ocorre o trabalho no mundo espiritual. A fumaca derruba,
cura e levanta. Um bom Juremeiro sabe preparar o fumo certo para cada finalidade. Um

bom Juremeiro sabe mandar o seu recado por meio da fumagca.

Salve! A Jurema Sagrada!
Salve! Rei Malunguinho!
Salve! A fumaca na Jurema Sagrada!

Kipupa é um termo quimbundo e significa agregagdo de pessoas, ou seja, 0 Kipupa
Malunguinho significa agregacdo de pessoas em volta da figura de Malunguinho, ali se
fazem rituais em matas fechadas e dancam-se os cocos, “que ¢ o ritmo que os mestres
dangam”. Num espago simbolico onde numa época existiu o quilombo dos
Malunguinhos, local de forca espiritual e da presenca das lutas do passado e do
presente.

Infelizmente, tivemos o ultimo Kipupa Malunguinho no dia 23 de setembro de
2018. No ano de 2024 aconteceu a primeira edicdo do Celebra Malunguinho nas ruinas
de uma estrutura de forno de Cal na mata de Sdo Bento em Abreu e Lima cujo objetivo
é celebrar a memoria de Malunguinho numa grande festa da Jurema Sagrada. Esse
evento ocorreu no dia 22 de setembro de 2024 e os devotos fizeram um assentamento de
Malunguinho nas ruinas do forno de cal. Celebracdo esta que entra no calendario da
Jurema Sagrada em Pernambuco no ano de 2025. Haverd vérios projetos em
comemoragdo aos 190 anos da morte de Jodo Batista, o ultimo Malunguinho,
assassinado em 18 de setembro de 1835. Dentre as comemoracGes teremos a 22 edigédo
do Celebra Malunguinho, festa que pretende visibilizar a histéria e as lutas de

Malunguinho e do quilombo do Catuca em Pernambuco.



61

2 e . S i X %
Imagem do Celebra Malunguinho nas mata de Sdo Bento - Abreu e Lima
Arquivo pessoal de Cleber Moraes em 22/09/24.

No ano de 2025 a Escola de Samba Unidos do Viradouro homenageou
Malunguinho e a Jurema Sagrada cujo tema foi Malunguinho: o mensageiro dos trés
mundos. O enredo sobre Malunguinho é um chamado a reflexdo sobre a importancia de

conhecermos e valorizarmos nossa ancestralidade.

Samba-Enredo 2025 - Malunguinho: O Mensageiro de Trés Mundos
G.R.E.S Unidos do Viradouro (RJ)

A chave do cativeiro, virado no Exu Trunqueiro
Viradouro € catimbo, Viradouro € catimb6

Eu tenho corpo fechado, fechado tenho meu corpo
Porque nunca ando s6, porque nunca ando so

A chave do cativeiro, virado no Exu Trunqueiro
Viradouro € catimbo, Viradouro é catimbo

Eu tenho corpo fechado, fechado tenho meu corpo
Porgue nunca ando s@, porque nunca ando sO

Acenda tudo que for de acender

Deixa a fumaca entrar

Sobd niré mafa, sobd niré

Evoco, desperto nagdo coroada

N&o temo o inimigo, galopo na estrada


https://www.letras.mus.br/unidos-do-viradouro-rj/
https://www.letras.mus.br/unidos-do-viradouro-rj/

62

A noite é abrigo
Transbordo a revolta dos mais oprimidos

Eu sou caboclo da Mata do Catuca
Eu sou pavor contra a tirania

Das matas, o Encantado
Cachimbo ja foi facdo amolado
Salve a raiz do Jurema

E juremeiro, curandeiro 6

Vinho da erva sagrada

Eu viro num gole s6

Catigo sustenta o zeloso guardido
Trago a forca da jurema

N&o mexe comigo, ndo

E juremeiro, curandeiro, 6

Vinho da erva sagrada

Eu viro num gole sé

Catigo sustenta o zeloso guardido
Trago a forca da jurema

N&o mexe comigo, ndo

Entre a vida e a morte, encantarias

Nas veredas da encruza, protecdo

O estandarte da sorte é guem me guia

Alumia minha procissao

Do parlamento das tramas

Para os quilombos modernos

A quem do mal se proclama

Levo do céu pro inferno

Toca o aluja ligeiro, tem coco de gira pra ser invocado
Kaob, consagrado

Reis Malunguinho, encarnado
Pernambucano mensageiro bravio

O rei da mata que mata quem mata o Brasil
O rei da mata que mata quem mata o Brasil

A chave do cativeiro, virado no Exu Trunqueiro
Viradouro é catimbd, Viradouro é catimbo

Eu tenho corpo fechado, fechado tenho meu corpo
Porque nunca ando s, porque nunca ando so

A chave do cativeiro, virado no Exu Trunqueiro
Viradouro é catimbd, Viradouro é catimbo

Eu tenho corpo fechado, fechado tenho meu corpo
Porque nunca ando s, porque nunca ando so

Acenda tudo que for de acender

Deixa a fumaca entrar

Sob6 niré mafa, sob6 niré

Evoco, desperto nacao coroada

Né&o temo o inimigo, galopo na estrada



63

A noite é abrigo
Transbordo a revolta dos mais oprimidos

Eu sou caboclo da Mata do Catuca
Eu sou pavor contra a tirania

Das matas, o Encantado
Cachimbo j4 foi facdo amolado
Salve a raiz do Jurema

E juremeiro, curandeiro 6

Vinho da erva sagrada

Eu viro num gole sé

Catigo sustenta o zeloso guardido
Trago a forca da jurema

N&o mexe comigo, ndo

E juremeiro, curandeiro, 6

Vinho da erva sagrada

Eu viro num gole sé

Catigo sustenta o zeloso guardido
Trago a forca da jurema

N&o mexe comigo, ndo

Entre a vida e a morte, encantarias

Nas veredas da encruza, protecdo

O estandarte da sorte é quem me guia

Alumia minha procissao

Do parlamento das tramas

Para os quilombos modernos

A quem do mal se proclama

Levo do céu pro inferno

Toca o aluja ligeiro, tem coco de gira pra ser invocado
Kad, consagrado

Reis Malunguinho, encarnado
Pernambucano mensageiro bravio

O rei da mata que mata quem mata o Brasil
O rei da mata que mata quem mata o Brasil

A chave do cativeiro, virado no Exu Trunqueiro
Viradouro é catimbé, Viradouro é catimbo

Eu tenho corpo fechado, fechado tenho meu corpo
Porque nunca ando sé, porque nunca ando s

A chave do cativeiro, virado no Exu Trunqueiro
Viradouro é catimbd, Viradouro é catimbo

Eu tenho corpo fechado, fechado tenho meu corpo
Porque nunca ando s6, porque nunca ando so

Acenda tudo que for de acender

Homenagear Malunguinho € uma busca por reparacao historica negada a esse

personagem que durante muito tempo foi ofuscado pela historiografia pernambucana do



64

século XIX. Significa o resgate e o reconhecimento da sua historia, que por muito
tempo foi silenciada, visando trazer a tona sua importancia como lider quilombola, her6i
nacional e entidade espiritual, também busca a importancia histérica do quilombo do
Catucd ofuscado pelas revolugdes liberais em Pernambuco no século XIX, assim,
percebemos que é possivel novas narrativas historicas que protagonizam aqueles ditos
“subalternizados” e que representam, de fato, a maioria dos estudantes das escolas
publicas no Brasil, que nossos alunos se sintam representados e possam se ver na escrita
das Histdria. Uma Historia, de fato, vista de baixo. SOBO NIRE MAFA!!!



65

CONSIDERACOES FINAIS

Durante anos a Historia dos quilombos sempre apresentou a trajetoria da
populacdo negra a partir do olhar do colonizador branco, associados a redutos de
escravizados fugitivos. Sua ressignificacdo ocorre a partir dos anos 1970, o movimento
de intelectuais negros possibilitou outra versdo dessa historia, bem diferente daquela
interpretada na perspectiva colonialista e referendada pela historiografia de base
eurocéntrica. Esses autores ajudaram a reconhecer a ancestralidade africana deste
fendbmeno, como marco representativo da experiéncia do povo negro em terras
brasileiras.

Por sua capacidade de organizacdo e resisténcia o quilombo tornou-se simbolo
de reinvindicacGes da populacdo negra brasileira, representando espacos de liberdade e
de praticas de pertencimento. E bem notéria essa valorizagdo histérica e de luta
encontrado nos diversos terreiros da Jurema Sagrada e umbanda em Pernambuco,
considerados quilombos contemporaneos, na perspectiva de Beatriz Nascimento. Esses
espacos de educacdo ndo formal, os terreiros sdo importantes para salvaguardar as
memorias de seus personagens histéricos como Malunguinho, de grande relevancia
historica, cultural e religiosa para essas populac@es de axé. Malunguinho tido como
entidade guardido da Jurema sagrada nos diversos terreiros em Pernambuco e
pertencente as trés falanges Exu, Caboclo e Mestre dada a sua importancia no pantedo
do sagrado. Contribuindo e empoderando os povos de axé nas lutas do cotidiano.

Uma das formas encontradas para contribuir com a mudanca desse paradigma
foi trazer ao publico da educacdo basica um pouco sobre as narrativas histéricas das
comunidades de quilombo de Pernambuco, por muito tempo silenciadas. Numa
sociedade marcada por tantos estere6tipos, essas popula¢es desde cedo atuaram como
sujeitos histdricos, mesmo enfrentando obstaculos diversos no processo de existéncia e
resisténcia de seu povo. Ao evidenciar a luta pela preservacdo de suas manifestacoes
culturais e religiosas, aléem da sobrevivéncia da heranga que remete a ancestralidade
africana presente nessas comunidades, esperamos ter contribuido para a discussao sobre
as relagdes étnico-raciais dentro do ambiente escolar, por meio de atividades e préaticas
pedagbgicas a partir dessas narrativas, que envolve a populacdo negra desses
quilombos.

Apbs a leitura deste livro, esperamos ter ajudado a promover o aprendizado
sobre a historia do quilombo do Catuca e Malunguinho e das comunidades das religides



66

de matriz afro-indigena em Pernambuco, permitindo o conhecimento pautado por uma

educacdo antirracista, ao envolver as complexidades étnico-raciais presentes no tecido

social brasileiro.

SUGESTOES DE ATIVIDADES

v

VAMOS REFLETIR E PRATICAR?

Porque alguns escravizados recorreram a fuga reivindicatoria dentro do sistema
escravista?

Além de ser considerado um quilombo movel, que outras caracteristicas
podemos evidenciar sobre quilombo do Catucéa?

Conhecido por quilombo de Malunguinho, qual o motivo do uso do termo
‘malungo’ para nomear os quilombolas deste quilombo?

Que legado a experiéncia do Catuca deixou no imaginario da cultura popular
entre os habitantes das religiGes de matriz afro-indigena?

Que relagdo podemos fazer entre o Malunguinho sagrado e o0 Malunguinho
historico?

Estabeleca uma relacdo entre as lutas dos quilombolas do Catuca e as atuais
lutas das populagcbes negras em Pernambuco nos dias atuais.

Quais as festas e manifestacdes culturais em Pernambuco em torno do
personagem Malunguinho?

Agora vamos colocar em pratica algumas atividades?

v

Escute o samba enredo Malunguinho: Mensageiro de trés mundos da Unidos do
Viradouro, disponivel em: Viradouro 2025 | Samba-enredo ao vivo | Clipe Apoteose
Ep. 03/12 #clipeapoteose25. Localize os elementos que interligam com o assunto

abordado.


https://www.youtube.com/watch?v=-TN1vAxU9II
https://www.youtube.com/watch?v=-TN1vAxU9II

67

v Assista ao documentario Malunguinho, disponivel em:
https://www.youtuber.com/watchtv=shgsou- hg&t=39s. Realize uma roda de didlogo

abordando os principais pontos do video refletindo sobre assunto do texto.
Empreenda uma discussado sobre o racismo estrutural contra o povo negro no Brasil.

v Elabore a montagem de um lap book interativo (que consiste em cartazes com
papéis colados no formato de pastas arquivo) contendo materiais de sua pesquisa
sobre 0 Quilombo do Catucd. Como resultado do seu trabalho fagca uma
exposicao deste material.


https://www.youtuber.com/watchtv=shqsou-_hg&t=39s

68

REFERENCIAS

BITTENCOURT, Circe Maria Fernandes. O Saber Historico na Sala de Aula. Séo
Paulo: Contexto, 2012.

BRASIL. Plano Nacional de Implementacéo das Diretrizes Curriculares Nacionais
para Educacéo das Relagdes Etnico-Raciais e para o Ensino de Histdria e Cultura
111 Afrobrasileira e Africana. Ministério da Educacdo, Secretaria de Educacdo
Continuada, Alfabetizacao, Diversidade e Inclusdo. Brasilia: MEC, SECADI, 2013.
BRASIL, Ministério da Educacgdo/Secretaria de Educacdo Continuada, Alfabetizacédo e
Diversidade. Orientacdes e Acdes para a Educacdo das Relagdes Etnico Raciais.
Brasilia: SECAD, 2006.

BRASIL. Lei n°®10.639 de 09 de janeiro de 2003. D.O.U de 10/01/2003.

BRASIL. Lei n°®11.645 de 10 de margo de 2008. D.O.U de 11 de margo de 2008.
CARNEIRO, Edson. O quilombo dos Palmares. 3 ed. Rio de Janeiro: Civilizagéo
Brasileira, 1966.

CARVALHO, Marcus de. O quilombo do Catuca em Pernambuco. Caderno CHR, n.
15 p. 5-28, jul./dez, 1991.

CARVALHO, Marcus J. M. "A Praieira e a Nacionalizagdo do Comeércio a
Retalho™, Anais da XV Reunido Anual da Sociedade Brasileira de Pesquisa Historica.
Rio de Janeiro, 1995,

CARVALHO, Marcus J. M. . “O Outro Lado Da Independéncia: Quilombolas,
Negros e Pardos Em Pernambuco (Brazil), 1817-23.” Luso-Brazilian Review, v. 43,
n. 1, University of Wisconsin Press, 2006, p. 1-30. Disponivel em:
http://www.jstor.org/stable/4490641. Acesso em: 10 jan. 2022.

CARVALHO, Marcus J. M. Liberdade: Rotinas e rupturas do escravismo no Recife,
1822- 1850. 2. ed. Recife: Editora Universitaria UFPE, 2010.

COSTA, Joaze Bernadino; TORRES, Nelson Maldonado; GROSFOGUEL, Ramén
(Org.). Decolonialidade e pensamento afrodiaspdricos. 2. ed. 3* Reimp. Belo
Horizonte: Auténtica, 2020. (Colecdo Cultura Negra e Identidade).

FARIAS, Ana Maria Reis de . Quilombos, quilombolas, hoje: sobre a reconstrugao
de conceitos para o ensino da historia. In: ABREUS, Marta e PEREIRA, Matheus
Serva (org.). Caminhos da liberdade: Historia da abolicdo e po6s-abolicdo no Brasil.
Niteroi:PPG Historia-UFF, 2011.



69

FERREIRA, Marieta de Moraes; AMADO, Janaina. Usos e abusos da Historia Oral.
Ed. FGV. 82 edicdo. Rio de Janeiro. 2006.

Caio Pinheiro. As representacfes sobre o negro nos livros didaticos antes e depois
da lei n°® 10.639/03.

GOMES, Flavio dos Santos. Mocambos e quilombos: uma histéria do campesinato
negro no Brasil. 12 Ed. S&o Paulo: Claro Enigma, 2015.

GOMES, Flavio dos Santos; SCHWARCZ, Lilia Moritz (Org.). Dicionario da
escravidéo e liberdade. 1. ed. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2018

GOMES, Flavio dos Santos. A hydra e os pantanos: quilombos e mocambos no
Brasil. 1997. 773 p. Tese (Doutorado em Histéria) — Universidade Estadual de
Campinas, Campinas, 1997.

GOMES, Flavio dos Santos; REIS, Jodo José (Orgs.). Liberdade por um fio: historia
dos quilombos no Brasil. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1996.

GOMES, Nilma Lino. Diversidade Etnico-Racial, Inclusio e Equidade na Educag&o
Brasileira: Desafios, Politicas e Préaticas. Trabalho apresentado no | Congresso Ibero-
LusoBrasileiro de Politica e Administracdo da Educacéo, Portugal e Espanha, 2010a.
GOMES, Nilma Lino. Alguns termos e conceitos presentes no debate sobre relacdes
raciais no Brasil: uma breve discussédo. In: Educacdo anti-racista: caminhos abertos
pela lei 10.639/03, Brasilia: Ministério da Educacéo, 2005.

GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro e a intelectualidade negra
descolonizando os curriculos

GONZALEZ, Lélia; HASENBALG, Carlos. Lugar de negro. Rio de Janeiro: Marco
Zero, 1982.

GRUNEWALD, Rodrigo de Azeredo. Jurema. Campinas. Mercado das Letras, 2020
GUILLEN, Isabel Cristina Martins, Lugares de Memoria da escravidao e da Cultura
Negra em Pernambuco. Editora CEPE, Recife, 2023.

LARA, Silvia Hunold. Palmares e Cucaul: O aprendizado da Dominacao, 12 Edicéo,
Sé&o Paulo, Edusp, 2022

MEIHY, José Carlos Sebe Bom, Fabiola Holanda. Histéria oral como fazer, como
pensar. 22 edicdo. So Paulo. Editora Contexto, 2003.

MOURA, Cldvis. Rebelides da Senzala. 4. ed. Porto Alegre: Mercado Aberto, 19882,
MOURA, Cldvis. Resisténcia ao escravismo, 1* Edi¢cdo, Sdo Paulo, Ed.expressao

popular, 2020.



70

MOURA, Cldvis. Dialética radical do Brasil negro. Sdo Paulo: fundacdo Mauricio
Grambois; Anita Garibaldi, 2014.

NASCIMENTO, Abdias. O quilombismo: documentos de militdncia pan-africana.
3. Ed. Ver. Sdo Paulo: Editora perspectiva; Rio de Janeiro: Ipeatro, 2019.
NASCIMENTO, Beatriz. O Conceito de quilombo e a resisténcia cultural negra. In:
RATTS, Alex. Uma historia feita por maos negras: Relac¢Ges raciais, quilombos e
movimentos. 1. Ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2021.

OLIVEIRA, Eduardo. Epistemologia da ancestralidade

REIS, Jodo José. Quilombos e revoltas escravas no Brasil. Revista USP, Sao Paulo, n.
28, dez. 1995 fev. 1996.

REIS, Jodo José. GOMES, Flavio dos Santos. Liberdade por um fio. Sdo Paulo,
Companhia das Letras. 1996.

RODRIGUES, Raimundo Nina. Os africanos no Brasil. 8. Ed. Brasilia: ed. UnB, 2004
SCHWARTZ, Stuart. Mocambos, quilombos e Palmares: a resisténcia escrava no
Brasil Colonial. Estudos Econémicos. Séo Paulo: IPE-USP. V. 17, n. esp. 1987.
SILVA, Severino Jaime. Ensinando a Historia da resisténcia dos escravizados
através de histoérias em quadrinhos sobre o quilombo do Catuca. Dissertacdo
profhistoria. UPE. Agosto/2022.

SCHWART?Z, Lilia Moritz (org). Diciondrio da escravidao e liberdade. 1. Ed. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2018.

SCHWARTZ, Stuart. Mocambos, quilombos e Palmares: a resisténcia escrava no Brasil
Colonial. Estudos Econémicos. Sao Paulo: IPE-USP. V. 17, n. esp. 1987.
SELIGMAMM-SILVA, Marcio. A virada testemunhal e decolonial do saber
histérico, Editora da Unicamp, Séo Paulo, 2023.

TORRES, Nelson Maldonado. Analitica da colonialidade e da decolonialidade:

algumas dimensdes basicas. Belo Horizonte, editora auténtica; 2019.



Entrevistas:

71

Ary Banto

Devoto da Jurema Sagrada

Entrevista  realizada via
google meet, na ocasido Ary
se encontrava em Portugal no

dia 15/09/24

Luiz Antdnio Rodrigues de
Andrade (Toninho de
Malunguinho)

Sacerdote da Umbanda e
Técnico em enfermagem

Entrevista realizada na Tenda
de Umbanda Caminhoneiros
do Bem, no bairro do
Cordeiro, no Recife. Onde
Toninho é sacerdote no dia
12/09/24.

Jodo Monteiro

Devoto da Jurema sagrada,
historiador e lideranca do
movimento dos povos da

Jurema.

Entrevista realizada em sua
residéncia bairro de

Cardeal e Silva em 13/09/24.

no

Célia Cabral da Costa Arruda
(Célia de Malunguinho).

Devota da Jurema Sagrada e
professora aposentada da rede
estadual de Pernambuco.

Entrevista realizada em sua
residéncia no bairro de Jardim
Sao Paulo em 20/09/2024.

Leandro Tavares

Devoto da Jurema Sagrada e

Entrevista realizada na praga

de alimentagdo do shopping

pedagogo. Boa Vista em 30/09/24.
Herbert Carlos Pereira de Entrevista  realizada via
Lima google meet na ocasido

Devoto da Jurema Sagrada

Herbert estava em Brasilia-
DF no dia 24/09/24.

Libanuzia Menezes Silva (Lia
Preta)

Sacerdotisa da Jurema

Sagrada e pedagoga.

Entrevista realizada em sua
residéncia no bairro de
Afogados no dia 07/10/24.




MALUNGUINHO E AS
VOZES DA FLORESTA:

MEMORIAS DOS POVOS DE TERREIRO

Este paradidatico convida estudantes e educadores
a conhecerem a histoéria e espiritualdade

de Malunguinho, lider da jurema sagrada

e simbolo de resisténcia dos povos

afro-indigenas. A partir de narrativas

orais, cantos, performances e saberes

ancestrais, o livro propde reflexoes

criticas sobre memoria, religiosidade

e justica socioambiéntal.

Uma obra plural e transgressora,
que valoriza as epistemologias
dos terreiros e seus encantados.

PUBLICO-ALVO:

Estudantes do Ensino Fundamental I
e Ensino Medio, educadores

e pesquisadores interessados

em Historia, Cultura Afro-Brasi-
leira, Povos Tradicionais

e Educacao Antirracista.

DIFERENCIAIS DA OBRA:

« Abordagem interdisciplinar

» Inclusao de fontes orais e culturais
(toadas, rituais, saberes dos terreiros

» Dialogo com a Lei 10.639/03 e 11,645/08

Editora | Ano | ISBN | Numero de paginas | Contaio (se houver)




	33e8414eea2d0ce594f34bb86357ed9304d04b78ace4e4ee37f9043e1c8c8134.pdf
	33e8414eea2d0ce594f34bb86357ed9304d04b78ace4e4ee37f9043e1c8c8134.pdf
	33e8414eea2d0ce594f34bb86357ed9304d04b78ace4e4ee37f9043e1c8c8134.pdf

