
 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 
DEPARTAMENTO DE ARTES 

CURSO DE LICENCIATURA EM TEATRO 
 

 

 

 

BRENO PEREIRA DA SILVA 

 

 

APRENDENDO A BRINCAR, BRINCANDO O ENSINAR: 
VIVÊNCIAS DE ENSINO-APRENDIZAGEM NO MAMULENGO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2024 

 



BRENO PEREIRA DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

APRENDENDO A BRINCAR, BRINCANDO O ENSINAR:  
VIVÊNCIAS DE ENSINO-APRENDIZAGEM NO MAMULENGO 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso 

apresentado ao Departamento de Artes 

da Universidade Federal de Pernambuco, 

como requisito parcial para obtenção do 

grau de Licenciado em Teatro. 

 

Orientadora: Profª Ma. Izabel Concessa   

Pinheiro de Alencar Arrais 

   

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2024 



Ficha de identificação da obra elaborada pelo autor,
    através do programa de geração automática do SIB/UFPE

                   
     

Silva, Breno Pereira da.
     Aprendendo a brincar, brincando o ensinar: vivências de ensino-
aprendizagem no mamulengo / Breno Pereira da Silva. - Recife, 2024.
     80 : il.

     Orientador(a): Izabel Concessa Pinheiro de Alencar Arrais
     Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação) - Universidade Federal de
Pernambuco, Centro de Artes e Comunicação, Teatro - Licenciatura, 2024.
      Inclui referências, apêndices. 

      1. Mamulengo. 2. Teatro de bonecos popular do Nordeste. 3. Teatro de
bonecos. 4. Teatro de Formas Animadas. 5. Ensino-aprendizagem. 6. Cultura
Popular. I. Arrais, Izabel Concessa Pinheiro de Alencar. (Orientação). II. Título. 

    700  CDD (22.ed.)



BRENO PEREIRA DA SILVA 

  

  

APRENDENDO A BRINCAR, BRINCANDO O ENSINAR:  
VIVÊNCIAS DE ENSINO-APRENDIZAGEM NO MAMULENGO 

  

Trabalho de Conclusão de Curso 

apresentado ao Departamento de Artes 

da Universidade Federal de Pernambuco, 

como requisito parcial para obtenção do 

grau de Licenciado em Teatro. 

                                                             APROVADO em 19 de março de 2024. 

  

BANCA EXAMINADORA  

_________________________________________ 

Profa. Ma. Izabel Concessa Pinheiro de Alencar Arrais (Orientadora) 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

____________________________________________ 

Prof. Me. Marcondes Gomes Lima (Examinador Interno) 

Universidade Federal de Pernambuco 

  

____________________________________________ 

Prof. Me. Pedro Rodrigues Pereira da Silva (Examinador Externo) 



 ​ Dedico esta pesquisa, para todas aquelas pessoas que um dia já se 

encantaram pelo Mamulengo, para todas aquelas pessoas que fazem a brincadeira 

ser tão viva e para quem, um dia, ainda vai se encantar e começar sua própria 

busca. Nosso destino é brincar. 

​  

 



AGRADECIMENTOS 
 

 ​ Agradeço à minha mãe, dona Georgina de Fátima Martins Pereira da Silva, 

que sempre cuidou de mim e tanto me ama. Mãe, te amo tanto e saiba que, fazemos 

as mesmas risadas. 

Agradeço à minha namorada, Maria Keyla, que escutou pacientemente 

minhas angústias hiperbólicas e viajou comigo para aprender mais sobre o 

Mamulengo. Te amo mais, meu amor. 

Agradeço ao meu amigo Ayrton Gabriel, que depois de tantos anos, ainda 

continua no meu pé e com todo carinho, também me acompanhou nessa viagem de 

aprendizado. 

Agradeço ao amigo Pedro Basílio, que me abraçou forte com seu bom humor, 

nessa reta final da universidade. 

 ​ Agradeço à Izabel Concessa, que me orientou, mesmo em um céu repleto de 

turbulências que foi essa pesquisa, conseguimos chegar ao destino. 

Agradeço aos brincantes, Ermírio José da Silva (Mestre Miro dos Bonecos), 

Edjane Ferreira Lima (Mestra Titinha), Mariana Acioli e Allan de Freitas, obrigado! 

Sou imensamente grato por partilharem comigo e com os futuros leitores desse 

trabalho, suas vivências, memórias e afetos pelo Mamulengo.  

Agradeço por último a Cia. Anasalada de Variedades, nos nomes de Jãvi 

Lima, Tales Pimenta e Krys Cipriano. Junto deles, eu descobri ser o riso meu 

caminho de expressão artística. Se eu sou artista e educador, se eu continuo a 

pegar em bonecos para brincar e sonhar voos mais altos com a arte, é porque vocês 

são minha segunda família. 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“Recordar: Do latim re-cordis, voltar a passar 
pelo coração.” (Eduardo Galeano) 

 

 

 



RESUMO 
 

O presente trabalho tem como objetivo investigar como acontece o processo de 

ensino-aprendizagem no Mamulengo em Pernambuco, por meio da análise de 

entrevistas com três mamulengueiros residentes no estado. Começa realizando um 

breve apanhado bibliográfico sobre o que é Mamulengo e como se expressa sua 

tradição teatral. Apresenta dois conceitos, sendo eles “oralitura” e “convívio”, 

articulando-os para refletir sobre o tradicional processo pedagógico que envolve 

esse teatro de bonecos. Por último, analisa as vivências dos artistas selecionados, 

como casos particulares, que expressam a  multiplicidade no ensino do Mamulengo 

atualmente, que apesar de estar sofrendo mudanças, continua tendo sua base 

apoiada na tradição. 

 

Palavras-chave: Mamulengo; Teatro de bonecos popular do Nordeste; Teatro de 

Formas Animadas; Ensino-aprendizagem; Cultura popular. 
 
 
 

 



ABSTRACT 
 

The present study aims to investigate how the teaching-learning process occurs in 

Mamulengo in Pernambuco, through the analysis of interviews with three Mamulengo 

performers residing in the state. It begins by conducting a brief bibliographical review 

on what Mamulengo is and how its theatrical tradition is expressed. It presents two 

concepts, "oraliture" and "conviviality," articulating them to reflect on the traditional 

pedagogical process that involves this puppet theater. Finally, it analyzes the 

experiences of the selected artists as individual cases that express the multiplicity in 

Mamulengo teaching currently, which despite undergoing changes, continues to have 

its foundation supported by tradition. 

 

Keywords: Mamulengo; A popular puppet theater from the Nordeste; Theater of 

Animated Forms; Teaching-learning process; Popular culture. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE FIGURAS 
 

Figura 1 – Cena inicial do espetáculo “O Marido Domado, O Seguro e Outras 
Lorotas”, da esquerda para a direita os personagens são: Ariano 
Suassuna, Benedito e dois bonecos neutros (2019)...........................14 
 

Figura 2 – Apresentação do Mamulengo Nova Geração em Glória do Goitá 
(2022)...................................................................................................24 
 

Figura 3 – Alguns bonecos de luva no Museu de Glória do Goitá (2022).............25 
 

Figura 4 – Miro dos bonecos com a boneca que ele dança, Maria Grande 
(2024)...................................................................................................35 
 

Figura 5 – Bonecos de fio criados por Miro, expostos para venda em sua oficina 
(2024)...................................................................................................37 
 

Figura 6 – Mestre Miro trabalhando em sua oficina em Carpina (2022).…………39 
 

Figura 7 – Alguns bonecos do acervo do Museu do Mamulengo de Glória do 
Goitá 
(2024)...................................................................................................43 
 

Figura 8 – Mestra Titinha apresentando alguns personagens do Mamulengo - 
Canal Mamulengo Arteiro (2021).........................................................46 
 

Figura 9 – Grupo Mamulengo Água de Cacimba com seu boneco Benedito 
(2022)...................................................................................................50 
 

Figura 10 – Bonecos que aparecem no espetáculo “A Flor do Mamulengo” 
(2022)...................................................................................................56 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 
 

 Introdução   12 

1. Mamulengo: o teatro de bonecos popular de Pernambuco   17 

 1.1 Do sagrado ao profano ao brinquedo 17 

 1.2 Os corpos vivos da brincadeira 21 

 1.3 Elementos teatrais de um espetáculo tradicional 23 

2. O ensino-aprendizagem mamulengueiro 28 

 2.1 A oralitura do Mamulengo 28 

 2.2 O convívio no aprender, no ensinar 30 

3. Vivências de ensino-aprendizagem no Mamulengo 35 

 3.1 Mestre Miro dos Bonecos, de Carpina 35 

 3.2 Mestra Titinha, de Glória do Goitá 42 

 3.3 Mamulengo Água de Cacimba, de Olinda (Mariana Acioli e Allan de 

Freitas) 

49 

 3.3.2 A abertura da mala de bonecos 53 

 3.3.3 “A Flor do Mamulengo”, o espetáculo que virou livro 55 

 Considerações Finais 58 

 Referências 61 

 Apêndice 64 

 



 
 

12 

Introdução 

 

Essa é uma jornada de amor, que encontra nas vivências de famílias e 

amigos, mestres e aprendizes uma fonte inesgotável de sabedoria sobre a tradição 

do Mamulengo. Essa é também, uma história de busca pelos saberes do Teatro de 

Bonecos Popular de Pernambuco: um encontro com quem faz essa tradição 

continuar viva e o que eu descobri, enquanto arte-educador, depois de me reunir 

com essas pessoas. Antes de embarcarmos nesta breve viagem, eu vou vasculhar 

um pouquinho do meu passado, para encontrar o momento em que fui encantado 

por essa arte. A memória tem um lugar muito importante para essa pesquisa, pois 

recordações são um refúgio das experiências. É no ato de lembrar que, de certa 

forma, voltamos a viver e compreender melhor o que se passou.  

Foi na disciplina Teatro de Formas Animadas, componente curricular 

obrigatório do curso de Licenciatura em Teatro da Universidade Federal de 

Pernambuco (UFPE), onde eu tive meu primeiro contato com o universo do 

Mamulengo. Essa disciplina,  ministrada pela professora Izabel Concessa, teve 

como foco a montagem de um espetáculo usando a linguagem do teatro de bonecos 

popular.  

Esse experimento pedagógico teve como ponto de partida dois textos 

dramatúrgicos escritos por Ariano Suassuna (1927-2014). O autor, que sempre foi 

um defensor da cultura popular do Brasil e chegou até a idealizar na década de 70 o 

Movimento Armorial1, nos brindou com clássicos da dramaturgia brasileira como “O 

Auto da Compadecida” (1955) e “A Pena e A Lei” (1959).  

Com a proposta de realizar uma montagem teatral dos textos “O Seguro” 

(1957) e “O Marido Domado” (1961), sendo ambos entremezes2 escritos pelo autor 

para serem apresentados por bonecos, eu e a turma fomos guiados pela professora 

2 Sobre o entremez: “refere-se às peça curtas, com temáticas populares (camponesas) ou religiosas, 
apresentadas ao público nos intervalos dos atos das peças teatrais do Século de Ouro espanhol, que 
inclui no seu repertório autores como Cervantes, Lope de Vega e outros grandes nomes do período 
de texto dramatúrgico curto, feito para ser apresentado nos intervalos de espetáculos maiores” 
(Santos, 2018, p. 7). 
 

1 O Movimento Armorial surgiu na década de 70, no cenário cultural brasileiro, como parte de um 
projeto poético-político encabeçado por Suassuna. Seu objetivo primordial era a valorização da arte 
brasileira, em especial a arte popular do Nordeste como por exemplo: a literatura de cordel, a 
xilogravura, a música de tradição popular e as manifestações teatrais populares (Mamulengo, Cavalo 
Marinho, Maracatu, Circo, etc). Podemos observar até hoje suas influências na cultura do país, como 
na obra do multiartista pernambucano Antônio Nóbrega (1952). 



 
 

13 

Izabel, em um ambiente de troca de saberes e práticas, que me afetaram de uma 

forma muito profunda. 

Em um primeiro momento, realizamos vários exercícios com bonecos 

confeccionados para o treinamento dos estudantes-bonequeiros. Nesta etapa, foi 

possível apreciar os exercícios de improvisação propostos pela professora, 

vislumbrando, assim, na ação, princípios básicos que regem a arte de dar vida aos 

bonecos. Através daqueles exercícios entendemos a força energética dos 

movimentos que dão vida aos bonecos. Treinamos a triangulação para compartilhar 

com o público as peripécias desses pequeninos e o foco para fazer com que se 

perceba até os menores detalhes em cena. 

​ Pudemos fazer leituras dos textos que iríamos montar na apresentação final, 

e selecionar quem ficaria com qual personagem. Acabei ficando com Benedito, 

personagem cômico que faz parte do texto “O Marido Domado”. E que aparecia na 

abertura do espetáculo e novamente em uma cena final, para brigar com o Diabo. 

Seguindo o processo da disciplina, fomos para  a próxima etapa, indo parar 

nos ateliês do curso de  Artes Visuais dentro do Centro de Artes e Comunicação 

(CAC). Com suas grandes mesas, esse momento para confeccionar os bonecos me 

trazia a sensação de grande almoço em família aos domingos. Partilhando materiais, 

ideias de criação e até músicas que davam ritmo ao trabalho, criamos em 

companhia, com o apoio e afeto de cada membro da turma.  

Foi convidado, nessa etapa da disciplina, o bonequeiro e artesão Antero de 

Moura Assis. Vindo da cidade de Igarassu/PE, onde criou o grupo Q-riso Teatro de 

Bonecos, ele trouxe alegria e os ensinamentos de talhar bonecos, sendo assim uma 

referência nesse campo. Um hábil criador de bonecos, que trabalha com diversos 

materiais, inclusive com a madeira. Com a presença de Antero e sua forma gentil de 

ensinar, pude sentir o fio da trama que é a relação mestre-aprendiz. Fica aqui minha 

homenagem ao exímio artista e educador Antero, que como ninguém, sabe pintar a 

delicadeza dos olhos de um boneco. 

Foi árduo, um verdadeiro desafio. Aprendi pela lâmina que só com cuidado e 

esperteza se dá forma à madeira, com todas as delicadezas que pede o 

Mamulengo. Saber respeitar a vida que já habita o boneco, antes mesmo dele ser 

personagem é essencial para criar. Das coisas nascem as coisas porque alguém 

acreditou. A própria professora Izabel, comenta:  

 



 
 

14 

Trabalhando na confecção de seus primeiros bonecos, os alunos 
experimentam esse princípio tradicional que ordena o trabalho criador 
dos mamulengueiros, essa autonomia que está no ato de produzir 
seus próprios bonecos, partindo dos materiais baratos que estão à 
mão. (Arrais, 2019, p. 513) 

 

Tendo cada estudante a missão de esculpir um personagem dos vários 

presentes nas duas peças de Suassuna, pudemos com a ajuda da imaginação e 

com algumas referências visuais, aliados à experiência de Izabel e Antero, fazer 

nosso percurso com autonomia. Confeccionei o personagem da Morte (que sem me 

gabar, ficou terrivelmente feio!) No final, o boneco que eu acabei esculpindo não foi 

o que eu usei em cena. Aos poucos, fui compreendendo que o boneco é aquela 

parte silenciosa da matéria, que passa por processos secretos de metamorfose. De 

repente ganha vida, quem não viu perdeu. 

 
Figura 1 - Cena inicial do espetáculo “O Marido Domado, O Seguro e Outras Lorotas”, da 

esquerda para a direita os personagens são: Ariano Suassuna, Benedito e dois bonecos 

neutros que eram ajudantes (2019) 

 
Fonte: Pedro Portugal. 

 
Concluindo o processo de montagem dos textos de Suassuna, a professora 

propôs criar pequenas cenas ligando os dois textos do autor, tomando como 

inspiração a obra “As Aventuras de Uma Viúva Alucinada", peça criada por Mestre 

Ginu para o seu Mamulengo. Partindo disso, finalizamos os ensaios e fizemos nossa 

estreia. O experimento cênico foi nomeado “O Marido Domado, O Seguro e Outras 

Lorotas", apresentado como conclusão da disciplina de Teatro de Formas Animadas 



 
 

15 

no Teatro Milton Bacarelli, dentro do CAC. Em seguida, foi apresentada na abertura 

do Festival Estudantil de Teatro e Dança (FETED), em 2019, no Teatro Apolo. 

Então aconteceu: os bonecos do Mamulengo me tocaram, da madeira ao 

coração. E quando digo que me afetaram, foi porque eu comecei uma verdadeira 

busca por esse universo. Percebi que se pode estudar muito sobre Mamulengo, ler 

bastante, mas só se aprende realmente fazendo, mergulhando de corpo e 

imaginação, colocando a mão na madeira, na tinta e no pano. 

A travessia pela disciplina na universidade, com sua imersão na prática do 

teatro de bonecos popular, foi uma oportunidade preciosa para me conectar e 

compreender o fazer artístico teatral mais enraizado na cultura popular. Na memória 

da própria professora Izabel, vemos a importância de levar essas propostas 

pedagógicas, que dialogam com a tradição do território,  para dentro da 

universidade: 

 
Adotamos como princípio norteador o fato de que podemos construir 
espetáculos ou exercícios cênicos a partir do material da tradição, 
mas essa aproximação do mundo acadêmico com o universo da 
tradição não pode se reduzir à mera cópia destituída de significados. 
Desse modo, procuramos aproximar os alunos desse universo, 
levando-os a perceber a importância de observar o processo de 
trabalho e de criação do artista, os valores, a mentalidade do artista e 
as características do meio em que sua arte está inserida. (Arrais, 
2019, p. 513) 

 

Relembrar esse processo é sentir as memórias passando novamente pelo 

coração. Recordando-os enquanto acontecimento mágico da experiência, e sendo a 

semente plantada para um florescer futuro. Por meio desses cacos de lembrança, 

rastreio as fagulhas que provocaram em mim a busca da qual essa pesquisa é o 

resultado. 

Como se aprende Mamulengo? Como se ensina? O que é fundamental nesse 

processo? Improvável dar uma resposta definitiva para essas perguntas. Essa 

pesquisa modesta pretende apenas oferecer algumas vivências sobre essas 

questões, que são tão importantes para se pensar a pedagogia do teatro no contexto 

das formas animadas, especificamente o boneco popular, representado aqui pelo  

Mamulengo. 

No primeiro capítulo, traremos um passeio pelo universo teatral do 

Mamulengo, a partir, principalmente, das fontes bibliográficas de Borba Filho (1966), 



 
 

16 

Santos (1979), Lima (2009) e IPHAN (2014). Iremos discorrer, sobre as possíveis 

origens históricas dessa expressão artística, como se organizam os seus fazedores 

dentro do espetáculo e os elementos cênicos que constituem essa tradição popular 

de bonecos: o espaço utilizado para as apresentações, a dramaturgia e a música 

que caracterizam as histórias e os tipos de bonecos mais utilizados. 

No segundo capítulo, iremos entrar em contato com as vivências dos 

mamulengueiros, que foram colhidas por meio de entrevistas pré-estruturadas. Os 

artistas selecionados foram escolhidos, pela proximidade com o pesquisador: Miro 

dos Bonecos, de Carpina, Titinha, de Glória de Goitá e o grupo Mamulengo Água de 

Cacimba, de Olinda. Buscamos, assim, trazer um pouco da diversidade do 

Mamulengo no estado de Pernambuco. Falaremos sobre a trajetória de cada um em 

específico, contextualizando seu primeiro contato com a arte do Mamulengo. 

Analisaremos como aconteceram seus respectivos processos de aprendizado e 

como esses artistas desenvolvem o ensino desse teatro de bonecos, cada um com 

suas particularidades. 

As páginas que vocês vão ler são a minha forma de buscar aprender mais 

sobre essa arte cheia de mistérios. Que este trabalho possa ser, um gesto delicado 

de partilha e celebração para quem dedica sua vida a esses bonecos, quem por 

meio da madeira, tinta, pano e até sucata, realiza sonhos de alegria. 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



 
 

17 

 
Capítulo 1.  Mamulengo: o teatro de bonecos popular de Pernambuco 
 

O primeiro capítulo introduz as características do Mamulengo enquanto um 

tradicional teatro de bonecos popular, com um universo muito próprio. Aqui 

elencamos suas possíveis origens, os participantes do seu fazer e os elementos que 

são recorrentes no seu espetáculo teatral. 
 
1.1 Do sagrado ao profano ao brinquedo 
 

Mamulengo é o nome que recebe o teatro de bonecos popular de 

Pernambuco. Por teatro de bonecos entendemos que os personagens são seres 

inanimados que ganham vida ao serem manipulados (Amaral, 2011). Enquanto uma 

tradição do povo, o Mamulengo tem características próprias da cultura local:  

 
[...] o Mamulengo revela de modo singular a rica expressividade do 
dia-a-dia do povo da região. Através dos bonecos, o povo se identifica 
com suas alegrias e suas tristezas, com seus temores e sua 
capacidade de fé, com seus tipos matreiros e seus elementos 
repressores, com o esmagamento de seus direitos e sua ânsia de 
liberdade. (Santos, 2007, p. 11) 

 

  Ao lado do Babau (Paraíba), João Redondo (Rio Grande do Norte) e 

Casimiro Coco (Ceará), compõe o que se nomeia Teatro de Bonecos Popular do 

Nordeste (TBPN) que, em 2015, se tornou Patrimônio Cultural do Brasil (IPHAN, 

2014). A grande família de bonecos que constitui o TBPN partilha dos mesmos 

aspectos teatrais: o espírito cômico, o uso do improviso em cena e a presença 

marcante da dança e da música, tudo isso embelezado por uma riqueza visual dos 

elementos cênicos (a barraca e os próprios bonecos enquanto escultura e seus 

figurinos).  

Esse teatro também é chamado de brinquedo3 e sua apresentação é,  

também, nomeada de brincadeira. Por extensão, brincante ou brincador, são alguns 

dos termos utilizados para designar os atores que realizam o espetáculo. Conforme 

3 Os termos “brinquedo”, “brincadeira”, “brincar”, “brincador” e “brincante”, também são recorrentes 
em outras manifestações cênicas populares de Pernambuco como: Bumba Meu Boi, Cavalo Marinho, 
La Ursa entre outras. A nomenclatura funciona como um guarda-chuva conceitual, para nomear o 
espetáculo e os artistas que integram esse universo teatral de tradições do povo. 
 



 
 

18 

Santos (1979), esses artistas advindos da classe menos abastada da sociedade, 

viravam a noite apresentando o Mamulengo em espaços ao ar livre, como sítios ou 

praças, sendo essa uma forma comunitária de divertimento, folga4, expressão 

artística e servindo para muitos como complementação de renda. 

Pernambuco é o único estado do Nordeste no qual é possível perceber, de 

forma mais ampla, o desenvolvimento da história do teatro de bonecos de cunho 

popular (Borba Filho, 1966). Existem algumas hipóteses, que envolvem até a origem 

do termo “mamulengo”, duas delas foram formuladas por Borba Filho (1966)  ao 

conversar com mamulengueiros mais antigos. Assim, a palavra “mamulengo” 

poderia estar associada a corruptela de “mané gostoso”, um tipo de boneco vendido 

como brinquedo, “Manu” seria um diminutivo de manuel e o sufixo “lengo” uma 

corruptela de “lenga-lenga”. Outra hipótese, é que o termo tem a ver com “a 

brincadeira do molengo”, forma antiga de se referir ao espetáculo de bonecos 

popular em Pernambuco.  

A documentação é escassa, visto que as manifestações populares sempre 

foram colocadas à margem da história “oficial” do teatro brasileiro. Apesar dessa 

dificuldade, conseguimos compreender parte do seu passado, graças a 

pesquisadores que dedicaram a vida, decifrando os segredos que permeiam o teatro 

de bonecos popular. 

Na tentativa de traçar uma árvore genealógica do Mamulengo, alguns 

importantes estudiosos  de Pernambuco, como Hermilo Borba Filho (1917-1976) 

com seu livro Fisionomia e Espírito do Mamulengo (1966), e Fernando Augusto dos 

Santos (1947-2022), com seu Mamulengo: um povo em forma de bonecos (1979),  

pesquisas basilares sobre o assunto, ressaltam que: durante o período do Brasil 

colônia, a Europa vivia um momento de apogeu do teatro de bonecos. Então, é bem 

provável que o teatro de marionetes tenha desembarcado em terras brasileiras junto 

com os colonizadores. 

Partindo dessa perspectiva, pode-se supor que a origem do Mamulengo, 

estaria associada à tradição europeia do presépio de Natal, que segundo Borba 

Filho (1966) e Santos (1979), chegou ao país por intermédio de padres franciscanos, 

provavelmente no Século XVI. O Mamulengo seria, então, a forma profana com 

4 A palavra “folga”vem do latim follicare, de follere, que significa “assoprar, respirar”. Daí veio o 
sentido de descanso utilizado na palavra, “respirar depois de um esforço”. Por ser uma maneira de 
descansar do trabalho diário e exercitar a criatividade, algumas manifestações populares também são 
conhecidas como folguedos e seus praticantes são os folgazões. 



 
 

19 

bonecos de madeira, dessa manifestação sagrada da igreja, que tinha por objetivo a 

popularização da religião. Segundo Santos (1979): Existiram provavelmente 

possíveis variantes como o “Presepe de fala” e “Presepe mecânico”5 que existiram, 

até o Mamulengo tomar a forma artística como conhecemos nos dias de hoje. 

 Com o tempo, ainda nesta perspectiva, essas expressões religiosas teriam 

caído nas graças do povo que a tudo subverte, transformando seus significados: 

“Começou representando o nascimento, desenvolveu-se no sentido de apresentar 

as cenas  bíblicas e, pouco a pouco, contaminado pelos assuntos do dia, desejoso 

de um público cada vez maior, caiu no profano.” (Borba Filho, 1966, p. 84). 

Ganhando contorno de festa, reunia o público para um espetáculo em que o povo 

era protagonista e falava sobre o próprio povo.  

Outra possibilidade para a origem do Mamulengo em Pernambuco é contada 

oralmente por alguns mestres mais antigos, como Januario de Oliveira (Mestre Ginu, 

1910-1977). Essa história6 de origem popular pode ser encontrada transcrita por 

Borba Filho (1966), e ressalta as influências da cultura africana na construção do 

brinquedo e sua relação com a população escravizada, durante o período colonial no 

Brasil. Nessa perspectiva, a brincadeira serve como uma forma de crítica social, 

espaço de protagonismo negro e expressão da imaginação dos oprimidos.  

 De origens sagradas e profanas, a arte do Mamulengo se firma como 

autêntico teatro de bonecos feito pelo povo pernambucano, no qual: “O criador do 

brinquedo é sempre um artista popular, um homem do povo, que representa com 

seus bonecos o homem do povo e para esse mesmo homem.” (Santos, 2007, p. 27). 

E é por meio desse protagonismo popular, espalhado por vários lugares do estado, 

que podemos perceber as fontes que mantêm viva e em transformação a tradição do 

Mamulengo. 

No contexto de localização dos mamulengueiros, é nos municípios mais 

afastados da capital pernambucana, principalmente os situados na Zona da Mata, 

encontramos uma expressiva quantidade de mestres da brincadeira. Por exemplo: 

6Essa narrativa contada por Mestre Ginu, antes das suas apresentações, falava de um homem 
escravizado chamado Tião. Ele morava em uma fazenda no interior do estado. Depois de um ato de 
crueldade do senhor daquele engenho para com Tião, o rapaz decide esculpir uma figura em madeira 
com trapos e a usa para zombar, parodiando o patrão violento. Cf. Borba Filho, Hermilo. Fisionomia e 
espírito do Mamulengo. 1. Ed. Rio de Janeiro: INACEN, 1966.  

5 Uma herança dos “presepes mecanizados”, pode ser enxergada nas “casas de farinha”, estruturas 
mecanizadas que expressam geralmente o cotidiano do trabalho, o cangaço, o inferno ou alguma 
outra cena representativa da realidade dos mamulengueiros. Mestre Solón e Mestre Saúba, ambos 
de Carpina-PE,  foram exímios artistas na confecção dessas obras, como bem pontuou Santos 
(1979). 



 
 

20 

Glória do Goitá7, Carpina8, Vitória de Santo Antão, Pombos, Vicência,  Lagoa de 

Itaenga, dentre outros.Também existem brincantes  que atuam na Região 

Metropolitana,  como Recife ou Olinda.  

Podemos entender essa concentração de determinados artistas do 

Mamulengo em territórios específicos do estado de Pernambuco, por conta da troca 

mútua de saberes  entre indivíduos das mesmas localidades, que: 
 

[...] vivendo em municípios vizinhos, aprendem a ‘ciência do 
brinquedo’ através dos mestres mais antigos residentes na mesma 
área, mantendo intercâmbio não só de aprendizagem mas também de 
compra ou troca de bonecos, de associação para a realização de 
determinados espetáculos, de permuta de contratos, entre outros. 
(Santos, 1979, p. 30)  

 

Assim, são construídas relações de amizade entre artistas de diversas 

gerações que continuam fazendo circular os saberes do Mamulengo, repassando 

para os familiares interessados, para as suas comunidades e até para os viajantes 

que desejam aprender. 

Além dos conhecimentos centrados na figura de cada mamulengueiro, 

também existem espaços relevantes que servem como difusores dos saberes e 

fazeres do Mamulengo. O Museu do Mamulengo de Glória do Goitá9: “um espaço 

que oferece para os visitantes os serviços de visita guiada ao acervo de bonecos do 

grupo ‘Mamulengo Riso do Povo’ de Mestre Zé de Vina10, apresentações de 

mamulengos, oficinas formativas e a venda de bonecos de artesãos associados ao 

espaço” (Ferreira, 2021, p. 78). O Museu do Mamulengo de Olinda - espaço Tiridá11: 

“que oferece aos visitantes, o maior acervo de bonecos de Pernambuco, tendo em 

sua coleção, desde obras de mestres anônimos do século XIX, até bonecos de 

mestres mais recentes como Zé Lopes12” (Arrais, 2021, p. 90). E ainda temos a Casa 

12 José Lopes da Silva Filho (Mestre Zé Lopes), nasceu em Glória do Goitá e foi considerado um dos 
grandes mestres do Mamulengo de Pernambuco. Foi discípulo e grande amigo de Mestre Zé de Vina, 
sendo um exímio artista da confecção de bonecos. Fundou o grupo “Mamulengo Teatro do Riso”. 

11 Para saber mais sobre o Museu de Olinda: https://www.youtube.com/watch?v=AE1iksEcA0I/. 
Acesso em: 18 de dezembro de 2023. 

10 José Severino dos Santos (Mestre Zé de Vina), nasceu e foi criado em Glória do Goitá no ano de 
1940 e foi o fundador do grupo “Mamulengo Riso do Povo”. Considerado por muitos, um dos maiores 
mamulengueiros do Brasil, tendo sido referência dos mais diversos brincantes de Pernambuco. 
Faleceu em 2020. 

9 Para saber mais sobre o Museu de Goitá: https://www.youtube.com/watch?v=DybP_tTFlz8/. Acesso 
em: 18 de dezembro de 2023. 

8 Conhecida como “Terra do Mamulengo”. 
7 Conhecida como “Capital estadual do Mamulengo”. 

https://www.youtube.com/watch?v=AE1iksEcA0I
https://www.youtube.com/watch?v=DybP_tTFlz8


 
 

21 

dos Saberes da Cultura Popular, criada recentemente pela brincante Cida Lopes13. 

Esses lugares são dedicados à salvaguarda desse bem, por meio da conservação 

de coleção de bonecos e memórias de mestres das gerações anteriores. São 

centros culturais com ações formativas e venda de bonecos produzidos por artesãos 

locais, sendo importantes pontos de encontro entre o público diverso e essa tradição 

teatral tão viva de Pernambuco. 

 

1.2  Os corpos vivos da brincadeira 
 

Que o Mamulengo é um teatro em que os protagonistas são bonecos, isso já 

é entendido. Mas esses personagens de madeira só conseguem ganhar vida para 

dançar, brigar e amar, porque existem pessoas de carne e osso atuando para o 

espetáculo funcionar. Então, iremos brevemente falar sobre esses corpos vivos que 

animam a brincadeira.  

Conforme Santos (1979, p. 52), existe tradicionalmente durante a 

apresentação “uma estrutura de funcionamento definida e uma hierarquia de papéis 

e funções, bastante rígida e respeitada.” Essa organização pode ser mais numerosa, 

contando com até sete artistas, ou menor, chegando ao número de dois brincantes 

no grupo de Mamulengo. Cada grupo se configura de uma forma particular. Apesar 

disso, Santos (1979) ressalta, ainda, que a organização mais completa do brinquedo 

é frequente nas cidades do interior, enquanto o Mamulengo da região metropolitana 

tem o número de artistas reduzidos.  

O mestre é quem tem a maior experiência com o Mamulengo, depois de 

muita observação e prática de cena, conseguindo, assim, dominar os repertórios de 

personagens e cantorias que foram repassadas oralmente, “(...) geralmente sendo o 

dono dos bonecos e criador do espetáculo. Ordinariamente acumula as funções de 

empresário, principal ator e manipulador” (Santos, 1979, p. 53). Existem mestres que 

sabem confeccionar bonecos e existem os que não, isso não é definidor para ser 

mestre, sendo a capacidade de iniciar outros no Mamulengo algo mais importante.  

13 Mamulengueira, artesã e produtora cultural que mantêm viva a tradição do seu pai, Mestre Zé 
Lopes. 
 



 
 

22 

Aproveitamos para mencionar alguns mestres que foram importantes para a 

história do Mamulengo em Pernambuco como: Mestre Cheiroso14, Mestre Benedito, 

Mestre Ginu15, Mestre Solón16 (1920-1987), Mestre Zé de Vina (1940-2021), Mestre 

Zé Lopes (1950-2020), Mestre Vitorino17 (1923-2021) e Mestre Saúba18 (1951-2022). 

Todos eles vivem por meio das memórias, em cada brincadeira, personagem, 

cantoria que é repassada, que é herdada, brincada. 

Figura central no universo do Mamulengo como um todo, é o mestre quem 

promove o espetáculo, e também é ele quem é o guardião dos saberes e fazeres da 

brincadeira (Santos, 1979), podendo, assim, ser encarado como o núcleo da 

transmissão e ensino do Mamulengo. A figura do mestre é de extrema importância 

para essa pesquisa, por isso, no segundo capítulo, iremos conversar com três 

brincantes que são os mestres dos seus respectivos grupos (Miro dos Bonecos - 

Mamulengo Novo Milênio; Titinha - Mamulengo Nova Geração/Mamulengo Flor de 

Mulungu; e Marina Accioly - Mamulengo Água de Cacimba). 

O contramestre é o brincante que já possui saberes e experiências de cena e 

auxilia o mestre durante a apresentação, sendo o segundo no comando da 

apresentação. Em geral: “manipula os bonecos, cria mais de uma voz, dialoga com o 

mestre sustentando o improviso” (Santos, 1979, p. 53). Podemos pensar que quem 

está nessa etapa, é um mestre em formação, que tendo contato direto com a 

brincadeira, e mantendo relações de amizade com o mestre, absorve os saberes e 

segredos do brincar. Frequentemente está exercitando o seu próprio jeito de brincar, 

e o seu particular entendimento sobre o significado da brincadeira.  
Os ajudantes ou folgazões são os brincadores que atuam no apoio mais geral 

do espetáculo. Realizando a manipulação de bonecos que não falam, reforçando as 

cantorias em coro, estão lá para auxiliar (Santos, 1979). São as pessoas que estão 

18 Antonio Elias da Silva (Mestre Saúba), natural de Carpina, foi um dos maiores artesãos de bonecos 
de Pernambuco, sendo um hábil construtor de estruturas mecanizadas conhecidas como “casas de 
farinha”. Além disso, ele também realizava uma dança com sua boneca de tamanho humano. 
Infelizmente foi assassinado em 2022. 

17 José Vitorino Freires nasceu em Paudalho, era famoso como mamulengueiro e também por suas 
rezas e garrafadas de ervas naturais. Foi Patrimônio vivo de Igarassu, cidade onde viveu até falecer. 

16 Solón Alves de Mendonça, mais conhecido como Mestre Solón, foi um dos grandes brincantes de 
Mamulengo de Pernambuco, que influenciou profundamente os mamulengueiros de Carpina.  

15 Januário de Oliveira, conhecido também como Mestre Ginu ou Professor Tiridá, foi um 
mamulengueiro de pernambuco, bem famoso por seus espetáculos nas ruas de Recife.  

14 Severino Francisco da Silva, mais conhecido como Cheiroso, foi um dos mais antigos 
mamulengueiros em atividade no Nordeste, tendo sido um dos brincantes que influenciou a obra 
teatral de Ariano Suassuna, no que toca ao Mamulengo. 



 
 

23 

se introduzindo no Mamulengo, aprendizes que aprendem a brincar, enquanto 

brincam.  
O Mateus é uma figura cômica19 absorvida do Cavalo Marinho 

pernambucano20. Espécie de palhaço, ele funciona como um intermediário entre a 

realidade dos espectadores e dos bonecos (Santos, 1979), conversando e 

provocando o público a interagir. Fica do lado de fora da barraca onde se 

apresentam os bonecos. Geralmente toca algum instrumento musical para auxiliar 

na musicalidade da cena, sendo ele o substituto dos músicos quando o Mamulengo 

tem o número reduzido de brincadores. 

Os tocadores ou instrumentistas são os principais responsáveis pela parte 

musical da apresentação, que é feita ao vivo: “Comunicam alegria, envolvendo a 

todos com a vibração dos instrumentos e com suas cantorias” (Santos, 1979, p. 54). 

Contribuem, assim, para o clima festivo que é tão típico das manifestações 

populares. Podem variar em número, chegando até seis integrantes a depender da 

variedade de instrumentos que se tenha disponível no grupo. Os instrumentos 

utilizados podem ser: fole de oito baixos, triângulo, ganzá, zabumba, pandeiro, 

reco-reco (Lima, 2009) e às vezes rabeca, que é um instrumento característico do 

Cavalo Marinho pernambucano. O grupo se apresenta nas laterais da tenda do 

Mamulengo. Os ritmos característicos do universo da brincadeira são ritmos típicos 

da região Nordeste como: baiões, xotes, toadas, cocos e cirandas (Lima, 2009).  

 

1.3 Elementos teatrais de um espetáculo tradicional 
 

Os elementos tradicionais do Mamulengo enquanto expressão teatral 

incluem: o espaço em que acontece a apresentação; os bonecos; a sua dramaturgia 

e a música. Essas características podem se expressar de forma variada em cada 

grupo de Mamulengo, a depender de suas influências na aprendizagem, território de 

atuação e até escolhas artísticas pessoais. 

20 Cavalo Marinho é uma brincadeira popular e tradicional do estado de Pernambuco que se localiza 
principalmente na Zona da Mata. É um brinquedo que é dançado, cantado, repleto de máscaras e 
bonecos que representam figuras/personagens, que por meio de improvisos apresentam uma festa 
em um terreiro. 
 

19 Figura é o termo que se utiliza para nomear os personagens (sejam bonecos ou máscaras) do 
Cavalo Marinho pernambucano e de outras manifestações populares de Pernambuco. 



 
 

24 

“Barraca”, “empanada” ou “tolda” são nomes utilizados para nomear o local 

onde escondidos, sentados ou de pé, os mamulengueiros realizam a apresentação 

(Santos, 1976). É uma estrutura de madeira desmontável, que é coberta de tecido21  

por todos os lados. Nesse espaço, também são pintadas placas dentro e fora da 

barraca, contendo as mais variadas informações sobre o grupo de Mamulengo em 

questão, como: nome do grupo,  nome do Mestre do brinquedo, data de fundação e 

informações para contato, como podemos observar na Figura 2. 

 
Figura 2 - Apresentação do Mamulengo Nova Geração em Glória do Goitá (2022) 

 
Fonte: Breno Pereira. 

 

O Mamulengo como um de teatro de bonecos, carrega características da arte 

da escultura, sendo assim, as personagens são esculpidas de forma a alcançar “a 

síntese da forma real retratada” (Lima, 2009, p. 117). Nunca exploram a escultura de 

modo realista, pois é na comicidade da caricatura e da imperfeição que reside sua 

teatralidade. Por isso, Mestre Ginu, associa o boneco bom ao boneco feio (Ginu, 

apud Santos, 1979).  

21 A chita é o tecido mais frequentemente usado, sendo um tecido de algodão com uma trama simples 
e motivos florais, que é conhecida popularmente como “tecido de pobre”, pelo seu baixo custo e 
beleza exuberante. Curiosamente é muito utilizada nos elementos visuais e figurinos de outras 
manifestações populares em Pernambuco, gerando uma visualidade que é compartilhada entre esses 
brinquedos. 



 
 

25 

Os mamulengos22 são confeccionados tradicionalmente em madeira23 e 

pintados com tinta esmalte ou a óleo. A árvore mais utilizada na confecção é o 

mulungu24, por ser melhor para talhar as figuras e ter durabilidade para a 

brincadeira. Ao longo do espetáculo é possível perceber variados tipos de bonecos, 

os mais frequentes são os que usam a técnica de luva e de vareta, mas também 

podem existir técnicas25 misturadas, como luva e fio, luva e vareta, vareta e fio 

(Lima, 2009). 

 
Figura 3 - Alguns bonecos de luva no Museu de Glória do Goitá (2022) 

 
Foto: Breno Pereira. 

 

 Durante a brincadeira, esses pedaços de madeira ganham vida e,  assim, se 

tornam personagens. Como personagens eles podem ser divididos em três 

categorias, que segundo Borba Filho (1966) são: Humanos (Professor Tiridá, 

Benedito, Baltazar, Caroca, Catirina, Soldados, Padres, Velhos, Doutores etc.), 
Animais (Cobra, Boi, Pássaro etc.) e Fantásticos (Alma, Morte, Diabo etc.). São 

esses os tipos e figuras tão frequentes no imaginário do Nordeste, sobre os quais o 

25 Existem vários tipos de bonecos, sendo esses classificados pelas suas técnicas de manipulação. A 
técnica de luva utiliza uma das mãos para vestir o boneco, como uma luva. A técnica de vara utiliza 
uma ou mais varetas, feitas de algum material resistente, para erguer os bonecos. Por último, a 
técnica de fio, indica que os personagens têm o uso, mesmo que parcial, de fios conectados às mãos 
de quem manipula. 

24 Tipo de árvore da região semiárida do Nordeste. 
23 Também encontramos bonecos feitos de outros materiais, como por exemplo reciclados. 
22 Nome que se dá aos bonecos utilizados no teatro de Mamulengo. 



 
 

26 

Mamulengo se apoia para construir suas histórias repletas de comicidade  e até de 

crítica social. Importante dizer que “os brincadores do Mamulengo são capazes de 

representar diversos personagens ou mesmo encenar sozinhos todo o espetáculo” 

(Lima, 2009, p. 120). Com isso temos artistas versáteis que se metamorfoseiam 

durante o espetáculo. 

As “passagens”, como também são nomeadas as cenas curtas que 

estruturam a brincadeira do Mamulengo, são desenvolvidas com independência e 

têm características episódicas26 (Lima, 2009). Variam de temática, sempre se 

apoiando na realidade que cerca os artistas e deixando brilhar a personalidade dos 

bonecos. Assim vão sendo exploradas situações que vão do cômico grotesco até 

uma delicadeza inocente, e que para Borba Filho (1966, p. 149) é uma mistura “(...) 

do espetáculo dramático com a forma espetacular do music-hall: diálogos, cantos, 

danças, pantomima, acrobacia”. 

Sobre a dramaturgia do Mamulengo, percebemos que “os diálogos são 

inventados na hora, ao sabor das circunstâncias e de acordo com a reação do 

público” (Borba Filho, 1966, p. 99). Não sendo escritas, suas narrativas são tecidas 

na oralidade e, por meio dela, suas personagens e cantorias são repassadas. Quem 

detém seus repertórios por meio da memória são os mestres, contramestres e 

folgazões. O fato dessa dramaturgia ser transmitida pelo corpo/voz no próprio 

instante do brincar, faz com que cada apresentação seja única. Assim, o 

desenvolvimento da brincadeira só acontece quando existe uma boa interação com 

o público (Lima, 2009), nesse caso, o improviso, determinante para essa qualidade 

de participação. Mesmo com histórias e personagens que o público já conhece, a 

graça não se perde já que: “O Mamulengo é um fenômeno vivo, dinâmico, em 

constante processo de mutação, de transformação (...) levando à cena os 

brinquedos,  as contradições, costumes e tradições da comunidade onde subsiste” 

(Santos, 1979, p. 34). 

A música no Mamulengo é um fator muito importante e, de certa forma, 

decisivo na brincadeira. A todo momento, as partes cantadas ou tocadas têm 

alguma função dentro do espetáculo.  Seja anunciar um personagem, ressaltar suas 

características, finalizar uma cena ou servir de costura para as narrativas que irão 

26 Por conta dessa estrutura episódica, os espetáculos são bem versáteis quanto à duração. Podendo 
haver brincadeiras que duram cerca de uma hora, essas mais associadas a eventos culturais ou 
festivais de teatro, e outras que podem durar, segundo Santos (1979)  oito horas contínuas. Estas 
últimas, sendo mais frequentes em sítios. 



 
 

27 

acontecer. O próprio mestre, geralmente canta e sabe tocar algum instrumento, 

contribuindo assim no próprio ritmo do brincar (Lima, 2009).  

Quem assiste a uma brincadeira, não só observa, como também é convidado 

a interagir. A música e a dança aqui, amplificam a preciosa participação do público 

(Santos, 1979), que se torna material criativo para cada apresentação, 

demonstrando com isso uma energia invejável por meio de improvisos. O público 

responde aos bonecos como se fossem gente e, acima de tudo, riem deles. Os 

limites entre a realidade e a fantasia são burlados: “No mundo do mamulengo todas 

as inverossimilhanças são permitidas porque nada é real e todo o prazer decorre 

das convenções, atingindo um realismo superior, mais verdadeiro do que o 

verdadeiro, porque é poético" (Borba Filho, 1966 p. 257). E é nesse lirismo, mistura 

de realidade com imaginação, onde reside os encantos do Mamulengo que tanto 

atraem as pessoas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

28 

 

Capítulo 2. O ensino-aprendizado mamulengueiro 
 

Neste segundo capítulo apresentaremos os conceitos de “Oralitura” e 

“Convívio”, como pensados respectivamente por Leda Maria Martins e Jorge Dubatti. 

Essas noções, serviram como uma base para compreendermos como se estabelece 

o caminho mais tradicional no ensino-aprendizado dentro do universo 

mamulengueiro. 

 

2.1 A oralitura do Mamulengo 
 

Os possíveis novos artistas do Mamulengo são, geralmente, os sujeitos que 

conseguem, por vários motivos,  manter contato assíduo com a brincadeira e com 

seus promotores. As sementes dos futuros brincantes são plantadas 

constantemente durante o ato de brincar dos artistas, principalmente pela emoção 

que os envolve nesse processo.  “Brincar Mamulengo é um ato de paixão” (Santos, 

1979, p. 164). Muitos mamulengueiros relatam que, por terem assistido a uma 

apresentação, sofreram um “encantamento” pelo Mamulengo. E dessa experiência 

brotou um amor, que só pode ser entendido pelo desejo de integrar esse universo 

teatral.  
Entender como o Mamulengo tem sobrevivido de geração em geração, sem 

ter seus conhecimentos escritos e sistematizados de forma “convencional”, é uma 

chave para compreender suas possibilidades de ensino-aprendizado.  

Uma situação frequente entre os mestres mamulengueiros mais antigos, era o 

semi-analfabetismo. Apesar de serem hábeis artistas e terem uma enorme 

variedade de saberes cênicos e musicais, grande parte não sabia ler ou escrever. 

Aliado a esse contexto, temos o fato de que o Mamulengo é uma manifestação 

artística presente com maior ênfase em municípios no interior do estado, que são 

distantes da capital, onde em gerações passadas a taxa de alfabetização era muito 

baixa e o acesso à escola básica precário, para famílias em um contexto de 

pobreza.   

Sobre a influência dessa situação social na brincadeira, Camarotti (2001) 

afirma que esse analfabetismo, acaba por reforçar a tradição do método oral de 

transmissão. Aliado a isso, os textos dessas manifestações artísticas são 



 
 

29 

improvisados e continuamente transformados pelos seus contextos sociais, não 

ficando “quietos e presos aos limites das palavras escritas” (Camarotti, 2001, p. 

192). Apesar dessa questão, sabemos que o Mamulengo se mantém, sendo 

aprendido e ensinado dentro de uma rede de relações, sejam familiares, 

comunitárias ou por influências artísticas. 
 Para compreender, toda sabedoria que está guardada no entrelaçamento 

entre memória, oralidade e corpo (elementos fundantes das práticas do 

Mamulengo), trazemos o conceito de Oralitura, como pensando pela pesquisadora 

Leda Maria Martins27, que busca em seu trabalho se debruçar sobre as produções 

de saberes no âmbito das performances28 da oralidade brasileira. Ela afirma que: 

 
Conceitual e metodologicamente, oralitura designa a complexa textura 
das performances orais e corporais, seu funcionamento, os processos, 
procedimentos, meios e sistemas de inscrição dos saberes fundados e 
fundantes das epistemes corporais destacando neles o trânsito da 
memória, da história, das cosmovisões que pelas corporeidades de 
processam. E alude também à grafia desses saberes, como inscrições 
performáticas e rasura da dicotomia entre oralidade e escrita. (Martins, 
2021, p .41)  
 

Trazendo o entendimento de oralitura para conversar metodologicamente com 

a ciência do Mamulengo, nos faz notar que o método de produção dos 

conhecimentos dessa manifestação teatral é diferente do teatro erudito, em que os 

conhecimentos são sistematizados através das palavras escritas. No Mamulengo 

esses saberes estão inscritos na memória dos mamulengueiros, por intermédio da 

oralidade e corporeidade.  

Os conhecimentos sobre a antiga arte do Mamulengo se manifestam no corpo 

e na voz dos seus brincantes. Sendo esses repertórios de personagens, vozes, 

cantos, ritmos, técnicas de manipular e jeitos de esculpir, guardados na memória e 

por meio do corpo/voz, ganham vida e são revisitados, modificados. Dito isto, 

podemos perceber que é também a memória, um instrumento privilegiado para 

presentificar o conhecimento que é  manifestado pela oralidade: 

 

28 A noção de performance aqui exposta, diz respeito a um amplo conjunto de práticas artísticas, 
rituais e culturais, que se caracteriza por sua efemeridade na execução e pela relação de 
envolvimento com o público durante o ato. 

27 Leda Maria Martins nasceu no Rio de Janeiro e mora em Minas Gerais. Ela é Rainha de Nossa 
Senhora das Mercês da Irmandade de Nossa Senhora do Rosário no Jatobá, em Belo Horizonte. 
Suas contribuições teóricas no campo da arte, estão vinculadas principalmente a uma reflexão sobre 
a presença de epistemologias africanas nas américas. 



 
 

30 

A memória dos saberes dissemina-se por inúmeros atos de 
performance, um mais-além do registro gravado pela letra alfabética; 
por  via da performance corporal - movimentos, gestos, danças, 
mímicas, dramatizações, cerimônias de celebração, rituais, etc. - a 
memória seletiva do conhecimento prévio é instituída e mantida nos 
âmbitos social e cultural. (Martins, 2003, p. 78) 

 

Seja durante as apresentações das brincadeiras ou no processo de 

confecção dos personagens, até mesmo em uma simples conversa sobre os 

bonecos que cada mestre guarda com afeto, toda uma escola teatral  é perpetuada, 

guardada e  aperfeiçoada por experientes artistas. Os mestres mamulengueiros são 

assim, tal qual os griots29, verdadeiras bibliotecas vivas. Produzem, abrigam e fazem 

circular uma manifestação artística que se renova em cada pessoa que decide 

também dedicar sua energia à brincadeira, desenvolvendo um movimento circular 

que atravessa histórias, diversas pessoas e bonecos, que integram uma grande rede 

cultural. 

 

2.2 O convívio no aprender, no ensinar 
 

Sozinho não se brinca. Sozinho também não se aprende. E é justamente por 

meio do convívio com os fazedores (em especial os Mestres), que vai acontecendo 

ao longo de uma vida, o processo de ensino-aprendizagem desse teatro de bonecos 

popular. Para o filósofo e teatrólogo argentino, Jorge Dubatti30 (2016, p. 31,32) uma 

das características essenciais do Teatro é o convívio:  

 
Chamo de convívio ou acontecimento convivial a reunião, de corpo 
presente, sem intermediação tecnológica, de artistas, técnicos e 
espectadores em uma encruzilhada territorial cronotópica (unidade de 
tempo e espaço), cotidiana (uma sala, a rua, um bar, uma casa etc., 
no tempo presente). O convívio, manifestação da cultura vivente, 
distingue o teatro do cinema, da televisão e do rádio, por exigir a 
presença aurática das pessoas à maneira do ancestral banquete ou 
simpósio [...] Não somos os mesmos quando em reunião, pois nela se 
estabelecem vínculos e afetações conviviais, inclusive não percebidos 
ou conscientizados. 

 

30 Jorge Dubatti nasceu em 1963 e é natural de Buenos Aires. É professor da Universidade Nacional 
de Buenos Aires (UBA). 

29 Os griots são tradicionais contadores de histórias de alguns países africanos, como Burkina Faso 
ou o Mali. Eles têm a missão de preservar na memória e transmitir oralmente as tradições de mitos, 
canções e sabedorias dos seus povos. Um dos mais famosos griots foi o malês Sotigui Kouyaté 
(1936-2010), que chegou a trabalhar como ator, com o encenador britânico Peter Brook (1925-2022). 



 
 

31 

Aproximar o conceito de convívio, como pensado por Dubatti, aos estudos 

sobre o Mamulengo, é muito pertinente, pois nos ajuda a perceber o funcionamento 

dessa manifestação em diversos âmbitos. Afinal, é por conta do convívio de vários 

elementos que o espetáculo acontece, sejam eles: bonecos, mamulengueiros, 

músicos e os espectadores.  

Grande parte da força teatral da brincadeira está na relação de improviso que 

ela consegue realizar com os espectadores que participam (Santos, 1979). A boa 

apresentação é aquela que consegue fazer o convívio que aflora do acontecimento 

teatral, ser o mais envolvente possível, gerando assim um interesse do público em 

participar e intervir de forma espontânea, construindo então a obra teatral em 

conjunto.  

A importância do convívio também é perceptível nos bastidores. A afinidade 

entre os brincantes, dentro e fora da barraca é preciosa para o grupo conseguir 

conduzir o espetáculo de forma ágil e dinâmica. Salientamos que, geralmente os 

integrantes dos grupos de Mamulengo são da mesma família ou amizades de longa 

data, resultando assim em uma afinidade que fortalece o espetáculo em si. 

Assistindo como espectador frequente ou brincando dentro da barraca como 

mamulengueiro, é notável perceber como os conhecimentos sobre o espetáculo são 

repassados no próprio ato de brincar. Seus personagens e suas cantorias são 

partilhadas durante a convivência com os mamulengueiros e assim se dá o 

tradicional processo de transmissão: 

 
A maioria aprendeu com um mestre da sua comunidade, seja parente 
ou não, por meio de um processo de convívio que em geral apresenta 
esta sequência: observação da brincadeira; o auxílio ao mestre 
bonequeiro em determinados aspectos, como na montagem da tolda; 
a experimentação inicial, principalmente na manipulação dos bonecos 
e/ou objetos de cena; a manipulação com inserção de vozes de 
personagens secundários; a substituição parcial (em algumas 
passagens) ou integral do mestre seja compulsória ou opcional; 
finalmente a montagem de seu próprio brinquedo. (IPHAN, 2014, p. 
149) 

 

É por meio das vivências com os mestres mais experientes, que são 

validados os trabalhos dos aprendizes, que estão engatinhando nessa tradição de 

bonecos. Esse caminho de ensino e aprendizagem, como descrito, é o mais 

frequente na experiência de mamulengueiros mais antigos do estado de 

Pernambuco.  Essa transmissão não é sistematizada, ou seja, ela acontece de 



 
 

32 

forma espontânea e se aperfeiçoa com o tempo de convivência do aprendiz com seu 

mestre.  

Como na maior parte das tradições teatrais do mundo, o ensino-aprendizado 

do Mamulengo se dá por meio de técnicas codificadas de longa duração (Lima, 

2009). A arte de esculpir, uma cantoria, a forma de manipular e até a voz de um 

boneco, tudo isso é repassado entre observação e prática constante, aos poucos o 

aprendiz vai se envolvendo com o brincar e começa a ter o próprio entendimento do 

que é Mamulengo. Montar seu próprio brinquedo, ou seja, ter um grupo de 

Mamulengo acaba por ser a última etapa dessa longa caminhada pedagógica. Já o 

repasse dessa arte para outras pessoas, acaba por ser um fechamento de ciclo e 

uma das mais belas contribuições que se possa dar para esse teatro. 

Ao se referir aos mestres que integram o Mamulengo, tendo como foco a 

transmissão dos conhecimentos, Lima (2009, p. 103) comenta que eles: [...] 

partilham com os aprendizes uma cosmovisão e processo de aprendizagem 

contínuo. Os conhecimentos são transmitidos de geração em geração, tendo como 

base as formas tradicionais dos brinquedos, com seus bem definidos códigos e 

normas. 

A necessidade de ter frequente contato com os mamulengueiros, é algo 

essencial para quem deseja adentrar nessa expressão teatral e se desenvolver 

enquanto um artista respeitado no Mamulengo. Chegando até o momento de 

também tornar-se essa figura que promove a difusão do brinquedo.  

Em específico sobre a figura do mestre de Mamulengo, podemos encará-lo 

como o artista que é exímio nas qualidades técnicas de sua arte, e por conta desse 

domínio apurado, guarda os segredos desse saber-fazer. Sendo admirados por suas 

comunidades, são referências vivas para aqueles que também querem aprender: 

 
Os mestres são na verdade, não apenas os responsáveis mais diretos 
pela expressividade do mamulengo, mas são igualmente os 
promotores da difusão do brinquedo. Com os mestre, e sempre com 
eles, aprendem a brincar os novos mamulengueiros, ao menos os que 
conseguem atingir um nível artístico do porte daqueles, alcançando-se 
por sua vez a possibilidade de alcançar a categoria dos seus 
iniciadores. (Santos, 1979, p. 66,67) 

 

 Podemos entender que é graças ao convívio com a oralitura do Mamulengo, 

guardada pelos brincantes, que os não iniciados podem ter contato com esse 



 
 

33 

universo artístico popular e se transformarem eles próprios em mamulengueiros. 

Chegando então, ao momento em que possam eles mesmos, repassar essa tradição 

que foi recebida.  

Através da relação entre mestre e aprendiz, os conhecimentos do Mamulengo 

são aprendidos e ensinados ao longo do tempo são transformados, não apenas 

perpetuando meras cópias dos fazeres antigos. Quem encontra sua forma de 

brincar, sem esquecer das referências: personagens, histórias e cantorias. Honrar a 

memória dos mestres que vieram antes, fazendo assim a tradição estar em 

constante metamorfose e continuidade. 

Um exemplo célebre que podemos citar desse sistema  de mestre e aprendiz 

é a relação que foi estabelecida entre dois dos mais famosos mamulengueiros de 

Pernambuco, Mestre Zé de Vina e Mestre Zé Lopes.  

Tendo ingressado no universo do Mamulengo por influência do irmão 

Sebastião Cândido, Zé de Vina foi desde jovem um entusiasta desse teatro de 

bonecos, buscando sempre conviver com seus promotores e sempre que possível 

participando de apresentações para aperfeiçoar suas habilidades no brinquedo. Ele 

comenta, sobre seu convívio com outros mamulengueiros:  

 
Eu trabalhei muito com Sebastião Cândido. Trabalhei com Severino da 
Cocada. Trabalhei com Samuer. Esses três era dono de Mamulengo. 
Mas eu brincava muito Mamulengo porque gostava demais e saiam 
me chamando. (Zé de Vina, apud Silva, 2011, p. 59)  

 

Na companhia de inúmeros mestres enquanto aprendiz, Zé de Vina aos 

poucos foi ganhando propriedade e respeito na comunidade mamulengueira. Por 

conta da sua experiência e influência na vida de outros brincantes, Zé de Vina foi 

sendo reconhecido como mestre do Mamulengo,  ou seja, já era uma figura em que 

os aprendizes mantinham contato e se inspiravam para buscar os princípios do 

Mamulengo.  

O aprendizado de Zé Lopes no Mamulengo, está intimamente ligado ao 

amigo Zé de Vina, e se deu durante um longo período de convívio. As relações por 

intermédio da brincadeira, se dão inclusive pelo próprio boneco que era vendido.  Zé 

de Vina não foi hábil na arte de esculpir os bonecos, já Zé Lopes se destacou com 

excelência nesse campo. Zé Lopes comenta essa relação que tinha com o mestre e 

amigo:  



 
 

34 

 
Minha relação com Zé de Vina é boa. Sempre que ele precisa dos 
bonecos, eu não posso dar porque esse aqui é o meu trabalho, né? eu 
vendo pra ele por um preço bem bom, e ele já teve até um momento 
que estava sem mamulengo, e eu criei, fiz outros mamulengo, e 
passei pra ele. E eu acho ele, que principalmente muita das coisas 
que eu, a maioria das coisas que eu sei hoje, aprendi com Zé de Vina. 
(Zé Lopes, apud Alcure, 2007, p. 201) 

 

Esses dois Zés, ambos mestres mamulengueiros que já faleceram, figuram 

entre os mais hábeis difusores da tradição do Mamulengo e expressam em suas 

trajetórias de amizade e parceria artística,  a força poderosa que é a convivência na 

continuidade da tradição, na transmissão dos saberes que vão aos poucos 

envolvendo cada vez mais pessoas e ampliando a comunidade de artistas que 

integra a arte mamulengueira. 

Várias são as vidas afetadas, que acabam por girar em torno dessa tradição 

de bonecos. Sem contar as mais particulares razões, que levam as pessoas a busca 

pelo aprendizado do Mamulengo. Vivências, memórias e histórias, são muitas as 

experiências pessoais que, acumuladas, integram a trajetória artística dos brincantes 

e os fazem pertencer a uma história do teatro, que vai permanecer na memória 

enquanto os mamulengos e seus segredos forem repassados.  

No próximo capítulo, entraremos em contato com as vivências de três 

brincantes do Mamulengo, que são residentes em Pernambuco. Esses artistas têm 

suas trajetórias de vida atravessadas pelo ofício mamulengueiro e,  por meio de 

suas memórias, vamos conhecer algumas práticas pedagógicas que florescem 

nessa arte repleta de amor e resistência. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

35 

Capítulo 3. Vivências de ensino-aprendizagem no Mamulengo 
 

O terceiro capítulo propõe olhar para as particularidades nas vivências de 

alguns brincantes do Mamulengo, tendo como foco os seus processos de 

ensino-aprendizado, são eles: Miro dos Bonecos, Titinha e o grupo Mamulengo Água 

de Cacimba (Mariana Acioli e Allan de Freitas).  

 

3.1 Mestre Miro dos Bonecos, de Carpina 

 

Ermírio José da Silva, artesão e mamulengueiro nascido em 1964, também 

conhecido como Miro dos Bonecos ou Mestre Miro, tem sua história de vida 

marcada pela perseverança na arte do Mamulengo. Miro está sempre acolhendo 

quem chega em sua casa, localizada no município de Carpina, Zona da Mata Norte 

pernambucana, onde funciona sua oficina: espaço mágico de confecção e venda 

dos mais diversos tipos de bonecos de Mamulengo. Ele sabe que os viajantes que 

chegam, não batem em sua porta desavisados. Quem adentra em sua casa quer 

aprender sobre os segredos que envolvem a feitura do Mamulengo, principalmente 

aqueles referentes às técnicas de esculpir.  

 
Figura 4 - Miro dos bonecos com a boneca que ele dança, Maria Grande (2024) 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 
Foto: Breno Pereira. 

 

Ao passar pelos muitos bonecos que estão em exposição nas paredes da 

entrada da oficina de Miro, chegamos ao coração do seu trabalho. O espaço onde 

esculpe com muitas suas mãos e instrumentos os bonecos que vende. A casa onde 



 
 

36 

Miro vive é uma pequena fábrica artesanal de mamulengos onde a família toda 

trabalha.  

Miro relata como se deu seu primeiro contato com o Mamulengo e ainda fala 

sobre o seu primeiro gesto em direção ao fazer artístico: 

 
Então quando meu pai me trouxe aqui para Carpina, ele comprou uma 
casinha ali e eu sempre fazendo essas peças. Tinha o Mamulengo de 
Mestre Solón na praça, eu não conhecia ele. Ele enfiava a madeira no 
chão e colocava um pano, meu pai tinha me levado para ver esses 
bonecos, então eu via ele brincando lá. Quando fui ver eu me 
apaixonei pelo boneco. Eu disse “eu quero fazer um daquele pai, vou 
fazer quando chegar em casa.”  Meu pai falou “você não faz nada”, eu 
disse que fazia. Quando cheguei em casa, eu serrei um cabinho de 
vassoura pois não tinha madeira, aí eu fiz uns gestos e tal. Ali eu fazia 
meu primeiro boneco de Mamulengo.31 

 

Aos poucos Miro foi aprendendo e se envolvendo mais com o ofício do 

Mamulengo: “no outro dia eu quis fazer outro. Eu sou um cara assim, enquanto eu 

não conseguir fazer daquele jeito, mais eu tento fazer a peça. [...] Ali eu fazia e 

aprendi a fazer o Mamulengo.32” E não deixou mais de fazer, continua até hoje. Com 

orgulho ele comenta sobre seu aprendizado: 

 
Aprendi, não foi ninguém que disse assim “corta desse jeito, faz desse 
jeito.” Eu vim tentando sozinho mesmo, quando você quer. Aprendi 
fazendo, cortando. Aquele é o meu boneco, o que eu imaginei. Aí no 
outro dia já faz um pouco diferente, do jeito que a pessoa quiser. Foi 
assim que eu aprendi.33 

 

 Constantemente fazendo bonecos, Miro desenvolveu suas habilidades e 

seus conhecimentos, em um processo que para Lima (2009), envolve a escolha dos 

materiais, as formas de manusear e a criação dos bonecos. Importante dizer que, 

além das apresentações, os bonecos, vendidos como peças de arte popular ou 

brinquedos, constituem a fonte de renda primária para o artista e sua família. 

(IPHAN, 2014, p. 151). 

 

 

 

33 Entrevista cedida ao pesquisador em 3 de fevereiro de 2024. 
32  Entrevista cedida ao pesquisador em 3 de fevereiro de 2024. 

31  Entrevista cedida ao pesquisador em 3 de fevereiro de 2024. 



 
 

37 

Figura 5 - Bonecos de fio criados por Miro, expostos para venda em sua oficina (2024)  

   

Fonte: Breno Pereira. 
 

Apesar de já ser um hábil fazedor de bonecos, ainda faltava a Miro o 

exercício artístico da brincadeira. Ele desejava ser um mamulengueiro que pudesse 

espalhar a alegria por onde fosse necessário e ganhar uns trocados, principalmente 

em Carpina. Porém, seu coração generoso acreditava que o ato de criar um grupo 

de bonecos popular, poderia prejudicar outros artistas do meio: 

 
Eu queria ter um Mamulengo, mas quando eu ia imaginar em fazer a 
tolda, eu pensava em não mexer com aqueles mestres que já estavam 
na ativa. Podia eu fazer e complicar eles lá. Pois eles eram mestres 
mesmos no negócio. [...] Um dia eu estava fazendo boneco e o Mestre 
João Galego sentou na calçada e começamos a conversar. Nessa 
época eu já era adulto, fazia boneco e vendia. Eu falei para ele que eu 
era louco para fazer um Mamulengo, e ele disse para eu fazer.34 
 

Mestre João Galego35, um dos maiores amigos de Miro e seu vizinho, é outro 

grande nome da brincadeira em Carpina. Ambos são incentivadores das artes um do 

outro e trocam conhecimentos sobre o Mamulengo. Depois do conselho do amigo, 

Miro decide, enfim em 1998, montar seu grupo, junto com seu filho Leonardo: 

“Mamulengo Novo Milênio” 

35 Nascido em 1945 no município de Floresta  (PE) , João José da Silva, mais conhecido como Mestre 
João Galego, é o fundador do Mamulengo Nova Geração (1985). Teve contato com a brincadeira 
depois de adulto, atualmente é um dos mais velhos mamulengueiros de Pernambuco. Além de 
brincante, também é poeta cantador, o que envolve seu Mamulengo em muita musicalidade. 
 

34  Entrevista cedida ao pesquisador em 3 de fevereiro de 2024. 



 
 

38 

 

Ai eu fui fazendo, botei uma tolda na frente de casa e botei meu 
menino, Leonardo, e a gente brincava. Precisávamos de um som, 
então inventei uma bateria e fiquei brincando na frente e meu filho 
dentro da barraca. Eu tinha que manipular mais coisas no 
Mamulengo.36 

 

Enquanto mamulengueiro com uma larga experiência nas práticas da 

brincadeira, Miro traz um aspecto interessante em seu processo de aprendizado, 

que é uma certa autonomia enquanto aprendiz.  Pelo fato de não ter brincado por 

um longo período de tempo na barraca de nenhum outro mestre, ele acabou por não 

absorver, de forma direta, certos elementos tradicionais que são naturalmente 

repassados de mestre para aprendiz. 

Isso acarretou uma perda na preservação da dramaturgia oral, dos 

personagens típicos e das loas/cantorias, que são justamente partilhadas no 

processo de convivência com os mamulengueiros experientes. Em suas histórias, 

músicas e personagens, Miro, por consequência da sua experiência formativa, 

acaba produzindo uma criação mais autoral e não pertencente à linhagem de 

nenhum outro mestre anterior. 

Ressaltamos que mesmo tendo mais autonomia na formação que outros 

brincantes da mesma geração, Miro não deixou de constantemente conviver e trocar 

saberes com João Galego, Solón, Saúba e outros brincantes conhecidos. 

Demonstrando que mesmo com suas particularidades formativas, a busca pela 

interação com os mestres ainda é necessário como manutenção e atualização dos 

princípios que regem o saber-fazer do Mamulengo. 

 A figura de Miro, como um mestre que partilha seus ensinamentos sobre o 

Mamulengo, é principalmente buscada por razão da sua fama como criador de 

bonecos. Ele é frequentemente visitado por pessoas  ou convidado por escolas, 

espaços culturais, instituições culturais como o Serviço Social do Comércio (Sesc37) 

e eventos como a Feira Nacional de Negócios do Artesanato (Fenearte38) para 

38 A Fenearte teve sua primeira edição no ano 2000. Atualmente ela é a maior feira de comércio de 
artesanato/arte popular da américa latina, sendo um evento de grande porte que acontece 
anualmente no Centro de Convenções de Olinda. Ela é um espaço precioso para compra e venda dos 
mais variados artigos, também conta com apresentações culturais e ações formativas, além de 
funcionar como um ponto de encontro entre mestres artesãos e o público em geral. 

37  O Sesc é uma importante entidade privada que promove a cultura, o lazer e a saúde no Brasil, 
contando com filiais em todos os estados do país. Dentro do campo das Artes Cênicas, ele sempre 
faz circular artistas que possam fornecer espetáculos ou formações para o público geral. 

36  Entrevista cedida ao pesquisador em 3 de fevereiro de 2024. 



 
 

39 

transmitir seus conhecimentos. Sobre sua relação com o ensino do Mamulengo, ele 

comenta da seguinte maneira: 

 
Se um colega ligar para mim e disser que vai levar uns meninos para 
vir para cá, aprender a fazer alguns bonecos, por mim tá certo. Pego 
várias cabeças de boneco, e olho qual a criança que vai dar para fazer 
com a faca. Eu ensino mostrando como se faz o nariz, a boca, o 
chapéu se quiser e o corpo. Primeiro eu faço um para ele detalhar o 
que vai fazer. Depois eu faço uns cortes na medida certa, que ele vai 
cortar, sempre dizendo que é para ter cuidado com a faca, para não 
se cortar. Tem que ser devagar, vou ensinando.39 
 

Interessante notar que esse caminho que se abre para Miro, enquanto um 

agente formador, já representa um acréscimo nas possibilidades do artista, para 

obter uma renda extra. E já difere muito do aprendizado que Miro teve, visto que 

agora ele possibilita momentos formativos com instruções detalhadas, que permitem 

os possíveis aprendizes praticarem guiados pela sua visão. 

 
Figura 6 - Mestre Miro trabalhando em sua oficina em Carpina (2022)  

 

Fonte: Breno Pereira. 
 

Sempre com simplicidade, prezando o contato direto e cuidadoso com os 

seus aprendizes, Miro ensina a criar bonecos com maestria, e fala que: “Qualquer 

39 Entrevista cedida ao pesquisador em 3 de fevereiro de 2024. 
 



 
 

40 

pessoa que quiser pode vir, não tem problema nenhum, a gente marca um dia e eu 

vou ensinar, porque é muito bom ensinar.”40 

 O repasse das técnicas necessárias para criar esses seres de madeira, só 

acontece realmente quando, vindo do aprendiz, se percebe um interesse 

apaixonado pelo universo do Mamulengo. Sobre esse desejo pelo aprendizado que 

se manifesta em alguns, Miro reflete: “E você nota que pode vir várias pessoas para 

aprender a fazer, mas tem um número pequeno que tá mais interessado, que 

perguntam ‘como é mestre?’. Tem outras pessoas que fazem, mas não estão muito 

ligadas, interessadas.”41 

É observando os aprendizes que têm mais interesse em se aprofundar nos 

segredos da construção de bonecos que o Miro professor direciona sua atenção 

maior. O mestre lembra de uma formação que promoveu no Teatro Hermilo Borba 

Filho, no Recife: 

 
Tinha uma menina chamada Amanda, quando eu tava ensinando lá no 
Teatro Hermilo Borba Filho, e qualquer coisa que ela ia cortar ela 
perguntava “Mestre, posso fazer desse jeito?”. Hoje ela ganha 
dinheiro fazendo o trabalho dela dos bonecos, que ela aprendeu 
comigo. Já tem muita gente vivendo dos ensinamentos que eu 
repassei. Tem um rapaz em Portugal que tá vivendo assim, com a 
boneca que dança apresentando.42 

 

 Vários mestres mamulengueiros ressaltam que, para o aprendiz desenvolver 

o conjunto de conhecimentos necessários para realizar o Mamulengo, se faz 

necessário o interesse, a curiosidade e o empenho.  “Tudo parte da percepção do 

potencial nato do aprendiz e do seu interesse em dominar preceitos, em 

compartilhar o patrimônio técnico e cultural com seus colegas de ‘função’” (Lima, 

2009, p.109).  Após dominar o arcabouço técnico da tradição, o aprendiz já começa 

a caminhar para a próxima etapa de um processo criativo contínuo, que engloba o 

improviso e a busca pelo seu próprio jeito de brincar/confeccionar os bonecos.  

 Miro promove, aos seus aprendizes, um momento de troca de experiências,  

que alimenta a crescente busca pela  autonomia necessária para se aperfeiçoar no 

Mamulengo, pois “através da busca pessoal pelo aprimoramento técnico e da 

observação da obra do mestre, o aprendiz percebe suas deficiências e avança na 

42  Entrevista cedida ao pesquisador em 3 de fevereiro de 2024. 

41  Entrevista cedida ao pesquisador em 3 de fevereiro de 2024. 

40  Entrevista cedida ao pesquisador em 3 de fevereiro de 2024. 



 
 

41 

construção do seu próprio conhecimento, com plena autonomia” (Lima, 2009, p. 

109). 

A família de Miro, também está incluída no processo de ensino-aprendizagem 

que ele propõe. Novamente por conta da necessidade, já que sozinho não 

conseguia produzir tantos bonecos para a venda, Miro foi aos poucos e de forma 

espontânea disseminando os fazeres do Mamulengo no seu âmbito familiar: 

 
Eu disse para minha esposa para fazermos os bonecos e ver se daria 
certo. Eu não sabia fazer a roupa, então eu colava uns panos nos 
bonecos. A minha mulher começou inventando de fazer alguma roupa, 
aí deu certo e ela ficou gostando de fazer isso. O meu filho Leonardo, 
eu falei para fazer o boneco, foi mais acompanhando, vendo a gente 
fazer.43 

 

A arte dos bonecos começou com o pai, foi para a esposa e depois os filhos e 

os netos, todos de alguma forma adentraram nesse universo artístico. E isso inclui, 

não somente as técnicas para confeccionar os bonecos, mas também envolve a 

representação com eles durante a brincadeira.  

Miro é um dos poucos mestres que é o Mateus do seu Mamulengo, 

permanecendo fora da barraca para interagir com o público, tocar e cantar suas 

músicas. Quem fica dentro da barraca manipulando os personagens é o seu filho e o 

seu genro. Nesse sentido, é importante perceber que Miro treinou ambos os rapazes 

para realizar da melhor forma possível a brincadeira: “Eu tenho um espaçozinho lá 

em cima, que eu armava a tolda e a gente ficava ensaiando para que dê mais certo, 

sabe? A rima e o que a gente inventasse desse mais certo.”44 

Podemos observar, nas práticas do mamulengueiro de Carpina, a perspectiva 

educacional do pensamento de Paulo Freire45 (1921-1997), que, sabendo da 

importância da autonomia no campo da educação, sendo essa uma forma de 

emancipação do ser humano na sociedade, diz que: 
 

A autonomia, enquanto amadurecimento do ser para si, é processo, é 
vir a ser. Não ocorre em data marcada. É neste sentido que uma 
pedagogia da autonomia tem de estar centrada em experiências 

45 Paulo Reglus Neves Freire, nascido no Recife, foi um dos mais importantes educadores e 
pedagogos do Brasil. Influenciou uma diversidade de educadores, principalmente os vinculados a 
uma visão crítica da Educação. Ele é o Patrono da Educação Brasileira. 

44 Entrevista cedida ao pesquisador em 3 de fevereiro de 2024. 
43 Entrevista cedida ao pesquisador em 3 de fevereiro de 2024. 



 
 

42 

estimuladoras da decisão e da responsabilidade, vale dizer, em 
experiências respeitosas da liberdade. (Freire, 2018, p. 105) 
 

Por força da necessidade, Miro teve que desenvolver seu aprendizado em 

grande parte, de forma autônoma, assim ele busca estimular essa mesma iniciativa 

entre seus aprendizes e valoriza o esforço deles na busca do conhecimento. O 

mestre artesão é ele próprio na intimidade da sua oficina, uma fonte inesgotável dos 

saberes e fazeres mamulengueiros. Através de suas práticas ele comprova que 

“ensinar não é transferir conhecimento, mas criar as possibilidades para a sua 

própria produção ou a sua construção” (Freire, 2018, p. 24). 

Quando visitei Mestre Miro dos Bonecos, levei comigo um amigo para me 

acompanhar na viagem. Foi encantador ver Miro narrando suas histórias, falando 

sobre Mamulengo, cantando. Mas também foi de uma boniteza ver esse meu amigo 

ser atravessado (e por que não dizer “encantado”?) pela visita à oficina do 

mamulengueiro de Carpina, chegando ao ponto de desejar voltar outras vezes, para 

aprender a fazer mamulengos. “O que eu mais quero é isso, que as pessoas botem 

para frente isso do boneco”46, falou Miro dos Bonecos, para dois aprendizes 

agradecidos pelo tempo de sua companhia. 

 
3.2 Mestra Titinha, de Glória do Goitá 
 

Edjane Maria Ferreira de Lima nascida em 1984, mais conhecida como 

Titinha, é mamulengueira, bonequeira, produtora cultural do Museu do Mamulengo 

de Glória do Goitá47. Foi cofundadora da Associação Cultural dos Mamulengueiros e 

Artesãos, também de Glória do Goitá. Além disso, ela é fundadora de dois grupos de 

bonecos - Mamulengo Nova Geração (2008) e o Mamulengo Flor de Mulungu 

(2020). Titinha tem grande carinho pela tradição teatral que envolve toda a sua 

família: seu esposo, Mestre Bel (Gilberto Lopes Souza da Silva - 1979), e seu irmão, 

Mestre Bila (José Edvan Ferreira de Lima - 1988), ambos também mamulengueiros, 

além de seus filhos Igor Ferreira de Souza e Jennefer Ferreira de Souza (ambos 

com 18 anos), que já são artesãos e brincantes. Sempre acolhedora com quem 

47  Glória do Goitá é um município do interior do estado de Pernambuco, ele se situa na macrorregião 
da Zona da Mata. 

46  Entrevista cedida ao pesquisador em 3 de fevereiro de 2024. 



 
 

43 

deseja aprender sobre o Mamulengo, Titinha recebe os visitantes do Museu do 

Mamulengo de Glória do Goitá. 

Tanto o Museu do Mamulengo, como a Associação Cultural dos 

Mamulengueiros e Artesãos, ambos sediados na cidade de Goitá, foram fundados 

em 2003, com o intuito de salvaguardar a tradição cultural de bonecos que é bem 

expressiva no município. O espaço tem como sede um grande prédio público, que 

antes era o antigo mercado municipal da cidade. Quem faz parte da associação atua 

realizando as ações e projetos do Museu, sempre com a missão de proteger a 

memória dos mestres mais antigos e repassar a cultura do Mamulengo para os 

visitantes. 

 
Figura 7 - Alguns bonecos do acervo do Museu do Mamulengo de Glória do Goitá (2024) 

 
Fonte: Breno Pereira. 

 

O processo de aprendizagem de Titinha é provavelmente o mais 

sistematizado entre os brincantes entrevistados. Ela teve contato com dois mestres 

importantes de Glória do Goitá (Zé de Vina e Zé Lopes), através de uma oficina 

realizada no ano 2000 pelo projeto que originou o museu: “Mamulengo: o boneco 

brasileiro”. Projeto em que ela aprendeu a arte da escultura com o Mestre Zé Lopes 

durante dois anos (IPHAN, 2014. p 153). Como continuidade das ações desse 

mesmo projeto, foi formada, em parceria com o museu, uma associação de 

artesãos, coletivo esse  que tinha como foco a preservação da arte de construir 

bonecos para posterior venda. 



 
 

44 

Tendo os conhecimentos para esculpir os bonecos, ainda faltava para Titinha 

e os integrantes da associação, o conhecimento técnico e artístico para realizar a 

brincadeira do Mamulengo. Ao falar sobre seu processo de aprendizado, ela diz: 

 
[...] pagamos ao Mestre Zé De Vina para nos dar uma oficina de como 
brincar Mamulengo e, através dessa formação, nasce em 2008 o 
Mamulengo Nova Geração. Esse grupo surge depois dessa oficina 
com Zé De Vina, pela necessidade de ter outra fonte de renda. [...] 
Tínhamos a necessidade de aprender sobre as histórias dos 
personagens, quem era cada um, de onde ele vinha, as cantigas e 
loas.48 
 

Foi com a tutoria de Mestre Zé de Vina e também com a convivência com o 

irmão, Mestre Bila (que já tinha sido introduzido no universo do Mamulengo, tendo 

sido aprendiz de Zé Lopes antes do projeto de revitalização do Mamulengo em 

Goitá), que Titinha participando do grupo Mamulengo Nova Geração,  foi aos poucos 

aprendendo e aperfeiçoando as habilidades, para se apresentar com os bonecos: 

 
Aprendi com Mestre Zé de Vina. Mas eu me lapidei dentro da 
brincadeira, as loas, as cantigas com Bila. E ele é o meu Irmão. Eu 
tenho Bila como o mestre mais antigo vivo49 de Glória do Goitá, nisso 
do repasse e da transmissão.50 

 

 Como consequência natural de sua trajetória, Titinha começou também a 

transmitir sua experiência em oficinas, no museu do Mamulengo de Goitá e em 

outros espaços e eventos como por exemplo a Fenearte ou o Congresso 

Internacional Sesc de Arte/Educação, no qual Titinha realizou o curso “Mão na 

Madeira”, mostrando as histórias do Mamulengo tradicional e o passo-a-passo da 

confecção de bonecos de forma virtual. Fazendo com que o ciclo de 

ensino-aprendizado se complete. Ela integra a nova geração de brincantes da 

cidade, que aprenderam a tradição com os mestres antigos e levam esses 

conhecimentos da brincadeira para outros públicos, além do município. 

Pela relação que Titinha tem com as instituições do Museu e da Associação, 

seu processo de ensinar a brincadeira está conectado com a metodologia na qual 

ela aprendeu, dentro da instituição que a formou. Ela transmite seus conhecimentos 

50 Entrevista cedida ao pesquisador em 20 de janeiro de 2024. 

49 Infelizmente, por questões de idade e também por conta da pandemia de Covid-19, que se iniciou 
no ano de 2020, grande parte dos mestres mamulengueiros mais antigos de Glória do Goitá acabou 
por falecer. Deixando assim seus ensinamentos na memória e prática dos seus aprendizes. 

48 Entrevista cedida ao pesquisador em 20 de janeiro de 2024. 



 
 

45 

em oficinas que têm como foco os procedimentos de confecção (envolvendo o 

esculpir na madeira, a pintura e a criação dos figurinos) e a manipulação dos 

bonecos (o brincar, que envolve o improviso, os personagens, as cantorias, etc). Ela 

aprendeu essas mesmas habilidades fundamentais, com os mestres 

mamulengueiros de Glória do Goitá e busca sua didática própria para encaminhar 

esse conjunto de técnicas. Titinha, revela o carinho e cuidado com os potenciais 

aprendizes, que participam das oficinas ministradas por ela: 

 
Eu sempre tenho bom contato com meus alunos. Eu dou oficina em 
São Paulo, Rio de Janeiro, Brasília… Quando eu dou oficina, mesmo 
que seja adulto, eu tenho paciência, que poucos mestres têm de 
repassar. Pois você é novato, não sabe qual é a madeira, você não 
sabe como inicia. Eu acho que o mestre tem que ter paciência e 
tranquilidade de repassar. Quando eu repasso, eu faço para que a 
pessoa aprenda do começo da madeira até a continuidade só.51  

 

Sobre o termo oficina, segundo Lopes (2015), podemos compreender como 

uma prática pedagógica que visa o aprendizado de conteúdos específicos do campo 

teatral (no caso do Mamulengo: a confecção dos bonecos e/ou sua manipulação), 

sendo um procedimento recorrente em escolas da educação formal ou em 

instituições sócio culturais (como o Museu), com fins de democratizar e legitimar os 

conhecimentos referentes ao tema escolhido.  

Por meio desse instrumento pedagógico que são as oficinas formativas, 

Titinha consegue, junto à equipe do Museu do Mamulengo, afirmar, institucionalizar 

e sistematizar um caminho para a iniciação dos visitantes, em relação às práticas do 

Mamulengo, levando-os para uma breve experiência, através do fazer. O termo 

oficina, ele mesmo “evoca, em todos os casos, o sentido artesanal de um ofício” 

(Lopes in Koudela; Almeida Júnior, 2015, p. 133), que aos poucos vai sendo 

desenvolvido, com a mão na madeira, vai se aperfeiçoando, até, como disse Titinha 

na citação acima, os participantes chegarem a da continuidade sozinhos. 

Fundamental, durante o processo de ensino em suas oficinas, é o respeito 

pela memória dos mestres mamulengueiros que fizeram sua formação. Que as 

criações desses artistas, sejam elas repertórios de personagens, cantigas ou loas 

(versos rimados) não sejam esquecidas. Os improvisos52 podem até ser atualizados 

52 Sobre esse assunto dos improvisos serem atualizados, um debate que Titinha propõe no seu grupo 
Mamulengo Flor de Mulungu, é a retirada de cenas que tenham teor machistas e racistas. Por meio 

51  Entrevista cedida ao pesquisador em 20 de janeiro de 2024. 



 
 

46 

para novos contextos, porém o universo da brincadeira, tem que ser respeitoso com 

as narrativas das outras gerações, uma tradição que foi repassada para ela e vem 

de muitos anos: 

 
Na oficina de manipulação, de formação do novo brincante, temos 
várias estratégias que têm que ser passadas. Tem a loa e as cantigas 
do Mamulengo, não é só o boneco. Ensinamos muito quem é Catirina 
e quem é Caroca, a história daquele personagem centenário e depois 
como ele é hoje. Ensinamos muito que, para a Catarina subir ou o 
Caroca, tem que cantar porque muita gente acha que Mamulengo é 
chegou e botou para cima. E a gente quando brinca com o Caroca 
que é o primeiro a gente canta: “O Pai, Filho, Espírito Santo oh lé lé.” 
Que é a benção que a gente pede para subir os personagens, e 
continua: “Nas horas de Deus amém lé lé oh/ Oh lá vem Caroca, 
capitão, lá vem Caroca.” E ali o improviso, a gente ensina eles, que 
eles têm que entrar assim. E com isso a gente ensina a nova geração, 
que cada personagem desse tem suas histórias e suas cantigas.53 

 

 

Figura 8 - Mestra Titinha apresentando alguns personagens do Mamulengo - Canal 

Mamulengo Arteiro (2021)  

Fonte: https://www.youtube.com/watch?v=TX1ND3FNPek&t=20s Acesso em: 

10/02/24 às 15h45 

 

Uma característica fundamental dos processos formativos que Titinha realiza, 

é que o seu repertório de cenas, personagens e cantorias foram herdadas do mestre 

53  Entrevista cedida ao pesquisador em 20 de janeiro de 2024. 

disso, busca-se principalmente, a atualização das histórias do Mamulengo, para um público 
majoritariamente formado por crianças e jovens. 

https://www.youtube.com/watch?v=TX1ND3FNPek&t=20s


 
 

47 

que a formou, Zé de Vina. Fazendo assim com que toda uma dramaturgia não seja 

esquecida e continue viva. Isso é notado na própria brincadeira de Titina e na de 

outros mamulengueiros da Associação de Goitá, visto que partilham a mesma 

linhagem de referência no Mamulengo. 

As apresentações54 geralmente obedecem a uma estrutura que se inicia com 

uma oração cantada, para executar bem a brincadeira; em seguida aparece o casal 

de personagens Caroca e Catirina, que são agricultores da Zona da Mata. Depois 

dessa primeira passagem, podem aparecer vários personagens, a depender do 

interesse de Titinha em os colocar na cena. Alguns dos personagens principais que 

compõem as passagem da tradição são: a Cobra Xibana, o Compadre Caso-Sério e 

Dona Xoxa; Seu Arquejo, Doutor Rodolera Pinta Silva, Sargento Peinha e o Diabo; 

Bambu e a Morte; Carolina, Goiaba e seu Angú. Para finalizar sua apresentação, 

Titinha geralmente coloca dois caboclos de lança, que cantam e dançam.  

Ainda no âmbito da oficina, conseguimos captar que Titinha, ao conduzir os 

seus processos pedagógicos, desenvolve um espaço que proporciona “um 

envolvimento criativo do ministrante com os participantes e, entre eles, privilegia-se 

a experiência prática, a demonstração e a aplicação de técnicas, a fim de garantir o 

domínio e a homologação da linguagem.” (Lopes in Koudela; Almeida Júnior, 2015, 

p. 133).  Aos poucos, os fundamentos, códigos e técnicas vão sendo expostos para 

os participantes das oficinas, que podem ser adultos, jovens e crianças, quem tiver 

interesse em adentrar no universo do Mamulengo e tiver paciência para praticar, se 

formar aos poucos. 

Na vivência de Titinha, podemos vislumbrar o Mamulengo enquanto um saber 

popular que está institucionalizado, por intermédio do espaço do Museu em parceria 

com a Associação. Dessa maneira, os processos de ensino-aprendizagem da 

brincadeira estão dentro de um local que conserva toda uma memória de 

personalidades (mestres/brincantes) e objetos (bonecos/barracas/malas), buscando 

a preservação e constante revitalização desse bem artístico e cultural importante 

para o município de Goitá. O museu guarda o passado do Mamulengo da cidade, 

mas também funciona como um espaço de partilha dos conhecimentos e 

possibilidades do futuro. O museu está sempre ocupado com alguém trabalhando. 

54 No seguinte vídeo do Canal Mamulengo Arteiro, podemos ver Titinha falando sobre alguns 
personagens tradicionais da sua brincadeira de mamulengos: 
https://www.youtube.com/watch?v=TX1ND3FNPek&t=20s Acesso em: 10/02/24 às 15h40 

https://www.youtube.com/watch?v=TX1ND3FNPek&t=20s


 
 

48 

Quando entrevistei Titinha para a pesquisa, seu esposo Mestre Bel e Thiago 

Medeiros, um jovem de 14 anos que sempre participa das atividades do Museu, 

estavam na grande bancada, conversando enquanto terminavam bonecos 

encomendados para a venda. 

Algumas pessoas que entram em contato com o Museu por conta das 

oficinas, acabam por integrar, elas próprias, alguns grupos de Mamulengo que são 

compostos por artesãos e brincantes da associação. Podemos citar o caso de dois 

grupos que se formaram entre 2020 e 2021. O “Mamulengo Flor de Mulungu”, que é 

formado apenas por mulheres da Associação, promovendo assim o protagonismo 

dessas artistas dentro de uma manifestação que tem por tradição uma presença 

majoritariamente masculina; e o “Mamulengo Risadinha”55, grupo juvenil composto 

majoritariamente por filhos e filhas dos artistas associados ao Museu.  

Especificamente sobre o “Mamulengo Flor de Mulungu”, é necessário 

perceber uma certa quebra na tradição, em um sentido de renovação. Visto que a 

proposta de Titinha, ao fundar o grupo, foi valorizar as mulheres envolvidas na 

brincadeira e combater o machismo enraizado no brinquedo popular.  

As mulheres sempre estiveram envolvidas no universo do Mamulengo, 

porém, em décadas atrás, elas não tinham um protagonismo nas apresentações, 

estavam geralmente ligadas a confecção dos bonecos, principalmente as roupas. 

Soma-se a isso, o fato de que por ter uma maioria masculina fazendo o Mamulengo, 

existe uma visão por vezes machista nas histórias. Então, Titinha e seu grupo 

propõem uma modificação por meio do improviso, de algumas cenas e personagens 

tradicionais que trazem essa visão machista. Um exemplo disso é a personagem 

Catirina, que aparece bem no início da brincadeira. Ela agora faz faculdade de 

Direito, e quem cuida de seus filhos, para que ela possa estudar, é o esposo Caroca.  

Através das vivências pedagógicas de Titinha na arte do Mamulengo, 

conseguimos ver, na prática, como essa manifestação tradicional se 

institucionalizou, tendo sua presença reverberando na vida de diversos indivíduos de 

dentro e até de fora do município; pessoas que acabam tendo sua primeira paixão 

pelos mamulengos, quando enxergam toda a história contida nos acervos do Museu, 

ou experimentando com as próprias mãos em oficinas.  

55 O Mamulengo Risadinha é um grupo juvenil de bonecos formado em 2021, durante o primeiro 
Fórum do Brinquedo Popular em Glória do Goitá. Evento esse que uniu brincantes do Mamulengo e 
do Cavalo-Marinho para apresentações, oficinas e rodas de conversa. O nome do grupo “Risadinha” 
é uma referência ao “Mamulengo Riso do Povo” de Mestre Zé de Vina. 



 
 

49 

O Museu cumpre sua missão enquanto espaço de revitalização do 

Mamulengo em Glória do Goitá, e ainda vai se desenvolvendo enquanto um núcleo 

formativo para os cidadãos do município e para os viajantes. Funcionando não 

apenas como um protetor da memória dos mamulengueiros ou um espaço que 

reúne artistas populares para conseguirem uma renda com sua arte. O Museu é a 

prova concreta de que uma escola pode nascer da necessidade de cuidar do 

passado, tendo o olhar do presente já mirado no futuro eterno da brincadeira. 

 

2.3 Mamulengo Água de Cacimba, de Olinda 
 

Essa é a flor do mamulengo  
Homenagem a Afonso Miguel  

Que foi mestre bonequeiro  
Foi palhaço e menestrel.  

 
Hoje aqui os seus mamulengos  

Brincados por outra mão  
Essa Água é de Cacimba  

Passada de geração56 
 

Para o grupo Mamulengo Água de Cacimba, a brincadeira de bonecos é uma 

arte que está no sangue, um destino na vida. Esse grupo de Olinda é composto por 

Mariana Acioli e Allan de Freitas, e foi formado por causa do acervo de bonecos do 

brincante Afonso Miguel Aguiar57 (1957-2019), que, após sua morte, foram deixados 

com sua filha Mariana. Ela teve desde pequena, contato com os bonecos e as 

histórias do Mamulengo que eram a paixão do pai. Mariana narra essa vivência: 

 
Meu primeiro contato foi com ele, de mexer na mala, ver ele brincar. 
Mas eu nunca tinha pensado em ser mamulengueira. Era uma coisa 
meio romantizada, aquela criança que morava com a mãe e o pai 
viajava. Eu tinha esse sonho de viajar com ele e de ver ele brincar 
com os bonecos, de sentir aquele cheiro. O cheiro da madeira daquela 
mala tinha uma coisa muito forte para mim. Ele deixava eu brincar e 
pegar. Eu tinha bastante contato com os bonecos.58 

 

58 Entrevista cedida ao pesquisador em 23 de janeiro de 2024. 

57  Afonso Miguel Aguiar (1957/2019) nascido no Piauí,  foi um brincante e bonequeiro que teve uma 
trajetória de mais de 40 anos com o Mamulengo. Sempre valorizando a cultura popular e os mestres 
do Nordeste, Afonso deixou um legado para o teatro de bonecos brasileiro, que influencia 
principalmente sua filha, Mariana Acioli. 

56 Trecho final da dramaturgia do espetáculo “A Flor do Mamulengo”. Cf. Acioli, Mariana e Freitas, 
Allan de. A Flor do Mamulengo. 1. Ed. Olinda: Livrinho de Papel Finíssimo Editora, 2022. 



 
 

50 

 No caso do grupo, podemos perceber que a arte do Mamulengo foi 

transmitida de forma bem tradicional: de geração para geração, nesse caso, de pai 

para filha, uma arte familiar. Mariana também comenta sobre sua mãe, Conceição 

Acioli (1949-2005), como referência: “Minha mãe também era bonequeira, ela usava 

várias técnicas de boneco, ela também é uma influência para mim de brincante e 

construção de bonecos.”59  

 
Figura 9 - Grupo Mamulengo Água de Cacimba com seu boneco Benedito (2022)  

 
Fonte: Rogério Alves/ Retirado do ebook “A Flor do Mamulengo”. 

 

O primeiro contato de Allan, que é o Mateus do grupo, foi bem diferente. 

Sendo natural de São Paulo, veio para Pernambuco em 2009, por causa de um 

encontro de estudantes de Pedagogia: “Em um dia que era de passeio do evento, 

um grupo de amigos e amigas foi para Olinda e fomos para o Museu do Mamulengo, 

foi uma coisa que me marcou bastante […]”60. Depois disso, em 2015, ele teve 

contato com os bonecos em estado de brincadeira, por meio de Danilo Cavalcante61, 

pernambucano de Canhotinho que mora em São Paulo. 

61 Manoel dos Santos Cavalcante (Danilo Cavalcante) é Mamulengueiro, artista popular e ator de 
teatro de rua. É fundador do grupo Mamulengo da Folia. 

60 Entrevista cedida ao pesquisador em 23 de janeiro de 2024. 
59 Entrevista cedida ao pesquisador em 23 de janeiro de 2024. 



 
 

51 

A forma como o grupo aprendeu, na prática, a arte do Mamulengo, foi envolta 

em emoções e aconteceu, segundo Mariana, da seguinte maneira: 

 
[...] começar a brincar mesmo eu só comecei em 2019, quando meu 
pai faleceu. No enterro dele ia ter um festival lá no Piauí e um rapaz lá 
que é discípulo do meu pai, me chamou para fazer uma homenagem, 
mas eu nunca tinha brincado até então. [...] A gente ensaiou e 
decorou, como se fosse brincadeira do meu pai. O que ele falava a 
gente falou naquele momento. E foi uma coisa que veio muito do meu 
interior, intuitivo. Eu achei que  a minha experiência como atriz me 
servia. Mas a minha experiência como filha do meu pai e da minha 
mãe, e as experiências que eu tive na cultura, foi o que me formou ali 
para brincar com os bonecos.62 
 

Apesar de ter experiência como atriz, Mariana exalta a formação espontânea 

que se deu por meio da convivência com a sua família, formada por artistas 

bonequeiros. Mais importante naquele momento em que estreava enquanto 

brincante, foi a experiência como filha por meio da observação atenta aos trabalhos 

do pai e da mãe. Isso corrobora a afirmação de Lima (2009, p.108), ao dizer que a 

maior parte dos brincantes do Mamulengo tem contato com essa arte desde a 

infância, passando assim por uma educação artística informal, porém fundamental 

no processo de ensino-aprendizado da brincadeira popular. 

 
Naquele começo parecia que eu estava emprestando meu corpo para 
uma coisa bem maior que eu acontecer, que era essa brincadeira do 
meu pai. Naquele festival, muito próximo do falecimento dele, foi uma 
forma de ressignificar todas as tristezas que estavam acontecendo ali, 
para uma coisa muito alegre, que é o boneco. Foi ali que eu comecei 
mesmo.63  

 

Nessa apresentação, concretizou-se o que ela vinha absorvendo desde 

criança junto com Afonso e Conceição. Foi nesse momento de luto que a artista iria 

assumir o Mamulengo para a sua vida, levando Allan consigo nessa viagem. A 

artista ressalta que, após aquele momento de copiar a brincadeira do pai, ela vai 

buscando seu próprio jeito de brincar: “a gente começa a repensar essas cenas [...] 

63 Entrevista cedida ao pesquisador em 23 de janeiro de 2024. 
62 Entrevista cedida ao pesquisador em 23 de janeiro de 2024. 



 
 

52 

Introduzindo coisas da nossa história. A personagem da Parteira64, ela existiu na 

minha vida, é a minha história sendo narrada.”65 

Na organização do espetáculo “A Flor do Mamulengo”66 do grupo, temos dois 

brincantes ao total. Na parte de fora da barraca, Allan fica como Mateus e também 

realiza a função de instrumentista, tocando alguns instrumentos como cavaquinho, 

pandeiro e gaita. Isso tem sido comum atualmente em certos grupos de Mamulengo, 

como na brincadeira de Miro dos Bonecos. Na parte de dentro da barraca, temos 

Mariana animando os bonecos, realizando a apresentação sozinha, sem o auxílio de 

contramestre ou folgazão.  

Apesar do grupo ser composto por apenas duas pessoas, os bonecos são 

uma multidão. Esses personagens foram feitos por diversos bonequeiros como 

Mestre Saúba, Chico Simões, Mestre Solón e do próprio Afonso Miguel. O 

espetáculo “A Flor do Mamulengo” dura cerca de uma hora, sendo composto por 

uma sucessão de cenas breves, que vão se desenvolvendo em torno das figuras de 

Benedito e Joaninha, tudo costurado pelas cantorias autorais, nos ritmos típicos 

dessa expressão nordestina de bonecos. 

Para Allan, o processo de aprendizagem dentro do Mamulengo envolveu um 

constante exercício de se relacionar com o universo poético dessa brincadeira: 

 
De Mateus eu não tinha referência nenhuma.  No começo foi uma 
coisa bem intuitiva, de tá muito preocupado em tocar o instrumento, 
de acertar as músicas e de conversar com os bonecos. [...] Foi 
acontecendo muito na minha relação com as figuras, depois de cinco 
anos de convivência quase, para mim o Benedito não é um boneco, 
ele para mim é meu amigo. Eu não tô forçando a barra para parecer 
poético, não é nada disso. O convívio que eu tenho com ele, quando 
ele aparece, eu não consigo vislumbrar que é a Mari que tá 
segurando. [...] Quanto mais a gente convive, mais vamos nos 
relacionando.67 

 

Por ser um grupo recente, o Mamulengo Água de Cacimba está sempre em 

busca de aprender mais com os mamulengueiros mais experientes. “A gente 

aprende muito visitando os mestres, assistindo. [...] Vemos muito o Jurubeba brincar, 

67 Entrevista cedida ao pesquisador em 23 de janeiro de 2024. 

66 Link com o espetáculo na integra: https://www.youtube.com/watch?v=jl_NSOFVzQE&t=963s 
Acesso em: 25/01/24 às 12h15 

65 Entrevista cedida ao pesquisador em 23 de janeiro de 2024. 

64 A personagem da Parteira  aparece em cena  para fazer o parto do filho de Benedito e Joaninha. 
Essa boneca  é uma homenagem a Maria dos Prazeres de Souza (Dona Prazeres), que é parteira e 
enfermeira. Nascida em  Jaboatão dos Guararapes, desde 2017 é patrimônio vivo, por suas práticas 
tradicionais de parto. 

https://www.youtube.com/watch?v=jl_NSOFVzQE&t=963s


 
 

53 

Vitalino, Calú, Tonho, Bel, Cida68, todo mundo que a gente vê.”69 diz Allan. O grupo 

considera todos esses artistas do brinquedo como uma rede de influências que 

alargam a visão e o sentido do ofício mamulengueiro. 

Como ambos os artistas são também formados em Pedagogia, o Mamulengo 

Água de Cacimba tem plena noção de que a brincadeira pode ser um vetor 

educativo. Portanto, vamos ver como esses artistas desenvolvem seus processos de 

partilha dessa arte que é herança, que é destino. 

 

3.3.2 A abertura da mala de bonecos 
 

A mala ou baú de bonecos é um objeto que serve para guardar e transportar 

os diversos personagens que são utilizados nas apresentações. Longe de ser um 

objeto que serve apenas para a “viagem” do material de cena, a mala também 

protege os conhecimentos da tradição e é fundamental enquanto um instrumento de 

ensino, pois:   

 
A mala se constitui num local não só de reclusão da brincadeira, mas 
também num espaço simbólico em que a tradição é guardada para ser 
ecoada no momento que os bonecos são retirados dela para mais 
uma função. [...] A mala não é só o espaço físico, o objeto de 
acomodação dos brinquedos do brincante, é mais do que isso. A mala 
é guardiã de uma memória, de uma tradição, de um passado, que 
ecoa em nossos dias. (Macêdo, 2021, p. 39) 

 

 Os bonecos não são esquecidos nas malas, eles estão guardados, 

esperando a oportunidade de quem possa doar energia para que eles vivam. A mala 

guarda os bonecos, que são os personagens que guardam as histórias, que têm 

suas cantorias e formas características de brincar. Um elemento teatral vai puxando 

o outro: o visual da escultura, com o ritmo musical ou as letras das cantorias, que 

ressoam nas danças e formas de manipular, fazendo o barulho surgir e a voz ecoar 

novamente. 

É nesse cruzamento de elementos teatrais que, ao abrir uma mala, a 

brincadeira é socializada, e a memória dessa manifestação pulsa viva no agora. 

69 Entrevista cedida ao pesquisador em 23 de janeiro de 2024. 

68 José Júlio (Jurubeba), nasceu no ano de 1987 em Maceió e fundou o Mamulengo Jurubeba no 
Recife. José Vitalino da Silva (Mestre Vitalino) nascido em Bom Jardim-PE, foi o fundador do grupo 
Mamulengo da Saudade . Antonio Joaquim de Santana (Mestre Calú) é natural de Vicência-PE e em 
2022 se tornou patrimônio vivo de Pernambuco. Antonio José da Silva (Tonho de Pombos), nasceu 
em 1970 na cidade de Pombos-PE.  



 
 

54 

Para ambos os brincantes, o momento da abertura da mala é um dos principais 

momentos de repasse do conhecimentos:  

 
Mariana - Porque é na abertura da mala que a gente propõe muitas 
relações com os próprios bonecos, contamos a história de cada 
escultura, contamos o processo dele com os brincantes que vieram 
antes. É muita história. A história do boneco, quem fez, quem brincou, 
o que aconteceu, o que ele faz na brincadeira.70 
 
Allan - Enquanto método, didática, é uma coisa muito interessante.  
Quando você vê a brincadeira você não sabe quem fez, você acha 
linda a música, a escultura do boneco linda, mas é na abertura da 
mala que você vai valorizar ainda mais aquela história, aquele contato 
com o passado. Então eu acho que é trazer à tona o nome das 
pessoas, isso eu acho muito importante. Quando a gente brinca, a 
gente não brinca sozinho [...] Quando a gente pega um boneco do 
Saúba para brincar, tamo brincando com o Saúba também. Mostrar o 
Sanfoneiro e falar que quem fez foi Mestre Saúba de Carpina, dar 
nome às coisas.71 
 

Através das falas dos dois artistas, percebemos um entendimento de que a 

ação de abrir e mostrar um acervo de bonecos é uma estratégia para transmitir  uma 

gama de símbolos e códigos que envolve a produção do Mamulengo, além de os 

contextualizar. Por meio desse ato de partilha, temos contato com a visão particular 

da brincadeira que cada artista desenvolve em sua intimidade criativa. 

A abertura da mala é um momento repleto de significados, que aos poucos 

vão sendo expostos, permitindo traçar uma ponte entre a subjetividade dos artistas 

com o público. Esses momentos de abertura têm acontecido com alguma frequência 

nos encontros e eventos sobre Mamulengo, justamente pela sua potência de 

partilhar experiências e visões do brinquedo. Por essa razão, podemos considerar a 

abertura de mala como uma forma de mediação que é realizada pelos próprios 

bonequeiros, muitas vezes de forma espontânea ao falar dos seus bonecos. A ideia 

de mediação pode ser encarada como “o espaço reservado para ampliar e/ou 

estreitar a relação do espectador com a obra de arte. Ela se ocupa do processo 

estético do criador e busca interligá-lo ao público, possibilitado o acesso à obra de 

arte” (Koudela e Júnior, 2018, p. 123). Ter uma coleção grande de mamulengos é 

motivo de orgulho para muitos artistas, já que isso representa a diversidade de 

histórias que ele consegue desenvolver em suas brincadeiras, revelando sua 

71 Entrevista cedida ao pesquisador em 23 de janeiro de 2024. 
70 Entrevista cedida ao pesquisador em 23 de janeiro de 2024. 



 
 

55 

capacidade artística de preservar um repertório variado que não se esgota tão 

facilmente. 

O Mamulengo água de Cacimba sabe bem o quão os bonecos de mamulengo 

são fomentadores da imaginação e do próprio desejo de aprender mais sobre a 

brincadeira. Allan comenta sobre o desdobramento desse pensamento em ação 

pedagógica:  

 
[...] ter um boneco ali que você pode brincar todo dia na sua casa ou 
melhor ainda se ele for um brinquedo do coletivo em que você tá 
inserido, nisso a gente pensa muito. Uma coisa que a gente tem feito 
já, né, mas em um lugar muito inicial, é montar ternos de Mamulengo 
e deixar nos lugares.72 

 

Durante a pandemia de Covid-19, o grupo buscou realizar essa ação que 

consistia na produção artesanal de mini-estandartes com os personagens do 

espetáculo “A Flor do Mamulengo”, que, após serem vendidos na internet, tinham 

seu valor convertido para a compra de alguns bonecos feitos por artesãos. Após 

esse processo de compra, foram montados dois pequenos kits de Mamulengo que 

foram doados para dois espaços, sendo eles a Livroteca Brincante, no Pina, e o  

Espaço Gris Solidário, na Varzéa. Esse gesto celebra o quão forte pode ser interagir 

por meio dos bonecos, mas, acima de tudo, partilhar esses personagens enquanto 

um bem coletivo, relacional, propriedade de todos. Gestos como esse servem de 

alimento para a presença constante do Mamulengo no cotidiano das crianças. 

O grupo tem o desejo de que essa ação seja feita sempre que possível, pela 

força desse presente poético, que pode gerar várias reverberações. Aqui a herança 

que Mariana recebeu do pai, e que levou Allan a também adentrar nesse universo, 

está presente, rimada na forma como o Mamulengo Água de Cacimba busca 

partilhar seu amor pela brincadeira, sua própria herança. 

 

3.3.3 “A flor do Mamulengo”, um espetáculo que virou livro 
 

Os textos que compõem as apresentações do Mamulengo, como já foi dito, 

são fincados na tradição da oralidade e assim não têm suas dramaturgias escritas 

pelos artistas que o fazem. Apesar disso, alguns pesquisadores como Borba Filho 

72 Entrevista cedida ao pesquisador em 23 de janeiro de 2024. 



 
 

56 

(1966) e Santos (1979), transcreveram e compilaram algumas passagens feitas por 

grandes mestres mamulengueiros (como a história clássica “As Aventuras de uma 

Viúva Alucinada73” de Mestre Ginu). Por meio desse ato, algumas histórias 

permanecem acessíveis e preservadas nessas bibliografias, fazendo com que o 

leitor interessado possa degustar as convenções dramáticas que regem a lógica do 

boneco popular do Nordeste. 

O Mamulengo Água de Cacimba, em 2021, realizou ele próprio a publicação 

de um livro que trás a adaptação do espetáculo “A Flor do Mamulengo” no formato 

de texto dramatúrgico. É interessante perceber que, nesse caso, foram as duas 

pessoas do próprio brinquedo que desenvolveram essa dramaturgia, podendo assim 

evocar as raízes do grupo. “Esse livro é uma grande homenagem ao meu pai e ao 

brinquedo. A gente fez ele com o maior respeito, com todos os fundamentos que 

compartilhamos com a comunidade do Mamulengo.”74 complementa Mariana. Essa 

publicação é, também, uma forma de divulgação da brincadeira para o público em 

geral, que talvez nunca tenha tido contato com a brincadeira do Mamulengo em si, 

por várias razões, sendo uma delas a ausência do brinquedo em determinados 

territórios. 
Figura 10 - Bonecos que aparecem no espetáculo “A Flor do Mamulengo” (2022) 

 

Fonte: Rogério Alves/ Retirado do ebook “A Flor do Mamulengo” 

74 Entrevista cedida ao pesquisador em 23 de janeiro de 2024. 

73 Essa peça de Mamulengo, bem como outras transcritas/compiladas pelo autor, se encontra no livro 
de Hermilo Borba Filho “Fisionomia e Espírito do Mamulengo” (1966). 



 
 

57 

O livro “A Flor do Mamulengo” também funciona como uma mediação, uma 

abertura de mala. O leitor pode ver as falas e cantorias das figuras e, graças a um 

ensaio fotográfico, tem também uma bela visão do elenco de bonecos. Tendo 

acesso ao texto75do espetáculo com seus personagens e cantorias, o leitor pode 

colocar brevemente os olhos na arte do Mamulengo.  

A obra também foi publicada recentemente em livro físico e a proposta dessa 

vez, é que o livro circule por escolas e outras instituições educacionais. O grupo 

encara a publicação como mais um gesto de partilha dos saberes, visando sempre 

que mais pessoas tenham contato com a brincadeira, e quem sabe, se encante e 

decidam elas próprias pelos caminhos do brincar. A arte do Mamulengo Água de 

Cacimba é embebida de tradição, memória e muito carinho por uma manifestação 

que vai continuar existindo, enquanto tiver gente para ensinar. Enquanto tiver 

boneco no mundo, vai ter alguém aprendendo a  brincar. 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

75 Onde encontrar o ebook “A Flor do Mamulengo” completo de forma gratuita: 
https://mamulengoaguadecacimba.com.br/download/ebook-a-flor-do-mamulengo/   
Acesso em: 26/01/24 às 09h45 

https://mamulengoaguadecacimba.com.br/download/ebook-a-flor-do-mamulengo/


 
 

58 

Considerações Finais 
 

O Mamulengo tem persistido ao longo do tempo enquanto manifestação 

artística graças a sua constante transmissão em determinados territórios. Esse bem 

cultural, que desde 2015 se tornou patrimônio imaterial, tem sofrido naturalmente 

certas transformações, principalmente no seu processo de ensino-aprendizado.  

As vivências e memórias que foram o objeto de estudo dessa pesquisa,  

fizeram o pesquisador ter outra visão para os desdobramentos pedagógicos do 

Mamulengo na atualidade. Para chegarmos nessas perspectivas, é importante 

relembrarmos o percurso seguido. 

Um breve passeio pelos diversos aspectos que caracterizam o Mamulengo, 

nos mostrou que ele é um tipo de teatro de bonecos feito por pessoas que em sua 

maior parte vivem em municípios do interior de Pernambuco, e que mantêm pulsante 

essa tradição, respeitando os elementos teatrais que a compõem (os integrantes, o 

espaço da apresentação, a dramaturgia, a música etc.). Esses elementos elencados 

servem para compreendermos o funcionamento do fazer artístico e a carpintaria 

teatral que englobam o Mamulengo, enquanto uma arte que é repassada de geração 

em geração, primordialmente pelo convívio dos indivíduos, que estão inseridos no 

fazer constante da arte mamulengueira. 

A figura do mestre tem um papel essencial no processo de 

ensino-aprendizagem do Mamulengo, visto que ele é quem detém guardado na 

memória, no corpo e na voz, os repertórios de saberes e práticas necessários para a 

realização da brincadeira. Graças ao diálogo com os conceitos de “oralitura” e 

“convívio”, compreendemos como se desdobra a transmissão do Mamulengo que foi 

muito frequente nas décadas passadas e ainda acontece em paralelo com outras 

possibilidades, sendo essa “metodologia”, enraizada no frequente contato dos 

aprendizes com as técnicas e códigos, que são compartilhados pelos mestres 

durante o preparo da brincadeira ou na cena propriamente dita. 

Entendemos que o Mamulengo tem sido repassado devido a uma forte rede 

de relações familiares e de amizades, que continua disseminando esse tipo de teatro 

de bonecos, principalmente nas localidades que servem como morada para os 

artistas. Salvaguardando, assim, toda uma pluralidade de conhecimentos que são 

constantemente revisitados, atualizados e partilhados com as pessoas que tiverem o 

interesse e a disponibilidade para buscar experienciar o Mamulengo como um todo, 



 
 

59 

envolvendo, nesse processo, os gestos de assistir aos mestres em ação, memorizar 

e compreender os repertórios dramatúrgicos (histórias e personagens) e musicais 

(loas e toadas), participar aos poucos do brincar e, em certos casos, praticar a arte 

da escultura. 

As vivências de ensino-aprendizagem dos brincantes selecionados para a 

pesquisa, sendo cada um deles um caso particular dentro do universo do 

Mamulengo, revelou a pluralidade de experiências que é possível se ter nesse meio 

artístico.  

Os brincantes selecionados foram escolhidos, justamente por representarem 

para a pesquisa, casos distintos e que, de alguma forma, representavam novas 

possibilidades de ensino-aprendizagem, visto suas trajetórias pessoais no 

Mamulengo. Tendo como foco como se aprendeu a brincar e como se partilha as 

habilidades, as entrevistas foram realizadas de forma a investigar, como cada 

experiência revela um caminho pedagógico traçado de forma muito pessoal. 

Miro dos Bonecos de Carpina tem sua trajetória marcada por uma forte 

autonomia que o desenvolveu como artista e o fez aperfeiçoar suas habilidades, 

principalmente as da arte de esculpir bonecos, de forma que ele próprio passou a 

ser uma fonte de transmissão para sua família. Completamente envolvidos com o 

Mamulengo, a própria residência do artista, passa a ser um pólo de confecção/venda 

e difusão da arte do Mamulengo. Mesmo pertencendo a uma geração mais antiga, 

Miro já integra outros circuitos em que o Mamulengo se faz presente, como feiras de 

artesanato, eventos da prefeitura e até a universidade.  

Na vivência de Titinha de Glória do Goitá, observamos um momento histórico, 

que foi a primeira experiência formativa de mamulengueiros e artesãos, patrocinada 

e planejada por meio de um projeto cultural, para fins de preservação. Pudemos 

entender qual foi o momento em que o Mamulengo deixou de ser uma arte 

marginalizada do povo e começou a adentrar em espaços culturais 

institucionalizados como o museu. Impactando assim, na formação de vários 

artesãos de bonecos e brincantes de Mamulengo que por meio de oficinas, mesas 

de conversas e visitas ao acervo de bonecos de mestres já falecidos, conseguem 

perpetuar e atualizar o universo do Mamulengo para as novas gerações. 

O Mamulengo Água de Cacimba foi o caso em que a tradição acabou por se 

conectar com a contemporaneidade, tendo herdado os bonecos do pai, Mariana 

adentra no universo da brincadeira junto com Allan e assim percebem no teatro de 



 
 

60 

bonecos popular sua missão artística e social. Por causa dessa relação intrínseca do 

Mamulengo com a educação (principalmente voltada para o público infantil), o grupo 

decide enviar alguns bonecos para instituições e publicar um livro com a dramaturgia 

do seu espetáculo, visando, com isso, estratégias de divulgação e circulação da 

brincadeira, principalmente em escolas. 

Alguns aspectos se repetem nessas experiências íntimas de 

ensino-aprendizado do Mamulengo: os modos como esses brincantes aprenderam, 

ecoam nas formas como eles transmitem os seus saberes e fazeres. Do jeito que se 

aprendeu a brincar, brinca-se o ensinar. São desenvolvidas com inventividade e 

como forma de sobrevivência, várias estratégias para continuar fazendo circular o 

interesse pelo Mamulengo. Esses artistas populares, fazem essa tradição se mover, 

plantando em possíveis aprendizes a necessidade de brincar.  

Entendemos que para os brincantes estudados, a oferta de ações formativas 

como oficinas de confecção/animação dos mamulengos, aliadas a circulação da 

brincadeira e a venda dos bonecos, ampliam a possibilidade de renda obtida com a 

brincadeira. Fazendo, assim, do Mamulengo a ocupação principal na vida desses 

fazedores. Esse fato já representa uma diferença notável, quando comparado com a 

geração anterior dos mamulengueiros de décadas atrás, que faziam o Mamulengo 

pelo simples prazer de brincar, ou como complementação mínima de renda.  

Um efeito da crescente disseminação e valorização do Mamulengo no estado 

de Pernambuco é a multiplicidade de público que entra em contato com esse teatro. 

Seja por comprar um boneco feito por um artesão, ou assistir a uma brincadeira 

dentro de algum evento. O território que a brincadeira cobre se expande mais. Um 

exemplo que podemos citar dessa transformação é a presença das mulheres dentro 

da brincadeira, não apenas nos bastidores mas, também, como mestras. Vale 

relembrar que, dos três brincantes selecionados para essa pesquisa, duas são 

mulheres. 

O que podemos compreender ao final é que existe muito mais pluralidade na 

transmissão da brincadeira do que existia décadas atrás. A figura do mestre 

continua sendo essencial, a base do processo de ensino-aprendizagem como um 

todo. Mas sua presença é nítida em novos contextos pedagógicos. O universo dos 

mamulengos se relaciona com um  público cada vez mais diverso, e assim vemos 

nascerem novos brincantes, consequentemente novos grupos e muito 

provavelmente no futuro, novos possíveis mestres. 



 
 

61 

REFERÊNCIAS 

Acioli, Mariana e Freitas, Allan de. A Flor do Mamulengo. 1. Ed. Olinda: Livrinho de 
Papel Finíssimo Editora, 2022. 

Acioli, Mariana. Entrevista sobre o processo de ensino-aprendizagem do 
Mamulengo Água de Cacimba. Entrevista concedida para a pesquisa de Trabalho 
de Conclusão de Curso da Licenciatura em Teatro da UFPE. Recife, 23 de jan. 2024. 
[Entrevista cedida a] Breno Pereira da Silva. 

Alcure, Adriana Schneider. A Zona da Mata é rica de cana e brincadeira: uma 
etnografia do mamulengo. 2007. Tese (Doutorado em Antropologia) – Programa de 
PósGraduação em Sociologia e Antropologia, Instituto de Filosofia e Ciências 
Sociais, UFRJ, Rio de Janeiro, 2007. 

Amaral, Ana Maria. Teatro de formas animadas: máscaras, bonecos, objetos.  
São Paulo: Edusp, 2011. 
 
Arrais, Izabel Concessa. Processo criativo pedagógico em diálogo com a tradição do 
mamulengo: uma experiência. Móin-Móin - Revista de Estudos sobre Teatro de 
Formas Animadas, Florianópolis, v. 2, n. 21, p. 505–518, 2019. DOI: 
10.5965/2595034702212019505. Disponível em: 
https://revistas.udesc.br/index.php/moin/article/view/1059652595034702212019505. 
Acesso em: 11 mar. 2024. 

Arrais, Izabel Concessa P. de A. Museu do Mamulengo: Espaço Tiridá in 
Mamulengo: Revista da Associação Brasileira de Teatro de Bonecos - ABTB / 
Associação Brasileira de Teatro de Bonecos, Centro UNIMA Brasil - CUB. N.1, 
julho/setembro (1973)- Florianópolis: ABTB/CUB. Ano 48, n. 19, dezembro 2021. 

Azevedo, Débora Silva de. Nas redes dos donos da brincadeira: um estudo do 
Mamulengo da Zona da Mata pernambucana. 178 p. Dissertação (Mestrado em 
Ciências Sociais em Desenvolvimento, Agricultura e Sociedade) – Instituto de 
Ciências Humanas e Sociais, Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, 
Seropédica, 2011. 
 
Borba Filho, Hermilo. Fisionomia e espírito do Mamulengo. 1. Ed. Rio de Janeiro: 
INACEN, 1966.  
 
Camarotti, Marco. Resistência e voz: o teatro do povo do Nordeste. 1. Ed. Recife: 
UFPE, 2001. 

Ferreira, Givanildo Klebson Mendes. Museu, Autogestão e Perspectivas 
Profissionais: A atuação dos artesãos do Museu do Mamulengo de Glória do Goitá in 
Mamulengo: Revista da Associação Brasileira de Teatro de Bonecos - ABTB / 
Associação Brasileira de Teatro de Bonecos, Centro UNIMA Brasil - CUB. N.1, 
julho/setembro (1973)- Florianópolis: ABTB/CUB. Ano 48, n. 19, dezembro 2021. 

Freitas, Allan de. Entrevista sobre o processo de ensino-aprendizagem do 
Mamulengo Água de Cacimba. Entrevista concedida para a pesquisa de Trabalho 



 
 

62 

de Conclusão de Curso da Licenciatura em Teatro da UFPE. Recife, 23 de jan. 2024. 
[Entrevista cedida a] Breno Pereira da Silva. 

Freire, Paulo. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa. 
57. Ed. Rio de Janeiro: São Paulo: Paz e Terra, 2018. 

Galeano, Eduardo. O Livro dos Abraços. 2. Ed. Porto Alegre: L&PM, (Coleção 
L&PM POCKET), 2013.  

Gama, Joaquim. In: Koudela, Ingrid Dormien; Almeida Jr., José Simões de (coord.). 
Léxico de pedagogia do teatro. São Paulo: Perspectiva, 2015. 
 
IPHAN. Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional. Registro do  
Teatro de Bonecos Popular do Nordeste – Mamulengo, Babau, João Redon- 
do e Cassimiro Coco: dossiê interpretativo. Brasília: IPHAN, 2014. 

Koudela, Ingrid Dormien e Júnior, José Simões de Almeida. Léxico da Pedagogia 
do Teatro, 2015. Editora Perspectiva, São Paulo. 

Lima, Edjane Ferreira de. Entrevista sobre o processo de ensino-aprendizagem 
de Mestra Titinha no Mamulengo. Entrevista concedida para a pesquisa de 
Trabalho de Conclusão de Curso da Licenciatura em Teatro da UFPE. Recife, 20 de 
jan. 2024. [Entrevista cedida a] Breno Pereira da Silva. 

Lima, Marcondes. A Arte do Brincador. 1. Ed. Recife: Sesc, 2009. 
 
Lopes, Beth. In: Koudela, Ingrid Dormien; Almeida Jr., José Simões de (coord.). 
Léxico de pedagogia do teatro. São Paulo: Perspectiva, 2015. 

Macêdo, Zildane Ramos de. A Mala de Bonecos como Guardiã da Brincadeira in 
Mamulengo: Revista da Associação Brasileira de Teatro de Bonecos - ABTB / 
Associação Brasileira de Teatro de Bonecos, Centro UNIMA Brasil - CUB. N.1, 
julho/setembro (1973)- Florianópolis: ABTB/CUB. Ano 48, n. 19, dezembro 2021. 

Martins, Leda. Performances da oralitura: corpo, lugar da memória. Letras (Santa 
Maria). Santa Maria, v, 25, p. 55-71, 2003. 

Martins, Leda Maria. Performance do tempo espiralar: poéticas do corpo-tela. Rio 
de Janeiro: Cobogó, 2021. 

Mendonça, por R. Entrevista com Jorge Dubatti. Cena, [S. l.], n. 10, 2012. DOI: 
10.22456/2236-3254.26187. Disponível em: 
https://seer.ufrgs.br/index.php/cena/article/view/26187. Acesso em: 2 fev. 2024. 

Santos, Idelette. Entremez, espaço de transformação. in: Suassuna, Ariano. Teatro 
Completo de Ariano Suassuna: entremezes, volume 3. (Org) Carlos Newton 
Júnior. 1. Ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2018. 

Santos, Fernando Augusto Gonçalves. Mamulengo: o teatro de bonecos popular no 
Brasil. Móin-Móin - Revista de Estudos sobre Teatro de Formas Animadas, 
Florianópolis, v. 1, n. 03, p. 016–035, 2018. DOI: 10.5965/2595034701032007016. 
Disponível em: 



 
 

63 

https://revistas.udesc.br/index.php/moin/article/view/1059652595034701032007016. 
Acesso em: 12 mar. 2024. 

Santos, Fernando Augusto Gonçalves. Mamulengo: um povo em forma de bonecos. 
1. Ed. Rio de Janeiro: FUNARTE, 1979. 

Silva, Ermírio José da. Entrevista sobre o processo de ensino-aprendizagem de 
Mestre Miro dos Bonecos no Mamulengo. Entrevista concedida para a pesquisa 
de Trabalho de Conclusão de Curso da Licenciatura em Teatro da UFPE. Recife, 3 
de fev. 2024. [Entrevista cedida a] Breno Pereira da Silva. 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

64 

APÊNDICE 
 
APÊNDICE A – Entrevista com Ermírio José da Silva (Mestre Miro dos 
bonecos) 
 

Qual seu primeiro contato com o Mamulengo?  
 

A gente morava em um sítio e meu pai era agricultor. Ele conseguia 

dominar as laranjeiras que tinham “cavalo”. O “cavalo” é um galho que sobe e 

passa da laranjeira, se o cara não cortar a árvore morre. Ai tem que podar. A gente 

aproveitava aqueles galhos para fazer uma bengala, um freio de burro daqueles 

que estala. Fazíamos uns rostinhos. Não era Mamulengo, mas era um rosto 

parecido com alguma coisa. Também não era nem um bicho nem a cabeça de 

uma pessoa. Eu tinha menos de sete anos, um seis, por aí.  

Então quando meu pai me trouxe aqui para Carpina, ele comprou uma 

casinha ali e eu sempre fazendo essas peças. Tinha o Mamulengo de Mestre 

Solón na praça, eu não conhecia ele. Ele enfiava a madeira no chão e colocava 

um pano, meu pai tinha me levado para ver esses bonecos, então eu via ele 

brincando lá. Quando fui ver eu me apaixonei pelo boneco. Eu disse “eu quero 

fazer um daquele pai, vou fazer quando chegar em casa.”  Meu pai falou “você não 

faz nada”, eu disse que fazia. Quando cheguei em casa, eu serrei um cabinho de 

vassoura. pois não tinha madeira, aí eu fiz uns gestos e tal. Ali eu fazia meu 

primeiro boneco de Mamulengo. 

Eu não sabia fazer as roupas, peguei a meia do meu irmão e cortei. Eu fiz a 

primeira luva, o boneco de luva. No outro dia eu quis fazer outro. Eu sou um cara 

assim, enquanto eu não conseguir fazer daquele jeito, mais eu tento fazer a peça. 

Consegui fazer um bonequinho mais uma vez. Mas ainda ficava uma caricatura 

meio feia. Quanto mais o boneco ser uma caricatura mais feia, o povo ri, o povo 

gosta. Ali eu fazia e aprendi a fazer o Mamulengo. Eu tinha na faixa de uns 16 

anos. De lá pra cá eu venho fazendo, pendurava em casa e trocava por outro 

brinquedo. Eu já troquei boneco por saco de cimento, areia e tijolo. Foi assim que 

eu fiz a minha casa. É um trabalho que precisava ter mais apoio, sabe? É a minha 

vida. Minha vida em si é o boneco, entendeu? Aprendi, não foi ninguém que disse 



 
 

65 

assim “corta desse jeito, faz desse jeito.” Eu vim tentando sozinho mesmo, quando 

você quer. Aprendi fazendo, cortando. Aquele é o meu boneco, o que eu imaginei. 

Ai no outro dia já faz um pouco diferente, do jeito que a pessoa quiser. Foi assim 

que eu aprendi. 

 
Como você aprendeu a brincar Mamulengo? 
 
Eu precisava botar um Mamulengo, fazer uma tolda para brincar. E passei muito 

tempo, perdendo tempo imaginando outras pessoas que já estavam brincando. 

Mas eu não conhecia o Mestre Zé Lopes, Mestre Zé de Vina, não sabia da turma 

de Glória do Goitá. Eu conhecia o pessoal daqui, como o João Galego.  João 

Galego e eu íamos para a rua  e vimos ele no Mamulengo, brincando. Eu queria 

ter um Mamulengo, mas quando eu ia imaginar em fazer a tolda. eu pensava em 

não mexer com aqueles mestres que já estavam na ativa. Podia eu fazer e 

complicar eles lá. Pois eles eram mestres mesmos no negócio.  

Um dia eu estava fazendo boneco e o Mestre João Galego sentou na 

calçada e começamos a conversar. Nessa época eu já era adulto, fazia boneco e 

vendia. Eu falei para ele que eu era louco para fazer um Mamulengo, e ele disse 

para eu fazer. Pois eu sou uma pessoa que não faz nada para atrapalhar ninguém. 

Então João Galego disse que eu teria de fazer sim. Ai eu fui fazendo, botei uma 

tolda na frente de casa e botei meu menino, Leonardo, e a gente brincava. 

Precisávamos de um som, então inventei uma bateria e fiquei brincando na frente 

e meu filho dentro da barraca. Eu tinha que manipular mais coisas no Mamulengo. 

Eu sabia que tinha o Simão, o Caroca, o Mateus e outros personagens dentro 

disso. Só que o Mamulengo tem as tradições antigas, mas você também pode 

colocar as suas ideias. Quando comecei a brincar, eu trabalhava como zelador no 

colégio Salesiano de Carpina e de noite quando eu chegava fazia minhas peças. 

Então um padre disse que ia me levar para um lugar com os meus mamulengos, 

depois da feira que teve na escola. Ele me levou para o Shopping Guararapes, fui 

a primeira vez lá e brinquei o dia todinho com os bonecos. Aí fui gostando e até 

hoje tenho meu Mamulengo. Eu descobri que eu tinha um primo que brincava 

Mamulengo, mas eu não conhecia ele. Eu ficava brincando na frente de casa e 

lotava de gente, eu ficava preocupado pois era muita gente, deviam ter cuidado 



 
 

66 

com carro essas coisas. Na frente da rua eu brincava toda semana. Até hoje eu e 

o Mestre João Galego somos amigos. 

O Mamulengo tem as histórias antigas de engenho, escravidão. a 

brincadeira fazia as histórias antigas do povo. Eu puxei mais para inventar 

histórias minhas, do que fazer as antigas pois eu queria estar mais na escola, 

apresentando para as crianças.  

Muita gente fala que o Mamulengo acabou se, Mamulengo não se acaba 

não. O que pode se acabar é eu ou outro mestre pois somos de carne e vamos 

morrer. Só que os bonecos ficam, então não tem como acabar. 

 
Tem algum mestre importante para você? Qual sua relação com ele? 
 

Mestre João Galego. Ele sempre vem aqui. Fico incentivando ele sempre a 

continuar segurando a arte dele. Ele é o melhor Mamulengo que eu conheço. João 

faz umas histórias mais antigas. 

 
Como você transmite os saberes do Mamulengo? 
 

Se um colega ligar para mim e disser que vai levar uns meninos para vir 

para cá, aprender a fazer alguns bonecos. Por mim tá certo. Pego várias cabeças 

de boneco, e olho qual a criança que vai dar para fazer com a faca. Eu ensino 

mostrando como se faz o nariz, a boca, o chapéu se quiser e o corpo. Primeiro eu 

faço um para ele detalhar o que vai fazer. Depois eu faço uns cortes na medida 

certa, que ele vai cortar, sempre dizendo que é para ter cuidado com a faca, para 

não se cortar. Tem que ser devagar, vou ensinando. Já ensinei no Teatro Hermilo 

Borba Filho. E você nota que pode vir várias pessoas para aprender a fazer, mas 

tem um número pequeno que tá mais interessado, que perguntam “como é 

mestre?”. Tem outras pessoas que fazem, mas não estão muito ligadas, 

interessadas. E tem pessoas muito interessadas.Tinha uma menina chamada 

Amanda, quando eu tava ensinando lá no Teatro Hermilo e qualquer coisa que ela 

ia cortar ela perguntava “Mestre, posso fazer desse jeito?”. Hoje ela ganha 

dinheiro fazendo o trabalho dela dos bonecos, que ela aprendeu comigo. Já tem 



 
 

67 

muita gente vivendo dos ensinamentos que eu repassei. Tem um rapaz em 

Portugal que tá vivendo assim, apresentando com a boneca que dança. 

Qualquer pessoa que quiser pode vir não tem problema nenhum, a gente 

marca um dia e eu vou ensinar, porque é muito bom ensinar. A pessoa que tá mais 

interessada a gente puxa mais para ela. Pois a gente sabe que ela tá querendo. 

As pessoas que não estão tão interessadas nos bonecos, talvez não queiram fazer 

boneco mesmo no futuro, mas dou atenção. O que eu mais quero é isso, que as 

pessoas botem para frente isso do boneco.  
 
Como você ensinou sua família? 
 
Eu disse para minha esposa para fazermos os bonecos e ver se daria certo. Eu 

não sabia fazer a roupa, então eu colava uns panos nos bonecos. A minha mulher 

começou, inventando de fazer alguma roupa, aí deu certo e ela ficou gostando de 

fazer isso. O meu filho Leonardo, eu falei para fazer o boneco, foi mais 

acompanhando, vendo a gente fazer. Pra ensinar os meninos a brincar. Eu tenho 

um espaçozinho lá em cima, que eu armava a tolda e a gente ficava ensaiando 

para que dê mais certo, sabe? a rima e o que a gente inventasse desse mais 

certo. 

 
O que é o Mamulengo para você? 
 

Mamulengo é a vida cotidiana do povo, do passado. As histórias do 

passado, do corte de cana, do engenho, da casa de farinha, da roça. Aquelas 

pessoas que sofreram para mostrar hoje, como se vive, como se faz. Mamulengo 

é a história de tudo que foi passado. A minha vida no Mamulengo é o meu coração 

batendo quando vejo o povo. Aquela população lá na frente, pois isso é uma coisa 

boa, a pessoa rir, conversar. Sem ter ignorância. 

 

APÊNDICE B - Entrevista com Edjane Ferreira de Lima (Mestra Titinha) 
 

Qual foi seu primeiro contato com o Mamulengo? 



 
 

68 

Eu via muito Zé Lopes colocar os bonecos para secar na frente da casa 

dele, então tive esse contato. Eu não cheguei a ver a brincadeira de Zé Lopes 

quando eu era criança. Eu só fui ter contato depois.  

 

Como você aprendeu a brincar Mamulengo? 
 

Em 2007 eu aprovo o primeiro projeto da associação, do mic, ganhamos 10 

mil. Com isso, fizemos oficinas de confecção de bonecos, para formar novos 

bonequeiros. E também com esse dinheiro, pagamos ao Mestre Zé De Vina para 

nos dar uma oficina de como brincar Mamulengo e através dessa formação, nasce 

em 2008 o Mamulengo Nova Geração. Esse grupo surge depois dessa oficina com 

Zé De Vina, pela necessidade de ter outra fonte de renda. Na época não se vendia 

boneco, como se vende hoje. Mas a brincadeira do Mamulengo as pessoas 

queriam levar para festas e eventos do município. E com isso a gente viu que 

tínhamos o meio de ganhar duas rendas. Tínhamos a necessidade de aprender 

sobre as histórias dos personagens, quem era cada um, de onde ele vinha, as 

cantigas e loas. Pois aprendemos apenas a confeccionar os bonecos. Quem 

passou isso para a gente foi Mestre Zé de Vina, ele foi nosso padrinho do 

Mamulengo. 

 
Tem algum mestre mestre importante para você? Qual sua relação com ele? 
 

Aprendi com Mestre Zé de Vina. Mas eu me lapidei dentro da brincadeira, 

as loas, as cantigas com Bila. E ele é o meu Irmão. Eu tenho Bila como o mestre 

mais antigo vivo de Glória do Goitá, nisso do repasse e da transmissão.  

 

Como você ensina Mamulengo? 
 

Em 2007 eu já estava dando oficina de Mamulengo. Eu sempre tenho bom 

contato com meus alunos. Eu dou oficina em São Paulo, Rio de Janeiro, Brasília… 

Quando eu dou oficina, mesmo que seja adulto eu tenho paciência, que poucos 

mestres têm de repassar. Pois você é novato, não sabe qual é a madeira, você 

não sabe como inicia. Eu acho que o mestre tem que ter paciência e tranquilidade 



 
 

69 

de repassar. Quando eu repasso, eu faço para que a pessoa aprenda do começo 

da madeira até a continuidade só.  

 
Tem algo essencial para se aprender? algo que não pode faltar? 
 

Na oficina de manipulação, de formação do novo brincante, temos várias 

estratégias que têm que ser passadas. Tem a loa e as cantigas do Mamulengo, 

não é só o boneco. Ensinamos muito quem é Catirina e quem é Caroca, a história 

daquele personagem centenário e depois como ele é hoje.   

Ensinamos muito que, para a Catarina subir ou o Caroca, tem que cantar. 

porque muita gente acha que Mamulengo é chegou e botou para cima. E a gente 

quando brinca com o Caroca que é o primeiro a gente canta: “O pai, filho, espírito 

santo oh lé lé.” Que é a benção que a gente pede para subir os personagens e 

continua: “Nas horas de deus amém lé lé oh/ Oh lá vem Caroca, capitão lá vem 

Caroca.” E ali o improviso, a gente ensina eles, que eles tem que entrar assim. E 

com isso a gente ensina a nova geração, que cada personagem desse tem suas 

histórias e suas cantigas. 

Na oficina de manipulação, eu acredito que o mais importante é a gente 

mostrar quem é cada personagem. Deixar bem claro que é centenário de uma 

cultura popular, que ele tem a sua entrada e a sua saída. Mesmo que o mestre 

esteja ali improvisando com o público,  os bonecos já tem as histórias deles.  A 

Catirina e o Caroca vem da agricultura familiar.  

A loa é um verso de apresentação. Cada loa representa um personagem, 

se tu cria um personagem novo ai tu mata o velho. Em vez de tu resgatar o que vai 

com os mestre, você vai matando e criando. E eu acho que a gente tem um 

universo tão grande, que representa tanta coisa. a cobra que é lenda que engole 

gente. Então vem a Xoxa que é dona de uma cobra e é rezadeira. Então são 

coisas que são deste universo. Minha avó era parteira e rezadeira, o Mamulengo 

representa ela dentro da brincadeira, dos personagens. O boneco continua o 

mesmo, no improviso você vai modificar. 

 
O quê é Mamulengo para você? 



 
 

70 

Para mim o Mamulengo é tudo, é minha sobrevivência, é a renda da minha 

família. Eu sou mamulengueiro e bonequeira. Bel é mamulengueiro e bonequeiro, 

Zé Lopes foi meu sogro. Meu filho toca rabeca e também faz boneco, minha filha 

faz boneco também, brinca comigo na barraca do Mamulengo Flor de Mulungu. 

Estão envolvidos desde pequenos na associação, desde que nasceram já foram 

criados aqui no museu. Eles já nascem no berço da cultura popular, tem uma 

representação familiar como o avô Zé Lopes e o tio, meu irmão, mestre Bila que 

me repassou. Ele repassa para os meus filhos, eles acompanham a brincadeira 

dele, acompanham a brincadeira do pai. Com isso, meus filhos vão tendo contato 

com a brincadeira naturalmente. Eles se envolvem com a brincadeira. Para mim é 

isso, é o sustento da minha família. Minha filha hoje faz universidade, quer ir para 

a sala de aula, mas ela já falou que não abandona a brincadeira, ela continua no 

Mamulengo. Ela tem orgulho do Mamulengo. ela sempre fala “minha mãe é mestra 

Titinha, meu pai é mestre Bel, meu avô era mestre Zé Lopes e meu tio é mestre 

Bila”. É uma cadeia de mestre da cultura popular do Mamulengo, eles sentem 

orgulho de falar. Sem contar que na universidade as pessoas procuram essa 

tradição. É uma coisa que minha filha sabe que estão procurando muito, nas 

disciplinas de arte, teatro.  

 

APÊNDICE C - Entrevista com os brincantes Mariana Acioli e Allan de Freitas 
(Grupo “Mamulengo Água de Cacimba”) 
 

Qual seu primeiro contato com o Mamulengo?  
 
Mariana: Eu sou filha do Afonso Miguel, que foi um mestre mamulengueiro do 

Piauí. Ele começou a brincar na década de 80 e eu nasci em 87, aqui em Olinda. 

O meu pai era um viajante, mas ele sempre voltava lá para casa, depois que 

saímos de Olinda, fomos morar em São Paulo, no morro do Querosene. Ele ia 

para lá e ficava temporadas, eu viajava com ele. Ele estava sempre com a mala de 

bonecos. Meu primeiro contato foi com ele, de mexer na mala, ver ele brincar. Mas 

eu nunca tinha pensado em ser mamulengueira. Era uma coisa meio romantizada, 

aquela criança que morava com a mãe e o pai viajava. Eu tinha esse sonho de 



 
 

71 

viajar com ele e de ver ele brincar com os bonecos, de sentir aquele cheiro. O 

cheiro da madeira daquela mala tinha uma coisa muito forte para mim. Ele deixava 

eu brincar e pegar. Eu tinha bastante contato com os bonecos. 

 

 

Allan: Minha relação é bem diferente, eu não sou de família da tradição e sou 

nascido e criado em São Paulo. A primeira vez que eu vi o Mamulengo, foi na 

primeira vez que eu vim para Pernambuco em 2009, durante um encontro de 

estudantes de pedagogia. Em um dia que era de passeio do evento, um grupo de 

amigos e amigas foi para Olinda e fomos para o Museu do Mamulengo, foi uma 

coisa que me marcou bastante, principalmente a sala com os diabos. A primeira 

vez que eu vi o Mamulengo sendo brincado, o Mamulengo vivo, foi na mão do 

Danilo Cavalcanti. Ele é Pernambucano de Canhotinho e mora em São Paulo já 

faz um tempão. Foi bem recente, foi em 2015. 

 

Como você aprendeu a brincar Mamulengo? 
 
Mariana: Eu passei a infância e adolescência, todo o período que convivi com 

meu pai vendo ele brincar. E vi outros mestres também. Muitos encontros e 

festivais que eu pude ir. Minha mãe também era bonequeira, ela usava várias 

técnicas de boneco, ela também é uma influência para mim de brincante e 

construção de bonecos. Saúba também foi uma pessoa bem presente, ele andava 

muito com o meu pai, foi um dos grandes mestres dele e eu me lembro muito dele. 

Mas para começar a brincar mesmo eu só comecei em 2019, quando meu 

pai faleceu. No enterro dele ia ter um festival lá no Piauí e um rapaz lá que é 

discípulo do meu pai, me chamou para fazer uma homenagem, mas eu nunca 

tinha brincado até então. Nunca tinha me apresentado manipulando os bonecos. 

Eu já fazia teatro há muito tempo, porque minha família é toda de teatro e todos os 

meios que eu cresci eram de teatro e cultura popular. A gente vai aprendendo 

observando as pessoas, se admirando.  

Quando eu fui brincar, a primeira vez neste festival e o Allan já estava como 

Mateus, já foi uma experiência muito interessante. A gente ensaiou e decorou, 

como se fosse brincadeira do meu pai. O que ele falava a gente falou naquele 



 
 

72 

momento. E foi uma coisa que veio muito do meu interior, intuitivo. Eu achei que  a 

minha experiência como atriz me servia. Mas a minha experiência como filha do 

meu pai e da minha mãe, e as experiências que eu tive na cultura, foi o que me 

formou ali para brincar com os bonecos. O ritmo dos bonecos, a fala dele. Não 

dava muito para criar uma voz, que é comum no teatro de bonecos, isso para mim 

não fazia sentido. Pois a voz vinha de algum lugar, memória afetiva em um outro 

lugar de criação. 

Naquele começo parecia que eu estava emprestando meu corpo, para uma 

coisa bem maior que eu acontecer, que era essa brincadeira do meu pai. Naquele 

festival, muito próximo do falecimento dele, foi uma forma de ressignificar todas as 

tristezas que estavam acontecendo ali, para uma coisa muito alegre, que é o 

boneco. Foi ali que eu comecei mesmo. Minha mãe já dizia que eu tinha uma 

sensibilidade dos bonecos, essa coisa de manipular, eu já tinha muita coisa. Isso 

eu comecei a perceber durante o processo. A gente vai fazer cinco anos de grupo 

e durante esses anos que eu fui percebendo, o quanto eu já tinha esse saber-fazer 

do boneco. Que ele vem nessa observância, nessa vivência de tantos bonecos 

que eu vi. 

Depois vem surgindo a minha parte como artista. Depois desse processo de 

fazer igual meu pai fazia, a gente começa a repensar essas cenas, essas 

passagens e essas figuras. Introduzindo coisas da nossa história. A personagem 

da parteira (Maria dos Prazeres), ela existiu na minha vida, é a minha história 

sendo narrada. Que já era uma história que estava na brincadeira do meu pai. A 

presença da parteira e da capoeira, falam muito sobre mim. E vai se 

transformando assim a brincadeira que era do meu pai, que está passando por 

mim. Pois eu acredito nisso, que alguém vai aparecer em certo momento e vai 

aprender também e vai pegar nesses bonecos.  

 

Allan:  De Mateus eu não tinha referência nenhuma.  No começo foi uma coisa 

bem intuitiva, de tá muito preocupado em tocar o instrumento, de acertas as 

músicas e de conversar com os bonecos. Eu nunca tinha visto o Maro, o filho do 

Zé de Vina, que dizem ser o grande Mateus da outra geração, que respondia na 

rima.  



 
 

73 

Foi acontecendo muito na minha relação com as figuras, depois de cinco 

anos de convivência quase, para mim o Benedito não é um boneco, ele para mim 

é meu amigo. Eu não tô forçando a barra para parecer poético, não é nada disso. 

O convívio que eu tenho com ele, quando ele aparece, eu não consigo vislumbrar 

que é a Mari que tá segurando. Eu troco ideia com ele de uma maneira diferente 

do que eu converso com a Mariana, na vida. E acho que com as outras figuras 

isso tá começando a aparecer cada vez mais. Quanto mais a gente convive, mais 

vamos nos relacionando. 

O primeiro Mateu que eu vi mais, conheci e me inspiro com certeza, até 

porque ele tá em uma pegada pouco personagem e mais a personalidade dela, é a 

Jaci. Que é Mateu de vários Mamulengos em Glória do Goitá. Ela me inspira 

bastante, até porque eu fiquei muito preocupado, até vislumbrando esse Mateu do 

Cavalo Marinho e do Reisado, que são figuras mais cênicas. Eu já achava muito 

dificil dar conta da música, então dar conta dessa figura cênica me preocupava 

muito. Ver a Jacilene fazer com tanta maestria, me trouxe uma paz. Ser um corpo 

mais cotidiano, em um lugar de conversa.Toda vez que eu vejo um Mateu hoje eu 

presto muita atenção, para ver como é o jeito, a música. 

 

A gente aprende muito visitando os mestres, assistindo. Quando sabemos que vai 

ter uma brincadeira, nos esforçamos muito para ir. Vemos muito o Jurubeba 

brincar, Vitalino, Calú, Tonho, Bel, Cida, todo mundo que a gente vê.  

 
Tem algum mestre importante para você? Qual sua relação com ele? 
 
Mariana: Meu pai, o Afonso Miguel e minha mãe, a Conceição Acioli. São duas 

referências muito grandes que a gente tem, porque são bonecos deles, que eles 

deixaram. Então esse boneco que já recebeu energia deles né, nas brincadeiras e 

isso passa para a gente, quando vamos subir eles. 

 
Allan: Acho que não dá para sair muito da linhagem, sabemos o caminho. Eu 

nunca vi o Carlos Gomide, a Mariana já conviveu bastante com ele. O Afonso 

aprendeu com o Carlos Gomide, então querendo ou não ele é uma referência 

nossa, que a gente vem dessa linhagem. E que de algum momento saiu de 



 
 

74 

Antonio do Babau, de Mari na Paraíba, que a gente nunca viu. Vimos uma foto 

dele na vida, mas se ele não tivesse brincado lá atrás e ensinado o Carlos, que 

ensinou o Afonso, de quem a gente herdou a brincadeira. 

 

Mariana: E neste nosso início, que a gente ainda nem sabia muito para onde ir, o 

Chico Simões foi muito importante. Ele nos ajudou com esse saber-fazer da tolda 

e nos presenteou com alguns bonecos. Uma grande referência também é o 

Saúba, por essa convivência com ele na minha infância. Ele chegou a vir aqui em 

casa em Olinda. Temos muitos bonecos dele. A memória dele é muito viva aqui, 

até porque quando fomos no interior com o Chico para visitar os mestres, o Saúba 

foi o que disse para não deixar os bonecos do meu pai cair, ele usou essa frase. 

Atualmente a gente tem visitado muitos mestres e mestras e tem tido 

relações de muito aprendizado, pessoas muito generosas que temos nessa arte, 

muito acolhedoras. Seu Vitalino, Tonho… eu vou dizer o nome praticamente de 

todo mundo. É toda a nossa comunidade daqui de Pernambuco. Mas também tem 

gente na Paraíba, no Rio Grande do Norte. 

 

Allan: O nosso brinquedo tem essa mistura do Mamulengo pernambucano que 

veio bastante por influência do Saúba, no brinquedo do Afonso e muito também do 

Babau da Paraíba, por conta do Antonio do Babau.  

 
Mariana: O pessoal do museu, Titinha, são grandes referências. A coisa mais 

linda é a gente chegar lá e vermos ela brincando com os filhos. Pois é isso que a 

gente quer, valorizar os nossos mestres em vida. Para vermos as novas gerações 

quererem brincar. A família da Cida também, os jovens sempre presentes. Uma 

mulherada que já estavam a muito tempo e agora têm uma visibilidade maior. 

Difícil a gente ter uma pessoa apenas como referência. 

 
Como vocês transmitem os saberes do Mamulengo? 
 
Mariana: Isso é uma coisa nova, esse fazer e viver, mas nós dois somos 

pedagogos, temos um olhar muito forte para a criança. A gente percebe que as 

crianças não estão tendo tanto contato com os bonecos. Muitas pessoas mais 



 
 

75 

antigas dizem que já tiveram contato, aqui em Olinda é assim, mas as crianças 

nunca viram. Então a nossa atuação é muito assim, na capoeira da gente, que tem 

um projeto com crianças, já apresentamos várias vezes nesse grupo, então acaba 

que elas vão tendo uma relação com os bonecos. 

Pensamos também em algumas oficinas que possam introduzir o boneco, 

ensinar mesmo é só vivendo o boneco. Tem que conhecer as pessoas. Essa 

oficina é um primeiro contato, então é importante estar dentro da escola, desses 

lugares onde estão as crianças, vamos nessa linha. Já fizemos para adultos, mais 

informativa. Com as crianças tentamos fazer algo mais livre, esse contato mais 

afetivo com os bonecos, que possa tocá-los e que eles queiram saber mais, 

possam vir a ser brincantes. 

 

Allan: Uma coisa que pra gente é muito importante é pensar que, ver o boneco 

uma vez ou outra é algo, ter um boneco ali que você pode brincar todo dia na sua 

casa ou melhor ainda se ele for um brinquedo do coletivo em que você tá inserido, 

nisso a gente pensa muito. Uma coisa que a gente tem feito já né, mas em um 

lugar muito inicial, é montar ternos de Mamulengo e deixar nos lugares. Fizemos 

uma campanha na pandemia, em um momento de não saber o que fazer. Então 

fizemos esse projeto, criamos uns mini-estandartes bordados com as figuras da 

nossa brincadeira “A Flor do Mamulengo”. Fizemos essa campanha de venda na 

internet. Metade da renda era para a gente, por conta do trabalho e  outra metade 

a gente comprou bonecos de mestres e mestras e montou kits e conseguimos 

presentear dois espaços: o Gris na Várzea e a Livroteca brincante no Pina. Então 

fomos lá, fizemos nossa brincadeira e no fim presenteamos o espaço com esses 

bonecos e foi muito especial. Têm uma potência grande para florir esse brinquedo.  

A nossa ideia é fazer isso mais.  

Não só pensando na criançada nordestina como um todo, mas em outros 

lugares que a gente visita e pensamos que seria muito massa ter o boneco 

nordestino aqui, pois essa molecada, muitos são bisnetos de nordestinos. Então 

quando vamos à São Paulo, fomos para o Rio no ano passado e ficamos com 

essa pegada. Apresentamos em uma escola quilombista no complexo do alemão e 

ficamos nessa de, próxima vez quando voltar aqui temos que trazer um terno de 

bonecos para essas crianças, que têm os antepassados nordestinos e essa 



 
 

76 

relação que vai se perdendo com o território. O quanto o Mamulengo, o boneco 

popular trás essa questão da autoestima, da relação com essa cultura ancestral. 

 

Mariana: Sempre estamos indo apresentar em espaços de trabalho social com 

crianças, é uma forma que encontramos de estar mostrando. 

 
Tem algo essencial para se aprender, algo que não pode faltar? 
 
Allan: Pra mim o território é muito importante. Não consigo muito pensar o 

Mamulengo se não for nordestino. Se a pessoa tá interessada no teatro de 

bonecos popular do nordeste, ela tem que vim e conviver com os mestres, comer 

da comida dos mestres e beber da cachaça deles. Acho que é muito diferente a 

gente pontuar na nossa breve história, o tempo de pandemia que é quando não 

conseguimos acessar as pessoas fisicamente e depois, quando acabou a 

pandemia e conseguimos conviver com essas pessoas, o tanto que aprendemos. 

Até para mim, vai fazer cinco anos que eu vivo aqui, então cada ano é um 

aprendizado novo. Essa relação cultural é muito importante, conviver com essas 

pessoas.  

 

Valorizar elas. Não pensar nas pessoas como um simples trampolim para se dar 

bem. Isso acontece muito com os mais velhos, as pessoas vem,  parasitam, vão 

embora e não devolvem. Se hoje eu posso viver do Mamulengo é porque alguém 

lá atrás e até hoje, tá dando o sangue para isso acontecer. Se eu conseguir 

acessar as coisas hoje, eu tenho que devolver também para os mais velhos essas 

possibilidades.  

 
Mariana: As histórias das figuras. Quem elas são e como se relacionam entre si. 

Conta a história do nosso território, como essas figuras falam. Tem a alegria, que é 

um fundamento, o riso e a alegria, que é a forma de tratar todas as questões que 

podem ser muito difíceis de tratar, mas é sempre com alegria, com coisa 

engraçada. Então isso é um fundamento, a graça e o riso. A crítica social também, 

na perspectiva da alegria. 



 
 

77 

As músicas e a dança também, pois elas não se separam. A pessoa que 

brinca tá dançando lá dentro, você pode ter certeza. Ela tá dançando e a música é 

um espírito. Alguém falou isso… 

 

Allan: Zé de vina, a música chama o espírito dos bonecos. 

 

Mariana: Acho que é um fundamento, eles pedem isso, pedem música. E tem uma 

diversidade muito grande também. Perceber essa diversidade, os sotaques e os 

territórios em que são feitos. Cada um tem características e coisas únicas, são 

coisas importantes para se pensar na transmissão. 

 
O que representa a abertura da mala? 
 
Mariana: É uma das principais formas de repassar o conhecimento. Porque é na 

abertura da mala que a gente propõe muitas relações com os próprios bonecos, 

contamos a história de cada escultura, contamos o processo dele com os 

brincantes que vieram antes. É muita história. A história do boneco, quem fez, 

quem brincou, o que aconteceu, o que ele faz na brincadeira. São muitas 

narrativas entrelaçadas de pessoas e bonecos. São famílias de bonecos, figuras 

de outros folguedos, que podem trazer essa ideia de outras brincadeiras que 

podem acontecer, é muito conhecimento. Acho que é um dos momentos mais ricos 

que podemos ter em contato com um mestre, uma mestra, um brincante. Cada um 

vai trazer a sua experiência, a sua maneira de contar, as próprias histórias. Eu 

tenho o maior respeito por esse momento, eu acho mágico. E o momento em que 

a gente consegue entender muito de onde vem essa pessoa, qual o sentimento 

que ela coloca naquele brinquedo. Coisas muito íntimas acontecem ali, naquela 

abertura de mala, naquele mostrar do que é mais valioso para o brincante, que são 

os nossos seres pequeninos. E é algo que sempre acontece, naturalmente você 

vai conversar com algum mamulengueiro ou mamulengueira, acho que é uma 

forma de se relacionar com o outro brincante. São muitos entrelaços, dessa 

tessitura das poesias, dos ritmos. 

 



 
 

78 

Allan: Enquanto método, didática, é uma coisa muito interessante.  Quando você 

vê a brincadeira você não sabe quem fez, você acha linda a música, a escultura do 

boneco linda, mas é na abertura da mala que você vai valorizar ainda mais aquela 

história, aquele contato com o passado. Então eu acho que é trazer à tona o nome 

das pessoas, isso eu acho muito importante. Quando a gente brinca, a gente não 

brinca sozinho, é uma questão física mesmo, não precisa nem ir para o campo da 

espiritualidade. Quem fez ali, colocou trabalho ali, tem energia ali. Tem o suor da 

pessoa. Quando a gente pega um boneco do Saúba para brincar, tamo brincando 

com o Saúba também. Mostrar o Sanfoneiro e falar que quem fez foi Mestre Saúba 

de Carpina, dar nome às coisas. É muito importante, materializa. Para que essas 

pessoas não fiquem esquecidas. Trazer o nome desses mestres à tona, mesmo 

dos que já se foram. Poder mostrar o Palhaço da Vitória e falar que esse boneco é 

mais velho que a gente, dizer que quem fez foi Mestre Solón. Isso é eternizar. A 

pessoa vai e o boneco fica. O boneco trás o passado, o presente e também é uma 

ponte para o futuro. A abertura de mala possibilita coisas que até a própria 

brincadeira não possibilita, são processos complementares muito importantes.  

 
Qual a importância da publicação em livro, da brincadeira de vocês? 
 
Mariana: Esse livro é uma grande homenagem ao meu pai e ao brinquedo. A 

gente fez ele com o maior respeito, com todos os fundamentos que 

compartilhamos com a comunidade do Mamulengo. O livro traz a adaptação da 

dramaturgia. Lidamos com ela como uma uma adaptação, para esse gênero que é 

a dramaturgia. Não é exatamente o que a gente faz, pois é muito vivo o que 

fazemos, mas no livro você tem muita ideia do que pode ser. É essa homenagem à 

brincadeira e ao brinquedo. Quem nunca viu, pode ter ideia daquela estética do 

boneco, apresentando ali por meio das fotos. Foi um fotógrafo de teatro muito 

incrível que fez o ensaio de fotos desse elenco, já é o segundo ensaio que ele faz. 

 

Allan: Um ensaio é no ebook e o outro ensaio fotográfico é no livro impresso. 

 

Mariana: Mudou muita coisa, muita coisa mudou. Entrou bonecos novos, saiu 

alguns. Então tivemos que refazer dentro dessa perspectiva do que está no 



 
 

79 

momento. Nesse sentido é um registro de um momento do Mamulengo água de 

Cacimba, nesse lugar que a gente tá hoje. É uma grande homenagem, tem uma 

foto que é uns bonecos que parece um altar e esse é um lugar que a gente coloca 

eles, um movimento muito sagrado. De respeito por esses seres, que são antigos, 

alguns mais antigos do que a gente. Às vezes eu penso e fico com um sentimento 

muito forte. É a ancestralidade se representando ali, naqueles seres que são muito 

maiores que a gente, mesmo sendo tão pequenininhos. 

 

Allan: Pra gente é uma alegria grande, ter materializado isso. Temos um trabalho 

já com livro ilustrado já tem um tempo, eu tenho alguns livros publicados, tem um 

que é com a Mari. Isso tem sido boa parte do nosso oxigênio, do que a gente 

respira e se alimenta no dia-a-dia. E saber que o livro chega em lugares, que a 

brincadeira pode demorar um pouquinho mais. Ficamos muito felizes que esses 

livros vão chegar em escolas, na mão de crianças que talvez nunca tenham visto o 

Mamulengo ou que tenham visto pouco. O quanto esse livro pode ser um ponto de 

partida ou uma continuidade, uma criança que já vive aquilo e o livro possa servir 

como material de apoio. 

 

Mariana: O livro em si, dá para pensar ele dentro da escola de várias formas. essa 

é uma vontade que temos, que ele possa circular pelas salas de aula por que não? 

Sendo esse disparador para o conhecimento dessa arte. O livro ficou muito lindo, 

melhor do que a gente imaginava. As ilustrações são feitas a partir dos bonecos, 

da fisionomia da madeira. 

 

Allan: E isso de eternizar também os mestres que fizeram esses bonecos. Nessa 

pegada mesmo, é quase uma abertura dele mala, tem o nome de quem fez. 

Mestre vivos e os que já se encantaram. 

 
O que é o Mamulengo para você? 
 
Mariana: É uma forma de teatro popular, que surgiu muito antigamente. E ela vai 

se perpetuando através do tempo, pelas pessoas que deram essa continuidade. é 

uma história que passa pela sociedade na qual foi construída. Esse teatro que é 



 
 

80 

nesse contexto de colonização, onde a gente vê as figuras muito da igreja, da 

força armada, da pessoa que um dia foi escravizada, os povos originários, as 

religiões de matriz africana e as culturas todas que puderam surgir naquele 

momento e que se perpetuaram por que foi de forma oral. Pode ter essa 

continuidade pela voz das pessoas que continuaram fazendo. E como é esse lugar 

do encanto por esse ser que é o boneco, a boneca. Esse ser encantador não vai 

ser deixado de lado, ele é muito forte. E ele é muito simbólico de representação 

dessa cultura, dessas tradições que podiam muito bem ser apagadas. Como muita 

gente por aí acha, que se acabou, mas ela continua. Mesmo que sejam poucas 

pessoas que fazem é uma coisa que continua sendo contada, através desses 

bonecos. Isso é o mais interessante, são bonecos que duram muito tempo. Esses 

bonecos atravessam o tempo através da voz de quem brinca, e vai continuar no 

futuro, de forma diferente. Pra mim é essa relação ancestral do boneco. Que ele 

chega em pessoas, e vai dar essa continuidade. Eles vem de algum lugar por 

conta dessa ligação espiritual é uma coisa bem particular mesmo. 

 

Allan: Eu acho que o Mamulengo é a materialização da complexidade social e 

histórica da invenção do nordeste e da invenção do Brasil. Eu gosto muito dessa 

definição que tem no livro do Fernando Augusto, “povo em forma de bonecos”. Era 

isso que eu estava buscando a minha vida toda, essa ética e essa estética. O 

mamulengo é muito bonito porque é isso, ele é uma provocação, o povo em forma 

de bonecos. 

 

 


	TCC Breno Pereira da Silva.docx
	a2b5037f4e3219289a94e50d579a3ce7985363f06619aceaf89e1b30321b749a.pdf
	TCC Breno Pereira da Silva.docx

