
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO – UFPE 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA 

DOUTORADO EM PSICOLOGIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

TRAJETÓRIAS E CRUZOS: 

(Não) Monogamias, Mulheres, Nordestes e artes 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE - PE 

2025 



 

THEREZA CRISTINA LEANDRO DA SILVA QUEIROZ SANTOS 

 

 

 

 

 

 

TRAJETÓRIAS E CRUZOS: 

(Não) Monogamias, Mulheres, Nordestes e artes 

 

 
 
 
 

 
Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em 
Psicologia da Universidade Federal de Pernambuco, como 
requisito parcial para obtenção do título de Doutora em 
Psicologia.  

Área de concentração: Psicologia 

Orientadora: Prof.ª Dr.ª Karla Galvão Adrião 

Linha de pesquisa: Processos Psicossociais, Poder e 
Práticas Coletivas 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE - PE 

2025 



Santos, Thereza Cristina Leandro da Silva Queiroz.
   Trajetórias e cruzos: (Não) Monogamias, Mulheres, Nordestes e
artes / Thereza Cristina Leandro da Silva Queiroz Santos. -
Recife, 2025.
   171f.: il.

   Tese (Doutorado) - Universidade Federal de Pernambuco, Centro
de Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-graduação em
Psicologia, 2025.
   Orientação: Adrião, Karla Galvão.
   Inclui referências e apêndices.

   1. Não monogamia; 2. Nordeste brasileiro; 3. Mulheres; 4.
Artes; 5. Feminismos. I. Adrião, Karla Galvão. II. Título.

UFPE-Biblioteca Central

.Catalogação de Publicação na Fonte. UFPE - Biblioteca Central



 

THEREZA CRISTINA LEANDRO DA SILVA QUEIROZ SANTOS 

 

 

 

TRAJETÓRIAS E CRUZOS: 

(Não) Monogamias, Mulheres, Nordestes e artes 

 
 

Tese apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Psicologia da Universidade 
Federal de Pernambuco, como requisito parcial 
para obtenção do título de Doutora em 
Psicologia.  

 

 

BANCA EXAMINADORA: 

 

______________________________________________ 
 Prof.ª Dr.ª Karla Galvão Adrião  

(Orientadora)  
Universidade Federal de Pernambuco 

 
______________________________________________ 

 Prof.ª Dr.ª Marion Teodósio de Quadros 
(Examinadora interna)  

Universidade Federal de Pernambuco 
 

______________________________________________ 
 Prof.ª Dr.ª Paloma Silva Silveira 

(Examinadora interna)  
Universidade Federal de Pernambuco 

 
______________________________________________ 

 Prof.ª Dr.ª Maria Lúcia Chaves de Lima 
(Examinadora Externa)  

Universidade Federal do Pará 
 

______________________________________________ 
 Prof.ª Dr.ª Mariana Borelli Rodrigues 

(Examinadora Externa)  
Secretaria de Educação de Pernambuco 



 

AGRADECIMENTOS 

Agradecimento é palavra bonita 
De se dizer e de se sentir 

Implica ter reconhecimento 
A quem ajudou chegar até aqui 

 
Saúdo as minhas ancestrais 
Que me trouxeram à vida 

A Tereza Leandro, minha vó 
Que em 2022 fez sua partida 

 
A Hilda Cristina, minha mãe 

De quem herdei sabedoria 
Ela é costureira de roupas 
Eu, costureira de poesias 

 
Nesse zigue-zague do tempo 
Tive imensa honra e alegria 
De vir parar em um espaço 
Que contraria a hierarquia 

 
Conduzido por Karla Galvão 
Conheci o afeto d'A Coletiva 
Karla tem um vasto coração  

Que não cabe em uma narrativa  
 

N'A Coletiva com Marisa, Karol, Amanda 
Priscila, Estella, Jucinara, Laís  

As Raissas, Aléxya, Ítala e Mariana 
O meu percurso foi mais leve e feliz 

 
Saúdo a banca examinadora 

Um viva às professoras: Marion, 
Maria Lúcia, Mariana e Paloma 

Pelo aceite e presença acolhedora 
 



 

Obrigada por avaliar o meu trabalho 
E me fazer crescer como pesquisadora 

Escrevendo estes versos percebo 
Que eu serei uma poeta-doutora 

 
Celebro ainda os meus amores 
Que colorem o meu cotidiano 

Um abraço em Karine, Marcíllia 
Thaíssa, Nathalia, Dani e Poliana 

 
Aos afetos que me convocam 
A ocupar o espaço da poesia 

Agda, Isabela e Geraldo 
Gratidão pela parceria 

 
Um salve às minhas interlocutoras 

Que partilharam suas trajetórias 
São vidas-mulheres inspiradoras 

Que rasuram os roteiros da história  
 

Agradeço, por fim, à toda inspiração  
Vinda de todas as formas de vida 

Que cruzaram e cruzam o meu chão 
Acendendo desejo na entrada e na saída 

 
Eu, filha da invenção Nordeste 

Com o cruzo pernambucano 
Me fiz uma psicóloga agreste 
Mas sigo me reinventando… 

 

 

 

 



 

RESUMO 

 
Nos últimos anos o campo de estudos que problematiza o sistema monogâmico vem se 
expandindo, fazendo emergir não apenas novas formas de relações afetivo-sexuais, mas 
arranjos sociais anteriores à colonização no Brasil. Dito isso, esta tese caminha junto aos 
feminismos contracoloniais (mas também reivindica a possibilidade de uma não monogamia 
teórica/conceitual), e tem como objetivo analisar as trajetórias de mulheres cisgêneras 
residentes no Nordeste Brasileiro que vivenciam a não monogamia. Além de se propor a 
compreender quais os sentidos que elas atribuem a não monogamia; quais as estratégias que 
utilizam nessas experiências; identificar os efeitos coloniais e os atravessamentos de raça, 
classe e gênero nas vivências afetivo-sexuais das mulheres; e as artesanias não monogâmicas 
no contexto cultural nordestino. Para tal, colocamos em suspensão as ficções: Nordeste, 
monogamia e mulher - através das artes (sobretudo da poesia). Utilizamos como instrumento 
de diálogo a entrevista narrativa, que foi realizada com nove mulheres cisgêneras, residentes 
no Nordeste brasileiro, com idades entre 23 e 40 anos, de diferentes raças, orientações sexuais 
e formatos/compreensões de não monogamia. Do diálogo com as interlocutoras houve a 
possibilidade de encontro e desencontro na encruzilhada (tomada como ferramenta analítica), 
na qual quatro cruzos/esquinas foram trabalhados: os sentidos e sentires em relação às práticas 
não monogâmicas; as experiências na não monogamia, para além das marcações identitárias, 
e como atravessam as corporeidades negras, lésbicas, mães e em relações com homens 
cisgêneros;  a vivência no território nordestino, suas contradições, rasgos e fronteiras; e o 
atravessamento do tempo espiralar nas suas trajetórias. As mulheres promovem rasgos tanto 
na ideia de Nordeste como de monogamia, fazem estripulias em meio às contradições (entre 
pensar e sentir), questionam os destinos traçados nos territórios, criam suas próprias 
ferramentas de resistência e subvertem a ideia de tempo linear. 

Palavras-chave: não monogamia; Nordeste brasileiro; mulheres; artes; feminismos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ABSTRACT 

In recent years, the field of studies that questions the monogamous system has been 
expanding, giving rise not only to new forms of affective-sexual relationships, but also to 
social arrangements that predate colonisation in Brazil. That said, this thesis aligns itself with 
countercolonial feminisms (but also advocates for the possibility of theoretical/conceptual 
non-monogamy) and aims to analyse the trajectories of cisgender women living in Northeast 
Brazil who experience non-monogamy. In addition to seeking to understand the meanings 
they attribute to non-monogamy; the strategies they use in these experiences; identifying the 
colonial effects and the intersections of race, class, and gender in women's affective-sexual 
experiences; and non-monogamous crafts in the cultural context of the Northeast. To this end, 
we suspended the fictions: Northeast, monogamy, and woman - through the arts (especially 
poetry). We used narrative interviews as a tool for dialogue, which were conducted with nine 
cisgender women residing in Northeast Brazil, aged between 23 and 40, of different races, 
sexual orientations, and formats/understandings of non-monogamy. From the dialogue with 
the interlocutors, there was the possibility of encounter and disagreement at the crossroads 
(taken as an analytical tool), in which four intersections/corners were worked on: the 
meanings and feelings in relation to non-monogamous practices; experiences in 
non-monogamy, beyond identity markers, and how they cross black, lesbian, motherhood, and 
cisgender male relationships;  the experience in the Northeast territory, its contradictions, rifts, 
and boundaries; and the crossing of spiralling time in their trajectories. Women promote 
ruptures in both the idea of the Northeast and monogamy, they struggle amid contradictions 
(between thinking and feeling), they question the destinies traced in the territories, they create 
their own tools of resistance, and they subvert the idea of linear time. 

Keywords: non-monogamy; Brazilian Northeast; women; arts; feminisms. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 - Des(obede)cer e balançar                                                                                         17 

Figura 2 - Mapa da região Nordeste                                                                                          77 

Figura 3 - Mapa de Pernambuco                                                                                               77 

Figura 4 - Encruzilhada analítica                                                                                              88 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

LISTA DE QUADROS 

 

Quadro 1 - Trabalhos selecionados para revisão de literatura (até 2021)                                 49 

Quadro 2 - Trabalhos selecionados para revisão de literatura (2020-2025)                             54 

Quadro 3 - Caracterização das interlocutoras                                                                           74 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

SUMÁRIO  

 

1. COMEÇO, MEIO E COMEÇO: PARA INTRODUZIR​ 11 
2 UMA NÃO MONOGAMIA PARA UM NÃO NORDESTE​ 26 
2.1 Posse(s) e possibilidade(s)​ 30 
2.2 Feridas coloniais e as produções não monogâmicas femininas​ 34 
2.3 Mulheres e seus (nor)destinos​ 39 
2.4 Re(tro)visando a literatura​ 48 
2.5 Encruzilhadas metodológicas​ 66 
2.5.1 Aspectos éticos​ 82 
3 MULHERES PALIMPSESTOS E SEUS CRUZOS​ 84 
3.1 Cruzo - Sentidos e sentires da não monogamia​ 91 
3.1.1 Sentidos​ 91 
3.1.2 Sentires​ 97 
3.1.3 Rasuras e cópias​ 99 
3.2 Cruzo - Corpas​ 102 
3.2.1 Afetos negros e negados​ 103 
3.2.2 Te(n)são e disputa​ 107 
3.2.3 Corpas sapatonas​ 111 
3.2.4 Borrando as fronteiras da identidade​ 115 
3.2.5 Corpas que maternam​ 118 
3.3 Cruzo - Territórios/culturas​ 120 
3.3.1 Nos destinos da cultura e (con)tradição​ 121 
3.3.2 Rasgos no(r)destino(s)​ 126 
3.3.3 Estado civil é fronteira?​ 128 
3.3.4 Estrangeiras e viajantes​ 130 
3.3.5 Alargando as fronteiras​ 133 
3.4 Cruzo - tempo​ 134 
3.4.1 Quando​ 134 
3.4.2 Tempo espiralar​ 137 
3.5 En(cruz)ilhadas​ 140 
4 COMEÇO, MEIO E COMEÇO: PARA CONCLUIR​ 144 
REFERÊNCIAS​ 153 
APÊNDICES​ 167 
Apêndice A – Termo de Consentimento Livre e Esclarecido​ 168 
Apêndice B – Questões Gerativas da Entrevista Narrativa​ 170 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tenho uma alma fronteiriça1  
Que vaga  

Entre uma cronista 
E uma poeta 

Aqui verão 
Um pouco da poeta 

A escrever uma tese 
E outro tanto 

Da pesquisadora 
A construir uma poeta 

E celebrar o nascimento 
De uma doutora-poeta-desobediente 

Sigamos em frente 
Ou de trás para frente 
Como preferir iniciar 
Aceita um cafezinho? 

Vamos conversar? 
Chegue, fique a vontade  

Pode entrar! 

1 Farei a opção (um pouco desaforada) de em alguns momentos, ao longo do texto, quando citar os meus poemas 
(agora nossos), que eles estejam em tamanho 12 e com espaçamento entre linhas de 1,5 cm. Pois para além das 
normas de formatação, entendo que a poesia me/nos pede espaço, pausa para digeri-la, e isso não caberia no 
achatamento de letras, nem de ideias.  



11 

1. COMEÇO, MEIO E COMEÇO: PARA INTRODUZIR 

Nego Bispo (2023), intelectual quilombola piauiense, nos convida a pensar na 

circularidade da existência, pois tudo é começo, meio e começo. A partir desse convite, para 

abrir a conversa, preciso apresentar-lhes um pouco quem sou, qual a minha ancestralidade, 

onde tudo começou e continuará a começar. Cresci aos pés da máquina de costura da minha 

mãe, escutando diferentes narrativas (em sua maioria de mulheres2 cisgêneras3, residentes no 

agreste de Pernambuco) que se misturavam ao barulho do motor, aos retalhos e linhas. Tais 

vivências, certamente, estão diretamente relacionadas à minha escolha pela escuta como um 

meio de (vi)ver (refiro-me à Psicologia como profissão e à poesia como di.versão). 

Usarei, sempre que possível, as metáforas do universo da costura tais como linhas, 

pontos e zigue-zague. Certa vez, uma amiga me disse que eu era costureira de mundos, devo 

isso às minhas referências maternas. As linhas e retalhos que me atravessaram costuram 

histórias de subversão. Primeiramente da minha avó (a Tereza antes de mim, que me 

presenteou com seu nome e com um afeto potente), uma mulher branca e cisgênera, que 

rompeu com a família para casar-se com Antônio, um homem negro e cisgênero, sem 

sobrenome. E em mo(vi)mentos diferentes, minha mãe, Hilda Cristina (de quem herdei o 

segundo nome), uma mulher também branca e cisgênera, que foi mãe solo e recusou o 

matrimônio como único destino possível para uma mulher/mãe. 

Considero que as duas mulheres fizeram furos no sistema monogâmico imposto. A 

minha avó, pela aposta em casar-se com alguém por quem tinha afeto, sem pensar na 

negociação de patrimônio (ideal a que serve a instituição do casamento). E a minha mãe, por 

nunca ter casado, mesmo quando engravidou e isso era um tabu, há mais de 30 anos, em uma 

cidade do interior de Pernambuco. 

A partir dessas referências me construo como pessoa, mas além disso como 

pesquisadora. Situo-as, brevemente, para dizer que inventei outros modos de subversão, não 

sei exatamente nomear quais, mas neste fragmento de escrita é importante pontuar que penso 

nas múltiplas formas de amar e desejar para além da instituição do casamento e dos termos da 

3 A cisgeneridade será marcada para deslocar a falsa ideia que só quem possui identidade de gênero são as 
pessoas transexuais ou ainda que só quem tem orientação são as pessoas não heterossexuais, a 
cisheteronormatividade é questionada a partir dos transfeminismos (Vergueiro, 2016). 

2 Utilizarei o termo mulher/feminino e homem/masculino, entendo a diversidade de experiências que estão 
manifestas sob tais denominações. Sejam de pessoas com ou sem vagina, com ou sem pênis, pessoas brancas ou 
não brancas, cisgêneros ou transgêneros, ricas ou pobres, rurais ou urbanas. Entendendo que muitos desses 
corpos são lidos com estranhamento porque não se enquadram na construção delirante e colonizadora do que é 
ser homem ou mulher (Lugones, 2014). Bem como, não há unidade no sujeito do feminismo, não existem 
elementos que possam definir quais as especificidades de uma mulher (Butler, 2020). 



12 

monogamia. Tal ideia me mobilizou a conhecer histórias e possibilidades semelhantes e 

estrangeiras às minhas. 

Desde pequena questionava os ritos de casamento. Lembro das vezes nas quais 

chorava porque minha mãe se comprometia para que eu participasse de cerimônias como 

dama de honra. Não queria nem ser dama, nem carregar a honra de ninguém. Não entendia, 

naquele momento, que honra estava ligada ao controle das sexualidades e corpos lidos como 

femininos. Ainda assim, não gostava da ideia. 

Falar de mim na primeira pessoa é uma forma política. Bem como uma maneira de 

pontuar que não é um sujeito universal quem escreve este texto, como problematiza Dona 

Haraway (2009), mas uma mulher cisgênera, branca, nordestina, pernambucana, não 

monogâmica e lésbica (embora, na maioria das vezes, a identidade lésbica não contemple a 

complexidade da minha vivência, me sinto mais próxima afetivamente das mulheres). Uma 

pesquisadora encarnada, nos termos de Suely Messeder (2020, p. 168) afinal, “[...] somos 

sempre uma subjetividade corpórea produzindo conhecimento”. Ao mesmo tempo em que me 

situo onde é possível ser mulher para mim, questiono sobre como é possível ser mulher para 

outras, de modo a romper com os ditos da monogamia. 

É imprescindível saber quem escreve um texto, se é uma pessoa branca ou negra. E 

sendo branca, se consegue problematizar os privilégios da branquitude ou é conivente com 

eles. Como nos lembra Grada Kilomba (2019, p. 58): “Quando acadêmicas/os brancas/os 

afirmam ter um discurso neutro e objetivo não estão reconhecendo o fato de que elas e eles 

também escrevem de um lugar específico que, naturalmente, não é neutro nem objetivo ou 

universal, mas dominante”. 

A branquitude4 é uma marca que precisa ser problematizada, pois surge como projeto 

colonial, na modernidade, ou seja, mais uma invenção opressora. Carrego marcas de 

branquitude que ecoam nos privilégios que tive/tenho acesso. Embora também possua marcas 

ancestrais de não branquitude5, me proponho, ao longo destas letras, a não deixar a 

branquitude apagar a questão da raça como balizadora das experiências de vida, tanto minhas 

como das mulheres que me ajudaram a dar corpo a esta pesquisa. 

Nomear a branquitude é parte de um exercício teórico-conceitual e político importante 

para deslocá-la do pretenso patamar de universal. Devemos, como defende Cida Bento 

5 Embora a não branquitude esteja presente na minha história, tendo como testemunhas os meus cabelos 
cacheados, afirmar minha branquitude não é uma forma de apagamento dessa memória mas de reconhecimento 
dos privilégios que são atribuídos ao fato de eu ser lida socialmente como uma mulher branca. 

4 Raça é categoria não conhecida antes da América, como aponta Luciana Ballestrin (2013). 



13 

(2022), problematizar as relações de dominação e romper com o pacto narcísico que tem 

acordos implícitos de exclusão e racismo. Assumindo, assim, uma branquitude crítica. 

Sou branca e mulher cisgênera, mesmo tendo consciência que esses enquadramentos 

só fazem sentido em um contexto ocidental. Tal como a branquitude, a cisgeneridade precisa 

ser nomeada. Pois entendo que a sociedade me lê como uma mulher cisgênera, e que isso tem 

uma função normatizante/naturalizante do que é ser uma mulher. Logo, é preciso pontuar, 

como nos diz Viviane Vergueiro (2016, p. 260), para “[...] descentralizar a cisgeneridade 

como definidora das possibilidades legítimas de gênero [...] premissa que [...] estabelece 

restrições e violações de direitos significativos às diversidades corporais e de identidades de 

gênero”. 

A minha proximidade delirante com a cisgeneridade indica o porquê de todas as 

interlocutoras da pesquisa serem mulheres cisgêneras. Durante as minhas andanças pelo 

campo, os únicos critérios de escolha eram que fossem mulheres, não monogâmicas e 

residentes no Nordeste. No entanto, minhas trajetórias indicam como minha rede de contatos e 

os locais nos quais frequento ainda são muito consonantes com a cisgeneridade. De modo que 

não cruzei com nenhuma mulher transgênero que fosse não monogâmica e pudesse colaborar 

com a pesquisa. 

No rol dos delírios6, igualmente está o Nordeste7, espaço inventado, pautado na 

fantasia do “cabra macho” e do protagonismo masculino. Embora não haja unidade nas 

formas de ser na nossa região, consigo perceber os resquícios de Nordeste em mim8, pela 

maneira como aprendi a combinar as palavras de forma rimada, próxima à literatura de 

cordel9. Comecei a escrever poemas durante o ensino fundamental, depois mesclei com outros 

gêneros textuais. Ao longo da vida, a escrita me auxiliou a lidar com questões existenciais, 

principalmente em relação às vivências afetivo-sexuais10 desde a adolescência/juventude. 

10 As vivências afetivo-sexuais são constituídas por afetos, desejos, comportamentos, experiências, 
relacionamentos, as mesmas não se localizam apenas no campo da intimidade, mas são reguladas e controladas 
pelos diversos dispositivos estatais e sociais (Quadros et. al., 2012). 

9 Gênero literário que se utiliza de rimas e é muito popular em estados do Nordeste, e muito marcante nas minhas 
referências às produções oriundas do sertão pernambucano. 

8 De um Nordeste localizado a partir da minha experiência e ficção - com elementos muito marcantes do agreste 
pernambucano. 

7 Problematizo a ideia de Nordeste principalmente a partir da leitura de Durval Muniz de Albuquerque Júnior 
(2011; 2013; 2017). Irei aprofundar a ideia adiante. O autor, desde 1994, segue sendo a principal referência, 
inclusive de trabalhos posteriores. Encontrei apenas uma produção recente, de Octávio Santiago (2025), 
discutindo sobre o preconceito contra o povo do Nordeste.  

6 Utilizarei de forma recorrente os termos delírio, ficção, fabulação para cutucar a ideia de verdade universal 
produzida pela colonialidade. Nego Bispo (2020) aponta que para os colonialistas só cabe uma verdade, um jeito 
de ser, para contracolonizar é preciso deixar de ser mono(um) e ser poli (vários). 



14 

Bem como quando me percebi sentindo afeto e desejo por outras mulheres e por mais de uma 

pessoa, ao mesmo tempo. 

A poesia me ajuda a arejar a possibilidade de fazer frestas (ou seriam festas?) diante 

de tantos delírios cotidianos que são repetidos e ganham contornos de verdade. Diante deles, 

crio a minha própria repetição, uma espécie de oração blasfêmica/não monogâmica: 

Repetindo em voz alta 
Para eu mesma lembrar: 
Eu não sou dona da outra  
É impossível formar par 
E quando o ciúme quiser chegar 
Devo botar ele para correr 
E entender que até sobre a minha vida 
Tenho controle limitado 
Pois existe um Estado a agenciar 
Meu corpo e meu desejo 
Que eu não tente negar as parcerias 
A liberdade que tanto almejo 
Nem colonizar os corpos 
Que amo e cortejo 
Pois seus beijos serão  
De quem lhes aprouver 
Sendo eu uma mulher 
E tendo consciência  
De que isso é um delírio  
Quero me livrar das marcas 
Monogâmicas e mesquinhas 
Que reproduzem o vil capitalismo  
Será que é poss(e)11ível?12 

A escrita poética me faz inventar alguns Nordestes e repetir outros. (In)vento, ao 

imprimir novas narrativas, ou narrativas dissidentes, diante das métricas e formas de combinar 

as palavras. Que, muitas vezes, apenas retratam de forma engessada o sertão nordestino, as 

masculinidades cisgêneras, a seca e os modos de vida. 

A poesia é uma forma, dentre as várias existentes, de expressão artística. Quando falo 

de arte, não me refiro a que é formatada como um produto, mas a que é possibilidade de 

expressão contrária aos ritos coloniais, que desdiz o que as elites definem como arte. A partir 

dos feminismos contracoloniais, podemos pensar que “[...] a arte é uma  linguagem fora da 

gagueira colonial, não instrumentalizada ou expropriada de sua capacidade de produzir 

afetações” (Adrião et. al., 2023, p. 205). 

12 Peço licença para citações poéticas ao longo do texto, não faço isso por mera questão estética. Esses poemas 
me atravessam e tem me auxiliado no processo de contracolonização dos meus afetos e desejos. A arte também é 
uma ferramenta utilizada nos textos que se propõem a adotar uma narrativa contracolonial, esse termo é utilizado 
a partir da ideia de Antonio Bispo dos Santos (2015; 2020; 2023). 

11 As palavras em negrito no poema são conceitos importantes nesta proposta de pesquisa e que desenvolvo no 
decorrer da escrita. 



15 

A arte surge do afeto para produzir afetação. Nesses termos, vou procurar riscar todas 

as linhas do texto de arte, de ar - só assim consigo respirar enquanto escrevo, e desejo que 

quem ler o texto respire - espero que alguém leia e respire junto comigo. Pois, como nos 

lembra Andrea Graupen e Karla Adrião (2020, p. 122): “[...]  em um processo de criação 

artístico, abrimos e alargamos um espaço interno, para permitirmos que algo seja criado. 

Nestes termos, podemos fazer alusão ao ato de abrir o peito, para que consigamos, dessa 

forma, respirar melhor enquanto produzimos”. 
Nessa ideia de expansão, faço também a opção por alargar a concepção do que é um 

texto acadêmico. De modo que utilizei músicas e poemas no mesmo patamar das citações 

teóricas, pois produzem, igualmente, verdades e ficções. A arte não se aprisiona a uma 

estética, é lugar de confluência: “A arte é a conversa das almas, a arte alimenta a vida, ela não 

deve ser mercadoria [...] A cultura é uma coisa padronizada, mercantilizada, colonial” (Bispo, 

2023, p. 22-23). Em uma entrevista, Nego Bispo menciona o poema abaixo, para oferecer um 

contraponto à arte, fora do crivo da colonialidade: 

Quando nós falamos tagarelando 
E escrevemos mal ortografado 
Quando nós cantamos desafinando 
E dançamos descompassados 
Quando nós pintamos borrando 
E desenhamos enviesado 
Não é porque estamos errando 
É porque não fomos colonizados (Bispo, 2020). 

O processo colonial não cansa de querer definir o que é arte de verdade e o que é 

ciência de verdade. Lembrei, enquanto escrevo esta tese, que venho 

tensionando/intencionando a possibilidade de me expressar artisticamente. Em uma busca nas 

gavetas da memória, achei uns versos que fiz tentando lidar com o bloqueio no tocante a me 

reconhecer em relação com a arte. Segue o poema-desabafo: 

Ar-tis-ta 
Repita comigo! 
Disse uma artista 
A qual admiro 
Aquelas palavras 
Ruborizaram 
A face 
E as ideias 
Não me reconheço 
Neste nome 
Tão idealizado 
Arte deve ser 
Coisa de gente rica 
Que não precisa se preocupar 
Com as contas a pagar 
Fui buscar 



16 

Na memória 
O desconforto 
Desse lugar 
Lembrei! 
Lá nos anos escolares iniciais 
Lugar profícuo para traumas 
Minha professora de artes 
Que era também de ciências 
Entendia que a arte 
Consistia em pintar 
Ou desenhar 
Eu não pintava 
Nem desenhava 
Como ela esperava 
Certa vez ela disse: 
Como uma aluna 
Tão boa em ciências 
É tão ruim em artes? 
Aquelas palavras 
Estamparam minha alma 
Depois de quase quatro décadas 
Percebi que já muito cedo 
Apareceu o meu amor 
Pela palavra 
Escrevia poesia 
Desde que me alfabetizei 
Em uma máquina de datilografar 
Que ganhei 
De uma amiga da minha mãe 
Anos depois encontrei um escrito 
Que ela me deu 
Junto com a máquina 
Dizendo que acreditava 
Na grande mulher 
Que eu me tornaria 
Resolvi crer mais 
Na amiga da minha mãe 
Do que na minha professora 
É provável que essa afirmação 
Tenha me conduzido 
Ao meio acadêmico 
Mas posso ser 
Uma coisa 
E outra 
E outra mais 
Basta libertar a menina 
Presa no discurso 
De alguém  
Que ocupando o lugar de mestra 
Nada entendia 
Eu sou artista! 
Artista? 
Vou seguir repetindo 
Cética 
Em forma de poesia 
Para me acostumar 
Um dia… 

Diante da questão: “como é possível ser tão boa em ciências e tão ruim em artes?”, 

advogo a possibilidade de uma ciência que aprenda com a arte, que se produza a partir da 



17 

sensibilidade, se afastando dos automatismos na produção do conhecimento. Por mais escritas 

com tesão, lambuzadas de afetos, que provoquem horror à colonialidade. Misturar ciência e 

arte é como chupar manga e tomar leite, contrariando o ditado colonial brasileiro de que a 

mistura seria danosa à saúde. Segundo a tradição oral, os colonos espalharam essa inverdade 

para evitar que as pessoas escravizadas consumissem o leite, que era um alimento escasso, 

juntamente com a manga, que era uma fruta abundante. Vamos chupar a ciência e tomar a 

arte? 

Desobedecendo os ditos da professora de ciências, de que eu não era boa no que ela 

entendia como arte, me desafiei a desenhar, a produzir uns riscos (me arrisco?), mesmo 

disformes, para representar um balanço. Utilizarei o mesmo para colocar os elementos que 

desejo em suspensão. Desejo balançar: Monogamia, Mulher e Nordeste pela via da arte.  

Também trago a música de Juliana Linhares (em parceria com Khrystal, Moises 

Marques e Sami Tarik) “Balanceiro” - que diz: “Eu não posso mudar o mundo, mas eu 

balanço, eu balanço, eu balanço o mundo” para me ajudar nesse chacoalho, já que não posso 

mudar todas as estruturas, me resta balançar, para arejar, para que talvez enjoem e vomitem os 

ideais, pois balanço demais produz enjôo. Como um corpo que balança o vestido no vento da 

liberdade: 

Figura 1 - Des(obede)cer e balançar 

 

Fonte: Elaborado pela autora 



18 

Ainda voltando ao leque dos arranjos delirantes, face à questão da não monogamia13, 

me percebo, várias vezes, questionando se sou não monogâmica de “verdade”14. 

Principalmente, quando em alguns momentos da minha trajetória, me vejo sem disposição ou 

desejo de nutrir mais de uma parceria afetivo-sexual. Embora entenda que problematizar a 

monogamia não se encerra em enumerar a quantidade de parcerias mas sobretudo em 

tensionar o próprio sistema. 

Talvez todos os caminhos sejam grandes ilusões de ótica (ser mulher cisgênera, ser 

nordestina, ser branca, ser não monogâmica.... ser?). Mas, enquanto estivermos caminhando 

por eles, é imprescindível saber como são criados, quais são suas transeuntes, quem se recusa 

a utilizá-los e onde nos levam. Podemos não saber quais as respostas exatas para essas 

questões, todavia, sabemos que existe a encruzilhada15. É lá onde as rotas se encontram e se 

desencontram. A encruzilhada será tomada como operador de análise, refletindo sobre os 

itinerários inventados pelas interlocutoras. Se todos os caminhos são ilusões, onde nos levam?  

​Uma tese é uma ficção: 

Grávida de várias interrogações 
E eu (nós) 

Que nunca sonhei em ser mãe  
N'A Coletiva16 
Resolvo sê-la 

Gestar uma tese 
Expor o processo 

Para colocar no mundo 
Pequenas interrogações 

Filhas do tempo 
Que não sei 

Qual caminho escolherão  
Me desapego do fim 

Para curtir o começo e o meio 
Saúdo a todas as vidas  

Antes e depois 

16 Somos um coletivo feminista contracolonial de supervisão/orientação, composto por 9 pessoas, dentre elas 
mulheres cisgêneras, transgêneras e pessoas não binárias, brancas e negras, de diversas orientações sexuais, em 
sua maioria pertencentes ao campo da Psicologia e vinculadas ao programa de pós-graduação em Psicologia da 
Universidade Federal de Pernambuco, sob supervisão da Professora Karla Galvão Adrião. 

15 Irei tensionar esse conceito adiante, no subitem 2.5 
14 A ideia de verdade universal é uma posição colonial. 
13 O conceito será problematizado adiante. 



19 

Que pensaram 
Interrogações-filhas 

Das mulheridades 
Das monogamias 
E dos Nordestes17 

O objetivo deste trabalho foi analisar a trajetória de mulheres residentes no Nordeste 

que vivenciam a não monogamia. Busquei compreender quais os sentidos que as mulheres 

atribuem a não monogamia; quais as estratégias utilizadas para vivenciar a não monogamia; 

Identificar os efeitos coloniais e os atravessamentos de raça, classe e gênero nas vivências 

afetivo-sexuais das mulheres; E investigar as invenções não monogâmicas no contexto 

cultural nordestino. 

Outro ponto importante a ser considerado nessa discussão é que a propriedade se 

coloca de maneira muito marcante na gerência dos vínculos afetivos e sexuais. A prova disso 

é que há, ainda, um grande contingente de pesquisas voltadas a refletir como o direito vai 

lidar com relações que rompem com a monogamia (principalmente no tocante à herança). 

Para além das heranças e divisão de bens materiais, me interessa refletir sobre as trajetórias de 

mulheres não monogâmicas. Elas que, no curso da história colonial, não tiveram acesso à 

propriedade18 e que foram objetificadas pelo sistema sexo/gênero19. 

Principalmente quando refletimos sobre o contexto nordestino, não há pesquisas 

colocando em suspensão os elementos: Nordeste, monogamia e mulher. Bem como, o 

Nordeste inventado delimita espaços de pouco protagonismo e visibilidade às narrativas 

femininas. Se o Nordeste fosse um gênero, poderíamos dizer que é masculino (Albuquerque 

Júnior, 2013). Acrescento, às palavras do autor, que seria uma masculinidade cisgênera. 

Logo, desejei conhecer as trajetórias das mulheres não monogâmicas para também 

refletir sobre a minha própria trajetória. Nos termos do que uma pesquisa feminista e 

contracolonial propõe, tensionando às normas do cânone científico. Num movimento de 

desobediência epistêmica, como nomeia Walter Mignolo (2008), ou mesmo de “estripulias 

epistemológicas”, a partir da ideia de Luiz Rufino (2016, p. 78), que defende que o saber se 

produz a partir do corpo e das vivências: “O corpo e as suas ambivalências – ao serem lidos 

19 Gayle Rubin (1993, p. 2) define esse sistema como “[...] um conjunto de arranjos através dos quais uma 
sociedade transforma a sexualidade biológica em produtos da atividade humana”. 

18 Essa é uma questão que vem se modificando no Brasil, principalmente a partir da década de 1960, as 
“mulheres chefes de família”  vão passar a ser alvo mais frequente de políticas públicas, inclusive as de garantia 
de renda (Scott, 2011). 

17 Poema de minha autoria. 



20 

em um contexto em que está atravessado pelas experiências coloniais –, invocam tantas outras 

dualidades e recriam muitas outras frestas, muitos outros espaços”. 

As estripulias me permitem alargar o termo não monogamia para além dos vínculos e 

das relações afetivo-sexuais. Podendo utilizá-lo para indicar que esse texto é um manifesto 

por uma não monogamia teórica-conceitual. Dado que não precisamos de exclusividade 

teórica para construir um texto acadêmico.  

Por conseguinte, não estranhe o flerte, ainda que ligeiro, com autores brancos, 

cisgêneros e europeus, bem como com discussões marxistas. Imageticamente pense esta 

escrita como um forró, no qual dançam: Durval Muniz de Albuquerque Júnior, com a história 

e os Nordestes; Luiz Rufino com a pedagogia e as encruzilhadas; Engels com a sociologia e a 

propriedade privada; Leda Martins com o tempo espiralar; Geni Núñez com as Psicologias e 

as críticas às monoculturas; Nego Bispo com a vivência quilombola e a contracoloniadade; e 

todas as feministas que se irmanam às discussões propostas - hooks, Lugones, Ballestrin, 

Messeder, Vasallo, Adrião, Butler, Oyěwùmí, Kilomba, González, Bento, Lorde, Grijalva, 

Rubin, Wittig e outras. Uma grande festa de autorias entre várias áreas de saber. Quando o 

forró é arretado20, todo mundo dança. 

Continuando o rol de traquinagens, quero adotar uma epistemologia nordestina, 

fronteiriça. Uma produção de conhecimento que leve em consideração as invenções que 

podem surgir das encruzilhadas que transcendem os binarismos (Norte avançado/Sul 

atrasado). O giro decolonial que propomos aqui é revirar o mapa do Brasil, colocando o 

Nordeste ao centro, pois: “[...] em nosso país, sabemos que a produção do conhecimento das 

regiões Norte, Nordeste e Centro-Oeste é sistematicamente negligenciada pelas regiões Sul e 

Sudeste” (Messeder, 2020, p. 165). 

Até este momento o cenário consolidado trata as narrativas nordestinas como regionais 

e as do Sul/Sudeste como universais, tomadas como legítimas representantes do país. A 

autora acima mencionada ainda sugere que “[...] devemos implodir o mapa epistêmico, 

questionar os espaços privilegiados, as fronteiras, os fluxos e as direções que o estruturam 

dessa forma” (Ibid., p. 165). 

O regionalismo excludente e a produção da verdade nacional a partir do Sul do país 

têm mecanismos semelhantes ao pacto da branquitude (Bento, 2022) . Que toma a si mesma 

como referência, como modelo, e associa características negativas a tudo o que é divergente, 

20 Usamos esse termo, aqui em Pernambuco, tanto para nos referir a algo bom como também a uma situação de 
raiva. Aqui a expressão remete a algo bom. 



21 

diferente. Assim, fora do eixo Sul do país tudo é narrado de forma exótica, abordado como 

folclore.  

Nós, aqui dos diferentes arranjos de Nordeste, podemos falar e queremos ser ouvidas 

(Spivak, 2010). Estamos construindo narrativas sobre nós mesmas, sem que nossas 

representações  precisem ser estereotipadas. Como fazem as produções televisivas, que nos 

retratam em tons amarronzados, talvez numa tentativa higienista de nos associar à sujeira ou 

de nos diferenciar, pela cor, num gesto violento e racista. 

Além do mais, sobre o Nordeste pesa a acusação de alienação política. Pois nas duas 

últimas eleições presidenciais (2018 e 2022), a região foi a responsável pela ampla votação 

contra o projeto fascista de Jair Bolsonaro, dando maioria de votos a candidatos mais 

alinhados com pautas minimamente humanitárias e progressistas, como Fernando Haddad 

(2018) e Lula (2022). 

Esse fato acentuou as disputas entre as regiões do país e os ataques preconceituosos 

contra as pessoas residentes no Nordeste. O que faz, muitas vezes, ressurgir um sentimento 

antigo de divisão concreta do país, pois a divisão simbólica já existe. A música “Nordeste 

Independente” (1984), de Ivanildo Vilanova e Bráulio Tavares, traz uma ilustração disso: 

Já que existe no sul esse conceito 
Que o nordeste é ruim, seco e ingrato 
Já que existe a separação de fato 
É preciso torná-la de direito 
Quando um dia qualquer isso for feito 
Todos dois vão lucrar imensamente 
Começando uma vida diferente 
De que a gente até hoje tem vivido 
Imagina o Brasil ser dividido 
E o Nordeste ficar independente 

​ O Nordeste não rompeu com o Estado-nação brasileiro, mas produz rasgos aos 

roteiros que o cristalizaram sob os discursos do atraso. Somos espaços rurais e urbanos, 

somos povoados de gente que repete mas que também quebra as estruturas impostas. Aqui 

nos interessa pensar, como no nosso recorte localizado de Nordeste, se produzem às não 

monogamias. 

Logo, cabe perguntar acerca das trajetórias (não) monogâmicas: Quais os (nor) 

destinos das mulheres que nascem e vivem no Nordeste? São trágicas histórias? São histórias 

de trajes impostos? Quais trajes devemos usar nessa sociedade colonizada, nessa região nem 

ao Norte e nem ao Sul? Quais trajes são possíveis e passíveis de invenção? 

A monogamia ainda baliza a organização familiar e social no contexto brasileiro. Essa 

forma de organização, pautada na exclusividade sexual (cobrada apenas das mulheres), se 



22 

sustenta em padrões cisgêneros, brancos e heterossexuais. Foi inventada para garantir a 

manutenção da propriedade, por meio da herança. 

A monogamia é uma estrutura violenta, com implicações, muitas vezes, criminais, 

principalmente para as mulheres. Os crimes que antes eram nomeados como passionais, hoje 

podem ser interpretados como feminicídios, com motivações tanto machistas quanto ligadas à 

monogamia. O Anuário Brasileiro de Segurança Pública (FBSP, 2024) mostra que os 

principais autores, nos crimes de feminicídio, são companheiros ou ex-companheiros das 

vítimas. Vemos isso no perfil dos assassinos: 63% parceiros íntimos, 21,2% ex-parceiros 

íntimos e 8,7% familiares. 

Geni Núñez, João Oliveira e Mara Lago (2021, p. 83) veem nesses dados, marcas da 

monogamia, da idealização do amor romântico e da fantasia de posse sobre o corpo das 

mulheres, de maneira que “[....] não são quaisquer homens que estão cometendo esses 

assassínios: são precisamente aqueles com quem as vítimas tiveram um vínculo romântico, 

monogâmico e heteronormativo”. 

Em contrapartida a violência presente na estrutura monogâmica, temos visto, nos 

últimos anos, a ampliação de uniões afetivo-sexuais que se propõem a outros modelos. Muitas 

pessoas famosas têm se declarado poliamoristas21. Também foi marcante a primeira união 

poliafetiva reconhecida em cartório, em 2012, como nos aponta Antonio Cerdeira Pilão (2021, 

p. 104): 

No dia 13 de fevereiro de 2012, foi lavrada a primeira escritura pública de união 
poliafetiva do país, entre duas mulheres e um homem, no Tabelionato de Notas de 
Tupã (São Paulo). O reconhecimento dessa união influenciou outros cartórios a 
também lavrarem escrituras envolvendo mais de duas pessoas. A partir de então se 
instaurou uma intensa disputa no meio jurídico e na mídia a respeito da legalidade 
e moralidade dessas uniões. 

Isso posto, é notório que há uma preocupação social contemporânea com uniões não 

monogâmicas porque elas têm efeitos na organização da propriedade22. Quem fica com a 

herança? Quem pode ter acesso aos planos de saúde? Isso é refletido na quantidade de 

pesquisas que buscam responder questões jurídicas a esse respeito. 

A primeira decisão aconteceu, de modo muito emblemático, no Sudeste do país. O que 

nos leva a refletir como essas dinâmicas funcionam no espaço nordestino. Não que tenhamos 

22 Pois, embora o Estado brasileiro seja laico, o seu aparato jurídico é atravessado por ideias judaico-cristãs. É 
importante lembrar que se casar com duas pessoas ou mais, no Brasil, é considerado crime, segundo o artigo 
235, do código penal vigente (Brasil, 1940). 

21 Poliamor é um termo usado de forma muito recorrente na Europa como sinônimo de não monogamia, a 
própria Vasallo (2022) utiliza a expressão. Aqui no Brasil, o poliamor é a possibilidade de se relacionar afetiva e 
sexualmente com mais de uma pessoa, mas nem sempre essa possibilidade rompe com a estrutura casal e com a 
hierarquia que ela possui em detrimento dos outros vínculos e parcerias. 



23 

a falsa ideia de unidade cultural. Mas o discurso sobre o Nordeste carrega marcas 

estereotipadas de machismo e inventividade para transgredir as normas vigentes, 

principalmente no que se refere às mulheres. Logo, mesmo em uma configuração social 

bastante endurecida, as mulheres nordestinas conseguem traçar outros destinos, que não 

somente os impostos: da monogamia, da submissão, da procriação, da manutenção da vida 

privada. 

Penso sobre isso, ao mesmo tempo em que recordo uma experiência que tive em um 

evento comemorativo, no qual estavam presentes duas parcerias afetivo-sexuais minhas. E um 

amigo, ligado à cultura musical lida e repetida como nordestina, me chamou, em tom de 

“brincadeira”, de “compadre23 Thereza”. Pontuei para ele que o fato de eu estar realizando, 

sem mentiras, o que eles, homens cisgêneros, brancos e nordestinos, fazem às escondidas, não 

me tornava um compadre. Depois, refletindo sobre o ocorrido, escrevi estes versos (Santos, 

2025, p. 68):  

Não me chame de compadre 
Não me chame de irmão 
Sou mulher e nordestina 
Rejeitando a opressão 
Em torno dessas identidades 
E questionando em que lhe cabe 
Contabilizar minhas parcerias 
Se precisasse escondê-las 
Thereza não me chamaria 
Seria mais uma de vós  
Escondida na safadeza 
E revestida de hipocrisia 
Passar bem, até logo 
E bom dia!  

Depois de alguns episódios como esse, me vi atravessada pela necessidade de usar a 

pesquisa/escrita acadêmica para escutar vozes que vivenciam experiências semelhantes e 

compreender quais estratégias utilizam quando precisam lidar com situações hostis como a 

exemplificada. A poesia e os feminismos são meus aliados nessa empreitada, me ajudando a 

desobedecer os discursos coloniais. 

Esta produção ainda se apresenta como um respiro de resistência ao que, nos últimos 

anos, tem se assistido no Brasil. A saber, uma onda conservadora que visa diminuir as 

liberdades individuais e oprimir as diferenças. Como pontua Rogério Junqueira (2018), houve 

a disseminação de uma ameaça inventada, denominada “ideologia de gênero”, que 

alega/alegava existir um movimento a favor da destruição da família tradicional (entendida 

23 Compadre é um termo utilizado na lógica cristã para designar o padrinho do filho/a. Mas também é utilizado 
para falar de parceria e amizade. Escrevendo essa nota, me dou conta de como as relações de propriedade e 
herança marcam a fala desse homem, além de acentuar uma ideia binária de divisão de papéis sociais. 



24 

como “natural”) e de induzir as pessoas a tornarem-se homossexuais. Tal movimento surge a 

partir de segmentos religiosos como retaliação às conquistas nas pautas de gênero, sexo e 

sexualidade. 

Embora pareça uma história absurda, tal falácia ajudou a promover um pânico moral e 

teve influência na campanha presidencial, em 2018, que elegeu Jair Bolsonaro, representando 

um projeto de governo que ameaçou a existência de todas as formas e expressões de gênero e 

sexualidade rotuladas como dissidentes. 

A partir disso, entendemos que produções acadêmicas que rompem com os 

moralismos e cristalizações, que visam naturalizar os modos de vida e de exercício livre dos 

afetos e desejos, se configuram como uma estratégia potente de quebra e desconstrução de 

pactos historicamente institucionalizados. 

Diante do exposto, lembro que iniciei o texto com uma provocação poética, 

convidando a seguir em frente, ou de trás para frente, como fosse preferido. Porém, preciso 

dizer como o texto está organizado. Fiquei pensando que na casa de pessoas da classe 

trabalhadora, quando se recebe uma visita, a frase: “Fique à vontade, não repare a bagunça” 

quase sempre é dita. 

A bagunça que adoto aqui no texto é a desordem poética. Desejo que fiquem à 

vontade, mas ao contrário do ditado, reparem bem na bagunça. Optamos, eu e minha 

orientadora, por uma organização mais densa das sessões do texto. Também é simbólica a 

divisão em quatro capítulos, remetendo às quatro esquinas da encruzilhada. 

Na primeira esquina deixo cair meus ideais do que é um texto, apresentando-lhes quais 

são os meus objetivos, o que justifica a produção desta tese e os elementos que estou 

colocando em suspensão: monogamia, mulher e Nordeste. Além de localizar quem é a 

pesquisadora que fala, dando algumas pistas de como é meu jeito de puxar as palavras para 

dançar forró.  

A segunda esquina é um pouco mais densa. Pois é nela que aparecem as 

personalidades teóricas convidadas para compor e autorizar o meu processo de escrita, minhas 

ancestrais. De modo que inicio tensionando e nordestinizando o termo não monogamia. Em 

seguida, dou um passeio rápido pelas ideias marxistas sobre monogamia. Para depois discutir 

como o sistema monogâmico está atrelado à ferida colonial. Além de tensionar os delírios 

coloniais que se estendem à produção narrativa sobre a região do Nordeste e traçar um 

mapeamento da produção nacional sobre não monogamia. Por último, apresento qual o meu 

modo de realizar a pesquisa, numa seção encruzilhadamente metodológica. 



25 

A terceira esquina é onde o forró toca mais alto e mais animado. Pois é um espaço 

adornado pelas mulheres não monogâmicas, ora enfeitadas e ora recusando os adereços 

nordestinos. Nesse grande encontro, emergem outros quatro cruzos que elejo como elementos 

de análise em suas trajetórias: Os sentidos e sentires da não monogamia; Como as 

corporeidades são atravessadas e atravessam as vivências não monogâmicas, para além do 

engessamento das identidades e considerando os elementos raça, orientação sexual, 

desigualdade de gênero e maternidade; Os cruzos oriundos das culturas e dos territórios 

nordestinos; E como o tempo apareceu e foi significado nas trajetórias das participantes. Além 

dos quatro subitens mencionados, o tópico 3.5 apresenta a reunião das mulheres e narrativas 

na encruzilhada. 

E a última esquina nos diz que, embora tudo seja começo, meio e começo, é preciso 

concluir. O que não significa encerrar as discussões, mas entender que tal qual os territórios 

possuem limites imaginários, representados por linhas, o texto precisa ser encerrado. Nessa 

seção retomo os principais aspectos do texto apontando caminhos e reflexões. Tudo é começo, 

meio e começo… Sigamos no texto, as palavras nos esperam ansiosas! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



26 

2 UMA NÃO MONOGAMIA PARA UM NÃO NORDESTE 

Sobre a disputa em torno do termo não monogamia não há um consenso, diz-se que é 

um termo “guarda-chuva” que abarca as experiências que, de algum modo, rompem com a 

monogamia (Miranda; Lima Jr., 2023). Para nordestinizar o termo, ou melhor, para 

pernambucalizar (pois se trata da minha ficção de Nordeste), penso que posso utilizar a 

sombrinha de frevo como referência. Ela é menor do que o guarda-chuva e não tem a função 

de proteger, nem da chuva nem do sol. É um adereço relacionado ao frevo, que indica 

movimento e se constrói pelos deslocamentos do tempo e da cultura.  

É possível ver um pouco da história da sombrinha de frevo em um dossiê do Instituto 

de Patrimônio Histórico e Nacional. O frevo se origina da modificação do verbo ferver, no 

final do século XIX e início do século XX, na capital de Pernambuco. Era muito comum que 

as pessoas usassem guarda-chuvas para se proteger do sol, conhecidos como chapéus de sol, 

como vemos no frevo “De chapéu de sol aberto” de Capiba (1971): “De chapéu de sol aberto/ 

Pelas ruas eu vou/ A multidão me acompanha, eu vou/ Eu vou e venho pra onde não sei/ Só 

sei que carrego alegria pra dar e vender”. À época também houve a proibição da capoeira e o 

guarda-chuva podia ser utilizado como uma arma disfarçada: 

[...] os adereços de mão são instrumentos que facilmente se transformam em armas. 
A origem do guarda-chuva está relacionada a essa situação [...] O sentido maior do 
guarda-chuva, conhecido de início como chapéu de sol [...] como sendo de arma, 
pois era um instrumento perfurante que servia para defesa ou ataque. O 
guarda-chuva caracterizava o passista, desde as origens do frevo e era uma arma 
disfarçada do passista solitário (IPHAN, 2016, p. 46-47). 

A partir desse movimento é que surge a ideia da sombrinha de frevo, adereço em 

menor tamanho e colorido, que foi se consolidando no imaginário cultural. Assim, na década 

de 1970: “No processo de “escolarização” e “espetacularização” do frevo, percebe-se o 

consolidar de um padrão de vestimenta, de cores, tecidos e brilhos, assim como do uso da 

sombrinha pequena e colorida, maior símbolo do frevo, hoje” (IPHAN, 2016, p. 57). 

Que o movimento e a pequenez da sombrinha nos auxilie a pensar que nenhum termo 

ou conceituação, que pretenda cobrir todas as experiências que de algum modo questionam a 

monogamia, é suficiente. Se não há cobertura e a sombrinha não é tão larga aos moldes dos 

chapéus de sol, nos resta deslocamento, à procura de sombra mas sem evitar o sol. Deslocar 

entre a monogamia e a sua negação, pois se o movimento existe, a invenção também. 

O termo não monogamia abarca diversas experiências desviantes da monogamia e do 

casal heterocentrado. Como as relações de poliamor, de trisal e swing. Porém, nem todas 

rompem com a monogamia enquanto estrutura social. Como diz Brigitte Vasallo (2022, p. 



27 

31), tais vínculos, por vezes são uma “[...] tentativa de desmantelar a monogamia a partir da 

introdução de novos vínculos, sem mais nada [...] não podemos desmontar [...] a monogamia 

sem saber do que se trata”. 

A nomenclatura para definir as formas de invenção frente ao sistema monogâmico foi 

se modificando. Antonio Pilão (2019) pontua que o termo poliamor foi inventado nos Estados 

Unidos, na década de 1990, e é utilizado para designar a possibilidade de uma pessoa ter  

múltiplas relações afetivo-sexuais ao mesmo tempo, de modo consensual e buscando 

igualdade. O conceito de poliamor começou a ser difundido no Brasil a partir de 2004, quando 

surgiu um grupo na rede social Orkut, já extinta. 

Além do poliamor, várias adjetivações foram dadas à não monogamia, tais como: não 

monogamia ética, não monogamia consensual, e não monogamia política24. Esse último foi 

popularizado no Brasil, a partir de alguns perfis nas redes sociais, a exemplo do NM em foco 

(https://naomonoemfoco.com.br/).  

O termo “não monogamia política” foi tecido em 2020 e disseminado pelo projeto NM 

em foco no Brasil. O projeto possui um arsenal de textos e publicações sobre o tema na 

internet, mas desde o final de 2023 foi pausado. Chegaram a lançar um livro, no mesmo ano, 

no qual encontramos a definição do conceito de Não Monogamia Política como uma 

perspectiva anticolonial, antirracista, anticapitalista e antiLGBTfobia de:  

[...] articulação de uma anti-monogamia vinculada a construção de um projeto de 
vida e identidade política orientada por um pensamento coletivo e emancipatório de 
não-monogamia [...] A Não monogamia Política não é um modelo relacional. É um 
orientador, um direcionamento ético e político para a construção das nossas relações, 
o qual rompe com a lógica monogâmica que está intrinsecamente presente nas 
relações sociais (Miranda; Lima Jr., 2023, p. 15-16).  

O termo é uma forma de se diferenciar de vivências que expandem as possibilidades 

afetivo-sexuais, porém não necessariamente rompem com a centralidade do casal e com a 

estrutura monogâmica. Como os arranjos no formato de casal, no qual participam três 

pessoas, os trisais; as práticas de troca de casais (swing); e os relacionamentos abertos (que 

mantém a centralidade do casal e não permitem envolvimento afetivo fora dela). 

No entanto, é preciso estranhar o conceito, pois quando dizemos que uma forma de 

não monogamia é política, isso não exclui o fato de que qualquer exercício da sexualidade, 

monogâmica ou não, é político. A vivência da sexualidade está no campo de disputa e poder 

da vida social. Michel Foucault (2006), teórico francês, diz que, por volta do século XVIII, 

24 Quando a discussão se difundiu no Brasil, através das redes sociais, a não monogamia estava vinculada apenas 
às relações afetivo-sexuais, mas não era pensada como um projeto político. Houve um movimento de politizar o 
debate sobre não monogamia, através do “Não Mono em Foco”, como também, textos importantes foram 
publicados, a exemplo da tradução do livro de Brigitte Vasallo, em 2022. 



28 

surge uma provocação política, técnica e econômica a falar do sexo, criando discursos 

públicos e técnicos sobre, como forma de controlá-lo. 

Foucault (2006, p. 54) ainda pontua que mesmo a modernidade tentando reduzir a 

sexualidade ao casal, na configuração heterossexual, se proliferaram múltiplas sexualidades. E 

os dispositivos que se pretendem inibidores, como as escolas, os hospitais psiquiátricos e as 

famílias, na verdade, incitam a sexualidade. Logo, nessas instituições, “[...] são solicitadas e 

implantadas as formas de uma sexualidade não conjugal, não heterossexual, não 

monogâmica”. 

Paul B. Preciado propõe um manifesto contrassexual para desmantelar a organização 

dos afetos a partir da lógica do matrimônio, nos seguintes termos: 

Após a invalidação do sistema de reprodução heterocentrado, a sociedade 
contrassexual demanda: A abolição do contrato matrimonial e de todos seus 
equivalentes liberais, como o contrato de união estável [...] que perpetuam a 
naturalização dos papéis sexuais. Nenhum contrato sexual poderá ter o Estado como 
testemunha. A abolição dos privilégios sociais e econômicos derivados da condição 
masculina ou feminina - supostamente natural - dos corpos falantes no âmbito do 
regime heterocentrado. A abolição dos sistemas de transmissão e do legado dos 
privilégios patrimoniais e econômicos adquiridos pelos corpos falantes no âmbito do 
sistema heterocentrado (Preciado, 2014, p. 36). 

Outra autora extremamente importante para essa discussão é Brigitte Vasallo (2022), 

que sugere a ideia de romper, de modo radical, com o sistema monogâmico a partir da 

coletivização de afetos (pois as saídas não são individuais), nos relacionando a partir de novos 

paradigmas amorosos que baguncem as hierarquias em torno do casal e da família. Para ela, a 

exclusividade sexual organiza a hierarquia e a identidade do sistema monogâmico. E o 

controle, balizado por essa ideia, age de modo mais violento nos corpos compreendidos como 

femininos, principalmente os que possuem vagina e estão em idade reprodutiva. 

A monogamia é promessa de felicidade, ao mesmo tempo em que é violenta para 

garantir sua manutenção, é um sistema, e não uma prática. É como uma casa, fundada a partir 

da organização sexo/gênero binária e hierárquica. Há algumas vidas obrigadas a esse arranjo e 

outras, claramente, excluídas (Vasallo, 2002). 

​Embora a monogamia seja um sistema de poder, os sujeitos têm a possibilidade de 

agenciamento, de resistência e invenção de outras possibilidades, como nos lembra Butler 

(2020, p. 65): “[...] operar no interior da matriz de poder não é o mesmo que reproduzir 

acriticamente as relações de dominação. Ela oferece a possibilidade de uma repetição da lei 

que não representa sua consolidação, mas seu deslocamento”. 

Ainda deslocando e compondo o time das possibilidades conceituais, fora do espectro 

da monogamia, temos a anarquia relacional, que surge na Suécia, por volta de 2005, e é 



29 

baseada nos princípios políticos da anarquia para tensionar os vínculos pessoais. A anarquia 

relacional defende a autonomia nas decisões relacionais e questiona as normas impostas pelas 

estruturas tradicionais, tais como o Estado, a Igreja e o Capital (Pérez-Cortés, 2025). 

Pensando na construção de um campo de estudos sobre não monogamia no Brasil, é 

importante destacar a atuação de Geni Núñez (2023), pesquisadora, indígena e psicóloga, e a 

sua influência nas produções teóricas no país nos últimos 5 anos25. Ela discute sobre a 

consolidação do projeto colonial no Brasil, com efeitos desde 1500 até os dias atuais, e a 

implantação do sistema de monoculturas (da monogamia, do monoteísmo). No entanto, não 

propõe nenhum adjetivo a não monogamia (nenhum nome novo), mas sugere que possamos 

abrir os termos e observar como se traduzem na prática. 

Digamos que as ideias de Geni se associam à anarquia relacional, mas problematizam 

as opressões ligadas ao pacto colonial. Ela tece uma (in)definição pulsante: “[...] uma pessoa 

ser não monogâmica significa simplesmente que ela não terceiriza decisões sobre o seu 

próprio corpo, de maneira que ela pode usar sua liberdade de escolha inclusive para não se 

relacionar sexualmente com ninguém” (Núñez, 2023, p. 56).  

Diante do exposto, vemos a diversidade de nomes que vão sendo elaborados para 

descrever a variedade de experiências/resistências diante do sistema da monogamia. Rhuann 

Fernandes e Júlia Ferreira relatam, a partir da investigação de um grupo online de pessoas 

negras não monogâmicas, que os nomes utilizados para identificação foram se alterando com 

o passar do tempo. Observando esse grupo, notaram que o nome do mesmo foi alterado de 

Amores Livres para Não Monogamia, mas já havia sido nomeado de outra forma antes:  

[...] em sua fundação, no dia 25 de fevereiro de 2018, o grupo recebeu, no primeiro 
momento, o nome Afrodengo Poliamor, sendo modificado em junho do mesmo ano. 
Conforme os moderadores, a categoria “poliamor” não contemplava os integrantes e, 
por isso, optou-se por “Amores Livres”, uma denominação mais ampla e geral, que 
abarca os vários modelos relacionais não monogâmicos” (Fernandes; Ferreira, 2025, 
p. 117).  

As mudanças de nome indicam as tensões e os não consensos no interior das vivências 

e dos movimentos não monogâmicos - quais seriam os modelos mais ou menos não 

monogâmicos? Antonio Pilão (2022) refere que atualmente há uma tendência à adoção de 

uma identificação comum, mesmo a partir das divergências, em torno da nomenclatura não 

monogamia. 

Nesse sentido, os feminismos podem ajudar a pensar sobre a não monogamia, porque 

se constroem a partir de disputas. Karla Adrião (2022, p. 275) pontua o feminismo brasileiro 

25 Adiante, na re(tro)visão de literatura, há um indício de como, nos últimos 5 anos, houve uma ampliação de 
pesquisas relacionando a monogamia à colonialidade. 



30 

como um campo “[...] em constante morte, transformação e rebrotação” com especificidades 

nas esferas dos movimentos sociais, do governo e da academia. De modo que as tensões entre 

essas instâncias significam um modo de conviver no conflito. 

As diferenças não precisam ser dirimidas dentro das discussões sobre não monogamia, 

senão, corre-se o risco de advogar que um não-modelo se torne um padrão a ser 

seguido/teorizado. Os questionamentos à monogamia não são de hoje, nem tampouco se 

propunham a chamar-se de não monogamia. Mas se ancoravam em ideias marxistas, vamos 

flertar rapidamente com eles. 

2.1 Posse(s) e possibilidade(s) 

A monogamia parece colorir o imaginário social como a única maneira possível de 

fazer parcerias afetivo-sexuais. Ela nos é apresentada, no Ocidente, desde a infância, através 

dos enredos familiares, da publicidade, das artes e do romantismo como a fórmula de amar, 

“natural” para todas as pessoas (Vassalo, 2022). 

Não obstante, é frequente o sentimento de inadequação diante das prerrogativas 

monogâmicas, tais como a exclusividade, a centralidade do casal e a hierarquia dos afetos. 

Gerando, muitas vezes, algumas consequências desastrosas, desde o ciúme até crimes 

motivados pela ideia de propriedade das parceiras. 

No entanto, é preciso refletir que nenhum comportamento humano é natural, mas fruto 

de um processo de elaboração histórica. A monogamia foi um modo relacional pensado para 

atender as expectativas de uma forma de organização econômica específica, a saber, a oriunda 

da propriedade privada e do capitalismo. 

Essa história é contada por um autor clássico europeu, Friedrich Engels (1884/2019), 

no texto “A origem da família, da propriedade privada e do Estado”, que numa visão 

ocidental/colonial e marxista diz que os seres humanos evoluíram do estado selvagem à 

barbárie, para em seguida atingirem a civilização, e o último estágio desse processo seria o 

matrimônio monogâmico.  

Segundo o autor citado, inicialmente os indivíduos se relacionavam sem uma 

organização específica e sem hierarquia, no estágio que ele chamou de primitivo. Depois, 

começaram a se associar em família consanguínea, formada de grupos conjugais de gerações 

com equivalência de idades, sem a proibição do incesto. Em seguida, surgiu a família 

punaluana, excluindo pais/mães, irmãos/irmãs das relações sexuais. E posteriormente, a 

família de um par, na qual um homem cisgênero vive com uma mulher cisgênera, sendo dela 



31 

cobrada a fidelidade, porém, com facilidade de dissolução de vínculos e predomínio do direito 

materno. 

Essas formas de organização culminaram na passagem do direito materno ao direito 

paterno, que atendeu à lógica da manutenção da propriedade privada, oriunda do acúmulo de 

riquezas (tais como animais, utensílios, pessoas escravizadas etc.), por parte dos homens 

cisgêneros. Nasceu, assim, a família monogâmica, que, nos termos do autor “[...] se funda no 

domínio do homem, com a finalidade expressa de gerar filhos com paternidade 

inquestionável, e essa paternidade é exigida porque um dia os filhos deverão assumir, como 

herdeiros naturais, o patrimônio paterno” (Engels, 1884/2019, p. 97).  

A família monogâmica passa a exigir exclusividade de parceria, somente para as 

mulheres cisgêneras, e não tem associação com o amor sexual individual. Nesse sentido, “Da 

esposa espera-se que aceite tudo, mas ela própria deve manter castidade rigorosa e fidelidade 

ao cônjuge [...] o seu caráter específico: ser monogamia apenas para a mulher, mas não para o 

homem” (Ibid., p. 98). 

Tal configuração se funda a partir da ideia de poder dos homens, que tinham 

assegurado o direito de ter outras parcerias sexuais, sem nenhuma retaliação social. Eles, 

donos da propriedade, logo: “Famulus designa o escravo doméstico e família é o conjunto de 

escravos que pertencem a um homem”  (Ibid., p. 91). O que também os coloca na condição de 

donos do corpo, da autonomia e do desejo das mulheres, controladas para estar a serviço do 

sistema sexo/gênero e da herança. 

Monique Wittig (2020, p. 25) pontua que o controle das existências femininas, na 

heterossexualidade, ocorre pela via do matrimônio. Nas palavras dela: “[...] os homens 

apropriam para si a reprodução e a produção feitas pelas mulheres, assim como suas pessoas 

físicas, por meio de um contrato [...] de casamento[...] ele assinala à mulher certas obrigações, 

incluindo trabalho não remunerado”. 

Sergio Lessa (2012), autor brasileiro, ainda na perspectiva marxista, aponta que há 

uma clara divisão de papéis na estrutura monogâmica e que essa organização é imprescindível 

à preservação da sociedade de classes. Nela, os homens cisgêneros são provedores e as 

mulheres cisgêneras, serviçais. Essa relação de poder teria substituído formas mais primitivas 

de sociedade, nas quais predominava a igualdade.  

Nessa divisão de papéis, os homens/maridos detém a propriedade e as mulheres, quer 

sejam esposas ou prostitutas, ficam no âmbito da vida privada. É interessante salientar que a 

prostituição não é a quebra da monogamia, mas “[...] é uma decorrência tão necessária do 



32 

casamento monogâmico quanto a esposa: são apenas mediações diferentes para a afirmação 

do mesmo poder” (Lessa, 2012, p. 39).  

Ainda cabe destacar que a orientação dos afetos para garantir e perpetuar a 

propriedade precisa ser repensada para quem não é dotado da mesma. Nesse sentido, a classe 

trabalhadora, que só dispõe da força de trabalho, possui vínculos matrimoniais mais fáceis de 

serem rompidos. Para quem não acumula bens, a monogamia ocorre apenas no sentido da 

origem da palavra, mas não no sentido histórico.  

Engels (1884/2019) entende que, mesmo com a destruição da sociedade de classes, a 

monogamia se colocaria como uma escolha. Lessa (2012, p. 98) faz críticas a tal ideia, 

entendendo as limitações da sua construção teórica à época. Para ele, a monogamia e a 

propriedade privada devem ser superadas juntamente com a sociedade de classes. Logo: 

[...] é mais coerente com os próprios pressupostos de Engels postular que seriam 
decorrentes do momento histórico em que ele viveu, da moral vitoriana e das 
determinações particulares àquele período, as suas teses sobre a permanência da 
monogamia fundada no “exclusivismo” do amor sexuado individual, da sua maior 
variabilidade entre os homens, bem como de que a homossexualidade seria uma 
alienação fundada pela propriedade privada. 

A monogamia foi balizadora da construção do que entendemos como masculino e 

feminino na nossa sociedade, inscrevendo as mulheres no espaço privado (esposas ou 

prostitutas). No entanto, Lessa (2012) afirma que a família monogâmica está em crise, não 

atende mais às demandas do capitalismo atual, na qual o indivíduo pode ter posses em 

qualquer lugar do mundo, sem precisar estar vinculado a uma comunidade e constituir um 

núcleo familiar. 

É preciso entender as limitações teóricas do marxismo clássico, quanto ao modo como 

concebem as desigualdades relativas ao gênero. Pois as formas de opressão encontram 

artifícios outros, que não somente econômicos. As sociedades modernas ocidentais, pelos 

efeitos da industrialização e da construção da família burguesa, deslocaram o foco da questão 

de propriedade para o amor romântico: “[...] recentemente ocorreu a vinculação entre amor, 

sexo e conjugalidade, em que o casamento deixou de ser um problema patrimonial e passou a 

ser olhado como um provável corolário do amor erótico em um formato romântico” 

(Fernandes, 2022, p. 33). 

As relações de poder e dominação se exercem, inclusive, quando não há herança e 

propriedade em jogo e em sociedades que não são capitalistas. Gayle Rubin (1993, p. 3) 

aponta que a falha do marxismo clássico é que “[...] os seres humanos são trabalhadores, 



33 

camponeses ou capitalistas; que eles também sejam homens e mulheres, não é visto como 

muito significante”. 

Ademais, é necessário ressaltar que os dois autores marxistas citados (Engels 

1884/2019; Lessa, 2012) elaboram seus argumentos tomando os modelos heterossexuais e 

cisgêneros como padrões das relações afetivo-sexuais, bem como não consideraram as 

questões de raça. O que pode sinalizar que não nos distanciamos muito dessas teorizações, 

pois: 

Ao abrirmos a “caixa-preta” da monogamia, torna-se evidente como os debates 
contemporâneos sobre as formas mais “avançadas”, “éticas” ou “naturais” de 
relacionalidade não estão tão distantes das discussões oitocentistas. Talvez, não 
tenhamos nos afastado tanto do século XIX, ainda operando discursos universalistas, 
colonialistas e hierarquizantes sobre nossas práticas sexuais e relacionamentos 
afetivo-sexuais em comparação com as dos “outros” (Pilão, 2025, p. 240). 

Ainda é necessário problematizar tais leituras, pois muitas delas foram produzidas em 

consonância com projetos colonizadores e eurocêntricos. A hierarquia de gênero, legitimada 

pela monogamia, está a serviço do arranjo colonial, como discutiremos adiante.  

Dito isso, a escolha de parceria, sem estar baseada em contrato para manutenção de 

propriedade, para quem a possui, é recente na história da civilização ocidental. Como pontua 

outro sociólogo europeu, Pierre Bourdieu (1998/2020), seria pela via do amor que haveria um 

encontro sem interesse e com apaziguamento da violência entre homens e mulheres. Essas 

últimas, segundo ele e sua visão essencialista, seriam mais propensas a vivenciar o amor.  

A autora norte-americana, bell hooks (2021), argumenta que no processo de 

socialização as mulheres foram incentivadas, pelo pensamento patriarcal26, a estabelecer mais 

vínculos emocionais e serem mais amorosas. Mas não quer dizer que naturalmente sejam mais 

equipadas do que os homens para esse trabalho.  

Ela fala em trabalho porque defende a ideia de amor para além do romântico, o vê 

como uma ação, que ocorre quando há o desapego pela dominação e pelo poder. Amar é ato 

político, sobretudo porque precisa retomar a ideia de coletividade que a configuração da 

intimidade/propriedade/família monogâmica subtraiu: 

Juntos, o capitalismo e o patriarcado, como estruturas de dominação, têm feito hora 
extra para destruir essa unidade mais ampla de parentesco. Substituir a comunidade 
da família por uma unidade autocrática menor e mais privada ajudou a aumentar a 
alienação e a possibilidade de abusos de poder (hooks, 2021, p. 142). 

26 É preciso sempre estranhar o uso do termo patriarcal, porque “[...] existem sistemas estratificados de acordo 
com o gênero que não podem ser adequadamente descritos como patriarcais [...] o poder dos homens nestes 
grupos não se funda nos seus papéis enquanto pais ou patriarcas, mas na sua qualidade coletiva de homens [...] 
Qualquer que seja o termo que utilizemos, o importante é desenvolver conceitos para descrever adequadamente a 
organização social da sexualidade e a reprodução dos convenções de sexo e gênero” (Rubin, 1993, p. 6). 



34 

Defende ainda que é preciso repensar a hierarquia dos afetos, que não precisam estar 

restritos à lógica familiar e ao amor romântico. Pois nós, mulheres, aprendemos que vamos 

encontrar o amor na nossa família de origem, e quando isso não ocorre, que devemos buscar 

essa realização no casamento. De modo que as parcerias de amizade nunca devem ocupar a 

mesma importância que as familiares (hooks, 2021). 

Todas essas construções afetivas, tanto baseadas na propriedade privada como as que 

restringem o exercício do afeto à instituição matrimonial, são produtos de controle 

empreendidos pelo projeto colonial, que além de invadir e dominar territórios, 

violentou/violenta as corporeidades e seus desejos. 

2.2 Feridas coloniais e as produções não monogâmicas femininas 

O Brasil é um espaço territorial compulsoriamente criado a partir da exploração, do 

saque, da invasão, escravização e genocídio de pessoas de origem africana e dos povos 

nativos pelos colonizadores portugueses. A marca na construção desse país ecoa nos seus 

modos de organização até os dias atuais, as feridas de todo esse processo, sanguinário e 

violento, continuam em aberto. 

A colonização não teve fim mas continua a existir com efeitos na vida individual e 

coletiva. Luciana Ballestrin (2013) faz uma retomada histórica da produção dessa ideia, que 

foi teorizada a partir do Grupo Modernidade/Colonialidade27 (M/C) formado por autores/as 

latino-americanos/as, no final da década de 1990. A produção teórica propõe um “giro 

decolonial”, como forma de valorizar os conhecimentos produzidos no sul e não apenas 

reproduzir as teorias elaboradas pelos/as autores/as do norte global, pertencentes ao 

movimento pós-colonial.  

A autora aponta que o recorte histórico denominado de modernidade só faz sentido a 

partir da elaboração da colonialidade, em conjunto com o projeto salvacionista de que a 

civilização superior recuperaria os não civilizados da barbárie. Conjuntamente surge a ideia 

de raça como justificativa à superioridade branca, historicamente não conhecida antes da 

invasão da América (Ibid.).   

Diante das imposições da colonialidade, Nego Bispo (2015, p. 47-48) fala em 

contracolonização como um movimento orgânico, de resistência, que ocorre principalmente 

na prática: 

27 O grupo Modernidade/Colonialidade trabalhou com o termo decolonial, estou fazendo a opção de utilizar a 
ideia de contracolonialidade. Não se trata de uma mera diferença de sonoridade, mas é uma escolha política. Pois 
o referido movimento, acabou centralizando o saber sem considerar as experiências das pessoas mestiças e 
indígenas e sem interligar teoria e prática (Rivera Cusicanqui, 2010).  



35 

Vamos compreender por colonização todos os processos etnocêntricos de invasão, 
expropriação, etnocídio, subjugação e até de substituição de uma cultura pela outra, 
independentemente do território físico geográfico em que essa cultura se encontra. E 
vamos compreender por contracolonização todos os processos de resistência e de 
luta em defesa dos territórios dos povos contra colonizadores, os símbolos, as 
significações e os modos de vida praticados nesses territórios. 

O pensador cita, ainda, que a cosmovisão dos colonizadores é monoteísta, enquanto a 

dos povos contracolonizados é politeísta. E que, no processo de colonização em curso, tanto 

os quilombos do passado, como as organizações de resistência atuais, continuam sendo 

invadidos, por meio da máquina estatal, que ameaça territórios, símbolos e modos de vida 

(Ibid.). 

Logo, podemos inferir que as corporeidades, habitadas pelo gênero e pelas 

sexualidades, são territórios de controle e disputa. Maria Lugones (2014) argumenta que a 

colonialidade cria hierarquias para separar humanos e não humanos. Tal como a questão de 

raça, citada anteriormente, essa separação ocorre em relação ao gênero. De modo que só os 

seres civilizados (brancos/as e europeus/ias) seriam homens ou mulheres. Na hierarquia 

dicotômica entre humano e não humano, os/as indígenas e africanos/as, e seus/suas 

descendentes, na condição de selvagens, seriam machos e fêmeas. 

Gênero, assim, é uma imposição colonial. Interessa, para a autora, ver as formas de 

resistência em meio a esse processo opressor, bem como as produções subjetivas que se 

colocam na fronteira desses arranjos. Embora a categoria mulher seja limitada, não é possível 

simplesmente descartá-la: 

[...] não estou defendendo não ler, ou não “ver” a imposição das dicotomias 
humano/não humano, homem/mulher, ou macho/fêmea na construção da vida 
cotidiana, como se isso fosse possível. Fazer isso seria esconder a colonialidade do 
gênero e apagaria a própria possibilidade de sentir – ler – o tenso habitar a diferença 
colonial, bem como as respostas a partir daí (Lugones, 2014, p. 945). 

A ideia de mulher e a divisão da sociedade a partir do gênero não é uma elaboração 

universal, mas é algo inscrito na cultura ocidental e tomado como verdade. Oyèrónké 

Oyěwùmí (2020; 2021), estudando a sociedade iorubá, no sudoeste da Nigéria, constatou que 

o fundamento organizativo dessa sociedade era pautado na ancianidade e não no gênero, antes 

das invasões coloniais. Do mesmo jeito que observou que os feminismos ocidentais 

construíram seus conceitos a partir da família nuclear: 

Estou inclinada a crer que os conceitos feministas estão enraizados na família 
nuclear. Essa instituição social constitui a base da teoria feminista e representa o 
meio através do qual os valores feministas se articulam. E isso apesar da crença 
generalizada entre as feministas de que seu objetivo é subverter essa instituição 
dominada pelos homens e a crença entre os detratores do feminismo de que o 
movimento é anti família. Ainda que o feminismo tenha se tornado global, é a 



36 

família nuclear ocidental que fornece o fundamento para grande parte da teoria 
feminista (Oyěwùmí, 2020, p. 88).  

O problema, para a autora, não é partir da família nuclear, mas não transcender à sua 

limitação. Possivelmente o feminismo embranquecido não problematiza essa instituição pois 

produz seus paradigmas a partir dela. A mulher é resumida, nessa construção 

cisheteronormativa, ao papel de esposa, e a família nuclear (casal e filhos apenas) à função de 

representação da sociedade. Logo, “Não é de se surpreender que a noção de feminilidade que 

emerge do feminismo euro-estadunidense, enraizada na família nuclear, é o conceito de 

esposa (Oyěwùmí, 2020, p. 89).  

Pensar nas implicações da colonialidade em relação ao gênero, mas também à raça, 

tem relação direta com a produção de um aparato pautado nas monoculturas 

(monossexualidade, monogamia, monoteísmo) (Núñez et. al., 2021). De modo que na 

construção compulsória do Brasil, destacou-se a luta pelo apagamento da multiplicidade 

indígena, no tocante aos costumes, à língua e aos modos de viver. 

E isso ocorreu pela via da moralidade cristã. A partir da análise das cartas jesuíticas do 

período colonial é possível observar que “a ausência das proibições e punições monogâmicas 

nas organizações indígenas simbolizava para os padres a devassidão moral, a promiscuidade e 

a perdição” (Núñez et. al., 2021, p. 80). O que sinaliza que a monogamia é uma imposição. 

Um olhar filosófico guarani, nesse sentido, ensina que, para além das normas 

coloniais, difundidas pelo cristianismo, não temos a propriedade da terra, nem do nosso 

próprio corpo. Bem como não temos a propriedade do corpo de outras pessoas, independente 

de nos relacionar sexualmente e afetivamente com elas ou não (Ibid.). É preciso reconhecer 

que a colonialidade sustenta os arranjos monogâmicos como únicos e naturais.  

No Brasil, há marcas profundas da colonização nas formas de desejar e se relacionar, 

principalmente quando observamos a ideia de raça como balizadora das relações. Temos uma 

hipersexualização do corpo negro, fundada a partir de alguns mitos, como nos diz Neusa 

Santos Souza (2021), como o da resistência física e da potência sexual, que aproximam as 

pessoas negras da animalidade e colocam as brancas no lugar de referência a ser almejada. 

Desse modo, alguns corpos não se enquadram na estrutura branca e colonial da 

monogamia e, como pontua Lélia Gonzalez (2020b), continuam servindo aos interesses dos 

exploradores/senhores. As mulheres negras são objetificadas (quer como mucamas, na 

senzala, ou como empregadas domésticas – além do serviço braçal e sexual). No Brasil 

colônia era permitido que os homens brancos tivessem relações sexuais com mulheres negras, 

mas o casamento era considerado ofensivo. 



37 

Muitas vezes a autonomia para subverter a monogamia não é dada aos corpos negros 

ou aparece de forma compulsória, objetificando-os e hipersexualizando-os. A monogamia foi 

implantada, no nosso contexto, para controlar os corpos rotulados como promíscuos, a partir 

da moralidade que invadiu nossas terras e nossas existências. Como aponta Brigitte Vasallo 

(2022, p. 72):  

[...] nas diferentes etapas da colonização europeia e do sistema de plantation das 
Américas [...] as mulheres brancas eram forçadas a manter relações exclusivamente 
conjugais para dar filhos legítimos que perpetuassem o sobrenome e herdassem o 
capital, enquanto as mulheres racializadas eram obrigadas a se reproduzir, mas 
foram excluídas da possibilidade de formar uma família ou de criar seus filhos e 
filhas. 

Assim, ao mesmo tempo em que o matrimônio (como ferramenta de garantia 

monogâmica) é imposto como único modo de amar e desejar, ele não é um projeto 

inicialmente pensado para quem não é branco e nem dono de propriedade. Carolina Maria de 

Jesus (2014, p. 115-116), no livro “O diário de uma favelada”, relata que não se acha digna 

para o casamento com um homem entendido como superior, que até pode obter algum prazer 

dessa parceria, mas que gosta mesmo é de homens operários: “Ele disse-me que quer casar-se 

comigo. Olho e penso: este homem não serve para mim. Parece um ator que vai entrar em 

cena. Eu gosto dos homens que pregam pregos, concertam algo na casa. Mas quando eu estou 

deitada com ele, acho que ele me serve”. 

Nesse sentido, temos um dito popular na cultura racista brasileira que é: “Preta para 

cozinhar, mulata para fornicar e branca para casar”. O que indica que a mulher negra foi/é lida 

como objeto sexual. Todavia, nas discussões iniciais dos feminismos no Brasil, essa pauta não 

foi tratada. Contudo, deve-se considerar que as mulheres negras são imprescindíveis na 

resistência à colonialidade: 

[...] a mulher negra anônima, sustentáculo econômico, afetivo e moral de sua 
família é quem, a nosso ver, desempenha o papel mais importante [...] apesar da 
pobreza, da solidão quanto a um companheiro, da aparente submissão, é ela a 
portadora da chama da libertação, justamente porque não tem nada a perder 
(Gonzalez, 2020a, p. 64). 

Se às mulheres negras nunca foi facultado a possibilidade da monogamia, essa não 

possibilidade também se estende às mulheres transexuais, com deficiência e gordas. É preciso 

considerar esses atravessamentos para não generalizar as experiências. A construção da 

mulher cisgênera, por exemplo, está dentro do arcabouço do projeto colonial, como nos 

aponta Viviane Vergueiro (2016, p. 264-265), e ajuda a produzir normas morais, ideais de 

família e de Estado: 



38 

A organização cisnormativa de ideias morais e familiares é indissociável dos 
históricos projetos coloniais europeus, cristãos, branco-supremacistas, projetos que 
instaura(ra)m diferentes formas de colonialidade contra diferenças étnico-raciais, 
cosmogônicas e de interpretações socioculturais sobre corpos e identidades de 
gênero. 

Outro rasgo colonial diante da invenção “mulher” se faz a partir da lesbianidade. 

Pensamos com Adrienne Rich (2010) e Monique Wittig (2022), que a heterossexualidade é 

um regime compulsório de submissão e apagamento das produções epistemológicas e sociais 

da existência lésbica. Nesse sentido, há “[...] o reforço da heterossexualidade para as mulheres 

como um meio de assegurar o direito masculino de acesso físico, econômico e emocional a 

elas” (Rich, 2010, p. 34). 

​Contracolonizar é desobedecer o que foi imposto, a autora pontua como a existência 

lésbica é uma forma de dizer não ao modelo cisheteronormativo que “[...] inclui tanto a 

ruptura de um tabu quanto a rejeição de um modo compulsório de vida. É também um ataque 

direto e indireto ao direito masculino de ter acesso às mulheres. Mas é muito mais do que isso 

[...] um ato de resistência” (Rich, 2010, p. 36).  

Como um modo de resistir, a autora desenha o conceito de continuum lésbico, que 

seria algo que vai além da orientação sexual. É, sobretudo, a identificação das mulheres umas 

com as outras, não restrita à experiência sexual. É um modo de associação, vinculação, apoio 

entre as mulheres, mesmo as que não se percebem como lésbicas. Como ferramenta, pode ser 

fortalecida a partir da amizade/intimidade entre mulheres, bem como na recusa ao casamento 

(Ibid.). 

Em consonância com essa argumentação, a categoria mulher é o que se produz em 

oposição binária de servidão à categoria homem. A lésbica, no entanto, seria a posição que 

quebra o espelho da lógica dualista: 

Lésbica é o único conceito que conheço que está além das categorias do sexo 
(homem e mulher), porque o sujeito em questão (lésbica) não é uma mulher, seja em 
termos econômicos, seja em termos políticos ou ideológicos. Pois o que faz da 
mulher uma mulher é a relação social específica a um homem, uma relação à qual 
chamamos anteriormente de servidão, uma relação que implica obrigação pessoal e 
física, assim como obrigação econômica [...]  uma relação da qual as lésbicas fogem 
pela recusa de se tornarem ou permanecerem heterossexuais (Wittig, 2020, p. 
36-37). 

A colonialidade impõe, nitidamente, suas verdades na construção do que (não) é uma 

mulher. Até aqui foi possível discutir que as pessoas colonizadas não são mulheres porque 

não são humanas (Lugones, 2014); que no Brasil as pessoas negras são 

objetificadas/hipersexualizadas e associadas à animalidade (Santos, 2021; Gonzalez, 2020b); 

As lésbicas também não são mulheres (Rich, 2010; Wittig, 2020); Nem tampouco as que 



39 

recusam o casamento e a monogamia, pois a feminilidade está cristalizada na figura da esposa 

(Oyěwùmí, 2020). 

Diante disso, é imprescindível pensar os efeitos do processo colonial na América 

Latina, no contexto dos Nordestes (no plural para destacar a diversidade da região) brasileiros, 

e as implicações na vida das mulheres. Bem como as saídas possíveis que encontram para 

traçar suas histórias e sobreviver aos destinos impostos. Quanto às nordestinas, podemos dizer 

que são mulheres? 

2.3 Mulheres e seus (nor)destinos  
Nordeste é uma ficção! Nordeste nunca houve! 

Não! Eu não sou do lugar dos esquecidos! 
Não sou da nação dos condenados! 

Não sou do sertão dos ofendidos! 
Você sabe bem: Conheço o meu lugar! 

(Belchior, 1979) 

Conheço o meu lugar, como cantou o cearense Belchior, e quero falar da ficção que 

elaborei sobre o Nordeste a partir da história que me foi contada. O Nordeste é a região 

inscrita no imaginário popular como o espaço do “cabra macho”, do cangaceiro e da valentia. 

Tais representações conferem centralidade à masculinidade cisgênera, tanto nos discursos e 

produções culturais, quanto nas vivências afetivo-sexuais. 

Porém, é importante problematizar que tal região não possui formas de vida uníssonas, 

nem tampouco é um espaço com características únicas. É uma invenção que começa a ser 

gestada e difundida a partir de 1920. Essa ideia é defendida por Durval Muniz Albuquerque 

Júnior (2011), que a partir da análise de várias produções, como filmes, poesias, músicas, 

literaturas, artigos de jornais e textos acadêmicos, analisa como a repetição de discursos 

inventa a falsa unidade da região. 

As fronteiras, de qualquer tipo, são artimanhas coloniais, o Brasil todo está permeado 

por elas. Geni Núñez (2022, p. 32) nos diz que a questão vai além de dizer que o Brasil não 

foi descoberto. Na verdade, o nosso território é produzido: “[...] afirmo que o Brasil não foi 

apenas invadido, mas inventado. Essa ideia de um Brasil, cuja língua e religião oficiosas são a 

língua portuguesa e o cristianismo, respectivamente, não é senão uma invenção”.  

A invenção-Nordeste é filha da invenção-Brasil, mas ambas são filhas da 

modernidade/colonialidade. Como foi citado anteriormente, a modernidade é um projeto 

ocidental de dominação de territórios, e sobretudo um projeto europeu que se ancora na 

produção de raça (Ballestrin, 2013). Nesse sentido, é possível pensar que a ideia de Nordeste, 

desenhada como atrasada, bucólica, apegada às tradições atende à manutenção da hegemonia 



40 

e do progresso, associados ao Sul do Brasil. Bem como, está atrelada ao racismo produzido 

pela empreitada colonial: 

[...] o preconceito contra o povo do Nordeste está profundamente arraigado no 
racismo, uma vez que a desvalorização do nordestino, leia-se do “mestiço 
acaboclado”, conecta-se diretamente com a desvalorização do sujeito “não branco”. 
Da mesma forma, a desvalorização do trabalhador nordestino migrante se alinha 
com a desvalorização da mão de obra negra (Santiago, 2025, p. 101). 

O discurso sobre o Nordeste nasceu se contrapondo ao projeto de nacionalização 

homogeneizador, entretanto, pouco contemplava as pautas da região. Todavia, foi uma 

tentativa de angariar recursos para combater a seca, o cangaço e como estratégia de grupos 

dominantes (ligados ao latifúndio tradicional) para manter os privilégios (por isso o apego às 

tradições). Gestando, a partir daí, narrativas que estavam ligadas ao passado, à saudade, à 

ruralidade e à dominação masculina (Albuquerque Júnior, 2011). 

Em conjunto com a elaboração da ideia de região, na qual se constroem linhas 

imaginárias para delimitar o espaço geográfico, se configurou o perfil da pessoa nativa, com 

particularidades físicas e psicológicas. Tal modelo se opunha à feminização decorrente da 

urbanização e industrialização: 

[...] o nordestino é inventado como um tipo regional, como uma figura que seria 
capaz de se contrapor às transformações históricas em curso, desde o começo do 
século, que eram vistas como feminizadoras da sociedade e que levavam a região ao 
declínio. Faltava à região o resgate de um modelo de masculinidade e virilidade que, 
no passado, teria garantido a predominância econômica e política desta área, no país. 
Era preciso resgatar o patriarcalismo, não apenas como modelo familiar e de relação 
entre os “sexos”, mas como ordem social (Albuquerque Júnior, 2013, p. 150). 

Logo, a figura do nordestino é reiteradamente produzida no masculino cisgênero, 

como construção universal, pois não há, nessa representação, espaço para o feminino. O 

nordestino, seria, assim, uma figura conservadora que garante o protagonismo do macho. De 

maneira que até as mulheres nordestinas seriam masculinas e viris (Ibid.).  

É possível notar essa masculinização das subjetividades no cancioneiro popular 

associado ao Nordeste. A música “Paraíba” (1952), de Humberto Teixeira e Luiz Gonzaga, 

tem como refrão: “Paraíba masculina, muié macho, sim sinhô”. Pois, “[...] não era apenas o 

mundo masculino que estava fechado às mulheres, mas a própria região parecia excluir o 

feminino. A mulher-macho era aí uma exigência da natureza hostil e da sociedade marcada 

pela necessidade de coragem e destemor constante” (Albuquerque Júnior, 2013, p. 224). 

As composições de Luiz Gonzaga estão repletas de estereótipos sobre o masculino, 

bem como de elementos que exaltam a saudade da terra e as imagens do sertão. É um estilo 

musical gestado para o migrante nordestino que habitava os espaços urbanos do Sul/Sudeste 



41 

do Brasil. No qual o cantor, além de produzir verdades a partir das letras das canções, 

utilizava indumentárias ligadas à representação do sertanejo, como o gibão e o chapéu de 

couro (Albuquerque Júnior, 2011). 

O forró é um ritmo que vai cantar e produzir verdades sobre a região (seca, sertão, 

cismasculinidade, virilidade). Recentemente publiquei um texto28 no qual analisei o forró em 

diálogo com duas estruturas: Nordeste e monogamia, refletindo como mutuamente produzem 

uma à outra. Bem como as gramáticas que emergem desse contexto associadas ao sistema 

monogâmico (Santos, 2025).  

Rhuann Fernandes (2022, p. 33) aponta que a monogamia tem uma narrativa própria e 

nos convida a “[...] pensar o conjunto de elementos amor, monogamia, fidelidade, ciúmes, 

exclusividade, etc. como uma gramática cultural, extremamente contextual e situada nas 

visões de mundo das sociedades ocidentais modernas”. A gramática nordestina tem 

peculiaridades. 

Vemos isso em alguns termos nordestinizados (principalmente utilizados em 

Pernambuco) que produzem tanto a cismasculinidade quanto a monogamia, tais como: O 

homem valente e que trai a esposa é o “cabra macho”; o “corno” é o homem que é traído pela 

esposa/namorada; “amancebado” é aquele que coabita com uma parceria afetivo-sexual mas 

não é casado, de “papel passado”, ou seja, não houve oficialização no cartório do casamento; 

“amigado”, que tem o mesmo sentido de “amancebado”, mas é derivado de amigo e pode ser 

uma expressão que alarga a lógica centrada no casal; “gaia” e “chifre”, que são apêndices 

ósseos dos animais (tais como as cabras ou os bois), mas aqui remetem a um acessório 

simbólico atribuído às pessoas que foram traídas de acordo com os pactos de exclusividade 

sexual. 

Os termos amancebado/amigado nos contam sobre a resistência das camadas 

populares em aderir ao matrimônio no Nordeste (na ocasião da sua invenção) e sobre a 

preocupação das elites em abolir esse tipo de comportamento: “O não casar-se torna-se um 

traço de uma vida não civilizada, rústica, matuta. A mancebia ou o concubinato, estado em 

que vivia a maioria dos casais das camadas populares, passam a ser ridicularizados como 

formas arcaicas de comportamento (Albuquerque Júnior, 2013, p. 67). 

Já o termo “cabra macho” ou “cabra da peste”, utilizado como baluarte da virilidade, 

pode ser uma pista importante para analisar como a masculinidade é ficcionalizada no 

28 SANTOS, Thereza C. L. da S. Q. (nor)(nos) Destinos monogâmicos: te(n)são, forró e delírio. Revista 
Periódicus, [S. l.], v. 1, n. 21, p. 56–71, 2025. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/58781. Acesso em: 2 maio. 2025.  



42 

Nordeste brasileiro. O conceito remete à resistência frente às dificuldades sertanejas: “[...] era 

um cabra por ser como este animal, tão bem adaptado a esta natureza de pedra, seca, capaz de 

sobreviver comendo o que estivesse disponível. Anguloso como a cabra, o cabra nordestino 

vivia, também, em chiqueiros (Ibid., p. 170-171).  

Se “cabra” é um animal, podemos pensar a partir da colonialidade, que criou 

hierarquias entre humanos e não humanos e inventou a ideia de raça para explorar alguns 

corpos, associando-os a não humanidade (Lugones, 2014). D mesmo modo vale refletir que 

cabra é um mamífero que se refere à fêmea do caprino. Esses dois tensionamentos em torno 

do “cabra macho”, como ser não humano, a partir da narrativa colonial, e como animal fêmea, 

podem ser mecanismos para adestrar e controlar através da nomeação (Bispo, 2023). 

Diante dos impactos da produção das narrativas sobre o Nordeste, a invenção da 

cismasculinidade nordestina é uma resposta às fronteiras borradas de gênero da modernidade: 
E na reação a este mundo moderno, que parecia querer embaralhar as fronteiras entre 
os gêneros, que vinha feminizando perigosamente a sociedade e a região, e vinha 
provocando a desvirilização dos homens e a masculinização das mulheres, que o 
nordestino é inventado como um tipo regional destinado a resgatar padrões de 
masculinidade que estariam em perigo, um verdadeiro macho capaz de restaurar o 
lugar que seu espaço estava perdendo nas relações de poder em nível nacional. 
Buscando no passado os seus modelos, esse homem seria a única personagem capaz 
de reescrever a história desse espaço, dando a ela um novo rumo (Albuquerque 
Júnior, 2013, p. 226). 

Como mencionado anteriormente, essas verdades produzidas são cantadas a partir do 

forró. O homem viril nordestino não precisa atender ao pacto de exclusividade sexual da 

monogamia. A música “Cabra namorador” (1995) do cearense Sirano, da dupla Sirano & 

Sirino, ilustra isso: “Cabra namorador, cuidado com a mulher/Se a mulher descobri que tu 

tens outras mulher/Vai dar um balaio de gato e não fica nada em pé”. O “balaio de gato” 

remete à confusão que a esposa traída pode provocar, no entanto, nenhuma penalidade social é 

imposta ao homem que rompe com o contrato de exclusividade sexual.  

A construção do nordestino se dá por meio de discursos, que são apresentados desde a 

mais tenra idade. O que se espera nesse contexto é que “[...] o homem, criado solto no mundo, 

estará sempre ‘pulando as cercas’. Desde cedo, as mulheres, deveriam aprender que não se 

pode confiar em homem, que é de sua ‘natureza’ trair a mulher” (Albuquerque Júnior, 2013, 

p. 222). Até porque a ideia de traição só faz sentido se analisada a partir do sistema 

monogâmico. Pois, “[...] se a monogamia fosse a mera decisão pessoal de se relacionar com 

apenas uma pessoa, não chamariam de traição quando a outra decide estar com outras” 

(Núñez, 2023, p. 76). 



43 

O forró também se constitui como um elemento importante para fixar a mulher no 

lugar de passividade, Rosinha é a personagem de duas músicas que fizeram sucesso na voz do 

pernambucano Luiz Gonzaga, “Asa Branca” (1947), de Humberto Teixeira (cearense) e Luiz 

Gonzaga e “A volta da Asa Branca” (1950), de Luiz Gonzaga e Zé Dantas (pernambucano). 

Na primeira canção, a seca castiga a região e até o pássaro asa-branca vai embora, bem como 

o companheiro de Rosinha: “Inté mesmo a Asa Branca/ Bateu asas do sertão/ Intonce eu disse 

‘adeus Rosinha’/ Guarda contigo meu coração”. Na segunda música, as chuvas no sertão 

possibilitam que o narrador volte, inclusive para Rosinha: “Sentindo a chuva me ‘arrecordo’ 

de Rosinha/ A linda flor do meu sertão pernambucano/ E se a safra não atrapalhar meus 

planos/ Que que há, oh seu vigário, vou casar no fim do ano”. 

No primeiro momento, Rosinha foi abandonada com os filhos, uma “viúva da seca” 

(Albuquerque Júnior, 2013), no segundo instante, os efeitos da seca melhoram e ele retorna, 

mas não consulta se Rosinha gostaria de permanecer na relação. O casamento será decidido a 

partir do resultado da colheita, bem como, será comunicado ao padre e não à mulher: 

Novamente Rosinha se encontra numa função decorativa, intensificada pela própria 
metáfora floral de seu nome. Ela não desertou da terra, aguentou o sofrimento do 
sertão e agora está disponível para o retorno do personagem e para seus planos 
conjugais. Curiosa também é a menção ao casamento em primeira pessoa, numa 
conversa direta com o vigário local. Não há um pedido de casamento, uma menção 
sequer aos desejos de Rosinha que permanece inerte, dependente dos planos do 
macho e das intempéries naturais (Trotta, 2014, p. 101). 

Ana Maria é outra personagem que não tem os desejos considerados, cristalizada na 

canção de mesmo nome, do potiguar Janduhy Finizola e cantada pelo cearense Santanna, no 

início dos anos 2000.  No recorte, vemos: “Eu beijei Ana Maria/ Por causa disso eu quase 

entrava numa fria/Ana Maria tinha dono e eu não sabia”. Se tinha dono, era propriedade de 

um homem, como um objeto. No interior de alguns estados nordestinos, inclusive, é muito 

corriqueiro que as esposas sejam identificadas pelo nome do marido, “Fulana de Cicrano”, 

uma forma localizada de posse e contrato matrimonial. 

Do mesmo modo, vemos isso na composição “Um amor numa fogueira” (1988), do 

pernambucano Assisão: “Você gosta de mim, ó neguinha/ Eu também de você, ó 

neguinha/Vou pedir a seu pai, ó neguinha/ Pra me casar com você”. O pedido de casamento é 

feito a outra figura masculina - dessa vez o pai. Essa narrativa é reiterada nas brincadeiras de 

São João no Nordeste.  



44 

O São João29 ocorre no mês de junho e é ligado tanto a comemoração de santos da 

Igreja Católica (instituição que participou/participa do processo colonial em nosso território) 

quanto à colheita na agricultura. As quadrilhas juninas fazem parte do festejo e iniciam, na 

maioria das vezes, com a encenação de uma situação de casamento. Nela, a noiva está grávida 

e entram em cena o padre, o juiz, o delegado e o pai da moça para garantir que o noivo case. 

Sem consultar, no entanto, o desejo da noiva. 

Em movimento semelhante, Andreone Medrado e Rhuann Fernandes (2023), 

problematizam a relação entre o ritmo sertanejo e a produção de verdades sobre o amor, como 

a romantização da violência e do ciúme. No nosso caso, o forró, além do protagonismo 

cismasculino traz elementos fundamentais para a elaboração do par monogamia/Nordeste, 

como: posse/controle e exclusividade sexual. 

Os referenciais de masculinidade vão sendo atualizados nos forrós contemporâneos, 

que incorporam elementos da urbanidade e da industrialização. Mas muitos deles continuam 

reiterando o lugar da mulher objetificada, como vemos na música de João Gomes, um dos 

compositores pernambucanos atuais, na música “Eu tenho a senha” (2021), canta: “É a minha 

sina, é a força da natureza / Mulher bonita é a fraqueza dos vaqueiros desse mundo”. 

Ainda sobre essas produções mais recentes, o controle sobre o corpo da pessoa amada 

é presente na canção “Quem ama cuida” do pernambucano Zezito Doceiro, que fez e faz 

sucesso na voz do também pernambucano Flávio Leandro e da banda cearense Aviões do 

Forró (lançada em 2009). A música diz: “Não ligue se eu lhe perguntar/ Nem vá se estressar 

se eu quiser saber/ Com quem, aonde você tá/ Que hora vai voltar e o que vai fazer/ Não tô 

pegando no seu pé/ É que quando a gente quer, a gente vai à luta/ Mas não desligue o celular, 

eu vou te rastrear/ Porque quem ama, cuida”. E ainda promete, no refrão: “Eu vou cuidar de 

você/ Todo dia, toda hora e a todo momento/ Eu sou capaz de ler até seu pensamento/ Só pra 

saber se tá pensando em mim”. 

Vemos, acima, uma obsessão em controlar até os pensamentos da pessoa com quem se 

tem uma relação afetivo-sexual. Essa violência, no entanto, é apresentada em nome do amor, 

como aponta bell hooks (2021; 2024). De modo que numa sociedade patriarcal, “Os homens 

capturaram a ideia de amor e a remodelaram para servir a seus fins” (hooks, 2024, p. 72). 

29 A origem das festividades juninas remete às celebrações pagãs (da natureza e da fertilidade) e ao solstício de 
verão no hemisfério norte, realizadas por povos germânicos, celtas e escandinavos. No entanto, no decorrer do 
tempo, a Igreja Católica modificou o seu significado, atribuindo-as a santos populares. No Brasil, as festividades 
foram introduzidas pelos colonizadores portugueses, incorporando elementos indígenas e africanos. O milho, por 
exemplo, ingrediente presente nos preparos de muitas das comidas típicas juninas, era utilizado pelos povos 
indígenas antes da colonização e remete à colheita, à ligação com a natureza, à renovação e à abundância 
(Hirsch, 2023). 



45 

Assim, a obsessão que parece ser sobre o amor é, na realidade, uma busca incessante para 

obtenção de poder  e controle sobre a outra pessoa.  

A lógica da exclusividade sexual, que compõe a monogamia, é também presente no 

Nordeste, no que concerne à exclusividade cultural. No período de maior destaque do forró, o 

São João, há uma disputa sobre qual é a melhor e a maior festa, empreendida entre as cidades 

de Caruaru, em Pernambuco, e Campina Grande, na Paraíba. Como se tivesse que eleger 

apenas uma das festividades, nos moldes do contrato monogâmico: “[...] é como se, em si, se 

relacionar com apenas uma pessoa fosse melhor do que se relacionar com várias, em uma 

ênfase que positiva o um e demoniza o múltiplo” (Núñez, 2023, p. 58).  

Uma saída, diante desse impasse, pode ser a ideia de concomitância, proposta pela 

autora citada acima. Que pode ser estendida aos processos culturais. Nesse sentido, posso 

dizer que sou não monogâmica de São João, pois tenho ligação afetiva tanto com Caruaru, 

cidade na qual resido e atuo profissionalmente, como com Campina Grande, local no qual 

morei e fiz minha graduação em Psicologia. Talvez eu seja lida pela ótica monogâmica como 

uma traidora ao meu estado de origem, Pernambuco. 

Pernambuco é um espaço com várias narrativas exaltando a grandeza, vide os títulos: 

o melhor e maior carnaval do mundo (Recife/Olinda); o maior e melhor São João (Caruaru); a 

maior avenida em linha reta do Brasil (Avenida Caxangá - Recife). Durante os festejos 

juninos, em Caruaru, é possível ver a celebração das comidas típicas em formato gigante: 

maior cuscuz, maior canjica, maior caldo de feijão, maior beiju, maior pamonha, dentre outras 

dezenas de iguarias (que faço a opção em não citar para que esta não se torne a maior tese em 

linha reta do Brasil). 

Possivelmente essas narrativas são oriundas e estão associadas à própria produção da 

ficção Nordeste. Pois foi em Recife, capital do estado, que surgiu o movimento regionalista, 

produtor de verdades sobre esse contexto. O movimento era protagonizado por herdeiros das 

elites rurais que estudavam no Seminário de Olinda e na Faculdade de Direito do Recife. A 

cidade ainda possuía importantes instrumentos de comunicação, como o jornal Diário de 

Pernambuco, que era distribuído em outros estados, e ajudou a disseminar a ideia de Nordeste 

(Albuquerque Júnior, 2011) 

Nos últimos puxados do fole da sanfona, para falar mais um pouquinho sobre o forró, 

notamos que, mesmo que haja a afirmação da figura do macho dominador, pegador, em 

algumas composições, as vozes femininas são protagonistas e não aceitam a violência e a 

humilhação. Uma música popularizada pelo Trio Nordestino, que deu nome ao álbum, em 

1979, “Homem de saia”, aponta algumas subversões a esse modelo: “Eu fui numa festa lá no 



46 

Assaré/ Era uma festa feminina só dava muié [...] Homi chegava na porta/ Mas lá dentro não 

entrava”. 

Logo, as composições falam de naturalizações, repetições e espaços de legitimação do 

poderio masculino, ao mesmo tempo que dizem da resistência feminina. O enredo produzido 

pelo forró, como indica Felipe Trotta (2014, p. 164): 

[...] oscila entre valores que ora tendem para a equidade entre homens e mulheres, 
ora aborda certas temáticas com uma dose insuportável de violência e misoginia. É 
uma nordestinidade contraditória, presa a valores patriarcais e que simultaneamente 
negocia seu pertencimento a um mundo jovem e cosmopolita, sem abrir mão de sua 
identidade regional. 

É importante pontuar que a ideia supracitada, de identidade regional, não é entendida 

como uma verdade. Mas faz parte de uma nordestinidade sempre em crise, que depende de 

negociações cotidianas para ser possível: “Não existe um modo de ser nordestino ou um estilo 

brasileiro [...] O perigo do discurso identitário é, exatamente, o de rebaixar o histórico ao 

natural” (Albuquerque Júnior, 2011, p. 344). 

Face a isso, podemos dizer que se não há modos únicos de ser nordestino, também não 

há de ser mulher nordestina, nem tampouco ser mulher em um arranjo cultural fabricado para 

a masculinidade e ainda romper com um de seus pactos sagrados, a monogamia. Para essa 

impossibilidade de unicidade, convido minhas inquietações poéticas: 

Um roteiro prévio quiseram traçar 
Me enlaçando no significante nordestino 
Mas sou eu quem faço o meu destino 
E não aceito que venham me obrigar 
A escolher uma única forma de desejar 
Nem que contabilizem minhas parcerias 
Diante das estruturas faço estripulias 
Invento a minha própria subversão 
A trajetória nordestina não tem padrão 
E tem várias formas de não monogamias 

Assim, nosso interesse foi conhecer mulheres que tensionam os poderes postos, 

rompem com a ideia de possuírem donos e de serem objetos do sistema sexo/gênero 

nordestinizado. Essa multiplicidade ajudou a construir a rota deste mapa de pesquisa. O cruzo 

da minha trajetória com a trajetória de outras mulheres que alargam os caminhos da 

nordestinidade. 

Dessa maneira, me mobilizei a conhecer mulheres que não são como Ana Maria nem 

Rosinha, aprisionadas nas canções de Santanna e Luiz Gonzaga, respectivamente. Mulheres 

que saem das rotas traçadas pelo imaginário cultural e conseguem responder por suas 



47 

corporeidades e desejos. Sobretudo, mulheres que produzem as suas próprias ficções de 

Nordeste. 

Os caminhos, muitas vezes, se colocam como (nor)destinos, sem possibilidades de 

escolha. Buscamos ouvir vidas-mulheres, tanto urbanas como rurais, e suas invenções não 

monogâmicas associadas ao delírio chamado Nordeste: 

Falam de um Nordeste universal 
Lugar de seca e fome 
De retirantes migrando 
Rumo ao sudeste dos sonhos 
Verdade que se constrói repetindo 
Que o espaço daqui 
É lugar de cabra macho 
E de cangaceiro 
Relegaram as mulheres 
A cozinha e o terreiro 
E nenhum protagonismo 
Mas eu conheço outros Nordestes 
Que vi com as lentes dos feminismos 
Sei de mulheres valentes 
Que cortam com peixeira 
O machismo 
Que recusam o sistema sexo-reprodutivo 
E que tem mais de um/a parceiros/as 
Rompendo com a propriedade  
E com o colonialismo 
Já vi Nordestes urbanos 
E alguns longe da seca 
Outros que são pioneiros  
Na inovação e no modernismo 
Não sei se isso é progresso 
Mas só se pode dizer que é 
Pelas métricas do capitalismo 
Os coronéis das casas grandes 
Quiseram cristalizar 
Um Nordeste que nunca se transforma 
Garantindo seus privilégios 
E ditando as mesmas normas 
Do controle social 
O Nordeste não é um pedaço de terra 
Arrodeado por linhas imaginárias 
É uma invenção centenária 
Gestada a partir da década de vinte 
Com grande requinte pelos intelectuais 
Com narrativas saudosistas 
De recantos atrasados e rurais 
Esse texto não serve mais 
Queremos inventar 
Os Nordestes que forem possíveis 
Com trajetórias diversas  
E destinos flexíveis!30 

Os Nordestes possíveis, inclusive, podem ser os contracoloniais, que se opõem aos 

modelos dos grandes centros urbanos e das capitais dos estados. Pois, esses adotam a ideia de 

30  Poema de minha autoria. 



48 

progresso, um ideal moderno a serviço da colonialidade. De modo que, por vezes, o retorno 

ao que é localizado em comunidades menores, pode ser uma forma de observar como a 

resistência se produz. A partir de um movimento desnaturalizante e problematizador no 

tocante à produção de opressões e desigualdades. 

O par Nordeste/monogamia faz parte da mesma estrutura, desenhada pela 

cisheteronormatividade e a serviço da manutenção da propriedade. Logo, a monogamia parece 

inútil fora do contexto cisgênero, heterossexual e reprodutivo, bem como para quem não 

detém propriedade e nem quer garantir herança. As ficções sobre a propriedade acabam se 

alargando para o corpo-território. Que o forró, utilizado aqui como elemento de produção de 

verdade na região, possa nos ajudar a arrastar o pé e balançar as estruturas desiguais e 

violentas do sistema monogâmico.  

Para acabar esse subtópico, que foi elegantemente aberto com a participação de 

Belchior, chamo a cantora potiguar Juliana Linhares, na canção “Nordeste Ficção” (2021) em 

parceria com Rafael Araújo, ela nos diz: “Lugar hostil de gente tão pacífica/ Nordeste, ficção 

científica/ É pobre, é seca, é criança raquítica/ Nordeste, invenção política/ Nordeste, emoção 

artística/ Nordeste, ficção científica”. 

Ela nos faz provocações muito assertivas para pensar os Nordestes (plurais, como de 

fato são). A ficção científica faz parte deste texto, a emoção artística aqui é atravessada pelo 

forró e pela poesia. E a invenção política compõe a manutenção das desigualdades em 

concordância com a monogamia. Guardemos um pouco dessas provocações musicais, só por 

enquanto, elas ressurgirão no capítulo 3, nos cruzos entre culturas e territórios.  

2.4 Re(tro)visando a literatura 

Revisar a literatura é caminhar sem deixar de olhar pelo retrovisor e visualizar os 

caminhos que foram construídos anteriormente. Muitos deles remetem a estradas abertas e 

concretizadas pelo processo colonial. A capacidade de enquadre do que é visto tem limitações 

de afinidade com o objeto da pesquisa e com as restrições de tempo. Afinal, como indica 

Débora Diniz (2013), nunca se pode dizer que acabamos a revisão de literatura.  

Esta revisão possui dois momentos, como os dois retrovisores de um veículo. Um foi o 

espelho pelo qual re(tro)visei a produção teórica sobre o meu objeto de estudo até o momento 

da construção do projeto de investigação. E o outro retrovisor é um instrumento para diminuir 

a distância entre o que se produziu e o veículo em movimento, gerando conexão e diálogo 

com as produções dos últimos cinco anos. 



49 

Buscando mapear o conhecimento sobre não monogamia no contexto brasileiro, a 

primeira parte da revisão de literatura foi realizada em outubro de 2021 (quando a semente 

que originou esta tese foi plantada) utilizando os descritores “poliamor” e “não monogamia”, 

em três plataformas, os resultados foram os seguintes: no Repositório do Programa de 

Pós-Graduação de Psicologia da Universidade Federal de Pernambuco (PPGPsi/UFPE), 

encontramos 3 pesquisas (1 dissertação e 1 tese sobre swing e 1 dissertação sobre trajetórias 

afetivo-sexuais de mulheres que apenas citava a não monogamia); na Biblioteca Digital 

Brasileira de Teses e Dissertações (BDTD) identificamos 25 trabalhos, sendo 8 teses (6 na 

área do Direito) e 17 dissertações (9 na área do Direito); e na plataforma SciELO, o resultado 

foi de 4 artigos. 

Filtrando os trabalhos, de modo a excluir as discussões que estavam no campo do 

Direito, por não terem afinidade com a nossa problemática de pesquisa, bem como, excluindo 

os trabalhos sobre swing/troca de casais (por entendermos que essas práticas não rompem com 

a monogamia), por fim, apareceram 10 trabalhos: 

Quadro 1 – Trabalhos selecionados para revisão de literatura (até 2021) 

Pesquisadores Título Ano da 
publicação 

Tipo de 
trabalho 

Região do 
Brasil 

Antonio 
Cerdeira Pilão 

Entre a liberdade e a 
igualdade: princípios e 
impasses da ideologia 

poliamorista 

2015 Artigo Sudeste 

Matheus 
Gonçalves 

França 

Além de dois existem mais: 
estudo antropológico sobre 
poliamor em Brasília/DF 

2016 Dissertação Centro-oeste 

 Janaina Batista 
Gonzalez Reis 

A construção de um 
relacionamento na 

perspectiva do poliamor. 

2017 Dissertação Sudeste 

Graziele 
Campos da Silva  

Do amor romântico ao 
poliamor: uma análise crítica 
a partir da teoria feminista. 

2017 Dissertação Sudeste 

Tatiana Spalding 
Perez; 

Yáskara Arrial 
Palma 

Amar amores: o poliamor na 
contemporaneidade. 

2018 Artigo Sul 

Dardo Lorenzo 
Bornia Junior 

Amar é verbo, não pronome 
possessivo: etnografia das 
relações não monogâmicas 

no Sul do Brasil 

2018 Tese Sul 

Antonio 
Cerdeira Pilão 

Quando o amor é o 
problema: feminismo e 

poliamor em debate 

2019 Artigo Sul 



50 

Carlos Gustavo 
Cordeiro de 

Andrade Junior 

Poliamor e ciberespaço: uma 
análise das representações 

sociais no youtube 

2019 Dissertação Sul 

Carolina 
Gonçalves 

Moreira Fonseca 

Dois, três, quatro? 
Desvelando o poliamor 

2019 Dissertação Sudeste 

Maria Bernadete 
Ramos Flores 

O destino indelével do 
desejo: o sonho do amor 
plural entre anarquistas 

libertários. 

2020 Artigo  Sul 

Fonte: Elaboração da autora (2022) 

A seguir, discutiremos um pouco sobre essas produções. Maria Bernadete Flores 

(2020) fez uma análise da revista espanhola Estudios, nas décadas de 1920 e 1930. Dando 

destaque as ideias da anarquista, feminista e escritora brasileira, Maria Lacerda de Moura, que 

defendia o amor livre, o combate ao matrimônio monogâmico e indissolúvel, bem como 

criticava o feminismo pequeno burguês que não questionava tais sistemas. Apesar de serem 

discussões bastante revolucionárias, questionando a posse sobre o corpo e propondo 

comunidades amorosas/afetivas, tinham a limitação de entender a sexualidade ligada à 

natureza e estavam presas aos modelos heterossexuais. 

​ Também encontramos 2 artigos de Antonio Cerdeira Pilão (2015; 2019), o primeiro 

discutiu sobre ideias de liberdade e igualdade que atravessavam as pessoas que vivem o 

poliamor, o que não acontece sem negociações e tensões. Ele utilizou na pesquisa 4 redes 

virtuais poliamoristas, entrevistas e observações de encontros presenciais. Ainda discorreu 

sobre algumas vivências de poliamor, nas quais não se podia envolver afetivamente 

(polifidelidade) e outras que defendiam hierarquia, resquícios do contrato monogâmico. 

No segundo artigo, analisou como as relações poliafetivas são abordadas na internet 

por feministas e poliamoristas. Se eram compatíveis com o feminismo, visto que tais relações 

apresentavam ideais igualitários (entre homens e mulheres). Para isso, trabalhou com três 

textos em que o poliamor foi discutido como um privilégio, sem considerar a desigualdade de 

gênero, racial e econômica. Pontuou que olhar para o poliamor como uma escolha individual, 

sem considerar as estruturas sociais, pode ser ingênuo (Pilão, 2019). 

Já Tatiana Perez e Yáskara Palma (2018) realizaram uma pesquisa na capital do Rio 

Grande do Sul, com 6 participantes (sendo homens e mulheres sem informação explícita no 

texto se são cisgêneros ou brancos). As autoras buscaram identificar as expressões de 

poliamor que apareceram em diversos formatos nas falas dos/as entrevistados/as. Indicaram 

que tais vivências se pautavam na liberdade em amar, na responsabilidade com o outro, no 



51 

sentimento de alegria ao ver a parceria bem, na liberdade sexual e individual, na equidade de 

gênero (embora as relações fossem vivenciadas de modo distinto por homens e mulheres) e no 

diálogo. Os/as entrevistados/as relataram que só falavam abertamente das suas vivências em 

espaços considerados seguros. Vale ressaltar, que esse foi o único artigo, nessa busca, de uma 

revista específica da área de Psicologia. 

Em pesquisa de tese, também realizada em Porto Alegre e região, Dardo Bornia Junior 

(2018) realizou uma etnografia com sujeitos não monogâmicos (por meio de redes sociais, 

observação e entrevistas sobre trajetórias afetivas e sexuais). Identificou que não há uma 

padronização dos sujeitos não monogâmicos. E que essas vivências não rompiam com os 

dispositivos de gênero e sexualidade, mas faziam parte das atualizações contemporâneas das 

normatividades. Na pesquisa, as relações eram predominantemente cisheteronormativas. 

Por sua vez, Carlos Andrade Júnior (2019), em dissertação de mestrado, fez uma 

análise das representações sociais sobre poliamor, por meio de comentários de 206 internautas 

em vídeo sobre a temática, na plataforma Youtube. Os resultados apontaram para uma 

representação social ligada ao masculino, que se baseava na família tradicional, monogâmica 

e heterossexual. E uma outra representação, pautada na liberdade individual e no amor, mais 

ligada às mulheres.  

Ainda em dissertação, Carolina Fonseca (2019) analisou os efeitos psicológicos, 

sociais e jurídicos do poliamor. Na sua argumentação, defendeu que as teorias idealizavam 

esse arranjo como uma forma de evolução, no entanto, quando realizou entrevistas com 

algumas pessoas poliamoristas, percebeu que, na prática, os dilemas se assemelhavam aos 

arranjos familiares tradicionais. Pois, muitas das relações que teve contato, iniciaram em 

formato monogâmico para depois mudar de configuração. Em perspectiva semelhante, 

Janaina Reis (2017) apontou as similaridades do poliamor com os arranjos convencionais 

familiares, nos quais há ciúmes, divisão de tarefas, hierarquia e desigualdade de gênero.  

As duas últimas dissertações são oriundas de instituições católicas e de programas de 

pós-graduação em Psicologia, ainda que em estados diferentes. Nesses trabalhos parece existir 

uma concordância de que todos os arranjos são extensões da família nuclear. Também 

podemos questionar como os pressupostos da Psicologia se construíram a partir de modelos 

brancos, europeus e coloniais que privilegiam algumas formas de se organizar coletivamente, 

como a família, em detrimento de outras.  

Adicionalmente, Graziele Silva (2017), em pesquisa de mestrado, analisou o poliamor 

do ponto de vista feminista, argumentando que ele não rompia com o amor romântico (tanto 

pela ausência de igualdade e discussão sobre a questão de gênero, como pela centralidade que 



52 

amar ocupa na vida das pessoas). Para realização da investigação, entrevistou 4 mulheres e 

acompanhou grupos na rede social Facebook, além de grupo presencial sobre poliafetividade. 

Por fim, encontramos a dissertação de Matheus França (2016), que por meio de uma 

pesquisa etnográfica, realizada virtual e presencialmente, em um grupo poliamorista em 

Brasília, investigou a organização identitária do movimento, as estratégias, a diversidade de 

arranjos afetivos e a ampliação da forma binária de vivenciar as relações monogâmicas ou não 

monogâmicas.  

Essa última pesquisa é a única que não foi realizada, nem publicada, no eixo 

Sul/Sudeste. O que indica uma lacuna dessas discussões de vivências não monogâmicas em 

outros estados e regiões. Se repete a abordagem de pesquisa com indivíduos de classe média, 

em contextos urbanos. Além de que, os/as pesquisadores/as mencionados/as não se 

posicionam como pessoas não monogâmicas, de modo que alguns discursos, às vezes, 

parecem tomar os sujeitos pesquisados como exóticos. 

Quando esta ideia de pesquisa começou a ser gestada (2020), muita coisa ainda  “era 

mato”. Geralmente essa expressão é usada para se referir a algo que conserva as 

características naturais, sem intervenções externas/urbanas/ligadas ao que é entendido por 

desenvolvimento. Mas mato é (r)evolução! Agora muitos desses terrenos já estão desmatados 

e concretizados, onde é possível caminhar? O que é preciso entender sobre eles? É 

considerável a ampliação da produção nos últimos 5 anos (2020-2025). 

No processo de ver o mato virar terreno e construção, encontrei Montuori (2005), que 

propõe a revisão de literatura como um exercício de pesquisa criativa e não meramente 

reprodutiva, na qual nos conectamos com a ancestralidade na produção acadêmica do nosso 

campo de saber de modo ativo e crítico. Considerando que as fronteiras disciplinares precisam 

ser alargadas e as diferenças culturais estão presentes no modo como os objetos de estudo são 

abordados.  

Em tempos de inteligência artificial, e de soluções cada vez mais práticas no campo da 

construção dos trabalhos acadêmicos, ler o texto acima me soa como um convite: de aprender 

a fazer crochê, ou bordado, ou fuxico (todos trabalhos manuais, artesanias). Antes de ver o 

bordado pronto, agulha e linha estão na mão, e o desejo de desenhar um mapa de como o 

conhecimento sobre não monogamia está disposto nos últimos anos no Brasil. Que durante 

essa tessitura o prazer me acompanhe, na surpresa de encontrar as dúvidas que me 

antecederam e abriram os caminhos para que minha questão de pesquisa se desenhe, primeiro 

no desejo, depois na materialidade do texto. 



53 

Fazer um bordado requer escolher algumas linhas e excluir outras. As linhas não 

utilizadas foram os trabalhos provenientes de outros campos de saber, como o Direito e a 

Literatura, não porque não pudessem compor o colorido, mas porque facilmente, pela 

imensidão de possibilidades, fariam o bordado perder o prumo. Também não somamos  

trabalhos em que a não monogamia aparece como tema secundário, ou é apenas citada. A 

prioridade foi dada a pesquisas desenvolvidas no território brasileiro, para mapear a produção 

nacional, levando em conta também os regionalismos. Embora seja um recorte restrito, visa 

examinar as ficções que se produzem em um território ficcionado pelas linhas imaginárias das 

fronteiras. Nos últimos anos o cenário se modificou, com o aumento de produções no 

Nordeste e Norte brasileiros. A publicação de um dossiê na Revista Periódicus, vinculada a 

Universidade Federal da Bahia, teve um importante papel nesse processo. 

Para atualizar a revisão de literatura, utilizei os descritores: “Poliamor”, “não 

monogamia” e também o termo monogamia, com a finalidade de comparar a produção. As  

bases de dados consultadas foram: SciELO, Portal Regional da BVS (Biblioteca Virtual em 

Saúde), Periódicos CAPES e Biblioteca Digital Brasileira de Teses e Dissertações BDTD. 

Optei por utilizar duas bases de dados que não foram consideradas no primeiro momento para  

ampliar o alcance da busca. Considerei o período de 2020 a 2025 e selecionei textos em 

português e espanhol.  

Na plataforma SciELO, apareceram 9 resultados dos quais 8 foram descartados, de 

acordo com os critérios de exclusão mencionados. Na Biblioteca Virtual em Saúde - Portal 

Regional da BVS  apareceram 2 resultados, dos quais um deles já era um artigo que havia 

aparecido na busca na SciELO. E no Portal de Periódicos da CAPES apareceram 18 

resultados para o termo não monogamia e 33 para o descritor poliamor, dos quais restaram 3 

trabalhos e mais 4 artigos que compõem um dossiê de dezembro de 2021.  

Nesse sentido, resolvi selecionar os artigos direto do dossiê “Afetos, políticas e 

sexualidades não-monogâmicas" (2021), da Revista Teoria e Cultura, vinculada ao Programa 

de Pós-Graduação em Ciências Sociais da Universidade Federal de Juiz de Fora, em Minas 

Gerais, que apresentou 8 artigos de diferentes disciplinas sobre relações não monogâmicas, 

dentre os quais trouxe 6 para compor a revisão. Além disso, embora não aparecido na busca 

empreendida nas plataformas citadas (por ser recente), houve a publicação do dossiê 

“Desafiar a monogamia: biopolíticas emergentes das dissidências relacionais” (2025), da 

Revista Periódicus, do Núcleo de Pesquisa e Extensão em Culturas, Gêneros e Sexualidades 

(NuCuS), da Universidade Federal da Bahia - BA. O dossiê contou com 28 artigos, dentre os 



54 

quais 16 foram escolhidos para esta revisão, incluindo um artigo de minha autoria sobre a 

região Nordeste, o forró e a monogamia (Santos, 2025). 

 Na Biblioteca Digital Brasileira de Teses e Dissertações - BDTD apareceram 63 

resultados, porém depois dos filtros, ficaram 6 dissertações e 2 teses. Assim, nessa segunda 

revisão foram encontrados 34 trabalhos, dentre os quais: 26 artigos, 6 dissertações e 2 teses. 

Os mesmos estão sistematizados no quadro abaixo e em seguida apresento uma discussão, ou 

um bordado, sobre esses fios de pensamento: 

Quadro 2 – Trabalhos selecionados para revisão de literatura (2020-2025) 

Pesquisadores Título Ano da 
publicação 

Tipo de 
trabalho 

Região do 
Brasil 

Carla Ruiz 
Martin; 

Meireluci Costa 
Ribeiro 

O poliamor no Brasil 
contemporâneo: definições, 
gênero, ciúme e preconceito 

2020 Artigo  Sudeste 

Ana Clara Ubin 
Corá; 

Rafael de Tílio 

Sentidos e experiências 
relatados por mulheres em 

relacionamentos não 
monogâmicos 

2021 Artigo Digital/ 
Sudeste 

Ricardo 
Desidério; 
Guilherme 
Gomes dos 

Santos 

Poliamor no Brasil: um 
estudo sobre as produções 
acadêmico-científicas no 
período de 2012 a 2019 

2021 Artigo Sul 

Dardo Lorenzo 
Bornia Jr. 

Para além do assujeitamento: 
agenciamentos 

não-monogâmicos de uma 
mulher puta 

2021 Artigo Sul 

Maria Silvério Sexualidades múltiplas: uma 
análise das incertezas e 
conflitos entre pessoas 

poliamorosas em relações 
heterossexuais 

2021 Artigo Sudeste 

Tarcília Edna 
Fernandes do 
Nascimento 

Considerações sobre swing e 
poliamor à luz do conceito 
de “círculo encantado” de 

Gayle Rubin 

2021 Artigo Digital/Sude
ste 

Mônica Araújo 
Barbosa 

Fabricando um corpo 
não-mono: entre catracas 

identitárias e a composição 
de constelações íntimas 

2021 Artigo Nordeste 

Ítalo Vinícius 
Gonçalves  

Matemática dos afetos, 
dissensos e sentidos sociais 

acerca das noções de 
“monogamia” e 

“não-monogamia” 

2021 Artigo Sudeste 



55 

Geni Núñez; 
João Manuel de 

Oliveira; 
Mara Coelho de 

Souza Lago 

Monogamia e 
(anti)colonialidades: uma 

artesania narrativa indígena 

2021 Artigo Sul/ Sudeste 

Antonio 
Cerdeira Pilão 

Ativismos não-monogâmicos 
no Brasil contemporâneo: a 

controvérsia poliamor - 
relações livres 

2022 Artigo Sudeste 

Rhuann 
Fernandes 

“O amor é?” Negritude e 
relações não-monogâmicas: 
as dimensões micropolíticas 

do afeto 

2022 Dissertação Digital/Sude
ste 

Ítalo Vinícius 
Gonçalves   

Projetos poliamorosos em 
rede: narrativas de casais não 
monogâmicos em busca de 

um novo amor 

2022 Dissertação Digital/Sude
ste 

Mônica Araújo 
Barbosa 

Constelações Íntimas Afetos 
nas Trajetórias 

Não-Monogâmicas 

2022 Tese Sul 

Bianca 
Longhitano 

Relacionamentos não 
monogâmicos: uma análise a 

partir de relatos 

2023 Dissertação Digital/Sude
ste 

João Antônio 
Dantas de 
Oliveira 

(Des)conectando hegemonias 
e estigmas nas relações 

interpessoais: 
não-monogamias, 

(poli)amores & atualizações 

2023 Dissertação Digital/Nord
este 

Alef Diogo da 
Silva Santana;  
Adriane Soares 

Galdino;  
Ednaldo 

Cavalcante de 
Araújo  

A superação à família 
monogâmica é pela 

coletividade! Parentalidades 
não-monogâmicas de 

pessoas sexo-gênero-diversas 

2024 Artigo Digital/Sude
ste/Nordeste 

Vanessa Santa 
Rosa Mazzei 

Norma e contranorma: Um 
Estudo Estrutural de 

Representações Sociais sobre 
Monogamia e Não 

Monogamia 

2024 Dissertação Digital/Sude
ste 

Maxwell 
Schiavon 

Proposta de uma Ética da 
Afetividade 

Não-Monogâmica Refletida 
a partir do Dispositivo da 

Sexualidade.  

2024 Dissertação Sudeste 

 Tarcília Edna 
Fernandes do 
Nascimento 

Entre amores e desejos: 
interações, significados e 

2024 Tese Digital/ 
Sudeste 



56 

disputas nas práticas de 
poliamor e swing 

Ítalo Vinícius 
Gonçalves 

(Não) monogamias e 
imaginários: a elaboração 
das emoções em tramas 

verbovisuais. 

2025 Artigo Sudeste 

Thereza Cristina 
Leandro da 

Silva Queiroz 
Santos 

(nor)(nos) Destinos 
monogâmicos: te(n)são, 

forró e delírio. 

2025 Artigo Nordeste 

Maria Luiza 
Lopes; 

Michele Escoura 

“Adoro NM desde que não 
seja minha namorada”: 

convenções e controvérsias 
da #monogamia no TikTok. 

2025 Artigo Digital/ 
Norte 

Gabriela 
Campos dos 

Santos 

Sim, queremos destruir a 
família: direitos 

LGBTQIAPN+ e 
manutenção do capitalismo 

2025 Artigo Sudeste 

Rhuann 
Fernandes; 
Júlia Fleury 

Ferreira 

“Tenho medo de voltar a ser 
monogâmica”: a não 

monogamia e o dilema da 
anarquia relacional na 
pandemia de covid-19 

2025 Artigo Digital/ 
Sudeste 

Ana Luiza 
Morais 

 A monogamia na matriz de 
dominação : (re)costurando 

eixos analíticos  

2025 Artigo Sudeste 

Camila Ribeiro 
Castro Soares 

A produção subjetiva de 
família na vivência 

poliamorosa de uma relação 
em trisal 

2025 Artigo  Norte 

Antonio 
Cerdeira Pilão 

As “origens” da família: uma 
análise de teorias 

oitocentistas sobre a 
monogamia e a 
promiscuidade 

2025 Artigo Sudeste 

Alice dos Santos 
Silva; Kaippe 
Arnon Silva 

Reis; Arthur Fiel 

Bissexualidade e não 
monogamia: contestação à 

monossexualidade 
heteronormativa 

2025 Artigo Nordeste/ 
Sudeste 

Kelvin Araújo 
da Nóbrega Dias 

Contra tudo que esperavam 
de nós: inflexões sobre 
monogamia, família e 
assimilação neoliberal 

2025 Artigo Nordeste 

Giovana Carla 
de Jesus Santos, 

Lidia Sousa 
Santos, Letícia 

Cardoso Barreto 

Descolonizando o amor: 
relacionamentos 
afrocentrados e o 

rompimento com a 
monogamia. 

2025 Artigo  Sudeste 



57 

Yarlenis 
Malfrán; 

Andreone Teles 
Medrado 

Entre o controle de corpos e 
fronteiras 

a cruzada monogâmica na 
regularização migratória no 

Brasil 

2025 Artigo Sudeste 

Dayane do 
Carmo Barretos; 
Julia Somberg 
Alves; Joana 

Ziller; Mohara 
Magalhães 

Bhering Villaça; 
Kellen do 

Carmo Xavier; 
Mônica França 
Dias; Carolina 
Brandão Piva 

Heteronormatividade e 
monogamia em registros de 

violência envolvendo 
ex-companheiros 

2025 Artigo Sudeste 

Pablo Pérez 
Navarro 

Mononormatividade e 
dissidência relacional 

2025 Artigo Nordeste 

Camila 
Maffioleti 
Cavaler; 

Adriano Beiras 

Feminicídios 
mononormativos 

a necessidade de uma virada 
linguística na compreensão 
dos assassinatos conjugais 

2025 Artigo Sul 

Arthur Lopes Sentidos atribuídos à 
monogamia e à 
não-monogamia 

análise fenomenológica 
hermenê 

utica no YouTube 

2025 Artigo Nordeste 

Fonte: Elaboração da autora (2025) 

Carla Martin e Meireluci Ribeiro (2020) buscaram compreender como as pessoas 

poliamoristas definem o poliamor e quais os efeitos sociais e afetivos dessas vivências. Para 

isso, realizaram busca de textos produzidos a partir de pesquisas de campo nos últimos 10 

anos (2010-2020) e encontraram 6 estudos. A partir desse material, indicaram que as pessoas 

não tinham um consenso sobre a definição de poliamor, que buscavam modificar o ciúme e 

que alguns valores eram cultivados, como diálogo e respeito à individualidade. As/os 

participantes referiam enfrentar pressões tanto no âmbito familiar quanto no social, pois eram 

vinculadas/os à promiscuidade. Os dados também apontaram para uma diferença no modo 

como homens e mulheres vivenciavam o poliamor, que a bissexualidade ampliava o leque de 

possibilidades e que os grandes centros urbanos propiciavam maior aceitação das existências 

poliafetivas. 



58 

Já Ana Corá e Rafael de Tílio (2021), em uma pesquisa de campo, entrevistaram 10 

mulheres entre 20 e 34 anos, de diversas orientações sexuais e raça - embora esses marcadores 

não foram explorados, sem delimitação de região, pois as entrevistas foram realizadas online, 

devido à pandemia de Covid-19. O objetivo do trabalho foi compreender os sentidos e as 

experiências que mulheres, que vivenciaram relacionamentos não monogâmicos (nas mais 

diversas configurações), possuíam. Os resultados indicaram liberdade ampliada das 

participantes em ter experiências afetivas e sexuais com mais de uma pessoa ao mesmo 

tempo, sem culpa. Outro ponto que corrobora com o estudo mencionado acima é a percepção 

da desigualdade de gênero, pois as mulheres que vivenciavam relações não monogâmicas 

eram mais propensas a serem tratadas como promíscuas. Por fim, é possível indicar que o 

diálogo foi elencado como estratégia principal nos vínculos não monogâmicos e que o ciúme 

se fazia presente mesmo frente aos questionamentos sobre posse e exclusividade. 

Por sua vez, Ricardo Desidério e Guilherme dos Santos (2021) buscaram mapear as 

produções acadêmicas (entre teses e dissertações) no Brasil sobre poliamor entre 2012 e 2019, 

de modo que os principais aspectos abordados foram os efeitos sociais, psicológicos e 

jurídicos das práticas poliamorosas, os ideais relacionados ao poliamor e a comparação em 

relação à monogamia. Indicando que o poliamor, como uma prática considerada não 

monogâmica, pode ter algumas semelhanças com a monogamia. Os autores encontraram, na 

ocasião, 19 trabalhos (12 dissertações de mestrado e 7 teses de doutorado). 

De outro modo, Dardo Bornia Jr. (2021) fez uma reflexão sobre o agenciamento de 

uma mulher que se percebia como puta (pois apresentava uma sexualidade associada à 

masculinidade, rejeitando o romantismo) desde a adolescência. Ela era ativista da Rede de 

Relações Livres da cidade de Porto Alegre e uma das interlocutoras da pesquisa de doutorado 

do autor (Bornia Jr. 2018). A participante considerava que foi um defeito no sistema que a fez 

ter práticas não monogâmicas, mesmo quando não as nomeava assim. Ela referiu que em sua 

trajetória teve diversas experiências, se abriu a vivências bissexuais e também foi mãe. 

Porém, considerou que a maternidade (no primeiro momento) a levou a moderar suas trocas 

sexuais.  

Também em pesquisa de campo, Maria Silvério (2021) trouxe um recorte da sua 

investigação de doutorado, nas cidades de Belo Horizonte (Brasil) e Lisboa (Portugal). Nesse 

artigo, utilizou as entrevistas realizadas em Belo Horizonte, com 8 mulheres e 6 homens 

cisgêneros, com idades entre 23 e 36 anos, que vivenciavam ou se identificavam com o 

poliamor e participavam de relações heterossexuais. A escolha desse perfil de participantes foi 

motivada pelo intuito de analisar as mudanças e repetições em torno da sexualidade 



59 

hegemônica. Os resultados apontaram que, enquanto as mulheres questionavam os padrões 

enrijecidos de sexualidade, os homens apresentavam uma maior resistência às quebras 

heteronormativas e adotavam posições de masculinidade hegemônicas e binárias. 

Ampliando a discussão, no que se refere ao swing, Tarcília do Nascimento (2021) 

realizou um estudo em 7 grupos de Whatsapp com participantes poliamoristas ou swingers 

(2021) e posteriormente na tese (Nascimento, 2024) ampliou esse campo para 12 grupos de 

WhatsApp de swing e poliamor. Ela analisou as conversas provenientes desses espaços 

digitais a partir da ideia de “círculo encantado” da antropóloga Gayle Rubin. Segundo essa 

definição, no centro do círculo estaria o “bom sexo”, referente a práticas heterossexuais, 

monogâmicas, matrimoniais, procriativas, não comerciais, entre pessoas da mesma geração e 

com a utilização apenas dos corpos. No entanto, embora poliamoristas e swingers estivessem 

nas bordas desse círculo, as subversões eram distintas. Pois os primeiros buscavam se 

aproximar dos vínculos afetivos e se distanciar da ideia de promiscuidade, enquanto os 

últimos valorizavam o sexo sem afeto e anônimo, para não comproter suas vidas sociais (o 

que garantia que transitassem dentro do círculo). 

​ Diante do exposto, é possível perceber a diversidade de expressões que se associam a 

não monogamia nos trabalhos encontrados. Nesse sentido, Ítalo Gonçalves (2021) apontou as 

disputas entre as noções de monogamia e não monogamia, partindo da polêmica sobre a morte 

do cantor MC Kevin (2021), que se jogou de uma sacada para evitar ser flagrado traindo a 

esposa. Argumentou que a monogamia (enquanto sistema) estaria associada a essa morte. 

Diante disso, mais importante do que nomear a não monogamia, seria preciso indicar quais as 

rupturas que podem ser tecidas diante de um sistema violento que orienta a organização 

social. 

​ O autor acima, na dissertação de mestrado, entrevistou 5 casais gays para conhecer 

suas experiências no poliamor e como buscavam um novo amor em grupos de redes sociais. A 

comunicação apareceu como recurso importante nesse processo, visto que foi por meio dela 

que o projeto poliamoroso foi vivenciado. Outro ponto foi que, embora o poliamor 

questionasse a monogamia compulsória, identificou que o valor de “ser um casal” continuou 

intacto (Gonçalves, 2022). 

​ Ítalo Gonçalves (2025) ainda escreveu um ensaio no qual compreendeu como a não 

monogamia carecia de novas formas de ser representada socialmente, pois nossas emoções se 

ancoram em tramas verbais e visuais impregnadas de referências monogâmicas. Utilizando 

imagens para essa reflexão, escolheu a representação da casa/habitação como um elemento 

comum, que poderia conectar experiências LGBTQIAPN+ com as não monogamias. Visto 



60 

que são existências atravessadas por parentescos que precisam ser alargados para além dos 

laços sanguíneos.  

​ Ampliando a discussão, Geni Núñez, João de Oliveira e Mara Lago (2021) abordaram 

a monogamia como um efeito da colonialidade, que se configurou a partir de monoculturas: 

monoteísmo, monogamia e monossexismo. A monogamia foi fundamental no processo de 

colonização para incutir a moral cristã afetiva e sexual. Pois, nas vivências indígenas 

guaranis, a posse não se aplicava nem às pessoas nem a nenhum elemento da natureza. A não 

monogamia indígena era (e ainda é) uma forma de resistência às violências coloniais, 

buscando relações de interdependência coletiva além das monoculturas. 

​ Na mesma perspectiva, Giovana Santos, Lidia Santos e Letícia Barreto (2025) 

propuseram, a partir de uma revisão narrativa, a ideia de descolonizar o amor, entendendo que 

a colonização e as referências eurocêntricas impactam na construção dos afetos da população 

negra. De modo que a produção de vivências contracoloniais, pautadas na coletividade e 

inspiradas em perspectivas afrocentradas, poderiam ser uma saída para lidar com as marcas 

deixadas pelo racismo e a desumanização das pessoas negras. 

​ Ainda discutindo a perspectiva racial, a dissertação de Rhuann Fernandes (2022) 

trouxe uma pesquisa no maior grupo da rede social Facebook, de não monogâmicos negros/as 

no Brasil, o Afrodengo - Amores Livres, com o objetivo de entender como o amor era 

pensado pelos/pelas participantes nas relações entre pessoas negras. Além de observação 

participante, ele realizou 11 entrevistas, com 6 mulheres e 5 homens (todos cisgêneros). Das 6 

mulheres, 5 eram bissexuais e uma pansexual, já os homens eram todos heterossexuais - o que 

corroborou com a pesquisa de Silverio (2021), embora a mesma só discutiu sobre o gênero 

dos participantes e não sobre a raça. Outro aspecto importante para os participantes do estudo 

foi que o individualismo estaria relacionado a uma não monogamia embranquecida, logo, 

buscavam saídas e arranjos a partir da coletividade. E diante da acusação de “que não 

monogamia seria coisa de branco” e que as pessoas negras deveriam aspirar o casamento, pois 

era algo negado historicamente, os/as participantes alegaram que, pelo contrário, seria uma 

imposição colonial. 

​ Em artigo oriundo dessa pesquisa de mestrado, Rhuan Fernandes e Júlia Ferreira 

(2025) analisaram como os participantes da pesquisa (do grupo Afrodengo - Amores Livres), 

durante a pandemia de Covid-19, enfrentaram o “medo de voltar a ser uma pessoa 

monogâmica”. Pois, com as restrições sanitárias impostas, o convívio foi limitado e eles/elas 

passaram mais tempo com apenas um vínculo sexo-afetivo. Essa situação gerou uma 



61 

preocupação em ferir os princípios da anarquia relacional, no que concerne à centralização e à 

hierarquização do casal em detrimento dos outros vínculos afetivos e sociais. ​ 

​ No que se refere a esse período, Pablo Navarro (2025) argumentou que a pandemia de 

Covid-19 fortaleceu o princípio da monogamia no território brasileiro. E que esse preceito 

seria orientador da organização jurídica e social, incluindo as políticas de saúde pública. Pois 

durante a pandemia considerou-se que o casal monogâmico não oferecia riscos sanitários. Em 

contrapartida, houve um movimento de criminalizar as festas da juventude negra e periférica, 

na cidade de Salvador - BA. 

​ Sem situar a reflexão apenas no atravessamento pandêmico, Mônica Barbosa (2021; 

2022) analisou, na tese e em um artigo, como corpos não monogâmicos eram fabricados, 

partindo da ideia spinozista de que um corpo é produzido a partir da relação com outros 

corpos, humanos e não humanos. Na tese (2022), trabalhou com 5 narrativas, compreendendo 

como são produzidos os corpos e quais os afetos que levavam as pessoas a romper com a 

norma monogâmica. A autora ainda tratou a monogamia como um “mau encontro”. No artigo 

(2021), através da narrativa de Leci, uma mulher negra, residente em Salvador, de 31 anos, 

buscou narrar como um corpo constituído na norma monogâmica vai mudando com os 

eventos da maternidade, do ciúme, do racismo e do conservadorismo que enfrentou dentro do 

movimento antirracista (pois ouvia que relações livres não são para pessoas negras). A 

experiência de Leci provoca a reflexão sobre:  

[...] a estigmatização que toda política de identidade ajuda a reforçar; a necessidade 
que certos corpos têm de resistir aos estigmas e serem desviantes para viver de um 
modo que lhe valha a pena; e mesmo a relação ética, pela qual compreendemos que 
o que compõe com um corpo não necessariamente compõe com outro e, ainda, que o 
que se compõe em uma relação não pode ser aplicado a outras, porque cada uma 
delas é única (Barbosa, 2021, p. 55). 

​ Pegando o fio do bordado, Antonio Pilão (2022) discutiu as tensões entre as 

identidades não monogâmicas brasileiras que considerou protagonistas, entre 2000 e 2010: as 

Relações Livres (RLis) e os/as poliamoristas. As divergências eram em relação ao que 

priorizavam, de modo que as primeiras se pautavam na autonomia individual, enquanto as 

últimas, em relações afetivo-sexuais múltiplas com possibilidade de estabilidade. Aos 

primeiros pesava a acusação do individualismo e aos segundos, a repetição da monogamia. Os 

dois movimentos que analisou estavam geograficamente localizados no Sudeste (Rio de 

Janeiro e São Paulo) - no caso dos poliamoristas e no Sul (Porto Alegre) - no caso das RLis. 

Depois houve uma expansão dessas perspectivas para as redes sociais. As disputas entre os 

grupos dificultou a unidade política e há, atualmente, uma tendência a adotar uma identidade 



62 

comum, nomeada de não monogamia, que pode ser interessante, mas também pode promover 

a despolitização do debate. 

​ Sob outra perspectiva, Bianca Longhitano (2023), em trabalho de mestrado, realizou 

uma pesquisa quantitativa (com 122 participantes que responderam a formulário online) e 

qualitativa (4 díades e 1 pessoa) em relacionamentos não monogâmicos consensuais, 

buscando analisar como ocorriam suas vivências afetivas e sexuais. Os dados mostraram uma 

diversidade de experiências e desafios no interior dessas relações. Essas buscavam o diálogo, 

pois algumas díades (o uso do termo aparece como alternativa a palavra casal) eram 

monogâmicas inicialmente e a partir de conversas modificaram o acordo. Há uma prevalência, 

nesse estudo, de mulheres bissexuais. A autora argumentou que as relações não monogâmicas 

poderiam ser mais saudáveis, ainda que tivessem que lidar com os preconceitos. E que a não 

monogamia também poderia ser um fator de proteção diante das violências estruturais 

associadas à monogamia. 

​ Por outro viés, a dissertação de João de Oliveira (2023) comparou a monogamia a um 

sistema (ou um software) instalado na subjetividade dos sujeitos, resistente à atualizações, que 

podem ser estimuladas pelo poliamor e outros arranjos. A partir disso, analisou perfis na rede 

social Instagram, principalmente de trisais e de não monogamia ética. Concluindo que os 

sujeitos, que antes estavam permeados pela vergonha, encontraram espaço nas interações 

online. 

​ Ainda nos tecidos digitais, Alef Santana, Adriane Galdino e Ednaldo de Araújo (2024) 

realizaram um estudo etnográfico através da participação em grupo de WhatsApp e entrevistas 

com pessoas sexo-gênero-diversas e não monogâmicas para compreender qual o entedimento 

que possuíam sobre parentalidade. As pessoas participantes da pesquisa rejeitavam a ideia de 

família nuclear/monogâmica e vislumbravam a possibilidade de parentalidades ancoradas na 

coletividade que resgatasse a ancestralidade indígena e negra. Além disso, o alargamento da 

noção de parentalidade era importante para o reconhecimento desses arranjos no campo da 

assistência em saúde. 

​ Sobre a garantia à saúde, Ana Luiza Morais (2025) problematizou como a 

monogamia, tal como a cisgeneridade e a heterossexualidade, estruturou a sexualidade na 

modernidade/colonialidade. Fez esse movimento no sentido de evidenciar o que constitui a 

norma. A monogamia, para a autora, foi invisibilizada enquanto ferramenta analítica que 

orienta a produção da saúde sexual e dos direitos. Construindo, no campo da saúde, a ideia de 

que o “bom sexo” se resumia as relações cisheterossexuais e monogâmicas associadas à 



63 

reprodução. E comprometendo o acesso às políticas públicas de saúde das pessoas que 

subvertem o modelo de família nuclear. 

​ Alargando o fio, Vanessa Mazzei (2024), em dissertação, buscou analisar a norma e a 

contranorma, ou seja, quais as representações sociais que as pessoas monogâmicas e não 

monogâmicas tinham de relacionamentos monogâmicos e não monogâmicos. Para isso, foram 

aplicados formulários online (com 313 participantes, 124 monogâmicos e 189 não 

monogâmicos) que indicaram que ambos os grupos não possuíam representação 

esquematizada sobre relacionamentos monogâmicos. E que as relações não monogâmicas 

ainda estavam se consolidando como uma representação social. 

​ Também em trabalho de dissertação, Maxwell Schiavon (2024), numa perspectiva 

filosófica, discorreu como os afetos e a sexualidade foram construídos no Ocidente. Levando 

em consideração o dispositivo da sexualidade, teorizado por Foucault, no qual as práticas 

sexuais são incitadas e mediadas pelo discurso, com efeitos na produção das subjetividades 

modernas. A partir dessa problemática, o autor defendeu a produção de outra estética para os 

afetos e para a sexualidade, baseada no cuidado de si e do outro, que possa ir além, tanto do 

engessamento das relações monogâmicas como das relações sem compromisso na 

contemporaneidade. 

​ Nos fios das tramas digitais, Maria Luiza Lopes e Michele Escoura (2025) 

problematizaram a adesão da monogamia pela nova geração, para isso investigaram os 50 

primeiros resultados de conteúdo a partir do termo monogamia na rede social Tik Tok. A 

pesquisa indicou que 48% dos conteúdos apresentavam uma posição não monogâmica, 38% 

monogâmica e 14% discutiam as temáticas de forma ampla. As questões abordavam ciúme, 

controle, hierarquia de afetos e desigualdades de raça e gênero. Notaram um protagonismo 

feminino e branco na produção de informações sobre não monogamia. O embate entre 

apoiadores e opositores ao sistema monogâmico ajudou a difundir a tensão nas redes sociais, 

mesmo que sem consenso. 

​ Em outro bordado, Gabriela dos Santos (2025) fez uma reflexão sobre a família 

nuclear como uma instituição cis-hetéro-monogâmica à serviço da manutenção da ordem 

capitalista. Problematizou um projeto de lei de 2023, em tramitação no congresso nacional, 

visando proibir o casamento entre pessoas do mesmo gênero, direito adquirido no Brasil em 

2011. Ao passo que entendeu que, mesmo sendo um direito para as pessoas LGBTQIAPN+, é 

preciso romper com o modelo monogâmico tradicional, de modo a construir redes coletivas 

de cuidado, apoio e afeto. Desse modo, a conquista de direitos não se restringe apenas à 

institucionalização das parcerias, mas precisa de mudanças estruturais na sociedade. 



64 

​ Já ​​Camila Soares (2025) investigou a vivência de um trisal composto por um homem 

heterossexual e duas mulheres bissexuais, todos cisgêneros, que possuíam o valor de 

polifidelidade, honestidade e igualdade. A autora situou a vivência dos participantes em um 

entrelugar, entre a monogamia e a não monogamia. Pois embora ampliassem a quantidade de 

parcerias, incorporaram elementos da monogamia em sua dinâmica.  

​ De outro modo, Antonio Pilão (2025) atentou para o fato de que, em suas 

investigações anteriores, os participantes não monogâmicos se mobilizaram para compreender 

a constituição da monogamia, diferente daqueles que se identificavam como monogâmicos, 

pois havia uma naturalização da monogamia como modelo de vivência sexual legítimo. Ainda 

revisitou teorias ocidentais socioantropológicas, das décadas de 1860 a 1880, que discorreram 

sobre a monogamia. Essas apresentavam uma visão unilateral da história, situando a 

monogamia como uma construção social substitutiva das práticas sexuais em sociedades 

consideradas “primitivas”. No entanto, no final do século XIX, essa discussão se enfraqueceu 

e surgiu a ideia de que a monogamia seria algo natural e instintivo.​ Ambas as posições são 

coloniais, a primeira, por considerar que existiriam formas de vida menos elaboradas, ainda 

não atingidas pelo progresso, e a segunda, pela ideia universal e naturalista dos modos de 

vida. 

​ Também analisando o tecido monogâmico, Alice Silva, Kaippe Reis e Arthur Fiel 

(2025) refletiram sobre a relação entre não monogamia e bissexualidade, como dois arranjos 

que questionam as identidades mononormativas e monossexuais. A bissexualidade ajudaria a 

desmantelar a matriz heterossexual e os binarismos, mesmo associada à promiscuidade, tem a 

possibilidade de simultaneidade, assim como a não monogamia. Nessa perspectiva, as pessoas 

que são bissexuais e não monogâmicas colaboram para questionar a ordem vigente na 

estrutura social. 

A respeito da estrutura social, Kelvin Dias (2025) fez uma reflexão teórica sobre a 

família, estruturada em função do capitalismo e pautada na heterocisnorma, que produz 

situações de violência, principalmente para pessoas LGBTQIAPN+. A monogamia não é 

apenas um modo relacional, mas um sistema político e colonial, fundamental para garantir a 

transmissão de herança e a acumulação de recursos, além de limitar a autonomia dos 

indivíduos. Dias (2025) problematizou o acesso de pessoas LGBTQIAPN+ ao casamento, 

como um modo de assimilação neoliberal, pois esvazia as pautas revolucionárias e promove a 

conformação dessas existências à cisheteronorma. 

Por sua parte, Yarlenis Malfrán e Andreone Medrado (2025) discutiram como a 

monogamia era e é utilizada como balizadora das práticas estatais para fiscalizar a presença 



65 

de imigrantes no território brasileiro, validando ou excluindo suas permanências, a partir de 

modelos coloniais, xenofóbicos, violentos e racistas de família. A Lei de Migração permite a 

residência no Brasil a partir do casamento com pessoas de cidadania brasileira. Além de 

atestar a união em cartório, as pessoas imigrantes estão sujeitas a visitas policiais de 

verificação da veracidade da união (em formato de cruzada monogâmica). 

As políticas estatais, das quais a polícia faz parte, também apareceram no estudo de 

Dayane Barretos, Julia Alves, Joana Ziller, Mohara Villaça, Kellen Xavier, Mônica Dias e 

Carolina Piva (2025). Elas pesquisaram boletins de ocorrência de violência contra mulheres 

lésbicas realizadas por ex-companheiros cismasculinos em Minas Gerais, apontando três 

elementos que estavam em jogo nesses casos: a estrutura monogâmica cisheteronormativa, a 

violência naturalizada e a lesbofobia. Muitos desses boletins foram preenchidos com a causa 

de passionalidade, a abordagem policial escondeu a lesbofobia e foi orientada pelas relações 

monogâmicas e heterossexuais que as vítimas tiveram anteriormente. O que aponta para uma 

disputa de narrativas que precisa ser considerada. 

Nesse sentido, vemos que as causas da violência muitas vezes não são nomeadas de 

forma adequada e escondem estruturas que produzem ativamente as opressões. Camila 

Maffioleti e Adriano Beiras (2025) propuseram o conceito de “feminicídios monormativos”, 

pois só a crítica a ideia de crime passional não seria suficiente para tensionar como a 

monogamia fundamenta esses assassinatos. O sistema monogâmico orienta comportamentos, 

produz masculinidades e violências. 

Por fim, Arthur Lopes (2025), por meio de análise dos comentários de um vídeo, 

questionando se estamos preparadas/os para viver um relacionamento aberto, na plataforma 

YouTube, buscou conhecer quais os sentidos que as pessoas comentaristas do vídeo (para isso 

analisou os 200 comentários mais curtidos) atribuem à monogamia e à não monogamia. Os 

dados apontaram para o reconhecimento das diversas formas de se relacionar, buscando 

respeitar as diferenças tanto na monogamia quanto na não monogamia. Ainda indicaram que 

se relacionar exige esforço, reflexão e que a liberdade deve ser exercida com cuidado. 

Consideraram os atravessamentos de raça, classe e gênero nas relações. E quanto à gestão de 

tempo, a partir da ideia de que o aumento da quantidade de parcerias demandaria mais tempo, 

sinalizaram que a própria monogamia era a responsável por subtrair o tempo das pessoas, 

principalmente se fossem não homens, não cisgêneras ou não brancas. 

Logo, nas últimas produções, vemos um aparecimento importante das questões de 

raça, bem como dos efeitos da colonialidade. Isso pode estar atrelado à publicação de textos 

importantes como o de Geni Núñez (2023) e a tradução para o português do texto de Vasallo 



66 

(2022). Ainda cresceu o número de pesquisas realizadas em espaços digitais, talvez motivadas 

pelo isolamento imposto pela pandemia de Covid-19 (2020-2023), mas também pela 

ampliação da discussão sobre não monogamia nas redes sociais. Não dá mais para separar a 

vida offline da vida online, como apontam Daniel Miller e Don Slater (2004), assim, esses 

espaços são imprescindíveis para compreender como se tecem os arranjos relacionais no 

nosso cotidiano. 

O conceito de mononormatividade está bastante presente nessas argumentações, 

principalmente nos artigos do dossiê de 2025, ela é uma palavra recentemente adotada no 

português, como aponta Duina Porto: 
[...] sendo mais comum no idioma inglês (“mononormativity” ou 
“mono-normativity”), certamente porque a discussão sobre o seu significado e 
conteúdo está mais amadurecida em países como Estados Unidos, Austrália e no 
Reino Unido, embora tenha sido creditada a dois pesquisadores da Universidade de 
Hamburgo, na Alemanha, Pieper e Bauer, que passaram a utilizá-la para explicar a 
matriz normativa do modelo hegemônico monogâmico de relacionamentos íntimos, 
a interação complexa de discursos, normas jurídicas, relações de poder e formas de 
subjetividade decorrente da constatação de que a monogamia parece ser a norma 
onipresente da conjugalidade (Porto, 2018, 656). 

​ Certamente encontramos o termo monocultura, tecido por Núñez (2023), que nos 

auxilia a refletir como o sistema monogâmico funciona em nosso país, a partir da colonização 

europeia, sem necessitar importar termos. A mesma recusa de importação acrítica de fórmulas 

de pesquisa tentaremos marcar nos caminhos metodológicos. 

2.5 Encruzilhadas metodológicas 

Como a pesquisa foi feita? 

Que instrumentos foram usados? 

Caderno e escuta? 

Gravador e abraço? 

Sorrisos também são considerados? 

Em quais territórios a pesquisa caminha? 

Quais as corpas31 que falam? 

De que tempo me contam? 

Como posso ouvir as histórias sem simplesmente transformá-las em dados? 

31 Inicio, a partir do trânsito por algumas páginas do texto, a utilizar a palavra corpas, no feminino, na tentativa 
de deslocar seu sentido restrito apenas ao biológico e de confundir o dito colonial. Nos termos de Jéssica 
Santiago e Míriam Alves (2023, p. 66). “[...]  há algo que diz do anterior, que extrapola o corpo, o corpo 
colonial, algo que dirá da Corpa, lugar onde o colonialismo não chega. A Corpa, portanto, não é o contrário de 
corpo; Corpa é localidade, é lugar de existência, nem subversivo, nem submisso, Corpa é o que é, e nela se 
habita; a Corpa produz outros imaginários, é vida, potência de vida, energia vital. Corpa não é uma só coisa, 
Corpa sequer é coisa”. 



67 

Como analiso o que me chega? 

Como apresento o que me é confiado? 

Que inspiração utilizo? 

Quais saberes são inovados? 

Uma das coisas que eu tenho mais dificuldade, no exercício de escrita contracolonial 

de um texto acadêmico, é elaborar uma metodologia que dialogue com as rupturas propostas 

ao formato hegemônico de produção científica. A metodologia parece que é a sessão do texto 

mais engessada, menos aberta a frestas e arejamentos. Talvez eu tenha elaborado essa 

percepção a partir de todos os livros clássicos de metodologia científica que tive contato ou 

das repetições, ao longo das aulas de graduação e pós graduação, de que o texto precisa estar 

escrito em uma linguagem impessoal, que almeja a neutralidade. Embora eu já problematize 

isso há um tempo, as quebras metodológicas ainda me causam desconforto, tentarei fazê-las, 

mesmo com o estranhamento que me trazem. 

A via que escolho para tecer alguma ruptura é usar o conceito de encruzilhada como 

ponto de partida da minha perspectiva metodológica. O texto de Luiz Rufino (2019) foi o 

primeiro que me fez ter contato com a ideia de encruzilhada numa perspectiva científica. A 

ciência se utilizou/utiliza de muitas influências do cristianismo, observei isso quando 

ministrei a disciplina Psicologia da Personalidade32, que apresentava a biografia dos teóricos 

das teorias psicológicas. Esses autores tem um perfil: homens cisgêneros, brancos, europeus 

ou norte-americanos, com vivências religiosas judaico-cristãs. 

Toda essa influência, não só da ciência psicológica, mas das minhas experiências de 

vida, pois sou oriunda de uma família predominantemente católica, me fizeram não perceber 

antes a riqueza da encruzilhada. Lembro de que, ao longo da vida, fui ensinada a temer 

qualquer oferenda que tivesse na encruzilhada, pela própria demonização que se tem das 

práticas religiosas afrodiaspóricas.  

Que o exercício em direção a encruzilhada me livre dos medos de permanecer nela, de 

conhecer as oferendas. E de encontrar todas as possibilidades do que é a encruzilhada. A 

criança que mora em mim não quer mais correr dela, mas percorrê-la, (de)morar nela. Para 

celebrar todos os caminhos que a cortam, as contradições e os movimentos. Como dizem os 

autores: “Nós que somos das encruzilhadas, desconfiamos é daqueles do caminho reto” 

(Simas; Rufino, 2018, p. 24). Que a poética da encruzilhada nos acompanhe! 

32 Ministrei essa disciplina no ano de 2022 em uma instituição de ensino privada na cidade de Caruaru - PE. 



68 

Aos que me abriram os caminhos teóricos pergunto: O que é a encruzilhada? Talvez a 

pergunta ainda seja formatada, engessada. Provavelmente a encruzilhada não pode ser 

apreendida por uma definição. Nem tampouco nos moldes de uma ciência de lógica 

cartesiana. Luiz Rufino nos ajuda a pensar: 

[...] a encruzilhada não é mera metáfora ou alegoria, nem tão quanto pode ser 
reduzida a uma espécie de fetichismo próprio do racismo e de mentalidades 
assombradas por um fantasma cartesiano. A encruzilhada é a boca do mundo, é 
saber praticado nas margens por inúmeros seres que fazem tecnologias e poéticas de 
espantar a escassez abrindo caminhos. Exu, como dono da encruzilhada, é um 
primado ético que diz acerca de tudo que existe e pode vir a ser. Ele nos ensina a 
buscar uma constante e inacabada reflexão sobre os nossos atos (Rufino, 2019, p. 4). 

Exu, dono da encruzilhada, da comunicação, dos caminhos e da sexualidade, “[...] o 

princípio é Exu. O verbo. A palavra. A confusão. A Diferença. A criatividade” (Petronílio, 

2022, p. 141). É o mensageiro entre mundos aparentemente opostos (espiritual e material). Os 

orixás são aqueles que receberam do Ser Supremo, Olodumare, a missão de criar e governar o 

mundo, e cada um deles é responsável por um aspecto da natureza e da vida em sociedade. 

Quem é Exu? 

Exu é o orixá sempre presente, pois o culto de cada um dos demais orixás depende 
de seu papel de mensageiro. Sem ele orixás e humanos não podem se comunicar. 
Também chamado Legba, Bará e Eleguá, sem sua participação não existe 
movimento, mudança ou reprodução, nem trocas mercantis, nem fecundação 
biológica. Na época dos primeiros contatos de missionários cristãos com os iorubás 
na África, Exu foi grosseiramente identificado pelos europeus com o diabo e ele 
carrega esse fardo até os dias de hoje (Prandi, 2001, p. 20-21). 

Caminhar com Exu é fundamental quando se pesquisa sobre o campo da sexualidade 

humana, nos lembra Luiz Felipe Rios (2004), pois Exu foi aquele que, na tarefa de criar o 

mundo, deu o sexo aos seres humanos. Ele experimentou colocar o pênis e a vulva em vários 

lugares: nos pés, embaixo das axilas, na cabeça. Até que depois de várias tentativas, achou um 

lugar apropriado, o meio caminho, entre as pernas, na encruzilhada entre a cabeça e os pés, no 

centro do corpo.  

Exuzilhar a minha escrita e o meu jeito de fazer pesquisa é um desafio como mulher 

branca, que sofreu forte influência do cristianismo e de sua lógica linear, dualista. Que eu 

apreenda o movimento de Exu no meu gesto-escrita: “Haveremos de nos inspirar em Exu para 

praticarmos estripulias nos conhecimentos, na vida e na arte. Exu é caminhante, vagabundeia 

pelo mundo, na importante missão de dotar-se, paradoxalmente, de potentes irrelevâncias” 

(Simas; Rufino, 2018, p. 23). 

Durante o percurso com Exu, pergunto a Leda Martins: O que é a encruzilhada? Ela 

responde, a partir dos saberes africanos e afrodiásporicos, que é um conceito e um operador 



69 

dos signos e significados, é o lugar onde ocorrem os encontros e a pluralidade, nas palavras 

dela:  
[...] a encruzilhada é lugar radial de centramento e descentramento, interseções e 
desvios, texto e traduções, confluências e alterações, influências e divergências, 
fusões e rupturas, multiplicidade e convergência, unidade e pluralidade, origem e 
disseminação. Operadora de linguagens performáticas e também discursivas, a 
encruzilhada, como um lugar terceiro, é geratriz de produção sígnica diversificada e, 
portanto, de sentidos plurais (Martins, 2021, p, 35). 

​ A pluralidade e as contradições presentes na encruzilhada nos revelam inúmeras 

possibilidades. Ainda com Rufino, “A orientação pela encruzilhada expõe as contradições 

desse mundo cindido, dos seres partidos, da escassez e do desencantamento. As possibilidades 

nascem dos cruzos e da diversidade como poética/política na emergência de novos seres” 

(Rufino. 2019, p. 7). 

​ É na encruzilhada que brotam as possibilidades de brincar, movimentar, um sistema 

enrijecido pautado nas monoculturas: 

[...] quando trazemos a ideia de encruzilhada como giro decolonial, estamos 
propondo pensar a encruzilhada como um agenciamento político, ou melhor, um 
dispositivo em que os sujeitos subalternizados pela cultura podemos pensar 
politicamente a partir de nós mesmos e nossa visão de mundo (Petronílio, 2022, p. 
140). 

​ As mulheres interlocutoras33 da pesquisa nos mostram a potência dos cruzos. De modo 

que me contam de vivências bastante diversificadas nas suas trajetórias. Encontrei na 

encruzilhada nove mulheres, entre 23 a 40 anos, todas cisgêneras. Apenas uma delas não é 

nascida no Nordeste, mas transita e reside nesse espaço, de modo passageiro. Achei 

interessante ouvi-la para entender os deslocamentos que pessoas consideradas estrangeiras ao 

território produzem e vivenciam. Sete delas são nascidas em Pernambuco, apenas uma é 

natural de Alagoas, mas reside atualmente em Pernambuco. 

Gosto de pensar que me sentei para conversar com cada uma dessas mulheres em uma 

calçada, para prosear sobre a vida. Nas calçadas de suas corpas-moradas, em uma cadeira de 

balanço onde as palavras se movimentam e movimentam as estruturas sociais vigentes. No 

entanto, ninguém senta na calçada para conversar no sol quente, é preciso uma sombra de 

árvore, nomearei as árvores que nos fizeram sombra, para que elas também nos contem sobre 

seus territórios. Como nos convida Karla Adrião, Maristela Moraes, Maria Toneli e Conceição 

Nogueira (2023, p. 204): “Escrever e dançar com as palavras, seja pela via da transmissão oral 

33 O texto foi escrito a vinte mãos (as minhas juntamente com as mãos das nove interlocutoras) que, embora não 
escrevem o texto diretamente, escreveram com suas corporeidades e trajetórias. Espero representá-las em suas 
potências e inventividades. 



70 

ou não, de mãos dadas com o que brota na vegetação de cada lugar, favorece a desconstrução 

do habitar colonial”. 

Minha jornada de pesquisa se inicia em Santa Cruz do Capibaribe, cidade na qual 

realizei minha pesquisa de mestrado, investigando as identidades docentes produzidas naquele 

contexto cultural, que é marcado pela produção de peças de vestuário, conhecida na região 

como sulanca (Santos, 2014; 2023a). 

A sulanca é uma atividade que se iniciou na década de 1960, a partir de retalhos, 

protagonizada por mulheres costureiras que produziam colchas e depois expandiram a 

produção para outras peças e vestimentas. Gosto de pensar na riqueza da colcha de retalhos, 

que une tecidos aparentemente distantes, de cores e texturas diferentes, nas fronteiras da 

costura, das contradições. Nesse território, inclusive, há muitas delas, uma cidade que 

economicamente é muito rica mas tem altos índices de informalidade trabalhista. Além disso, 

as mulheres, que fundaram a atividade econômica protagonista na região, não gozam de 

protagonismo de poder na política local (Santos, 2023a). 

Olhar como esse território se configura nos ajuda a compreender as costuras que 

produzem as subjetivações das interlocutoras da pesquisa bem como a minha própria. Foi 

nesse território que atuei durante dez anos como docente em um curso de formação de 

professoras/es. Além de que sou filha de costureira. Herdeira das costuras, me desafio na 

possibilidade de costurar palavras. 

Em Santa Cruz do Capibaribe encontrei com a minha primeira interlocutora, Bárbara, 

eu já havia a visto em outra ocasião, em que fui convidada a falar sobre a pesquisa do 

mestrado, porém não sabia que era não monogâmica. Foi através da indicação de uma amiga 

da cidade que entrei em contato com ela. Nos encontramos em uma rua histórica, próxima ao 

rio Capibaribe. Essa rua tinha um calçamento antigo, cheio de paralelepípedos bonitos, que 

nos últimos anos foram cobertos por asfalto sem nenhuma explicação lógica.  

​ Nos vimos aos pés de uma gameleira ancestral e robusta, que não chegou a fazer 

sombra pois era início de noite. Enquanto ela me contava sua trajetória na não monogamia, eu 

escutava também a história daquele território, coberto de asfalto e margeado por um rio, 

morto pela poluição. Essa rua é conhecida como Rua Grande, quem passa por ela há de se 

alargar? 

​ Realizamos a entrevista dentro do carro, pois Bárbara não queria se expor. Ela preferiu 

que eu fosse encontrá-la e optou em não ir a uma reunião social na casa da minha amiga (a 

mesma que a indicou para compor a pesquisa), onde encontrei as outras duas interlocutoras da 

cidade, por uma questão de discrição e sigilo. 



71 

​ Bárbara realiza um trabalho como professora. É uma mulher negra, cisgênera, 

bissexual, tem 33 anos, reside na zona urbana de Santa Cruz do Capibaribe, possui ensino 

superior completo. Ela é mãe de 2 filhos, está numa relação de casamento com um homem 

cisgênero há cerca de 15 anos. Foi a partir dessa relação que ela começou a questionar a 

estrutura monogâmica e ter outras vivências afetivo-sexuais, há cerca de 7 anos. 

Na casa da minha amiga, em seguida, encontrei Maria e Raquel. Elas têm uma rede de 

apoio, na qual partilham as experiências na não monogamia. Maria é a que fala mais 

abertamente sobre o tema com outras pessoas, que não as dessa rede. Tivemos uma noite de 

conversa, que se estendeu para além do momento da entrevista, acredito que o fato da minha 

amiga mediar esse contato as deixou à vontade para compartilhar suas experiências. 

Na sombra de uma aroeira, Maria me contou que é uma mulher parda, cisgênera, de 40 

anos, costureira, que possui o ensino médio completo, reside em Santa Cruz do Capibaribe, se 

percebe pansexual, diz que é poliamorista, embora use algumas vezes os termos não 

monogamia e relação aberta, vivencia essas práticas há 7 anos e está casada com um homem 

cisgênero há 10 anos. Além de que é mãe de dois filhos, um adulto e outro de 1 ano. 

Sombreadas pela resistência de uma árvore barriguda, Raquel me disse que é uma 

mulher branca, de 26 anos, cisgênera, auxiliar administrativa, com ensino médio completo, 

mora em Santa Cruz do Capibaribe, é bissexual, nomeia sua experiência na não monogamia 

como poliamor, e vivencia isso há cerca de 8 anos, está casada com um homem cisgênero há 

10 anos. 

​ A partir dessas narrativas, também fui percebendo que gostaria de diversificar o 

campo, escutando histórias de mulheres lésbicas, ou que estivessem em parceria com outras 

mulheres. Foi aí que recorri a outra amiga, que atualmente mora em Recife, é lésbica e não 

monogâmica. Ela me falou sobre o Clube Lesbos, uma iniciativa que surgiu, inicialmente em 

São Paulo, mas que já tem vários grupos espalhados pelo Brasil, incluindo Recife. É um clube 

de leitura e discussão de obras e vivências sáficas. Ela me indicou, fui inserida no grupo de 

WhatsApp, bem como, eu e minha amiga (que já participava do grupo), fomos convidadas a 

mediar uma roda de conversa sobre não monogamia em contextos sáficos, que aconteceu em 

19 de outubro de 2024, com participação de 13 mulheres, cisgêneras e transgêneras. 

​ Esse contato me possibilitou entrevistar uma das participantes do grupo. Na sombra de 

um baobá, na zona norte de Recife, encontrei Whitney para tomar um café, em um sábado à 

tarde. Ela me contou que também é pesquisadora, está cursando doutorado e investiga sobre 

lesbianidades. Me falou ainda que é uma mulher branca, de 35 anos, cisgênera, lésbica, 

residente em Recife. 



72 

​ Outras mulheres do clube se dispuseram a participar da pesquisa, caso fosse 

necessário. Mas fiquei pensando em escutar trajetórias de Nordestes que não fossem apenas 

construídas nas capitais. Minha experiência nordestina é, sobretudo, no agreste 

pernambucano, no interior. Foi aí que eu lembrei de Manu, a conheci desde que comecei a 

residir em Caruaru, em 2018. Ela é mulher negra, cisgênera, de 38 anos, sapatão, multiartista 

e psicóloga, nascida e residente em Caruaru. Conversamos, à sombra de um pé de algaroba, 

tomando um cafezinho, no final da tarde, sobre suas experiências afetivas e sua relação com a 

arte como uma forma de resistência. Antes de vivenciar a não monogamia relatou que já vivia 

experiências que rompiam com o padrão monogâmico. 

​ Transitando pela vida e pela poesia, encontrei outra mulher, Mariana. Ela não é 

nascida no Nordeste, mas atualmente reside em Garanhuns (no agreste pernambucano) para 

realizar sua pesquisa do doutorado sobre sementes crioulas (sementes tradicionais que são 

passadas de geração em geração de agricultores/as). A encontrei pela primeira vez em janeiro 

de 2024, em uma oficina de poesia que participamos, com as mulheres poetisas do sertão do 

pajeú em São José do Egito.34 

​ Na ocasião, quando conversamos sobre nossas pesquisas, ela disse que eu poderia 

entrevistá-la, mas que não era do Nordeste. Durante o tempo de permanência aqui na região, 

Mariana, que também é cantora, começou a participar de um grupo de forró e nos 

encontramos outras vezes. Esses encontros me provocaram a convidá-la a colaborar com a 

pesquisa, pensando no seu deslocamento pelo território, sem necessariamente ter nascido ou 

pertencer a ele. Bem como porque ela vivencia elementos que são imprescindíveis para a 

construção da narrativa sobre o Nordeste, como o forró. 

​ Mariana me contou que não vê muita diferença nos privilégios estruturais masculinos 

nas experiências não monogâmicas que teve em Minas Gerais, em São Paulo ou aqui em 

Pernambuco. Não me sentei para conversar com Mariana em uma calçada, nem a sombra de 

uma árvore, porque ela transitava pelo território. De passagem por Caruaru, voltando de 

Olinda para Garanhuns, nos encontramos. Mariana é uma mulher branca, cisgênera, de 38 

34 A oficina era de formação de mulheres poetisas para mesa de glosas (a participação de mulheres nesse 
contexto é recente, só a partir de 2016 que algumas começaram a se apresentar nas mesas). A mesa de glosas é 
um estilo de poesia improvisada, em que é proposto um mote (temática que é apresentada na hora, em forma de 
oração, com 2 versos) e as participantes precisam compor um poema com estrutura de 10 versos, sendo eles com 
sete sílabas poéticas cada. O poema precisa terminar com os 2 versos finais do mote apresentado e tem uma 
estrutura métrica em que o primeiro verso rima com o quarto e o quinto, o segundo verso rima com o terceiro, o 
sexto e o sétimo rimam com o décimo verso e o oitavo rima com o nono verso. As participantes não usam 
anotação e os versos são memorizados e recitados na hora. Usarei essa estrutura de 10 versos para apresentar 
poeticamente as minhas interlocutoras adiante. 
 

 



73 

anos, bissexual, mora atualmente em Garanhuns, mas é natural do interior de São Paulo, e tem 

um vínculo trabalhista em Minas Gerais, como professora. Ela ainda é artista e pesquisadora. 

​ A outra participante chegou até mim também por indicação, ela reside em Caruaru, na 

zona urbana, mas nasceu na zona rural da cidade. Marquei com Ângela para conversar à 

sombra de uma castanhola, na calçada de um bar, que é tradicional no forró aqui em Caruaru. 

É um espaço de resistência na preservação do ritmo, e tem apresentações de forró aos sábados 

e também às quartas-feiras. Era uma quarta-feira quando fui encontrá-la, mas o trio de forró 

pé de serra ainda não tinha começado a tocar.  

Ângela tem 23 anos, participa de movimentos culturais ligados às tradições de 

algumas experiências do Nordeste (inscritas no contexto pernambucano), como o bacamarte e 

o reisado. Fazer parte desses grupos foi influência do pai e do avô. Ela entende as violências e 

o machismo que circulam nestes espaços, mas tem uma ligação afetiva com eles, se sente 

pertencente. A existência de Ângela traz a possibilidade de alargamento das tradições 

nordestinas. 

Ângela é uma mulher negra, cisgênera, bissexual, cantora, possui o ensino médio 

completo. Diz que sempre teve “um pezinho” na não monogamia, mas começou a estudar 

sobre e vivenciar relações nesse modelo em 2022. Ela repete ao longo da nossa conversa “É 

babado”. Pensei que o babado pode indicar várias coisas: as curvas de um tecido; a fofoca35; a 

afirmação de que alguém é LGBTQIAPN+, diz-se que a pessoa é “do babado”. Sobretudo, o 

babado que Ângela fala me faz refletir sobre o vai e vem do tempo, da circularidade, da não 

linearidade das experiências. 

Conversei ainda com outras duas mulheres: Serena e Amora. Serena me foi 

apresentada rapidamente no carnaval, porque está se relacionando afetivo-sexualmente com 

uma amiga. Através dela, entrei em contato com Serena para saber se poderia participar da 

pesquisa, combinamos de nos encontrar quando ela viesse a Caruaru, porque ela reside em 

Belo Jardim (também no agreste pernambucano), depois de duas tentativas aconteceu o 

encontro. 

Conversamos à sombra de uma goiabeira, uma das árvores frutíferas que ela tem no 

seu sítio. Ela é uma mulher parda, cisgênera, de 35 anos, sapatão, residente na zona rural de 

Belo Jardim, fotógrafa, poeta, produtora cultural e agricultora. Serena é mãe e menciona que 

35 A fofoca vai aparecer em outros momentos no texto, inclusive mais adiante, na discussão metodológica. Cito a 
antropóloga Claudia Fonseca que, em pesquisa etnográfica com pessoas de comunidades periféricas na década 
de 1980 e 1990, fala que “a fofoca serve para informar sobre a reputação dos moradores de um local, 
consolidando ou prejudicando sua imagem pública” (Fonseca, 2000, p. 42). 



74 

vivencia a não monogamia antes mesmo de ser considerada uma “modinha”, há cerca de 14 

anos. 

A última entrevistada, Amora, eu encontrei primeiro em um aplicativo de 

relacionamento (Tinder), no qual eu coloquei a descrição de que era pesquisadora e gostaria 

de conversar com mulheres não monogâmicas nordestinas. Ela me enviou uma mensagem, 

mas depois se comunicou com Ângela sobre a pesquisa, pois elas são amigas. Ângela passou 

o meu contato e combinamos de nos encontrar em um café, em Caruaru. 

À sombra de um jasmim-manga conversei com Amora, era uma terça-feira. Ela reside 

há cerca de 2 anos em Caruaru, mas é natural de Maceió, em Alagoas. É uma mulher negra, 

cisgênera, de 34 anos, bissexual e terapeuta ocupacional. Me contou que a partir de 2017, no 

término de um namoro com um homem cisgênero, começou a se questionar sobre a 

monogamia e procurou páginas e leituras na internet para se apropriar do tema. Mas esse 

deslocamento de território, de Maceió para Caruaru, possibilitou que ampliasse a 

possibilidade de vivências com outras pessoas não monogâmicas. 

Apresento um resumo com principais características dessas mulheres para ajudar na 

identificação: 

Quadro 3: Caracterização das interlocutoras 

Nome Raça Idade Identidade 
de Gênero 

Orientação 
Sexual 

Profissão Localização 

Bárbara Negra 33 Cisgênera Bissexual Professora Santa Cruz do 
Capibaribe- PE 

Maria Parda 40 Cisgênera Pansexual Costureira Santa Cruz do 
Capibaribe- PE 

Raquel Branca 26 Cisgênera Bissexual Auxiliar 
Administrativa 

Santa Cruz do 
Capibaribe - 

PE 

Whitney Branca 35 Cisgênera Lésbica Pesquisadora Recife - PE 

Manu Negra 38 Cisgênera Sapatão Psicóloga, 
Multiartista 

Caruaru - PE 

Mariana Branca 38 Cisgênera Bissexual Professora Garanhuns - 
PE/ Interior de 

São Paulo 
(origem) 



75 

Fonte: Elaboração da autora 
 

​ Todas as mulheres que conversei contam sobre a minha experiência de Nordeste, sobre 

o meu território, entre o agreste pernambucano e a capital do estado. Esses recortes não 

pretendem abarcar a totalidade das vivências no Nordeste, até porque essa totalidade não 

existe. A diversidade cultural é enorme entre os estados e cidades. Essa pesquisa, com certeza, 

seria completamente diferente se realizada em outros espaços dessa mesma linha imaginária 

denominada Nordeste. 

​ Como cheguei até essas mulheres? A poesia, a palavra, o afeto e o trânsito pelos 

espaços lidos como culturais me levaram até elas ou as me trouxeram. Poderia chamar esse 

tipo de abordagem de bola de neve (Vinuto, 2014), que é um tipo de construção de amostra 

não probabilística no qual as participantes vão indicando outras. Mas no exato momento em 

que escrevo este parágrafo sinto o calor de 31 graus enfeitando o céu azul do agreste 

pernambucano, o que me faz achar que não é muito familiar essa nomenclatura. Neve derrete 

no calor, no calor neve nem existe. 

​ Poderia dizer que as participantes me chegaram “por conhecimento”, como se diz aqui 

no interior pernambucano: “ter conhecimento é melhor do que ter dinheiro”. Mas a expressão 

não se refere ao conhecimento apreendido pelo saber formal, mas ao fato de conhecer 

pessoas, ter conhecidas que possam te ajudar. Mesmo que essas conhecidas não sejam tão 

próximas, nem haja uma construção de intimidade. Aqui a gente responde, diante de uma 

pergunta como: “Tu conhece fulana?”, podemos dizer que: “Conheço, só de vista”. 

​ Quanto menor for a localidade, mais pessoas vamos conhecer, porque elas frequentam 

os mesmos lugares, possuem algum parentesco ou amizade com outras pessoas conhecidas. E 

Nome Raça Idade Identidade 
de Gênero 

Orientação 
Sexual 

Profissão Localização 

Ângela Negra 23 Cisgênera Bissexual Cantora Caruaru - PE 

Serena Parda 35 Cisgênera Sapatão Fotógrafa, 
Poeta, 

Produtora 
Cultural, 

Agricultora 

Belo Jardim - 
PE (zona rural) 

Amora Negra 34 Cisgênera Bissexual Terapeuta 
Ocupacional 

Caruaru - PE 
(reside) Maceió 
- AL (origem) 



76 

talvez até tenhamos outras informações sobre a vida das pessoas, oriundas da tecnologia da 

fofoca. Nesse sentido, talvez eu possa dizer que minha amostragem de pesquisa foi construída 

“por conhecimento”, de maneira que entrevistei pessoas conhecidas ou conhecidas de pessoas 

amigas. 

​ Outro aspecto que acho importante indicar é que nem todas as mulheres que 

entrevistei necessariamente tomam as vivências na não monogamia como uma identidade. A 

ideia de unidade é algo presente na construção moderna/colonial sobre as subjetividades, mas 

o que nos interessa é o múltiplo e não o um: 

[...] enquanto a modernidade ocidental atingiu uma identidade ao inventar uma 
narrativa temporal e uma concepção de espacialidade que a fez parecer como o 
espaço privilegiado da civilização em oposição a outros tempos e espaços, a busca 
por uma outra ordem mundial é a luta pela criação de um mundo onde muitos 
mundos possam existir, e onde, portanto, diferentes concepções de tempo, espaço e 
subjetividade possam coexistir e também se relacionar produtivamente 
(Maldonado-Torres, p. 42). 

No que se refere à orientação sexual, uma delas se nomeia com pansexual, cinco como 

bissexuais e três como lésbicas. Dentre as cinco que se entendem como bissexuais, uma não 

teve muitas experiências com homens e três estão em relações duradouras/coabitando com 

homens cisgêneros. Os arranjos ilustram que as identidades têm uma função política 

importante, mas nem sempre conseguem traduzir as vivências sexuais e afetivas nas suas 

várias dimensões. São fronteiras borradas que nos convidam a alargar o entendimento sobre 

as performances. 

A essa altura talvez a pergunta se coloque: por que o interesse em perfis tão diversos? 

Escutar práticas e histórias diferentes é um exercício de considerar que existem muitas formas 

de produzir frestas, alargamentos ao sistema monogâmico, muitas vezes compreendido como 

universal. As contradições fazem parte da encruzilhada, aqui elas são preciosas! Quanto à 

formação acadêmica, a diversidade permanece: quatro possuem ensino médio completo (duas 

delas iniciaram graduação mas interromperam), outras três possuem graduação completa e 

duas estão cursando pós-graduação (doutorado). 

​ Tive um certo cuidado em priorizar narrativas que não estivessem restritas apenas à 

capital de Pernambuco. Mas que ilustrassem experiências do interior (assim como as minhas) 

e da zona rural. Pois há inventividade, subversão e resistência fora dos grandes centros 

urbanos e distante dos espaços acadêmicos. Apenas uma das interlocutoras reside em Recife, 

as outras residem em Santa Cruz do Capibaribe, Belo Jardim, Garanhuns e Caruaru, todas 

cidades do interior de Pernambuco.  



77 

Escutar as narrativas de alguns dos Nordestes que habitam na mesma região é como 

ouvir o sotaque. Ao contrário de uma narrativa única e midiática, que apresenta o sotaque 

nordestino estereotipado, percebe-se que nem dentro do mesmo estado se fala do mesmo jeito. 

Aqui em Pernambuco, por exemplo, na capital e região metropolitana se puxam mais os S, já 

no interior o sotaque é mais ritmado, arrastado. Interessante pensar que, muitas vezes, parece 

que só quem tem sotaque é quem mora no Nordeste, no Sul não há sotaque? Aqui temos e 

assumimos sotaque, volta e meia ele vai aparecer no texto, gosto de ter sotaque. Leio as 

pessoas pensando nos sotaques que carregam, mesmo se o texto for escrito. Gostaria de ser 

lida em um sotaque arrastado, agrestino, interiorano. 

A seguir, trago os desenhos do Nordeste e de Pernambuco, para que estas 

representações imagéticas, em forma de linhas, nos acompanhe. Abordarei mais sobre isso no 

tópico 3.3, na discussão sobre o território e seus cruzos. 

Figura 2 - Mapa da região Nordeste 

 

Fonte: Reprodução digital 

Figura 3 - Mapa do estado de Pernambuco 

 

Fonte: Reprodução digital 



78 

Tudo nesse texto é sobre mim/nós, como em qualquer outro texto. A diferença é que 

não há nenhum movimento em direção a tentar disfarçar isso. A fofoca aqui vai acontecer 

junto com a pessoa interessada. A pesquisa é uma fofoca (con)sentida. Se é para falar de nós, 

que nós estejamos presentes e tenhamos possibilidade de contar a nossa versão.  

Nosso movimento de pesquisa se localiza junto aos feminismos contracoloniais36. E 

entende que não há universalidade no feminismo, isso quer dizer que a categoria mulher 

precisa sempre ser colocada em suspensão, problematizada. Judith Butler (2013, p. 24-25) nos 

diz:  

As categorias de identidade nunca são meramente descritivas, mas sempre 
normativas e como tal, exclusivistas. Isso não quer dizer que o termo “mulheres” 
não deva ser usado, ou que devamos anunciar a morte da categoria. Ao contrário, se 
o feminismo pressupõe que “mulheres” designa um campo de diferenças 
indesignável, que não pode ser totalizado ou resumido por uma categoria de 
identidade descritiva, então o próprio termo se torna um lugar de permanente 
abertura e re-significação. 

Donna Haraway (2009) se questiona o que seria a objetividade para a pesquisa 

acadêmica feminista e indica que é imprescindível romper com as generalizações e 

relativismos da ciência, pois os saberes são corporificados e localizados. Não há um ponto de 

vista único no feminismo. Como não há um sujeito universal que pesquisa ou é pesquisado. 

Fazendo o exercício de localizar esse saber: eu; mulher, embora essa categoria seja 

uma roupa na qual estranho; nordestina, que não mora na área rural, embora resida no agreste 

de Pernambuco (seria eu uma nordestina de verdade?); e não monogâmica, que às vezes não 

tem energia para investimento em mais de uma parceria (não monogâmica legítima?), porém 

questiona os termos da monogamia.  

Tereza Dulci e Mariana Malheiros, defendem a ideia da produção de metodologias de 

pesquisa que rompam com a colonialidade, sem, no entanto, oferecer fórmulas universais, 

mas caminhos que levem em consideração as demandas das interlocutoras: “Um dos 

elementos fundamentais para a construção de metodologias que não sejam eurocêntricas é o 

reconhecimento do(a) investigador(a) que sua pesquisa parte de um ponto colonizador. É o 

olhar de um(a) sobre o(a) outro(a), que não é a única verdade” (2021, p. 183). 

Almejo traçar rotas desobedientes aos moldes clássicos de fazer ciência. Essa proposta 

de pesquisa também é uma forma de resistência ao eixo norte do conhecimento. No Brasil, o 

36 Utilizamos esse termo a partir dos debates realizados no nosso grupo de supervisão, A Coletiva, pertencente ao 
Laboratório de Sexualidade Humana (LabEshu) da UFPE. Bem como a partir da discussão de Nego Bispo (2015; 
2023), que utiliza o conceito contracolonização para pensar o movimento de resistência dos povos colonizados, 
principalmente nas práticas cotidianas, muito mais do que na teoria. Os feminismos contracoloniais, nesse 
sentido, buscam a crítica e a resistência à colonialidade (Adrião, et. al.,  2023). 



79 

norte se refere ao Sul/Sudeste, que concentra a maioria das produções acadêmicas. Penso em 

uma forma de saber que descentralize o mapa do conhecimento. Uma epistemologia 

nordestina, tinhosa, teimosa (como a gente diz aqui com quem é desobediente). Ao invés de 

só reproduzir epistemologia, que seja possível (epis)teimar. 

Essa pesquisa se propôs a investigar aspectos muito singulares que dificilmente seriam 

quantificáveis. Assim, utilizamos uma abordagem qualitativa para analisar a trajetória de 

mulheres nordestinas que vivenciam a não monogamia. Nas palavras de Minayo (2016, p. 

20), “A pesquisa qualitativa responde a questões muito particulares. Ela se ocupa [...] com o 

universo dos significados, dos motivos, das aspirações, das crenças, dos valores e das atitudes. 

Esse conjunto de fenômenos humanos é entendido aqui como parte da realidade social”.  

O movimento de analisar as particularidades nos ajuda a compreender como se 

relacionam com as grandes estruturas sociais, como a monogamia. Para isso, é importante que 

as técnicas de pesquisa sejam constantemente repensadas. Marluce Paraíso (2012), em texto 

que reúne relatos de pesquisa nomeadas como pós-críticas, pontua que nesse tipo de 

investigação se usa tudo que é útil, mesmo que de diferentes campos teóricos e de 

conhecimentos que parecem distintos do acadêmico, como a poesia, a filosofia, o cinema, a 

arte. Acredito nesse tipo de pesquisa, que se faz na reinvenção, que é não monogâmica de 

saberes e sabores. Isso não quer dizer que não tenha rigor, mas que se entende, desde o início, 

como provisória. Nas palavras da autora: 
[...] em nossas investigações, temos que ser, por um lado, rigorosas e inventivas e, 
por outro, sem qualquer rigidez. Necessitamos ser rigorosas e inventivas porque não 
temos qualquer grande narrativa ou método que nos prescreva como devemos 
proceder, não temos qualquer percurso seguro para fazer e nem um lugar aonde 
chegar (Paraíso, 2012, p. 41). 

Parafraseando o poeta espanhol, Antonio Machado: pesquisadora, a pesquisa se faz 

pesquisando! A nossa bússola para localizar as trajetórias das mulheres não monogâmicas 

aponta para os Nordestes, plurais. A trajetória é pensada aqui como história de vida, não 

linear e nem definida por uma sequência cronológica. Suely Kofes (2001, p. 27), entende a 

trajetória como “[...] o processo de configuração de uma experiência social singular”. As 

vivências das mulheres nordestinas nos dizem como esse espaço está configurado na 

contemporaneidade e como as mulheres invencionam modos de transitar por ele.  

Como instrumento de escuta, para acessar essas histórias, utilizei a entrevista 

narrativa. Na busca de tocar a intimidade através dos detalhes, do que  vivenciaram e foi real 

para as interlocutoras. Procurei pisar o solo sagrado da vida dessas mulheres de sandália de 

couro rasteira, ou alpercatas, das que vendem na feira de Caruaru (mas só as usei quando o 



80 

chão estava muito quente). Quando os meus pés suportaram a quentura do solo, minha escuta 

foi descalça, como quem pisa no território e se reconhece parte dele para escutar as 

corpas-territórios e suas fronteiras. Escutar essas corpas é como escutar os Nordestes, convido 

Dorotea Grijalva a nos falar um pouco sobre isso:  

[...] assumo meu corpo como território político porque o entendo como histórico, e 
não biológico. E, consequentemente, assumo que ele foi nomeado e construído a 
partir de ideologias, discursos e ideias que justificaram sua opressão, exploração, 
submissão, alienação e desvalorização. A partir daí, reconheço meu corpo como um 
território com história, memória e conhecimentos, tanto ancestrais quanto próprios, 
da minha história íntima. Ao mesmo tempo, considero meu corpo o território 
político que neste espaço-tempo posso realmente habitar, a partir da minha escolha 
de (re)pensar-me e de construir uma história própria dos pontos de vista reflexivo, 
crítico e construtivo (Grijalva, 2020, p. 10). 

Para sentir/ouvir a complexidade das corpas e suas territorialidades, a entrevista 

narrativa levou em consideração não só o que foi dito, mas como foi dito, através de questões 

abertas (partindo de um roteiro, mas sem se ater a ele). Logo, “[...] o objetivo das entrevistas 

narrativas não é apenas reconstruir a história de vida do informante, mas compreender os 

contextos em que essas biografias foram construídas e os fatores que produzem mudanças e 

motivam as ações dos informantes” (Muylaert et al., 2014, p. 196). 

A partir do que foi citado, algumas questões disparadoras foram utilizadas para 

provocar as mulheres a detalhar suas narrativas, elas estão indicadas no Apêndice B. As 

entrevistas foram gravadas e transcritas na íntegra. As interlocutoras da pesquisa assinaram 

um termo de consentimento que explicava os cuidados éticos e o sigilo (Apêndice A). As 

mesmas também escolheram nomes fictícios para serem identificadas37. 

Além das entrevistas, escrevi meus próprios diários, não seguindo um formato 

estabelecido, mas mapeando minhas experiências na não monogamia e no meu recorte de 

Nordeste. Esses escritos ora assumiram uma forma descritiva, ora foram poemas e rabiscos. 

Alguns desses elementos transitaram pela análise, quando o próprio texto me convidou a 

comparecer, eu atendi ao chamado.  

Analisar trajetórias de vida de mulheres nordestinas, a partir de métodos criados em 

outros contextos pode ser um impasse. Uma vez que grande parte dos modos clássicos de 

tratamento de informações na pesquisa são oriundos da Europa ou dos Estados Unidos. 

​ Marlucy Paraíso e Dagmar Meyer (2012) pontuam que, diante da indagação de como 

as pesquisas consideradas pós-críticas usam a análise de conteúdo ou do discurso, é preciso 

entender que a metodologia é tomada de modo mais livre do que a forma moderna que a 

37 Nomes fictícios para Nordestes e (não)monogamias também fictícios. 



81 

ciência entende por método, como algo preciso e objetivo. Segundo as autoras, é possível 

ziguezaguear durante a pesquisa, logo: 
[...] construímos nossos modos de pesquisar movimentando-nos de várias maneiras: 
para lá e para cá, de um lado para o outro, dos lados para o centro, fazendo 
contornos, curvas, afastando-nos e aproximando-nos. Afastamo-nos daquilo que é 
rígido, das essências, das convicções, dos universais, da tarefa de prescrever e de 
todos os conceitos e pensamentos que não nos ajudam a construir imagens de 
pensamentos potentes para interrogar e descrever-analisar nosso objeto (2012, p. 
16-17). 

​ Dessa maneira, utilizei como inspiração a análise temática. Ela, segundo Liane Rosa e 

Luiz Mackedanz (2021) é uma alternativa a análise do conteúdo, mais objetiva, e a análise do 

discurso, mais subjetiva. A análise temática é uma forma oriunda da análise de conteúdo de 

Laurence Bardin, em suas palavras, é a “contagem de um ou vários temas ou itens de 

significação, numa unidade de codificação previamente determinada” (2016, p. 77). Utilizo 

elementos dessa técnica abordando as falas e produções das mulheres nordestinas em 

temas/categorias. No entanto, sem adotar um viés estatístico ou enrijecido. Os temas foram 

produzidos a partir dos repertórios das participantes, chamei-os de cruzos, em consonância 

com a encruzilhada. 

​ A análise em um movimento contracolonial não é apenas racional mas afetiva. As 

falas das mulheres com quem conversei me atravessam, além de separar os principais 

elementos que emergiram, elaborei traduções poéticas a partir das suas trajetórias. Convidei a 

poesia para dançar na encruzilhada. Na (con)tradição nordestina, a poesia rimada, muito 

presente no sertão da região e em mim, ao mesmo tempo que liberta, aprisiona os versos em 

estruturas dadas. Prisão e quebra que ajudam a tensionar a análise clássica. A poesia é o rasgo, 

que transita pela encruzilhada, Exu é poesia. 

Talvez eu possa chamar minha proposta de uma análise poética-nordestino-reflexiva, o 

exercício foi transformar em palavras os movimentos espiralados que observei na vida das 

mulheres, fotografar memórias através de um texto, acentuando suas esquinas, cruzos e 

contradições. Acho que Nego Bispo me autoriza, quando diz: “[...] para transformar a arte de 

denominar em uma arte de defesa, resolvemos denominar também” (Bispo, 2023, p. 13). 

​ Nessa brincadeira de denominar para quebrar o que domina, penso que a poesia pode 

ser o sentir da ciência - uma ciensia (aglutinação, encruza entre ciência e poesia) - na qual o 

acento é substituído pelo assento simbólico, quer seja um tamborete, ou uma cadeira de 

balanço, o pé de uma calçada, ou ainda um tronco de árvore que produza sombra - onde se 

possa escutar quem fala com respeito e não só produzindo conhecimento fetichizado/exótico 

sobre a experiência da outra. 



82 

​ Silvia Rivera Cusicanqui (2018, p. 85) critica a hierarquia que se cria na falsa 

separação entre o pensamento acadêmico e o que emerge da reflexão cotidiana, das conversas 

nas ruas, dos acontecimentos diários. Que possamos ainda nos inspirar nos feminismos para 

produzir outras concepções de mundo e outras formas de ciência: “O feminismo ama outra 

ciência: a ciência e a política da interpretação, da tradução, do gaguejar e do parcialmente 

compreendido. O feminismo tem a ver com as ciências dos sujeitos múltiplos” (Haraway, 

2009, p. 31). 

​ Luiz Rufino cutuca as ideias para pensar como a ciência reforça o processo colonial. 

Nas palavras dele: A “[...] ciência moderna [...] opera em grande parte no sentido de não 

reconhecer outras possibilidades explicativas [...]  na maioria das vezes se dá o direito de falar 

do outro sem sentir o mundo pela presença e o tempo/espaço do outro” (Rufino, 2019, p. 55). 

​ A outra que escutei também sou eu. Quando um texto é sobre nós a gente se depara 

com as resistências psíquicas da escrita de si, o adiamento a materializar a palavra, os 

desconfortos frutos das vivências. Essa não é uma escolha fácil, mas talvez eu gastasse muito 

mais energia vital tentando disfarçar os incômodos do que falando sobre eles. Do disfarce ao 

dizer há um abismo, ou uma tese.  

2.5.1 Aspectos éticos 

A pesquisa foi realizada respeitando a resolução nº 510/2016, que orienta a pesquisa 

em ciências humanas e sociais no Brasil, garantindo sigilo, proteção às interlocutoras da 

investigação, bem como garantia de consentimento (BRASIL, 2016). A investigação se 

iniciou após submissão e aprovação no Comitê de Ética em Pesquisa da Universidade Federal 

de Pernambuco, sob o número 75093023.5.0000.5208. 

Os nomes das mulheres que dialogaram comigo, bem como qualquer identificação que 

pudesse expô-las, de modo a gerar algum dano psíquico, foram mantidos em anonimato. 

Também assinaram um termo de consentimento livre e esclarecido (TCLE – Apêndice A), se 

dispondo a participar da investigação. 

As mesmas foram informadas que poderiam desistir a qualquer momento da pesquisa, 

bem como poderiam ter o direito de não ter suas trajetórias mencionadas, mesmo depois de 

terem informado ou participado de etapas anteriores. 

Essa proposta de pesquisa levou em consideração a exposição dessas mulheres numa 

sociedade que é, predominantemente, monogâmica, visando protegê-las. Portanto, buscamos 

respeitar e acolher os tempos e afetos que mobilizaram as interlocutoras durante e depois da 

realização da pesquisa. Bem como, exercitar uma escuta tecida na inteireza, como nos ensina 



83 

a poesia. Na crença de que os aspectos éticos vão além da mera burocracia, eles são 

(po)éticos. 

Essa pesquisa não produziu riscos diretos à saúde das interlocutoras, mas tentando 

minimizar incômodos afetivo-emocionais pelos conteúdos acessados em suas narrativas, 

busquei locais nos quais elas se sentissem seguras para narrar suas experiências, bem como 

procurei zelar pelo sigilo e anonimato das informações fornecidas. 

Por fim, os áudios e transcrições, coletados na pesquisa, estão armazenados no meu 

computador pessoal, sob a minha responsabilidade,  e ficarão pelo período mínimo de cinco 

anos. Todas as informações coletadas são confidenciais e serão publicadas apenas em eventos 

ou textos científicos, sem expor o nome das interlocutoras. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



84 

3 MULHERES PALIMPSESTOS E SEUS CRUZOS 

Nos passeios que empreendi pelos bosques teóricos e suas inúmeras letrinhas miúdas 

encontrei com uma ideia que traduz o que eu gostaria de falar sobre as mulheres com as quais 

dialoguei. No texto de Leda Martins, ela diz que África engravida a América, porque “África, 

em toda a sua diversidade, imprime seus arabescos e estilos nas culturas americanas, 

inscrevendo-se nos palimpsestos que, por inúmeros processos de cognição, asserção e 

metamorfose, formal e conceitual, transcriam e performam sua presença nas Américas” 

(Martins, 2021, p. 31). 

​ Aqui, na Améfrica Ladina, nos termos de Lélia Gonzalez (2020b), não simplesmente 

aceitamos as inscrições do colonizador português no nosso modo de vida, mas fazemos 

rasuras. Os palimpsestos são documentos grafados por cima de textos antigos. Pensei em 

como as mulheres não monogâmicas rasuram o roteiro definido para elas: do casamento, da 

monogamia, da maternidade, como “[...] inscrições e palimpsestos performáticos, grafados 

pelo corpo” (Martins, 2021, p. 144). Por meio de um saber, como diz a autora, que não precisa 

ser grafado, escrito, mas pode ocorrer através da oralidade, da oralitura. 

​ Ainda que essas mulheres não consigam apagar todo o texto que define o destino de 

suas corpas, elas arranham a inscrição posta, escrevem outras histórias por cima, nem sempre 

de modo tão fácil, nem sempre em uma escrita legível, mas o que me interessa observar é o 

movimento que fazem em direção à rasura. Corpas que riscam e se arriscam. 

Mulheres 

Que cruzaram meu caminho 

Por arte 

Acaso 

Sorte 

Poesia 

Distração 

Geografia 

Indicação 

Qual a história delas? 

Quem elas são? 

 



85 

​ Falando ainda sobre essas mulheres, que me doaram um pouco dos seus tempos de 

vida para compartilhar suas trajetórias, trouxe os elementos que mais me atravessaram nas 

suas falas e deixei fluir a poesia em mim. Na tradução, escolhi utilizar o estilo de poesia 

metrificada, que é muito comum no sertão nordestino, e que também diz do meu jeito de 

vivenciar o território. Fiz uso da estrutura de 10 versos, a escolha pela métrica foi intencional, 

pois é uma forma de poesia que se enquadra no padrão estrutural mas que não abandona a 

invenção poética.  

Tal qual a vida dessas mulheres, que propõem quebras e rasgos, umas mais que outras, 

vivendo em um mundo que tem uma métrica definida, que é organizado pela monogamia e 

pela cisheteronorma. Fazer rachaduras em estruturas consolidadas requer coragem, mas 

sobretudo muita invenção. A poesia é uma das formas de invencionar o mundo. Lanço essas 

palavras-mulheres metrificadas, mas também livres, na encruzilhada do texto para que 

dialoguem entre si, com o tempo e com o espaço: 

Maria se percebia no poliamor 

O seu marido quis abrir a relação 

Para realizar o fetiche de “garanhão” 

De duas mulheres ser o senhor 

Mas depois se queixava de dor 

Quando ela tinha outra parceria 

Pois o que ele mesmo queria 

Era controlar o seu desejar 

Mas isso não fez Maria recuar 

Na liberdade e na autonomia 

 

Bárbara é mãe, artista e professora 

A não monogamia foi uma saída 

Para ampliar a experiência de vida 

No contexto local é transgressora 

Da liberdade ela é uma defensora 

Não se vê mais na monogamia 

A curiosidade foi o seu guia 

No casamento e nas vivências 

Nem sempre é com frequência 



86 

Que ela tece outras parcerias 

 

Raquel casou com o primeiro namorado 

Depois se entendeu como bissexual 

O poliamor se tornou o modo contratual 

De viver as coisas que tem desejado 

Já formou trisal e foi algo delicado 

Seu casamento é a relação principal 

Se preocupa com o julgamento social 

E em enfrentar a opinião familiar 

Diz que essa forma de se relacionar 

Ampliou seu conhecimento pessoal 

 

Encontrei Mariana na encruzilhada 

Trazia marcas mineiras e paulistas 

Suas palavras deram algumas pistas 

De como tem sido sua jornada 

Questiona a lógica inventada 

De se relacionar na monogamia 

Não é a quantidade de parceria 

Que define outra perspectiva 

Mas da liberdade que se cultiva 

Faz brotar a não monogamia 

 

Manu é mulher negra e sapatão 

Questiona se é da não monogamia 

A sua ferramenta de luta é a poesia 

Embora seja psicóloga de formação 

Combate os efeitos da colonização 

Por meio da palavra e da vida 

Relata as vezes que foi preterida 

Por mulher branca e bissexual 

Ela acha extremamente brutal 

Que sua corpa seja invadida 



87 

 

Ângela é mulher bacamarteira 

Cantora e violeira de reisado 

Sua arte fura o patriarcado 

Sua existência é em si arteira 

No Nordeste e sua maneira 

De produzir subjetivação 

À monogamia ela diz não 

Mesmo participando da cultura 

A sua presença faz fissura 

No que se entende por tradição 

  

Serena, mãe e sapatão da zona rural 

Trabalha na agricultura, fotografia 

Produção cultural e poesia 

Pra ela a não monogamia é estrutural 

Na militância e no vínculo relacional 

Na vida agreste faz fresta e furo 

Sente que há um imaginário muro 

Nas trocas afetivas do seu território 

A sua existência amplia o repertório 

Do passado, do presente e do futuro 

 

Whitney é lésbica e pesquisadora 

Não se descobriu na não monogamia 

Mas escolheu outras formas de parceria 

Pois teve uma namorada controladora 

Que a acusava sempre de traidora 

Sem que tivesse nenhum motivo 

Essa experiência foi um incentivo 

Para que pudesse problematizar 

O modo fechado de se relacionar 

Que é muito violento e possessivo 



88 

​ Na encruzilhada, essas histórias cheias de textos, imagens, sons, afetos e marcas 

cruzaram o mesmo caminho que eu. Em busca do não modelo, do não Nordeste (em 

dissonância com a versão colonial da região e em consonância com as sub-versões dos 

Nordestes fissurados), da não monogamia. Nove mulheres, sendo oito delas pertencentes ao 

território desde o nascimento e uma estrangeira-familiar, que ocupa o território de modo 

afetivo. Cada mulher representa um traço na imagem abaixo, tais traços são as calçadas da 

vida, as quais nos sentamos para trocar palavras, experiências, desconfortos, artes e 

invenções. A proximidade/distância com que estão dispostos os nomes na imagem dizem 

sobre como as suas trajetórias se atraem ou se repelem. Irei desenvolver esses 

cruzos/afastamentos ao longo da análise, sobretudo no subitem 3.5. 

Figura 4 - Encruzilhada analítica 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Elaboração da autora 

Muitas dessas vidas e narrativas se cruzam, mesmo sem se conhecerem. Histórias que 

possuem trajetos definidos ao nascer (dos manuscritos nascem os palimpsestos), mas que vão 

sendo subvertidos pela possibilidade de traçar novas rotas. A encruzilhada é lugar de cruzo, 

como aponta Luiz Rufino: 

A potência da encruzilhada é o que chamo de cruzo, que é o movimento enquanto 
sendo o próprio Exu. O cruzo é o devir, o movimento inacabado, saliente, não 
ordenado e inapreensível. O cruzo versa-se como atravessamento, rasura, cisura, 
contaminação, catalisação, bricolagem (Rufino, 2019,  p. 16). 
 



89 

​ Esses cruzos também se conectam ao final de cada calçada, na esquina. A esquina é 

lugar de troca, onde quem vem de diferentes direções pode se encontrar. Mas é também lugar 

por onde circulam corpas abjetas, sexodissidentes, transgressoras. Nesse texto-encruzilhada, 

as esquinas servirão como categorias de análise. O que emerge das contradições e repetições? 

O que essas vidas-mulheres-nordestinas nos contam? Quais as trajetórias que traçam? Nas 

definições da física, a trajetória é o caminho percorrido por uma corpa no espaço ao longo do 

tempo. E nas (in)definições poéticas, o que é trajetória? 

Um mapa é composto de trajetórias  
Para ir de um lugar a outro é preciso o trânsito 

Transitar 
Não temos corpos 

Mas somos corpas territórios com trajetórias  
Atravessadas por outras trajetórias  

As transeuntes pelo caminho  
Se reconhecem 

Se desconhecem 

​ Pensando na ideia de trajetória, as quatro esquinas da encruzilhadas serão os eixos, os 

cruzos, que emergiram das narrativas: 1º Cruzo - Sentir e sentidos da não monogamia (o que 

as participantes entendem por não monogamia, como sentem e os diferentes termos em 

disputa); 2º Cruzo - Corpas (como as corpas são atravessadas pelas questões de raça, gênero, 

cisheteronorma e maternidade); 3º Cruzo - Territórios/Culturas (como essas corpas transitam 

por determinados territórios nordestinos, quais as invenções que fazem/que outras gramáticas 

produzem, como as fronteiras são nomeadas/alargadas); 4º Cruzo - Tempo (quando iniciam na 

não monogamia, qual é o movimento do tempo e como fazem a gestão do tempo nas 

vivências não monogâmicas). 

​ Esses cruzos foram costurados no encontro com as mulheres, suas falas foram me 

levando a um desenho de quais elementos são fundamentais em uma trajetória pela 

encruzilhada. Se a trajetória é o caminho percorrido por uma corpa, me interessei em saber 

quais são essas corpas, quais os efeitos que sentem pelo caminho que fazem e como o 

caminho é impactado pela sua circulação, daí surge o cruzo corpas. Se são mulheres com uma 

trajetória na não monogamia, é importante saber qual o seu modo de negação da monogamia 

(pois cada negação se tece de modo artesanal, único) e como se sentem percorrendo os 

trajetos que escolheram, daí emerge a diversidade de conceitos e a disputa em torno deles - 



90 

nasce o cruzo sentidos e sentires. Uma trajetória ainda se faz em um recorte de tempo 

específico, embora que caminhamos ancoradas no passado e no futuro, o tempo movimenta a 

gente - o cruzo tempo nos conta sobre isso. E não existe trajetória sem território, caminhamos 

por estradas de terra ou asfaltadas, esses caminhos pertencem a uma área de divisão territorial 

que não é apenas física, mas tem efeitos na organização dos modos de vida de cada 

comunidade - a partir disso emerge o cruzo territórios/culturas. Análise-cruzos-feministas, 

pois emergem das relações localizadas em contextos específicos (microrrelações) mas se 

produzem em tensão com as estruturas sociais mais amplas de poder (macrorrelações) 

(Haraway, 2009). 

Esses quatro pontos foram tecidos a partir da minha localização na encruzilhada 

agrestina e pernambucana, diante das provocações realizadas pelas interlocutoras, por serem 

elementos importantes nas trajetórias. Embora eu tente argumentar logicamente a escolha 

desses cruzos, eles me cruzaram antes, nas encruzilhadas subjetivas, para que eu os elegesse. 

Eles também fofocam um pouco sobre mim e as esquinas por onde passei. Quis eleger quatro 

pontos para que a ideia imagética da encruzilhada não fosse perdida. Quatro esquinas! Bater o 

dedinho do pé em uma quina é um negócio chato demais, dói! Mas a mesma quina pode ser 

um alívio para coçar as costas rapidamente. Dor e alívio, nas contradições que só são 

possíveis na encruzilhada. 

​ Esses cruzos são os arranjos elaborados pelas mulheres diante dos efeitos da 

colonialidade. A colonialidade atinge três aspectos: o ser, o saber e o poder. Consideramos 

que os cruzos que tomamos como esquinas de análise estão interligados a colonialidade do 

ser. Nas palavras de Nelson Maldonado-Torres (2018, p. 50-51): 

A colonialidade do ser envolve a introdução da lógica colonial nas concepções e na 
experiência de tempo e espaço, bem como na subjetividade. A colonialidade do ser 
inclui a colonialidade da visão e dos demais sentidos, que são meios em virtude dos 
quais os sujeitos têm um senso de si e do seu mundo. Uma exploração da 
colonialidade do ser, portanto, requer uma averiguação da colonialidade do tempo e 
espaço, bem como da subjetividade, incluindo a colonialidade do ver, do sentir e do 
experienciar (grifo nosso). 

​ Assim, a colonialidade atravessa os sentidos e sentires das mulheres que vivenciam a 

não monogamia (por isso é tão difícil produzir uma posição para além do ciúme, da posse, do 

controle). Atravessam o tempo, querendo alinhá-las à ideia de tempo colonial, veremos que 

elas fazem zigue-zague diante da costura reta que lhes é solicitada. E atravessam ainda o 

espaço, o território que vivenciam, interpelando-as a produzir outros destinos a partir de suas 

corpas (nor)destinadas à monogamia. 



91 

3.1 Cruzo - Sentidos e sentires da não monogamia 

​ Uma análise que se inspira na contracolonialidade não pode ser apenas racional, talvez 

nenhuma análise seja. Mas há, no geral, um esforço por aparentar que os dados são apenas 

dados e não vidas. Diante da pressão academicista por transformar vidas em dados, inicio a 

discussão pensando nos sentidos e sentires que atravessam as minhas interlocutoras. 

​ Os sentidos que atribuímos às coisas e a forma como nos afetamos são processos 

socialmente aprendidos. Em bell hooks (2020; 2024) vemos, especialmente, que enquanto 

mulheres, fomos socializadas para acreditar que o amor é um trabalho nosso, e ele deve ser 

expressado pela via do cuidado e do apoio. E que o acesso cínico ao afeto, seria concedido 

pelo casamento, instituição mais importante que o próprio amor. 

A autora ainda pontua que o casamento foi ensinado, no processo de socialização, 

como algo que deve ser priorizado: “A maioria dos homens e das mulheres nascidos nos anos 

1950 ou antes era socializada para pensar que casamentos e/ou compromissos românticos de 

qualquer tipo deveriam ter prioridade sobre todos os outros relacionamentos” (hooks, 2020, p. 

146). 

O modo como o casamento e a monogamia foram apresentados, com certeza, tem 

efeitos na produção dos sentidos sobre as relações e os sentimentos que emergem delas, 

muitas vezes contraditórios e díspares das nossas ideias. Sentires áridos que carecem de 

invenção e criatividade, pois “Na miudeza da vida comum os saberes se encantam e são 

reinventados os sentidos do mundo” (Simas; Rufino, 2018, p. 13). Sigamos, na busca de 

versar e avessar os sentidos! 

3.1.1 Sentidos 

​ Se você tivesse que explicar a alguém o que é a não monogamia, como você 

responderia? Essa é uma questão complexa, visto que a não monogamia não é um modelo, 

mas a negação do regime político denominado monogamia. Embora a questão seja cada vez 

mais discutida e teorizada, busquei ouvir os sentidos que as mulheres construíram sobre essa 

indagação.  

Assim, ao invés de apenas citar o que os e as teóricas elaboraram sobre o tema, é a 

hora de escutar o que as mulheres teorizam sobre não monogamia, a partir das suas vivências 

cotidianas. Sentido pode ser uma palavra usada para designar os significados que atribuem, 

mas também pode ser uma expressão ligada ao verbo sentir, como ainda pode indicar a 

direção que se adota. Quais os sentidos construídos por essas mulheres? Para quais sentidos se 



92 

movem: ao Norte, ao Sul ou ao Nordeste? O que sentem enquanto produzem suas próprias 

ciências? 

Essas tecelagens de sentido não precisam ser ancoradas em referenciais externos, do 

Sul do país ou da visão eurocêntrica, nem pretensamente teóricos. O conhecimento que 

elaboram é oriundo da cotidianidade, das parcerias, dos diálogos, há “ciensia” nos seus 

dizeres. 

Prestemos atenção ao que surge da artesania conceitual empreendida pelas mulheres 

que vivenciam alguns Nordestes, diante do que (não) entendem sobre (não) monogamia. Pois 

o (não) entender é a semente da potência de criar. Whitney nos dá uma pista interessante para 

iniciar esse diálogo: “[...] a gente só percebe o modelo se a gente passar a estranhar o modelo, 

né? Então é, é um exercício constante”. 

A diversidade de compreensão sobre o assunto é tecida pela variedade de experiências, 

algumas mulheres estudam sobre não monogamia (por curiosidade) e outras possuem 

vivências sem aprofundamento teórico-conceitual. Isso aparece no discurso de Mariana, que 

embora seja uma acadêmica, suas práticas antecedem a teoria: 

Eu não sou uma pessoa que estuda isso, viu? Não li nada sobre isso, não tenho esse 
letramento não monogâmico, digamos assim, é mais pela minha experiência, né? O 
que eu vejo é que a gente tem que se entender enquanto indivíduo, é… livre, 
primeiramente, pra, pra fazer suas buscas, é… pra ir atrás das coisas que tem 
vontade [...] Então eu acho que se for resumir o que é que é a não monogamia, é 
você poder se expressar com a sua verdade nos seus afetos, nos seus 
relacionamentos, independente dos seus relacionamentos, com respeito ao seu 
relacionamento, né? Normal, assim, acho que esse respeito faz parte no sentido de 
você respeita a si mesmo, a sua individualidade, sem expor necessariamente o outro, 
aí vai muito da necessidade do outro e aí são os acordos, né? Que eu acho que pode 
existir. Mas é você poder ser livre pra você ser quem você é, sabe?  

Maria também diz que não utiliza termos técnicos para descrever o que é não 

monogamia, mas que, para ela, seria a possibilidade de concomitância no amor, amar um/a e 

outro/a. Ela diz: “[...] sem termos técnicos, porque nunca me aprofundei, nunca estudei sobre, 

é o que eu acho, é o que eu acredito: é que... nós, seres humanos, somos capazes de amar e de 

sermos amados por mais de uma pessoa na questão de relacionamento”. 

Mariana e Maria afirmam que não possuem conhecimento teórico/letramento sobre 

não monogamia, mas deixam de considerar o saber que se opera a partir do movimento das 

suas corpas. Corpas textuais que produzem narrativas vivas e pulsantes, escrituras orais. O 

saber transcende a escrita alfabética, logo é preciso considerar “[...] outros modos de fixação 

dos saberes, dentre eles os que se perfazem pela voz em suas ressonâncias nas corporeidades” 

(Martins, 2021, p. 21). 



93 

Para Amora e Ângela, no entanto, foi através do acesso ao conhecimento, do estudo 

sobre não monogamia, que encontraram respostas sobre as suas experiências, como ilustra o 

seguinte recorte: “E aí eu fui pesquisar. Aí foi que apareceu assim, não sei como, apareceu 

sobre a não monogamia e fui estudar” (Amora). A não monogamia ou não monogamias, no 

plural, são movimentos que fazem fissura no sistema da monogamia, como aponta a fala 

abaixo: 

Eu acho que não tem que ter definição, a não monogamia, porque é uma coisa que a 
gente busca tanto é… Quebrar tudo, né? Quebrar paradigma, quebrar conceito, 
quebrar tudo, que fica uma coisa, assim, meio solta, que eu acho que se a gente 
chegar a, a querer realmente definir e limitar ali, você cria uma outra coisa, né? [...] 
Então eu acho que não, não tinha que ter definição, mas se tivesse que definir, seria 
realmente liberdade e respeito (Amora). 

Ângela concorda com Amora sobre ser uma quebra. Sendo a monogamia uma 

estrutura, ela está atrelada a várias outras que constituem a sociedade, não é sobre a 

quantidade de parceiros/as sexuais, pois isso, para ela, é apenas um elemento dentro de uma 

proposta mais ampla: 

Definiria como estrutura política de quebra à norma monogâmica. E… É porque as 
pessoas veem muito a não monogamia como uma estrutura de relação, né? Tipo 
relação afetivo-romântica, mas não é, né? [...] Tá atrelado a muita coisa também, né? 
O racismo, atrelado ao racismo, ao machismo, ao capitalismo. E acho que deixar que 
é… deixar que não monogamia se torne e apareça, assim, pras pessoas como um 
modelo de relação afetivo-romântica-sexual é tipo pegar um pouquinho de nada do 
que seria a não monogamia. 

A não monogamia não se resume a uma perspectiva relacional, mas questiona os 

modos de organização da vida em sociedade, como diz Mariana: “[...] eu tenho referências, 

assim, de parceiros não monogâmicos que raramente ficam com outras pessoas. Mas é uma 

forma de ver a vida, uma forma de ver o mundo [...] cada relacionamento não monogâmico 

vai ser de um jeito” (Mariana). Raquel concorda com a artesania das trocas afetivas, quando 

afirma: “[...] que cada relação, cada pessoa, ela, acontece de uma forma diferente, em 

intensidades diferentes, tem uma história diferente. Então, eu acho que no meu caso, a gente 

vai conversando conforme vai acontecendo e vai moldando”. 

Há um certo consenso sobre a não monogamia atrelada à liberdade. É importante ouvir 

de que liberdade falam, se é uma liberdade individualista ou que se desenha a partir da 

coletividade. Bárbara considera que a liberdade é algo que deve funcionar tanto para ela, 

como para o seu parceiro: 

Eu acho que definiria como liberdade. Tipo, existe uma relação, né? Com o meu 
parceiro mas a gente tem essa liberdade de poder se envolver com outras pessoas, 
tanto só de forma casual, tipo um sexo casual, como também um envolvimento, 



94 

como o namoro. E a gente tem essa liberdade de deixar o outro viver, né? É... de 
deixar o outro, viver e ter essa liberdade, né? Então, é... a gente percebe que, com 
isso, a gente acaba se aproximando mais, a gente acaba tendo uma conexão melhor 
porque o outro tá bem, tá feliz, tá livre. Então eu acho que é interessante isso pra 
gente, pelo menos pra gente funciona assim. 

Serena fala sobre a liberdade de percorrer o mundo, sem hierarquizar os afetos. Mas 

também da liberdade atrelada ao respeito, como já citou Amora: 

[...] não ter uma relação como central é… você se relacionar de maneira mais 
horizontal com as pessoas. Pra mim, ser não monogâmica é, tipo, a prioridade que 
eu daria a uma relação sexo-afetiva dar também a uma, a uma relação de amizade. 
Hoje eu posso estar com uma amiga sentindo o mesmo prazer vital de estar 
transando com uma amante. Pra mim não monogamia é isso, é ter essa liberdade 
mesmo de percorrer, de deslizar, fluir pelo mundo e pelas relações como… iguais, 
respeitando todas elas (Serena). 

A escolha por não priorizar afetos, de acordo com o vínculo sexual, aparece ainda na 

narrativa de Whitney: “[...] é não priorizar o relacionamento afetivo diante de todos os outros, 

amigos, família, é, trabalho, de ser um relacionamento que compõe sua vida, é… Eu acho que 

é você estar constantemente repensando os significados dos seus sentimentos e como eles 

chegaram lá”. O que corrobora com a ideia de Norma Mogrovejo (2025), de contra-amor, que 

é o exercício de descentralizar o amor romântico, o casal e a sexualidade como aspectos 

essenciais da vida das pessoas. Convidando ao investimento em outras formas afetivas, como 

as amizades, que podem ser um dispositivo de transformação social. 

A indefinição de um modelo de não monogamia pode ser algo que estimule a 

constante reflexão. Isso pode impulsionar as pessoas a pensarem sobre os sentimentos que 

aparentemente parecem óbvios, prontos, que estão silenciados pelo pacto da monogamia: 

[...] primeiro eu busquei entender o que seria amor pra mim e quais são as formas 
que eu entendo [...] de amor. E acho que amor é admiração, é respeito, é companhia, 
é carinho, é colo. Então, eu acho que a gente encontra isso em uma amizade, em um 
colega de trabalho, é... na família, no casamento, e a gente encontra isso, é... em 
outras pessoas, amigos, né? E... acho que o que diferenciaria, é… eu me relacionar 
com uma pessoa ou não, seria apenas o sexo [...] Enfim, cada pessoa eu sinto uma 
coisa e a única interferência seria eu, entre eu e aquela pessoa (Raquel). 

Para Raquel, as vivências na não monogamia a ajudaram a olhar mais para si e não 

somente buscar por algo externo. O que corrobora com bell hooks (2024, p. 48-49), para ela, 

“[...] o amor verdadeiro começa com amor-próprio. E que repetidas vezes nossa busca por 

amor nos traz de volta ao ponto de onde partimos, de volta ao espelho do nosso próprio 

coração, no qual podemos observar com amor as mulheres que somos e nos renovar”. 

​ Já para Manu e Whitney, a não monogamia foi uma oportunidade de perceber as 

violências dentro da estrutura monogâmica: 



95 

Me possibilitou compreender violências dentro de uma relação monogâmica, porque 
a, a relação monogâmica, ela lhe, ela lhe boicota mesmo de tantas, tantas vivências. 
Inclusive, eu digo afetos de, de amigos mesmo, né? Que você acaba sem ver muito o 
que acontece ao seu redor (Manu). 

Eu não me percebi sendo uma pessoa não monogâmica, eu… já tinha visto, já tinha 
tentado monogamicamente, todos os meus relacionamentos eu tinha tentado 
monogamicamente. Até que eu tive um relacionamento que foi muito ruim, ele foi 
particularmente muito ruim, eu tive outro que foi muito ruim também. Mas esse foi 
especialmente ruim, porque… a menina, ela era muito ciumenta, ela… enxergava 
“coisa” onde não tinha, ela brigava comigo, e terminava comigo [...] eu fiquei 
exausta, foi um negócio que me exauriu desse modelo de relacionamento. De uma 
forma que, tipo, eu passei a não querer me relacionar com ninguém, eu disse: eu não 
quero namorar mais com ninguém, tá bom, já tentei, e não deu certo (Whitney). 

​ É interessante notar que são duas mulheres sapatonas falando sobre as violências da 

monogamia. É curioso pensar que a monogamia não é uma estrutura criada para as mulheres 

lésbicas mas é incorporada por elas. As violências presentes nessa estrutura extrapolam as 

barreiras de gênero e aparecem no cerceamento da liberdade e no controle de outras corpas. 

Outra questão que se coloca na produção de sentido sobre a não monogamia é a 

dúvida se as parcerias, de fato, são não monogâmicas também. Dúvida e certeza coabitam as 

existências, como apontam as interlocutoras: 

[...] eu falo, mas será que isso aqui é não monogâmico mesmo? Ou você só tá 
querendo ficar com outras pessoas e é isso a questão? (Mariana). 

De me relacionar com a pessoa, conhecer, aquela coisa e transar e tal, no outro dia a 
pessoa me tratar mal. Aí eu ficava passada, assim: Meu Deus, o que que eu tô 
fazendo na minha vida? Isso é não monogamia? Não quero isso, assim, eu quero ser 
bem tratada! (Serena).  

Como não há uma definição posta, a dúvida está presente nas trajetórias. Dúvida e 

certeza habitam o encontro com o espelho. Maria fala confiante da escolha pela não 

monogamia: “[...] eu tenho certeza que eu tô no rolê certo”. Mesmo diante da dificuldade de 

consenso sobre o sentido da não monogamia que vivencia com o parceiro com quem coabita: 

“Eu não faço por putaria, eu não faço por fetiche, eu faço porque eu acredito em poliamor. 

Então, seria como uma pessoa que acredita em casamento porque se decepcionou nunca mais 

casar”. Completa ainda que se fosse para se relacionar monogamicamente preferia acabar a 

relação atual: “[...] tem gente que diz assim: Ah, mas por que não fecha a relação? Não, num 

fecho. Eu me separo, mas não fecho [...] não posso abrir mão do que eu acredito” (Maria). 

Na mesma perspectiva, Bárbara, Amora, Manu e Mariana dizem que, diante das 

experiências que tiveram, não se veem mais em uma relação monogâmica, não é algo que faz 

mais sentido para elas: 



96 

[...] eu acho que eu não conseguiria mais, tipo,  viver em um relacionamento 
monogâmico. Tipo, de você se privar, de você ter vontade de viver outras 
experiências e não poder (Bárbara). 

[...] fui me identificando e aí coloquei na minha cabeça. A partir de agora eu só 
quero me relacionar assim, porque eu não quero mais privar a minha liberdade e 
também não quero privar a liberdade do outro (Amora). 

Eu acho que eu não conseguiria perpetuar dentro de uma relação hoje monogâmica, 
porque não é só sobre o sexo, como eu digo, é sobre as relações de afeto (Manu). 

[...] eu não acredito na relação monogâmica hoje, como possível, sem que nenhum 
dos dois esteja sendo totalmente sincero, né? (Mariana). 

Embora Manu afirme não se ver mais em uma relação monogâmica, tem dúvidas se a 

não monogamia é algo que pertence à construção de si: “[...] eu não sei se eu sou não 

monogâmica, eu digo que eu tô, eu tô no processo. Porque as últimas, algumas relações que 

eu tive, foram que a outra já chegou dizendo que era não monogâmica. E eu disse por mim 

tudo bem [...]”, ela diz ainda, surpresa: “Desde que eu me separei eu nunca vivenciei uma 

relação monogâmica. Meu Deus, eu pensei nisso agora!”. 

Amora estranha o fato de que alguém tenha vivido a não monogamia e depois desista, 

para ela, se a pessoa entrou, não sai mais. Interessante o jogo de palavras que ela utiliza 

(entrar/sair), que indicam a ideia de movimento: 

Se você entrou, se você entrou e saiu, eu não sei como é isso, porque eu falei, eu 
falei: ó gente, depois que entra, não sai, não tem como sair. Depois que você se 
liberta, assim, que você entende mesmo você não sai, você não sai. Se você prezar 
pela sua liberdade e do outro também, né? Que é importante, você não sai mais. 

A saída da não monogamia, muitas vezes, pode ocorrer para se adequar a um formato 

que uma nova relação demanda, como aponta Serena, que sua ex-companheira, a mesma que 

lhe apresentou a não monogamia, hoje vive uma relação com acordos monogâmicos: “[...] a 

minha ex também, a gente é bem amiga. Só que atualmente, quando ela se casou agora, ela 

disse que é monogâmica. Ela não, ela vive uma relação monogâmica, mas ela disse que no 

fundo do coração dela, ela é não monogâmica, mas tá nessa relação monogâmica, casada”. 

Serena diz que desde a primeira experiência em uma relação não monogâmica, ela nunca mais 

voltou atrás: “E desde então, eu nunca mais deixei, assim, de ser”. 

​ Whitney, em contrapartida, argumenta que a não monogamia não foi uma descoberta, 

mas uma escolha em tentar aprender outras formas de se relacionar: “não me descobri não 

monogâmica, eu estou tentando outras formas de me relacionar, e… quando eu digo que estou 

é que eu atualmente estou mesmo, é tipo, todo dia aprendendo”.  

​ As teorias que são elaboradas, a partir das vivências das mulheres, nem sempre 

dialogam com os afetos emergentes dessas experiências. Porque dispositivos e ideais 



97 

monogâmicos estão incorporados nas nossas trajetórias. As (con)fusões entre pensar e desejar 

se derramam no campo dos sentires.  

3.1.2 Sentires  

Exu provoca a rivalidade entre duas esposas 
Reinava a paz no lar de um homem casado com duas mulheres.  
As esposas davam-se bem e colaboravam uma com a outra.  
Exu não gostava nada dessa vida tranqüila  
e tratou logo de armar alguma confusão.  
Fez um lindo chapéu, vestiu-se de mercador e foi para o mercado.  
Uma das esposas foi ao mercado,  
viu o chapéu e o comprou para o marido.  
O marido gostou muito do presente  
e cobriu a mulher de tamanhas atenções  
que a outra esposa pela primeira vez sentiu-se enciumada.  
No outro dia, ela foi ao mercado e lá encontrou Exu,  
que oferecia um chapéu ainda mais bonito.  
Comprou o chapéu para o marido e ele ficou tão agradecido  
que a cobriu de carinhos redobrados, esquecendo-se da outra.  
Foi a vez da primeira esposa sentir-se rejeitada.  
Ela foi ao mercado e reencontrou o vendedor de chapéus.  
Bem, a história foi assim se repetindo  
e o ciúme e a competição entre as esposas foram crescendo.  
A vida doméstica havia se transformado numa briga entre as esposas.  
A rivalidade estava presente sempre e a atenção do marido alternava-se,  
fazendo sua favorita ora uma esposa, ora a outra.  
Até que um dia Exu não mais foi ao mercado com os seus chapéus,  
deixando as duas mulheres completamente desnorteadas  
e a família mergulhada em completa confusão (Prandi, 2001, p.75-76).  

​ Exu abre a sessão para falar dos sentires. Da rivalidade, da competição, do ciúme e de 

todas as ambiguidades presentes nas relações. O sentir é produzido na cultura, nossos afetos 

não estão dissociados dela. O sentir se tece nas contradições. A partir das narrativas notamos 

que nem sempre o entendimento das mulheres sobre não monogamia e a apropriação teórica 

dos conceitos garante que alguns afetos indesejados apareçam. Isso porque fomos socializadas 

em uma estrutura monogâmica. Vemos isso nos recortes de Amora e Whitney: 

[...] quando você tá estudando, tá começando a se relacionar, aí acontece alguma 
coisa ali e você acha que não vai ter mais ciúme, né? E você sente a droga do ciúme, 
você fica: Não, mas não era pra funcionar assim. Mas você fala: não, mas eu sou 
humana [...] Mas por dentro, assim, nossa! Doeu de um jeito que eu falei: meu Deus 
do céu, achava que não ia doer, né? Enfim, porque já tanto tempo que eu estudava, 
que eu me preparava, que eu achava que eu tava ok (Amora). 

[...] eu fui lendo, e aí eu fui aprendendo, é… e entendendo como eu podia melhor 
lidar com os sentimentos que iam surgindo, porque o ciúme não deixou de existir 
(Whitney). 

​ Um dos afetos mais difíceis de lidar, como narram as participantes, é o ciúme. Manu 

aponta que isso ocorre “Porque a gente vem dessa estrutura do ciúme”, aprendemos a desejar 



98 

nesses moldes - por efeitos da colonialidade. Algumas afirmam que lidam melhor com o 

ciúme dos que suas parcerias, como relata Maria: 

[...] não é porque você vive, pelo menos da minha parte, uma relação poliamorosa ou 
aberta, que não existe ciúme. Pelo menos da minha parte existe. Medo de perder? 
Tem, agora você tem que contextualizar isso. Se você vive uma relação aberta, pra tá 
toda vez que seu parceiro ou sua parceira for ficar com alguém você enlouquecer 
com medo de perder ele, então você tá no rolê errado. E é isso que acontece com ele, 
tá entendendo? É esse tipo de ciúme, é que toda vez parece que o mundo vai se 
acabar (Maria). 

Amora, por sua vez, silenciou diante do desconforto causado pelo ciúme e lembra que 

isso é um dos efeitos da socialização feminina: “[...] fiquei de boa, assim, fingindo que nada 

tava doendo [...] Porque a gente mulher é sempre, também, silenciada. Mas eu tenho falado 

mais, assim, quando acontece agora, né? Mas da primeira vez, não falei não”. É preciso 

atentar a isso, como diz a autora: “Nas relações não monogâmicas, sabe-se que os prazeres 

são coletivizados, mas as dores não” (Vasallo, 2022, p. 88). 

O ciúme pode gerar distanciamento entre ex-parceiras afetivo-sexuais, quando iniciam 

um novo relacionamento, nas palavras de Serena: “[...] depois que elas se casaram, elas 

passaram um tempo [...] Porque as parceiras também não permitiam, ficava nesse ciúme e eu 

dizia [...] não precisa ter ciúme, eu não quero não, acabou aquilo, foi passado”. 

Se relacionar em uma perspectiva não monogâmica requer não ter um roteiro definido 

(ou se tiver, rasurá-lo, produzir palimpsestos) e encarar os afetos que vão surgindo nessa 

construção, “[...] você tem que lidar com [...] as inseguranças que as principais são: eu não 

sou suficiente, é… Vou ser trocada, é… Enfim, todas essas coisas. Ciúme, ciúme é comum 

[...] Eu sinto falta de uma previsibilidade, saber o que vai acontecer” (Whitney). No entanto, 

essas experiências convidam a aprender a manejar os afetos: 

[...] quando você abre mão do roteiro você ainda sente, só que você não sabe muito 
bem o que fazer, sabe? Você sabe que precisa controlar esses sentimentos, mas como 
lidar com eles, como superá-los, como manejá-los de uma forma que não machuque 
você, e você não exploda, não faça, não maltrate outra pessoa por conta de você 
mesmo, das suas próprias questões, isso é, isso é complicado, é como se fosse um 
terreno meio movediço mesmo, não é fácil (Whitney). 

​ Para Raquel, os desconfortos ajudam a compreender-se melhor, acredita que é uma 

escolha mais eficaz do que a traição, prática associada ao sistema monogâmico: “[...] eu acho 

que viver um relacionamento aberto, poliamoroso, me ajudou a... Me encontrar assim, 

enquanto pessoa, enquanto mulher [...] esse desconforto é [...] evitado por muitas pessoas, 

porque a traição ainda acaba sendo confortável”. 

​ Outro afeto que foi citado pelas participantes é a culpa. Que, como infere Manu, pode 

ser oriunda de resquícios do cristianismo, ainda que ela não se considere uma pessoa cristã: 



99 

Mesmo quando eu vivenciei algumas relações que eram ditas não monogâmicas ou 
abertas, existia um peso e um incômodo, por achar também que estava traindo, após 
esse casamento, assim, eu acho que teve uma coisa mais cristã, social. Mesmo que a 
gente não seja, porque eu não sou, mas ainda se carrega esse peso [...] como se fosse 
uma moral, né? Uma moralidade que tudo que é, que a gente tá fazendo divergente, 
daquilo que é posto socialmente, parece que é imoral (Manu). 

​ Geni Núñez (2023) fala que a imposição da monogamia foi imprescindível para a 

consolidação do projeto colonial no Brasil e foi realizada através da catequização cristã. A 

colonialidade se estende ao território da moralidade, a culpa por estar fazendo algo 

supostamente errado é presente no nosso imaginário: 

A culpa eu acho que é uma coisa muito ruim que a gente carrega. Porque quando 
você [...] quer fazer alguma coisa e se sente culpado porque uma outra pessoa pode 
ficar chateada, sendo que aquilo não diz respeito àquela outra pessoa, aquilo diz 
respeito a mim. Não tem nada a ver com o que eu sinto por aquela outra pessoa, né? 
(Mariana). 

A não monogamia é, assim, uma possibilidade de quebra a essa moralidade, nas 

palavras de Whitney, é um recurso contra o dispositivo monogâmico imposto: “[...] só a 

possibilidade de poder não me sentir culpada se eu tiver vontade, isso pra mim já importa 

bastante, porque eu já me senti muito culpada, muito culpada, é… de tudo”. 

Talvez não seja possível se livrar de toda a culpa, pois ela faz parte do controle social, 

porém, é possível diminuir seus efeitos paralisantes - “contraculpabilizar” para 

contracolonizar. Sobretudo, acolhendo a culpa, escutando o que ela quer nos dizer e a quais 

ideais e modelos está vinculada.  

3.1.3 Rasuras e cópias 

​ A não monogamia não é um modelo, mas é um termo que abarca todas as vivências 

que rompem, parcial ou totalmente (se é que é possível isso, em uma sociedade orientada pelo 

sistema monogâmico) com a monogamia. Nessa definição indefinida vemos que muitos 

termos aparecem em disputa, algumas experiências não são validadas pelas comunidades não 

monogâmicas por serem consideradas repetições maquiadas da monogamia. Resgatamos aqui 

a metáfora da sombrinha de frevo para pensar como se movimentam os conceitos nos passos 

das nossas frevistas-interlocutoras. 

​ No excerto abaixo, Maria tenta pontuar que o que ela vivencia é diferente da 

monogamia. No entanto, afirma que a relação não monogâmica é igual a qualquer outra 

relação (inclusive monogâmica). No jogo entre se diferenciar e se igualar, Maria estaria 

tentando participar da norma ou alargá-la? Vejamos: 



100 

As pessoas acham que relacionamento aberto é igual àqueles casais que fazem, é... 
Perfil de casal no tinder pra procurar uma menina pra transar, né? E aí, não que eles 
estejam errado, mas assim, não juntar tudo no mesmo bolo. Relacionamento aberto 
não é tudo, não é só isso. É bem mais amplo, existe bem mais coisas sobre isso. E 
não é um desespero, né? É igual a qualquer outra relação. É se acontecer, é se 
conhecer alguém interessante. 

​ Talvez pelo desejo de participar da norma, Maria insista que não é sobre a quantidade 

de parcerias: “Porque se é poliamor, pode ter três, quatro, enfim. Mas, ninguém vive nesse 

desespero não [...] É igual uma relação monogâmica. Inclusive tem tempo que a gente pode 

passar meses ou até anos, só o casal”. No entanto, ela diz que sua perspectiva se difere da do 

marido, pois ele prioriza apenas as vivências sexuais, sem envolvimento afetivo, que não é o 

caso dela: 

[...] Eles vivem relacionamentos abertos pra viverem experiências apenas sexuais e 
só. É… Que eu acho que é o caso do meu companheiro, que aí fica esse impasse 
entre a gente, certo? Ele quer um relacionamento aberto pra viver experiências 
sexuais. Eu [...] optei por um relacionamento aberto porque eu acredito no poliamor. 

Para muitas perspectivas (como a anarquia relacional e a “não monogamia política”), a 

vivência de Maria não se enquadra na não monogamia, pois não rompe, totalmente, com a 

instituição casal. Manu, diferencia a não monogamia da relação aberta, para ela, essa última 

está mais pautada em práticas sexuais: 

[...] antes eu achava que era a mesma coisa da relação aberta e que não é, né? [...] 
porque pra mim a não monogamia é… Você poder estar numa relação e tem a coisa 
[...] da centralidade da pessoa ou não, mas você também poder ter relações afetivas e 
sexuais com outras pessoas. Já na relação aberta, pelo que eu entendo, é mais um 
acordo sexual. 

Concordando com essa ideia, Ângela chama as relações abertas de monogamia com 

glitter, pois acredita que não rompem com o pacto monogâmico em sua origem, são uma 

repetição do mesmo:  

[...] muito diferente daquilo que eu defendo assim, não, não tá nesse meio da não 
monogamia política, sabe? Tipo é só em busca de uma estrutura de uma relação 
aberta, por exemplo, ou de exercer mais a liberdade e isso acaba que… é um 
problemão [...] eu diria que mascaradas assim, sabe? Tipo, um modelo de 
monogamia com glitterzinho, sabe? Que quando você vai ver na raiz mesmo, acaba 
sendo a mesma estrutura. É babado! 

Embora pareça uma ideia bastante progressista, é preciso tensionar o uso do termo 

“política”. Pois todo e qualquer exercício da sexualidade é uma vivência política. Inclusive a 

monogamia também é política - uma política colonial extremamente consolidada. Para além 

dos termos, que transitam nas encruzilhadas teóricas, é preciso entender como são as práticas: 

Tem um nome de relacionamento aberto [...] é uma não monogamia pelos conceitos 
que eu li. É… Mas o que eu, o que a gente tenta construir é mais, eu enxergo de uma 



101 

forma mais como uma parceria [...] é isso. A gente se apoiar, se dar força e cada uma 
seguir sua vida, sabe? Não, não em par mas com apoio (Whitney). 

Os nomes/rótulos, na maioria das vezes, não conseguem traduzir a complexidade das 

experiências. Antes dos termos se popularizarem, pela via das redes sociais, Serena chamava 

as suas vivências na não monogamia de amor livre: 

Acho que a gente dizia, assim, amor livre, eu acho. Era amor livre, não era relação 
aberta não, a gente não chamava assim, porque relação aberta era só ficar, fechar, ser 
uma relação central e abrir pra outra, né? E a ideia era a gente se envolver mesmo 
com o que, ser livre, livre, tanto fazia ser coisa sexual como paixão, como amor, 
qualquer coisa, amizade, ter essa abertura nas relações de, de tirar a hierarquização 
dela, né? 

​ O arranjo das regras relacionais ajuda a indicar se uma relação rompe com o roteiro 

monogâmico ou se o repete. Nos recortes abaixo vemos o esforço de Raquel para preservar a 

relação principal, do casal, e a perspectiva de Whitney, de romper com as regras para ampliar 

a sua liberdade e da sua parceira: 

A gente chegou no, no fundo do poço das relações não monogâmicas [...] A gente 
teve que mudar todo o script, então, uma pessoa que chegar agora ela vai ter que 
receber um formulário, marcar com um X as coisas que ela aceita ou não aceita 
(Raquel). 

Eu disse: não, a gente não tem regra nenhuma. Nosso relacionamento não tem regra 
nenhuma. E se a gente se apaixonar por outra pessoa [...] Isso quer dizer que eu 
posso namorar com outra pessoa. Mas isso quer dizer que você também pode 
namorar com outra pessoa. Você pode ter outros relacionamentos (Whitney). 

​ Na contranorma, por onde caminham as experiências não monogâmicas, é preciso 

cuidado para não produzir mais julgamentos sobre o que seria a maneira correta ou não de se 

relacionar. Dean Spade (2025, p. 631) nos diz como pode ser desconfortável a sensação de 

inadequação diante de uma norma não monogâmica: 

Fiquei desconcertado ao perceber dinâmicas emergentes nas quais as pessoas 
estabelecem a nova norma poliamorosa e, em seguida, odeiam-se caso não consigam 
corresponder a ela. Se não forem perfeitas em não serem ciumentas, em não se 
sentirem ameaçadas e totalmente encantadas imediatamente com as aventuras das 
pessoas com quem se relacionam, de alguma forma falharam. Eu já me senti assim. 
Frustrado com a forma pela qual minha mente pode aceitar essa abordagem em 
relação ao sexo, e, no entanto, minha reação emocional, às vezes, é enorme e 
inegavelmente negativa. Em alguns momentos, isso tem se tornado uma nova 
perfeição inatingível que uso para me torturar, e até mesmo tenho vergonha de 
admitir para as minhas amizades o quão horrível me sinto quando dominado pelo 
ciúme. Também me torno cada vez mais distante das pessoas com quem me 
relaciono ao tentar esconder esses sentimentos vergonhosos e avassaladores. 

Esse elemento aparece também nas investigações de Rhuan Fernandes (2022, p. 

244-245). Ele observa que diante da impossibilidade das pessoas participantes da sua 

pesquisa, que faziam parte de uma uma comunidade online, conseguirem seguir uma agenda 



102 

específica da não monogamia, elas “[...] culpam-se e se cobram, perguntam-se se são capazes 

de pôr em prática a não monogamia [...] Assim, um espaço organizativo para combater a 

opressão pode também desenvolver gramáticas normativas”.  

Celebremos as contradições! Se as vidas (nor)destinadas inventam seus próprios 

roteiros, ora vão rasurar totalmente os mapas fornecidos pela monogamia, ora só terão esses 

mesmos mapas para seguir. Nem sempre é possível ser errante, por vezes a materialidade da 

vida conduz aos roteiros mais previsíveis. Por falar em roteiro, continuemos o trajeto, 

precisamos conhecer mais sobre as corpas-transeuntes que estão a caminhar! 

3.2 Cruzo - Corpas 

O que é um corpo para além do determinismo biológico? Existe uma bio-lógica que 

fornece os elementos para organização social. Principalmente no Ocidente, pois “[...] o mundo 

é percebido principalmente pela visão. A diferenciação dos corpos humanos em termos de 

sexo, cor da pele e tamanho do crânio é um testemunho dos poderes atribuídos ao “ver”. O 

olhar é um convite para diferenciar” (Oyěwùmí, 2021, p. 28-29). O que é um corpo no interior 

da linguagem? Corpo engessado, pré-determinado, corpo ficcionado pelas cerimônias de chá 

de revelação genital de bebês, corpo nordestino, delirantemente construído sob os discursos 

da força, da valentia, da resistência, corpo-alegoria. Por que não corpas? Alargar, deslocar a 

palavra, para que talvez seja possível alargar os sentidos. 

Entendemos a corporeidade como um território, atravessado pela colonialidade. Em 

consonância com as autoras, vamos “[...] adotar a noção de corpo e corporalidade como um 

‘habitar decolonial’ que convida a uma postura contracolonial, um gesto que se contrapõe à 

fratura inicial da colonização: o ato de habitar uma terra e um corpo - colônia” (Adrião et. al., 

2023, p. 195). 

As corpas não se conformam à colonização, mas resistem, contracolonizam, 

invencionam, costuram brechas. Se o roteiro é determinado para algumas corpas, com Castiel 

Brasileiro (2020, p. 236) pensamos que “[...] durante toda a formação subjetiva (que dura uma 

encarnação), a condição corpórea [...] a todo o momento escapa das previsões coloniais”. 

A colonialidade tenta desenhar o que é um corpo, palavra masculina, se o corpo for 

nordestino ele será impregnado de narrativas racistas que tentam atribuir sua inferioridade à 

mestiçagem ou às condições naturais pouco favoráveis da região, garantindo sua virilidade e 

força (Albuquerque Júnior, 2011; 2013). Logo, é visto pejorativamente como: 
[...] corpo supostamente disforme, corpo flagelado, corpo feio, que não segue os 
padrões de beleza predominantes, elaborado por muitas narrativas feitas na própria 
região. O nordestino, normalmente, é visto como sendo de baixa estatura, de cabeça 



103 

grande, trazendo no corpo os estigmas de sua origem rural, as marcas deixadas por 
suas duras atividades de trabalho, corpo pouco higiênico e pouco eugênico 
(Albuquerque Júnior, 2017, p. 98). 

A ideia de tomar o corpo a partir de elementos biológicos é um artifício da 

colonização, que criou a ideia de raça, bem como a ideia de mulher - ideias tecidas a partir de 

características físicas. A autora nos diz que “[...] antes da instalação de noções ocidentais na 

cultura iorubá, o corpo não era a base de papéis sociais, inclusões ou exclusões; não foi o 

fundamento do pensamento e da identidade sociais” (Oyěwùmí, 2021, p. 16). ​  

Os desenhos coloniais, no entanto, não são suficientes para impedir que outros riscos, 

rabiscos, cópias, rascunhos, rasgos e borrados se produzam. Embora as corpas nordestinas 

sejam marcadas por história e memória (Grijalva, 2020), não são apenas aquilo a que foram 

destinadas pelos discursos hegemônicos. Corpas negras, corpas que tensionam os delirantes 

papéis de gênero, corpas sapatonas, por fim, corpas que gestam e maternam, sobretudo, outras 

possibilidades de Nordeste. Quais os caminhos que essas corpas percorrem? Quais as 

subversões a que se dispuseram? 

3.2.1 Afetos negros e negados 

​ Afetos, embora sejam construções que não são palpáveis, possuem materialidade, pois 

atravessam as corpas. Algumas corpas, no arranjo social vigente, são cuidadas, amadas, 

enquanto outras são violentadas e hipersexualizadas. Principalmente se forem corpas negras, 

isso é um efeito da colonialidade. Enquanto escrevo essas palavras, escuto o desconforto das 

minhas interlocutoras e reflito sobre a minha branquitude, pois nunca tive afeto negado em 

função da cor da minha pele. 

​ Através das narrativas que entrei em contato, percebi que as mulheres que se 

nomearam como negras tiveram experiências afetivas mais violentas e invasivas que as 

demais. A colonização, que criou a ideia de raça, segue a tratar essas corpas produzidas sob o 

significante negra como colônias. As narrativas que vou trazer à cena não são mera exposição 

de violência, mas convite à implicação enquanto participantes da branquitude. As feridas 

coloniais ainda se atualizam, é necessário refletir/agir para colaborar com o desmonte da 

estrutura racista, inclusive no plano afetivo. 

A partir do exposto, notamos como as corpas são atravessadas. Amora, por exemplo, 

se sentiu descartada após vivenciar uma experiência sexual a três, com um homem cisgênero e 

sua esposa, também cisgênera. Ela não traz à tona a raça deles, mas se identifica como uma 

mulher negra: 



104 

[...] a experiência foi com esse cara, que ele tinha um relacionamento não 
monogâmico, né? Ele, casado, né? Assim… E aí só foi aquela coisa casual, ali, com 
ela e que também foi uma violência pra mim depois, porque, no momento, assim, 
não foi nada combinado, né? Mas no momento eu percebi que meio que eles tinham 
combinado entre si. Na minha ausência, sem me consultar. E logo em seguida que 
aconteceu, né? [...] que rolou o menáge e tal, eles me descartaram, assim, como 
objeto mesmo. 

Duas marcações corpóreas objetificam Amora: ser negra e bissexual. Maria Silvério 

fala do imaginário social de que a mulher bissexual poderia realizar a fantasia do casal 

heterossexual, diferente da mulher lésbica. Nesse sentido, não há muita quebra em relação ao 

padrão monogâmico: “A fetichização da bissexualidade feminina por parte de homens e 

casais é fortemente criticada no meio não-monogâmico, mas no poliamor as mulheres 

bissexuais também recebem propostas para realizar as fantasias sexuais dos casais” (Silvério, 

2021, p. 29). 

Manu compartilha da sensação de ser objetificada, quando diz que “[...] existe uma 

hipersexualização sobre esse corpo, né?”. Relata ainda que as mulheres brancas se autorizam 

mais a se aproximar dela: 

Quando é com mulheres brancas eu não vejo essa resistência de se chegar a esse 
corpo, porque é um corpo que já tá posto, então as pessoas simbolicamente já tão 
acostumadas a chegar nessas mulheres. Mas quando são mulheres negras parece que 
existe ou a gente é mais braba, ou a gente tem um, um, uma carcaça mais forte, que 
parece que existe uma resistência mesmo, de troca social, que é o que racismo, o 
racismo faz que as pessoas também, tem esse medo de chegar, sabe? 

O desconforto dela me leva ao texto de Audre Lorde, sobre os usos da raiva. Manu 

fala de um jeito bem nordestino da “brabeza” da mulher negra, reativa as situações de 

opressão que provoca medo em algumas pessoas. A raiva é uma forma de reagir ao racismo 

que “[...] pode se tornar uma poderosa fonte de energia a serviço do progresso e da mudança” 

(Lorde, 2019, p. 159). 

Amora cita que, muitas vezes, acaba aceitando se relacionar com pessoas muito 

diferentes dela - principalmente quando são homens cisgêneros - porque se não fosse assim, 

não se relacionaria com ninguém. Outro elemento importante é que há 9 anos não tem 

nenhuma relação duradoura: 

Então você não acha qualquer pessoa, assim, pra se relacionar, né? Eu, pelo menos 
vivo isso, há muito tempo. Tem o quê? Já vai fazer nove anos que eu tô solteira e eu 
nunca mais namorei sério com ninguém. Nunca mais, nunca mais. Tipo, tive 
encontros, assim, no máximo, acho que dois meses de ficar com alguém. Mas isso a, 
a, a muito contragosto dos meus princípios, inclusive porque logo você percebe, né? 
Que, tipo essa, pessoa aqui não tem nada a ver com você, mas vamos aqui, né? Tô 
fazendo nada. Porque se não fosse assim, nem isso teria, sério. Principalmente com 
um homem, né? 



105 

A colonialidade age de modo a excluir as mulheres negras das relações de afeto. 

Assim, “[...] a cor da pele pode influenciar positiva ou negativamente no mercado do afeto” 

(Jardim; Paoliello, 2022, p. 121). É preciso problematizar os termos e pensar o que seria 

“namorar sério” ou “união estável”, se a vida indica movimento. O que esse ideal representa 

para as pessoas? 

Em muitas situações, os parâmetros coloniais são tomados como referência, de 

maneira que: “[...] o modelo de gênero e sexo do colonizador é tomado pelos sujeitos 

colonizados como direcionador de suas próprias performances em seus esforços de parecerem 

normais em um mundo que os considera essencialmente anormais, deficientes e maus” 

(Maldonado-Torres, 2018, p. 47). Manu, por exemplo, fala do desejo de ter uma família, por 

ser uma mulher negra e sapatão, entende que esse dispositivo lhe é negado: 

[...] quando a gente é lésbica e eu tenho quase quarenta anos. E é sobre esse recorte 
social familiar, parece que quem [...] é sapatão, parece que a gente nunca pode tá 
constituindo uma família. Então me ver nesse recorte de dizer: não, agora, eu tenho 
uma família, né? Tipo, a família dela me aceita, que é algo que algumas meninas que 
eu ficava, namorava, não aceitava. Então, essa coisa eu não ia na casa ou fingia que 
era amiga, né? Na coisa da adolescência, me fez ficar nessa relação monogâmica, 
né? 

​ Na pesquisa de Fernandes, com um grupo online de pessoas negras, as pessoas 

monogâmicas defendiam que não monogamia era coisa de branco. O autor aponta que, pelos 

efeitos da escravização das pessoas negras no Brasil, seguido da abolição sem reparação e do 

projeto de branqueamento: 

[...] na visão dos monogâmicos, representaram uma espécie de condenação perpétua 
de pessoas negras, como a impossibilidade de ter família, interesses próprios, 
planejar a própria vida etc [...] Nessa perspectiva, parte-se do princípio de que a 
monogamia é o que os negros deveriam buscar, precisamente pelo fato de não a 
terem podido experimentar de modo adequado e saudável (Fernandes, 2022, p. 
213-214). 
 

​ No entanto, nem tudo que foi negado no processo colonial é algo interessante. Afirmar 

que a não monogamia não é para pessoas negras seria uma forma de generalizar as 

experiências e não considerar suas capacidades de agência, de autonomia. Seria, no 

argumento dos participantes não monogâmicos da pesquisa, pintar de preto um ideal de amor 

e família falidos. Assim:  

Os não monogâmicos [...] dizem que o que é padrão de branco é a monogamia, por 
se tratar de uma herança colonial que opera uma moralidade cristã de controle do 
corpo e da sexualidade [...] Para eles, os monogâmicos, deixam de lado a 
historicidade da mononormatividade, que [...] tem uma relação intrínseca, sobretudo 
na América Latina, com o colonialismo (Fernandes, 2022, p. 216).​  



106 

Vemos que a possibilidade de escolher, de rasurar o roteiro previamente traçado 

(principalmente por ideais de branquitude) e de agenciar os próprios afetos é reivindicada na 

fala de Manu: 

Quando eu me relaciono com mulheres brancas e depois eu me relaciono nesse 
mesmo temporal com mulheres negras, é muito louco, mas as mulheres brancas é 
que se incomodam por acharem que por eu estar levando o nome de palmiteira, acha 
que estão tirando o lugar de uma mulher preta estar vivenciando uma relação com 
uma mulher preta. Às vezes elas não me dão o direito de dizer assim: ó, eu que 
escolho se eu tô com a branca ou com a preta, né? Mas eu não queria estar nesse 
lugar porque eu sei de toda a pauta política de uma mulher preta estar com uma 
mulher preta. Então eu que já tô me saindo ou algo nesse sentido. 

É interessante notar que ela usa a palavra “temporal” relacionada ao tempo, mas 

temporal também pode ser uma chuva forte, uma intempérie. Que pode indicar os desafios de 

lidar com os afetos quando se é uma pessoa negra, de modo que as mulheres brancas acham 

que podem dizer o que é melhor para ela. Sabemos da potência do afeto entre duas pessoas 

negras, mas isso precisa ser uma escolha dela. 

Uma não monogamia que se coloca como universal, sem considerar as diferentes 

trajetórias, é uma brancogamia, que tem como características: 

a) pretender-se homogeneizar os afetos a partir daquilo que o racismo 
institucionalizado já faz em todas as esferas sociais, agir destacando a brancura 
enquanto modelo universal; b) não problematizar os diferentes percursos afetivos e 
suas produções nos e dos indivíduos que não se incluem na vivência branca, ou seja, 
é sobre manter uma perspectiva colonialista que procura eliminar, material e 
subjetivamente, as diferenças de cada grupo social em um relacionamento em prol 
do que é possível ao ser branco (Medrado; Fernandes, 2023, p. 136-137). 

Manu argumenta que a não monogamia, algumas vezes, é utilizada para perpetuar o 

não lugar, o não afeto para a pessoa negra, usando a ideia de liberdade: 

[...] ainda é usado essa liberdade que a gente pode do não amor romântico, mas 
também como algo de, de colocar a gente como a gente sempre foi, de não afeto, que 
é isso que eu sinto na, nas relações, assim. Não é sobre ser priorizado, mas a gente 
quer, a gente quer em datas comemorativas ou em algum momento percentual quer 
ser priorizado nesse lugar. Talvez seja a minha maior dificuldade. Quando eu penso 
numa não monogamia (Manu). 

Medrado e Fernandes (2023), analisando os cinco perfis mais influentes de pessoas 

brancas não monogâmicas na rede social Instagram, perceberam que assumem uma lógica 

individualista e universal (sem considerar as particularidades e as opressões), a partir das 

ideias de liberdade individual, autonomia emocional e autocuidado intransferível.  

A escolha por iniciar a discussão pelos efeitos da racialização em corpas não 

monogâmicas ilustra o quanto nossa sociedade ainda se orienta, de forma violenta, por esse 



107 

marcador, que não é apenas conceitual, mas afeta os modos de ser e desejar. A tensão começa 

por raça e vai se alastrando pelo gênero, ambos construções coloniais. 

3.2.2 Te(n)são e disputa 

​ Nas sociedades orientadas pela divisão a partir do gênero, como as ocidentais, há uma 

constante disputa sobre o que é gênero e como as diferenças se elaboram diante desse 

paradigma. A partir das narrativas das mulheres que dialogamos, que se relacionavam com 

homens cisgêneros, observamos que consideram que há um privilégio masculino. E que, 

muitas vezes, a não monogamia é utilizada pelos mesmos para benefício próprio, sem que 

tenham o desejo de romper com a estrutura monogâmica. 

​ Amora aponta que os posicionamentos dos homens que se dizem não monogâmicos 

podem ser mais violentos do que os que se nomeiam monogâmicos, pois possuem mais 

argumentos do que ações concretas: 

[...] me relacionei com, com dois rapazes já, não monogâmicos, mas aquela coisa 
que eu já vou ligada, assim, né? É não monogâmico só na teoria, só, só pra aquela 
questão de favorecimento deles. Mas na prática mesmo você vê as falhas [...] um 
pouco mais violentas do que os caras que se identificam como monogâmicos, né? 
Porque você acha que aquela pessoa realmente estuda, aquela pessoa está interessada 
ali, mas não tá. É realmente pra ganhar alguma coisa a mais do que quando você diz 
que é monogâmico. 

A dificuldade para viver a não monogamia pode se dar pelo fato de que a monogamia 

é uma estrutura que beneficia os homens cisgêneros. Logo, é como se já fossem autorizados a 

ter outras parcerias, sem precisar questionar o sistema que os favorece. Ainda nos termos de 

Amora: “[...] o homem é meio que não precisa dizer que ele não, que ele é não monogâmico. 

Se ele ver um benefício ali, ele vai dizer: Ah, eu sou não mono e tal”. Ou ainda como diz 

Mariana, que antes de pensar em aderir a não monogamia, os parceiros já a viviam: “[...] 

existia não monogamia pros caras, né? Sem eu saber, obviamente. Então, muitas, muitas 

situações de traição, coisas assim, mas da minha parte eu era totalmente monogâmica [...] 

Uma monogâmica fiel”.  

Ângela, embora não tenha tido muitas experiências com homens, não se entende como 

lésbica. Ela me ajuda a pensar que as fronteiras da orientação sexual são borradas, se chocam 

com as representações sobre o que é uma sapatão - ser lida socialmente a partir de uma 

determinada performance não limita as possibilidades. Ângela consegue identificar uma 

diferença entre se relacionar com mulheres e homens cisgêneros, para ela, os últimos teriam 

mais o desejo de experienciar as relações sem se apropriar das teorias sobre não monogamia: 

“[...] os homens, uma cabeça de experimentação [...] Acho que é porque o sistema num todo, 



108 

ele favorece o homem, né? Acho que é mais difícil eles quererem acessar esse desconforto, 

essa desconstrução”. 

Maria diz que na experiência com a não monogamia, o companheiro não se dispôs a 

desconstrução mencionada por Ângela: “Eu nunca consegui desconstruir o meu não. O meu 

vai no ódio mesmo, na raiva [...] porque eu tentei de todas as formas e ele não se desconstrói, 

aí agora ele fica construído e eu me desconstruo só”. E que ele aceitou viver experiências não 

monogâmicas, inicialmente, por fetiche: “[...] quando eu e meu companheiro conversamos 

sobre isso, eu acho que partiu de um fetiche, de um homem hétero, que queria transar com 

mais de uma mulher. [...] Eu como já tinha me relacionado com mulheres, eu já sabia que, de 

minha parte, não seria só isso”. Pois ela continuou nutrindo envolvimento afetivo com as 

mulheres com as quais se relacionou. 

A desigualdade de privilégios pode fazer com que as mulheres bissexuais, que 

possuem relações duradouras com homens cisgêneros, optem por se relacionar com outras 

mulheres. bell hooks (2024, p. 230-231) aponta que “[...] quanto mais abandonamos nossa 

heteronormatividade [...] maior será a probabilidade de vermos mulheres como parceiras em 

potencial”. Vemos isso nos recortes abaixo: 

[...] já sendo casada com um homem e tendo toda a problemática do, do homem 
hétero é... na sociedade. Eu me sinto um pouco acanhada em me relacionar com eles. 
É... tanto pelo meu contexto como se eu fosse solteira, eu acho que o receio é o 
mesmo. E aí eu acabo me abrindo mais pras possibilidades com mulheres (Raquel). 

[...] eu vim me entender bissexual muito tarde já, né? [..] É… então, sempre me 
relacionei mais com homens, é um, buraco, assim (Amora). 

[...] eu já tive bem mais experiências que ele, desde que a gente abriu o 
relacionamento [...] Tanto com homem como mulher. Com homem sempre foi algo 
mais casual, até porque, tipo, eu já tinha ele, já tinha envolvimento com ele. Então 
eu sempre procurava um envolvimento a mais com mulheres. E aí acabei me 
envolvendo bem mais com mulheres e por um tempo maior (Bárbara). 

Maria Silvério (2021) aponta que os homens que vivenciam relacionamentos não 

monogâmicos possuem mais dificuldade em se abrir a relações não-heteronormativas. Já para 

as mulheres que ela entrevistou, em Belo Horizonte, a não monogamia alarga a possibilidade 

de outras vivências além da heteronorma:   

[...] uma simples curiosidade em se envolver com outra mulher pode ser suficiente 
para as entrevistadas subverterem ou renegarem sua heterossexualidade, sem que 
isso seja descrito necessariamente como fonte de ansiedade e medo. Pelo contrário, 
aparece em tom celebratório por demonstrar agência própria para romper com 
padrões e relações machistas (Silvério, 2021, p. 35). 

No caso das nossas interlocutoras, Bárbara já teve mais experiências do que o 

parceiro. Isso não se aplica a realidade de Mariana, que refere que os homens não 



109 

monogâmicos tem mais facilidade de fazer parceria do que as mulheres, ela acredita que há 

“[...] uma discrepância gigante, uma assimetria gigante entre homem e mulher dentro das 

relações não monogâmicas [...] o homem é muito mais compreendido nessa relação não 

monogâmica. Então, É… as mulheres, elas se relacionam com esse cara numa boa” 

(Mariana). 

A narrativa de Mariana é compartilhada por bell hooks, que experimentou a não 

monogamia, a partir das vivências no feminismo, através de um relacionamento aberto. Ela 

notou que havia uma recusa por parte dos homens em se relacionar com as mulheres que 

estavam em relações fixas: 

[...] nós, mulheres, estávamos acostumadas a homens que davam vazão a seu desejo 
sexual fora do relacionamento principal, sem o consentimento da mulher. 
Infelizmente, quando as mulheres em relacionamentos heterossexuais tentaram 
praticar a igualdade, se depararam com barreiras erguidas pelo pensamento 
patriarcal na mente masculina. A maioria dos homens simplesmente não queria 
transar com você se você tivesse um relacionamento principal com outro homem. 
Ou, como era frequente, eles só o fariam se pudessem consultar seu parceiro e ter 
certeza de que ele concordava. Essa prática não validava o direito das mulheres de 
controlarmos o próprio corpo (hooks, 2024, p. 77). 

Maria diz que não ficar com outros homens é uma espécie de acordo com o 

companheiro, e que já teve experiências com um homem, mas que foi mais sexual do que 

afetivo:  
Foi conversado entre eu e meu companheiro que... Eu não fico com um homem. 
Tipo, eu sair de casa para ficar com um homem, mas isso porque não me deu 
vontade até hoje de fazer isso, porque no dia que me der vontade eu vou sentar e eu 
vou conversar [...] já fiquei com homem, mas uma coisa muito sexo! E aí... é bom, 
mas não tem muito essa vibe [...] do apego, do sentimento, acho que não rola muito, 
e aí também eu, acho que desinteressei e deixo de lado, pra mim não é, não é 
interessante” (Maria). 

O “acordo” que Maria cita, de não ficar com outros homens, talvez atenda a uma 

pressão e deixe o companheiro mais seguro. Porém, é importante notar que, para além dele, 

ela faz a sua escolha. Em pesquisa com mulheres bissexuais, que estavam em relações não 

monogâmicas com homens, a autora aponta que: 

[...] as relações das entrevistadas com outras mulheres são parte constituinte do seu 
poder de agência, vinculando-se a questões que envolvem a construção de suas 
identidades, dos seus desejos e de seus posicionamentos políticos de combate ao 
patriarcado, não podendo, portanto, serem reduzidas a uma suposta pressão 
masculina para que mantenham relacionamentos não-mono preferencialmente ou 
apenas com outras mulheres (Silvério, 2021, p. 31). 

A dificuldade de empreender trocas afetivas com homens é uma queixa recorrente 

entre as mulheres. O que pode sinalizar que eles não foram socializados para amar as 

mulheres. Mas as mulheres, desde a infância, aprendem que amor é assunto feminino, e que 



110 

devem se esforçar para merecer esse amor, serem “boas” para o outro (hooks, 2024). A ideia 

de fazer o correto, para ganhar o amor como recompensa, aparece na fala de Maria: 

[..] às vezes eu também passo tempo sem descolar e fico botando a culpa porque é 
que eu tô com trauma (risos). As vezes é não, é porque eu sou rasgada [...] Eu sou 
assim o tempo todo e minha casa vive sempre limpa. Antes de eu ter o menino, e eu 
era de arrumar minha casa final de semana, pra passar o final de semana transando 
com José. Eu quero minha casa impecável, eu quero cheirinho, eu quero cerveja na 
geladeira, eu quero incensos. E aí quando vinha outra pessoa, era a mesma coisa. Por 
isso que eu não dou o direito dele falar nada (Maria). 

​ Ela justifica que o fato de não arrumar outras parcerias, como se diz aqui no agreste de 

Pernambuco, “descolar”, seria pelo fato de que fala tudo de maneira aberta, sem filtros, é 

“rasgada”. Mas em compensação, para ser digna de ser amada (hooks, 2024), ela mantém 

tudo sempre organizado e o marido não teria motivos para reclamar. Geni Núñez (2023, p. 41) 

nos lembra que “[...] a instituição familiar é uma das únicas nas quais o trabalho de limpeza, 

de cuidado das crianças, de feitura dos alimentos não é remunerado às mulheres, que devem 

fazê-lo ‘por amor’”.  

​ A conservação da instituição familiar não é um feito só da monogamia. As relações 

não monogâmicas que adotam o formato de uma relação principal ou oficial também 

compartilham dessa lógica. Raquel relata que ela e o companheiro namoravam uma outra 

mulher, durante um ano e meio, e uma amiga perguntou a eles como ia ser se a família 

perguntasse/percebesse, e se iam passar o resto da vida em um formato sigiloso. A partir desse 

questionamento a relação com a pessoa, que não fazia parte do contrato principal, acabou. Ela 

diz que: 

Não tava preparada pra dar minha, a minha cara assim pra sociedade, dizer: é isso, a 
gente vive um trisal. E a minha família entender, e a família dela entender e todos os 
amigos ficarem sabendo e a gente dizer: é isso, a gente não vai se esconder mais. Eu 
não tava preparada pra isso. Eu acredito que ela também não tava preparada pra isso. 
É... mas eu acho que ela tinha uma necessidade maior por ela ser uma pessoa [...] 
solteira, além da gente, porque além dela a gente era casado, além da gente, ela é 
solteira, ela não tem ninguém. Então ela sentia essa necessidade. 

Embora Raquel se culpe por isso, quando pontua: “Eu não tive maturidade e 

experiência pra finalizar essa relação de uma forma saudável, é... pra sentar e dizer: Olha, a 

gente chegou num momento que pra mim é isso, pra você é isso, eu não acho que você 

mereça tá aqui”. É preciso considerar a outra perspectiva, que se coloca para as mulheres que 

estão fora da relação tida como principal. Pois referem desconforto: 

[...] eu ser a pessoa de fora do relacionamento. Isso é uma coisa que a gente fala 
muito pouco. Então, a pessoa tem um relacionamento não monogâmico e você 
conhece uma pessoa que tem esse relacionamento e começa a se relacionar com essa 
pessoa [...] estar do lado de fora de um relacionamento não monogâmico e ser 



111 

respeitada também nesse processo. Você não ser tratado como se fosse uma amante 
num processo desse. Eu vejo isso, porque eu, eu me senti assim. Parecia que eu era 
uma amante. Eu falava o seu relacionamento é aberto ou não é? Você tem um 
relacionamento não monogâmico ou não tem? Eu tô me sentindo cometendo um 
crime aqui. Parece que eu tô... Sabe? Aquela coisa que tem que ser bem escondido, 
que não sei o que. Eu falei, mas, assim… E eu sei que era de fato aberto, é, não 
monogâmico. Ah, mas tem um acordo... E aí eu sinto que quem tá de fora a gente 
fala muito pouco disso. Mas as pessoas que vão se relacionar com alguma pessoa 
que tá dentro de um relacionamento não monogâmico, elas também são privadas 
desse afeto (Mariana). 

​ Nesse sentido, é preciso destacar que, embora as relações que mantêm esse núcleo 

principal façam algum deslocamento à norma monogâmica, não se trata apenas de ampliar a 

quantidade de parcerias para desmontar o sistema, mas pensar modos diferentes de se 

relacionar: “[...] sem que ninguém se quebre pelo caminho. Se não prestarmos atenção à 

estrutura, não só estamos reproduzindo o mesmo sistema como um nome diferente, como 

adicionando violências e dores aos já implícitos naquele sistema” (Vasallo, 2022, p. 37).  

​ Os conflitos/disputas de poder se colocam em relações tecidas com homens 

cisgêneros. Porém, será que isso é uma questão apenas dessas relações? Ou algo mais se 

coloca nos resquícios da monogamia? As corpas sapatonas nos fornecem algumas pistas para 

reflexão. 

3.2.3 Corpas sapatonas 

​ “O que sapatão leva no segundo encontro? A mudança!”. A maioria de nós já escutou 

essa piada, ela reforça a ideia de que as mulheres lésbicas tendem a vincular rapidamente e 

permanecer em relações duradouras e monogâmicas. Vassalo considera que a romantização 

presente nas relações lésbicas ocorre por uma dupla punição das mulheres - tanto por 

vivenciarem a sexualidade como por estarem fora da heteronorma: 

Entre as lésbicas, a situação é ainda mais complexa. A penalização adicional da 
sexualidade das mulheres e a da sexualidade homossexual são agrupadas, 
misturam-se para produzir um coquetel no qual a sexualidade é exponencialmente 
romantizada. O sexo casual é visto como uma forma de objetificação que não tem 
nada a ver com o sexo casual, mas com a objetificação à qual o sistema 
heterocentrado nos submeteu. Assim, à sexualidade deve-se acrescentar o romance, 
muitas vezes um sentimento fictício, quando ainda não houve tempo para 
desenvolvê-lo (Vasallo, 2022, p. 66). 

Posto isso, tive certa dificuldade de localizar mulheres sapatonas não monogâmicas. 

Talvez pelo fato da própria adesão a não monogamia fazer repensar a monossexualidade, 

como pelo fato da maioria das mulheres repetirem os pactos monogâmicos. Bornia Jr. (2018), 

por exemplo, a partir de estudo etnográfico com rede de relações livres no Sul do país, entre 

2014 e 2018, apontou que as interlocutoras da pesquisa, que eram bissexuais, não viam a 



112 

possibilidade de uma relação lésbica dar certo em um formato não monogâmico, havia um 

receio de se envolverem com lésbicas pelo ciúme e possessividade. Ele nos conta: “Em 

relação às lésbicas, não apenas não as vi no campo, como ouvi vários relatos de que esse 

formato de relacionamento não funcionaria para elas” (p. 192). 

Contrariando minimamente a ideia acima, encontrei mais duas pesquisas onde a 

questão lésbica foi tratada em diálogo com a não monogamia. Pilão (2017, p. 228) analisando 

grupos online com pessoas LGBT’s na rede social Facebook, entre 2012 e 2017, aponta que 

as mulheres lésbicas tendem a ter uma preocupação maior com os sentimentos das parceiras: 
Entre lésbicas, foi perceptível uma menor ênfase na liberdade sexual, vista como 
potencialmente contraditória a valores considerados fundamentais, como a 
cumplicidade e a segurança afetiva. O poliamor foi visto como uma alternativa mais 
atraente quando garantida a precedência da afetividade sobre o desejo sexual, o que, 
por vezes, envolveria a exclusão de parcerias com mulheres bissexuais consideradas 
perigosas por se relacionarem com homens. 

O outro estudo é uma pesquisa quanti-qualitativa, que dentre as 9 pessoas 

entrevistadas, apenas 1 era uma mulher cisgênera lésbica (Longhitano, 2023). A entrevista 

também aponta para uma priorização da conexão afetiva em detrimento da sexual. A 

entrevistada iniciou seu percurso na não monogamia a partir da parceira atual, amiga da sua 

ex-parceira. 

Diante desse cenário, de discussões teóricas quase inexistentes no cruzo da 

lesbianidade com a não monogamia no Brasil, apesar da dificuldade, encontrei algumas 

interlocutoras nesse perfil. Serena, Manu e Whitney se reconhecem como mulheres lésbicas, 

mas Ângela, embora não tenha tido muitas experiências com homens, prefere se nomear como 

bissexual. Ela diz: “Eu sou bissexual, mas eu não tenho [...] muitas relações duradouras, 

assim, sabe? Com homens. Não por nada, porque não rola, acaba não rolando. Mas tive 

algumas experiências com mulheres” (Ângela). Ela tem 23 anos e a possibilidade de 

desconstruir a monossexualidade talvez seja mais presente na sua faixa etária. Diferente das 

outras 3 mulheres citadas, com idade entre 35 e 38 anos. 

A identidade tem função política, como pontua Wittig (2020, p. 33): “Não há luta 

possível para pessoas destituídas de identidade”. No entanto, ela não consegue contemplar a 

complexidade de posições como a de Ângela, logo, “[...] ser identificado [...] demarca formas 

de constituição que, por sua vez, levam a desigualdade e/ou acessos à cidadania muito 

próprios. Além disso, exclui outras possibilidades de subjetivação” (Adrião, 2022, p. 27). 

Se “sapatão casa no segundo encontro”, como pode haver não monogamia? Manu e 

Serena se reconhecem como mulheres emocionadas e intensas. Vemos isso nos excertos 

abaixo: 



113 

Então eu acho que eu me vejo nessa perspectiva, assim. É porque a gente nunca 
sabe, a sapatão ela é muito emocionada e apaixonada, então eu não sei qual o nível 
eu, eu ficaria até determinado momento (Manu). 

Porque diz: Não, mas… Eu sou, eu sou uma pessoa intensa, particularmente. Tanto 
trago nas minhas poesias quanto na minha vivência um pouco de intensidade, assim, 
do meu amor lésbico. Aí, tipo, se não quiser… eu só sei ser assim ou não tem outra 
maneira não. Mas também não escondo isso (Serena). 

As mulheres lésbicas não possuem mais facilidade ou proximidade em relação ao 

amor do que as demais. Mesmo que haja uma tendência a demonstrar mais, como as 

participantes indicam. Logo: 

As lésbicas não são mais socializadas na arte de amar do que qualquer outro grupo 
de pessoas na nossa sociedade. Uma vez que a linha que separa uma mulher lésbica 
de uma hétero tem sido e continua a ser uma divisória sexual, a sexualidade com 
frequência é mais discutida do que as questões de amor quando o tópico é 
homoafetividade (hooks, 2024, p. 236). 

O que mais é possível destacar dessas vivências? Noto que as disputas por poder 

também ocorrem nas relações entre mulheres, embora de formas mais sutis. Whitney relata 

que, no início, sua parceira estava vivenciando mais experiências do que ela, e até que isso 

fosse mais equiparado, o desconforto permaneceu: 

[...] eu tinha essa necessidade de saber antes, não, vai sair, há chance de ficar? Como 
se aquilo fosse me acalmar de alguma forma [...] eu fiquei chateada, porque eu 
percebi que quando não ia bem pra mim, eu me incomodava bem mais com as coisas 
[...] a gente teve várias discussões assim, até... até igualar, e até eu poder começar a 
fazer também, o negócio tava parecendo muito desigual pra mim. E assim, eu não 
decidi exatamente, eu só não queria fechar, o relacionamento fechado, eu não queria 
um relacionamento com os modelos de sempre, porque não aguento mais.  

Whitney e Manu se queixam de que, quando não há uma perspectiva ética, de rede e 

de cuidado, as relações e pessoas não monogâmicas podem ser utilizadas de forma 

descompromissada: 
Mas eu percebo que as pessoas estão dispostas a se colocar nesse lugar mas não a 
vivenciar, sabe? Porque existe ainda uma violência, uma toxicidade mesmo (Manu). 

[...] eu tenho dificuldade de me relacionar com as pessoas que se dizem não mono 
porque eu vejo que é um pouco de falta de compromisso com as pessoas, sabe? É… 
Como se… Eu sou não mono não me importo com você [...] Eu acho que o 
envolvimento ele precisa acontecer. Eu não acho que é tanto faz como tanto fez 
(Whitney). 

Em contrapartida, Serena pontua que já chegou a coabitar com duas parcerias 

afetivo-sexuais e que a convivência entre elas era harmoniosa. As duas não se relacionavam 

entre si, sexualmente, apenas com Serena: 

[...] nos apaixonamos, duas piscianas. Ela disse: posso passar um  tempo aqui? Eu 
disse: Pode. Aí nessa época eu namorava com outra pessoa, com uma outra mulher. 
Aí pronto, as duas ficaram lá. Aí eu disse: meu Deus do céu, que loucura, loucura 



114 

mesmo [...] mas todas conviviam muito bem que eu saía pra trabalhar [...] Ficavam 
as duas bem ótimas, aí uma noite eu dormia lá com uma, outra noite dormia com a 
outra, metade da noite com uma. A outra manhã com a outra e era bem tranquilo, 
assim. Ficava até passada porque… Tudo muito orgânico mesmo. 

O chamado rebuceteio (quando mulheres do mesmo círculo social se relacionam entre 

si, com as ex-parceiras das parceiras) é uma prática frequente nas relações afetivo-sexuais 

entre mulheres. Para Serena, isso acontece sem problemas, relata que se relacionou com a 

melhor amiga da ex-esposa: “Era um rebuceteio muito chique, porque a gente se pegava 

mesmo na tranquilidade”. Já na perspectiva de Whitney, a experiência não é a mesma, pois 

percebe uma competitividade que dificulta a vida em comunidade: 

As meninas aqui em Recife se odeia, não é um negócio assim, acho que a gente não 
consegue formar uma comunidade, porque muita gente não consegue superar o 
rebuceteio, acho que o rebuceteio é central na nossa sociabilidade, e muita gente 
evita os espaços públicos pra não cair nessa rede de rebuceteio. Porque é, é uma 
competição eterna, tipo, peguei fulano, você não pode pegar e, num sei o quê, mas 
Recife é a capital da gaia, todo mundo aqui tem um chifre [...] É bem comum 
mesmo, de, de querer ter controle, de querer tá fora do círculo, de querer ser a pessoa 
que ninguém nunca pegou, de querer pegar quem nunca ninguém pegou. Por que? 
Por que precisa ser, tipo, virgem dentro do grupo, tá ligado? 

As redes fortalecem o vínculo entre mulheres. Há uma resistência por parte das 

mulheres lésbicas em ter relações mais casuais, no entanto, quando essas barreiras são 

vencidas e a não monogamia é vivenciada, há “[...] ferramentas próprias desenvolvidas pela 

necessidade de criar redes afetivas duradouras e extensas” (Vasallo, 2022, p. 67). O exemplo 

de Serena ilustra isso: 

Todo mundo [...] ficava em choque, assim, todo mundo em choque, todos, todos, 
todos, todos. Quando eu vi, assim, a casa com três mulheres aqui, com a minha 
ex-esposa e as duas que eu me relacionava e eu lá, e outras amigas e todo mundo ali 
naquela comunhão. É… Era meio que explodir a mente, nem vou dizer do 
patriarcado, vou dizer da sociedade mesmo. 

​ O espanto das pessoas talvez ocorra pelo fato de que parece impossível, no arranjo 

social vigente, que mulheres se amem e consigam formar redes de apoio sem que a rivalidade 

e a disputa estejam presentes, como aponta a citação: “A identificação entre mulheres é uma 

fonte de energia e de poder feminino potencial, contido e minimizado pela instituição da 

heterossexualidade” (Rich, 2010, p. 40). 

​ Manu conta que em algumas situações sentiu-se preterida quando namorou mulheres 

brancas e bissexuais, pois preferiam assumir relações com homens “[...] eu já me senti [...] 

trocada por mulheres brancas, por homens [...] quando são mulheres bis”.  

Bornia Jr (2021, p. 17) traz a história de Viviane, uma das suas interlocutoras de 

pesquisa, que inicialmente se considerava heterossexual, mas que depois da abertura a redes 



115 

não monogâmicas se percebeu como bissexual. Ela dizia adorar transar com mulheres mas 

não conseguia construir um relacionamento: 

Tais experiências se enquadram na tese de que mulheres não-monogâmicas tendem a 
ser pan/bissexuais [...] No entanto, reforçam as desconfianças de mulheres lésbicas 
acerca das bissexuais de que essas veriam as relações homossexuais como diversão 
ou passatempo, devido à propensão a terem relacionamentos “reais” heteroafetivos. 

​ A não monogamia nos ajuda a problematizar que as definições engessadas que partem 

da ideia de mesmidade/unidade para definir as experiências afetivas e sexuais, não são 

suficientes para contemplar a complexidade das mesmas. As fronteiras são constantemente 

subvertidas. 

3.2.4 Borrando as fronteiras da identidade  

​ A identidade é um conceito complexo, nem todas as pessoas que atendem por uma 

dada identidade apresentam o mesmo repertório. Embora a identidade não seja escolhida 

como objeto de análise, é preciso destacar que não entendo identidade como algo estanque, 

natural, nem na perspectiva essencialista. Penso em identidades, no plural, tanto no que se 

refere às vivências na não monogamia, quanto às orientações sexuais, às performances de 

gênero e às vivências regionais. Stuart Hall (2006) aponta que as identidades atuais colocam 

em questão a ideia de sujeito unificado, fazendo declinar a estabilidade e a certeza no mundo 

social e emergir sujeitos fragmentados, contraditórios, deslocados. Pois o próprio conceito de 

identidade é complexo e pode ser questionado.  

Logo, uma pessoa pode assumir identidades diversas, construções e desconstruções. 

Esse é um conceito estratégico e relacional, que está sujeito a mudanças, é, sobretudo, 

contingente. Como defende Hall (2012, p. 106), a elaboração da identidade é:  
[...] um processo nunca completado – como algo sempre “em processo”. Ela não é, 
nunca, completamente determinada – no sentido de que se pode, sempre, “ganhá-la” 
ou “perdê-la”; no sentido de que ela pode ser, sempre, sustentada ou abandonada. 
Embora tenha suas condições determinadas de existência, o que inclui os recursos 
materiais e simbólicos exigidos para sustentá-la, a identificação é, ao fim e ao cabo, 
condicional; ela está, ao fim e ao cabo, alojada na contingência.  

Nesse sentido, notamos, em consonância com Bornia Jr (2018, p. 15), que nem sempre 

uma prática ou um comportamento indicam que a pessoa tenha identificação com as diversas 

denominações da não monogamia:  

[...] a vivência da não-monogamia acontece de múltiplas formas e é comum 
encontrar sujeitos com experiências diversas, oscilando entre identidades 
não-monogâmicas de acordo com o momento e as contingências e acordos 
estabelecidos nos relacionamentos. Ademais, tais sujeitos se relacionam conforme 
interesses, desejos e afinidades pessoais, e não em uma rede homogênea, seguindo 
alinhamentos identitários estritos [...]  Para analisar as relações e experiências 



116 

não-monogâmicas, considero que os sujeitos são formados sob/sobre tramas e 
matrizes de poder, mas também que têm potencial agentivo.  

A opção em diversificar as pessoas que participaram da pesquisa foi intencional, não 

escolhendo apenas as que tivessem uma identificação com práticas que se assemelham às 

discussões teóricas e políticas de quebra da monogamia. Mas as que pudessem, minimamente, 

ser desviantes diante do sistema e produzir alguma rasura. 

Outro ponto que observei é que, no que se refere às identidades decorrentes das 

orientações sexuais, as definições também são alargadas. E quando há um enquadramento 

mais taxativo, ele ocorre por uma opção de politizar a discussão e dar visibilidade às 

experiências. Manu, por exemplo, pede para ser identificada como sapatão, por acreditar que 

o termo lésbica tem um viés higienista: 

Sapatão, aí eu gostaria que colocasse esse lugar de sapatão mesmo e não lésbica. 
Porque lésbica tem um processo de higienização de um corpo, né? Eu digo que 
quando a gente é criança, a gente não é chamada de lésbica mas quando a gente 
cresce muito menos. Se você for branca e de uma questão social melhor você vai ser 
homossexual. Que eu acho essa palavra maravilhosa, ou você vai ser gay ou lésbica, 
né? Mas geralmente quando você é pobre, quando você tem uma origem mais 
humilde ou é preto, você nunca vai ser homossexual. Você vai ser sapatão, você vai 
ser o fresco, vai ser o veado [...] E aí eu uso sapatão em todos os lugares, por isso 
não o lésbica, porque pra mim é um processo higienista. 

A orientação sexual, embora não abarque todas as nuances das vivências 

afetivo-sexuais, possui uma função. A posição de Manu corrobora com o que entende Grijalva 

(2020, p. 31): “[...] reivindico que sou lésbica e feminista por escolha política, e não por 

orientação sexual, porque a meu ver a expressão ‘orientação sexual’ anula minha capacidade 

de fazer escolhas sobre meu próprio corpo”. 

O aparecimento da identidade é mais emergente nas pessoas que estão fora da 

cisheteronorma e as que estão fora do padrão de branquitude. Dentre as entrevistadas brancas, 

a questão da raça não aparece em suas narrativas, mas apenas entre as mulheres racializadas 

pela colonialidade. Manu afirma que “[...] não é a mesma coisa quando você anda de mão 

dadas com uma mulher negra ou uma mulher branca”.  

As mulheres sapatonas também reconhecem a importância da afirmação, como uma 

ferramenta para lidar com a invisibilidade: 

[...] não gostava no início, né? Quando o povo ficava me chamando de sapatona. 
Mas quando eu percebi, assim, tocou no meu coração, nossa, eu adorava. Eu queria 
que o povo me chamasse de sapatão, queria que gritasse, assim, nos corredores 
mesmo [...] é uma forma de militância chegar nos lugares também e falar, né? Sobre 
a militância sapatão. Lá a gente tem, assim, muito isso forte. As sapatônicas da 
militância sapatão em constante evolução (Serena). 



117 

A produção dessas identidades, mesmo que tenha uma função política, não abarca a 

ampla possibilidade das vivências afetivo-sexuais. Jota  Mombaça (2021,  p. 87) nos diz que 

quando falamos de identidade perdemos de vista que estamos falando sobre posições, pois 

“[...] o conceito de posição [...] incorpora já um certo grau de antienssencialização estratégica 

pois expressa um certo estado, uma certa forma de estar situada, e não uma verdade absoluta 

(essencial) sobre um certo sujeito”. Em consonância, Vasallo (2022, p. 198) nos convida a 

refletir que ninguém seria totalmente lésbica nem totalmente heterossexual: 

Se ser heterossexual é não desejar nunca a ninguém do mesmo gênero, ninguém é 
heterossexual. Se ser gay ou lésbica é desejar somente as pessoas de um gênero 
específico, tampouco alguém é gay ou lésbica. Todas essas categorias têm a ver com 
a projeção desse desejo, com as decisões que você toma sobre esse desejo, embora 
não tomemos decisão alguma porque não sabemos que podemos decidir sobre essas 
questões. Mas o tema do desejo não é o gênero — essa explicação é simplista 
demais, de um simplismo sistêmico que nos custou muito sangue e muitas mártires 
para as dissidentes da ordem.  
 

​ As fronteiras entre as identidades são comumente borradas, misturadas. Serena diz que 

antes de se reconhecer como sapatão “[...] tinha assim uns, uns desejos. Até mesmo com o 

meu namorado. Eu ficava paquerando as meninas, ele, porque ele era gay também, né? Uma 

sapatão namorando com uma bicha”. A fala de Maria ilustra isso, quando diz que, embora se 

nomeie como pansexual, é uma sapatão “incubada”38: “[...] muitos homens héteros querem 

começar um relacionamento porque [...] tem um fetiche de ficar com duas mulheres e aí, acha 

que é abrir a relação. Aí vai, e pega uma sapatão incubada feito eu, se lasca, porque não vai 

aceitar [...]”. 

​ Será que Maria precisaria sair da incubação para se nomear como sapatão? Será que 

existe incubação de não monogamia? Whitney pontua que não assume a identidade não 

monogâmica porque cada uma vive de um jeito essa perspectiva, não há padronização: 
É… Eu não assumo muito a identidade não mono, mas é assim que eu trato meus 
relacionamentos [...] E cada um vive essa, essa não monogamia, encara essa, esse 
rótulo, essa identidade de um jeito. E eu vejo muitas pessoas tomando isso como 
identidade mesmo, assim: Sou lésbica, sou não mono, sabe? É… E aí, eu acho que 
complexifica ainda mais, porque se toma como uma identidade e… daqui a pouco 
não tá muito praticando essa identidade, parece mais que era uma utopia, um desejo, 
sabe? 

Mas não seria assim com todas as identidades? Butler (2013) problematiza isso, 

quando entende que a terminologia mulher é algo sempre aberto, em construção e não uma 

38 Incubada é uma gíria utilizada, geralmente associada à pessoas LGBTQIAPN+ que não assumem sua 
orientação sexual, performando cisheteronormatividade. É interessante notar que essa gíria não se usa para 
pessoas que teoricamente estariam na norma, como heterossexual incubado, monogâmica incubada ou branca 
incubada. É a ideia de que o que é pactuado como dissidência precisa ser nomeado, não há esse mesmo esforço 
na direção de nomear a norma.  



118 

identidade descritiva. A ascensão da identidade não garante, do mesmo modo, vivências mais 

horizontais e menos violentas, no que se refere à não monogamia. Caminhando entre as (não) 

identidades e suas teias, notamos que algumas das interlocutoras são mães, mais um elemento 

para compor o rol das suas (não)identificações - vejamos como isso ocorre. 

3.2.5 Corpas que maternam 

​ A reprodução é uma temática importante para pensar como os sistemas de poder 

sexuais são produzidos. Nesses termos: “Os homens e as mulheres são construções 

metonímicas do sistema heterossexual de produção e de reprodução que autoriza a sujeição 

das mulheres como força de trabalho sexual e como meio de reprodução” (Preciado, 2014, p. 

26). Vemos ainda que, o processo reprodutivo, no formato de filiação, legitima o sistema da 

monogamia: 

A reprodução não é uma questão menor nem simplesmente concreta, mas a 
materialização de questões mais amplas, como a sobrevivência e a 
transcendência, que nos interpelam tanto de maneira particular quanto 
coletiva. Remete à infinitude e à identidade, ao medo de desaparecer e se 
diluir, problemáticas obsessivamente centrais na construção da subjetividade 
ocidentalizada. Em termos monogâmicos, a reprodução tem dois níveis: o 
genético, literal, os filhos e as filhas do núcleo reprodutivo, e o identitário 
grupal. Porque a forma de reprodução que legitima o sistema monogâmico 
não é qualquer uma senão aquela que confirma o indivíduo como tal, 
entendido em seu isolamento e sua solidão contemporâneas. O sistema 
monogâmico é uma ferramenta de construção do sujeito ensimesmado, 
fechado em si (Vasallo, 2022, p. 39-40). 

Se, como pontuou Oyěwùmí (2020, p. 90), a concepção de mulher ocidental do 

feminismo embranquecido está atrelada à esposa, a maternidade é ancorada no casamento. 

Destarte, “Como mães são, antes de tudo, esposas, parece não haver uma “mãe” desassociada 

de seus laços sexuais com um “pai”. Essa é a única explicação para a popularidade do 

seguinte oxímoro: mãe solteira”. Veremos adiante como o peso dessa afirmação recai sobre o 

exercício da maternidade em Serena. 

As interlocutoras que exercem a maternidade (Maria, Bárbara e Serena) apontam 

como isso ocorre nas suas trajetórias na não monogamia. Se pensam sobre o cuidado dos/as 

filhos/as numa perspectiva mais ampliada, em rede, ou se conservam a reprodução da família 

nuclear.  

Serena, por exemplo, escolheu maternar sem a presença do genitor da criança, criando 

a filha junto com a parceira: “[...] descobri que tava grávida, contei pra ela. Aí ela disse assim: 

não, vamos ter essa criança juntas e tal. Eu disse: vamos, pronto. Aí a gente se casou, passou 

um tempo, assim, no período da gravidez, a gente ficou mais focada uma na outra e cuidando 



119 

da criança e tal”. O movimento de não investir em outras parcerias durante a gestação e nos 

primeiros anos de vida da criança é algo que aparece também na fala de Maria, que tem um 

filho de 22 anos e outro de 1 ano: “[...] durante a gravidez e os primeiros anos de vida de um 

filho a gente dá pausa em todo tipo de relacionamento, né? De trabalho, monogâmico, não 

monogâmico”. 

A maternidade está associada ao núcleo familiar. Para bancar a decisão de não 

registrar o nome do genitor, Serena teve que enfrentar um processo judicial, relata: “[...] 

disseram que eu não podia registrar. Aí eu comecei a chorar, liguei pra minha companheira e 

disse: Óa, disseram que não pode registrar. Tem que ter o pai, pra registrar, aonde é que eu 

vou arrumar esse pai?”. Aléxya Lima (2023, p. 111), em pesquisa com mulheres em 

maternidade-solo relata que uma das participantes, uma mulher cisgênera e lésbica, refere 

“[...] ter sido mais julgada enquanto lésbica, do que como mãe ‘solo’, sentindo-se 

desconfortável em considerar-se ‘solo’ quando ela de fato escolheu gestar”.  

Os direitos são organizados em torno da família nuclear e monogâmica: “As crianças 

paridas pelo sistema monogâmico não são filhas de uma comunidade, são filhas de um pai 

com nome e sobrenome e de uma mãe com nome e sobrenome. E não ter sobrenomes é tão 

grave quanto tê-los e não querer transmiti-los” (Vasallo, 2022, p. 40). O fato de serem filhas 

apenas de duas pessoas, faz com que, para Maria, seja mais difícil que uma pessoa, fora da 

estrutura do casal (quando esse formato é conservado) queira se aproximar: 

Muito complicado pra quem é o pai e a mãe, imagine pra uma terceira pessoa, que 
vai chegar, tá entendendo? Como é que vai ser o meu envolvimento com essa 
criança? E se eu me apegar e depois não der certo, como é que eu vou ficar? Então, 
assim, mais uma vez, a maternidade é difícil em qualquer relação. E não seria 
diferente com a não monogamia. 

​ Ainda é importante observar como essas mulheres manejam o diálogo sobre a não 

monogamia com seus filhos/as. Serena refere que a filha de 13 anos lida bem, que consegue 

falar abertamente sobre suas parceiras com ela. Pois desde o nascimento, as duas mães 

(Serena e sua ex-parceira) já tinham experiências não monogâmicas. Ela diz: “E pra ela ser 

super tranquilo de ter três, de ter nenhuma, de uma pessoa, outra pessoa, ela: hum tua é crush, 

né? Ela brinca assim, mas respeita, super”.  

No caso de Maria, já conversou com o filho que é adulto sobre o fato dela ser 

bissexual e não monogâmica, relata que ele entende e respeita. Bárbara, por sua vez, ainda 

não falou para os filhos, mas pretende fazer isso quando eles forem mais maduros, sua filha 

tem 14 anos e seu filho 12 anos: 



120 

[...] os nossos filhos não sabem desse nosso formato de relacionamento. Então, por 
isso que a gente sempre procura, é...se resguardar, né? Viver mais privadinho pra 
que ninguém fique sabendo, enfim. E aí, é... a gente pensa em falar um dia pra eles. 
Mas quando eles tiverem uma idade adequada, a gente acha que não seria o 
momento agora, até porque eles são pequenos, né? [...] quando eles tiverem já numa 
idade certa, a gente não teria problema não, em contar não. 

​ Apenas três das interlocutoras são mães, elas vivenciam a maternidade de modos 

diferentes. Maria e Bárbara têm relações de coabitação com os parceiros/pais dos/das 

seus/suas filhos/filhas. Já Serena, que materna junto com sua ex-parceira, caminha em uma 

perspectiva mais próxima da anarquia relacional e do cuidado com a filha a partir de uma rede 

ampliada. Adentramos pouco no diálogo sobre maternidade, mas não poderia deixar de 

mencionar esse aspecto, tanto porque apareceu nas conversas empreendidas, como porque é 

um marco importante na trajetória dessas mulheres.  

​ Mulheres que gestam outras vidas-filhas mas que gestam e parem também outros 

territórios e possibilidades de não seguir apenas os destinos traçados - de mãe e esposa. 

Escuto o que emerge das suas (gest)ações. Escuto ainda, um pouco distante, um rádio tocando 

a música “Sêmen”, de Siba e Bráulio Tavares, os seguintes versos me capturam: “Que 

encontrar o caminho é meu empenho/ Como posso saber de onde venho/ Se a semente 

profunda eu não toquei?”. 

3.3 Cruzo - Territórios/culturas 

​ As fábulas construídas sobre o Nordeste, a partir de 1920, continuam se atualizando. 

Os contos nordestinos, antes ocupados apenas por cangaceiros, “cabras machos”, sertanejos e 

vaqueiros, vão dando espaço a outras narrativas. Longe de querer tecer um panorama 

uníssono e inequívoco sobre o Nordeste busquei localizar a experiência - trajetórias que se 

deslocam pelo contexto pernambucano - no trânsito entre o agreste e o litoral. 

​ Coube a mim o (nor)destino delirante de ser pernambucana (ainda que eu não saiba 

muitas vezes o que isso significa). Mas a minha ficção de Nordeste foi elaborada a partir de 

uma verdade já consolidada, pois nasci em 1987. Muitos elementos povoam o meu imaginário 

afetivo-cultural: o forró, sem dúvidas, é o mais marcante; o frevo; a poesia; as cantorias de 

viola. 

Lembro dos meus anos escolares iniciais, das vezes que, em fila, cantei o hino de 

Pernambuco. Me recordo das sensações de pertencimento, de grandeza e orgulho que me 

foram ensinadas repetidamente: “Salve, ó terra dos altos coqueiros/ De belezas soberbo 

estendal/ Nova Roma de bravos guerreiros/ Pernambuco imortal, imortal!”.  



121 

Olho para o lado e vejo uma sandália de couro, da feira de Caruaru, com a bandeira do 

estado. Para além da materialidade de calçar os meus pés, o adereço me conta sobre a forma 

como caminho pelo território, meus pés são porta-vozes do delírio nordestino. Arrastando as 

chinelas, ou arrastando o pé, na linguagem do forró, encontrei outras mulheres que me 

confidenciaram suas ficções de Nordeste. Estou ansiosa para contar essas fofocas. Como boa 

fofoqueira, tentarei não aumentar nem diminuir a intensidade do que me contaram, pois a 

fofoca foi consentida! 

3.3.1 Nos destinos da cultura e (con)tradição  

 ​ As corpas que transitam pelo território ajudam a construir o território ao passo que são 

atravessadas por ele. É como mergulhar no rio dos elementos territoriais, o nome do rio é 

cultura, ninguém entra no rio sem se molhar. A monogamia, como um sistema, faz parte desse 

rio, presente em todos os âmbitos da cultura. 

Tomando as vidas Nordestes como invenções (Albuquerque Jr., 2011; 2013), diante 

das ficções criadas, as mulheres deslocam o território constituído, produzindo alargamentos 

no imaginário regional. Com Castiel Vitorino Brasileiro (2020, p. 237) refletimos que 

“Nenhuma origem se descobre, toda origem se cria”. Criação, invenção e possibilidade 

emergem das linhas das fronteiras. Chico César, na canção “Beradêro”, movimenta as ideias, 

quando canta: “Uma moça cosendo roupa com a linha do Equador”. Só consigo pensar nas 

mulheres com as quais conversei, cortando e costurando possibilidades com as linhas 

imaginárias de Pernambuco e do Nordeste.  

Agulha na mão e ouvidos atentos ao território! Amora acredita que não é possível se 

livrar de todos os elementos da monogamia porque vivemos em uma sociedade que é pautada 

nesse arranjo: 
[...] a liberdade de não ter essas amarras que eu tive a vida toda, né? Que a gente foi 
ensinado a vida toda [...] Pra mim é isso. A gente, eu acho que nunca vai chegar a 
100%, né? Porque infelizmente realmente tá enraizado [...] Que a gente é ensinado, 
doutrinado praticamente, né? O tempo todo é música, é livro, é novela, é filme, é o 
tempo todo lhe ensinando ali. Um amor, um amor, um amor só, você só é capaz de 
amar uma pessoa e quando você consegue sair disso e libertar mesmo, pra mim essa 
é a liberdade maior. 

​ A metáfora que ela usa é ilustrativa: está “enraizado” no nosso imaginário a ideia de 

que só podemos ter um amor e que ele só pode ser de um jeito. Geni nos convida a rever as 

raízes das repetições monogâmicas e a reflorestar nossos vínculos (Núñez, 2023). Amora 

pontua que as músicas, livros e novelas educam para a monogamia. Na mesma perspectiva, 

Mariana argumenta que a monogamia interfere no que se consome: “Até os padrões de 



122 

consumo, o que se vende pra gente. É tudo já pensando na monogamia, né? [...] E sair disso, 

você tem que ter muita consciência e estado de alerta, assim, pra não se deixar levar, assim, 

nas propostas prontas, né?”. 

As mulheres são ensinadas a amar pela via do amor romântico, no entanto, é preciso 

repensar essa lógica, escolher outras formas de amar, bem como deslocar a ideia de que o 

amor é um trabalho apenas das mulheres (hooks, 2021; 2024). O que corrobora com o que diz 

Amora: “[...] eu acho que a mulher tem mais dificuldade, porque a mulher foi ensinada 

realmente a amar só uma pessoa. Aí ela fica naquela ali: Ah, mas, eu vou acabar traindo a 

pessoa que eu tô, ah, eu tô desrespeitando e não sei o quê”. 

A instituição primeira, responsável por ensinar os repertórios e garantir a 

repetição/invenção da monogamia é a família de origem, é ela que inicialmente indica os 

modelos que acabam nos nor(des)teando: 

A gente cresce vendo os pais monogâmicos, avós monogâmicos, todo o seu entorno 
é monogâmico. A mulher vai casar e aí ela vai mudar a vida, ela vai agora ser outra 
pessoa, ela vai virar mulher, né? Agora sim, ela vai ser alguém na vida porque ela 
vai casar e ela vai se dedicar ao marido. A gente cresce assim, né? Esse processo de 
desconstrução é muito diário, muito diário, de você entender que você tem muitos 
pilares na vida, pra muito além do relacionamento único (Mariana). 

A instituição familiar, como pontua Russell Parry Scott (2011, p. 20), é uma metáfora 

para estruturas de poder mais amplas, com efeitos, inclusive, sobre a sexualidade, nos termos 

dele: “É pela lente da família e das redes de parentesco que a domesticidade e a sexualidade 

são representadas socialmente, espelhando as preocupações de toda a sociedade”. 

As participantes indicam que, nas suas trajetórias, optaram por não falar abertamente 

com suas famílias sobre a não monogamia. Raquel diz que seria um esforço sem efeitos: “[...] 

eu sou uma pessoa mais reservada e principalmente por Santa Cruz ser pequena e a minha 

família estar aqui, então, seria muito cansativo explicar isso pra eles. E uma corrida sem 

vitória”. Entende ainda que há uma diferença geracional que dificultaria o diálogo e a 

compreensão de suas vivências: 

[...] meu pai, ele tem setenta e quatro anos e ele é extremamente conservador, e... 
Veio do sítio, enfim, tem toda uma uma história, é... Que deixa ele bem mente 
fechada. Então pra eu conseguir explicar pra ele que eu me relaciono de tal forma, 
que eu sou bissexual e tal, eu vou ter que me desgastar muito. Então, eu acabo 
preferindo o lado confortável de ficar fingindo que aquilo não existe, pra eles, e 
vivendo a minha vida lá fora sendo outra pessoa. Aí, eu acho que é isso, é... Como 
eu me sinto aqui, aqui e eu acho que eu me sentiria assim também em outros lugares 
se a minha família tivesse também lá, é isso. 

Não é somente a cidade em si, mas como ela é vivenciada através da família de 

origem. Amora se sente muito mais livre depois que mudou de cidade. Mesmo que, 



123 

anteriormente, ela residisse em uma capital, Maceió, que é maior do que Caruaru. Porém, o 

fato dos pais morarem lá, limitava a sua liberdade: 

Não que lá eu também não já vivesse alguma coisa, né? Sem os meus pais saberem, 
né? Mas com certeza, assim, aqui eu sou totalmente livre, né? Porque lá, é, eles não 
moram juntos, né? São, são lugares diferentes. Eu morava também em outro bairro 
que não, diferente do deles, mas sempre fica naquela ali. Alguém vai passar, alguém 
vai passar e vai me ver. Alguém vai, vai encontrar, vai dizer pra minha mãe. Mesmo 
você já velha, né? Sempre fica aquela coisa. [...] Mas aqui eu me sinto mais assim: 
mas eu estou na minha casa, eu tô na minha vida, entendeu? Lá, mesmo se eu 
tivesse, você ainda fica meio presa, né? Mas aqui é, é outra coisa. Por isso que eu 
penso que daqui pra mais longe ainda. Pra ter mais essa, essa sensação de liberdade. 

Serena deu à família duas notícias de uma vez, sobre a gravidez e a lesbianidade, nas 

palavras dela: “Eu disse logo, assim, também, sabe? Pra não ser muito baque no coração dos 

coitados [...] Eu disse: sou sapatão, vou ter um filho. Não me perguntem quem é o pai, não 

precisa me expulsar de casa, estou saindo, tô indo casar com a mulher”. Mas ela se resguarda 

de falar com eles sobre sua vivência na não monogamia: “[...] eu não fico falando pra minha 

família: Ó fulano, minha namorada, Cicrano, porque se não ia bugar a mente deles, sabe? Eu 

não falo nada, porque eu acho que eu não tenho que estar justificando minha vida pra 

ninguém”. 

​ Amora diz que não saberia como explicar sobre não monogamia à mãe, que sempre foi 

monogâmica, mas a estimula a ter vários parceiros, desde que não esteja namorando, nem 

casada, indicando que as normas do sistema monogâmico não devem ser violadas: 

Como é que eu explicaria isso pra minha mãe, né? Que sempre teve relacionamentos 
monogâmicos mas ao mesmo tempo [...] ela meio que me incentiva a ficar com 
vários, sabe? Por estar solteira [...] Tipo, um exemplo: Se eu tivesse namorando com 
duas pessoas diferentes, ia ser a cruz. Aí eu ia falar: Mas não era a senhora que tava 
dizendo que tinha fila, que eu tava sendo muito mole, tá entendendo? Então, assim, é 
sempre aquela contradição. 

A cruz que Amora fala remete a como o projeto colonial ocorreu no Brasil: a cruz 

cristã foi fincada nos territórios e nas corpas. Nessa perspectiva, Maria veio de uma família 

rigorosa quanto ao exercício da sua liberdade, com influências cristãs, mas conseguiu 

subverter a lógica imposta. É a única das participantes que fala abertamente com a família 

sobre suas vivências na não monogamia. Ela acredita que o fato de ter sido muito cerceada 

provocou um efeito contrário: 

Venho de uma família muito religiosa, eles eram testemunhas de Jeová, e eu não 
podia nem, o vento passava, na volta do vento eu já tava dentro de casa, só podia 
sentir o vento indo, o vento voltando eu já não podia sentir. Festa de aniversário, 
não! Enfim, uma família conservadora, meu pai era ancião da, da congregação, né? 
Então, além de, eu tinha que dar exemplo. Isso me causou um efeito contrário. Cada 
pessoa [...] reage de um jeito, né? [...] Eu, por ser reprimida, pisada demais, eu 
enchi, explodi [...] viver isso aqui em Santa Cruz, pra mim, é muito de boa, porque 



124 

assim que eu me entendi, que eu me descobri, que eu entendi o que era o que 
realmente eu queria, chamei meu filho maior de idade, vamos deixar claro isso, e 
conversei com ele. E conversei com meu irmão, e conversei com minha tia, as 
pessoas mais próximas que são importantes. E...e faço sempre postagens em, em 
redes sociais, sobre o assunto.  

​ E para além da família de origem, como essas corpas transitam pelo território 

nordestino? A questão se expande, a observação e o controle ocorrem em outros âmbitos da 

vida social. De modo que, quanto menor for a comunidade, mais essas ferramentas aparecem. 

A fofoca é um recurso muito utilizado, nesse sentido, como instrumento de controle e 

reputação (Fonseca, 2000). 

​ Diante da fofoca de ser uma mulher promíscua, que está traindo, muitas das 

participantes resolvem se preservar, não se expor. Marion Quadros, Karla Adrião, Ana 

Teodósio e Maria Melo (2012, p. 149), em pesquisa realizada com mulheres jovens em 

comunidade da zona rural de Caruaru - PE, sobre a rede de apoio comunitário e os 

significados e práticas associados à sexualidade, reiteram que a fofoca é uma ferramenta de 

fiscalização: “[...] a fofoca aparece como dispositivo regulador das vivências afetivo-sexuais 

das jovens, que não podem apresentar seus desejos e inquietações sobre a sexualidade e a 

reprodução, sob pena de serem tachadas de ‘garotas safadas’” (2012, p. 149). Duas das nossas 

interlocutoras nos contam as suas estratégias diante da fofoca, na cidade que consideram ser 

pequena: 

Acho que eu não sou uma pessoa que gosta de, de me expor [...] uma coisa que me 
incomoda muito, desde sempre, sempre me incomodou, é... eu não ter controle do 
que as pessoas acham sobre mim, do que as pessoas falam sobre mim, sobre a minha 
vida [....] em Santa Cruz não é fácil, porque é uma cidade bem, é.... acho que você 
consegue entender, né? É uma cidade bem fechada, ainda, uma cidade pequena, e... 
Eu me incomodo com comentários maldosos, é...pejorativos sobre mim. E eu não 
tenho paciência de me explicar. Eu acho que eu tá dizendo: Não, gente, eu não sou 
pervertida não [...] mas isso cabe a mim, as pessoas com quem eu me relaciono, é... 
Eu não vou chegar e dizer: Não, você tá entendendo errado, não tô traindo meu 
marido (Raquel). 

[...] ter esses cuidados, pra tipo, até pra não interferir no meu trabalho, na minha vida 
pessoal, na minha relação familiar com os parentes, enfim. E aí eu procuro sempre 
ter esse cuidado, né? Para as pessoas não ficarem, é... não criar, é... algo pras pessoas 
saírem falando. Porque a gente sabe que as pessoas são bem preconceituosas, cabeça 
fechada, aqui é uma cidade muito bolsonarista. Então tudo isso tem esse peso, né? 
Muito homem machista, então, muita mulher também, né? E aí tem esse peso, eu 
procuro sempre me resguardar (Bárbara). 

​ Santa Cruz do Capibaribe tem uma população de 98.254 pessoas (IBGE, 2022), outro 

dado importante é que essa cidade foi a única do estado de Pernambuco a dar maioria de votos 

ao candidato fascista Jair Bolsonaro, tanto nas eleições de 2018 quanto de 2022. Bárbara fala 

que sua estratégia nesse território é se envolver mais com mulheres, pois se sente mais segura 

quanto ao sigilo: 



125 

[...] aqui é uma cidade que é relativamente pequena, né? Não é uma cidade grande, 
mas também não é uma cidade tão pequena e aí, é, aqui em Santa Cruz eu não me 
envolvo muito com homens. É tipo: Só tive dois envolvimentos, foi algo rápido, foi 
mais um sexo casual mesmo. Mas eu nunca tive envolvimento com homens aqui por 
essa questão de [...] cuidado. Porque você sabe, tem muito homem machista que 
seria tipo um troféu pra sair falando, enfim, né? E aí eu tenho esse cuidado. E aí 
geralmente quando eu me envolvo com homens, são mais de outras cidades, esses 
homens e daqui eu me envolvo mais com mulheres, porque tem essa questão de 
sigilo e tudo mais, de não sair explanando como homem faz, né? 

​ Já Maria, ocupando o mesmo território, adota uma estratégia inversa, pois acredita que 

falar abertamente ajuda a enfraquecer a dimensão da fofoca. Para ela, viver a não monogamia 

e a pansexualidade, em uma cidade do interior, é tranquilo: 

Acabou que eu me tornei uma pessoa desinteressante porque tem isso, também. Se 
você se expõe demais, as pessoas, meio que, infelizmente o ser humano é assim. Ele 
gosta muito de... do desconhecido. Ele saber ali o que que tá rolando ali, hein? 
Como é que aquele casal funciona ali? Eu vou lá pra ver como é, eu vou dar em 
cima. Criam uma curiosidade. Se já é muito rasgado, as pessoas acabam perdendo o 
interesse, tá entendendo? [...] viver isso aqui em Santa Cruz, pra mim é muito de 
boa, porque eu falo isso é... Sempre que eu tenho a oportunidade, quando eu não 
tenho, eu crio (Maria). 

Serena, residente na zona rural do agreste pernambucano, diz que utiliza a estratégia 

de confundir as pessoas quanto a quem são suas parcerias afetivo-sexuais. Quando lhe 

perguntam se faz as coisas escondido, ela diz: “Não, todo mundo que se relaciona comigo 

sabe”. Nos termos dela: “[...] eles nunca sabem [...] com quem eu me relaciono [...] uma 

semana que eu tô andando com uma pessoa de mãos dadas, sabe? De romance, chega outra 

semana, ou outro dia ou no mesmo dia, o povo fica: Oxe, o que é isso? [...] Buga demais [...] 

porque não é escondido”. 

No entanto, mesmo tentando driblar a fofoca, aponta que as pessoas sempre chegavam 

para contar com quem ela estava à sua parceira: “quando eu me relacionava com essa minha 

esposa, a primeira, a que é a mãe da minha filha. Todo mundo, as pessoas iam contar pra ela 

muito, chegava para contar: Ó, vi Serena… Ela: minha gente para de ser chato, o que ela faz é 

da conta dela e não da minha”. A fofoca circula como elemento de controle dos modos de 

vida, em alguns recortes de Nordeste, como o do agreste pernambucano, é comum a expressão 

“mal falada” - associada à mulher que tem fama de  transgressora, principalmente no que 

concerne ao agenciamento da sua sexualidade. 

Os destinos ficcionados e nordestinizados são reiteradamente produzidos para indicar 

quais os caminhos devem ser seguidos, principalmente se as transeuntes são mulheres. Os 

aparatos são diversos, visando a adequação à normatividade, desde a pressão da família 

nuclear monogâmica até a fofoca. No entanto, onde habita a dureza da imposição, certamente 

há quebra, risco, rasgo e invenção. 



126 

3.3.2 Rasgos no(r)destino(s) 

A arte é uma possibilidade de rasgo, de quebra, de rasura à linguagem e aos códigos 

dominantes. Cinco das mulheres que eu sentei para conversar tem uma ligação com formas de 

expressão artística, são elas: pintura, poesia, música e participação em grupos artísticos. 

Vamos atentar como essas produções podem ser ferramentas de resistência. 

Manu aponta que a poesia faz a função, na sua vida, de ajudar a elaborar as violências 

que sofre, como mulher negra e sapatão. Embora seja um instrumento, é algo que lhe causa 

dor: 

Eu sou psicóloga de formação, mas eu sou poeta por necessidade, né? Eu não faço 
arte porque eu acho bonito ou porque veio com uma coisa de querer ser poeta. Foi 
como uma forma de colocar muita violência pra fora, né? Foi uma forma saudável, 
mas que eu digo na minha terapia: eu preferia não ser poeta porque não, não, é um 
lugar doloroso ainda pra mim. 

​ Serena diz que a poesia tem uma potência, por isso que é algo perigoso: “[...] eu 

escrevo muito pra, pras mulheres e retrato, também, assim, algumas poesias. Esse, esse amor 

livre de você dizer assim… Porque eu acho que isso é a coisa mais poderosa do mundo [...] 

Por isso que é perigoso também, eu entendo, né?”. Logo, podemos trazer à baila as palavras 

de Audre Lorde (2019, p. 47), para nós mulheres: “[...] a poesia não é um luxo. É uma 

necessidade vital da nossa existência. Ela cria o tipo de luz sob a qual baseamos nossas 

esperanças e nossos sonhos de sobrevivência e mudança [...] É da poesia que nos valemos 

para nomear o que ainda não tem nome”. 

​ Eita39, Audre Lorde! Como tuas palavras ecoam por aqui e me fazem seguir na escrita 

desta tese-poema! Fazer palavras com os desconfortos, fazer arte e não silenciar. No mesmo 

curso, Ângela diz que as vivências na não monogamia atravessam suas produções artísticas:  

[...] nas coisas que eu escrevo, componho, nas coisas que eu consumo também, 
tanto, principalmente em música, sabe? Eu vejo um rolê meio assim, possessivo [...] 
Eu tenho uma música que eu fiz em 2019 e terminei ano passado [...] quando eu 
escrevi ela não tinha essa, essa base, assim, não monogâmica e nem tinha vivenciado 
nada ainda. E aí quando eu terminei de escrever, ela estava pronta, mas aí eu trouxe 
uma complementação (Ângela). 

Serena vem desenvolvendo projetos culturais que possam visibilizar outras mulheres 

do seu território (agricultoras, como ela), traduzindo suas histórias por meio da fotografia, diz 

que pretende “[...] investigar a vida das mulheres camponesas de lá [...] que tipo, não existe: 

ah, fulana é agricultora, é sempre: fulano é o agricultor e ela ajuda. Fulano é isso e fulana 

39 “Eita” é uma interjeição utilizada em muitas das invenções culturais que habitam as fronteiras nordestinas, o 
termo indica espanto, admiração. 



127 

ajuda [...] Aí eu quero fazer, tipo uma exposição fotográfica”. Diz que só consegue pensar 

nessas iniciativas porque tem uma rede de apoio: “[...] lá é bom porque tem outras mulheres 

que se acoplam comigo. Outras sapatonas também [...] como eu tenho essa rede, eu consigo 

lidar bem ainda, por causa disso, que de outras mulheres e de outras mulheres negras, na 

verdade, que tão na produção cultural”. 

Ângela participa da invenção do que é a cultura entendida como nordestina aqui no 

agreste pernambucano, e de maneira simplista é chamada de cultura popular, pois faz parte do 

reisado e do bacamarte40. Me conta que no bacamarte teve experiências difíceis, por ser 

mulher e jovem, porém encontrou em outras participantes femininas apoio: 

No bacamarte tem [...] outras mulheres, mas todas nenhuma na minha [...] faixa de 
idade [...] eu sou a única mais jovem, assim. É uma visão. As mulheres são mais 
tranquilas, assim. Acho que eu nunca tive esse contato de falar sobre não 
monogamia com elas, mas elas são super tranquilas. Agora os homens do bacamarte 
já é uma galera mais complicada, assim, de lidar. Ai meu Deus, que agonia!. 

No batalhão de bacamarte no qual ela participa: “Todas as mulheres são héteros. Isso 

aí! E todos os homens são héteros também”. Sua presença faz um rasgo importante na 

estrutura estabelecida, ao mesmo tempo em que ela é desafiada a lidar com o machismo dos 

participantes. Ângela relata uma experiência que teve, durante uma celebração: 

[...] é complicado, assim…principalmente no bacamarte, eu tive uma experiência 
essa semana, eu sou, sou multi instrumentista, né? Toco zabumba também, fui numa 
festa do bacamarte esses dias e aí eu fui tocar a zabumba. Véi, eu toquei acho que 30 
segundos. Aí o cara falou: eita ela toca muito alto, não sei o quê. E eu tipo: véi, é só 
dizer: Baixe aí um pouquinho. Aí o sanfoneiro olhou pra minha cara e fez: Ah, 
devolve aí a zabumba pro zabumbeiro. Eu fiquei: é não, véi! Aí eu fiquei rindo da 
situação, mas tipo, é um rolê que eu tô sempre lá, sabe? Já toquei inúmeras vezes, 
assim. É… sou artista há muito tempo, também, mas que por ser mulher, esse 
respeito assim, não existe, sabe? Tipo, durante toda a festa foram várias pessoas 
tocar, várias pessoas que nem são do grupo, várias pessoas que nem são músicos. 
Foram lá, tocaram, tal, homens! E aí estava tudo certo, tá ligado?  

Mesmo diante do contexto excludente, Ângela resiste, pois participar desse grupo lhe 

traz a sensação de pertencimento, afirma: “[...] me sinto bem, muito pertencente, muito 

mesmo. Aconteceu isso [...] numa festa de São José do Batalhão do Bacamarte, foi do meu 

batalhão e para mim é o dia mais lindo do ano, sabe? Tipo ao mesmo tempo que isso rolou. 

Eu tava extremamente feliz de tá ali”. Ela me conta um pouco da sua história e das 

influências, do pai e do avô, na construção de afeto com esse espaço: 

40 Tanto o reisado como o bacamarte são vivenciados em diversas localidades. No entanto, segundo a  tradição 
oral, no agreste pernambucano, o reisado é uma manifestação cultural que se elabora a partir da celebração 
natalina e dos santos reis (tradições católicas), e inclui música, dança e caracterização das personagens. Já o 
bacamarte é uma manifestação que recebe o mesmo nome da arma utilizada para dar tiros de pólvora seca 
durante festejos populares (principalmente juninos), os grupos de bacamarteiros/bacamarteiras utilizam 
fardamentos característicos de identificação do batalhão ao qual pertencem. 



128 

Eu trago como uma tradição familiar. Meu pai é bacamarteiro, meu pai é 
zabumbeiro. Meu avô materno era bacamarteiro, meu, meu bisavô materno também. 
E aí eu trago isso comigo, assim, de seguir a tradição e essa ancestralidade. Meu avô 
paterno,  não conheci ele, mas ele tocava violão, tocava um pouco de viola e ele faz, 
fazia o mesmo papel que eu faço hoje no Reisado. Ele também era violeiro de 
Reisado. E aí eu sinto muito de tá nesse lugar, sabe? Mas ao mesmo tempo tem umas 
coisinhas que dá uma quebrada que eu fico: Rapaz, será que é certo isso aqui para 
mim? Porque, por exemplo, no bacamarte ainda vejo muitas questões assim de, dos 
homens não conseguirem lidar com a bissexualidade, sabe? Imagina com, com a não 
monogamia, saca? É, é complicado. É babado! 
 

O autor Octávio Santiago (2025, p. 243) propõe questionar as representações sobre o 

povo do Nordeste, bem como abandonar “[...] o chapéu  de cangaceiro e outros símbolos que 

tentam sustentar um orgulho e uma superioridade [...] O intuito [...] não é buscar uma nova 

representação, mas enxergar sem os filtros insistentes da nordestinidade”. A partir do que 

Ângela pontua acima, vejo que essa tarefa parece difícil ou até mesmo impossível. Pois ao 

mesmo tempo em que ela reconhece os desafios de fazer parte desses movimentos culturais, 

eles são estruturantes para dela. 

As experiências de Ângela apontam as contradições presentes nas tradições 

nordestinas (especificamente as ficcionadas no interior de Pernambuco), que a fazem 

questionar: “Ao mesmo tempo que é muito bom, às vezes eu fico, tipo: Rapaz, será que esse 

lugar aqui é pra mim mesmo, sabe?”. No reisado, por sua vez, ela conseguiu ter outras 

experiências, talvez por se tratar de pessoas mais jovens ou por ter mais mulheres 

participando: “Eu acabei tendo, com as pessoas do reisado, uma troca dessa não monogamia e 

em forma de estudo, assim. A gente trocou uns livros, uns conteúdos. E… vez ou outra surge 

os debates”. Entre o reisado, o bacamarte e a música, minha interlocutora vai produzindo 

deslocamentos nas estruturas culturais, sobretudo através da arte. 

A arte é uma ferramenta extremamente importante e subversiva. Pode produzir riscos 

muito interessantes nos cenários já desenhados (Nordestes-palimpsestos). Principalmente na 

produção que emerge da tradição - a rigidez contida na tradição se esforça para que tudo 

continue como “sempre foi” - na pretensa ingenuidade ou astúcia de achar que o “sempre” 

não foi inventado. 

3.3.3 Estado civil é fronteira? 

​ Assisti a uma entrevista de Grada Kilomba (2024), no programa Roda Viva, em que 

ela diz que não está interessada em representar uma nação, mas questionar o que é uma nação. 

Parafraseando a autora, não me interessa ser uma legítima representante da cultura nordestina, 



129 

mas sou convocada a questionar o que é o Nordeste brasileiro e o que é o estado de 

Pernambuco. 

​ A ideia de fronteira nos remete diretamente aos acordos coloniais, de usurpação e 

divisão das terras. Paro um pouco no termo estado. Ele não é só utilizado para demarcar 

fronteiras. Em qualquer informação de dados pessoais somos convocadas a indicar nosso 

estado civil, para saber se ainda não casamos, se já casamos, se separamos ou se a pessoa com 

quem casamos é falecida. 

​ O corpo é tomado como um território cercado pelas fronteiras da normatividade e da 

exclusividade sexual. Nesse sentido: “A ideologia da exclusividade se estende a todos os 

aspectos da vida contemporânea. O documento de identidade marca quem pertence ao 

Estado-nação e quem não. Quem tem privilégios e quem não pode nem deve acessá-los. As 

fronteiras são marcas de exclusividade” (Vasallo, 2022, p. 53). 

​ Mariana aponta que as delimitações de estado civil são respeitadas entre si pelos 

homens cisgêneros: “Que os caras ficam: Ah, mas você tem um namorado. Ah, não. Mas que, 

como assim? Não vou, tipo, furar o olho do cara. Ah, não vou. É muito mais difícil pros 

homens entenderem que a mulher também tem essa possibilidade”. Já Whitney entende que 

esse respeito ocorre para não ferir a instituição “casal”, mesmo nas parcerias com mulheres: 

“[...] outras pessoas não querem se envolver, porque elas respeitam aquela instituição, aqueles 

limites, sabe? Elas enxergam limites e elas não querem isso. Então você acaba um pouco 

limitado nessa situação”.  

​ Há um culto à monogamia enquanto pátria - a corpa que está em um acordo de 

casamento é uma propriedade da outra pessoa. Manu ilustra essa ideia através de uma relação 

de casamento com outra mulher cisgênera: “[...] ver outras pessoas ficando, não é algo que me 

incomodava, antigamente [...] incomodou depois de estar numa relação que teve a 

oficialização, né? Do casamento, então, tem a coisa do território, né? Do corpo ser dado, que é 

muito forte isso. A gente romantiza muito”.  

​ Casar é ser marcada por um nome, como ilustra a adoção do sobrenome dos maridos 

pelas esposas. Atribuir um nome a alguém, ou a uma relação, traz um arsenal de expectativas, 

uma pressão social, como pontua Serena: “[...] quando coloca o nome tem a pressão social. 

Porque se você não namora, você vive [...] o love [...] Namorou, noivou, cadê [..] sua noiva? 

Cadê a sua namorada? Ver você com outra pessoa, ninguém nem se importa, mas se você 

estiver namorando, as pessoas se importam”. 

Whitney refere um desconforto em relação a isso, diz que não gostaria de ser resumida 

a uma relação: “[...] não quero ser definida por um relacionamento afetivo, eu não quero que 



130 

aquele relacionamento, seja eu, sabe? Eu não quero ser uma instituição casal”. Conta ainda 

que uma amiga casou e só faz as coisas junto da esposa: “[...] tudo o que ela faz, ela faz com a 

mulher, tudo o que ela decide, ela decide com a mulher, e isso assim, isso, ultimamente, 

recentemente, isso tem incomodado”. 

Nomear faz parte do projeto da colonização: “O processo de denominação é uma 

tentativa de apagamento de uma memória para que outra possa ser composta” (Bispo, 2023, p. 

12). Registrar alguém com um sobrenome, ou nomear alguém de esposa e/ou namorada, traz 

uma expectativa de comportamento e de controle. Serena e Manu falam que nomear traz um 

peso maior à relação: 

[...] antigamente, pelo menos não era algo que era nomeado, a gente falava muito do 
ficar, né? E que, se a gente pensar bem, quando você começa a ter relações sexuais 
mais afetivas com muitas pessoas e não vê uma problemática, e, e, veja como a 
palavra é pesada, né? Quando era só ficar parece que a gente não tinha essa coisa de 
precisar só ficar com você ou com o outro, mas quando se nomeia outras palavras 
parece que fica um peso maior, social. E aí você parece que precisa obedecer a 
ordem né? (Manu). 

[...] namorava, algumas eu, a gente namorou, outras a gente viveu paixões épicas 
sem denominar, sem nomear. Acho que dura mais a relação quando você não, não 
nomeia. Eu não sou contra também não, nomear (Serena). 

​ Manu diz que já lhe propuseram o termo acompanhante mas que prefere namorada: 

“Eu acho bonitinho o nome namoro, já me pediram em acompanhamento [...] se for pra rolar 

de dizer que estou namorando, estar com alguém sexualmente, nesse sentido, eu gosto, melhor 

do que acompanhamento”. Já Serena sugere que é possível usar outros termos (como amante - 

que a princípio tem uma conotação de relação extraconjugal), para ressignificar as pressões 

sociais: “[...] teve uma época que, entre os meus 25 aos 29, que eu viajava muito, então, eu me 

relacionei, eu tinha muitas parceiras, amantes, muitas amantes [...] Eu gosto de amantes. 

Quando a gata gosta eu gosto”. 

​ O nome traz uma roteirização das práticas, mas ele não define por si só uma quebra ou 

uma repetição. Se há uma guerra de denominações, o nosso papel deve ser o de enfraquecer as 

palavras coloniais (Bispo, 2023) e utilizar os termos com outros significados. As palavras se 

deslocam, em conjunto com as mulheres, para desmantelar as estruturas de poder que as 

sustentam.  

3.3.4 Estrangeiras e viajantes 

As vidas-mulheres-nordestinas são pertencentes e estrangeiras ao território. Pois não 

encontram, muitas vezes, outras pessoas no mesmo espaço em que possam compartilhar suas 

experiências na não monogamia. Pois, como disse Serena: “Não é todo mundo que quer se 



131 

relacionar com uma pessoa não monogâmica, né? Nesse mundo monogâmico. As pessoas 

falam: quero você pra mim”. 

A recusa em aceitar as mesmas rotas e os mesmos destinos convoca as mulheres a 

serem viajantes, em busca de outros territórios e trocas. Mochila nas costas, é hora de pegar a 

estrada que as leva além do cenário agreste, elas escolhem ir de Toyota41. As falas das 

interlocutoras (ou seriam passageiras?) ilustram o deslocamento: 

[...] tive dificuldade de encontrar pessoas mesmo, né? Tipo de conversar realmente 
[...] Lá em Maceió, pelo menos, nunca conheci ninguém. Só aqui, depois que eu 
cheguei aqui, conheci outras pessoas (Amora) 

[...] acabo buscando mais [...] em Recife mesmo, esse acolhimento [...] não tem 
muita gente não monogâmica. Eu me relaciono e converso mais com gente de 
Recife, com gente de Salvador (Serena). 

​ Interessante que o mesmo território amplia as possibilidades de troca para Amora e 

reduz para Manu: “[...] faz um tempo que eu não me relaciono com ninguém de Caruaru [...] 

não sei se pelo trabalho ou algo assim. Tem algo em Caruaru hoje que me incomoda [...] 

algumas pessoas chegam [...] de forma abusivas”. Ela acredita que isso ocorre por sua 

produção de poesia erótica, não seria, assim, uma hipersexualização da sua corpa negra? Nas 

palavras dela: “[...] aqui a galera conhece mais o meu trabalho sobre poesia erótica e algumas 

mulheres que chegam [...] de formas tão errôneas, que eu digo: Eu mesmo sendo safada, eu 

vivo falando coisa, mas me assusta” (Manu). 

​ Para Amora, vir para Caruaru proporcionou outras vivências, no fragmento abaixo, ela  

fala da estação ferroviária da cidade. Fiquei aqui pensando na música “Encontros e 

despedidas” de Milton Nascimento e Fernando Brant: “Todos os dias é um vai e vem/ A vida 

se repete na estação/ Tem gente que chega pra ficar/ Tem gente que vai pra nunca mais/ Tem 

gente que vem e quer voltar/ Tem gente que vai, quer ficar/ Tem gente que veio só olhar/ Tem 

gente a sorrir e a chorar/ E assim chegar e partir”. A estação é lugar de deslocamento, não só 

para Amora: 

41 As toyotas (palavra feminina na linguagem local) são veículos de transporte alternativo de passageiras, muito 
presentes no agreste pernambucano, responsáveis pelo deslocamento entre as cidades interioranas, onde nem 
sempre há rotas de ônibus. Elas são oriundas do alongamento/modificação de veículos jipes (Toyota 
Bandeirante). São adaptadas para transportar, no mínimo, 12 passageiras, suportam carga pesada e terrenos 
acidentados. Andar de toyota é uma experiência que contempla sentir o vento, dividir espaço com mercadorias e 
com a diversidade de passageiras. O tempo da toyota não é linear, a afirmação “estou já saindo, pode entrar”, 
emitida pela pessoa que conduz o veículo, pode não atender ao tempo cronológico e demorar horas. Abri esta 
nota de rodapé para dizer que a toyota nos mostra a possibilidade de invenção cultural que tem marcas na 
subjetividade. Qualquer pessoa que tenha ligação com o agreste pernambucano, a quem se pergunte o que é uma 
toyota, certamente trará elementos fotográficos-afetivos. A toyota nos ajuda a pensar no transporte alternativo (e 
nas alternativas-mulheres), na invenção e na subversão das funções impostas! 



132 

[...] a gente tava na estação um dia desses. Aí ela [uma amiga] vinha com o livro da 
Geni. Aí ela: Aceita ouvir a palavra da não monogamia? Achei tão massa, porque, 
tipo, lá em Maceió nunca que eu ouviria isso, eu acho. Lá o pessoal, ainda, é um 
pouco conservador, eu acho. Aí eu: Aceito sim, amiga, não sei quê, enfim. É… Aqui 
eu consigo conversar mais ainda com as pessoas, pelo menos né? Lá em Maceió 
não. 

​ Ela pontua que na cidade de origem, na perspectiva dela, nunca participaria de uma 

pesquisa como essa: “Lá em Maceió, acho que eu nunca, nunca iria participar de uma 

pesquisa dessa e tenho amigos lá de infância, né? Tem outros amigos que fui criando depois, 

nos trabalhos que [...] eu fiz, que eu tava. É… mas nunca conseguia colocar o assunto e tal”. 

Diz ainda que não é sobre o tamanho da cidade: “[...] como é que aqui é uma cidade menor 

que Maceió e ainda consegui encontrar a galera, assim, né? Que tá ligada no assunto”. Isso 

talvez se dê pelo fato de que a família dela é de lá. A mudança também a fez se permitir 

outras vivências sexuais e afetivas: “[...] talvez se eu tivesse lá, ainda, talvez eu não me 

identificasse nunca como bi, porque as experiências iam ser bem limitadas e [...] acho que não 

mono ia ficar muito só na teoria”. 

​ Na busca de pertencimento e de troca, as participantes referem solidão e dificuldade 

em construir redes não monogâmicas. Pois nem sempre é possível estar em deslocamento. 

Nos recortes abaixo, vemos isso: 

Porque se você for parar pra pensar a não monogamia ela é um pouco solitária. E se 
você não partilha, assim, e tem essas trocas, você acaba tipo entrando numa pilha 
que talvez faça até você desistir, sabe? (Ângela). 

[...] é um pouco solitário, sabe? Porque as pessoas ainda tem um pensamento muito 
monogâmico e tem muita crítica quando você tá em outras relações [...] Me sinto na 
solitude em Belo Jardim e principalmente na zona rural, né? (Serena). 

​ Ângela, por sua vez, se queixa de não encontrar pessoas com a cabeça semelhante à 

sua. Pensei na ideia de cabeça como o Orí, no candomblé, que traça o destino. Ela diz: “[...] 

não encontro de fato uma pessoa não monogâmica para me relacionar [...] Porque eu acho que 

a não monogamia [...] funciona muito diferente [...] de uma pessoa pra outra [...] é complicado 

pra achar uma pessoa [...] com a cabeça mais ou menos no mesmo lugar que a sua”. 

​ O lugar não precisa ser exato. O lugar mais ou menos de encontro seria a 

encruzilhada? Onde todas as contradições ganham espaço e dialogam entre si? Encruzilhar os 

encontros, encruzilhar a vida, encruzilhar as tradições e os territórios. Sobretudo, para 

produzir a vida para além das fronteiras. 

​ As mulheres viajantes pelos territórios são como textos que se deslocam - teorias 

viajantes. No trânsito que empreendem é preciso atentar para as traduções que se fazem, pois 

não são neutras, implicam relações de poder e ainda que se considere os contextos de 



133 

recepção e origem das teorias, como pontuam Claudia Costa e Sonia Alvarez (2013). Quem 

viaja, atravessa as fronteiras de si e dos territórios. 

3.3.5 Alargando as fronteiras 

Transitar pelas fronteiras, a partir dos feminismos, nos leva a encontrar a autora Gloria 

Anzaldúa (2005), mulher lésbica, mestiça, que nos ajuda a pensar a fronteira como um 

entre-lugar, de mistura e disputa, que desafia a consciência de pertencimento rígida, convoca a 

superar as oposições binárias e conviver com as ambiguidades.  

Tal ideia nos leva a refletir de que modo as divisas foram construídas no nosso espaço 

territorial, como é possível alargá-las e transitar pelas suas contradições. Problematizar as 

fronteiras é um convite a dilatar as possibilidades de nossas corpas e trajetórias. 

A representação inicial que temos de território no Brasil, retratada nos livros de 

história, remete a uma cruz fincada na terra. O aparato colonial contou com a igreja cristã para 

consolidar o seu projeto. Incutir a moral cristã era o objetivo, para isso, deveria haver o 

batismo e junto com ele a adesão à monogamia (Núñez, 2023). As vivências em igrejas cristãs 

estão presentes nas narrativas das mulheres entrevistadas. Whitney fala que, mesmo sendo 

ateia, reconhece a influência da religião na maneira de se relacionar: 

[...] é muito interessante perceber as similaridades do relacionamento monogâmico 
com a religião católica, com cristianismo, especificamente [...] eu sou ateia desde 
meus 11 anos. Decidi que não fazia mais sentido [...] e aí perceber o quanto [...] você 
doa muito nesse modelo de relacionamento, sabe? 

Já Amora e Serena relatam que a participação na igreja fazia uma função de 

socialização em suas vidas - ambas frequentavam igrejas cristãs na adolescência. Mas Amora 

pontua que isso não teve muita influência na sua construção subjetiva: 

Eu era da igreja sozinha, tipo, minha família não era, minha mãe não era, meu pai 
não era. E aí eu não tinha aquela pressão de ir. Eu ia porque era onde eu tinha meus 
amigos [...] Eu só não saía, porque eu não tinha outra coisa pra fazer [...] acho que 
não interfere em nada não, assim, no que sou hoje não (Amora). 

Minha mãe não é muito de sair, mas meu pai é mais religioso. Eu era mais, também, 
pra poder sair de casa, né? Era uma oportunidade a mais de sair [...] Que na igreja 
eles podiam confiar (Serena). 

Amora faz uso de termos muito utilizados no cristianismo, como conversão e verdade, 

para falar da não monogamia. Seria um desbatismo da imposição monogâmica? Nas palavras 

dela: 
Já tentei converter a minha irmã. E ela super aderiu e tal, mas meu cunhado não, não 
se deu bem [...] já tentei converter muita gente [...] em uma das clínicas que eu 
trabalho, que eu, que eu converti o coordenador [...] é, minha filha, depois que entra 



134 

você não sai. Você conhece a verdade e a verdade vos liberta, você não volta. Não 
volta. 

​ Nomear pode ser uma forma de colonizar, mas a palavra pode ser usada para quebrar 

os termos e contradizê-los. Serena pontua a importância do diálogo para alargar as vivências: 

“Acho que tudo depende do diálogo que as pessoas travam, né? Ou destravam, que quando 

não tem diálogo é o mais complicado. Acho que independente da relação, o ponto principal é 

você dialogar”. 

​ Diálogo remete a palavra, fazer palavra, inventar palavra, deslocar os sentidos que 

possuem. Só assim é possível ganhar mais espaço em fronteiras que não contemplam as 

subjetividades. Ou ainda, para sonhar com modos de vida nos quais as fronteiras não sejam 

balizadoras. Se em 1500, na palavra colonial Brasil, se iniciou um projeto para riscar as linhas 

e atribuir cercas ao território e às corpas, quais as datas que marcaram as (sub)versões de 

trajetórias das nossas interlocutoras? Quando começaram a passar entre as cercas, a afastar os 

arames e fazer frestas para transitar entre eles? 

3.4 Cruzo - tempo 
“A morte se dá 

Quando em vida se pensa 
Que existe um destino traçado 

Dizendo quem faz o quê 
E em qual idade 

Desatino 
 A mocidade se faz 

Montando nas asas do tempo 
E insistindo 

Se o tesão ainda pulsa 
E a carne vibra”  

(Geraldo Maia/Thereza Cristina)42 

3.4.1 Quando 

Para localizar as trajetórias das mulheres na não monogamia no tempo precisamos 

mais do que relógios - do que tempo (re)lógico. Convidamos o tempo da poesia, embaladas 

pelo tic tac, Vinicius de Moraes (1960, p. 268) nos rodopia: “Ando onde há espaço. Meu 

tempo é quando”. Esses versos me levam a visualizar os espaços Nordestes, inventados pelas 

mulheres, diante de um cenário de aridez para as suas subjetividades. 

Quando é uma palavra que indica circunstancialidade, ocasião. O “quando” inaugura a 

possibilidade de visualizar o início das trajetórias a tecer seus desenhos no tempo, nas 

42 Fiz essa letra para o amigo Geraldo Maia, melodista e intérprete da canção de nome “O tempo atravessa o 
homem” (2024). É uma música sobre desejo/tempo/travessura/travessia, escrevendo esta nota, me dou conta de 
que é um tempo atravessado, também, pelas marcas de gênero. 
 



135 

fotografias guardadas na memória. Avistei algumas delas, questionando “quando” os 

tempos-mulheres cruzaram o caminho com a não monogamia. Elas me contaram que esse 

cruzo se deu a partir de relações que vivenciaram, mas, sobretudo, foi disparado pelos 

desconfortos com a monogamia.  

O “quando”, para a maioria delas, não possui uma exatidão cronológica, mas está 

associado a eventos da vida, principalmente às parcerias afetivo-sexuais: quer seja no final da 

parceria; para ampliar as experiências e manter a parceria; ou depois de alguma vivência 

monogâmica sufocante. Apenas Ângela não associou sua iniciação na não monogamia a um 

evento/relacionamento específico. 

Raquel iniciou o itinerário na não monogamia há cerca de 8 anos, o companheiro é seu 

primeiro namorado, ela se percebeu bissexual e as vivências não monogâmicas foram a saída 

para lidar com essa questão: “[...] já era casada quando eu comecei a pensar sobre a 

bissexualidade [...] e consequentemente sobre o poliamor [...] Pra que eu conseguisse viver 

essa experiência, isso andava junto do poliamor, né?”. Bárbara também teve uma experiência 

semelhante: 
[...] eu acho que coisa de uns dez anos, conversando com o meu parceiro e a gente 
conversava muito sobre os fetiches que um tinha, que o outro tinha, os desejos, as 
vontades e como a gente se casou e um foi a primeira pessoa que o outro teve 
relação sexual, então existiu muita curiosidade, sabe? Dos dois! E aí a gente 
começou a conversar sobre essa possibilidade: de tipo abrir o relacionamento, né? 
Pra que cada um tivesse a liberdade de ficar com outras pessoas. E assim foi 
acontecendo, a gente foi abrir o relacionamento e fomos tendo experiências aos 
poucos. 

Mariana começou a experienciar a não monogamia há cerca de 5 anos, pois o 

ex-parceiro ia fazer uma viagem longa para outro continente: “[...] ele já [era] não 

monogâmico, mas ele respeitava [...] porque eu não tinha essa perspectiva pro nosso 

relacionamento [...] Aí eu percebi que era muito possível viver outras coisas e que isso não 

afetava o que eu tinha com ele [...] e o nosso relacionamento continuar existindo”. 

Amora começou a pensar na não monogamia em seu último namoro, depois do 

ex-namorado ter ficado com outra mulher, passou a considerar a possibilidade dele se 

relacionar com as duas: 

Eu acho que foi lá para 2017. Foi! Quando eu acabei o meu último namoro, que era 
com homem, né? Namoro hétero [...] ele me traiu, foi ficar com outra pessoa [...]  
nesse intervalo eu fiquei: Não, por que que ele não fica com as duas, sabe? É… se 
ele dizia que gostava de mim ainda, só que ele também queria ficar com a outra, né? 

​ Ângela refere que tinha desconfortos e através deles começou a encontrar respostas na 

não monogamia: “Eu acho que eu sempre tive um pezinho, sabe? Mas, 2022, eu comecei a 

[...] estudar e comecei a… A viver relações, assim, que seguiam esse modelo [...] Acho que eu 



136 

sempre me questionei muito sobre essas imposições da monogamia no mundo, no geral, 

assim, sabe?”.​O “sempre” a que Ângela se refere nos remete à junção do passado, presente e 

futuro, o sempre é ancestral. O agora nos conta o passeio pelo tempo: “A pessoa é a 

materialidade do que prevalece na temporalidade agora, habitada de passado, de presente e de 

um provável futuro” (Martins, 2021, p. 43). 

Já Whitney, teve um relacionamento difícil que a fez não querer mais o modelo 

relacional da monogamia, em seguida teve outra relação, mas era pandemia de Covid-19. 

Quando a pandemia acabou, a mulher com quem estava namorando não se abriu a 

possibilidade da não monogamia. Assim, apenas em 2023 teve a possibilidade de se 

relacionar com outras pessoas e conhecer sua parceira atual. No entanto, como ia passar um 

tempo fora do país, para estudar, pensou: “o que a gente tem, basicamente, já é um namoro, 

então, acho que não, não tem problema a gente descrever e dizer que a gente tem esse 

namoro, só que eu não quero que seja fechado [...] eu quero viver o que eu tiver pra viver”. 

Manu também relata que, sendo casada, essa perspectiva foi proposta pela sua 

ex-companheira. Embora ela não defina exatamente quando tudo começou, consegue perceber 

que foi durante o relacionamento. O desejo da outra pessoa fez com que refletisse sobre o seu 

próprio: 

[...] eu fui casada 10 anos e no final da minha relação vi essa necessidade da minha 
ex-companheira querer abrir essa relação. E aí a gente compreender que a gente 
nunca vai bancar o desejo do outro, né? E eu acho que eu comecei a pensar se eu 
conseguiria dar conta de, de ter mais afetos, para além de ter uma relação. Porque 
antes de ser casada, eu sempre vivenciei relações não monogâmicas e eu nunca tinha 
pensado nisso, porque eram relações, onde eu posso dizer que eram não 
monogâmicas porque eu dizia que eu ficava com minhas amigas e tipo, teve pessoas 
que eu fiquei mais de três anos, onde a gente tinha uma parceria de amizade, onde 
muitas vezes a pessoa ficava com outras pessoas, às vezes eu até ajudava, eu ficava, 
mas no momento que a gente tinha vontade, desejo, de tá junto ou de transar, rolava 
[...] E aí é sobre, eu acho que eu vim me questionar a partir [...] desse desejo dela por 
outras pessoas, de ficar com outras pessoas. 

Aos 21 anos, Serena conheceu a primeira namorada no transporte no qual ia para a 

faculdade, acabou o namoro que mantinha com um rapaz e iniciou a relação com ela. Desde 

esse momento se interessou pela não monogamia, pois ela já tinha outras parcerias. Ela relata: 

“Quando a gente começou a namorar, que ela já tinha outras companheiras, eu comecei a 

achar bem massa isso”. 

Escutando o tic tac do tempo das minhas interlocutoras, lembrei que, em 2018, após 

um término de namoro, no qual eu me sentia muito sufocada pela postura ciumenta da minha 

ex-parceira, eu resolvi que não me relacionaria mais em um formato monogâmico. Embora eu 

não soubesse como funcionaria, nem como poderia denominar esse modo relacional. Sete 



137 

anos depois, estou escrevendo uma tese sobre não monogamia e procurando dançar junto com 

as voltas espiralares do tempo. Eita! 

3.4.2 Tempo espiralar 

O tempo é uma metáfora 

Que resolveram fatiar 

Ilusoriamente 

Para que pudéssemos suportar 

Inventaram que o tempo 

É algo linear 

Dividido entre antes e depois de Cristo 

Coisas do Ocidente eurocentrado 

Tratar o tempo recortado 

Mas a existência é circular 

O tempo não termina com o ano 

Nem o ano precisa ser o tempo suficiente 

Para cumprir todas as metas 

Viver todas as festas 

Como se tudo fosse acabar 

Nego Bispo dizia 

Tudo é começo, meio e começo 

Que possamos sempre nos lembrar!43 

O tempo forjado na colonialidade é linear. Partiram o tempo em antes e depois de 

Cristo, nos contaram uma narrativa histórica recortada, chamando-a de universal. Quem será 

que definiu que, a partir de um dado momento, seria o ano 1? Essa mesma ideia de 

formatação do tempo se aplica a outros aspectos da vida, inclusive aos relacionamentos.  

O tempo linear exige uma progressão, “[...] uma direção cujo horizonte é o futuro 
marca as teorias ocidentais sobre o tempo e a própria ideia de progresso e de razão da 
modernidade” (Martins, 2021, p. 16). As relações, principalmente as sexo-afetivas, adotam 
essa lógica - é preciso progredir, afinal de contas, se uma relação “não der em nada” ela é 
fracassada. “Dar em nada” é não garantir a ascensão do vínculo ao matrimônio. A escalada é 
nítida: Solteira, namorada, noiva, casada e depois mãe. A progressão na carreira das relações 
afetivas está posta. 

43 Poema de minha autoria. 



138 

O tempo colonial engessa as existências, regula a vida e as escolhas. Como ter vários 
vínculos afetivos, se não sobra tempo para nada? A colonização rouba os movimentos dos 
ponteiros da existência: 

[...] o tempo é uma questão da sociedade moderna. Habitar o tempo é um 
empreendimento técnico, econômico, teórico, epistêmico, subjetivo, cultural e 
social [...] marcado pela [...] construção da noção de progresso linear em tensão 
com as possibilidades de um devir aberto e cíclico, contracolonial (Adrião et al., 
2023, p. 197). 

​ Nesse sentido, a ofensiva contracolonial nos convida a brincar com a rigidez imputada 
ao tempo, a fazer quebra com as nossas corpas. Na beleza de dançar com as palavras, Leda 
Martins (2021, p. 13) faz uma pirueta no espaço colonial quando diz que “No corpo o tempo 
bailarina. E em seus movimentos funda o ser no tempo”. Praticar a não monogamia frente aos 
relógios, namorar com o tempo afetivo, com o tempo poético. Poesia não quer pressa. Uma 
tese pede pressa, carece de prece (que rezemos conforme ordena os livros de oração da 
ciência colonial). Resta a dúvida se iremos rezar e como será a reza. The.reza é meu nome. 
​ A reza é para Exu. Ele contraria o tempo, o ditado antigo nos diz: “Exu matou um 
pássaro ontem com uma pedra que só jogou hoje”. A lógica linear é incapaz de apreender a 
complexidade do tempo: 

Exu e as suas encruzilhadas nos possibilitam reler o nosso tempo [...] A encruzilhada 
nos possibilita uma crítica à linearidade histórica e às obsessões positivistas do 
modelo de racionalidade ocidental, atravessá-la é considerar os caminhos enquanto 
possibilidades. Exu é ainda o princípio espiralado do tempo e das existências 
(Rufino, 2019, p. 29-30). 

A não monogamia nos convida ao tempo espiralar, concepção que tensiona a rigidez 

de compreensão. Muitas pessoas argumentam que não estariam abertas a viver a não 

monogamia porque é uma proposta moderna “demais”. Porém, a monogamia é que é 

moderna, principalmente no Brasil, pois é introduzida pelo projeto colonial. A não 

monogamia, no entanto, é ancestral: 

Quando se diz que não monogamia é coisa da moda, que é um “novo” jeito de se 
relacionar, é como se a monogamia fosse a forma mais antiga e, portanto, mais 
verdadeira. Processo parecido de apagamento ocorre com a heterocisnorma, segundo 
a qual pessoas sexo-gênero dissidentes seriam fruto de um modismo passageiro. 
Nesse sentido histórico, aqui em nosso contexto, recente é a monogamia (Núñez, 
2023, p. 48). 

​ Serena diz que é não monogâmica antes de que fosse moda: “Por isso que é até 

engraçado por esse boom, assim, essa modinha e tal”. Amora pontua que tentou argumentar 

com uma amiga que, além da não monogamia ser algo que ocorre há tempo, na televisão 

brasileira já foi veiculada uma novela na qual a personagem tinha dois maridos: 



139 

[...] uma amiga que falou assim: Amiga, não dá, é muita modernidade. Eu: Não, 
senhora, pelo contrário, isso já acontece, ó, há milhões de anos, sempre aconteceu. 
Só que antes era velado. Eu falei: Como é que antigamente passava uma novela, 
é…Dona Flor e seus dois maridos, e era super aceito na sociedade [...] E hoje não 
pode, por quê? Então não é moderno, é uma coisa bem antiga, né? 

​ Nem sempre as experiências são definidas pela frequência com que se mantém outras 

parcerias. Nas palavras de Bárbara: “Não é uma coisa que acontece com frequência, né? Até 

porque, tipo, tem uns certos critérios, né? Você tem que primeiro se identificar com a pessoa, 

gostar da pessoa, pra que possa acontecer alguma [...] coisa”. O tempo não é linear, tampouco 

as vivências garantem evolução. É preciso observar isso para não criar um outro crivo moral, 

definindo quem é ou não, não monogâmica de verdade (Medrado; Fernandes, 2023, p. 121). 

Duas das interlocutoras relatam estranhamento quando algumas parcerias, que se 

diziam não monogâmicas, começaram a namorar monogamicamente e abandonaram a não 

monogamia: 

Laura ficava comigo, ficava com Andrea [...] ficava com outras pessoas [...] Depois 
de um tempo eu soube que elas tavam namorando, Laura e Andrea, começaram a 
namorar. Eu achei estranho, achei estranho. Mas é aquele negócio de rever os 
conceitos, né? Eu nunca fui dona de Laura porque eu contei que tava apaixonada pra 
minha amiga. Mas assim, a gente fica um pouco achando estranho. Mas o que eu 
achei muito estranho, Andrea sempre foi não mono [...] E aí eu não sei como 
perguntar a Andrea, porque o relacionamento dela com Laura é fechado sem parecer 
ressentimento, mas eu gostaria muito de saber (Whitney). 

O rapaz anterior que eu, que eu me relacionei, é…Ele dizia, assim: Ah, não quero 
casar, não, ah, não quero relacionamento sério não, porque isso é muito monogâmico 
e não sei o quê, eu quero a minha liberdade [...] ao mesmo tempo ele ficava: tu não 
vai namorar não. Porque ele ia embora. Tu não vai namorar não, né? Porque quando 
voltar, eu quero que a gente fique, não sei o quê. Eu ficava só observando, né? Até 
que ele foi embora, a gente manteve contato ainda por muito tempo, mais de um 
ano. E depois ele conheceu uma pessoa lá e começou a namorar sério e pronto, aí 
veio me comunicar que não queria nada sério, que não que não podia mais conversar 
comigo (Amora). 

​ No mesmo enredo, Serena se envolveu, durante um período, com uma mulher 

monogâmica que rompeu bruscamente com ela assim que começou a namorar nos moldes 

monogâmicos: “[...] a gente passou acho que um ano, um ano e meio juntas. Aí ela começou a 

namorar, não [...] me falou nada e terminou comigo assim. Aí eu disse: Poxa…fiquei, assim, 

arrasada. Porque…eu mesmo namorava com tanta gente, nunca mudou nada”. 

​ Outra problemática elencada é a gestão do tempo em relação às parcerias 

afetivo-sexuais. Raquel considera que além da relação principal só consegue se relacionar 

com mais uma pessoa, pois são muitas coisas para administrar. Nos termos dela: [...] eu 

trabalho 8 horas por dia, porque mais umas 3 horas do dia eu tô fazendo minhas tarefas [...] de 

casa, mais umas 6, 7 horas, eu tô dormindo, então o que sobra pra eu me relacionar com as 

pessoas é pouco. E esse pouco eu ainda tenho que dividir”. 



140 

​ Manu também se queixa de que, em um momento da vida, estava trabalhando demais 

(em três lugares diferentes) e a parceira, uma mulher branca, só trabalhava uma vez na 

semana. O que a fez se sentir desconfortável, pois só a parceira estava conseguindo ter outras 

parcerias: “Só que existe uma, uma sobre o corpo negro, né? Eu acho que ainda existe essa 

questão das pessoas acharem que a gente tá submissa. Principalmente quando a gente trabalha 

muito”. 

​ Na fala de Manu, o tempo espiralar traz a memória da invenção colonial de raça e as 

violências que persistem nas marcas da colonialidade que afetam as pessoas racializadas. As 

opressões de raça também são vividas como recortes de classe socioeconômica. Vale pontuar 

que todas as mulheres que dialogamos pertencem a classe trabalhadora. Desse modo, 

precisam de astúcia e desejo para subverter o tempo que lhes é subtraído pelo trabalho, 

trilhando caminhos por trajetórias que neguem a monogamia.  

​ Por fim, que seja possível aprender o movimento do tempo espiralar com o 

movimento do forró. Pois quem não sabe dançar forró, só precisa seguir a fórmula: dois 

passos para cá, dois para lá. O vai e vem que embala as forrozeiras nos ensina que, por mais 

que possamos evoluir (e nesse sentido é preciso quebrar essa palavra, deslocar, lembrando que 

ela nos remete ao falso progresso apresentado pela colonialidade), sempre voltamos!​  

3.5 En(cruz)ilhadas 

Ilhadas? 

Em cruz? 

Que nada! 

Mulheres-versos 

Inventadas 

Na (con)tradição 

Na distância 

Ou na aproximação 

Cada uma 

Travessura 

Sua jornada!44 

​ Toca um último forró, antes da despedida? Na minha ficção do Nordeste, quando o 

forró está acabando, a gente pede a saideira. Quando a banda está disposta a tocar mais um 

44  Poema de minha autoria. 



141 

pouquinho, geralmente entoa uma música animada e conhecida, para que todo mundo possa 

cantar junto. 

​ É uma saideira que vou tocar/escrever agora. A conversa está boa, mas precisa acabar, 

pelo menos por enquanto. O tempo é espiralar e sei que logo o futuro me cobrará que eu volte 

a essas linhas, que eu continue a dissertar. Mas a saideira vai chamar as convidadas mais 

importantes desse texto, minhas interlocutoras, a se aprochegar. 

​ Onde é que se cruzam? Onde se distanciam? Não tenho um programa de inteligência 

artificial para cruzar suas rotas e indicar quais os pontos exatos em que as trajetórias se 

encontram. Até porque, frente às rotas subjetivas, as artificialidades ainda não são capazes de 

capturar os detalhes. Mas tenho um programa de sensibilidade afetiva, assim, com o sentir de 

quem as encontrou na encruzilhada, vou tentar indicar os marcos nos quais as suas trajetórias 

se irmanam e nos quais se repelem. 

​ Manu, Serena e Ângela se encontram em vários aspectos. Possivelmente, se elas se 

conhecessem, teriam muitas coisas em comum. São mulheres que têm proximidade afetiva 

com outras mulheres e possuem ligação com a poesia, além de transitar pelos elementos 

produzidos na cultura dita nordestina, gestada no território do agreste pernambucano. No 

sarau simbólico oriundo desse encontro, Ângela tocaria violão, enquanto Manu e Serena 

recitariam versos feministas e eróticos. 

​ Outro elemento importante, no cruzo entre as três, é que conseguem passear pelos 

elementos da tradição, atualizando e deslocando os lugares de pertencimento. São mulheres, 

não heterossexuais e não monogâmicas que ocupam posições anteriormente vivenciadas 

apenas por homens cisgêneros. Vide a participação de Ângela no bacamarte e no reisado, de 

Manu e Serena nas diversas formas de linguagem artística. 

Bárbara também se encontra com as três no aspecto da sua ligação com a arte, 

desenvolvendo trabalhos de pintura e artes plásticas. O encontro ainda ocorre com Mariana 

que, embora oriunda de outro território (São Paulo), consegue caminhar pelos símbolos 

atribuídos à nordestinidade, como o forró. Ela canta, atualmente, em um grupo pernambucano 

do gênero musical citado.  

Nos modos de parceria, a trajetória de Mariana se cruza com a de Amora, ambas se 

percebem como bissexuais, no entanto, afetivamente são mais próximas de homens. Elas 

apresentam queixas em relação aos privilégios masculinos, mesmo nas relações não 

monogâmicas, bem como, referem dificuldade de fazer parceria quando apresentam aos 

homens qual a sua perspectiva relacional. Amora e Mariana são mulheres viajantes, não 

originárias do território no qual residem atualmente. 



142 

Raquel, Bárbara e Maria produzem outros cruzos: são pertencentes ao mesmo 

território - Santa Cruz do Capibaribe; e estão em vínculos estáveis com homens há cerca de 

10 anos, aproximadamente. No entanto, se distanciam, nessas trajetórias, em relação ao 

movimento que adotam. Maria é a única, entre as três, a falar abertamente sobre não 

monogamia com as pessoas da cidade. Raquel e Bárbara tentam manter uma discrição, 

justificando que fazem essa opção por ser uma cidade pequena. No entanto, Maria, mesmo 

falando sobre não monogamia e bissexualidade de modo mais fluído, possui mais desafios em 

torno da aceitação do seu companheiro a essa proposta relacional. Pois refere que ele é 

bastante ciumento. Assim, vemos que cada uma faz subversão à sua maneira, embora ocupem 

o mesmo território. 

Whitney se encontra com Manu no tocante à não monogamia ser uma fresta que se 

abre em relação à vivência com outras mulheres. Ambas se aproximam da trajetória de 

Serena. As três têm posições feministas, embora de diferentes perspectivas. Whitney por seu 

uma pesquisadora, tem uma linguagem acadêmica, já Serena e Manu participam de 

movimentos sociais ligados à militância feminista. 

No exercício da maternidade, encontram-se: Bárbara, Maria e Serena. A última 

materna em um modelo diferente das primeiras. Pois resolve não indicar o genitor da sua 

filha, bem como criá-la juntamente com a companheira que tinha quando engravidou. Já 

Bárbara e Maria coabitam com os pais de seus/suas filhos/as. 

​ Outro cruzo importante concerne ao pacto da branquitude, pois a questão de raça só é 

mencionada por três das participantes, todas não brancas. Os atravessamentos do racismo são 

várias vezes pontuados por Manu. Mas também aparecem como algo vinculado à estrutura 

monogâmica na fala de Ângela. E no caso de Serena, ela destaca a importância de ter vínculos 

com mulheres negras na produção artística e na militância feminista. 

Há cruzos que incluem todas. As nove participantes fazem parte da classe 

trabalhadora, logo, precisam enfrentar os desafios sobre a gestão de tempo, o cuidado de si e 

de outras pessoas. Não vimos muita diferença na questão de classe, todas precisam trabalhar 

para se manter. Todas ainda se encontram na encruzilhada da cisgeneridade, mas também na 

quebra da heterossexualidade.  

O estranhamento na encruzilhada se dá entre Manu e Raquel. Manu traz a queixa de 

ser preterida por mulheres bissexuais. E Raquel nos conta que, quando a sua relação com o 

homem que coabita estava sendo ameaçada pelo envolvimento com uma mulher, ela escolheu 

se afastar da mulher, preservando o relacionamento principal. Com sua escolha, Raquel 

confirma a queixa de Manu. 



143 

Whitney se desencontra com Serena nos (uni​)versos sapatônicos. A primeira afirma 

que as sapatões se odeiam. Já Serena refere experiências de entendimento nas redes de 

relacionamento que teve, relatando que conviviam em harmonia. O desencontro se dá, 

possivelmente, pelas marcas do território. As experiências de Serena, no agreste 

pernambucano, são diversas das de Whitney, na capital do estado. 

Na foto final desse encontro, capturada por Serena, que também é fotógrafa, estamos 

com roupas costuradas por Maria, cheias de retalhos e coloridos. No sarau simbólico todas 

pediram música, recitaram um verso ou puxaram uma dança. Eu sorrio feliz, agradecendo-as 

por esse momento de confluência e vendo os Nordestes, de acordo com a posição que ocupo 

na encruzilhada, que nascem nas f(r)icções de cada uma delas e no cruzo com a (não) 

monogamia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



144 

4 COMEÇO, MEIO E COMEÇO: PARA CONCLUIR 

Durante a artesania da escrita fui abrindo brechas para falar sobre mim, nesta seção 

não seria diferente. É hora não só de balançar os conceitos mas “fazer um balanço”, se a 

empreitada proposta nas primeiras linhas funcionou. Esse texto é completamente enviesado 

com as minhas experiências, desde a sensação de nudez sentida pela escrita em primeira 

pessoa até as resistências enfrentadas pela tensão de ser ou não uma não monogâmica 

legítima, autorizada a falar sobre a temática. A escrita foi realizada em mim, primeiramente, 

na minha corpa, para só depois virar tese. Talvez isso explique o misto de blasfêmia e busca 

por rigor que saltam entre as páginas. 

É uma escrita sobre desconfortos, meu e das minhas interlocutoras: desconforto em 

não atender ao que se espera de uma mulher cisgênera idealizada pela norma; em não caber na 

vida roteirizada pela monogamia; pelos efeitos da colonialidade em nossas corpas; 

estranhamento a um território romantizado, utopicamente/normativamente cismasculino, 

uníssono, que muitas vezes não é acolhedor com nossas existências.​  

Dito isso, marco que estamos diante de um grande encontro de negativas: não 

mulheres (colonizadas, nordestinas, lésbicas, negras), não esposas, não monogâmicas, não 

mães (Lugones, 2014; Wittig, 2022; Oyěwùmí, 2020; Vasallo, 2022). Negativas que traduzem 

as recusas diante de propostas previamente traçadas. Mas que, sobretudo, atravessam mais as 

trajetórias de algumas (não) mulheres do que de outras. 

Como a encruzilhada é o lugar das contradições (Rufino, 2019; Martins, 2021), 

propício ao encontro, foi nela que assistimos ao rodopio das nossas contraditoriedades. Aqui 

em Pernambuco, é em uma encruzilhada, na cidade de Olinda, chamada Quatro Cantos, que 

ocorre o encontro de todos os blocos no carnaval. (Des)amparadas pela sombrinha de frevo, 

pequena em sua dimensão física, que abarca as (in)definições sobre não monogamia há 

colorido e movimento. O adereço não funciona para cobrir as estruturas, mas deslocá-las, sem 

a pretensão de totalidade, nem de explicações generalizantes. O frevo é pernambucano, 

nordestino, os rodopios também. 

Nesses movimentos, não interessa a construção de um não monômetro (se é que 

poderia se chamar assim), um instrumento que fosse capaz de avaliar quais as interlocutoras 

se aproximam mais ou menos da não monogamia. Todo caminho é caminho, se longe ou 

perto, depende de quem observa e quais os referenciais. Essa afirmação não é mero 

relativismo, mas pretende localizar cada vivência a partir das interferências concretas que 

possuem.  



145 

​ Nessa perspectiva, o que o campo me comunica é uma diversidade de experiências nos 

territórios nordestinos com os quais tive contato, que ora distam, ora se aproximam das 

ficções produzidas sobre a região - os trajetos (nor)destinos são múltiplos. Partimos de uma 

invenção do Nordeste (Albuquerque Jr., 2011; 2013) que se gesta em consonância com a 

monogamia e a masculinidade cisgênera, isso não é algo sem efeitos, mas também não é 

paralisante. Os movimentos, as dobras e os rasgos acontecem, ainda que exijam artimanhas 

exusíacas para as mulheres residentes/resistentes nesse contexto. 

​ A contradição que gesta a ideia de Nordeste contém brechas para que minhas 

interlocutoras construam suas trajetórias. Diante da produção de um corpo cismasculino 

resistente à seca e às dificuldades da região, inventaram a figura do “cabra macho” - mas 

cabra é um animal fêmea. Frente ao que se espera de um corpo, nascem as produções das 

corpas, circulando entre as prisões de raça e fazendo estripulias com os afetos negados - se 

posicionando, diante da negação em participar da estrutura embranquecida de casal, pois a 

monogamia não as serve. 

​ A raça aparece para escancarar o pacto da branquitude (Bento, 2022). Pois apenas três 

das mulheres a pontuam como um elemento no trânsito de suas trajetórias, todas não-brancas. 

As brancas invisibilizam a raça porque não estão marcadas socialmente por ela. Podemos 

pensar em um pacto da monogamia ancorado na branquitude, da brancogamia (Fernandes; 

Medrado, 2023). Visto que, uma não monogamia que se pretende subversiva e não inclui a 

discussão sobre raça, colabora com o silêncio do arranjo colonial. 

A colonialidade tem efeitos diretos na produção da raça, mas também do Nordeste. Há 

uma colonialidade interna no Brasil, que tenta atribuir discursos pejorativos à região 

nordestina. Arranjos de não monogamia que não levem em consideração isso, estão centrados 

em perspectivas restritas ao Sul/Sudeste do país, parafraseando os autores citados acima, 

podemos dizer que é uma Sulgamia. Nesse sentido, que possamos girar o mapa e indicar que 

aqui também produzimos tecnologias de resistência frente à monogamia. Isso não é só 

possibilidade de quem ocupa os grandes centros urbanos no Sudeste/Sul do Brasil. Vi de perto 

rasgos muito potentes em espaços considerados “atrasados” - é urgente nordestinizar a não 

monogamia. 

As corpas ainda enfrentam, durante o trânsito pela negação da monogamia: os 

privilégios cismasculinos; a maternidade que questiona a cristalização no lugar de esposa; os 

alargamentos da heterossexualidade compulsória pela via da não monogamia; e a quebra que 

as corpas sapatonas fazem à repetição monogâmica, refletindo sobre as disputas de poder que 

ocorrem também nas relações entre mulheres.  



146 

O campo me mostrou a possibilidade de um aspecto inovador: a escuta de mulheres 

lésbicas que circulam pelas teias da não monogamia no estado de Pernambuco. Evento quase 

desconhecido nas investigações brasileiras. Anteriormente, a questão só apareceu em pesquisa 

com grupos LGBT’s na rede social Facebook (Pilão, 2017) e em entrevista realizada com 

nove pessoas na qual apenas uma participante era lésbica (Longhitano, 2023). Nesse balanço, 

vemos que ainda existem muitas repetições dos padrões cisheteronormativos, mesmo nos 

arranjos entre mulheres, mas que a associação/coletividade, pela via da não monogamia, pode 

ser muito potente. 

Fiz questão de tensionar esse aspecto e buscar interlocutoras que se aproximassem, 

minimamente, de uma identidade lésbica, tanto para contar sobre mim, embora tenha 

dificuldade com o engessamento da identidade, como para colocar em evidência a 

lesbianidade em cruzo com a não monogamia. 

​ A ficção Nordeste se atualiza e as mulheres produzem estratégias para caminhar nesse 

território sem abandonar seu agenciamento (Butler, 2020). A invenção dessa região nos ajuda 

a deslocar a ideia de verdade na produção do conhecimento científico, principalmente nas 

ciências sociais. A fabulação instrumentaliza a ciência. As narrativas, tanto teóricas quanto 

das interlocutoras, bem como as minhas interpretações sobre elas, também são invenções. 

​ A colonialidade formata o modo como o conhecimento científico deve ser produzido 

(Bispo, 2023), bem como a organização social, o controle dos afetos e do desejo (Núñez, 

2023). Mas as imposições vão também produzindo resistência - na contramão da 

colonialidade do ser, do saber e do poder (Maldonado-Torres, 2018), contracolonizam(os). 

​ Assumir uma posição contracolonial não implica descartar todas as teorias que nos 

antecederam, mas capturar as que nos servem, refletindo criticamente que elementos podem 

subsidiar nossas análises. A diversidade de autorias colore o céu do nosso encontro - desde o 

marxismo (Engels, 1884/2019; Lessa, 2012), a história (Albuquerque Júnior, 2011; 2013; 

2017), os feminismos contracoloniais e seus aliados (Bispo, 2015; 2020; 2023; Lugones, 

2014; Núñez, 2022; 2023; Rufino, 2019; Martins, 2021; Adrião, 2022; 2023; Vasallo, 2022; 

Grijalva, 2020, hooks, 2021; 2024), as perspectivas pós-estruturalistas (Butler, 2013; 2020; 

Preciado, 2014; Vergueiro, 2016) e todas as artes convidadas, da poesia ao forró (Santos, 

2025). Nenhum campo teórico é capaz de esgotar a complexidade de nenhum fenômeno. No 

trânsito, lembro que é na(s) Psicologia(s) meu ponto de começo, meio e começo.  

Esta pesquisa serve às Psicologias? Não as Psicologias embranquecidas, nem as que 

supõem uma falsa neutralidade. Mas pode nos ajudar a alargar as Psicologias amantes do 

plural, e a repensar os dispositivos de subjetivação ancorados em modelos engessados de 



147 

família monogâmica. Há algum tempo tenho me convencido de que as Psicologias precisam 

ser não monogâmicas teoricamente, pois têm muito mais a aprender com outros campos do 

saber, com a poesia, com as artes que emergem do cotidiano, do que com algumas teorias 

importadas que não problematizam os efeitos da colonização nem escutam os territórios. 

Epistemologias gestadas nos Nordestes brasileiros, que possam dialogar com todas as 

regiões e suas potencialidades contracolonizadoras, podem servir de inspiração aos saberes 

psicológicos. Diante da aridez ficcionada e uníssona, minhas interlocutoras vão se 

desdobrando e inventando saídas. Escutar narrativas, ainda que no cerne de uma pesquisa, tem 

efeitos na vida da pesquisadora, das interlocutoras e de quem acessa o saber produzido. 

Por mais aprendizagens e escutas em calçadas, ao ar livre, nas cadeiras de balanço, por 

onde circulam as palavras, por onde passa a brisa dos Nordestes. Enquanto escrevo isso, 

lembro de um poema que fiz, me deslocando do sertão ao agreste pernambucano, e 

observando a ciência que mora(va) nas fotografias (Santos, 2023b, p. 60-61): 

A beleza dos interiores  
É poesia que olha na alma  
Quantos retratos cabem  
No verso de uma canção?  
Quantas árvores cortadas  
Pra encher um caminhão?  
Paus e pinos sobrepostos  
E o gosto que mais gosto  
São dos beijos que me dão  
Na boleia pendurados  
Terço e oração  
Ao Deus tempo  
Seguir pra algum lugar  
De limpo azul  
Parece o mar no céu  
É só olhar em rotação  
O pertencer não tem fronteira  
Há muita vida e muito chão  
Pernambuco não é estado  
É travessia  
Para dentro  
Para quem é movimento  
Carregar terra no nome  
É sinal de imensidão  
Urubu de longe é liberdade  
Trabalhador da putrefação  
Cadeiras de balanço na calçada  
Esperando a brisa  
Espalhando a palavra  
Se balançando nas bocas  
Aquecendo o coração 
 

A mesma metáfora do balanço, que tentei desenhar no início do texto, retorna através 

das cadeiras de balanço. Objeto propício para deslocar as ideias, aparentemente assentadas, 



148 

rígidas. Cadeiras de balanço, das que ficam nas calçadas de alguns interiores do Nordeste, 

incluindo os meus e os das minhas interlocutoras, tem muitas frestas, nas quais, em meio ao 

balançar, podem escorrer as certezas. Sentadas na cadeira observamos quem transita pelas 

ruas, quem se encontra na encruzilhada e quem está só de passagem pelo território. 

É no vai e vem do embalo das cadeiras que me saltam as (in)certezas e me fazem 

refletir que há tesão e tensão entre as (não) monogamias, os Nordestes e as mulheridades. A 

estrutura Nordeste, embora criada sob a narrativa cismasculina, deixa espaço para emergência 

de muitas possibilidades. Nos espaços Nordestes, que transitamos durante a pesquisa, 

aparecem outras lógicas. Santa Cruz do Capibaribe, por exemplo, território no qual dialoguei 

com 3 mulheres, é uma cidade que tem uma economia erguida e protagonizada por mulheres 

costureiras. Logo, a fábula sobre o Nordeste não se aplica rigidamente nesse espaço, nem em 

espaços outros, mesmo que simbólicos. 

Se as estruturas sociais tentaram nos amarrar ao pé da cama da monogamia, avisem 

que conseguimos nos soltar, desamarrar os nós dos destinos que as narrativas coloniais 

embranquecidas e cismasculinas criaram. Sem cabresto amarrado, que os e as cabras 

nordestinas possam passear pelos pastos e territórios que lhes convier. 

Nos passeios, ainda atento que um texto se produz com ficções, com objeções, mas 

também com objetivos. Estranho o termo, numa tentativa subjetiva de compreender o que é 

objetivo, num movimento de abrir o significado, vejo que é tomado como um fim que se quer 

atingir, digo que não atingi o fim, mas o começo, do surgimento de outras interrogações-netas, 

filhas das que originaram esta tese. 

No entanto, posso puxar o fio da circularidade dos objetivos para dizer que neste 

texto-conto-poema me propus a, pela análise das trajetórias de mulheres não monogâmicas 

que compartilham delírios de Nordeste semelhantes aos meus, compreender os sentidos que 

atribuem a não monogamia. Nesse primeiro bordado, vimos que as interlocutoras tecem suas 

teorias sobre o que é não monogamia, deslocando os conceitos das suas grandes narrativas e 

usando termos que parecem contraditórios. Isso ilustra a disputa que acontece teoricamente no 

campo da não monogamia e a diversidade de expressões: amor livre, não monogamia, 

poliamor, anarquia relacional e relações abertas. Para além das teorizações, vimos que a 

construção racional do que é a não monogamia não garante que os sentires das mulheres não 

sejam contraditórios. Ler sobre não monogamia, se entender como não monogâmica, não as 

blinda contra o ciúme e o controle. Os sentidos e sentires tensionam a ideia do que é uma “não 

monogâmica de verdade”. Ela não existe! Até porque transitamos no interior de estruturas 



149 

organizadas pela monogamia, nas quais ainda não é possível romper definitivamente, por 

mais que o balanço seja intenso. 

Os sentidos e sentires fazem sua travessia pelo tempo circular, de modo que não há 

uma progressão para atingir a evolução e o ideal da não monogamia. Ao contrário da 

monogamia, que é datada, pois é uma invenção do tempo colonial, portanto moderna. O 

tempo aparece nas trajetórias das mulheres, no ir e vir, para além da materialidade 

cronológica. Tempo afetivo, que burla as normas coloniais de gestão do tempo em uma 

sociedade que nos captura o sentir pelo acelerar dos ponteiros do relógio. 

Ainda busquei analisar as estratégias utilizadas para vivenciar a não monogamia e as 

artesanias que as mulheres fazem no contexto cultural nordestino - em outras palavras, as 

artimanhas que tecem para  desobedecer as normas. As artes são filhas das artimanhas. Dito 

isso, considero que as mulheres com as quais dialoguei são artistas, pois diante dos delírios 

que lhes foram destinados (ser mulher, não monogâmica e nordestina - mesmo que não 

assumam essas identidades), a arte surge como o delírio mais pulsante, provocando-as a 

sonhar outros mundos, outras vidas, no trânsito pelas contradições. 

​ E como fazem arte se algumas não se posicionam como artistas? Produzem arte com a 

vida, nos tecidos cotidianos das artimanhas, de diversos modos: no artifício de confundir as 

pessoas, para que não saibam quem são suas parcerias afetivo-sexuais; na produção de artes e 

artesanias para lidar com as opressões; no método de se expor para que a fofoca perca a força 

na cidade pequena; no artifício de esconder as experiências para driblar a fofoca; no 

movimento de deslocar de território; no habitar as tradições nordestinas e no convívio com as 

contradições, tanto para que seja possível alargá-las, como porque elas as constituem 

subjetivamente. 

​ Assim, deslocamos a ideia engessada do que é arte (Graupen; Adrião, 2020). Não há a 

pretensa ideia de verdade, nem na ciência tampouco na arte, nem na “ciensia”. A 

inventividade artística/científica pulsa nos modos como as mulheres vão construindo suas 

trajetórias. Por vezes, iniciam por roteiros já conhecidos, como o casamento e a maternidade, 

mas no interior dessas estruturas abrem furos para arejar suas dinâmicas. 

 ​ Rasgos que se estendem para além das vidas íntimas, no que se refere aos elementos 

partilhados pela cultura ficcionada como nordestina. São mulheres que trazem tensionamentos 

com suas presenças na poesia, na fotografia, nas manifestações entendidas como populares 

(talvez porque as elites não as acessem) e na produção cultural. Mas que também provocam 

rupturas no cotidiano. 



150 

​ Ainda ressalto que a arte não foi utilizada como mero adereço, mas atravessa 

epistemologicamente e metodologicamente este texto. A arte, pela via da poesia, produz 

dados no meu campo de pesquisa, além de que é instrumento de análise, elo de ligação com 

minhas interlocutoras - quatro delas, inclusive, estão ligadas à poesia. Também me 

acompanha na escrita poética/política da tese. Sem ar(te), certamente, estas páginas finais do 

(re)começo não existiriam. 

Outro elemento que precisa ser marcado, para nos contar sobre a temporalidade da 

nossa pesquisa, é que muitas das investigações, nos últimos anos, foram realizadas no formato 

online - devido a pandemia de Covid-19. Isso marca, com certeza, os modos de produzir 

pesquisa, bem como tem impactos na vida das pessoas que ainda não foi possível 

dimensionar. A nossa pesquisa, embora tenha começado a ser gestada durante a pandemia, se 

realizou após o seu término, o que possibilitou que os encontros fossem presenciais. 

Outro aspecto que merece destaque é que iniciei esta sessão falando de negativas. Esta 

tese é uma negativa à totalidade. Pois trata de narrativas localizadas em um recorte pequeno, 

pertencente à minha ficção de Nordeste, que se relaciona com grandes estruturas e narrativas 

anteriores às nossas existências - minha e das interlocutoras. Assim, não tive a pretensão de 

falar em nome do Nordeste, nem daria conta disso. 

No rol das negativas, indico que esta produção é limitada às amarras da cisgeneridade 

(Vergueiro, 2016), tanto nas experiências das interlocutoras quanto nas minhas. Quando 

minha pergunta de pesquisa ainda estava sendo elaborada, uma das participantes do nosso 

grupo de supervisão, A Coletiva, me perguntou por que eu iria trabalhar com a categoria 

mulher, uma categoria colonial, se a não monogamia é uma negação dos pactos coloniais. 

Fiquei angustiada com a questão, até que horas depois de acabar a reunião, precisei ir a uma 

oficina mecânica fazer um reparo no carro. Chegando lá, me deparei com a tentativa explícita 

de ser enganada, apenas pelo fato de eu ser lida como uma mulher cisgênera. 

Voltei para casa e decidi que assumiria o risco de permanecer com essa categoria de 

análise, visto que, mesmo que eu questione o que é uma mulher, eu sou tratada socialmente 

como uma mulher cisgênera. Algumas marcas não são fáceis de serem desfeitas de nossas 

corporeidades. Enquanto estrutura, a monogamia foi organizada para controle e submissão das 

mulheres - por isso me interessou tensionar essa categoria especificamente. 

Dessa forma, acredito que mais pesquisas devam surgir, não apenas para falar sobre 

modos de vida considerados dissidentes, mas para ouvir pessoas monogâmicas e refletir em 

quais argumentos se ancoram concreta e simbolicamente para permanecer em uma estrutura 



151 

que lhes foi imposta. Principalmente se são pessoas que estão fora da cisheteronormatividade, 

da branquitude e do acúmulo de propriedade privada. 

Ainda falando sobre as limitações do meu recorte de pesquisa, não dei conta de 

mapear as desigualdades de classe socioeconômica - todas as interlocutoras fazem parte da 

classe trabalhadora, porém, não fiz uma questão direta sobre suas rendas médias. Também é 

importante ampliar as discussões sobre diversos modos de coletividade/relacionamento para 

(re)pensar a elaboração de políticas públicas - ainda muito organizadas em torno do 

dispositivo da família monogâmica - quer seja no campo jurídico, na saúde pública, na 

educação, na moradia, no transporte ou no lazer. 

Se a invenção centenária do Nordeste colocava as mulheres apenas nas oposições 

binárias: ou no lugar da passividade, como nas canções que retratam mulheres sendo 

escolhidas para se relacionar e abandonadas na seca; ou no lugar de masculinizar-se pelos 

desafios da região, como a “Paraíba masculina, muié macho”; com as interlocutoras se abrem 

outras posições - para além do isso ou aquilo.  

 Um texto nunca acaba, ele é pausado porque precisa atender as fronteiras de espaço, 

de tempo e de território. Mesmo assim, talvez eu esteja com dificuldade de colocar o último 

ponto nesta encruzilhada de palavras e trajetórias. A cada volta ao texto, as palavras esperam 

um estalo poético ou um deslocamento, a propósito, senti muito prazer em fazê-los, foi como 

chupar a ciência e tomar a poesia. Mas por agora, como já anunciei no tópico anterior, o forró 

precisa encerrar, não há mais possibilidade de saideiras. Nos encontraremos na reivindicação 

de uma vida sem fronteiras, ou de fronteiras mais alargadas. Nos encontraremos ainda na 

poesia, na encruzilhada. 

Começo, meio e começo 

É preciso conclu-ir 

Se a poesia costurou todo o texto 

Ela ajudará a me despedir 

Na toyota do agreste 

Arejando as possibilidades 

E assanhando as ideias 

Passeamos pelas trajetórias  

Das (não) monogamias 

Tecidas nos Nordestes 

Pulsantes e resistentes 



152 

Até Rosinha, ex de Luiz 

Agora é não monogâmica 

Com os filhos todos criados 

Rodopia no tempo 

Inventa sua própria dinâmica  

Também se relaciona com mulheres 

Um dia desses em um forró  

Se encantou por Ana Maria 

Era um forró sapatão  

Com outro protagonismo 

A sanfoneira puxava o fole 

A zabumbeira não dava mole 

E todas iam ao delírio 

Arrastando o pé 

Riscavam os territórios 

Monogamicamente fronteiriços 

Criando seus próprios repertórios 

Cheios de estripulias 

Do jeitinho 

Que cada uma conseguia... 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



153 

REFERÊNCIAS 

A VOLTA DA ASA BRANCA. Intérprete: Luiz Gonzaga. Compositores: Luiz Gonzaga; Zé 
Dantas. In: A VOLTA DA ASA BRANCA. Intérprete: Luiz Gonzaga. Rio de Janeiro: RCA 
Victor, 1950. 1 Disco. 
 
ADRIÃO, Karla Galvão. Encontro com feminismos: políticas, teorias e ativismos. Curitiba; 
Appris, 2022. 
 
ADRIÃO, Karla Galvão; MORAES, Maristela de Melo Moraes; TONELI, Maria Juracy 
Filgueiras Toneli; NOGUEIRA, Conceição Nogueira.Trabalho com grupos em psicologia: 
Perspectiva Feminista antirracista e contracolonial. ECOS - Estudos Contemporâneos da 
Subjetividade, v. 13, n. 2, p. 192-208, 2023. Disponível em: 
http://www.periodicoshumanas.uff.br/ecos/article/view/3205. Acesso em: 10 fev. 2025. 
 
ALBUQUERQUE JÚNIOR, Durval Muniz de. A invenção do nordeste e outras artes. 5 ed. 
São Paulo: Cortez, 2011. 
 
ALBUQUERQUE JÚNIOR, Durval Muniz de. Nordestino: invenção do “falo” – uma 
história do gênero masculino (1920-1940). 2 ed. São Paulo: Intermeios, 2013. 
 
ALBUQUERQUE JÚNIOR, Durval Muniz de. Preconceito contra a origem geográfica e de 
lugar [livro eletrônico]: as fronteiras da discórdia. 1. ed. São Paulo: Cortez, 2017. 
 
ANA MARIA. Intérprete: Santanna o cantador. Compositor: Janduhy Finizola. In: XOTE PÉ 
DE SERRA. Intérprete: Santanna o cantador. [S.I]: Somax, 2004. Disponível em: 
https://open.spotify.com/track/6opRSUwptT19YniRsRVL6q?si=mTYdfWrnSMGedarUTzC3
Yg. Acesso em: 10 mai. 2023. 
 
ANDRADE JUNIOR, Carlos Gustavo Cordeiro de. Poliamor e ciberespaço: uma análise das 
representações sociais no youtube. 2019. Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais 
Aplicadas) - Universidade Estadual de Ponta Grossa, Ponta Grossa, 2019. 
 
ANZALDÚA, Gloria. La conciencia de la mestiza / Rumo a uma nova consciência. Revista 
Estudos Feministas, [S. l.], v. 13, n. 3, p. 704, 2005. Disponível em: 
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/S0104-026X2005000300015. Acesso em: 
10 abr. 2025. 
 
ASA BRANCA. Intérprete: Luiz Gonzaga. Compositores: Luiz Gonzaga; Humberto Teixeira. 
In: VOU PRA ROÇA. Intérprete: Luiz Gonzaga. Rio de Janeiro: RCA Victor, 1947. 1 Disco. 
 
BALANCEIRO. Intérprete: Juliana Linhares. Compositores: Juliana Linhares; Khrystal 
Saraiva; Moyseis Marques; Sami Tarik. In: NORDESTE ficção. Intérprete: Juliana Linhares. 
[S. l.]: Independente, 2021. Disponível em: 
https://open.spotify.com/track/6DMv6huS06JTk0GENa4xQp?si=5klGdTn1Tu2tbnftiR3Vpg. 
Acesso em: 21 mai. 2025. 
 
BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista Brasileira de Ciência 
Política [online], Brasília, n. 11, p. 89-117, mai./ago. 2013. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/S0103-33522013000200004. Acesso em: 05 mai. 2022. 
 



154 

BARBOSA, Mônica Araújo. Constelações Íntimas Afetos nas Trajetórias 
Não-Monogâmicas. 2022. 174 f. Tese (Doutorado em Sociologia) - Universidade Federal do 
Rio Grande do Sul (PPGS/UFRGS), Porto Alegre, 2022. 
 
BARBOSA, Mônica. Fabricando um corpo não-mono: entre catracas identitárias e a 
composição de constelações íntimas. Teoria e cultura, Juiz de Fora, v. 16, n. 3, p. 49-60, dez. 
2021. Disponível em: https://periodicos.ufjf.br/index.php/TeoriaeCultura/article/view/36409. 
Acesso em: 01 mai. 2025. 
 
BARDIN, Laurence. Análise de conteúdo. São Paulo: Edições 70, 2016. 
 
BARRETOS, Dayane do C.; ALVES, Julia S.; ZILLER, Joana; VILLAÇA, Mohara M. B.; 
XAVIER, Kelle do C.; DIAS, Mônica F.; PIVA, Carolina B. Heteronormatividade e 
monogamia em registros de violência envolvendo ex-companheiros. Revista Periódicus, [S. 
l.], v. 1, n. 21, p. 339–353, 2025. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/58645. Acesso em: 2 maio. 
2025. 
 
BENTO, Cida. O pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 
 
BERADÊRO. Intérprete: Chico César. Compositor: Chico César. In: AOS VIVOS. Intérprete: 
Chico César. [S.I]: Velas, 1995. Disponível em: 
https://open.spotify.com/track/3dWg0yyKefb3raCxktidlN?si=UCXpTw1FTW2VYR8NFoZW
wQ. Acesso em: 10 mar. 2025. 
 
BISPO, Antônio dos Santos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora, 2023. 
 
BISPO, Antônio dos Santos. Colonização, Quilombos: modos e significações. Brasília: 
Publicação INCTI/UNB, 2015. 
 
BISPO, Antonio dos Santos. Vida, memória e aprendizado quilombola. Itaú Cultural. 
Youtube, 2020. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=gLo9ZNdgJxw. Acesso 
em 09 mar. 2025. 
 
BORNIA JUNIOR, Dardo Lorenzo. Amar é verbo, não pronome possessivo: etnografia das 
relações não-monogâmicas no Sul do Brasil. 2018. 233f. Tese (Doutorado em Antropologia 
Social) – Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2018. 
 
BORNIA JUNIOR, Dardo Lorenzo. Para além do assujeitamento: agenciamentos 
não-monogâmicos de uma mulher puta. Teoria e cultura, Juiz de Fora, v. 16, n. 3, p. 12-23, 
dez. 2021. Disponível em: 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/TeoriaeCultura/article/view/34431. Acesso em: 01 mai. 
2025. 
 
BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. 17. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2020. 
 
BRASIL. Decreto-lei nº 2.848, de 7 de dezembro de 1940. Código Penal. Rio de janeiro: 
Diário Oficial da União, 1940. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/del2848compilado.htm. Acesso em: 22 jul. 
2022. 

http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/DEL%202.848-1940?OpenDocument


155 

 
BRASIL. Resolução nº 510, de 07 de abril de 2016. Dispõe sobre as normas aplicáveis a 
pesquisas em Ciências Humanas e Sociais. Diário Oficial República Federativa do Brasil, 
Brasília, DF, 24 maio 2016. Disponível em: 
http://conselho.saude.gov.br/resolucoes/2016/Reso510.pdf. Acesso em: 24 jul. 2022. 
 
BRASILEIRO, Castiel Vitorino. In: ROCHA, Rízzia; DANTAS, Luís Thiago. Entrevista com 
a artista Castiel Vitorino, autora da obra “corpo-flor”, imagem de capa do dossiê estética 
africana. Artefilosofia, Ouro Preto, MG, v. 15, n. 28, p. 233-238, 2020. Disponível em: 
https://periodicos.ufop.br/raf/article/view/4170/3224.  Acesso em: 10 mar. 2025. 
 
BUTLER, J. Fundamentos contingentes: o feminismo e a questão do 
“pós-modernismo". Cadernos Pagu, [S. l.], n. 11, p. 11–42, 2013. Disponível em: 
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/8634457. Acesso em: 
13 jul. 2022. 
 
BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. 19. ed. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2020.  
 
CABRA NAMORADOR. Intérprete: Sirano. Compositores: Antonio Sirano. In: SIRANO 
CABRA NAMORADOR. Intérprete: Sirano. [S.I]: SomZoom, 1995. Disponível em: 
https://open.spotify.com/track/17ZMZsuxlA6eKh2ikzpuLa?si=aCW_yzAiSOKBb2B3aPR8t
Q. Acesso em: 10 jan. 2024. 
 
CONHEÇO O MEU LUGAR. Intérprete: Belchior. Compositor: Belchior. In: BELCHIOR 
OU ERA UMA VEZ UM HOMEM E SEU TEMPO. Intérprete: Belchior. Rio de Janeiro: 
Warner Music Brasil, 1979. Disponível em: 
https://open.spotify.com/track/2J73aXEJt6qdKCDdROf5Zg?si=0HJ6asyxRWq5VTkFsistPw. 
Acesso em: 10 jan. 2024. 
 
COSTA, Claudia de Lima; ALVAREZ, Sonia E. A circulação das teorias feministas e os 
desafios da tradução. Revista Estudos Feministas, [S. l.], v. 21, n. 2, p. 579–586, 2013. 
Disponível em: 
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/S0104-026X2013000200009. Acesso em: 
10 mai. 2025. 
 
DE CHAPÉU DE SOL ABERTO. Intérprete: Capiba. Compositor: Capiba. In: DE CHAPÉU 
DE SOL ABERTO. Intérprete: Capiba. Rio de Janeiro: RCA Victor, 1971. 1 disco. 
 
DESIDÉRIO, Ricardo; SANTOS, Guilherme G. dos. Poliamor no Brasil: um estudo sobre as 
produções acadêmico-científicas no período de 2012 a 2019. Ensino & Pesquisa, v. 19, n. 2, 
p. 25-43, 2021. Disponível em: 
https://periodicos.unespar.edu.br/ensinoepesquisa/article/view/4347.  Acesso em: 30 abr. 
2025. 
 
DIAS, Kelvin A. da N. Contra tudo que esperavam de nós: inflexões sobre monogamia, 
família e assimilação neoliberal. Revista Periódicus, [S. l.], v. 1, n. 21, p. 263–297, 2025. 
Disponível em: https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/58066. 
Acesso em: 2 maio. 2025. 
 



156 

DINIZ, Débora. Carta de uma orientadora: o primeiro projeto de pesquisa. 2. ed.  Brasília: 
Letras Livres, 2013. 
 
DULCI, Tereza Maria Spyer; MALHEIROS, Mariana Rocha. Um giro decolonial à 
metodologia científica: apontamentos epistemológicos para metodologias desde e para a 
América Latina. Revista Espirales, [S. l.], p. 174–193, jan. 2021. Disponível em: 
https://revistas.unila.edu.br/espirales/article/view/2686. Acesso em: 19 jul. 2022. 
 
ENCONTROS E DESPEDIDAS. Intérpretes: Milton Nascimento; Hubert Laws. 
Compositores: Milton Nascimento; Fernando Brant. In: ENCONTROS E DESPEDIDAS 
MILTON NASCIMENTO. Intérprete: Milton Nascimento. Rio de Janeiro: Universal Music 
International, 1985. 
 
ENGELS, Friedrich. (1884) A origem da família, da propriedade privada e do estado. São 
Paulo: Boitempo, 2019. 
 
EU TENHO A SENHA. Intérprete: João Gomes. Compositor: João Gomes. In: EU TENHO 
A SENHA. Intérprete: João Gomes. [S.I]: João Gomes under exclusive license, 2021. 
Disponível em: 
https://open.spotify.com/track/4xuxSHR0e0JVTQeOmevluS?si=9zK9gJnKT3i4plGeFXZW-g
. Acesso em: 10 mai. 2023. 
 
FERNANDES, Rhuan;  FERREIRA, Júlia F. “Tenho medo de voltar a ser monogâmica”: a 
não monogamia e o dilema da anarquia relacional na pandemia de covid-19. Revista 
Periódicus, [S. l.], v. 1, n. 21, p. 103–131, 2025. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/58765. Acesso em: 2 maio. 
2025. 
 
FERNANDES, Rhuann. Negritude e não monogamia: as micropolíticas do amor. Rio de 
Janeiro: Autografia, 2022. 
 
FERNANDES, Rhuann. “O amor é?” Negritude e relações não-monogâmicas: as dimensões 
micropolíticas do afeto. 2022. 253 f. Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais) - Instituto 
de Ciências Sociais, Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2022. 
 
FLORES, Maria Bernardete Ramos. O destino indelével do desejo: o sonho do amor plural 
entre anarquistas libertários. Revista Estudos Feministas [online], Florianópolis, 2020, v. 28, 
n. 3. Disponível em: <https://doi.org/10.1590/1806-9584-2020v28n361583>. Acesso em 28 
out. 2021. 
 
FONSECA, Cláudia. Família, fofoca e honra: etnografia das relações de gênero e violência 
em grupos populares. Porto Alegre: Ed. da Universidade-UFRGS, 2000.  
 
FONSECA, Carolina Gonçalves Moreira. Dois, três, quatro? Desvelando o poliamor. 2019. 
Dissertação (Mestrado em Psicologia) - Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais, 
Belo Horizonte, 2019. 
 
FÓRUM BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA – FBSP. Anuário brasileiro de 
segurança pública. São Paulo: FBSP, 2024. 
 



157 

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade I: a vontade de saber. 17. ed. Rio de Janeiro: 
Edições Graal, 2006. 
 
FRANÇA, Matheus Gonçalves. Além de dois existem mais: estudo antropológico sobre 
poliamor em Brasília/DF. 2016.Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) — 
Universidade de Brasília, Brasília, 2016. 
 
GONÇALVES,  Ítalo Vinícius. Matemática dos afetos, dissensos e sentidos sociais acerca das 
noções de “monogamia” e “não-monogamia”. Teoria e cultura, Juiz de Fora, v. 16, n. 3, p. 
61-75, dez. 2021. Disponível em: 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/TeoriaeCultura/article/view/34430. Acesso em: 01 mai. 
2025. 
 
GONÇALVES, Ítalo V.  (Não) monogamias e imaginários: a elaboração das emoções em 
tramas verbovisuais. Revista Periódicus, [S. l.], v. 1, n. 21, p. 42–55, 2025. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/58749. Acesso em: 2 maio. 
2025. 
 
GONÇALVES, Ítalo Vinícius.  Projetos poliamorosos em rede: narrativas de casais não 
monogâmicos em busca de um novo amor. 2022. 232f.  Dissertação (Mestrado em 
Comunicação Social) - Universidade  Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2022. 
 
GONZALEZ, Lélia. A mulher negra na sociedade brasileira. In: GONZALEZ, Lélia. Por um 
feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 
2020a, p. 49-64. 
 
_______________. Racismo e sexismo na cultura brasileira. In.: GONZALEZ, Lélia. Por um 
feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 
2020b, p. 75-93. 
 
GRAUPEN, Andrea; ADRIÃO, Karla Galvão. Arteterapia promovendo respiros em tempos 
de incertezas. Revista Científica de Arteterapia Cores da Vida, v. 27, p. 119-129, 2020. 
 
GRIJALVA, Dorotéa Gómez. Meu corpo é um território político. Rio de Janeiro: Zazie 
edições, 2020. 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 
2006. 
 
HALL, Stuart. Quem precisa de identidade? In: SILVA, Tomaz T. (Org.) Identidade e 
diferença: a perspectiva dos estudos culturais. Petrópolis, RJ: Vozes, 2012, p. 103-133.  
 
HARAWAY, Donna. Saberes localizados: a questão da ciência para o feminismo e o privilégio 
da perspectiva parcial. Cadernos Pagu, [S. l.], n. 5, p. 7–41, 2009. Disponível em: 
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/cadpagu/article/view/1773. Acesso em: 15 
jul. 2022. 
 
HIRSCH, Lorena Araujo. A origem das festividades juninas. Biblioteca do 
CECULT/UFRB, 20 jun. 2023. Disponível em: 
https://ufrb.edu.br/bibliotecacecult/noticias/377-a-origem-das-festividades-juninas . Acesso 
em: 10. set. 2025. 

https://ufrb.edu.br/bibliotecacecult/noticias/377-a-origem-das-festividades-juninas


158 

 
HOMEM DE SAIA. Intérprete: Trio Nordestino. Compositor: Trio Nordestino. In: TRIO 
NORDESTINO E O HOMEM DE SAIA. Intérprete: Trio Nordestino. [S.I]: Trio Nordestino 
Music Digital, 1979. Disponível em: 
https://open.spotify.com/track/55e1jr5NLZsjaWrSEqjE3G?si=BFlJ3pzuSbutWhgU41rsXQ. 
Acesso em: 10 jan. 2024. 
 
hooks, bell. Comunhão: a busca das mulheres pelo amor. São Paulo: Elefante, 2024.  
 
hooks, bell. Tudo sobre o amor: novas perspectivas. São Paulo: Elefante, 2021. 
 
IBGE (2022) - INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA (IBGE). 
Censo Brasileiro de 2022. Rio de Janeiro: IBGE, 2022. 
 
IBRAHIM, Ghabriel. O amor como caminho: uma ética do amor como prática interrelacional 
dissidente. Revista Periódicus, [S. l.], v. 1, n. 21, p. 488–505, 2025. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/58784. Acesso em: 2 maio. 
2025. 
 
IPHAN (Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional). Dossiê 14. Brasília, DF: 
IPHAN, 2016. Disponível em 
<http://portal.iphan.gov.br/uploads/publicacao/dossieiphan14_frevo_web.pdf> Acesso em: 30 
abr. 2025. 
 
JARDIM, Maria Chaves; PAOLIELLO, Renata Medeiros. Abandono, solidão e desistência do 
amor: o racismo como elemento excludente de mulheres pretas no mercado do afeto . Revista 
TOMO, [S. l.], n. 41, p. 87–126, 2022. DOI: 10.21669/tomo.vi41.17483. Disponível em: 
https://periodicos.ufs.br/tomo/article/view/17483. Acesso em: 22 abr. 2025. 
 
JESUS, Carolina Maria de. Quarto de despejo: diário de uma favelada 10. ed. São Paulo: 
Ática, 2014.  
 
JUNQUEIRA, Rogério Diniz. A invenção da "ideologia de gênero": a emergência de um 
cenário político-discursivo e a elaboração de uma retórica reacionária antigênero. Rev. psicol. 
polít., São Paulo, v. 18, n. 43, p. 449-502, dez. 2018. Disponível em: 
http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1519-549X2018000300004&ln
g=pt&nrm=iso. Acesso em:  03 jun. 2022. 
 
KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: 
Cobogó, 2019.​ 
 
KILOMBA, Grada. Programa Roda Viva. 13/05/2024. Entrevista. Disponível em 
<https://www.youtube.com/watch?v=up-F2Pzf0LY&t=6s> Acesso em 25/04/2025. 
 
KOFES, Suely. Uma trajetória, em narrativas. Campinas, SP: Mercado de Letras, 2001. 
 
LESSA, Sérgio. Abaixo a família monogâmica. São Paulo: Instituto Lukács, 2012. 
 



159 

LIMA, Aléxya Cristal Brandão. Maternidade 'solo', decolonialidade e modos de 
subjetivação. 2023. 183 f. Tese (Doutorado em Psicologia) – Universidade Federal de 
Pernambuco (UFPE), Recife, 2023. 
 
LONGHITANO, Bianca. Relacionamentos não monogâmicos: uma análise a partir de 
relatos. 2023. 150 f. Dissertação (Mestrado em Psicologia do Desenvolvimento e 
Aprendizagem) - Faculdade de Ciências, Universidade Estadual Paulista (UNESP), Bauru, 
2023. 
 
LOPES, Arthur. Sentidos atribuídos à monogamia e à não-monogamia: análise 
fenomenológica hermenêutica no YouTube. Revista Periódicus, [S. l.], v. 1, n. 21, p. 
506–522, 2025. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/58651. Acesso em: 2 maio. 
2025. 
 
LOPES, Maria L.; ESCOURA, Michele. “Adoro NM desde que não seja minha namorada”: 
convenções e controvérsias da #monogamia no TikTok. Revista Periódicus, [S. l.], v. 1, n. 
21, p. 72–92, 2025. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/58773. Acesso em: 2 maio. 
2025. 
 
LORDE, Audre. Irmã outsider. Belo Horizonte: Autêntica, 2019. 
 
LUGONES, María. Rumo a um feminismo descolonial. Revista Estudos Feministas 
[online]. 2014, v. 22, n. 3, pp. 935-952. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/S0104-026X2014000300013. Acesso em: 05 jun. 2022.  
 
MAFFIOLETI, Camila C.; BEIRAS, Adriano. Feminicídios mononormativos: a necessidade 
de uma virada linguística na compreensão dos assassinatos conjugais. Revista Periódicus, [S. 
l.], v. 1, n. 21, p. 395–422, 2025. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/58612. Acesso em: 2 maio. 
2025. 
 
MALDONADO-TORRES, Nelson. Analítica da Colonialidade e da Decolonialidade: 
algumas dimensões básicas. In: BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, 
Nelson; GROSFOGUEL, Ramón (Orgs.). Decolonialidade e Pensamento Afrodiaspórico. 
Belo Horizonte: Autêntica, 2018. 
 
MALFRÁN, Yarlenis; TELES MEDRADO, Andreone . Entre o controle de corpos e 
fronteiras: a cruzada monogâmica na regularização migratória no Brasil . Revista Periódicus, 
[S. l.], v. 1, n. 21, p. 318–338, 2025. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/58549. Acesso em: 2 maio. 
2025. 
 
MARTIN, Carla Ruiz; RIBEIRO, Meireluci Costa. O poliamor no Brasil contemporâneo: 
definições, gênero, ciúme e preconceito. Revista Brasileira de Sexualidade Humana, [S. l.], 
v. 31, n. 2, 2020. Disponível em: https://www.rbsh.org.br/revista_sbrash/article/view/677. 
Acesso em: 30 abr. 2025. 
 



160 

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar, poéticas do corpo-tela. Rio de 
Janeiro: Cobogó, 2021 
 
MAZZEI, Vanessa S. R. Norma e contranorma: Um Estudo Estrutural de Representações 
Sociais sobre Monogamia e Não Monogamia. 2024. 124 f. Dissertação (Mestrado em 
Psicologia) - Universidade Federal do Espírito Santo, Vitória, 2025. 
 
MEDRADO, Andreone Teles; FERNANDES, Rhuann. Não monogamia: trânsitos entre raça, 
gênero e sexualidade. Rio de Janeiro: Telha, 2023. (Coleção Pensamento Negro 
Contemporâneo). 
 
MESSEDER, Suely Aldir. A pesquisadora encarnada: uma trajetória decolonial na construção 
do saber científico blasfêmico. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de (org.). Pensamento 
feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2020. p. 154-171. 
 
MEYER, Dagmar Estermann; PARAÍSO, Marlucy Alves. Metodologias de pesquisas 
pós-críticas ou sobre como fazemos nossas investigações. In: MEYER, Dagmar Estermann;  
PARAÍSO, Marlucy Alves. (orgs.) Metodologias de pesquisas pós-críticas em educação. 
Belo Horizonte: Mazza Edições, 2012, p. 23-46 
 
MIGNOLO, Walter D. Desobediência Epistêmica: A opção descolonial e o significado de 
identidade em política. Cadernos de Letras da UFF- Dossiê: Literatura, língua e identidade, 
n. 34, p. 287-324, 2008. Disponível em: 
http://professor.ufop.br/sites/default/files/tatiana/files/desobediencia_epistemica_mignolo.pdf. 
Acesso em: 05 jul. 2022. 
 
MILLER, Daniel; SLATER, Don. Etnografia on e off-line: cibercafés em Trinidad. 
Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, ano 10, n. 21, p. 41-65, jan./jun. 2004. Disponível 
em: https://www.scielo.br/j/ha/a/ byXgK3hjvpRs4snhb8MSbGy/?lang=pt. Acesso em: 07 abr. 
2025. 
 
MINAYO, Maria Cecília de Souza. O desafio da pesquisa social. In: MINAYO, Maria Cecília 
de Souza. Pesquisa social: teoria, método e criatividade. Petrópolis, RJ: Vozes, 2016, p. 
9-28. 
 
MIRANDA, Raiane Cristine de; LIMA JR, Newton Sérgio (orgs.) Nas trincheiras por novos 
mundos: caminhos para a não monogamia política. São Paulo: Grandir Produções, 2023. 
 
MOMBAÇA, Jota. Não vão nos matar agora. Rio de Janeiro: Cobogó, 2021. 
 
MONTUORI, Alfonso. Literature review as creative inquiry: reframing scholarship as a 
creative process. Journal of Transformative Education, [S.l.], v. 3, n. 4, p. 374–393, 2005. 
Disponível em: <https://doi.org/10.1177/1541344605279381>. Acesso em: 29 abr. 2025. 
 
MORAES, Vinicius de. Antologia Poética. 2 ed. Rio de Janeiro: Ed. do Autor, 1960. 
 
MORAIS, Ana L. A monogamia na matriz de dominação : (re)costurando eixos analíticos 
para os estudos da sexualidade. Revista Periódicus, [S. l.], v. 1, n. 21, p. 152–174, 2025. 
DOI: 10.9771/peri.v1i21.58766. Disponível em: 

https://doi.org/10.1177/1541344605279381


161 

https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/58766. Acesso em: 2 maio. 
2025. 
 
MUYLAERT, Camila Junqueira; SARUBBI JR, Vicente;  GALLO, Paulo Rogério. 
Entrevistas Narrativas: um importante recurso em pesquisa qualitativa. Revista da Escola de 
Enfermagem da USP v. 48, n. spe2, p. 184–189, 2014. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/reeusp/a/NyXVhmXbg96xZNPWt9vQYCt/?lang=pt&format=pdf. 
Acesso em 10 mar. 2023 
 
NASCIMENTO, Tarcília Edna Fernandes do Considerações sobre swing e poliamor à luz do 
conceito de “círculo encantado” de Gayle Rubin. Teoria e cultura, Juiz de Fora, v. 16, n. 3, p. 
38-48, dez. 2021. Disponível em: 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/TeoriaeCultura/article/view/34431. Acesso em: 01 mai. 
2025. 
 
NASCIMENTO, Tarcília Edna Fernandes do. Entre amores e desejos: interações, 
significados e disputas nas práticas de poliamor e swing. 2024. 270f. Tese (Doutorado em 
Ciências Sociais) - Universidade Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2024. 
 
NORDESTE FICÇÃO. Intérprete: Juliana Linhares. Compositores: Juliana Linhares; Rafael 
Barbosa de Araújo. In: NORDESTE ficção. Intérprete: Juliana Linhares. [S. l.]: 
Independente, 2021. Disponível em: 
https://open.spotify.com/track/1e1Sa9ImhRGd8D7jJc3NRe?si=NHXa2T_HQBWQVJOc6Qy
dDg. Acesso em: 21 mai. 2025. 
 
NORDESTE INDEPENDENTE. Intérprete: Elba Ramalho. Compositores: Ivanildo Vilanova; 
Bráulio Tavares. In: DO JEITO QUE A GENTE GOSTA. Intérprete: Elba Ramalho. [S.I]: 
Universal Music Ltda, 1984. Disponível em: 
https://open.spotify.com/track/24iGLHj70r53JBedM0iNPz?si=Tk_RF0B1R8qOEjLoi-E9hQ. 
Acesso em: 10 fev. 2025. 
 
NÚÑEZ, Geni; OLIVEIRA, João Manuel de; LAGO, Mara Coelho de Souza. Monogamia e 
(anti)colonialidades: uma artesania narrativa indígena. Teoria e cultura, Juiz de Fora, v. 16, 
n. 3, p. 76-88, dez. 2021. Disponível em: https://periodicos.ufjf.br/index.php/TeoriaeCultura/ 
article/view/34439. Acesso em: 10 jul. 2023. 
 
NÚÑEZ, Geni Longhini. Nhande ayvu é da cor da terra: perspectivas indígenas guarani 
sobre etnogenocídio, raça, etnia e branquitude. 2022, 132. Tese (doutorado) - Universidade 
Federal de Santa Catarina, Centro de Filosofia e Ciências Humanas, Programa de 
Pós-Graduação Interdisciplinar em Ciências Humanas, Florianópolis, 2022.  
 
NÚÑEZ, Geni. Descolonizando afetos: experimentações sobre outras formas de amar. São 
Paulo: Paidós, 2023. 
 
OLIVEIRA, João Antônio Dantas de. (Des)conectando hegemonias e estigmas nas relações 
interpessoais: não-monogamias, (poli)amores & atualizações. 2023. 93 f. Dissertação 
(Mestrado em Ciências Sociais) – Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais, Centro 
de Humanidades, Universidade Federal de Campina Grande, Paraíba, Brasil, 2023. 
 



162 

OYĚWÙMÍ, Oyèrónké. Conceituando o gênero: os fundamentos eurocêntricos dos conceitos 
feministas e os desafios das epistemologias africanas. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de 
(org.). Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do 
Tempo, 2020. p. 84-95. 
 
OYĚWÙMÍ, Oyèrónké. A invenção das mulheres: construindo um sentido africano para os 
discursos ocidentais de gênero. 1. ed. – Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 
 
O TEMPO ATRAVESSA O HOMEM. Intérprete: Geraldo Maia. Compositores: Thereza 
Cristina; Geraldo Maia. In: MINHA HISTÓRIA SOU EU. Intérprete: Geraldo Maia. Recife: 
Aurora Artística, 2024. Disponível em: 
https://open.spotify.com/track/5n3B0Y0tyfTEl5h6Zg1Ki4?si=lbNaMuKMQkO7s-NL9hLoFA
. Acesso em 10 mar. 2025. 
 
PARAÍBA. Intérprete: Luiz Gonzaga. Compositores: Luiz Gonzaga; Humberto Teixeira. In: 
PARAÍBA/ASA BRANCA. Intérprete: Luiz Gonzaga. Rio de Janeiro: RCA Victor, 1952. 1 
Disco. 
 
PARAÍSO, Marlucy Alves. Metodologias de pesquisas pós-críticas em educação e currículo: 
trajetórias, pressupostos, procedimentos e estratégias analíticas. In: MEYER, Dagmar 
Estermann; PARAÍSO, Marlucy Alves. (orgs.) Metodologias de pesquisas pós-críticas em 
educação. Belo Horizonte : Mazza Edições, 2012, p. 23-46. 
 
PÉREZ NAVARRO, Pablo. Mononormatividade e dissidência relacional. Revista Periódicus, 
[S. l.], v. 1, n. 21, p. 371–394, 2025. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/57472. Acesso em: 2 maio. 
2025. 
 
PEREZ, Tatiana Spalding; PALMA, Yáskara Arrial. Amar amores: o poliamor na 
contemporaneidade. Psicologia & Sociedade [online], 2018, v. 30. Disponível em: 
<https://doi.org/10.1590/1807-0310/2018v30165759>. Acesso em: 28 out. 2021. 
 
PÉREZ-CORTÉS, Juan-Carlos. A anarquia relacional como dissidência interseccional. 
Revista Periódicus, [S. l.], v. 1, n. 21, p. 354–370, 2025. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/58780. Acesso em: 2 maio. 
2025. 
 
PETRONÍLIO, Paulo. O mito de Exu e a representação da encruzilhada. Organon, Porto 
Alegre, v. 37, n. 74, 2022. Disponível em: 
https://seer.ufrgs.br/index.php/organon/article/view/125298. Acesso em: 6 mai. 2025. 
 
PILÃO, Antonio Cerdeira. “Por que somente um amor?”: um estudo sobre poliamor e 
relações não-monogâmicas no Brasil. 2017. Tese (Doutorado em Ciências Humanas – 
Antropologia Cultural) – Programa de Pós-Graduação em Sociologia e Antropologia, 
Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2017. Disponível em: 
http://objdig.ufrj.br/34/teses/862954.pdf. Acesso em: 20 abr. 2025. 
 
PILÃO, Antonio C. Ativismos não-monogâmicos no Brasil contemporâneo: a controvérsia 
poliamor - relações livres. Sexualidad, Salud y Sociedad (Rio de Janeiro), n. 38, p.1-24, 
2022. Disponível em 



163 

<https://www.scielo.br/j/sess/a/QmP3dyFhnkVRJJx7XMGLbmJ/?lang=pt> Acesso em 30 
abr. 2025. 
 
PILÃO, Antonio Cerdeira. Entre a liberdade e a igualdade: princípios e impasses da ideologia 
poliamorista. Cad. Pagu, Campinas, n. 44, p. 391-422, jun.  2015.   Disponível em: 
http://old.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-83332015000100391&lng=pt&n
rm=iso. Acesso em 28 out.  2021. 
 
PILÃO, Antonio Cerdeira. Normas em movimento: monogamia e poliamor no contexto 
jurídico brasileiro. Teoria e cultura [online], v. 16, n. 3, dez. 2021, p. 103-115. Disponível 
em: https://periodicos.ufjf.br/index.php/TeoriaeCultura/article/view/36398. Acesso em 10 jul. 
2022. 
 
PILÃO, Antonio Cerdeira. Quando o amor é o problema: feminismo e poliamor em 
debate. Rev. Estud. Fem., Florianópolis, v. 27, n. 3, 2019.  Disponível em: 
http://old.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-026X2019000300204&lng=pt&
nrm=iso. Acesso em 28 out.  2021. 
 
PILÃO, Antonio. As “origens” da família: uma análise de teorias oitocentistas sobre a 
monogamia e a promiscuidade. Revista Periódicus, [S. l.], v. 1, n. 21, p. 219–244, 2025. 
Disponível em: https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/58760. 
Acesso em: 2 maio. 2025. 
 
PORTO, Duina. Mononormatividade, intimidade e cidadania. Revista Direito GV, v. 14, n. 2, 
p. 654–681, mai. 2018. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rdgv/a/DYvB8875kRmR9bDmSSsQnqP/. Acesso em: 05 abr. 2025. 
 
PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 
 
PRECIADO, Beatriz. Manifesto contrassexual.  São Paulo: n-1 edições, 2014. 
 
QUADROS, Marion Teodósio de; ADRIÃO, Karla Galvão;  TEODÓSIO, Ana Marta de 
Carvalho; MELO, Maria Julia Carvalho de. “Mulheres jovens, sexualidade e redes de 
convivência em uma comunidade rural de Caruaru/PE: circuitos (des)integrados?”. Revista 
ANTHROPOLÓGICAS, ano 16, volume 23(1): 2012, pp. 137-159. Disponível em: 
https://periodicos.ufpe.br/revistas/index.php/revistaanthropologicas/article/view/23748. 
Acesso em: 10 abr. 2025. 
 
QUEM AMA CUIDA. Intérprete: Flávio Leandro. Compositores:Zezito Doceiro. In: 
ESTRADAR. Intérprete: Flávio Leandro. [S.I]: Flávio Leandro, 2020. Disponível em: 
https://open.spotify.com/track/1blE5pywDp4MKD0pt1fuDv?si=QiQlWGFhQUyrAiTIUpZw
qg. Acesso em 10 jan. 2025. 
 
REIS, Janaina Batista Gonzalez. A construção de um relacionamento na perspectiva do 
poliamor. 2017. 103 f. Dissertação (Mestrado em Psicologia: Psicologia Clínica) - Pontifícia 
Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2017. 
 
RICH, A. Heterossexualidade compulsória e existência lésbica. Bagoas - Estudos gays: 
gêneros e sexualidades, [S. l.], v. 4, n. 05, 2010. Disponível em: 
https://periodicos.ufrn.br/bagoas/article/view/2309. Acesso em: 20 jan. 2025. 



164 

 
RIOS, L. O Feitiço de Exu - um estudo comparativo sobre parcerias e práticas homossexuais 
entre homens jovens candomblesistas e/ou integrantes da comunidade entendida do Rio de 
Janeiro. Tese de Doutorado em Saúde Coletiva. Rio de Janeiro: Instituto de Medicina Social/ 
UERJ, 2004. 
 
RIVERA CUSICANQUI, Silvia. Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos desde un presente en 
crisis. Buenos Aires: Tinta Limón, 2018. 
 
RIVERA CUSICANQUI, Silvia. Ch’ixinakaxutxiwa: Una reflexión sobre 
prácticas y discursos descolonizadores. Buenos Aires: Tinta Limón, 2010. 
 
ROSA, Liane Serra da; MACKEDANZ, Luiz Fernando. A análise temática como 
metodologia na pesquisa qualitativa em educação em ciências. Atos de Pesquisa em 
Educação, [S.l.], v. 16, p. 1-23, abr. 2021. Disponível em: 
https://proxy.furb.br/ojs/index.php/atosdepesquisa/article/view/8574. Acesso em: 28 jul. 2022. 
 
RUBIN, Gayle. O tráfico de mulheres: notas sobre a “Economia Política” do Sexo. Recife: 
Editora SOS Corpo, 1993. 
 
RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula Editorial, 2019. 
 
RUFINO, Luiz. Performances Afro-diaspóricas e Descolonialidade: o saber corporal a partir 
de Exu e suas encruzilhadas. Antropolítica - Revista Contemporânea de Antropologia, v. 
1, n. 40, p. 54-80, jan./jun. 2016. Disponível em: 
https://periodicos.uff.br/antropolitica/article/view/41797/23790. Acesso em: 02 jul. 2022. 
 
SANTANA, Alef Diogo da Silva, GALDINO, Adriane Soares ;  ARAÚJO, Ednaldo 
Cavalcante de. A superação à família monogâmica é pela coletividade! Parentalidades 
não-monogâmicas de pessoas sexo-gênero-diversas. Ciência & Saúde Coletiva, v. 29, n. 4, p. 
1-10, 2024. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/csc/a/kDhVs4Ltfv9ghQvZ47Vxgmg/?lang=pt. Acesso em: 30 abr. 
2025. 
 
SANTIAGO,  Jéssica Gomes; ALVES, Míriam Cristiane. Infâncias pretas: corpas-territórios e 
instituições. In.: ALVES, Míriam Cristiane; IZIDORO-PINTO, Cecília Maria; SANT’ANNA 
JUNIOR, Ademiel de (orgs.). Insurgências Poéticas-Políticas: epistemologias e 
metodologias negras, descoloniais e antirracistas. 1. ed. -- Porto Alegre, RS: Editora Rede 
Unida, 2023, p. 64-84. 
 
SANTIAGO, Octávio. Só sei que foi assim: a trama do preconceito contra o povo do 
Nordeste. Belo Horizonte, MG: Autêntica Editora, 2025. 
 
SANTOS, Gabriela C. dos. Sim, queremos destruir a família: direitos LGBTQIAPN+ e 
manutenção do capitalismo. Revista Periódicus, [S. l.], v. 1, n. 21, p. 93–102, 2025. DOI: 
10.9771/peri.v1i21.58642. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/58642. Acesso em: 2 maio. 
2025. 
 

https://proxy.furb.br/ojs/index.php/atosdepesquisa/article/view/8574


165 

SANTOS, Giovana. C. de J.; SANTOS, Lidia S.; BARRETO , Letícia . C. Descolonizando o 
amor: relacionamentos afrocentrados e o rompimento com a monogamia. Revista Periódicus, 
[S. l.], v. 1, n. 21, p. 298–317, 2025. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/58591. Acesso em: 2 maio. 
2025. 
 
SANTOS, Thereza C. L da S. Q. Entre a sulanca e a docência: uma análise da identidade do 
professor em Santa Cruz do Capibaribe - PE. Dissertação (Mestrado em Educação) - 
Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2014. 
 
SANTOS, Thereza C. L. S. Q. Entre o giz o retalho: ser professora em Santa Cruz do 
Capibaribe - PE. In.: ARAGÃO, Éverton A.; MOURA, Flávia D. S. (orgs.). Histórias de 
Santa Cruz do Capibaribe: tecendo saberes e leituras sobre a cidade, 1953-2023. Campina 
Grande, PB: Ed. Meroveu, 2023a, p. 367-381. 
 
SANTOS, Thereza C. L. S. Q. S. Interior do interior. In.: Nem tudo o que há no mundo – 
antologia 03. Caruaru: Editora Arrelique, 2023b, p. 60-61. 
 
SANTOS, Thereza C. L. da S. Q. (nor)(nos) Destinos monogâmicos: te(n)são, forró e delírio. 
Revista Periódicus, [S. l.], v. 1, n. 21, p. 56–71, 2025. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/58781. Acesso em: 2 maio. 
2025. 
 
SÊMEN. Intérprete: Mestre Ambrósio. Compositores: Bráulio Tavares; Siba. In: FUÁ NA 
CASA DE CABRAL. Intérprete: Mestre Ambrósio. Rio de Janeiro: Sony Music 
Entertainment (Brasil), 1999. Disponível em: 
https://open.spotify.com/track/5ehAZDD0XeoBURb79rFrPB?si=6PAnOTnCTaygQXlgDXtv
6Q. Acesso em: 10 fev. 2025. 
 
SCHIAVON, Maxwell. Proposta de uma Ética da Afetividade Não-Monogâmica Refletida 
a partir do Dispositivo da Sexualidade. 2024. 120 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – 
Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Rio de 
Janeiro, 2024. 
 
SCOTT, Russell Parry. Famílias brasileiras: poderes, desigualdades e solidariedades. Recife: 
Editora Universitária, 2011. 
 
SILVA, Alice dos S.; REIS, Kaippe A. S. ; FIEL, Arthur . Bissexualidade e não monogamia: 
contestação à monossexualidade heteronormativa. Revista Periódicus, [S. l.], v. 1, n. 21, p. 
245–262, 2025. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/58700. Acesso em: 2 maio. 
2025. 
 
SILVA, Graziele Campos da. Do amor romântico ao poliamor: uma análise crítica a partir 
da teoria feminista. 2017. 107 f. Dissertação (Mestrado em Psicologia Social) - Pontifícia 
Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2017. 
 
SILVÉRIO, Maria. Sexualidades múltiplas: uma análise das incertezas e conflitos entre 
pessoas poliamorosas em relações heterossexuais. Teoria e cultura, Juiz de Fora, v. 16, n. 3, 
p. 24-37, dez. 2021. Disponível em: 



166 

https:/https://periodicos.ufjf.br/index.php/TeoriaeCultura/article/view/36686. Acesso em: 01 
mai. 2025. 
 
SIMAS, Luiz Antonio; RUFINO, Luiz. Fogo no mato: a ciência encantada das macumbas. 1. 
ed. - Rio de Janeiro : Mórula, 2018.  
 
SOARES, Camila R. C. A produção subjetiva de família na vivência poliamorosa de uma 
relação em trisal. Revista Periódicus, [S. l.], v. 1, n. 21, p. 175–198, 2025. Disponível em: 
https://periodicos.ufba.br/index.php/revistaperiodicus/article/view/58570. Acesso em: 2 maio. 
2025. 
 
SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. 
 
SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: Editora da UFMG, 
2010. 
 
TROTTA, Felipe. No Ceará não tem disso não: nordestinidade e macheza no forró 
contemporâneo. Rio de Janeiro: Folio Digital, 2014. 
 
CORÁ, Ana Clara Ubin; TÍLIO, Rafael de. Sentidos e experiências relatados por mulheres em 
relacionamentos não monogâmicos. Semina: Ciências Sociais e Humanas, [S. l.], v. 42, n. 2, 
p. 289–308, 2021. Disponível em: 
https://ojs.uel.br/revistas/uel/index.php/seminasoc/article/view/43875. Acesso em: 30 abr. 
2025. 
 
UM AMOR NUMA FOGUEIRA: Intérprete: Assisão. Compositor: Assisão. In: BOLA DE 
CRISTAL. Intérprete: Assisão. [S.I]: Somax, 1988. Disponível em: 
https://open.spotify.com/track/248JWSdVhr2kvYsLodx5WK?si=npei5PeWQk26eZBggBWm
9A.  Acesso em: 05 mar. 2025. 
 
VASALLO, Brigitte. O desafio poliamoroso: por uma nova política dos afetos. São Paulo: 
Elefante, 2022. 
 
VERGUEIRO, Viviane. Pensando a cisgeneridade como crítica decolonial. In: MESSEDER, 
Suely; CASTRO, Mary Garcia; MOUTINHO, Laura (orgs.). Enlaçando sexualidades: uma 
tessitura interdisciplinar no reino das sexualidades e das relações de gênero [online]. 
Salvador: EDUFBA, 2016, p. 249-270. 
 
VINUTO, J. A amostragem em bola de neve na pesquisa qualitativa: um debate em 
aberto. Tematicas, Campinas, SP, v. 22, n. 44, p. 203–220, 2014. Disponível em: 
https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/tematicas/article/view/10977. Acesso em: 24 
jul. 2023. 
 
WITTIG, Monique. O pensamento heterossexual. Belo Horizonte, MG: Autêntica, 2022. 
 
 
 
 
 
 



167 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

APÊNDICES 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



168 

Apêndice A – Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO – UFPE 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM PSICOLOGIA 
DOUTORADO EM PSICOLOGIA 

 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO   

(PARA MAIORES DE 18 ANOS OU EMANCIPADOS) 

 

Convidamos a Sra. para participar como voluntária da pesquisa “Posse e possibilidade(s): Trajetórias de 
mulheres nordestinas não monogâmicas”, que está sob a responsabilidade da pesquisadora Thereza Cristina 
Leandro da Silva Queiroz Santos, no endereço: Avenida Frei Damião de Bozzano, 1961, Indianópolis – 
Caruaru – PE, CEP 55026-140, telefone: (81) 997912539 (inclusive para ligações a cobrar) e e-mail 
thereza.cristina@ufpe.br.  A pesquisa está sob a orientação de Karla Galvão Adrião, telefone: +33 633807857 e 
e-mail karla.galvão@ufpe.br. 

 Todas as suas dúvidas podem ser esclarecidas com a responsável por esta pesquisa. Apenas quando 
todos os esclarecimentos forem dados e você concorde com a realização do estudo, pedimos que rubrique as 
folhas e assine ao final deste documento, que está em duas vias. Uma via lhe será entregue e a outra ficará com a 
pesquisadora responsável.  

A senhora estará livre para decidir participar ou recusar-se. Caso não aceite participar, não haverá 
nenhum problema, desistir é um direito seu, bem como será possível retirar o consentimento em qualquer fase da 
pesquisa, também sem nenhuma penalidade.  

INFORMAÇÕES SOBRE A PESQUISA: 

�​ Descrição da pesquisa e esclarecimento da participação: Para refletir e problematizar as possibilidades 
de conjugalidade, afetividade e desejo essa pesquisa tem como objetivo analisar a trajetória de mulheres 
nordestinas que vivenciam a não monogamia por meio de entrevistas narrativas. Assim, as mulheres que 
concordarem em colaborar com a pesquisa serão entrevistadas, em local e data previamente combinados, 
de modo individual. A entrevista ocorrerá em um único encontro, com duração média de 1 hora, será 
solicitado que a participante conte suas vivências em relação a não monogamia que julgar mais pertinentes 
para a colaboração com a investigação. 

 

�​ RISCOS: Essa investigação, numa sociedade que é predominantemente monogâmica, traz o risco da 
exposição social para as participantes, visto que serão indicadas à pesquisadora por outras mulheres que 
vivenciam a não monogamia. Como também, na ocasião da entrevista, é possível que afetos diversos 
sejam mobilizados. Por isso, buscaremos locais nos quais as participantes se sintam seguras para narrar 
suas experiências. Bem como, garantiremos sigilo e anonimato das informações fornecidas. E caso a 
entrevista gere a necessidade de atendimento psicológico, realizaremos acolhimento e posterior 
encaminhamento ou ao serviço de Psicologia Aplicada da Universidade Federal de Pernambuco, ou a rede 
de saúde mental mais próxima da residência da participante. 

  

�​ BENEFÍCIOS diretos/indiretos para as voluntárias: A pesquisa, a partir das narrativas acessadas, pode 
auxiliar a alargar as possibilidades de lidar com as vivências afetivo-sexuais, bem como a desmistificar os 
modelos engessados de conjugalidade, afetividade e desejo. 

 
Esclarecemos que as participantes dessa pesquisa têm plena liberdade de se recusar a participar do 

estudo e que esta decisão não acarretará penalização por parte dos pesquisadores. Todas as informações desta 
pesquisa serão confidenciais e serão divulgadas apenas em eventos ou publicações científicas, não havendo 
identificação dos voluntários, a não ser entre os responsáveis pelo estudo, sendo assegurado o sigilo sobre a sua 
participação.  Os dados coletados nesta pesquisa, por meio de entrevista, ficarão armazenados em pastas de 
arquivo no computador pessoal da pesquisadora, sob a responsabilidade da mesma, no endereço acima 
informado, pelo período de mínimo 5 anos após o término da pesquisa. 



169 

Nada lhe será pago e nem será cobrado para participar desta pesquisa, pois a aceitação é voluntária, mas 
fica também garantida a indenização em casos de danos, comprovadamente decorrentes da participação na 
pesquisa, conforme decisão judicial ou extra-judicial. Se houver necessidade, as despesas para a sua participação 
serão assumidas pela pesquisadora (ressarcimento de transporte e alimentação).  

Em caso de dúvidas relacionadas aos aspectos éticos deste estudo, a senhora poderá consultar o Comitê 
de Ética em Pesquisa Envolvendo Seres Humanos da UFPE no endereço: (Avenida da Engenharia s/n – 1º 
Andar, sala 4 - Cidade Universitária, Recife-PE, CEP: 50740-600, Tel.: (81) 2126.8588 – e-mail: 
cephumanos.ufpe@ufpe.br). 

 

___________________________________________________ 

(assinatura da pesquisadora) 

 

 CONSENTIMENTO DA PARTICIPAÇÃO DA PESSOA COMO VOLUNTÁRIO (A) 
 

Eu, _____________________________________, CPF _________________, abaixo assinado, após a 

leitura (ou a escuta da leitura) deste documento e de ter tido a oportunidade de conversar e ter esclarecido as 

minhas dúvidas com o pesquisador responsável, concordo em participar do estudo Posse e possibilidade(s): 

Trajetórias de mulheres nordestinas não monogâmicas, como voluntária. Fui devidamente informada e 

esclarecida pela pesquisadora sobre a pesquisa, os procedimentos nela envolvidos, assim como os possíveis 

riscos e benefícios decorrentes de minha participação. Foi-me garantido que posso retirar o meu consentimento a 

qualquer momento, sem que isto leve a qualquer penalidade. 

 

Local e data __________________ 

Assinatura do participante: __________________________ 

 

 

 

Presenciamos a solicitação de consentimento, esclarecimentos sobre a pesquisa  

e o aceite do voluntário em participar.  (02 testemunhas não ligadas à equipe de pesquisadores): 

 

Nome: Nome: 

Assinatura: Assinatura: 

 

 
 
 
 
 
 



170 

Apêndice B – Questões Gerativas da Entrevista Narrativa 
 

1.​ AUTOIDENTIFICAÇÃO: idade, raça, cidade em que reside (se na zona rural ou 

urbana), escolaridade, profissão, orientação sexual e identidade de gênero. 

2.​ HISTÓRIA DE VIDA/TRAJETÓRIA: Como e quando se percebeu sendo não 

monogâmica (caso a pessoa não utilize esse termo, explicar para ela que é a 

possibilidade de se relacionar afetivo e/ou sexualmente com mais de uma pessoa)/ O 

entendimento que tem sobre não monogamia/ Como vivencia na prática/ Interferências 

do contexto cultural. 

3.​ FINALIZAÇÃO: agradecer e questionar se a pessoa deseja acrescentar algo. 

 
 


	TESE Thereza Cristina .docx
	6c605f2edd776f3a420a56fa741e2b29e6fba725a4b64749d49dba4cc0fad519.pdf
	TESE Thereza Cristina .docx
	1. COMEÇO, MEIO E COMEÇO: PARA INTRODUZIR 
	 
	2 UMA NÃO MONOGAMIA PARA UM NÃO NORDESTE 
	2.1 Posse(s) e possibilidade(s) 
	2.2 Feridas coloniais e as produções não monogâmicas femininas 
	2.3 Mulheres e seus (nor)destinos  
	2.4 Re(tro)visando a literatura 
	2.5 Encruzilhadas metodológicas 
	2.5.1 Aspectos éticos 
	3 MULHERES PALIMPSESTOS E SEUS CRUZOS 
	3.1 Cruzo - Sentidos e sentires da não monogamia 
	3.1.1 Sentidos 
	3.1.2 Sentires  
	3.1.3 Rasuras e cópias 
	3.2 Cruzo - Corpas 
	3.2.1 Afetos negros e negados 
	3.2.2 Te(n)são e disputa 
	3.2.3 Corpas sapatonas 
	3.2.4 Borrando as fronteiras da identidade  
	3.2.5 Corpas que maternam 
	3.3 Cruzo - Territórios/culturas 
	3.3.1 Nos destinos da cultura e (con)tradição  
	3.3.2 Rasgos no(r)destino(s) 
	3.3.3 Estado civil é fronteira? 
	3.3.4 Estrangeiras e viajantes 
	3.3.5 Alargando as fronteiras 
	3.4 Cruzo - tempo 
	3.4.1 Quando 
	3.4.2 Tempo espiralar 
	3.5 En(cruz)ilhadas 
	4 COMEÇO, MEIO E COMEÇO: PARA CONCLUIR 
	 
	REFERÊNCIAS 
	APÊNDICES 
	Apêndice A – Termo de Consentimento Livre e Esclarecido 
	Apêndice B – Questões Gerativas da Entrevista Narrativa 


