
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO  

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO - CAC 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM DESIGN 

 

 

 

 

 

 

 

UMA ANÁLISE SIMBÓLICA E CULTURAL SOBRE O CATIMBÓ-JUREMA  
NA PERSPECTIVA DO DESIGN DA INFORMAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

FILIPE SIQUEIRA DO PRADO 
 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

Recife 
2025

 



 
 

Filipe Siqueira do Prado 
 

 

 

 

 

UMA ANÁLISE SIMBÓLICA E CULTURAL SOBRE O CATIMBÓ-JUREMA  
NA PERSPECTIVA DO DESIGN DA INFORMAÇÃO 

 
 
 
 

 
 

Dissertação de mestrado apresentada ao Programa de 

Pós-graduação em Design da Universidade Federal de 

Pernambuco, como requisito final para obtenção do título de 

mestre em Design.  

 

Área de concentração: planejamento e contextualização dos 

artefatos 

 
 
 
Orientadora: Profª. Drª. Eva Rolim Miranda 

 
 
 
 
 

Recife 

2025 

 

 
 

1 



 
 

 

​  

        

  .Catalogação de Publicação na Fonte. UFPE - Biblioteca Central 

 

  

    
Prado, Filipe Siqueira do.​

    Uma análise simbólica e cultural sobre o Catimbó-Jurema na 

perspectiva do design da informação / Filipe Siqueira do Prado. - 

Recife, 2025.​

    145f.: il.​

​

    Dissertação (Mestrado)- Universidade Federal de Pernambuco, 

Centro de Artes e Comunicação - CAC, Programa de Pós Graduação em 

Design (PPGDesign), 2025.​

    Orientação: Eva Rolim Miranda.​

​

    1. Jurema Sagrada; 2. Catimbó de Jurema; 3. Terreiro Abassá Axé 

Ilê de Iansã. I. Miranda, Eva Rolim. II. Título.​

​

 UFPE-Biblioteca Central 

    

      

 

 

 

 

 

    

 
 

2 



 
 

         

FILIPE SIQUEIRA DO PRADO 

 
“UMA ANÁLISE SIMBÓLICA E CULTURAL SOBRE O CATIMBÓ-JUREMA NA 

PERSPECTIVA DO DESIGN DA INFORMAÇÃO.” 
 

 
 

Dissertação apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Design da 
Universidade Federal de Pernambuco, na 
área de concentração Planejamento e 
Contextualização de Artefatos, como 
requisito parcial para a obtenção do título 
de Mestre em Design.  

 
 
 
Aprovada em: 02/10/2025. 
 
 
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 

________________________________________ 
Profª. Drª. Eva Rolim Miranda (Orientadora) 

Universidade Federal de Pernambuco 
 
 

_________________________________________ 
Profª. Drª. Renata Amorim Cadena (Examinadora Interna) 

Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia de Pernambuco 
 
 

_________________________________________ 
Prof. Dr. Hugo Vandré Cavalcanti da Silva (Examinador Externo) 

Universidade Federal de Alagoas 
 
 

_________________________________________ 
Profª. Drª. Raquel Gomes Noronha (Examinadora Externa) 

Universidade Federal do Maranhão 
​  

 
 

3 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
“Ninguém ouviu​

Um soluçar de dor​

No canto do Brasil 

Um lamento triste​

Sempre ecoou​

Desde que o índio guerreiro​

Foi pro cativeiro​

E de lá cantou 

Clara Nunes 

 
 

4 



 
 

AGRADECIMENTOS  
 

Para desenvolver esse trabalho, muitos foram os apoios recebidos, 

inicialmente pela minha Orientadora Profª Drª Eva Rolim que aceitou me orientar 

durante o pré projeto de seleção com esse tema desafiador, o tempo dedicado na 

orientação, o incentivo e a troca de conhecimentos sobre o assunto que foram de 

grande ajuda para enriquecimento deste periódico.​

​ Agradeço também aos professores e professoras do PPGDesign que 

possibilitou um maior aprofundamento no assunto, as aulas permitiram que 

norteasse minha pesquisa e fosse preciso nas fontes e na elaboração do texto, 

tornando-o mais sucinto e eficaz nas abordagens sobre os povos indígenas dentro 

do Catimbó-Jurema de tal forma que a oralidade da entrevista fosse um fator 

principal, onde, a minha visão como pesquisador fosse de observador não 

participante. ​

​ Ao Capes que me concedeu a bolsa possibilitando a conclusão do mestrado, 

onde consegui visitar os locais de estudo que eram de difícil acesso, além disso 

fazer os preceitos que foram solicitados sendo a mim concedido a permissão de 

entrar nos locais sagrados com o respeito que a eles cabiam, onde também graças a 

esse apoio consegui me dedicar integralmente ao mestrado não tendo problemas 

que me fizesse trancar o vínculo.  

Por fim, agradeço também a Pai Jorge que me abriu os olhos para a 

espiritualidade e me apresentou a um universo que eu não tinha conhecimento e 

que muitas pessoas ainda não tem, acredito que através dele e da “ciência” que a 

mim foi ensinada, pretendo levar esse conhecimento para outras pessoas sejam 

elas curiosas ou pesquisadoras, quero eternizar as palavras de pai Jorge e as 

memórias do terreiro Abassá axé Ilê de Iansã dentro da academia, minha esperança 

é que esses conhecimentos sejam a ponta do iceberg para futuras pesquisas 

voltadas às religiões afro brasileiras e indígenas, dando voz a um povo que a muito 

tempo foi negligenciado, uma cultura que ainda resiste e resistirá para as futuras 

gerações. 

  

 
 

5 



 
 

 

RESUMO 

Este trabalho tem como objetivo mostrar a partir de elementos simbólicos a 

continuidade da tradição inventada nos ritos da Jurema Sagrada em um terreiro 

pernambucano. Fundamentados em livros de autores pertinentes ao tema como 

Bastide (1945), Assunção (2010), Almada (2024), entre outros, além de artigos 

disponibilizados online, conhecimento e experiências de Jurema de Pai Jorge de 

Oyá (Jorge Antônio Sobral) que viveu décadas dentro da Jurema, acompanhando 

sua formação dentro do estado. Demos início a nossa pesquisa, que teve seu 

desenvolvimento no Terreiro Abassá Axé Ilê de Iansã, localizado na cidade de 

Gravatá/PE, a partir de entrevista com o Babalorixá responsável pelo local e visitas 

nos dias de culto a Jurema. O Design da informação (DI) surge como uma área com 

grande potencial de contribuição para aprimorar esse processo, ao utilizar de 

recursos visuais gráficos para tentar traçar a ritualística do Catimbó-Jurema, usando 

também conceitos e metodologias comuns no DI para entender esse universo 

complexo da Jurema. Nossos objetivos específicos buscaram contextualizar 

historicamente a cosmovisão da religião; analisar os artefatos do terreiro dentro da 

perspectiva de resistência e identidade cultural para os povos afro-indígenas e 

propor uma iconografia que permita entender a organização da religião e suas 

tradições ancestrais, a fim de atingir nosso objetivo geral que é analisar por meio do 

DI os significados simbólicos dos artefatos materiais do Catimbó de Jurema dentro 

do objeto de estudo. A metodologia de abordagem contém uma análise voltada a 

abordagem qualitativa e de caráter exploratório, procedimentos metodológicos de 

análise do pesquisador, registros dos objetos do Catimbó de Jurema e pesquisa de 

campo contendo uma entrevista. Nossa pesquisa apresenta justificável contribuição 

aos estudos sobre a Jurema, proporcionando um novo campo de estudo para o 

Design, nossas resultados se baseiam em referências históricas e no simbolismo, 

além das combinações de textos e testemunhos de pessoas que vivem dentro da 

religião a décadas, além do pictograma que guia para os elementos que 

compuseram o Catimbó, direcionando para a conclusão dessa pesquisa.  

Palavras Chave: Jurema Sagrada; Catimbó de Jurema; Terreiro Abassá Axé Ilê de 

Iansã; Gravatá - PE; Cultura Material; Design da Informação. 

 
 

6 



 
 

 

Abstract 

This work aims to demonstrate, through symbolic elements, the continuity of the 

tradition invented in the rites of the Sacred Jurema in a terreiro in Pernambuco. 

Based on books by authors relevant to the subject, such as Bastide (1945), 

Assunção (2010), Almada (2024), among others, as well as articles available online, 

the knowledge and experiences of Jurema are presented by Pai Jorge de Oyá (Jorge 

Antônio Sobral), who lived within Jurema for decades, observing its development 

within the state. We began our research, which took place at Terreiro Abassá Axé Ilê 

de Iansã, located in Gravatá, Pernambuco, through an interview with the Babalorixá 

responsible for the site and visits during Jurema worship days. Information Design 

(ID) emerges as an area with great potential to contribute to improving this process, 

using visual and graphic resources to attempt to trace the rituals of Catimbó-Jurema, 

also utilizing concepts and methodologies common in ID to understand this complex 

universe of Jurema. Our specific objectives sought to historically contextualize the 

religion's worldview; analyze the terreiro's artifacts from the perspective of resistance 

and cultural identity for Afro-Indigenous peoples; and propose an iconography that 

allows us to understand the organization of the religion and its ancestral traditions. 

This aims to achieve our overall objective: to analyze, through DI, the symbolic 

meanings of the material artifacts of Catimbó de Jurema within the object of study. 

The methodology includes a qualitative and exploratory approach, methodological 

procedures for the researcher's analysis, records of Catimbó de Jurema objects, and 

field research including an interview. Research offers a justifiable contribution to 

Jurema studies, providing a new field of study for Design. Our results are based on 

historical references and symbolism, as well as the combination of texts and 

testimonies of people who have lived within the religion for decades, as well as the 

pictogram that guides us to the elements that composed Catimbó, leading to the 

conclusion of this research. 

 

Keywords: Sacred Jurema; Catimbó of Jurema; Abassá Axé Ilê of Iansã Temple; 

Gravatá - PE; Material Culture; Information Design. 

 

 
 

7 



 
 

 

Lista de Figuras 

Figura 1: Árvore da Jurema, essa espécie é a Jurema-Preta (Mimosa 
tenuiflora)​ 26 
Figura 2: Representação Gráfica das entidades cultuadas dentro do terreiro de Pai 
Jorge de Oya​ 34 
Figura 3: Rei Salomão - representação em estatueta de gesso​ 35 
Figura 4: Representação em conjunto das cidades espirituais por autores 
incluindo Pai Jorge de Oyá​ 38 
Figura 5: Igualdade em conjuntos das cidades espirituais​ 40 
Figura 6: Representação ilustrativa dos Reinos espirituais que se conectam com o 
heptagrama (Sino de Salomão de Jurema).​ 41 
Figura 7: Fluxograma das etapas de pesquisa​ 45 
Figura 8: Celebração da festa dos Pretos Velhos no Abassá Axé Ilê de Iansã.​
46 
Figura 9: Cachimbos de materiais diferentes​ 49 
Figura 10:  Pirâmide de interação: artefatos materiais e imateriais do 
Catimbó-Jurema.​ 51 
Figura 11: Abassá Axé ilê de Iansã, visão externa.​ 55 
Figura 12 e 13: As duas entradas de acesso ao terreiro de Pai Jorge de Oyá.​
56 
Figura 14: Pátio onde são realizados os Rituais de Jurema​ 57 
Figura 15: Foto do Babalorixá Pai Jorge de Oya​ 60 
Figura 16: Identidade visual da Associação Religiosa de Valorização Cultural 
de Raiz de Matriz Africana, Abassá Axé Ilê de Iansã​ 61 
Figura 17: Primeira filha de santo feita no Orixá por Pai Jorge, seu nome era 
Gertrudes da Silva, já falecida.​ 61 
Figura 18: Documento de validação da Associação Abassá Axé Ilê de Iansã 
de Gravatá/PE​ 63 
Figura 19: Realização do primeiro encontro de terreiros do agreste e das zona da 
mata, Gravatá/PE​ 65 
Figura 20: Mesa redonda com principais influências de terreiros onde 
discutiram assuntos pertinentes para o futuro da religião em Pernambuco​ 67 
Figura 21: Reunião com Juremeiros e Povo de Santo para decidirem novas 
políticas públicas para as religiões, onde nosso entrevistado Pai Jorge se faz 
presente​ 67 
Figura 22: Momentos de Celebração dos rituais de Jurema com todos os 
presentes no evento​ 68 
Figura 23: Ogãs de terreiros distintos tocando Ilú para celebrar o sagrado 
religioso​ 69 
Figura 24: Cerimônia de premiação aos representantes de terreiros do 
Agreste e Zona da mata​ 70 

 
 

8 



 
 

Figura 25: Premiação de Pai jorge e Oyá como embaixador do agreste 
pernambucano para assuntos relacionados à religião.​ 70 
Figura 26:  Pirâmide de interação: Assentamentos​ 84 
Figura 28: Representação do altar dos Caboclos e Caboclas de Jurema.​ 85 
Figura 29: Representação de um altar dedicado ao mestre boiadeiro​ 91 
Figura 30: Representação do altar de preto velho e preta velha no Abassá 
Axé Ilê de Iansã​ 92 
Figura 31:  Pirâmide de interação: Cachimbos e Maracás​ 93 
Figura 32: Preto velho usando o cachimbo dentro do terreiro, além dos artefatos do 
sincretismo católico (cruz) e ervas para rezar os consulentes.​ 94 
Figura 33: Preto e preta velho (a) defumando o ambiente e as comidas da reunião 
para poder oferecer aos visitantes locais​ 95 
Figura 34 e 35: Cachimbos feitos de madeira de Jurema​ 101 
Figura 36: Adepto com maracá usando em ritual em celebração religiosa no 
evento do 1º Encontro de terreiros do agreste e zonas da mata de 
Pernambuco​ 103 
Figura 37: Maracás usados no terreiro de Pai Jorge de Oyá​ 104 
Figura 38:  Pirâmide de interação: Colar de Lágrimas de Nossa Senhora.​ 104 
Figura 39: Coix lacryma-jobi com as Sementes​ 109 
Figura 40: Sementes de Lágrimas de Nossa Senhora colhidas​ 109 
Figura 41: Exemplo de colar de Lágrimas de Nossa Senhora em conjunto com 
miçangas e maracá​ 111 
Figura 42: Exemplo de colar com 7 fios de Lágrimas de Nossa Senhora com 
crucifixo​ 112 
Figura 43: Exemplo de colar com um fio de Lágrimas de Nossa Senhora​ 112 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

9 



 
 

SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO​ 12 
1.1 Justificativa​ 13 
1.2 Objetivos​ 15 
1.3 TRAJETÓRIA METODOLÓGICA​ 17 
1.4 Estrutura do trabalho​ 20 

2 CATIMBÓ DE JUREMA NORDESTINO​ 23 
2.1 Moradia do Sagrado: Cidades Encantadas  da Jurema​ 29 
2.2 As cidades da Jurema​ 37 

3  Metodologia​ 44 
3.1 Epistemologia do Catimbó-Jurema e Design da Informação​ 45 

4 Entrada no campo: Abassá Axé Ilé de Oyá, tombado na Jurema Sagrada: 
Aprendizados com Pai Jorge de Oyá e Dudé​ 55 

4.1 O Sagrado dentro do Abassá Axé Ilê de Iansã​ 59 
4.2 I Encontro de Terreiros do Agreste e Zona da Mata de Pernambuco​ 65 
4.3 Se fazendo Jurema​ 71 
4.4 Entre madeiras, força e forma​ 73 

5 ANÁLISE E DISCUSSÃO: COMPOSIÇÃO DE ARTEFATOS​ 79 
5.1 Artefatos Sagrados​ 82 
5.2 Assentamentos​ 84 
5.3 Cachimbos e Maracás​ 93 
5.4 Colar de Lágrimas de Nossa Senhora​ 104 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS​ 113 
REFERÊNCIAS​ 117 
APÊNDICES​ 127 

 

 

 
 

10 



 
 

 

 
 

11 



 
 

1 INTRODUÇÃO 

 

Mesmo com pouco conhecimento, meu avô materno já tinha uma história 

dentro do Catimbó-Jurema, consequentemente, seus netos começaram a frequentar 

os terreiros. Desde pequeno sempre gostei de tudo que citava direta/indiretamente 

assuntos indígenas e africanos: desenhos, filmes, séries, entre outras mídias. 

Passados alguns anos, descobri que meu primo materno tinha começado a 

frequentar um terreiro e lembro que ele sofreu bastante preconceito da família 

devido a sua escolha religiosa. Durante minha adolescência conheci alguns amigos 

que eram de terreiro que me esclareceram algumas dúvidas que tinha sobre o 

assunto, mas nada que me despertasse interesse de frequentar um terreiro; meu elo 

com meu primo foi o que me incentivou a ir ao terreiro pela primeira vez, justamente 

no dia em que ele tinha se consagrado como Ogã1 da casa. Nesse momento, 

despertei uma curiosidade em entender melhor sobre os assuntos voltados ao 

Catimbó-Jurema. Acredito que a minha espiritualidade tenha começado a me atrair 

desde muito cedo, mas nunca consegui entender o que era aquele chamado. 

Quando ingressei no curso de Design, não sabia ao certo o que era essa 

área. Durante os anos cursando Design no Centro Acadêmico do Agreste - 

Universidade Federal de Pernambuco não tinha decidido quais seriam meus campos 

de atuação dentro do curso de Design. Quando comecei a cursar as disciplinas com 

ênfase em Design, Sociedade e Cultura, comecei a me interessar a desenvolver um 

trabalho de conclusão de curso voltado para a cultura afrodescendente no Brasil, 

ainda como pensamento embrionário e não sabendo ao certo como conectar o 

Design a tais religiões. Minhas dúvidas vieram a ser esclarecidas após ter aulas com 

o Prof. Dr. Mário de Carvalho, com o qual consegui decidir e achar um rumo para as 

minhas pesquisas, consequentemente o mesmo veio a se tornar meu orientador na 

monografia. A partir desse momento, passei a aceitar o chamado da minha 

espiritualidade, que era me usar como instrumento para levar para outras pessoas 

um pouco dos conhecimentos do sagrado religioso. Durante os anos de graduação 

comecei a ir aos terreiros com maior frequência e a cada nova visita eu sempre 

aprendia algo novo, despertando em mim o desejo que outras pessoas também 

1 As pessoas responsáveis por tocar tambores e fazer circular energias espirituais. (Almeida 2015) 

 
 

12 



 
 

obtivessem aquele conhecimento 

Durante o processo seletivo da pós-graduação, lembro que tinha decidido 

fazer mestrado em Design, Cultura e Artes, eixo este que sempre me despertou 

interesse, mas por ironia do destino, me inscrevi em Design da Informação. Esse 

campo me desafiou novamente a tentar unir a área do Design ao universo religioso, 

dessa vez, saindo da religião afro-brasileira para entrar na religião que descende 

dos cultos indígenas nordestinos, a Jurema Sagrada. Essa mudança repentina se 

deu pelo fato que, durante minhas pesquisas bibliográficas, percebi que os estudos 

acerca das religiões afro-brasileiras haviam ganhado maior destaque em relação ao 

Catimbó-Jurema, sendo esta deixada um pouco de lado, que me motivou a entender 

esse universo.  

 

1.1 Justificativa 

 

​ Inicialmente a intenção desse estudo é a exaltação à prática da Jurema 

Sagrada e do Catimbó e trazer informações levantadas  a partir de um percurso 

metodológico estruturado, que são passadas pelos mais velhos dentro da religião, 

mesclando o conhecimento passado por eles e o conhecimento adquirido na 

academia. Muitos dos rituais de Jurema são reconhecidos mesmo que 

inconscientemente até pelos mais leigos sobre o assunto, um exemplo são as 

chamadas rezadeiras, que são as mulheres que através de orações rezam uma 

pessoa em prol apenas de sua cura. Essa prática é muito comum dentro dos 

terreiros de Jurema e muitas pessoas não fazem ideia que está diretamente ligada à 

religião.  

Nossa intenção com esse estudo é fazer com que esse sentimento de ‘coisa 

boa’ seja difundido e sentido na maioria das pessoas trazendo consequentemente 

mais abertura em se trabalhar o tema dentro da academia, identificando e honrando 

as tradições dos nossos ancestrais e agregando maior conhecimento para os 

campos de pesquisa de Sociedade e Cultura, trabalhando os artefatos religiosos e 

reafirmando sua importância cultural para esses povos. 

Além de trazer uma nova visão a respeito dos artefatos e elementos que 

compõem o Catimbó-Jurema, apresentando as informações que são encontradas 

 
 

13 



 
 

dentro de um terreiro de Pernambuco e como esse espaço é usado e utilizado para 

os rituais e práticas ancestrais da religião, tudo dentro desse ambiente traz consigo 

um significado. Tentamos aqui apresentar seus conceitos e simbologias, 

possibilitando que futuros projetos possam ser realizados dentro do terreiro.  

Os artefatos materiais do Catimbó-Jurema têm relevância para a cultura 

indígena e negra em Pernambuco, pois são utilizados recursos que fazem referência 

a cultura nordestina como o gibão de couro, a corda de boiadeiros, o chapéu dos 

vaqueiros e o cachimbo. Também outros artefatos que foram utilizados pelos negros 

nas diásporas como função prática dentro dos terreiros, como pano de costa, colar 

de miçangas, entre outras coisas.  

O culto da Jurema Sagrada está presente na grande maioria dos estados 

nordestinos. A prática religiosa foi se difundindo através dos cativos e assim adquiriu 

características nordestinas como o uso de ervas da região, incluindo a própria árvore 

ritualística à Jurema, que é encontrada no bioma Caatinga. Essa espécie é 

largamente encontrada nos estados do Piauí, Ceará, Rio Grande do Norte, Paraíba, 

Pernambuco, Alagoas, Sergipe e Bahia (CNIP, 2017). 

Observando a revisão histórica e cultural brasileira, a prática religiosa da 

Jurema se viu menos investida em termos de pesquisa se comparado com às 

demais religiões afro-brasileiras. Existe um número significativo de pesquisadores 

envolvidos com os estudos dedicados às linhas mais africanas como Nina Rodrigues 

(1906, 1933), Arthur Ramos (1934, 1935), Edison Carneiro (1937, 1948, 1963) entre 

outros que seus enfoques eram mais na cultura africana diaspórica brasileira. 

Mesmo que esse interesse tenha sido tardio, aproximadamente no século XX, suas 

práticas datam desde a época da colonização. Cascudo (1978, p.28) em sua 

pesquisa relata registros do século XVIII que apontam prisões de um indígena que 

praticava a cerimônia denominada de Catimbó que era considerada um “adjacente a 

Jurema”. “Adjacente” também pode ser associado a reunião, sessão, ou seja, onde 

os frequentadores usavam bebidas, cachimbo, maracá para se comunicarem com os 

espíritos. 

Quando falamos de autores pioneiros no estudo sobre as religiões que 

descendem dos povos indígenas e as religiões afro-americanas não podemos deixar 

de falar sobre Nina Rodrigues (1906, 1933), Arthur Ramos (1934, 1935), Edison 

Carneiro (1948, 1981) Roger Bastide (1945, 1970) e alguns outros não tão 

 
 

14 



 
 

conhecidos em relação a esses, como Pedro Cavalcanti (1935), Jacques Raymundo 

(1936), entre outros. Gonçalves Fernandes (1938) foi um dos pioneiros literários que 

abordam através da antropologia, primeiro da linha dos pesquisadores africanistas2 

que se interessaram pelo Catimbó-Jurema. Quando observamos os anos de 

publicação, percebemos que tais pesquisas vieram a ser desenvolvidas no século 

XX, recentemente em relação ao tempo de outras pesquisas sobre temas religiosos. 

Entretanto, assim como a formação do Catimbó, os estudos sobre o tema foram 

estabelecidos fora dos estudos voltados às religiões de origem africana.  Mário de 

Andrade (1933) estudou o Catimbó-Jurema da década de 30, justamente com os 

estudos sobre o modernismo, tendo um olhar fora dos padrões dos estudos 

afro-brasileiros. Ele não buscava uma África brasileira, mas buscava particularidades 

de representação de uma identidade nacional nos rituais. 

Durante os anos de estudo sobre o Catimbó-Jurema, senti uma enorme 

necessidade de me aprofundar ainda mais sobre o assunto. Devido às limitações 

impostas para quem não é adepto, me iniciei na religião em 2016 passando pelos 

processos introdutórios de feitura da Jurema em 2022. Chamado por Pai Jorge de 

Oya “Calço de Jurema”, através desse ritual, comecei a frequentar todas as reuniões 

dentro do Abassá Axé Ilê de Iansã, terreiro que se tornou meu objeto de estudo. Ao 

longo dos anos, fui adquirindo mais ciência dentro dos preceitos da Jurema para que 

hoje eu possa pesquisar e me aprofundar como juremeiro “feito” e como pesquisador 

acadêmico, unindo os conhecimentos desses dois polos de ciência e religião, 

através da Jurema Sagrada.  

1.2 Objetivos 

 

O presente trabalho tem como objetivo geral analisar, por meio do Design da 

Informação, os significados simbólicos dos artefatos materiais do Catimbó de 

Jurema dentro do terreiro Abassá Axé Ilê de Iansã da cidade de Gravatá. 

Para auxiliar o alcance do objetivo supracitado, foram estabelecidos os 

seguintes objetivos específicos:  

2 Denominação usada por autores como, por exemplo, Sandro Guimarães (2010, p.25) que citava o 
grupo de autores que buscava encontrar a pureza africana, eles se importam mais com o ‘afro’ do que 
com o ‘brasileiro’.  

 
 

15 



 
 

a) Contextualizar historicamente sobre a cosmovisão religiosa do Catimbó de 

Jurema;  

b) Analisar os artefatos do terreiro dentro da perspectiva de resistência e 

identidade cultural para os povos afro-indígenas; 

c) Propor uma iconografia que permite entender a organização da religião e 

suas tradições ancestrais.  

Neste levantamento foi possível observar iniciativas que rompem com um 

vácuo temporal de informações sobre o tema, procurando trazer para o 

conhecimento acadêmico uma religião de ancestralidade indígena, nordestina e que 

teve sua história invisibilizada nas academias e no meio científico, que pode ser a 

justificativa pela escassez de trabalhos sobre o assunto. Essa lacuna aos poucos 

está sendo preenchida com o aumento atual das pesquisas relacionadas às religiões 

de matrizes africana e indígena.  

A relação do estudo com o campo do Design da Informação se dá baseada 

em algumas definições como a de Pontis (2012), que aponta que a origem do 

Design da Informação coincide com as pinturas rupestres feitas nas cavernas. Ou 

seja, está nas primeiras tentativas do homem de comunicar informação de forma 

eficaz e eficiente por meio da apresentação do conteúdo visual. Aqui extrapolamos e 

compreendemos que a Jurema Sagrada enquanto a prática religiosa, em todos os 

seus rituais, desde o início dos trabalhos até o fim,  acontece num locus 

comunicacional, seja na iniciação do médium (ritualística), nos assentamentos 

sagrados (artefato), ou formas dos médiuns se vestirem para representar as 

entidades (artefato e signo), além de se comunicar através das orações e pontos 

cantados nos terreiros (vocalização). O Design da Informação significa comunicação 

por palavras, imagens, tabelas, gráficos, mapas e desenhos, por meios 

convencionais ou digitais (JACOBSON, 1999, p. 84, tradução nossa). Com origem 

na década de 1970, o conceito de Design da informação é dinâmico e continua 

constantemente sendo repensado até os dias atuais. Pettersson (2012) aponta que 

o principal objetivo do Design da Informação é a clareza da comunicação. O Design, 

devido ao seu caráter multidisciplinar, possui áreas de atuação cujos limiares muitas 

vezes são difusos ou que se complementam entre si. Este é o caso do Design da 

Informação, cujas atividades eventualmente tratam da comunicação visual da 

 
 

16 



 
 

informação, seja por intermédio de elementos textuais ou não-textuais, seja por 

meios digitais ou analógicos (DICK, GONÇALVES e VITORINO. 2017).  

Aqui ampliamos o escopo tradicional do Design da Informação (DI) para que 

possamos também nos debruçar nos campos simbólicos, e compreender a 

mediação informacional (REDIG, 2004) de maneira abrangente. Desta maneira, este 

campo pode ter um papel relevante nesse processo de tornar-se competente em 

informação, sendo imprescindível para a formação do conhecimento religioso. Nesta 

perspectiva, esta pesquisa procura se localizar nas relações que podem estabelecer 

o DI e o Catimbó-Jurema. Portanto, a partir do olhar do campo do DI, buscamos 

compreender as diferentes atribuições desta religião partindo do pressuposto que  

dentro de um terreiro os artefatos carregam um significado, se conectando com uma 

vasta rede de significado, entre saberes, experiências e práticas reconhecendo que 

tais conhecimentos encontram-se em processo ininterrupto de transformação.  

1.3 TRAJETÓRIA METODOLÓGICA 

 
​  O percurso metodológico deste trabalho parte da historicização e 

compreensão da Jurema Sagrada e da prática religiosa do Catimbó-Jurema. Com 

aprofundamento na compreensão do que é Jurema Sagrada, sua relevância cultural 

para a cultura nordestina, com um olhar a partir do campo do Design da Informação. 

Primeiramente a partir do levantamento bibliográfico junto com autores que já 

abordaram o assunto, quando começaram as menções na literatura sobre o assunto 

e como era abordado inicialmente, permitindo a distinção das culturas afro-indígenas 

e afrodescendentes. Em seguida, foi realizado um levantamento dos artefatos e 

como eles estão ligados a representação da identidade daquela comunidade.  

​ Considerando a esfera regional, tanto as pesquisas do Programa de 

Pós-graduação em Design, como nos trabalhos de conclusão de curso já defendidos  

na graduação na UFPE, não encontramos até então uma análise iconográfica que 

envolvesse o Catimbó-Jurema pernambucano dentro do campo do Design. Aqui,  a 

relevância científica está em olhar para a construção simbólica da religião, e 

principalmente de suas funções mágico-religiosas, sendo o foco desta pesquisa o 

ritual de Catimbó-Jurema, através do qual foi possível perceber e compreender de 

forma mais estreita desde a sua origem em território nacional, suas cosmologias até 

chegarmos aos seus artefatos sagrados, permitindo que o universo do 

 
 

17 



 
 

Catimbó-Jurema transpasse os cinco sentidos e alcance a transcendência e o 

transe. 

​ Segundo Assunção (2010), inicialmente a Jurema Sagrada enquanto prática 

religiosa se constitui nas tribos indígenas nordestinas. Seu culto é fundamentado na 

jurema, árvore da qual se faz a bebida de mesmo nome e dá nome à religião. 

Embora tenham sido os índios os precursores dessa prática religiosa, a Jurema ficou 

conhecida como a religião dos Mestres. 

​ Autores como Vandezande (1975), Cabral (1995), Assunção (2010) e Salles 

(2010) trouxeram um conhecimento teórico sobre a Jurema Sagrada. No que 

concerne ao candomblé e artefatos culturais, os autores Reginaldo Prandi (2000) e 

Mirian Rabelo (2015) inserem-nos na origem, na compreensão dos artefatos, 

comportamento e divindade religiosas, base fundamental para discussão e 

entendimento dos artefatos e seu valor simbólico e cultural. 

A partir de uma observação participante no terreiro Abassá Axé Ilê de Iansã, 

enquanto filho da casa, ao passo que assumimos uma postura consciente do sujeito 

na pesquisa, rejeitamos uma perspectiva positivista, neutra e desencarnada.  

Situados e imersos nesta comunidade, o estudo se baseia nos preceitos, rituais, 

artefatos, buscando a integração e construção para que esses saberes possam ser 

compreendidos por um amplo público e em diversas esferas. Este estudo se 

configura como pesquisa qualitativa, de caráter exploratório, pelo qual serão 

realizados a descrição e contextualização dos artefatos ritualísticos e das práticas 

espirituais, a partir de registros fotográficos do culto do Catimbó-Jurema no terreiro 

Abassá Axé Ilê de Iansã, na cidade de Gravatá, agreste pernambucano. 

Dentro dos levantamentos encontrados em textos existentes sobre as 

definições e teorias relacionadas aos cultos indígenas e africanos, mas igualmente 

nas menções sobre os rituais do Catimbó-Jurema coletados e sistematizados  a 

partir das obras de Koster (1942), Wagley (1943), Bastide (1945), Nantes (1979), 

Ramos (2001) e Assunção (2010), em conjunto com o estudo exploratório, 

pretendemos compreender as percepções e as práticas atuais do Catimbó-Jurema 

no terreiro Abassá Axé Ilê de Iansã, e assim identificar elementos comuns que 

persistem e resistem dentro desses rituais. Na prática, foi preciso estudar o 

ambiente no qual a religião se fazia presente, dentro do terreiro.  

 
 

18 



 
 

Embora desafiadora, a natureza do Catimbó-Jurema se faz da construção do 

conhecimento ancestral que sustenta o dinamismo do terreiro e dos sacerdotes, 

rumo à ampliação e a revisão dos saberes entre as comunidades de terreiro. 

Propõe-se neste estudo contextualizar a história de origem do Catimbó-Jurema e 

suas diferenças e semelhanças entre o Candomblé e a Umbanda, apresentando 

também as cidades encantadas que emanam a fonte primal de ancestralidade na 

Jurema Sagrada, suas entidades cultuadas e a relação da religião com a criação e 

sacralização dos artefatos religiosos. Além disso, será apresentada uma seleção de 

artefatos, sob um prisma etnográfico, que se fará a estratificação do ritual, 

localizando nos objetos litúrgicos uma possibilidade de elencar pela análise 

iconográfica do cachimbo e sua importância, na cosmovisão da tradição religiosa 

dentro do Catimbó-Jurema. Segundo Cascudo (1978, p. 33), um dos folcloristas 

brasileiros pioneiros no estudo do Catimbó, “Cachimbo é Catimbó”. Esta frase 

expressa de forma simples como a ciência dos terreiros e o cachimbo tem uma forte 

ligação com sua visão cosmológica e mágico-religiosa.  

A Jurema Sagrada, enquanto religião, se constitui a partir das culturas 

indígenas, influenciadas aos longos dos anos pela colonização portuguesa, estando 

diretamente associada às essas práticas que em alguns momentos foram 

registradas pelos colonizadores, aventureiros e intelectuais. Inicialmente sendo 

chamada de Pajelança, segundo autores como Andrade (1983), Mota (2007), 

Assunção (2010), nome derivado dos rituais realizados pelos pajés indígenas, que 

através desses, acreditavam que curavam e libertaram as pessoas de feitiçaria e 

outros problemas físicos e espirituais.  

Os terreiros, por sua vez, são considerados espaços sagrados. Fisicamente 

são exploradas as possíveis circularidades culturais que possibilitaram as 

confluências históricas que fazem parte destes locais sagrados, a produção material 

existente dentro e fora do terreiro e observação de campo no terreiro investigado, 

para cruzamento e análises das informações. O intuito do estudo é trazer um novo 

campo de pesquisa para o Design da Informação, usando autores que abordam 

sobre a ênfase e unificando os conhecimentos do universo religioso em conjunto 

com o campo acadêmico, permitindo que novos designers possam ver as religiões 

como um campo de atuação riquíssimo de cultura, conhecimento histórico e no caso 

do Catimbó-Jurema, a ancestralidade indígena.  

 
 

19 



 
 

1.4 Estrutura do trabalho 

 
Esta dissertação está organizada em cinco capítulos. Neste primeiro capítulo 

contém a introdução, a trajetória metodológica, a justificativa, os objetivos do estudo 

e a metodologia.  

O  segundo capítulo está relacionado às cidades espirituais consideradas 

pelos juremeiros como morada das entidades. Abordamos também as cidades 

sagradas que são comuns nos cultos do terreiro estudado.  

No terceiro capítulo são trabalhados a metodologia de análise, as formas que 

utilizamos para chegarmos a conclusão do trabalho e formas diferentes de 

abordagem que podem auxiliar outros pesquisadores a estudar a religião. 

No quarto capítulo trago o conhecimento do Abassá Axé Ilê de Iansã, sua 

relevância dentro e fora da religião, além de apresentar o artesão Dudé, responsável 

pela composição de alguns objetos usados dentro do terreiro e os aprendizados com 

Pai Jorge sobre a espiritualidade. 

O quinto capítulo apresenta de forma breve as entidades cultuadas, com a 

intenção de orientar o leitor sobre de quais estamos falando, apresentando o título, 

quem foram e como eles são quando incorporam no terreiro e quais os artefatos 

utilizados comumente por eles. 

O sexto capítulo se dedica a apresentação dos artefatos tradicionais de 

Jurema, sua cultura e simbolismo presentes na sua composição, abordamos 

também uma análise na perspectiva do Design da Informação a respeito do artefatos 

e seu uso dentro do terreiro, no ponto de vista de Pai Jorge de Oyá e também na 

visão de outros autores. 

Quando falamos de Catimbó, temos uma composição cultural única que 

mescla vários elementos ritualísticos que formam sua identidade. Em um primeiro 

olhar, alguns deles podem ser confundidos com outras religiões, como o Candomblé 

e a Umbanda, mas que nada tem a ver com os rituais de Jurema Sagrada, a Jurema 

quanto religião sofre adaptações que misturam cultura indígena, africana e europeia 

(Cascudo, 1978). As entidades são consideradas sagradas para os adeptos: são os 

seres que têm lugar principal dentro da ritualística religiosa, sendo cultuadas dentro 

dos terreiros de Jurema, tendo seu próprio assentamento, adereço, vestimenta, 

bebida e outros elementos que compõem o sagrado da Jurema. Esses artefatos 

 
 

20 



 
 

sagrados são semelhantes em todas as unidades, com algumas exceções, 

solicitadas pelas próprias entidades, segundo as crenças compartilhadas e a região 

na qual está se cultuando. 

Para todos esses elementos, utilizo o conceito de “artefato” com o intuito de 

mobilizar possíveis reflexões que busquem maior entendimento acerca de como a 

concepção e consagração do artefato sagrado e qual suas implicações para a vida 

da comunidade da Jurema. Mário de Andrade, um dos principais modernistas 

brasileiro, na década de 30 escreve sobre a Jurema. Em uma de suas buscas 

folclóricas, registra a existência do culto a Jurema em Pernambuco, Paraíba e Rio 

Grande do Norte e enfatiza uma forte influência indígena encontrada nesses 

estados. Sua obra Música de Feitiçaria no Brasil foi uma das primeiras a mencionar 

a existência de uma mitologia na Jurema.  

Ao longo deste trabalho, tivemos a intenção de descrever os ritos que 

compõem a Jurema Sagrada, levando em consideração que por se tratar de uma 

religião indígena-afro-brasileira, alguns de seus ritos são inacessíveis na perspectiva 

de não frequentador, como por exemplo o rito de iniciação. No entanto, tudo o que 

for descrito a respeito dos ritos é resultado de entrevistas e observações em campo 

como adepto do ritual e também como pesquisador, levando em conta a 

imparcialidade dos registros. O estudo de campo se deu mediante curiosidade, 

afetação e uma certa afinidade, tal como demonstrado nos parágrafos precedentes, 

fazendo um recorte em termos de espaço/tempo de uma realidade sociocultural. A 

decisão de pesquisar a Jurema Sagrada do Abassá Axé Ilê de Iansã me fez 

concentrar toda minha pesquisa de campo unicamente no barracão de Jurema de 

Pai Jorge de Oyá, pelo fato de ser filho da casa e de poder ter flexibilidade de 

conseguir informações. Além disso, precisei realizar um ritual de iniciação e outros 

rituais de Jurema para poder adquirir conhecimentos sobre a religião que devido a 

ser uma tradição oral. Foi preciso ir até o tronco do juremal para conseguir a ciência 

de Jurema3, além de aprender muito com Pai Jorge de Oyá, que carrega consigo 

cinco décadas de Jurema Sagrada.  

 

3 Sabedoria sobre a religião, rituais, orações, benzimentos e banhos e outras coisas. 

 
 

21 



 
 

 

 
 

22 



 
 

2 CATIMBÓ DE JUREMA NORDESTINO 

 
“Tupi andou no mundo  

Pronto para curar 

Valha-me Deus e Tupi nas alturas 

Tupi não promete para faltar  

Lá em Aldeia, lá na Jurema  

Não se faz nada sem ordem suprema”. 

 
(Ponto de Saudação a Deus e a Tupi) 

 

Primeiramente, antes de abordar o Abassá Axé Ilê de Iansã, terreiro onde se 

localiza nossa pesquisa e os artefatos usados dentro dentro terreiro, faremos uma 

breve contextualização sobre o que é a Jurema Sagrada a partir da visão histórica e 

antropológica. O termo “jurema”, dada sua polissemia, é mais comumente associado 

a prática religiosa da Jurema Sagrada que se associa diretamente com o nome da 

árvore comum do nordeste brasileiro, com a bebida ritualística produzida a partir da 

árvore se designa jurema e ou ainda com o Juremal, um dos sete reinos encantados 

da prática religiosa da Jurema Sagrada. Dentro do culto da Jurema Sagrada, temos 

ainda uma entidade com o mesmo nome chamada de Cabocla Jurema, que é 

considerada como uma das embaixadoras da religião. Para explicar melhor as várias 

compreensões do termo “jurema”, podemos tomar como referência no relato de 

Assunção (2010) que, segundo a mitologia indígena, uma criança foi encontrada aos 

pés do arbusto da planta Acácia Jurema, recebendo o assim o seu nome; aquela 

criança foi chamada naquele momento de Cabocla Jurema. Dentro da religião, se 

tornou uma das embaixadoras do ritual, carregando dentro do culto falanges4 que 

seguem sua liderança como outros caboclos, Jurema foi adotada pelo Cacique 

Tupinambá (outra entidade da religião), Jurema morreu por amar um homem que 

fazia parte de uma tribo inimiga, levando uma flecha da sua própria tribo por 

defender seu amor proibido. Segundo a mesma crença, no local da morte da 

4 Falange: Grupo de entidades que, conforme algumas religiões, como a umbanda ou o espiritismo, 
por exemplo, atuam dentro de uma mesma linha ou faixa de vibração espiritual; legião. 
https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/busca/portugues-brasileiro/falange#:~:text=8%20Rel
%20Grupo%20de%20entidades,faixa%20de%20vibra%C3%A7%C3%A3o%20espiritual%3B%20legi
%C3%A3o. 

 
 

23 



 
 

cabocla nasce uma planta que sempre floresce e está virada para o Sol, conhecida 

hoje como girassol (EHLERS, 2017). 

A palavra Catimbó tem origem indígena, onde caa significa floresta – da 

mesma forma que em caatinga, a mata branca –, e timbó refere-se a uma espécie 

de torpor que se assemelha à morte. Catimbó significaria, assim, a floresta que 

conduz ao torpor, em uma referência ao estado de transe dos praticantes da 

Jurema, Almada e Silveira (2024). Para melhor compreensão dos termos iremos 

diferenciar os nomes para: Catimbó, para se referir às práticas ritualísticas, sua 

consagração da árvore, fumar o cachimbo e pedir ajuda aos guias espirituais, usar o 

maracá para invocação das entidades, bebida ritualísticas que conecta os médiuns 

às entidades. A Jurema Sagrada, para o universo religioso e seus artefatos 

sagrados, como o assentamento dos mestres, utiliza de colar de lágrimas de Nossa 

Senhora, cartola, bengala entre outros artefatos. O Catimbó-Jurema utiliza tudo que 

compõem a religião, como uma junção de Artefatos e os Rituais Sagrados. Jurema é 

Catimbó da mesma forma que Catimbó é Jurema. A mistura dos termos se deu pelo 

fato da perseguição feita por Agamenon Magalhães em Pernambuco durante o 

período do Estado Novo (1937-1945), atingindo os adeptos de religiões 

não-europeias, associando-os à feitiçaria ou charlatanismo. Até 1980, o termo 

catimbó prevalecia, mas a conotação pejorativa e preconceituosa fez com que o 

nome da árvore-guia da religião, a Jurema,  passasse a ser mais usado para 

designar a religião.  

No que diz respeito a árvore ela tem dois tipos a Jurema Branca (Mimosa 

ophthalmocentra) ou Preta (Mimosa tenuiflora). O caule se usa para lenha, as 

sementes servem para um ritual de iniciação da Jurema chamado de Calçamento5, a 

sua seiva e casca quando misturadas servem para o preparo da bebida ritualística, 

então podemos afirmar que a árvore Jurema está intercalada com a entidade 

Cabocla Jurema e os rituais praticados estão diretamente associados. Os usos são 

os mais diversos: banhos, bebidas, remédios, benzeções, etc. O poder da cura física 

e espiritual é atribuído à Jurema preta, por isso o foco de sua utilização no rito, como 

assim designam os Mestres. É na ritualística onde se encontra o ethos da religião da 

Jurema, o Catimbó, cuja fusão simbólica se dá no mundo imaginado para o mundo 

vivido. Um outro relato mítico feito por Pai Jorge explica a sacralidade da planta 
5 Segundo Pai Jorge de Oyá, esse ritual é a iniciação, onde será introduzido uma semente da Jurema 
na pele do adepto e feito oferendas aos encantados, marcando o começo dele no catimbó de Jurema. 

 
 

24 



 
 

Jurema, que está relacionada à fuga de Maria, mãe de Jesus, para o Egito. Segundo 

a narrativa mítica, ela escondeu o menino na tronqueira de uma Jurema, sendo por 

isso a árvore tomada como sagrada. Ou seja, apesar da forte influência indígena nas 

origens da Jurema, há em sua mitologia muitos elementos que a associam também 

ao cristianismo.  

Medeiros (2006), ao escrever sobre o uso ritual da Jurema no Nordeste 

durante o século XVIII, apresenta os primeiros documentos que fizeram referências 

nominais ao uso da planta, dos anos de 1739 e 1741. O primeiro, produzido no 

contexto de uma reunião da Junta das Missões de Pernambuco, exprimia a 

preocupação eclesiásticas e do estado em providenciar uma forma eficaz para 

“reprimir e extirpar aquela prática que então estava ocorrendo no âmbito das aldeias 

missionárias da Paraíba” (MEDEIROS, 2006, p. 124), e ainda, considerada como 

“’diabólica’ e ‘deturpada’ dos ‘verdadeiros princípios’ expostos pelo Catolicismo” 

(MEDEIROS, 2006, p. 124).  

Essas denúncias se tornaram frequentes ao ponto de chamar a atenção do 

Santo Ofício, a Inquisição. Apolinário, Freire e Diniz (2011), ao refletir sobre a 

presença inquisitorial da então Parahyba6 durante o século XVIII, destacam a 

violência e repressão dos representantes inquisitoriais sobre as lideranças religiosas 

de grupos ameríndios de etnias Canindé e Xukuru. 

 

6 Parahyba era o nome da capitania na região onde hoje é o estado da Paraíba. 

 
 

25 



 
 

Figura 1: Árvore da Jurema, essa espécie é a Jurema-Preta (Mimosa tenuiflora)7 

 

 

Durante o processo de colonização na América Latina, a Igreja teve um papel 

importante dando alguns poderes que garantiram o colonialismo. Nesse processo, 

as manifestações religiosas tornaram-se instrumento de parâmetro para evidenciar 

uma “inferioridade” dos povos colonizados em relação à civilização europeia, cujas 

práticas de grupos ameríndios e afro-diaspóricos eram vistas como “idolátricas, a 

desqualificação de seus universos simbólicos como supersticiosos, irracionais e 

primitivos, cumpre assim uma função na imposição do novo padrão de poder” 

(WIRTH, 2013, p. 135), sendo, portanto, necessário sua extirpação. 

As origens documentadas remontam ao século XVI. Segundo Oliveira (2015) 

existem registros por volta de 1580 de um culto similar chamado ‘Santidade do 

Jaguaripe’, no sertão baiano, onde dentro da ritualística se utilizavam símbolos do 

cristianismo e a utilização de ervas, fumaça e a vivência do transe espiritual. 

Segundo Assunção (2010), a utilização do transe, que é essencial para a 

comunicação entre homens e entidades, diz respeito a uma categoria de espíritos 

divididos relativamente e não necessariamente entre o bem e o mal, como na 

7 Fonte: https://pt.wikipedia.org/wiki/Jurema_(%C3%A1rvore) 

 
 

26 



 
 

Umbanda e Quimbanda. Porém esse padrão religioso começa a ganhar lugar no 

cenário da Jurema nordestina. Na Umbanda, o transe continua como facilitador de 

transformação e, de certa forma, essa “umbandização” vem agregada de uma 

mudança socioeconômica e de pluralidade. Esses fatores são os que fazem a 

Jurema ser unida a Umbanda como um viés mágico, de sincretismo das entidades e 

ao mesmo tempo peculiar no que diz respeito às práticas que cada entidade precisa.  

Esta ritualização herdada dos indígenas, seria a primeira forma conhecida 

como Catimbó de Jurema. Inicialmente, essa prática ficou conhecida como 

Pajelança, na qual os indígenas cultivavam os seres encantados ou Mestres, como 

pontua Assunção: 

A partir da literatura existente, podemos inicialmente dizer que o culto da 

Jurema é um culto de possessão, de origem indígena e de caráter 

essencialmente mágico-curativo, baseado no culto dos “mestres”, entidades 

sobrenaturais que se manifestam como espíritos antigos e prestigiados 

chefes de culto, como Juremeiros e catimbozeiros. (ASSUNÇÃO, 2010, p. 

19). 

No âmbito das tradições indígenas, até onde já foi levantado, os Tapuias, que 

habitavam o sertão nordestino, parecem ter apresentado maior influência sobre a 

Jurema, mais recentes e marcantes do que outras tradições indígenas que possam 

ter também dado origem ao culto da Jurema e os rituais de Catimbó (ASSUNÇÃO, 

2010; CASCUDO, 1978). Os dados encontrados revelam que pesquisadores, 

missionários, padres, viajantes e até administradores do governo deixaram relatos 

acerca do período colonial, época em que os povos indígenas eram perseguidos e 

catequizados, recaindo sobre eles a acusação da prática de magia, da evocação de 

espíritos “maus” por homens “maus”, entre outras acusações que envolviam o uso 

da Jurema (ASSUNÇÃO, 2010; SOUZA, 2009b, p. 498). Dessa parte, considero 

importante enfatizar que as questões da magia eram de fato fortemente praticadas, 

porém, numa perspectiva cristã, vistas como práticas heréticas, como pecado, como 

um problema a ser resolvido pela cristianização. 

Um dos primeiros registros encontrados sobre a Pajelança foi feito por 

missionários e aventureiros que visitam nosso terreiro juntos com as expedições 

europeias que aqui transpassaram, entretanto, grande parte dos registros eram 

feitos com um cunho depreciativo. No que se referia à cultura indígena então 

 
 

27 



 
 

presente em nosso território, não possibilita um resgate da cultura de um lado 

indígena, mas um registro feito com a visão do colonizador ‘europeu civilizado’. No 

estado do Maranhão, temos registros de práticas que podemos afirmar que eram de 

Pajelança, tendo inclusive Amélia Rosa como um dos primeiros registros de uma 

Pajé desses rituais.  

Entre os praticantes da Jurema Sagrada haviam os tapuias, que habitavam os 

sertões da capitania do Rio Grande do Norte. Os missionários e colonizadores 

classificaram os indígenas por duas nomenclaturas: caboclos e tapuias. A primeira 

dos ‘caboclos’ se referindo aos indígenas em estado de domesticidade que 

estabeleceram o pacto de servidão com os colonizadores e missionários. E a 

segunda dos ‘tapuias’ (não falantes do tupi-guarani), os que ainda se conservavam 

na vida selvagem, cuja servidão aos missionários e colonizadores nunca aconteceu 

(KOSTER, 1942 p. 41). Os tapuias eram um grande grupo de indígenas, eles 

formavam as nações Cariri e Tarairiú, por exemplo. Os tapuias foram com o tempo 

completamente destruídos pelo processo colonial (ASSUNÇÃO, 2010, p.39). Foram 

os próprios tapuias que deram início às nações Cariri, Cariri-Xocó e Xucuru, Tarairiú, 

Janduí, Payaku e Kanindé e a outras tribos que se expandiram pelas capitanias que 

hoje configuram a região Nordeste. As narrativas, muitas vezes de cunho 

depreciativo, deixadas pelos cronistas e missionários da época, relatam a partir do 

século XVIII sobre as populações indígenas que habitavam o Nordeste brasileiro, 

nos apoiam na compreensão do respaldo que esses povos tiveram na 

fundamentação da Jurema Sagrada enquanto religião, como descreve Nantes:  

 

[...] Havia entre eles feiticeiros ou, para dizer melhor, impostores, que 

adivinhava o que eles pensavam. Predizem coisas futuras, curavam 

doenças, quando não as produziam. Podia-se acreditar que alguns deles 

tinham entendimento com o Diabo, pois não usavam, como remédio, para 

todos os males, senão a fumaça do tabaco e certas rezas, cantando toadas 

tão selvagens quanto eles, sem pronunciar qualquer palavra. [...] (NANTES, 

1979. p. 21).  

Nosso interesse mais particular dentro dos territórios que compõem o 

nordeste brasileiro é um profícuo locus para o estudo dos processos de hibridismo 

cultural, como apontam (BURKER, 2003) e (HAESBAERT, 2012), no processo que 

 
 

28 



 
 

emerge nos rituais afro-brasileiros e nos cultos surgidos a partir da miscigenação de 

etnias. Cascudo (1978) atribui a origem da Jurema Sagrada ao encontro de 

tradições indígenas com africanas, afirmando que seria a união das três etnias 

brasileiras: os negros com os ritmos e invocações; a concepção de magia, orações, 

encantamentos transmitidos de forma oral pelos europeus, e, por fim, o uso de 

plantas, maracá, cachimbo, mestres invisíveis, como contribuições das populações 

indígenas ameríndias. É importante mencionar e atualizar a descrição de Cascudo, 

onde historicamente temos as populações indígenas como matriz primeira e 

fundamental para a formação do culto à Jurema Sagrada.  

O Catimbó nordestino sofre então transformações que aconteceram durante a 

história, como uma prática religiosa pertencente especialmente para os autores 

pioneiros que o estudaram. Esse contexto histórico reflete um processo de 

encontros e desencontros, de proximidades e conflitos, entre as tradições cristãs, 

indígenas e africanas. Desses processos, o Catimbó começaria a se moldar, de 

modo que não é possível dissociá-lo do que hoje se denomina como Jurema 

Sagrada, já fruto de um processo de reinvenção. 

Em Pernambuco existem registros que ligam a prática da Jurema Sagrada ao 

antigo quilombo do Catucá, atualmente cidade de Paulista, tendo como líder 

principal Malunguinho8 (GONÇALVES E BIVAR, 2013). Hoje convertido em entidade 

dentro do panteão da Jurema, os terreiros pernambucanos têm como de forma 

imprescindível o altar dedicado a essa entidade, pois foram em terras 

pernambucanas que Malunguinho recebeu o título de embaixador da Jurema e isto o 

auxiliou na difusão do culto em território pernambucano (CARNEIRO, 2023).  

 

2.1 Moradia do Sagrado: Cidades Encantadas  da Jurema  

 

Além das informações aqui apresentadas, existem registros (QUEIROZ, 

2020), (SALLES, 2004) que indicam como um dos berços da Jurema Sagrada, a 

cidade de Alhandra na Paraíba. Nessa cidade, existem os moradores, que seriam os 

espíritos que auxiliam os juremeiros na jornada na Terra. Esses guias são divididos 

8 Malungo significa companheiro de embarcação, era o companheiro que era embarcado à força no mesmo 
navio negreiro (SOUSA, pág. 17. 2023). 

 
 

29 



 
 

em falanges e as falanges são cultuadas por todos os terreiros de Jurema. Mas vale 

ressaltar que alguns terreiros não cultuam determinadas falanges, já que cada uma 

delas desempenham um papel único dentro do Catimbó, muitas vezes só são 

cultuadas para executarem determinada função para o zelador, podendo ser 

cultuadas no geral cinco falanges, existem também algumas falanges que são 

obrigatórias de serem cultuadas, as falanges dos Mensageiros Exus e Pombagiras 

por exemplo, são entidades de fundamental importância para o ritual de Jurema 

Sagrada.  

Além disso, os Mestres e Mestras também são de suma importância para o 

culto, já que tudo começou através deles. Registrar toda a história, sincretismo e 

culto de cada falange seria um trabalho muito extenso, devido a essa premissa, 

iremos abordar brevemente um pouco de cada, a fim de facilitar a identificação e 

distinção das mesmas. Antigamente, Alhandra era uma vila que sofreu influência dos 

colonizadores. Vale ressaltar que este processo foi uma estratégia colonial de 

explorar economicamente o Brasil. Nestes territórios aparecem os grupos humanos 

que vão trazer as características do país. Primeiro são criadas as feitorias, depois as 

capitanias e a vila como “primeira experiência de formação urbana” no país, que 

Manuel Diégues Júnior, sociólogo pernambucano destaca: 

 

Os verdadeiros focos de povoamento, onde se tornaram possíveis, em 

bases estáveis as relações demográficas e as de cultura, bem como a 

estruturação da sociedade brasileira, foram aqueles que resultaram do 

agrupamento humano para uma exploração econômica. A atividade 

desenvolvida nestes centros fixava as populações, dava-lhes uma 

organização social, criava os tipos sociais a ela ligados (DIÉGUES JÚNIOR, 

1980, p.30). 

 

Segundo o autor, existe um outro motivo para esse estabelecimento nas 

terras brasileiras: “as relações étnicas e culturais" foram as aldeias das missões 

jesuítas ao Sul da Amazônia (DIÉGUES JÚNIOR, 1980, p.31). Esses núcleos de 

exploração econômica que o autor aborda foram importantes para a mistura étnica e 

definição dos “tipos sociais”. Temos, portanto, a partir desse núcleo a formação 

cultural que se deu pelo viés econômico e religioso, dentro das atividades dentro dos 

 
 

30 



 
 

engenhos, fazendas e nas plantações, além das missões doutrinadoras cristãs que 

procuravam homogeneizar a sociedade que estava se urbanizando.  

 No “Mediterrâneo Pastoril” surgem os vaqueiros, pessoas que se 

caracterizam pelos trajes de couro. Os encontros étnicos, que antes eram 

denominados de “mestiçagem” se dava entre brancos e indígenas e havia nesta 

região uma manifestação forte do misticismo religioso, aparecendo os cangaceiros e 

a literatura de cordel (DIÉGUES JÚNIOR, 1980, p.37). A figura dos vaqueiros se 

tornou também uma das linhas encantadas da Jurema, junto com os cangaceiros.  

No que se mostra essa breve contextualização socioeconômica das 

transformações dos aldeamentos em vilas e as assimilações destruidoras dos 

indígenas é que este será um dos contextos principais que dará o impulso para o 

culto à Jurema, ou pelo menos é esta paisagem cultural que aparece através do sítio 

do Acais e da cidade de Alhandra, antigos aldeamentos transformados em vilas que 

possuíam relação com o contexto descrito por Diégues Júnior.  

Existe um processo de sacralização cada vez maior da planta jurema e em 

Alhandra esse movimento se torna forte com a participação do Espiritismo, que 

nesta união, praticam a Jurema e iniciam um processo de tombamento das juremas 

plantadas no Acais e em outros locais de catimbó, os locais sagrados e a árvore 

jurema podem ser comparados aos conceitos de espaços sagrados. O local sagrado 

é como se fosse uma conexão do mundo material com o espiritual (SALLES, 2010, 

pp. 63 - 97).  

De acordo com Roger Bastide, um dos pioneiros sobre a pesquisa do 

Catimbó Jurema, […]  

“A Jurema era uma árvore como todas as outras, mas quando a Virgem, 

fugindo de Herodes, no seu êxodo para o Egito, escondeu o menino Jesus 

num pé de Jurema, que fez com que os soldados romanos não o vissem, 

imediatamente, ao contato com a carne divina, a árvore encheu-se de 

poderes sagrados. Assim, a força da Jurema não é uma força material, a do 

suco da planta, e sim uma força espiritual, a dos espíritos que passaram a 

habitá-la”, Bastide (2001, p. 149).  

 

Podemos perceber uma proximidade temporal mais recente de mestres que 

andaram nestas terras. Não são mitos antigos que apenas forjam as estruturas 

míticas dessa religião, mas as narrativas encantadas que remontam a vida destes 

mestres. 

 
 

31 



 
 

No início do século, após 1899, a cidade do Acais teria como proprietária 

Maria Gonçalves de Barros (a primeira Maria do Acais) que doaria a propriedade 

para Maria Eugênia Gonçalves Guimarães (a segunda Maria do Acais), e o Acais 

recebe caravanas em busca de trabalhos religiosos que lá eram realizados, ​  

 
[...] “Maria do Acais, recentemente falecida no chalet à beira da estrada de 

João Pessoa-Recife, confronte a sua capela cheia de santos bonitos, no seu 

sítio imenso, gozou dum prestígio considerável que impunha sua reputação 

de grande catimbozeira. [....] era uma feiticeira notável, enriquecida, de 

modos de grande senhora. A sua técnica mágica, todavia, não era diferente 

dessa de todo dia das outras mesas.", (FERNANDES, Gonçalves, 1938, p. 

85-86 in ASSUNÇÃO, 2014, p. 146)  

 

Maria do Acais morreu em 1937, sete anos depois do marido José Machado 

Guimarães. Esta se encantou e hoje é recebida nos ritos de Catimbó-Jurema para 

realizar seus trabalhos, antes de sua morte Ergueu a Capela São João Batista 

(MONT´MOR, 2017, p. 36).  

No mês de março, rezava-se o terço com a participação de moradores da 

fazenda e de propriedades vizinhas. Mestre Flósculo deu continuidade à 

administração da mão, foi responsável por um dos períodos mais prósperos do 

Acais, sendo referência de agricultor bem-sucedido. As festas juninas, abertas à 

comunidade, eram também celebradas como "festas dos mestres". Nessas 

ocasiões, os pés de jurema eram iluminados e podia-se ver de longe a iluminação 

da festa. Ele era um sujeito simpático, festivo e respeitado na região. Tinha prestígio 

entre os políticos paraibanos, principalmente nas eleições. Mestre Flósculo 

conseguiu autorização para realizar seu desejo de ser enterrado atrás da Igreja do 

Acais, o que foi feito em janeiro de 1959 (SALLES, 2010, p. 63-68).  

Estas narrativas vão ao encontro das de Zezinho do Acais, já que em 2007, 

aconteceu a inauguração do "Memorial do Mestre Zezinho do Acais" sob a direção 

do Presidente da Federação dos Cultos Africanos da Paraíba, Sr. Walter Pereira em 

parceria com o Quilombo Cultural Malunguinho e Sociedade Yorubana. Desde 30 de 

setembro de 2009, o Memorial de Zezinho do Acais e a Igrejinha São João Baptista, 

que estão no Acais, conhecido como sítio do Acais, são espaços tido como sagrados 

pelos catimbozeiros e Juremeiros, tendo sido inclusive tombado pelo Instituto do 

 
 

32 



 
 

Patrimônio Histórico e Artístico do Estado da Paraíba – IPHAEP”, (SAMPAIO, 2018, 

p. 282). 

Segundo Grunewald (2005), Maria do Acais foi quem incorporou os seguintes 

elementos ao Catimbó: a mesa e o vinho da Jurema servidos em uma bacia de 

porcelana chamada “princesa”. Maria do Acais também cultuava importantes 

cidades que foram perdidas como Vajucá e Rei Heron, que segundo o Juremeiro da 

casa de Pai Jorge, chamado de Louro, ele afirma que a ciência da cidade de Heron 

poucos Juremeiros conhecem. 

O sítio do Acais é um local de grande importância para a religião como um 

todo. Podemos ver que historicamente este local é importante pela presença de 

atividades indígenas e europeias, obviamente, assim como abrigou a grande família 

catimbozeira. É por isso que atualmente esse espaço torna-se palco de muitas 

visitas dos juremeiros.  

Dessa cosmovisão, posso dizer que estamos com um tipo de Jurema que se 

pode se dizer urbana (L’ODÒ, 2017, p. 147), porque de fato a Jurema é de origem 

indígena, como vimos no subcapítulo anterior, e estamos pesquisando uma Jurema 

que é feita dentro da cidade, em uma casa, de um bairro, dentro do perímetro 

urbano de Pernambuco, a questão que se segue neste aspecto é que:  

 
[...] “quase não temos mais terreiros que sejam sítios, chácaras, ou que 

tenham grandes quintais. As casas são quase totalmente de alvenaria e 

pouco tem contato com a terra e com os elementos necessários para a 

realização dos rituais aos moldes antigos”, (L’ODÒ, 2017, p. 147-148, nota 

de rodapé nº 96). 

 

Porém juremeiros e catimbozeiros tendem a relacionar seus rituais com o 

solo, o chão, a magia e a sua fumaça, e neste caso evocar a espiritualidade das 

matas, dos caboclos e mestres, que também é uma das principais funções do ritual 

de Jurema de Chão. Através dos elementos da natureza, os praticantes buscam 

encontrar a realização de seus objetivos materiais e imateriais, suprindo corpo e 

alma. Sobre a cosmovisão juremeiras, existem algumas divergências de ordem 

cosmológica entre algumas regiões, para alguns os Mestres não são as entidades 

maiores do culto, em Pernambuco como demonstrado, pode-se perceber que a 

ordem seria esta: Tupã e Nossa Senhora da Conceição, Jurema Sagrada, Reis, 

 
 

33 



 
 

Indígenas como os caboclos e caboclas, os mestres e as mestras, ciganos e 

ciganas, seguido de pretos velhos e as pretas velhas, truqueiros como os exus e 

pombagiras.  

 Segundo Pai Jorge de Oyá, o universo da Jurema se divide da seguinte 

forma: sete principais cidades encantadas e doze reinos, e a hierarquia espiritual 

das entidades seria hipoteticamente esta, já que ele mesmo disse, “não é uma regra 

de todas as casas, mas na minha é assim ... nos meus ritos eles estão nessa 

ordem”: 

Figura 2: Representação Gráfica das entidades cultuadas dentro do terreiro de Pai Jorge de Oya  

 

 

E para todos estes ele diz “e suas encantarias sagradas” significa que suas 

cidades, seus segredos, seus mistérios, sua ciência, enfim, todos os saberes 

envolvem a religião. Nesta ordem, Deus porque para Pai Jorge de Oya, “ninguém 

pode mais do que Deus”, fala que ele repete em todos os seus rituais perguntando, 

“quem pode mais do que Deus?’ e os filhos da casa respondem, “ninguém”, três 

vezes isso é feito antes do início e ao fim dos trabalhos, e ainda, “fechada por hoje e 

aberta para sempre”, frase que é repetida também três vezes. A Jurema Sagrada, 

 
 

34 



 
 

não é apenas uma árvore sagrada, mas a principal da tradição religiosa. As Juremas 

Pretas são sementes da primeira Jurema Preta que existiu, dada por Deus aos 

homens para serem iluminados por sua ciência, está ligada a um mito indígena, da 

terra, da vida, de onde vem a “a ciência da terra”, de onde vem a fonte da ciência do 

Rei Salomão (Figura 3), que é a ciência aplicada sob o uso daquilo que a terra 

fornece, o uso das sementes, da seiva, das ramas, do tronco, da raiz, como diz Pai 

Jorge, “Da rama a flor”, traduzindo seria algo com da Raiz parte mais baixa, até a 

copa, parte mais alta da árvore e por isso Rei Salomão é aquele que detém o 

conhecimento mágico, ele foi como que um Mestre. 

 

Figura 3: Rei Salomão - representação em estatueta de gesso  

 

Fonte: Acervo pessoal 

 

Para melhor compreendermos de qual religião estaremos abordando, vale 

diferenciar as religiões de matriz africana que se formaram no Brasil ao longo dos 

 
 

35 



 
 

séculos e os processos que levaram a seus estabelecimentos dentro do território 

nacional, no seio do sistema escravocrata, a convivência entre negras/os e 

ameríndias/os era constante, desde a coabitação nas áreas de trabalho, como nas 

fugas para as matas e nos quilombos. Segundo Bastide (2011, p. 149), os negros 

raptados para a Paraíba foram obrigados a aceitar a religiosidade já estabelecida, e 

que tal aceitação deve-se à semelhança entre as culturas africanas e ameríndias: 

“se o negro pôde aceitar o Catimbó com tanta facilidade é porque encontrou nele a 

mesma estrutura mística existente em sua religião, a mesma resposta às mesmas 

tendências”. Essa influência é percebida no culto às entidades negras, como 

Malunguinho, pretas-velhas e pretos-velhos e até mesmo no culto aos Orixás. 

Assim, a partir das tradições indígenas, de matrizes africanas, do cristianismo 

(particularmente do catolicismo), e posteriormente, do kardecismo e de outros 

processos, temos a Jurema como é hoje conhecida, presente especialmente no 

Nordeste brasileiro, mas que já se encontra atualmente em muitos estados 

brasileiros, como São Paulo, bem como fora do país, já em processo de 

transnacionalização (MOTA, 2005, p. 235 in SAMPAIO, 2018, p. 267).  

As religiões afro-brasileiras tornaram-se um meio para o entendimento da 

cultura popular tradicional, levando em consideração as expressões e tradições dos 

povos negros. Por serem religiões que possibilitam o transe, algumas com sacrifício 

animal e culto aos espíritos, têm suas características associadas a certos 

estereótipos como por exemplo “magia negra”, e acabam adquirindo um contexto 

totalmente desviado do que realmente são. Muitas vezes a falta de informações 

permite uma confusão entre religiões de matriz africana e indígena,  resultando em 

casos que os próprios adeptos não sabem a qual nação fazem parte ou em qual 

religião pertencem, resumindo tudo a Candomblé e da  Umbanda e até a 

“Macumba”. 

O Catimbó nordestino é, então, definido através das transformações que 

aconteceram durante a história, como uma manifestação religiosa pertencente, 

especialmente, para os autores pioneiros que o estudaram, ao universo do folclore 

brasileiro e, sob esse olhar, passa a ser alvo de investigações dos pesquisadores. 

Esse contexto histórico reflete um processo de encontros e desencontros, de 

proximidades e conflitos, entre as tradições cristãs, indígenas e africanas. Desses 

processos, o Catimbó começaria a se moldar, de modo que não é possível 

 
 

36 



 
 

dissociá-lo do que hoje se denomina como Jurema Sagrada, já fruto de um processo 

de reinvenção. 

 

2.2 As cidades da Jurema  

 
A ciência da Jurema Sagrada seria representada a partir do tronco da jurema, 

árvore sagrada para a religião, que teria o poder de abrigar o espírito dos 

Encantados, mas especificamente dos Mestres. Segundo os juremeiros mais antigos 

existe um espaço sagrado que os Mestres encantados emanam sua ciência, que 

pode ser descrito como Reinos ou Cidades Encantadas. Pai Jorge de Oyá fala que 

as cidades da Jurema são: Juremal, Junca, Vajucá, Manacá, Catucá, Angico e 

Aroeira, porém eles não apresentam um consenso em sua nomenclatura. Andrade 

(1983) dividia os reinos em doze sendo a Jurema o principal Reino ou Cidade que se 

dividiria em outros onze: Juremal, Vajucá, Ondina, Rio Verde, Fundo do Mar, Cova 

de Salomão, Cidade Santa, Florestas Virgens, Vento, Sol e Urubá (ANDRADE, 1983 

apud SALLES, 2010, p. 82).  De forma simbólica, o tronco também serve como 

representação do mestre da casa, sendo guardado no altar pelo zelador9.  

Cascudo também cita a existência de um “mundo encantado” em sua obra 

Meleagro (1978), onde existiriam doze aldeias que formariam um Reino que seria 

composto por trinta e seis mestres. Segundo ele, cada aldeia formaria sete Reinos 

ou Reinados: Vajucá, Urubá, Juremal, Josafá, Tigre, Canindé e o Fundo do Mar ou 

ainda cinco ao invés de sete e que seriam os quatro primeiros mais o Tanema ou 

Iracema (CASCUDO, 1978, pág. 82). Devido a essa composição de aspectos 

míticos e simbólicos que a envolvem, Alhandra desempenha de certa forma um 

papel de Cidade Encantada. Sua história de ligação e de legitimação da Jurema 

como religião na Paraíba oferece suporte para que acreditemos que ela exala um 

Encanto que vem da Ciência Sagrada que tanto os juremeiros narram, sendo 

considerado para alguns como uma cidade espiritual. 

Ainda sobre a cosmovisão juremeiras, foi possível encontrar as seguintes 

referências. De acordo com Mont´mor (2017, p.43-57), que fez uma busca entre 

citações diversas, uma série de perspectivas pode ser encontrada sobre os nomes 

9 Líder principal do culto a Jurema Sagrada 

 
 

37 



 
 

dessas cidades, o que de comum acordo está é o fato que são sempre sete estas 

cidades, assim como nas pesquisas de L’odò (2017, p. 176-187), que também foram 

encontradas as mesmas questões. De acordo com estas pesquisas recentes, 

algumas vezes estes reinos se misturam aos nomes das cidades, não havendo 

muita clareza na relação entre eles ou a definição de cada. Devido a diversidade de 

conceitos encontrados nos terreiros pesquisados por Mont´mor e L’odò, podemos 

dizer que os nomes vão além de sete, porém, estes autores nos deixaram uma 

relação do que poderia ser a principais encontrada entre os nomes mais citados, 

Mont´mor (2017, p. 43-57) nos dá os seguintes nomes que também estão sendo 

usadas nos terreiros nordestinos, em seguida unimos por meio de conjunto as 

cidades do Juremal que foram citadas pelos seus respectivos autores, conforme 

Figura 4. 

Figura 4: Representação em conjunto das cidades espirituais por autores incluindo Pai Jorge 

de Oyá  

 

Fonte: Acervo pessoal 

Já L’odò nos dá uma lista definida de sete cidades que ele considera serem 

“as sete principais cidades da Jurema” (L’ODÒ, 2017, p. 184-186). Esse autor em 

específico, cita as mesmas cidades que foram citadas por Pai Jorge, com variação 

do nome Jucá que algumas casas falam Vajucá, quando perguntei a Pai Jorge se 

era a mesma cidade, ele confirmou e afirmou que é a variação da palavra que é 

muito comum acontecer nos terreiros.  

Esse segredo acerca das cidades da Jurema tem um certo nível de 

complexidade, não sendo permitido um consenso a respeito de uma lista de cidades 

 
 

38 



 
 

encantadas, mas que todas elas têm uma mesma função, elas têm a ciência da 

Jurema e o conhecimento dos mestres que ali habitam. Já para Pai Jorge, que nos 

deu as seguintes referências: “depende da casa, eu vou falar assim, pelo que foi 

passado na oralidade pelos mais velhos, como eu aprendi com meu zelador de 

Jurema”. Sendo que a critério de informações vimos as demais cidades, mas para 

este trabalho, as citações de Pai Jorge são as mais importantes para associar 

porventura algum aspecto do ritual de Catimbó de Jurema, ou outro assunto. 

Lembrando que estas cidades podem estar relacionadas a Reinos, e às vezes ter o 

mesmo nome. Sabe-se que existem as cidades, mas que cada casa de Catimbó 

apresenta cidades distintas, onde adquiriram a ciência da Jurema, esse tipo de 

aprendizagem também faz parte do ramo de conhecimento dos terreiros. Aqui não 

iremos levantar quais estão certos ou errados, mas sim, apresentar algumas cidades 

que foram citadas pelos autores, além das cidades que são cultuadas por Pai Jorge 

e definiremos sete delas que são citadas em comum com o terreiro e pelos 

periódicos estudados.  

 

 
 

39 



 
 

Figura 5: Igualdade em conjuntos das cidades espirituais  

 
Fonte: adaptado do próprio autor 

 

As Cidades Espirituais que Pai Jorge de Oyá cita também foram citadas por 

outros autores em épocas diferentes, consequentemente iremos entender que essas 

são as principais que são cultuadas nos cultos do Catimbó-Jurema, as cidades são 

células dos Reinos Espirituais. Essas Cidades pertencem a Reinos distintos, seus 

nomes se relacionam ou se misturam com os nomes dos Reinos, o que se pode 

dizer sobre estes Reinos, e que seriam aldeias, segundo Cascudo (1978, p. 54 apud 

SALLES, 2010, p. 82) “a unidade é a aldeia. Cada aldeia tem seus mestres. Doze 

aldeias fazem um Reino, com trinta e seis mestres”. Câmara Cascudo, como 

folclorista, já direciona suas pesquisas para este viés cultural. Em seu livro 

Dicionário do Folclore Brasileiro (2012) o conceito de “Reinos” é descrito da seguinte 

forma, Reino é a 
 

[...] “divisão dos mundos do além nos catimbós do Nordeste, Reinados ou 

Reinos têm por unidade a aldeia. Um reino compreende um número 

ilimitado de cidades, cujo algarismo não é idêntico para os mestres 

 
 

40 



 
 

terrestres informadores (CASCUDO, 2012, P. 609) 

 

Figura 6: Representação ilustrativa dos Reinos espirituais que se conectam com o 

heptagrama (Sino de Salomão de Jurema). 

 

Fonte: adaptado do próprio autor 

O culto aos Mestres Encantados vivido na tenda de Jurema pesquisada é, 

como a própria Jurema, fruto de um processo de hibridismo religioso, ou 

“atualização religiosa”, para usar a expressão de Grünewald (2008, p. 6). Quando 

falamos de identidade religiosa nos templos de Jurema, ao referir-se ao Zelador de 

Jurema e seus filhos espirituais com os encantados, essa experiência se baseia nos 

laços familiares religiosos, que dependendo do Encantado e sua representação nos 

altares e ornamentos será exclusiva, à medida que a Jurema passa do meio rural, 

das matas, para o meio urbano, as cidades, diversas narrativas e ritos entraram em 

“sincretismo” até se traduzirem no culto atual. 

O entrave seria inclusive de abordagem etnográfica, as famosas perguntas 

indevidas (SILVA, 2006, p. 41). Pode ser que a ciência do Catimbó-Jurema esteja 

 
 

41 



 
 

por trás destas linhas, de Reinos, Cidades e Mestres, os nomes das Aldeias, dos 

Reinos, o que pude comprovar até então para ser apresentado o sigilo pode ser este 

entrave. Vejamos o exemplo em uma das perguntas que diz no questionário que 

realizei com Pai Jorge de Oya: “Pai Jorge, Zé do Beco, ele pertence a qual cidade e 

a qual Reino?” 

[...] “aí já são perguntas de fundamento, não dá pra falar sobre isso, ele faz 

parte do Reinado do Vajucá, mas a cidade dele já faz parte da ciência dele, 

mas o reinado é do Vajucá, é esse aí do qual ele faz parte”10 

 

Então, neste caso, pode não ser interessante que os juremeiros possam de 

fato se abrir para os pesquisadores acadêmicos a fim de lhes revelar alguma 

ciência, alguma informação mágica, principalmente algo vital e de suma importância. 

É necessário enfatizar que o sigilo da tradição é respeitado por todos quantos levam 

a sério uma etnografia, mas em alguns momentos, pesquisadores podem ser o elo 

entre a tradição e o seu registro histórico. Estas seriam as informações mais 

recentes que pude encontrar em trabalhos acadêmicos e sobre a cosmovisão 

juremeira, atendo-se ao que é descrito por Pai Jorge em relação às fontes 

encontradas. 

A partir do que aqui foi exposto, este trabalho tem como objetivo recuperar 

historicamente alguns dos conhecimentos sobre o Catimbó de Jurema, além de 

analisar alguns autores que foram pioneiros sobre o assunto e criar um diálogo entre 

os autores antigos e mais recentes, buscando um mapeamento mais preciso acerca 

dos estudos sobre a religião. Percebemos que existem três momentos que devemos 

destacar: a origem e conhecimento das práticas para o público, os estudos 

realizados por alguns autores e também as práticas dentro dos terreiros atualmente, 

permitindo que possamos diferenciar de como as práticas antigas sofreram 

alterações para os dias atuais e como elas se encaixam nos estudos acadêmicos. 

No momento em que o Catimbó de Jurema se torna um objeto de pesquisa já nos 

anos 70 em trabalhos como Motta (1977, 1975) e Vandezande (1975) e até em 

estudos mais recentes a partir dos anos 90 com Assunção (1991), Sandro 

Guimarães Salles (2005), entre outros.  

 

10  Informação verbal adquirida em entrevista realizada com Jorge Antônio Sobral, Pai Jorge. 

 
 

42 



 
 

  
 

43 



 
 

3  Metodologia 

 

A pesquisa se configura em estudo de caso, que segundo Cristiano e César 

(2013, p. 127), busca “representar a estratégia preferida quando colocamos 

questões do tipo ‘como’ e ‘por que’, quando o pesquisador tem pouco controle sobre 

os eventos e quando o foco se encontra em fenômenos contemporâneos inseridos 

em algum contexto da vida real”. Assim, o estudo de caso procura averiguar 

acontecimentos no decorrer do tempo de vida da religião. Deste modo, a pesquisa 

foi realizada por meio de um estudo de caso no terreiro Abassá Axé Ilê de Iansã, 

localizado na cidade de Gravatá, Agreste pernambucano, a 86 km de Recife. 

No chão de terreiro, a pesquisa descritiva “expõe as características de uma 

determinada população ou fenômeno, demandando técnicas padronizadas de coleta 

de dados” (CRISTIANO; CÉSAR, 2013, p. 127), que se é estudado a comunidade de 

juremeiros, onde serão observados a comunidade e suas relações com os artefatos.  

De acordo com Prodanov e Freitas (2013), essa pesquisa se caracteriza 

como exploratória e descritiva, pois tem como foco analisar a religião da Jurema 

Sagrada no ponto de vista dos adeptos e estudiosos em religiões africanas, 

buscando a identificação de seus artefatos/objetos e descrevendo-os para melhor 

compreensão de sua composição e origem, assim como, o uso das roupas e 

artefatos dentro dos terreiros. Além disso, tem como intuito justificar o uso das 

mesmas para leigos, identificação da hierarquia e representando assim a identidade 

daquela comunidade, se utilizando conceitos referentes ao assunto, estudos 

realizados sobre a Jurema e informações que contribuam para esta pesquisa. 

O método empregado possui uma abordagem quali-quantitativa, visto que 

tem como base a percepção dos juremeiros e visitantes com caráter subjetivo, e 

quantitativa, pois ocorreu a mensuração e o tratamento de dados, de maneira a 

traduzir em significados as opiniões coletadas (MIGUEL, 2012).  

Quanto à metodologia de investigação, a presente pesquisa investiga um 

fenômeno contemporâneo dentro do seu contexto religioso (YIN, 2015). Portanto, a 

condução da pesquisa foi feita por meio de entrevistas semiestruturadas com o 

juremeiro que realizou os rituais de Jurema para a obtenção de informações sobre o 

assunto a ser estudado.  

 
 

44 



 
 

É importante que as etapas da pesquisa sejam apresentadas de forma clara, 

simples e objetiva. Desse modo, um indivíduo externo à pesquisa pode entender e 

aplicar seus resultados. Diante disso, a metodologia deste trabalho é composta em 

etapas, conforme apresentado na Figura 7. 

 

Figura 7: Fluxograma das etapas de pesquisa 

 
Fonte: elaboração própria 

 

 

3.1 Epistemologia do Catimbó-Jurema e Design da Informação 

 

Uma informação sem contexto e estrutura é apenas um conjunto de dados, 

que incluem palavras, imagens, movimentos, etc. Quando adicionamos um sentido a 

uma informação, há o Design da Informação (DI) (BAER, 2000). Dentro dessa 

perspectiva, podemos então inferir que os artefatos do Catimbó-Jurema transmitem 

também informações, conforme Baer (2000). Essas informações inseridas aos 

artefatos foram atreladas há anos e vem sendo constantemente atualizadas dentro 

de esferas distantes do campo do Design e, especificamente, do Design da 

Informação (Petterson, 2012). Essa confluência de informações, sejam elas 

 
 

45 



 
 

materiais ou imateriais, produzem os artefatos que utilizamos hoje no 

Catimbó-Jurema. 

Com base nessas definições podemos então dar início a uma melhor 

compreensão do Catimbó de Jurema a partir do DI, a partir do campo simbólico. 

Logo quando adentramos no terreiro observamos vários tipos de códigos que ali 

estão presentes, principalmente nos dias de celebrações de alguma entidade. 

Dentro da Jurema, as informações que já estão presentes dentro do terreiro são 

acrescidas de mais informações para representar a entidade. Como exemplo, a festa 

que foi documentada nesta pesquisa, no dia 28 de maio 2024, na celebração da 

festa dos Pretos Velhos no Abassá Axé Ilê de Iansã, onde a casa foi organizada 

tendo a colaboração de toda a comunidade. Cada elemento introduzido naquele 

ambiente foi pensado e orientado pelo Zelador da Casa Pai Jorge de Oyá para 

trazer a energia espiritual daquela entidade.  

Figura 8: Celebração da festa dos Pretos Velhos no Abassá Axé Ilê de Iansã. 

 
Fonte: foto do autor 

 

​ Ao observarmos as imagens, podemos perceber algumas informações ou 

alguns códigos (Jakobson, 2010), que segundo o autor, é a organização dos signos 

que obedecem ordens semânticas conhecidas tanto pelo emissor quanto pelo 

 
 

46 



 
 

receptor; os códigos mais presentes na imagem são as roupas brancas, que nos 

remete a paz e a pureza. Dentro do Catimbó de Jurema elas têm o mesmo 

significado social, mas que também trazem o sinônimo da igualdade entre os 

médiuns do terreiro e a ideia de que todos ali são iguais. Independente de suas 

vidas fora daquele ambiente sagrado, todos estão reunidos com um mesmo 

propósito, a fé e devoção pela Jurema Sagrada. Além disso, dentro do terreiro 

existem algumas pessoas que têm cargos espirituais que foram nomeadas 

diretamente pelas entidades para servirem com o propósito de guiar os médiuns 

iniciantes na caminhada espiritual, merecendo respeito pela antiguidade na religião e 

seus muitos anos de Catimbó.  

A vela no centro do terreiro simboliza a luz das entidades em guiar o ritual e 

os médiuns daquela comunidade. Muitas religiões utilizam do mesmo elemento em 

seus rituais, não importando a diferença religiosa. A vela significa a luz dos pedidos, 

a luz para aquele fiel é um recurso bastante utilizado pelos religiosos em suas 

celebrações.  

​ Outro código que observamos é que todos estão sentados no chão, lugar de 

trocas de energias. Os rituais telúricos, que consideram a mãe terra em suas 

liturgias, buscam contato com a mãe natureza (ELIADE, 1992, p.69). Apenas três 

pessoas estão em pé e algumas sentadas nos bancos por motivos de saúde. Os que 

estão em pé são pessoas com uma posição de hierarquia maior dentro do terreiro. 

No meio com as guias estão o líder do terreiro, Pai Jorge de Oyá, ao seu lado 

inclinado está um dos Cargueiros11 da casa, Carlos, e também em pé Louro Santos, 

outro cargueiro do terreiro, ambos têm a mesma função dentro do terreiro e no início 

e no fim das comemorações. Eles têm que participar, auxiliando o zelador nos rituais 

sagrados. Os que estão sentados demonstram uma posição de reverência a 

entidade, seguindo os conselhos da mesma a serem humildes e se conectando com 

sua ancestralidade. Atrás dos médiuns e dirigentes, estão as oferendas oferecidas 

aos pretos (as) velhos (as). Eles recebem oferendas de comidas feitas de milho ou 

de mandioca, entre outros ingredientes que eram comum aos escravos nordestinos 

durante a colonização. Essa comida, no final da festa, é distribuída para todos 

aqueles que estão presentes. 

11 Aquele que entrega as oferendas às entidades em locais designados pelas mesmas, podendo ser 
cemitérios, matas, rios, encruzilhadas etc. 

 
 

47 



 
 

​ Essa imagem traz muitos significados à luz de conhecimento que merecem 

ser aqui citados, mas existem muitos outros elementos presentes dentro do Catimbó 

de Jurema que trazem significados que vão além da primeira vista. Como aqui já foi 

citado, uma informação sem contexto não passa de um conjunto de dados e dentro 

do Catimbó-Jurema, todas as informações têm um contexto, tem um propósito que 

vão além do que os nossos olhos carnais enxergam.  
As narrativas representadas nos artefatos do Catimbó-Jurema constituem um 

mistério para a maioria dos visitantes dos terreiros. Isto, porém, não invalida a 

fruição estética, uma vez que a composição do terreiro de Jurema e seus artefatos 

pode ser apreciada pelas suas cores ou mesmo pela técnica e mestria do artista. Os 

artistas se inspiraram na rica fonte da oralidade dos anciões, nas composições da 

arte religiosa e orientações da espiritualidade, algumas dessas composições trazem 

uma singularidade, podendo um mesmo objeto ser criado de formas diferentes como 

um cachimbo (figura 09) por exemplo, que tem vários tamanhos, formas, materiais 

distintos, até a espessura e entradas do cachimbo podem ser distintas. As histórias, 

conversas, toadas e inspirações conseguem um interesse crescente no significado 

de cada artefato. 

 
 

48 



 
 

Figura 9: Cachimbos de materiais diferentes 

 
Fonte: foto do autor 

 

Compreende-se então é que a fluidez das práticas, de uma pluralidade 

imprevisível, tange praticamente toda a esfera do terreiro pesquisado, pois 

particularmente durante o ritual de Jurema, existe um padrão repetido, mas que 

durante o ritual, cada ação ganha um novo significado que se atrelam aos artefatos 

usados naquele momento. 

Como se trata de uma análise específica de um determinado terreiro é 

relevante considerar o que foi dito por Pai Jorge de Oyá nas entrevistas e o que foi 

coletado nos pontos cantados, para compreensão e, talvez comparação, das 

informações encontradas nos periódicos e livros que abordam o assunto. Levando 

em conta que Geertz (2008) afirma “ser uma visão cósmica da vida”, dentro de um 

olhar etnográfico, o iconográfico vem acrescentar, pois o devoto leva em conta a 

espiritualidade de um mundo imaterial, que influenciam sua vida em todas as áreas, 

e por isso cósmico, relativo ao conceito teológico de Cosmos, uma cosmovisão, as 

influências míticas e folclóricas,, que influenciam em sua produção de materialidade. 

 
 

49 



 
 

Ao pesquisar o ritual de Jurema, a análise histórica incita a uma necessidade 

etnográfica, assim como nos traz Geertz em concordância com estes pontos de 

vistas teóricos de outros autores como Assunção (2010), Almada (2024) Bastide 

(1945), ela nos traz a concepção de que “um conjunto de símbolos sagrados, tecido 

numa espécie de todo ordenado, é o que forma um sistema religioso” (GEERTZ, 

2008, p. 94). Para se tecer, pode-se usar uma cor ou outras várias cores, que se 

entrelaçam criando uma teia que formam os tecidos, as esteiras, entre outros 

objetos característicos nordestinos que compõem o todo da Jurema. A linguagem 

simbólica está normalmente presente e nas imagens a simbologia também logo é 

identificada. 

Seguindo esse raciocínio e buscando uma forma de compreender o método 

mais adequado que seja simples e objetivo, mas eficaz, buscamos uma análise  
baseada na pirâmide de interação (figura 10). Vejamos que a ordem ritual, ou o 

ritual em si, “conforme as circunstâncias e as necessidades podem ser recriados ou 

ressignificados, e outros ainda podem desaparecer quando não tiverem mais sentido 

para um comunidade também muitas vezes porque determinados anciões morreram 

e não repassaram para a sociedade que ele estava inserido” (VILHENA, 2005, pp 22 

e 23). As falas de Pai Jorge de Oyá ao comentar sobre o Catimbó-Jurema, a sua 

função, as ordens e os seus significados, não se adequam a métodos acadêmicos, 

sendo muitas vezes preciso traduzir o regionalismo da fala, já que o mesmo usa 

vocabulário de pessoas mais velhas que tiveram pouco acesso à educação formal, 

mas que isso não inferioriza seu conhecimento. O método consegue se adequar a 

sua fala, porque aqui não pretendemos nos prender às etnografias e simplificar em 

regras metodológicas, não interessa aos juremeiros. A tradição da Jurema Sagrada 

como as epistemologias serão articuladas dentro da academia, que servirão para 

nortear estes saberes de uma forma mais estruturada e didática ao fazer disso um 

saber científico, pois estamos lidando com um ritual que foi aprendido de forma oral 

que parte justamente destes processos de ressignificação e recriação, não extinto, 

mas como uma aproximação daquilo que antes foi, como já apontado em alguns 

estudos sobre a religiosidade contemporânea indígena brasileira.  

A oralidade se configura através das toadas cantadas nos terreiros, dos 

ensinamentos dos mais velhos e da vivência dentro da religião, a produção da 

literatura que tem como fonte a oralidade se classificaria como sendo os livros, as 

 
 

50 



 
 

revistas, jornais e inclusive acervos fotográficos. Com confluências históricas 

enfatizamos aquilo que pode nos evidenciar parâmetros de aproximação devido aos 

fatos como eles se estruturam, por sincretismos provenientes de circularidades e do 

trânsito religioso.  
 

Figura 10:  Pirâmide de interação: artefatos materiais e imateriais do Catimbó-Jurema. 

 

 
Fonte: Criado pelo autor apud Heneide (2020) 

 

Verificamos ainda a pirâmide de interação de Heneide (2020), a qual nos 

direciona para uma análise estruturada dos processos que de forma cíclica e 

contínua evidenciam as manifestações imateriais e materiais oriundas dos terreiros, 

e propomos os rastros a seguir a partir de uma amostra que possa de forma prática 

demonstrar este processo de estabelecimento da religião em solo brasileiro. 

Vejamos então que esta forma ordenada do rito é sua estrutura, hierárquica, 

sendo o sacerdote iniciado Pai Jorge de Oyá, que é através do juremeiro que se 

torna um Mestre de Jurema, o agente que fomenta significado aos objetos e 

elementos litúrgicos do terreiro, recordando que “os termos ‘mestre’ e ‘mestra’, no 

contexto do Catimbó-Jurema, são utilizados tanto para as pessoas que têm 

 
 

51 



 
 

autoridade espiritual neste universo religioso quanto para as entidades que são 

cultuadas (SAMPAIO, 2018, p. 271). 

Entendemos que o objeto privilegiado do Design da Informação é a 

configuração material, que é uma forma de manifestação concreta, porém nos 

encontraremos também as dimensões simbólicas, suas relações com as pessoas, 

comumente associada ao cunho imaterial, não sendo passível de configuração. Este 

segundo atributo também é indissociável da ação referente à configuração de 

artefatos, pois normatiza e orienta os parâmetros relativos à intencionalidade da 

configuração, que é diretamente vinculada às necessidades e aos objetivos de 

produção dos artefatos. 

Para Pai Jorge de Oyá, os Mestres são as forças que operam pelo 

pensamento mágico, e por isso a relação com a fumaça do cachimbo, pois tão volátil 

quanto a fumaça se considera ser o pensamento humano. Pai Jorge de Oyá deixa 

claro que é através do pensamento que os juremeiros atingem seus objetivos, além 

de toda a instrumentação e artefatos litúrgicos, se os juremeiros não souberem abrir 

os portais espirituais ou os portões de ouro das cidades encantadas, de nada vai 

valer, e isso não alcançaria a ciência do Catimbó. 

 Levando em consideração o que foi apresentado até aqui, foi possível 

verificar que o Design da Informação está presente dentro do Catimbó de Jurema, 

principalmente a aspectos relacionados a configuração conferida a determinados 

artefatos, em vista de um adepto e tendo uma relação com a materialidade 

composta ali. Pretendemos, portanto, contribuir para a visibilidade da prática 

religiosa da Jurema Sagrada e do Catimbó-Jurema. Aqui, devido a grande 

quantidade de artefatos encontrados no Abassá Axé Ilê de Iansã, separamos em 

grupos a partir da adaptação de Lobach (1976) para análise dos artefatos e também 

a pirâmide de interação (figura 10) como base para entendimento desses artefatos.  

Para Karlheinz Löbach (1976), o design de um artefato vai muito além de 

sua utilidade. Em sua obra “Teoria do Design”, ele argumenta que todo objeto possui 

três dimensões essenciais que complementam para definir seu valor e significado: a 

dimensão funcional, dimensão simbólica e a dimensão estética. Seguindo esse 

conceito, esse trabalho seleciona alguns artefatos que são exclusivos nos rituais de 

Jurema, e aqui, expandindo os conceitos de Löbach, os dividimos em Simbólico -  

analisando os Assentamentos, que são a representação e ancoragem material e 

 
 

52 



 
 

uma esfera puramente espiritual; Funcionais - no nosso caso o Cachimbo e Maracá, 

dois artefatos utilizados para o chamamento dos Mestres; e Estético - Colar de 

Lágrimas de nossa senhora, que é a guia da Jurema Sagrada e por ela pode-se 

compreender o pertencimento de um filho e sua antiguidade na religião. 

 

 

 

 
 

53 



 
 

 

 

 

 
 

54 



 
 

4 Entrada no campo: Abassá Axé Ilé de Oyá, tombado na Jurema 

Sagrada: Aprendizados com Pai Jorge de Oyá e Dudé 

 

Ao longo desta dissertação, citamos o Abassá Axé Ilê de Iansã inúmeras 

vezes, mas na verdade o que seria esse local? Aparentemente apenas uma casa 

comum, ornamentada de cerâmicas e com plantas na frente da casa, plano de fundo 

muito comum nas casas nordestinas, principalmente para aqueles que não sabem 

acreditariam que seria mais uma residência (Figura 11). Entretanto, é muito além de 

uma residência, sendo uma das moradias do sagrado religioso de Jurema, local 

esse que está fixado a mais de 50 anos na cidade de Gravatá/PE. O local 

permanece presente, principalmente para a religião do Catimbó-Jurema, onde foram 

realizados inúmeros rituais de culto às entidades, eventos e reuniões fazem parte da 

programação deste local. Atualmente, são realizadas as reuniões da associação de 

Pai Jorge e também as reuniões do Catimbó de Jurema. 

Figura 11: Abassá Axé ilê de Iansã, visão externa. 

Fonte: foto do autor 

 
 

55 



 
 

Quando adentramos o terreiro, avistamos duas entradas: para os filhos da 

casa a porta de entrada é a da esquerda por dentro da casa (Figura 12), para os 

visitantes é pelo beco lateral à direita (Figura 13), por fora da casa, ambas entradas 

dão acesso ao pátio (Figura 14) que são realizados os rituais de Jurema. 

Figura 12 e 13: As duas entradas de acesso ao terreiro de Pai Jorge de Oyá. 

 

Fonte: foto do autor 

 
 

56 



 
 

Figura 14: Pátio onde são realizados os Rituais de Jurema 

 

Fonte: foto do autor 

 

Quando Pai Jorge de Oyá celebra o sagrado de Jurema, sempre ornamenta 

os salões de festas. Em todas as festas em comemoração às entidades são usados 

enfeites referentes ao tema daquela festa e todos os filhos participam dessa 

decoração. Na figura 14, podemos perceber que no meio do salão existe o que Pai 

Jorge chama de Mina, nesse local existem segredos que só o Zelador da casa 

conhece. Ele comenta que cada casa tem seu segredo enterrado e na casa dele 

também tem seus segredos que não se pode passar nem para seus filhos de 

Jurema, apenas para os filhos mais antigos na casa o seu sucessor que seria 

chamado dentro do terreiro de “Pai pequeno” ou “Mãe Pequena”.  

Além desse aprendizado com Pai Jorge de Oyá dentro do seu terreiro, 

também visitamos um local de campo energético muito utilizado pelos juremeiros, as 

matas. Ao visitarmos esse local, adquirimos muitos saberes, suas crenças e as 

práticas religiosas populares que existiam no campo religioso naquele período no 

qual ele inicia sua caminhada dentro da religião. Tais conhecimentos buscam ilustrar 

uma sabedoria popular que compõe uma tradição nordestina a qual ainda pode-se 

 
 

57 



 
 

observar na religião. Dessa forma, as visitas aos terreiros e locais da natureza 

considerados sagrados, a recitação de preces populares, as práticas místicas e as 

bebidas feitas com plantas manifestaram conhecimentos que outrora compunham a 

cultura popular dentro do Nordeste. Os conhecimentos estão fortemente 

concentrados nas práticas da Jurema Sagrada, de tal modo que expressam, por 

assim dizer, resistências e reelaborações, como nos faz refletir Assunção (2010).  

Esses conhecimentos estão dentro do culto a Jurema amparados por uma 

cosmovisão sagrada que possibilita uma harmonia pela natureza e baseada nas 

suas crenças. Nessa perspectiva, algumas árvores e plantas são entendidas como 

medicinais e sagradas porque ligam o corpo e o espírito a uma mística ritualística, 

isto é, a um mundo espiritual. Essa forma de enxergar a realidade tem sua 

culminância nos assentamentos sagrados, nos quais um dos artefatos é o tronco da 

árvore que serve como meio de conexão com uma entidade, além das falanges de 

guias que são cultuadas e suas formas de representação, as oferendas oferecidas e 

nos elementos que forma, nessa perspectiva, uma síntese de conhecimentos que 

compõem a tradição da Jurema e, por extensão, a tradição nordestina. 

Em entrevista realizada com Pai Jorge de Oyá, elaborei algumas perguntas (o 

roteiro da entrevista e resposta encontra-se nos apêndices, página 127) para nos 

ajudar a compreender o universo da Jurema e suas mais variadas formas de 

representação na cosmologia religiosa, tais perguntas foram elaboradas pensando 

nas dúvidas que iam surgindo na composição do trabalho. Através dessa entrevista 

comecei a entender a respeito desse universo. Aprendi que nem tudo que é visto no 

terreiro tem significado literal, muitos dos artefatos não são mero artefatos, existem 

significados que são muito maiores do que compreendemos.  

As perguntas foram elaboradas pensando como uma pessoa curiosa em 

entender aquele universo. Ao som dos pássaros e tomando um café, fomos 

conversando e na medida que aquela prosa se estendia, surgiram novas dúvidas 

que foram fundamentais para a construção desta dissertação. Após a apuração das 

respostas, fui selecionando as que utilizaria para a construção desta pesquisa. 

Além disso, a ciência religiosa está em “saber chegar” e “saber sair”, Pai 

Jorge de Oyá utilizava uma expressão para justificar isso, ele dizia ``Terra alheia se 

pisa devagar``, quando visitamos outros terreiros, locais sagrados, o ambiente 

 
 

58 



 
 

religioso e qualquer ambiente considerado como foco de energia ancestral, devemos 

saber pedir licença para adentrar aquele lugar, rezar se preciso para as entidades 

guardiãs nos proteger e permitir que possamos fazer qualquer tipo de “trabalho”, 

saber que um quarto com entidades é muito mais do que um ambiente com 

estatuetas, ali é a manifestação de energia das entidades de Jurema.  

Além do conhecimento sobre a espiritualidade, outro aprendizado que é 

ensinado é o respeito pelos mais velhos. Uma pessoa anciã na religião e em vida 

deve ter o respeito dos mais novos: a ela é pedindo bênçãos, o papel de privilégio 

durante as reuniões e festas, além de local específico para ela sentar e apreciar a 

festa e todos que ali entrarem, vão até ela para saudar e mostra o devido respeito.   

Então além dos fatores espirituais, a religião ensina sobre comportamentos 

durante o terreiro que são levados para a vida, muitas vezes os mais novos 

aprendem seu papel e sua função naquele lugar desde cedo. Aprendem a servir, 

respeitar e se comportar em determinados rituais e quando ele alcançar patamares 

mais elevados podem repassar para seus filhos espirituais. 

 

4.1 O Sagrado dentro do Abassá Axé Ilê de Iansã 

 

Em entrevista realizada no dia 29 de junho de 2024, com o Babalorixá Pai 

Jorge de Oyá, quando perguntado sobre a origem do culto a Jurema Sagrada em 

Pernambuco, segundo ele, começou em Paulista e chegando em Casa Amarela, no 

Recife, sendo espalhada no antigo Engenho Belo na cidade de Tracunhaém e no 

Engenho do Meio localizado em Recife. Alguns nomes de pessoas fundamentais 

para a existência desse culto no estado de Pernambuco foram citados por ele como, 

Pai Adão12 que repassou os conhecimentos em Água Fria, sendo um dos 

responsáveis pela disseminação dos conhecimentos sobre o culto em Pernambuco. 

A história do Abassá Axé Ilê de Iansã começa em 1978, em meio a repressão 

política, censura e perseguição a pensamentos e movimentos contrários à ditadura 

12 Sítio de Pai Adão, Ylé Axé Obá Ogunté fundado em 1875 por nigerianos, Pai Adão foi o quarto 
Babalorixá da casa, hoje Patrimônio Histórico de Pernambuco, declarado Patrimônio Cultural do 
Brasil pelo Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (Iphan). 
https://www.folhape.com.br/especiais/guia-recife/conheca-o-sitio-do-pai-adao-considerado-um-dos-te
rreiros-mais/266630/ 

 
 

59 



 
 

militar e ao conservadorismo. Jorge Antônio de Sobral, que nasceu no dia 02 de 

novembro de 1953, conhecido como Pai Jorge de Oyá, foi iniciado e feito13 no santo 

aos 7 anos na Umbanda (figura 15), fundou seu terreiro na continuação de sua 

jornada espiritual, em uma casa modesta em Cachoeira de São Félix, no interior da 

Bahia. Sofreu algumas perseguições por conta de sua escolha por ser umbandista, 

os seus perseguidores não concordavam com práticas religiosas que não fossem 

cristãs. Essas perseguições diminuíram com o passar dos anos, quando Pai Jorge 

de Oyá começa a ter voz ativa na política local.  

 

Figura 15: Foto do Babalorixá Pai Jorge de Oya 

 

Fonte: foto do autor 

 

Em 1980, foi convidado para um batizado cristão de um afilhado, na cidade 

de Gravatá, vindo da Bahia após sua feitura. Em 1981, ele se estabeleceu na cidade 

de Gravatá e começa a fazer amizades, onde começa a ganhar conhecimento e 

fama, devido a sua função de Parteiro14, visitando algumas casas de pessoas 

14 As práticas de parteiras em Pernambuco têm forte ligação com os saberes tradicionais dos povos 
indígenas e dos povos afrodescendentes. https://museudaparteira.org.br/ 

13 Ritual que inicia a caminhada espiritual de um adepto dentro do culto aos Orixás, começando aos 7 anos, 
com a primeira confirmação aos 14 anos e a segunda confirmação aos 21 anos de feitura.  

 
 

60 



 
 

influentes, começou a fazer amizades e o seu nome em Gravatá começou a ficar 

conhecido. 

Figura 16: Identidade visual da Associação Religiosa de Valorização Cultural de Raiz de Matriz 

Africana, Abassá Axé Ilê de Iansã 

 

 

Fonte: https://www.blogdomatuto.com.br/uploads/2018/matuto%202/nina%20020522.jpg 

 

Pai Jorge de Oyá adquiriu muitas conquistas como o estabelecimento do 

terreiro em Gravatá, formação de novos juremeiros e hoje atua exclusivamente para 

a vida no campo e a seus filhos de Jurema. Vale ressaltar que durante sua 

caminhada passaram pela sua casa filhos e filhas que hoje estão presentes e outros 

que já faleceram, fazendo parte da história do Abassá Axé Ilê de Iansã. Ao visitar o 

local, deparamos com a foto que ele guarda com muito carinho de sua primeira 

Yawó (figura 17). 

 

Figura 17: Primeira filha de santo feita no Orixá por Pai Jorge, seu nome era Gertrudes da Silva, já 

falecida. 

 

 
 

61 



 
 

 

Fonte: foto do autor. 

 

Pai Jorge de Oyá se orgulha muito em falar sobre a sua filha mais velha ainda 

viva que está até hoje com ele, Dona Edilene dos Santos, mais conhecida como 

Dona Bezinha, segundo relato dela, está ao lado de Jorge há 30 anos, 

acompanhando-o em toda sua trajetória profissional e espiritual, tendo uma função 

importante dentro do terreiro como testemunha ocular de sua trajetória. 

Em 2010, Pai Jorge de Oyá consegue judicialmente a liberação para o 

exercício da função de terreiro, liberdade política e religiosa e o papel da valorização 

cultural de raiz de matriz africana de Gravatá/PE (Figura 16), se tornando seu 

presidente, onde o papel social da associação é ensinar o povo de terreiros e 

adeptos a buscarem conhecimento sobre a ancestralidade e sobre seus deveres e 

direitos políticos dentro da sociedade. Além disso, a instituição tem o papel de 

ensinar conhecimentos sobre alguns rituais e criar campanhas como ‘Doe 

Brinquedos’ que tem como função a distribuição de brinquedos para as 

comunidades carentes. Seu terreiro, que antes era conhecido como ‘terreiro de Pai 

Jorge’, agora recebe o nome de Abassá Axé Ilê de Iansã.  

Além dos movimentos citados, Pai Jorge de Oyá está ligado aos movimentos 

sociais em Gravatá e é frequentemente convidado para reuniões com parlamentares 

 
 

62 



 
 

para debater leis e propostas que incluam os povos de terreiros. A partir destes 

diálogos foi possível avançar em conquistas como: feriado religioso, passeata de 

conscientização da cultura negra e a possibilidade de fazer reuniões de Catimbó de 

Jurema fora dos terreiros, assim como locais destinados pela prefeitura para que os 

adeptos possam fazer suas oferendas, obrigações e rituais desde que em acordo 

com às leis estabelecidas pela constituição.  

 

Figura 18: Documento de validação da Associação Abassá Axé Ilê de Iansã de Gravatá/PE 

 

 
Fonte: foto do autor 

 

Hoje existem em torno de 25 terreiros localizados em território gravataense, 

contando com zona rural e urbana. Entre os mais antigos está o Abassá Axé Ilê de 

Iansã, que carrega em suas paredes, história de resistência, luta e aprendizado 

carregado por aqueles que escolheram fazer parte do Catimbó de Jurema, onde 

seus filhos já juremeiros abriram outros terreiros na cidade que trazem os 

ensinamentos de Pai Jorge de Oyá, que podemos dizer que fazem parte da ‘Rama15 

de Pai Jorge’. 

15 Termo utilizado para designar filhos de um pai de santo que leva o que aprendeu para outros filhos. 

 
 

63 



 
 

Quando entramos no terreiro de Pai Jorge de Oyá, podemos perceber alguns 

objetos ritualísticos e práticas dentro dos rituais. Podemos citar a ingestão da bebida 

Jurema, o uso dos cachimbos, os pontos cantados. No Abassá Axé Ilê de Iansã a 

árvore jurema e outras ervas são utilizadas em diversas práticas do 

Catimbó-Jurema: em misturas de banhos para os adeptos, cujo intuito pode ser 

descarregar energias negativas, o desenvolvimento mediúnico, a cura de doenças, 

ou com a intenção de solução de problemas pessoais; e ainda, na preparação de 

banhos para a lavagem do salão. Além dos banhos, as ervas também são utilizadas 

nas práticas de defumações que podem ocorrer antes de começar uma reunião de 

gira.   

A bebida ritualística da Jurema é feita da casca da árvore, preparada dentro 

do terreiro, que pode ser ingerida e também está presente na composição dos 

assentamentos das entidades e no encantamento dos iniciantes da religião, 

chamado também de Calçamento, ritual no qual o iniciante recebe em seu corpo 

uma semente de Jurema, marcando o começo de sua jornada como juremeiro16. Pai 

Jorge de Oyá sempre reforça que o juremeiro começa pela rama17, ou seja, pelo 

Calçamento se inicia os conhecimentos das ervas, o conhecimento, a sabedoria e o 

respeito à ancestralidade. Tudo está interligado e espiritualmente tudo será 

apreendido pelo recém iniciado. 

Esse conhecimento do uso ritualístico das plantas para fins religiosos e o seu 

uso terapêutico é ensinado e praticado dentro do terreiro, seguindo essa concepção 

do entendimento das ervas. Podemos notar sua ligação à  saúde e à espiritualidade, 

de modo que são percebidas como entrelaçadas, conectando o corpo carnal ao 

mundo espiritual. Tais tradições são passadas de forma oral para os filhos de Pai 

Jorge de Oyá, através dos conhecimentos adquiridos ao longo dos seus 52 anos 

como Juremeiro, seu terreiro permanecesse até os dias de hoje com sua cultura e 

ancestralidade do culto ao Catimbó-Jurema. Inclusive vale ressaltar que dentro de 

Gravatá, o Abassá Ilê axé de Iansã  é um dos poucos terreiros que ainda podem 

contar com o saber do benzimento através da presença das rezadeiras18.  

18 Mulher ou homem, geralmente idoso, que tem “poderes de cura” por meio de benzimentos. Cascudo (2000, 

17 A rama é uma estrutura de planta que cresce a partir do caule e das folhas. Conjunto dos ramos e 
folhagens das árvores e plantas. 
https://michaelis.uol.com.br/palavra/2a5Na/rama/#:~:text=1%20Conjunto%20dos%20ramos%20e,%2
C%20ramagem%2C%20ramalheira%2C%20ramaria.  

16 Nome dado aos praticantes do Catimbó de Jurema. 

 
 

64 



 
 

4.2 I Encontro de Terreiros do Agreste e Zona da Mata de Pernambuco 

 

Atualmente o Catimbó de Jurema Sagrada vem recebendo bastante 

visibilidade dentro do território nacional, devido à popularização e ao engajamento 

dentro das redes sociais, que permitiu a religião e alguns adeptos ganharem 

visibilidade. Em Pernambuco, aconteceu um evento de grande importância para os 

juremeiros, o 1º Encontro dos Povos de Terreiro do Agreste e Zona da Mata de 

Pernambuco, que aconteceu em 13 de julho de 2024, na cidade de Gravatá. O 

evento foi realizado na Escola Técnica Estadual de Gravatá (ETE) e reuniu 

representantes de diversas comunidades de terreiro, sendo um evento que foi 

importantíssimo para os juremeiros, o povo da Umbanda e Candomblé local, pois 

conseguiram visibilidade pública e espaço para discutirem assuntos que beneficiam 

as religiões e seus fiéis. 

Figura 19: Realização do primeiro encontro de terreiros do agreste e das zona da mata, Gravatá/PE 

 

Fonte: Pedro Ferreira 

 

 

p.587). 

 
 

65 



 
 

O evento contou com uma programação diversificada, incluindo salas com temas 

que abordarão assuntos essenciais para as comunidades de terreiro de Jurema de 

Pernambuco. Entre os temas, destacam-se: Educação e Resistência, o  Papel das 

Escolas no Ensino da Cultura Afro-Brasileira, além de debater sobre a importância da 

educação na preservação das tradições culturais e o papel das escolas como agentes 

de resistência dentro do estado. 

Outro assunto abordado foi sobre a Saúde e Bem-Estar para as Comunidades de 

Terreiro: Discussão sobre práticas e cuidados que promovem a saúde física, mental e 

espiritual nas comunidades, questões como essa não eram discutidas dentro de 

políticas e através desses encontros periódicos esses temas poderiam ser trabalhado e 

discutido junto com a comunidade. Por fim, discussões como novas parcerias 

institucionais, fortalecendo os laços com o Poder Público, estratégias para engajar o 

poder público em iniciativas que beneficiem as comunidades de terreiro, garantindo 

apoio e reconhecimento. 

Os participantes que se fizeram presente fora os líderes e representantes de 

várias cidades da região, incluindo Agrestina, Belo Jardim, Bezerros, Gravatá, Brejo da 

Madre de Deus, Caruaru, Catende, Jaboatão dos Guararapes, Limoeiro, Palmares, 

Pesqueira, Pombos e São Caetano. A participação de membros dessas cidades reforça 

a importância e a abrangência do evento. 

 

 

 

 

 

 
 

66 



 
 

Figura 20: Mesa redonda com principais influências de terreiros onde discutiram assuntos pertinentes 

para o futuro da religião em Pernambuco 

 

Fotos : Pedro Ferreira 

Figura 21: Reunião com Juremeiros e Povo de Santo para decidirem novas políticas públicas para as 

religiões, onde nosso entrevistado Pai Jorge se faz presente 

 

 
 

67 



 
 

 

Fotos : Pedro Ferreira 

 

Figura 22: Momentos de Celebração dos rituais de Jurema com todos os presentes no evento 

 

Fotos : Pedro Ferreira 

 
 

68 



 
 

Figura 23: Ogãs de terreiros distintos tocando Ilú para celebrar o sagrado religioso 

 

Fotos : Pedro Ferreira 

 

Além dos assuntos que foram discutidos em prol das religiões, aconteceram 

premiações para os Babalorixás e Yalorixás presentes, cada um representando um 

terreiro pernambucano e a sua comunidade, a reunião teve uma importância muito 

significativa pois uniu os terreiros presentes, cada um com suas ideologias sobre as 

religiões tradicionais, além de criar pontes religiosas significativas que podem 

auxiliar novos adeptos e pesquisadores a abordarem a religiões nas pesquisas 

futuras.  

Em determinado momento do evento aconteceu uma cerimônia de premiação 

(figura 25) para os participantes e nomeação de embaixadores da Jurema para 

algumas cidades, Pai Jorge recebe a premiação junto com outros Juremeiros (Figura 

26). 

 
 

69 



 
 

Figura 24: Cerimônia de premiação aos representantes de terreiros do Agreste e Zona da mata  

 

Fotos : Pedro Ferreira 

 

Figura 25: Premiação de Pai jorge e Oyá como embaixador do agreste pernambucano para assuntos 

relacionados à religião. 

 

 
 

70 



 
 

Fotos : Pedro Ferreira 

 

4.3 Se fazendo Jurema 

Na Jurema Sagrada os artefatos são produzidos por especialistas e que, 

após uma série de ações rituais, se tornam – ou são preparados para – o médium 

ou entidades do Catimbó-Jurema. Em geral, tais artefatos, uma vez feitos, passam a 

compor o assentamento da Jurema: um conjunto de materiais que expressa e 

medeia a relação entre as divindades e seus filhos humanos. Para explorar tal 

temática, sigo um trabalho de campo que vem sendo realizado desde 2022 em um 

terreiro de Jurema Sagrada e atualmente em conjunto com uma oficina de produção 

de ferramentas de Jurema, localizada em Gravatá, Pernambuco. Trata-se da oficina 

de José Ricardo da Silva Oliveira, mas conhecido como “Dudé”, um dos artesãos de 

Jurema mais conhecidos da região. Nascido e criado em terreiros, Dudé começou 

recentemente a divulgar seu trabalho dentro dos terreiros e o conheci em uma visita 

de campo no terreiro no qual faço parte e estudo para composição de outros 

projetos. 

Seguindo a premissa que o Axé é uma força que faz parte de tudo que existe 

e pode existir, segundo diferentes modulações, Goldman (2005. p. 109) sugere que 

as composições de artefatos religiosos propõem uma alternativa de processo de 

criação, que seria menos semelhante às concepções ocidentais de criação, que 

seria a adição de elementos, algo que se pode observar nas pinturas e também de 

subtração muito comum na formação das esculturas artísticas.   

Através do modelo proposto por Goldman, quando retornamos ao ateliê de 

Dudé, os artefatos que ele criou, os assentamentos, cachimbos, maracás e os 

colares de lágrimas de nossa senhora fazem parte da noção do “fazer” presente 

dentro do universo de Jurema. A Jurema deve ser vista como um processo de 

composição e individualização de uma série de forças que, no entanto, já existem 

em excesso no mundo. Diante desse ponto de vista, poderemos deduzir que o 

processo de composição dos artefatos aqui citados, não fazem parte do processo 

de “adição” e nem de “subtração”, mas sim uma “multiplicação” de matérias e 

energias que formam uma individualidade, transformando e modulando os matérias 

e forças presentes na natureza.   

 
 

71 



 
 

Ao acompanharmos a feitura do artefato de Jurema, vimos que é por meio 

dos gestos, dos ritmos e movimentos que a força das entidades – o 

Catimbó-Jurema – é atualizada nos artefatos. No entanto, para lidar com esses 

gestos, Dudé deve levar em conta os próprios “desejos” dos materiais, a forma 

como eles “solicitam” serem feitos.  Assim, o trabalho de Dudé é menos de uma 

criação do que de uma modulação entre os distintos elementos, seguindo as linhas 

de variação produzidas pela interação entre a madeira, a talha e os gestos 

proporcionados pelo machado. Dudé se comporta como um verdadeiro maestro 

neste arranjo de ritmos, timbres, atividades, movimentos e energias distintas, 

improvisando e acionando movimentos no decorrer da atividade produtiva.  

Caberá, portanto, ao artesão criar junto com as diversas forças que 

atravessam os seres e os artefatos. Quando feito isso, ele deixa um pouco de si 

mesmo nos artefatos, por meio de suas mãos. No Catimbó-Jurema, artefatos, 

entidades e seres humanos atravessam diferentes processos de individuação, para 

usarmos um vocabulário proposto pelo filósofo Simondon (2002), “unidades 

transdutoras” que o todo participa em harmonia mantendo o equilíbrio que será 

sempre instável, sendo necessário um constante cuidado e manipulação por meio 

da relação continuada entre os seres.   

Em suma, todo esse processo poderia ser pensado como uma espécie de 

composição e estabilização de uma série de energias que se encontram nos mais 

distintos materiais e no mundo. Assim, a força das entidades – que sempre esteve 

ali – é feita no processo de individuação. O assentamento, atravessado por essa 

nova força que agora foi feita (entidades), e, ao mesmo tempo, a própria expressão 

material da energia dos encantados, passa a ser um canal de mediação e 

intervenção no mundo, fazendo uma série de relações.  

No entanto, se assentar é, de alguma forma, materializar uma força. Essa 

materialização parece nunca se completar: a força precisa ser sempre renovada, 

movimentada, modulada, num processo contínuo que perpassa toda a vida da 

pessoa e, como vimos, poderá ir até nos pós vida. Toda estabilização de forças do 

catimbó de Jurema – das pessoas, dos artefatos, das entidades– parece se manter 

por meio de uma espécie de “equilíbrio metaestável”, como diria Simondon (2002), 

ou seja, um equilíbrio que só se mantém de modo tensionado, que requer um fazer 

 
 

72 



 
 

constante e que nunca esgota as possibilidades de novos agenciamentos, novos 

fazeres.   

Como nos diz Goldman (2005), o fato de tudo na religião já existir de alguma 

forma em excesso não quer dizer que não há nada a se fazer; muito pelo contrário: 

é porque as energias estão em excesso no mundo que elas precisam ser 

manipuladas, feitas, fabricadas. Sempre existirá algo para ser feito dentro do 

Catimbó-Jurema, sempre terá uma energia espiritual espalhados pelos locais dentro 

e fora do terreiro, rituais que possibilitem determinados objetivos, obrigações para 

serem realizadas. Fazer, assim, é criar portais de passagem entre um universo 

repleto de forças: organizar, canalizar certas energias para alcançar alguns 

objetivos, criando novos campos existenciais compostos de várias forças.   

A composição dos artefatos do Catimbó-Jurema, assim, caminha junto com o 

Animismo, no sentido de tornar e manter as coisas vivas, por meio de um cuidadoso 

e constante trabalho ritualístico, dentro de um mundo repleto de forças instáveis e 

de possíveis desequilíbrios. Desse modo, o fazer carregar, uma dimensão ética que 

ao criar um artefato deveremos levar em conta as forças ali inseridas e que seu uso 

trará consequências para quem criou e quem adquiriu. 

4.4 Entre madeiras, força e forma 

No cotidiano da oficina de Dudé, quando não visita os terreiros, recebe a 

visita de pessoas relacionadas ao universo da Jurema Sagrada. Normalmente, 

essas pessoas vão comprar ou encomendar algum artefato para os rituais de 

Jurema. A demanda de uma ferramenta, assim como a própria iniciação na religião, 

em geral é interpretada como um pedido da própria entidade (SANSI, 2005), que, 

por meio de sonhos ou jogos de búzios, revela, seja para a pessoa ou para seu 

Zelador, o desejo de materializar-se (em ser feito), manifestando assim sua própria 

forma de vir ao mundo. Essa demanda chega a Dudé em desenhos, relatos de 

sonhos ou mesmo descrições e orientações divinatórias trazidas pelos “clientes”. É 

a partir desse material que ele interpreta cada pedido, buscando traduzir as 

mensagens das entidades e acessar suas demandas (suas formas, detalhes, 

proporções), que são materializadas através da fala do cliente ou em um desenho 

 
 

73 



 
 

que ele mesmo faz, em geral rabiscado em um pedaço de papel. Nesse desenho, 

ele deve intuir como será feito aquele artefato, quais elementos vão compor por 

meio de um diálogo tensionado que leve em conta, ao mesmo tempo, tanto o pedido 

da entidade quanto às formas e transformações que a própria madeira é capaz de 

“aceitar”.  

Por exemplo: certa vez, chegou na oficina um zelador querendo encomendar 

uma ferramenta de Exú, um cajado. Esse exu se dizia muito forte e que trabalhava 

no cemitério. O desenho que lhe foi apresentado era uma bengala reta, sem dizer 

que tipo de material iria se usar e o zelador a queria de madeira, então, Dudé 

afirmou que a madeira não seria forte suficiente para aguentar o peso do Exú e que 

se aquele Exú estava ligado a cemitério, porque não fazer uma bengala que 

representasse caveiras e ossos, permitiria que o Exú pudesse mostrar de onde veio. 

Além disso, ele sugeriu colocar as caveiras de olhos abertos. “Se a ferramenta vai 

ser para Exú, então, ela tem que ter olho, pra poder enxergar os caminhos, né? Se 

ele tiver de olhos fechados ele não vai conseguir enxergar o caminho e ele vai ficar 

sem saber pra onde ir, sem caminho, e então você pode ficar assim também”, dizia 

ele, apontando também a necessidade do Exú da representação dos ossos. “Esse 

Exú é do cemitério, certo? Pois então ele tem que carregar alguns ossos, alguma 

coisa pra identificar de qual lugar ele veio. Se ninguém souber qual Exú está ali, 

podem confundir ele com outros”, questionava Dudé.  

Assim, os elementos e materiais que cada entidade carrega não somente 

“representam” a entidade, mas são fundamentais para atualizar determinadas 

relações, permitindo que a entidade possa trabalhar. A maioria dos Exús da linha 

das caveiras, por exemplo, possuem caveiras e ossos em seus adereços. Essas 

caveiras, dizem, é fundamental para Exú poder representar sua origem e 

argumentar que todos nós por mais riquezas que teremos sempre nos tornaremos 

uma caveira. Elas são manipuladas de diferentes formas: pode sair da mão de Exú, 

pode estar representada em suas roupas, pode ficar aos pés da entidade, e assim 

por diante, a depender do ritual e dos fins desejados. Manipular as introduções 

desses elementos é ativar as próprias forças pelas quais elas são capazes de agir 

no mundo. É como se cada forma, mais do que simbolizar a divindade, fosse a 

própria materialização da força que ela possui – força esta fundamental para ativar 

determinadas relações ritualísticas.   

 
 

74 



 
 

Tudo se passa então como se cada artefato, antes de “representar” algo, 

contivesse em sua própria expressão material a inscrição intensiva da Jurema 

Sagrada e suas entidades. Mais do que um “sagrado-abstrato”, como certa vez falou 

Mestre Didi (Santos, 1967), poderíamos seguir a sugestão de Sansi (2003:175) e 

tratar os artefatos da Jurema enquanto “sagrados-concretos”, ou seja, sem 

desvincular a materialidade do objeto da força que o habita. A questão, portanto, 

parece envolver menos formas e leis do que uma espécie de “eficácia de forças”, 

dos efeitos produzidos por cada composição. Trata-se, para usarmos a expressão 

de Latour (2002), do que cada artefato faz, quais forças ele consegue agenciar e 

intervir no mundo. No entanto, a forma dos fluxos das forças, seus agenciamentos e 

mediações em sua sacralização permitem que as energias fluam do médium para o 

artefato e do artefato para o médium.  

Os materiais coletados por Dudé são da própria região ou até mesmo em 

madeireiras. Ainda assim, ele escolhe com cautela cada material e qual será a 

aplicação do mesmo, que irá depender que tipo de artefato ele vai produzir e de 

acordo com espessuras, formatos, texturas específicas e também as entidades e 

suas características que deverão ser levadas em conta no decorrer do trabalho de 

artesanato e que como os mesmo sempre diz, não poderá ser desassociada a 

entidade que aquele artefato pertence.  Ainda que essas madeiras não possuam a 

mesma aparência do seu estado bruto, perdendo às vezes algumas características 

fisiológicas, elas carregam o encantamento da Jurema, que é uma intensidade da 

força da natureza em fusão com a força de uma entidade que é atualizada no 

próprio material por meio do artesanato.  

Assim, o trabalho de Dudé em sua oficina consiste em canalizar 

determinadas energias em materiais e suas formas, fazendo com que aquele 

artefato (que já carrega as energias ancestrais) se torne mais vivo, com mais força, 

ou como alguns chamam, com mais axé. Tal processo de composição se dá por 

meio das diversas transformações pelas quais as madeiras passam, desde a 

concepção do artefato, até a customização, a montagem e a secagem, 

atravessando assim todo o processo de produção desses artefatos – que vai, para 

além da oficina e perpassa todo o terreiro ao qual a pessoa é vinculada.  

Tal diálogo, para se concretizar, exige uma série de cuidados e trabalhos 

rituais.  Antes de começar a trabalhar, Dudé sempre pede licença às entidades que 

 
 

75 



 
 

regem o trabalho na Natureza (em especial Malunguinho e os Caboclos), 

acendendo uma vela para elas e proferindo palavras e rezas. Na medida do 

possível, ele busca produzir cada artefato seguindo a ordem classificatória das 

entidades tal qual existente no terreiro, sequência na qual as entidades são 

reverenciadas ou invocadas durante os cultos a eles destinados.   

Assim, sempre que há mais de um artefato para fazer, ele começa seu 

trabalho com Malunguinho, a primeira entidade invocada nos terreiros 

pernambucanos, para depois passar para os Caboclos, Mestres, e assim por diante, 

a depender da demanda do momento. No decorrer do trabalho, o tabaco também 

desempenha um papel fundamental, pois para Dudé, ele serve como um meio de 

deixá-lo com uma “cabeça boa” ou com a mente voltada para o trabalho com a 

madeira. Na oficina, predomina o silêncio, que só é entrecortado pelas baforadas do 

cachimbo, pelos cantos dos pássaros e da faca e serra cortando as madeiras.  

Com o desenho em mãos, Dudé parte para as várias etapas da produção dos 

artefatos: escolher os materiais que serão utilizados (a partir de seus tamanhos, 

espessuras e texturas); preparar cada material, cortando as madeiras, lixando e 

talhando, lixar e envernizar o artefato já montado para, então, colocá-lo para secar, 

sempre, invariavelmente, virado para as matas ou saídas, a fim de proteger a oficina 

com a força já presente daquela entidade.   

Se acompanharmos todo o processo de criação da fabricação dos artefatos 

e, principalmente, se levarmos em consideração uma certa “teoria nativa das forças 

da natureza” que permeia o universo técnico da oficina de Dudé, é como se, durante 

todo o trabalho com as madeiras, fosse necessária uma espécie de 

“correspondência energética” entre a matéria, o utensílio, o material e os 

encantados - uma sinergia que confirmará o diálogo com o próprio material. Assim, 

durante o trabalho, as interações gestuais do artesão devem levar em conta a 

própria materialidade da madeira e, mais do que isso, as energias que pulsam 

nelas. É por meio dessa interação que a matéria prima gradualmente vai se 

tornando outra coisa - que, no entanto, ele já era virtualmente desde o princípio. Ao 

ser transformado pelo artesão, a madeira passa a ocupar um estatuto ontológico 

bem particular: ao mesmo tempo em que é um pedaço de madeira, já não é um 

“pedaço de madeira qualquer”, já carrega as marcas da Jurema, ou seja, seu 

 
 

76 



 
 

trabalho já está inscrito naquele material.  

Assim, ao intervir sobre a madeira, elemento pertencente a Natureza, o 

artesão canaliza, a partir desses movimentos, gestos e ações ritmadas, diversas 

energias presentes no mundo - o fogo, a serra, a faca, a eletricidade, a motricidade 

humana, etc. - fazendo com que o material, que já era da natureza, passe a ter os 

traços de Jurema, seu trabalho. Os artefatos de Jurema, então, poderiam ser 

definidos como um processo técnico que visa, mais do que construir objetos, 

canalizar, transformar e modular as energias da natureza, preparando-a assim para 

receber a energia do encantado que será assentado na matéria.  

Esse processo de canalização e composição de forças segue para além do 

universo da oficina. Ao ser “entregue” ao cliente, o artefato em geral vai para um 

terreiro de Jurema, onde passará por outros processos de feitura e passará a fazer 

parte do assentamento da Jurema, junto com outros artefatos sagrados. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

77 



 
 

 
 

 
78 



 
 

5 ANÁLISE E DISCUSSÃO: COMPOSIÇÃO DE ARTEFATOS 

 

Bucaille e Pesez (1989) nos estudos sobre Cultura Material, definem artefato 

como sendo fruto da ação humana sobre uma matéria a partir de um projeto inicial, 

sendo considerados aqueles que são produzidos pela ação humana, mas também 

as coisas naturais que sofreram ação humana e adquiriram sentidos simbólicos 

ressignificados. 

No campo do Design, o termo mais comumente encontrado para definir os 

artefatos frutos da ação humana era ‘objeto’. Löbach (1976) classifica os objetos em 

estéticos, simbólicos e funcionais. Nós preferimos o termo artefato porque se 

diferencia de uma corrente positivista e neutra, adentrando os estudos em Cultura 

Material. Dentro do Catimbó-Jurema, pode-se extrapolar o conceito de Löbach para 

classificar os artefatos presentes na Jurema Sagrada como simbólicos, ou seja, 

aqueles que são marcados pelo seu contexto religioso e sagrado. Nos 

assentamentos, ilus, maracás, agdás e cachimbos, há um sentido ligado diretamente 

à função, que neste caso é espiritual. E os artefatos estéticos que são as guias, 

vestimentas, velas, adornos (como chapéus, jóias e perfumes), esses dependem do 

desejo do juremeiro em harmonia com a entidade cultuada. 

A mística dos encantados é descrita por diversos autores como Pordeus 

(2012), Souza (2013) e Coelho (2016) como seres espirituais cultuados pelos 

indígenas, sendo muitos deles vindos dos fundos dos rios ou até pessoas que 

reencarnaram como espíritos. Para Pordeus (2012, p. 255) eles “foram espíritos que 

tiveram uma vida e compreendem melhor os problemas”. Tal definição é também 

expressa pelos juremeiros, os mesmos têm essas entidades como seus professores. 

O autor complementa dizendo que “o Mestre doutrina os médiuns da casa, 

ensinando-lhes os segredos da Jurema Sagrada”. Mas para que tais seres possam 

continuar seus trabalhos eles passam por rituais espirituais para encantar-se, esses 

rituais acontecem dentro do altar da Jurema que fica no interior dos terreiros. 

Os artefatos e assentamentos que estão presentes dentro do terreiro de Pai 

Jorge Oyá, sua forma de culto e representação, sendo exclusiva do Abassá Axé Ilê 

de Iansã, podendo ter variações quando comparado a outros terreiros, mas que isso 

não significa necessariamente que esteja de forma errada, principalmente porque os 

 
 

79 



 
 

assentamentos são um ambiente muito íntimo entre os juremeiros e a casa na qual 

ele está presente. O formato dos assentamentos sofre influência do mestre e do 

Zelador daquela casa, permanecendo igual para todos os filhos daquele lugar, 

variando apenas pela hierarquia do adepto no terreiro e influência mediúnica dos 

mestres e mestras. 

Miller (2013, p.75) situa os objetos, a cultura material, como elemento 

resultante do labor social, configurada por sua cultura, uma expressão pela qual é 

possível identificar seus aspectos simbólicos, bem como, sua identidade. O autor 

também trata da cultura como algo a ser elaborado, entendendo assim, como uma 

construção a partir das pessoas e de suas relações com os artefatos.  

Com isso, discutir sobre a informação e suas especificidades é necessário, 

com destaque a informação não textual que se encontra em suportes variados, 

captada pela percepção a partir da interação com o campo, os artefatos encontrados 

dentro do terreiro e as práticas associadas ao mesmo. Pretendemos, portanto, 

contribuir para a visibilidade da prática religiosa da Jurema Sagrada e do 

Catimbó-Jurema. Aqui, devido a grande quantidade de artefatos encontrados no 

Abassá Axé Ilê de Iansã, separamos em grupos a partir da adaptação de Löbach 

(1976): Simbólico - Assentamentos; Funcionais - Cachimbo; e Estético - Colar de 

Lágrimas de Nossa Senhora, junto com a conceituação de Pai Jorge e de outros 

pesquisadores. 

Quando adentramos no universo do Catimbó-Jurema pela primeira vez, logo 

percebemos que ele é povoado por distintas “coisas”: Colares, roupas, animais, 

plantas, instrumentos musicais, artefatos de barro, ferro, palha, madeira os mais 

peculiares ingredientes e até paisagens, locais e momentos específicos. Tudo 

parece indicar que faz parte de uma ritualística e força divina, por meio de um 

complexo sistema de uma composição Sagrada.  

Dentro do Catimbó, as coisas (humanos, ferramentas, elementos da 

natureza, entidades) ligam-se umas às outras, sendo atravessadas pelas mesmas 

linhas energéticas que lhe conferem existência, naquilo que Bastide (1958) vai 

chamar de “princípio de participação”. Cada ritual do Catimbó possui um conjunto de 

elementos que a expressa e por meio do qual ela se materializa no mundo. Se 

pegarmos como exemplo os cachimbos, veremos que eles são fabricados com 

 
 

80 



 
 

matérias-primas típicas nordestinas e formatos específicos ligados a rituais e 

entidades específicas. Se falarmos sobre as falanges19 de Jurema, temos 

divindades diversas e que cada uma delas tem características únicas, mas é mais 

comum vermos os cachimbos serem usados por arquétipos masculinos como Exús, 

Caboclos ou Mestres, os mesmos usam também artefatos como camisas de manga 

longa, calças, copos e nas suas celebrações e rituais, são mais diretos e brutos. As 

entidades que têm arquétipos femininos usam coisas mais delicadas como Taças, 

Cigarros e artefatos ligados ao feminino de época e à sensualidade. No limite, cada 

entidade – em sua qualidade particular – possui uma ferramenta específica, feita 

com o material característico daquela entidade e respeitando um determinado 

“padrão” de cores e formas mais ou menos variáveis.  

Tais formas a princípio, poderíamos tentar responder que elas simbolizam 

determinadas relações, sejam mitológicas, sociológicas ou rituais; ou seja, que por 

detrás daqueles artefatos e formatos peculiares haveria uma série de significados 

sociais, muitas vezes desconhecidos pelas próprias pessoas que participam 

daquele universo. Assim, por  exemplo, os formatos antropomórficos das estatuetas 

de Exús e pombagiras seriam  “ressignificações” da iconografia cristã ancestral; as 

navalhas, cruzes, facas e tridentes que cada exu carrega “simbolizavam” a 

marginalidade social dessas entidades em suas formas humanas; o maracá, 

instrumento indígena que era usada em rituais para deuses  como Tupi, Iara etc., o 

cachimbo que era usada pelos pajés para curar e libertar pessoas  de suas 

enfermidades físicas e mentais como uma forma de saúde alternativa, já que a  

época existia uma insuficiência na saúde. Cada uma dessas explicações buscaria 

algo “externo” aos próprios materiais e suas forças para explicar as relações que 

lhes são construídas. Nessa perspectiva, os artefatos ritualísticos seriam meras 

“substâncias materiais” que representam algo, seja a força da entidade, a 

ancestralidade indígena, a sociedade etc.  

O problema dessa abordagem sobre a cultura material é que ela deixa de 

lado o que as próprias pessoas dizem e fazem com os materiais e suas relações, 

tratando-as ora como ingênuas, por acreditarem estar dando poder a meros 

artefatos ou ferros, ora como ignorantes, por não saberem o suposto “real 

19 Linhas de Entidades que compõem a jurema são elas: Exus e Pombagiras, Caboclos (as) e Mestres (as) 

 
 

81 



 
 

significado de suas insígnias”, retornando ao problema do fetichismo.   

A proposta é uma abordagem distinta, ao invés de deduzir o que está por trás 

das  práticas das pessoas que interagem com seus artefatos e deuses, queremos 

propor a junção das práticas e agenciamentos, focando no modo como os adeptos, 

suas entidades e seus  artefatos emergem dentro da relação social, sem 

menosprezá-las como prática primitiva,  crença ou modelos classificados em 

crenças cristãs coloniais. Trata-se, sobretudo, de uma  proposta pragmática que 

esteja atenta ao que as pessoas dizem sobre essas palavras e práticas, de modo 

que tais proposições e pensamentos possam  desestabilizar a nossa própria forma 

de pensar e conceber categorias como “coisas”,  “materiais”, ou mesmo a própria 

noção de “vida”. Grande parte desses objetos ainda são considerados instrumentos 

profanos para algumas pessoas, a ponto de todos os objetos, sem levar em 

consideração seu simbolismo, cultura e composição, são associados à macumba, 

termo esse que não se aplica a religião e nem a seus objetos, mas sim um objeto 

específico que recebe esse nome.   

Neste capítulo, buscamos acompanhar tais agenciamentos e mediações a 

partir do artefato do Catimbó de Jurema nordestina: dos assentamentos, Cachimbos 

e Maracás, até os colares de Nossa Senhora. Trata-se de artefatos produzidos por 

especialistas e que, após uma série de ações rituais, se tornam – ou são 

preparados para – o médium ou entidades do Catimbó de Jurema. Em geral, tais 

artefatos, uma vez feitos, passam a compor o assentamento da Jurema: um 

conjunto de materiais que expressa e medeia a relação entre as divindades e seus 

filhos humanos.produção de ferramentas de Jurema, localizada em Gravatá, 

Pernambuco.  

 

5.1 Artefatos Sagrados 

A materialidade de Jurema exerce um papel essencial nos rituais e na vida da 

pessoa no Catimbó. Juntamente com os Cachimbos e o Maracá (um dos 

instrumentos fundamentais para os rituais de Catimbó) e outros artefatos, eles irão 

compor os festejos da Jurema. Além disso, alguns artefatos fazem parte de um 

local, chamado de assentamentos das entidades, uma espécie de “altar”, ou arranjo 

 
 

82 



 
 

de forças que irá mediar a relação entre as entidades e a pessoa. Para uma 

ferramenta ser feita - e sua feitura, como vimos, envolve mais do que a simples 

produção do artefato – as madeiras passam por uma série de transformações e 

composições até se tornarem uma ferramenta de Jurema. Trata-se de um processo 

gradual, como se em cada ação o artefato fosse adquirindo mais “vida”, num diálogo 

tensionado entre o artesão, as divindades e a matéria.  

Os artefatos se encaixam nas definições de material, mas junto com o 

animismo, esse conceito foi definido por E. B. Tylor em sua obra de 1871, Cultura 

Primitiva. O termo Animismo deriva-se da palavra latina anima (alma).  Pode ser 

descrito como uma crença que atribui vida espiritual às coisas inanimadas, e isso 

inclui a crença que atribui vida aos mortos. Para eles, existe um poder sobrenatural, 

mas não um deus pessoal. Os juremeiros acreditam que a totalidade da natureza 

está tomada de seres espirituais, conceito (Animismo) que há muito tempo foi usado 

por pesquisadores como uma forma de inferioridade de alguns povos em relação às 

culturas consideradas “civilizadas”, mas que aqui usamos ele como base para 

compreender como funciona as composições dos artefatos sagrados e seu 

simbolismo para os povos de terreiros.   

Refletir sobre a cultura material da Jurema Sagrada induz a discorrer não 

apenas sobre a religião, mas sobre os pressupostos teóricos que respaldam a feitura 

da pesquisa dentro do campo do Design. Para tanto, aqui buscamos, a partir da 

reflexão dos autores, apresentar as origens, conceitos e perspectivas adotadas 

sobre informação e cultura material como signo e sua relação com a memória e 

identidade cultural dos povos tradicionais.  

 

 
 

83 



 
 

5.2 Assentamentos 

Figura 26:  Pirâmide de interação: Assentamentos 

 
Fonte: Criado pelo autor apud Heneine (2020) 

 

5.2.1 Entidades de Jurema 

 
​ O Catimbó-Jurema como apreendido foi uma religião que tem registro com os 

indígenas (Assunção, 2010) durante o período colonial e esse processo sofreu 

grande hibridismo cultural (Burker, 2003) do que seria originalmente a religião. 

Assim, como o próprio culto às entidades também sofreram ressignificação, na 

medida que iam surgindo o culto pelos estados do Brasil, foram surgindo novas 

entidades, como nos afirma Pai Jorge de Oya. Ele também comenta que muitas 

entidades consideradas mais antigas quase não se vê mais, como por exemplo, 

Maria do Açaís, Mestre Preazinho, Tereza Légua entre outras. 

​ Todas as entidades podem baixar em um terreiro, desde que seja feita a 

invocação correta. Mas na medida que vão se passando os anos, muita ciência 

dessas entidades, seja pela incorporação ou seja pelos assentamentos, vai se 

perdendo ao longo da história. Por isso, a intenção desta dissertação é resgatar e 

 
 

84 



 
 

registrar alguns dos conhecimentos de Jurema, para que através deles outras 

pessoas de outras gerações não deixem a ciência se perder.  

​ No Abassá Axé Ilê de Iansã muitas entidades são cultuadas, mas tem 

algumas que são consideradas os guardiões do terreiro. Quando falamos das 

falanges temos as que aqui já foram citadas (Malunguinho, Exus e Pomba giras), 

mas o mestre da casa é Mestre Boiadeiro e a Mestra Helena , os dois são principais 

nos cultos dentro do terreiro, eles quando vem para esse plano incorporado em Pai 

Jorge o ambiente se contagia e todos se alegram com sua chegada.  

 

Figura 28: Representação do altar dos Caboclos e Caboclas de Jurema. 

 

Fonte: foto do autor 

 

​ Essas entidades são assentadas da mesma forma que as outras, através dos 

pratos e copos de vidros com água, mas o assentamento de Pai Jorge (figura 28 ) 

são diferentes dos demais, a sua composição é maior, já que ele é o cargo mais 

importante daquele terreiro, suas entidades e seus assentamentos devem sempre 

se sobressair dos demais, já que uma das funções desses artefatos é simbólica, ou 

seja, a Hierarquia do terreiro, diferenciando o líder dos demais.  

Os assentamentos do Catimbó-Jurema têm como expressão de 

conhecimento ancestral. Tais assentamentos são também nomeados, pelas pessoas 

adeptas da religião, de encantamentos (Oliveira, 2021), tratando-se de artefatos 

consagrados nos quais as entidades cultuadas, dentro da ritualística da Jurema, são 

 
 

85 



 
 

envultadas20 segundo a crença dos juremeiros. 

 

5.2.2 Oralidade: Toadas e Pai jorge de Oyá 

 

Os reinos do Catimbó-Jurema são locais considerados sagrados para os 

adeptos (Oliveira, 2021). Lá residem os encantados que são cultuados na religião, 

cada uma dessas entidades assume características únicas que segundo Pai Jorge 

de Oyá são o que as “diferenciam das outras”. Essa diferença é notória quando eles 

vêm à terra, nas suas roupas e também nos seus assentamentos. Troncos da planta 

são assentados em recipientes de vidro com água, esse elemento segundo Jorge 

(2024) é o que dá a “vida” àqueles assentamentos. Sem água não existiria vida e 

aquele objeto precisa estar com água. Através dela, Pai Jorge usa sua sabedoria 

espiritual para acompanhar e visualizar a espiritualidade daquele filho, sua relação 

com o mestre ou mestra daquela representação de cidade, ao simbolizar as cidades 

por meio desses objetos entendemos como uma forma de firmeza ou de 

personificação daqueles encantados, além desses troncos, junto com as chamadas 

“príncipes e princesas” que são taças e copos de vidro que estão ao redor dos 

pratos principais. (Figura 29) 

 

 

 
Figura 29:  Assentamento da mestra Lindomar (esquerda) e helena (direita) 

20 Envultar, na compreensão dos juremeiros, significa fazer com que a entidade que é invisível esteja 
habitando o seu assentamento (os artefatos para ela consagrado mediante rituais e colocados dentro 
do quarto de Jurema). 

 
 

86 



 
 

 
Fonte: foto do autor 

 

​ Chama-se de mesa ou altar aquele local onde são consultados as entidades 

de Jurema e onde são oferecidas as obrigações. Pai Jorge também reforça que o 

assentamento é uma representação física dos Reinos e Cidades espirituais: no 

centro existem taças empilhadas que representam o Reino daquela entidade e as 

taças ao redor (príncipes e princesas) são as cidades que fazem parte do reino. 

Quando ele precisar invocar aquela entidade, usa o próprio assentamento para 

“buscar” ela no Reino específico sem precisar “percorrer” todo os Reinos do Juremal, 

existem também as toadas que comprovam essa afirmação de Pai Jorge, algumas 

falam sobre arquétipos do mestre, do que eles gostam e entre vários assuntos as 

toadas de invocação citam o fato de percorrer a Jurema para chamar alguma 

entidade, como por exemplo essa que fala assim: “Eu abalei Jurema preta, eu abalei 

o juremal…” outra toada fala “Eu venho da cidade do Acais para que mandou me 

chamar?”. Também há outra que entoa “Estava sentado na mesa da Jurema, afirmei 

meu ponto e balancei meu Maracá, foi nessa hora que abalei Jurema Preta, 

senhores mestres de um tombo e venha cá”,  fazendo referência a invocação feita 

por alguém, chamando o mestre na sua cidade, em outras palavras dentro do seu 

 
 

87 



 
 

assentamento. O “ponto” que foi citado, esclarecido por Pai Jorge de Oyá são as 

velas, também chamadas de Inã que também compõem o altar de Jurema e também 

o Maracá instrumento sagrado de invocação indígena que serve como um sinal para 

aqueles mestres virem ao nosso plano. Em todo trabalho de Pai Jorge de Oyá, ele 

usa velas e muitas vezes o Maracá para invocar a encararia de Jurema, essa toada 

ensina a invocação de uma entidade, afirmando que precisa de alguma 

componentes para uma invocação, um assentamento de uma entidade, uma vela e 

um maracá.  

​  

5.2.3 Produção literária: autores 

 
​ ​A Jurema Sagrada, complexo de tradições e rituais de origem indígena, 

manifesta sua força e espiritualidade não apenas em cânticos e defumações, mas 

também na materialidade de seus "assentamentos". Esses objetos, que variam de 

pedras, tocos de árvore e cuias a elementos mais elaborados, são considerados a 

morada de entidades espirituais, atuando como pontos de concentração de poder e 

de conexão entre o mundo humano e o espiritual. Eles não são meros adornos, mas 

centros energéticos fundamentais para a prática religiosa. 

​ ​A antropóloga Diana Maria de Medeiros, em sua tese "A religião da jurema 

em cena: um estudo antropológico da tradição ritual em cidades do agreste de 

Pernambuco" (2014), destaca a importância dos assentamentos como elementos 

que conferem concretude à espiritualidade juremeira. A autora observa que a 

materialidade dos assentamentos é crucial para a fixação das entidades. Segundo 

ela, "Os assentamentos servem para 'acalentar' o espírito, para que este possa se 

manifestar de forma mais ordenada no terreiro, e para que sua energia seja mantida 

e potencializada" (MEDEIROS, 2014, p. 115). Essa materialização do sagrado 

permite que os praticantes interajam de forma mais direta com as entidades, 

fortalecendo a relação de troca e proteção mútua. 

​ ​Outro ponto importante é a forma como os assentamentos são construídos, 

um processo que envolve rituais específicos e o uso de elementos da natureza. O 

pesquisador Alcione de Assis e Silva, em sua obra "A Jurema Sagrada: uma árvore 

 
 

88 



 
 

de poder e de saber" (2010), explora o simbolismo por trás desses objetos. Ele 

aponta que "o assentamento é uma forma de condensar a energia da entidade, 

utilizando elementos que ela própria solicita, seja através dos rituais ou de 

mensagens em sonho" (SILVA, 2010, p. 78). A escolha de uma pedra específica, de 

um tipo de madeira ou de uma bebida ritualística não é aleatória, mas um diálogo 

com a entidade que ali será "assentada". 

​ ​A diversidade de assentamentos reflete a pluralidade da própria Jurema. 

Enquanto alguns são simples tocos de jurema, outros são cuias elaboradas com 

elementos variados, como moedas, sementes e contas. Esses objetos, além de sua 

função ritualística, também servem como referências visuais e táteis para a 

comunidade, marcando a presença e a história das entidades no espaço do terreiro. 

Nesse sentido, os assentamentos são mais do que objetos; eles são a própria 

memória do sagrado, testemunhas silenciosas da fé e do poder da Jurema. 

 

5.2.4 Confluências históricas: sincretismos 

 
​ Aceitando a indissociabilidade do autor e de sua pesquisa, nos colocamos 

aqui, tanto como autores como quanto adeptos do ritual da Jurema Sagrada. 

Figueiredo (2021) pontua que os artefatos sagrados dos assentamentos são como 

mantenedores do conhecimento da religião. Dentro dos assentamentos, os artefatos 

seriam uma pequena porção do que é o universo do Catimbó-Jurema.  

Esses assentamentos são uma forma de resistência aos conceitos de estética 

religiosa que o colonialismo trouxe, do que poderia ser considerado como ‘civilizado’, 

quando falamos da arte sacra. Essa hegemonia estabelecida e imposta no processo 

de colonização teve como efeito a discriminação e apagamento de outras práticas 

religiosa, como é o caso da Jurema Sagrada.  O assentamento é um local, que no 

campo religioso, serve de representação das entidades dentro da Jurema, um 

espaço palpável que se conecta com os Mestres Encantados em suas falanges, e 

servem como repositório de intenções, onde convergem a prática do Catimbó de 

Jurema. Em outras palavras, é através dessas representações que os médiuns 

conseguem conectar a existência da entidade do assentamento, podendo fazer seus 

 
 

89 



 
 

pedidos diretamente e é comum dentro desses locais onde se encontram velas, 

flores, jóias e perfumes que são oferecidas a entidade pelo médium ou simpatizante 

da religião. 

Nesta disposição de artefatos, podemos notar figuras de gesso pintadas 

(figura 29) que representam a falange dos mestres boiadeiros,  como no cristianismo 

agindo como um Signo21, podemos observar a presença de recipientes de vidro 

como água. Segundo Pai Jorge, os assentamentos são criados com copos e taças, 

que representam o arquétipo masculino e feminino, servem como representação das 

cidades da Jurema. A variação da cor vai depender da mestra que está sendo 

cultuada e quando são empilhados significa o maior tempo e função daquele 

médium dentro do terreiro. Dentro dos copos temos a água que representa a energia 

do médium do conhecimento ancestral que através delas podemos perceber como 

está sua a vida do médium. A cachaça serve como oferenda que é dada ao mestre, 

pode ser a própria Cachaça ou a bebida ritualística, fumos tem sua função como 

combustível de cachimbo para rituais e os troncos da árvore jurema como 

representação do saber, símbolo de conhecimento e também um laço do adepto 

com os encantados ali cultuados.  

21 O signo não é uma classe de objetos, mas a função de um objeto no processo da semiose. O signo, portanto, 
tem sua existência na mente do receptor e não no mundo exterior. (NOTH, 1995:66) 

 
 

90 



 
 

Figura 29: Representação de um altar dedicado ao mestre boiadeiro 

 

Fonte: foto do autor 

 

Os assentamentos formam uma resistência cultural carregada por anos de 

luta de um povo e cultura que foi minoria diante da hegemonia estabelecida. 

Entretanto, a partir dos processos de hibridismo cultural encontramos também os 

artefatos da religião católica presentes nos locais dos assentamentos. Segundo 

Nascimento (1994, p.5) a prática do Catimbó de Jurema, associado à umbanda, 

permitiu sua sobrevivência dado os poucos registros sobre a cultura afro-indígena 

documentados. Pela característica de oralidade dessas duas culturas o acesso à 

informação se torna difícil, sendo apenas possível adquirir esses conhecimentos 

fazendo parte da comunidade ou como frequentadores de seus ritos. Por outro lado, 

assegurou a resistência da prática da Jurema Sagrada e do Catimbó de Jurema até 

os dias atuais através do sincretismo religioso. 

 

 
 

91 



 
 

Figura 30: Representação do altar de preto velho e preta velha no Abassá Axé Ilê de Iansã  

 

Fonte: foto do autor 

 

Diante dos elementos religiosos presentes nas sessões de Catimbó de 

Jurema agregam várias cosmologias religiosas: o maracá, um chocalho que marca 

todas as sessões; as toadas que versam sobre a história da jurema, dos encantados 

e seus significados, assim como as histórias de suas entidades. Em entrevista com 

Babalorixá Jorge de Oyá, perguntamos sobre o roncó22 da Jurema Sagrada, como é 

composto o altar em dedicação às entidades juremeiras dentro do seu terreiro. Ele 

fala que além da Estrela de Salomão (Uma variante da cruz de Davi23, essa 

adaptação dentro do Catimbó de Jurema está diretamente associado à 

concentração de energias), outros objetos litúrgicos compõem a mesa da jurema, 

dentro do roncó: o príncipe ou princesa, recipiente com água; velas; imagens de 

caboclos , mestre e santos; crucifixos; cachimbo e fumo; as oferendas e os 

assentamentos24. Na grande maioria dos altares temos a presença do tronco da 

24 São artefatos sagrados que têm função de criar corporeidades para algo que está no campo 
espiritual. 

23 Este símbolo apareceu primeiramente ligado aos judeus já na Era do Bronze - no século IV a.C. - 
num selo judaico achado na cidade de Sidom. Também aparece em muitas sinagogas antigas na 
terra de Israel datadas da época do Segundo Templo e até mesmo em algumas depois de sua 
destruição pelos romanos. https://pt.wikipedia.org/wiki/Estrela_de_Davi acesso em 27/06/2024 

22 Onde são colocados os assentamentos e os apetrechos dos diversos espíritos. É onde também se 
energizam os objetos e as pessoas, onde se deixam os pedidos, as comidas (GIOVANNI e CECÍLIA 
[s.d]) 

 
 

92 



 
 

jurema, um pedaço do tronco da própria árvore que após passar por uma ritualística 

encarna a entidade dos juremeiros.  

 

5.3 Cachimbos e Maracás 

Figura 31:  Pirâmide de interação: Cachimbos e Maracás 

 

 

5.3.1 Entidades de Jurema:  
 

​ Na rica tapeçaria do Catimbó-Jurema, o cachimbo emerge como um dos 

instrumentos rituais mais poderosos e simbólicos. Longe de ser um mero utensílio 

para consumo de fumo, ele é a extensão da entidade, um canal direto de 

comunicação com o sagrado e um centro de poder mágico. O cachimbo e a fumaça 

do tabaco que dele se expele são a própria manifestação da força espiritual, atuando 

como um mediador entre o plano material e o imaterial. 

​ Para entidades do Catimbó, o cachimbo é um distintivo de sua autoridade e 

de sua "ciência" (termo local para conhecimento e poder). A entidade, ao incorporar 

no corpo do médium, utiliza o cachimbo para realizar a "fumaçada", um ato ritual de 

soprar a fumaça sobre o corpo dos consulentes ou pelo ambiente do terreiro. Esse 

 
 

93 



 
 

ritual tem múltiplas funções: cura, diagnóstico de males espirituais, limpeza de 

energias negativas e proteção. 
 

Figura 32: Preto velho usando o cachimbo dentro do terreiro, além dos artefatos do sincretismo 

católico (cruz) e ervas para rezar os consulentes. 

 

​ Fonte: foto do autor 

 

​ A antropóloga Diana Maria de Medeiros, em sua tese "A religião da jurema 

em cena: um estudo antropológico da tradição ritual em cidades do agreste de 

Pernambuco" (2014), descreve a fumaçada como uma prática terapêutica e mágica. 

Medeiros observa que "o uso do cachimbo pelas entidades serve para 'limpar' o 

ambiente e o corpo do consulente, retirando energias negativas e facilitando a 

comunicação" (MEDEIROS, 2014, p. 115). O cachimbo, assim, é o bastão de poder 

do Mestre, a ferramenta com a qual ele opera e manifesta sua força. 

 
 

94 



 
 

​ Embora seja mais frequentemente associado aos Mestres, o cachimbo 

também é um objeto comum entre os Caboclos da Jurema. Nesse contexto, ele 

assume um significado que remete à ancestralidade indígena e à conexão com a 

natureza. O tabaco é uma planta sagrada para muitos povos nativos, e seu uso em 

rituais de defumação e cura é uma herança cultural que se manifesta na Jurema. 

​ O pesquisador André Vicente e Silva, em seu artigo "O Cachimbo da Jurema 

e as práticas afro-ameríndias do Catimbó" (2022), destaca a natureza sincrética do 

cachimbo. Ele argumenta que o objeto é um elo entre a tradição indígena do tabaco, 

como planta de poder, e as práticas de defumação de origem africana. O cachimbo, 

portanto, é um símbolo potente de como as culturas africana e indígena se fundiram 

no caldeirão religioso brasileiro, conferindo ao trabalho dos Caboclos uma 

legitimidade baseada na força da floresta e da terra. 
 

Figura 33: Preto e preta velho (a) defumando o ambiente e as comidas da reunião para poder 

oferecer aos visitantes locais 

 
Fonte: foto do autor 

 
 

95 



 
 

​  

​ A função do cachimbo transcende o uso prático, tornando-se um símbolo 

carregado de múltiplos significados. Ele materializa o poder da entidade, tornando 

sua presença visível e palpável no terreiro. Rafael Trindade Heneine, em sua 

dissertação "Cachimbo é Catimbó e vice-versa" (2018), explora essa dimensão 

simbólica do objeto. Para ele, o cachimbo "não é apenas um instrumento de fumo, 

mas um signo complexo que condensa a ancestralidade, o poder de cura e a 

capacidade de mediação entre os mundos" (HENEINE, 2018, p. 55). A posse e o 

manuseio do cachimbo são atos que legitimam a entidade e reforçam a identidade 

do praticante na tradição Juremeira. 
 

5.3.2 Oralidade: Toadas e pai jorge de Oyá 

 
​ Durante as sessões de Jurema na casa de Pai Jorge de Oyá, é muito comum 

o uso do cachimbo. Pai Jorge começa a preparar seu cachimbo, às vezes com fumo 

de rolo e outras com uma mistura de ervas, esse combustível do cachimbo é o que 

dá início aos rituais em seu terreiro, seus filhos de Jurema não usam com frequência 

o cachimbo, alguns poucos que têm a preparação para isso o utilizam. 

​ Na casa de Pai Jorge, o cachimbo é usado como uma “arma”. Conforme ele 

mesmo diz: a “arma do macumbeiro é o cachimbo”. Ao questioná-lo sobre essa 

frase, ele diz que em quase todos os rituais de Jurema se usa o cachimbo, quando 

não é com os médiuns é com as entidades, principalmente os mestres que chegam 

no terreiro. Esse instrumento requer um preparo complexo que envolve alguns dias. 

Além da preparação do combustível, o instrumento (cachimbo) precisa ser “calçado”. 

Nesse ritual, o cachimbo passa alguns dias enterrado, recebe oferendas e descansa 

dentro do altar, adquirindo a ciência da Jurema. Ele é lavado com ervas secretas e 

depois é enterrado numa Lua Cheia especialmente escolhida. Dentro da Jurema 

Sagrada é usado com: tabaco ou fumo de rolo; com alfazema, muito empregada em 

defumações e fumaçadas; com sementes de jurema, alecrim e sálvia. 

​ Seu Jorge também ensina que algumas casas podem não usar o cachimbó 

em sessões públicas, principalmente porque o mesmo libera uma quantidade de 

fumaça grande e dependendo do ambiente e da pessoa, a fumaça poderá se 

prejudicial para a saúde e devido a isso alguns juremeiros não usam os cachimbos 

 
 

96 



 
 

em festas públicas. Alguns filhos possuem mais de um cachimbo, muitas vezes cada 

um oferecido a uma entidade específica e esse pertencimento também é espelhado 

pela entidade, onde as mesmas solicitam um cachimbo específico com o fumo 

especial para determinado trabalho.  

Junto com o cachimbo está também o maracá, esse instrumento para Pai 

Jorge serve como um sinalizador para atrair entidades. Os maracás são feitos na 

maioria das vezes de cabaça com sementes dentro, podendo ser semente da árvore 

jurema.O maracá é uma herança indígena que Pai Jorge fez questão de resgatar e 

também de consagrar para uma entidade específica, junto com o Cachimbo que 

auxilia na concentração para invocar a entidade, além de limpar o terreiro, esses 

dois elementos unidos ajudam nos rituais do Catimbó de Jurema 

 

5.3.3 Produção literária: autores 
 

​ O cachimbo é um objeto de profundo significado ritualístico e simbólico nas 

religiões afro-brasileiras e, em particular, no Catimbó-Jurema. Longe de ser apenas 

um instrumento para o consumo de fumo, ele é a extensão do poder da entidade, 

um canal de comunicação com o sagrado e um elemento essencial nas práticas de 

cura e adivinhação. A fumaça, por sua vez, é a manifestação visível da força 

espiritual que permeia o terreiro, atuando como um mediador entre o plano material 

e o imaterial. 

​ Medeiros (2014) destaca que o cachimbo é um símbolo de conhecimento e 

autoridade, representando a "ciência" das entidades, especialmente os Mestres, que 

o utilizam para diagnosticar e curar males físicos e espirituais. 

​ Rafael Trindade Heneine (2018) aprofunda a análise da materialidade do 

cachimbo e sua centralidade na cosmologia do Catimbó-Jurema. Em sua 

dissertação, ele explora a relação intrínseca entre o objeto e a identidade religiosa. 

Heneine argumenta que o cachimbo "não é apenas um instrumento de fumo, mas 

um signo complexo que condensa a ancestralidade, o poder de cura e a capacidade 

de mediação entre os mundos" (HENEINE, 2018, p. 55). Para ele, a forma, o 

material e o modo de uso do cachimbo são carregados de significados que reforçam 

a identidade do juremeiro e a legitimidade da entidade que o maneja. 

 
 

97 



 
 

​ Por fim, André Vicente e Silva (2022) complementa essa visão, focando na 

unificação de tradições através do cachimbo. Em seu artigo, o autor pontua que o 

objeto é um dos elos entre as heranças indígenas e africanas presentes no culto. "O 

cachimbo da jurema é um elemento sincrético, onde se fundem o tabaco, planta 

sagrada dos povos indígenas, e o ato ritualístico de defumar, comum em diversas 

tradições africanas" (SILVA, 2022, p. 120). Assim, o cachimbo transcende sua 

função utilitária para se tornar um potente símbolo de resistência, sincretismo e 

poder nas práticas rituais da Jurema.  

O maracá, um instrumento musical de percussão presente em diversas 

culturas indígenas, assume um papel central e simbólico nos rituais da Jurema 

Sagrada. Mais do que um simples objeto ritualístico, ele é a "voz que chama" e um 

elo fundamental entre os mundos físico e espiritual. Sua presença remonta aos 

primeiros contatos entre colonizadores e povos nativos no Brasil, sendo registrado 

em diversas fontes históricas. 
Autores como Jean de Léry, em sua obra do século XVI, já descreviam a 

presença do maracá nos rituais indígenas. Segundo o antropólogo Luís da Câmara 

Cascudo (citado em um estudo da UFPB), os registros históricos do século XVIII já 

atestaram o uso do maracá em cerimônias onde se misturavam "rezas e dizeres 

sagrados unidos a cantos e danças" para permitir a comunicação com os 

antepassados. 

No contexto da Jurema, o maracá é considerado um objeto de poder, 

frequentemente adornado com penas e outros elementos simbólicos. É através de 

seu som rítmico, que evoca o sagrado e a força da natureza, que os mestres e 

caboclos são chamados para "baixar" e se manifestar nos médiuns. O som do 

maracá é descrito como um chamado indígena, um convite para que o saber e a 

vivência dos "mestres da ciência da Jurema" se façam presentes no terreiro. 

O maracá não se limita a um simples convite aos espíritos. Ele também é uma 

ferramenta de cura e condução ritualística. Em um artigo da Revista Acervo, é 

mencionado que em rituais Atikum, o mestre utiliza o maracá para "despertar" os 

participantes que caem em transe profundo, tocando-os e entoando cânticos 

específicos para que se levantem. Este é um exemplo da função de condução do 

instrumento, garantindo a segurança e o fluxo correto do ritual. 

 
 

98 



 
 

O historiador Alexandre L'Omi L'Odò e o escritor Taussig, em seus estudos 

sobre a Jurema, reforçam a ideia de que a fumaça dos cachimbos e o som dos 

maracás são elementos essenciais na comunicação com o "outro mundo". 

A importância do maracá na Jurema tem sido tema de pesquisa em diversas 

universidades. Artigos como "A voz dos espíritos: uma abordagem sobre o maracá 

em sociedades indígenas do Maranhão" (disponível em periódicos da UFMA) e 

teses como a de Sandro Guimarães de Salles, "Religião, espaço e transitividade: 

Jurema na Mata Norte de PE e Litoral Sul da PB", analisam a centralidade do 

instrumento na religiosidade popular do Nordeste brasileiro. 

O maracá, juntamente com o cachimbo e a bebida sagrada da Jurema, 

compõem a tríade de objetos que permitem a manifestação dos mestres e a 

realização dos trabalhos de cura e aconselhamento. É, em suma, o ritmo que 

embala e a voz que conecta o visível ao invisível na prática da Jurema Sagrada. 

 

 

5.3.4 Confluências históricas: sincretismos 

 

Meu cachimbo está no toco 

Manda moleque buscar (bis) 

No alto da derrubada 

Meu cachimbo ficou lá (bis) 

Que Arruda tão bonita 

Que Vovó mandou arrancar (bis) 

Mas não chore meu netinho 

Que Vovó manda plantar 

(Ponto de Preta Velha) 

 

Em termos arqueológicos no Brasil os cachimbos são tomados em alguns 

contextos como “indicadores de espaços ocupados por escravos e quilombolas” 

(Gaspar, 2011. pág.45). Registros arqueológicos na América do Sul, especialmente 

no Chaco25, possuem grande diversidade de cachimbos, os quais constituem as 
25 Chaco ou Gran Chaco (do quíchua: chaku, "território de caça") é uma região geográfica da América 

 
 

99 



 
 

melhores evidências do uso mais antigo do tabaco nestas terras.  

Os cachimbos dentro da Jurema (figura 34) que observados durante o 

trabalho de campo eram todos confeccionados de madeiras (especificamente do 

tronco da Jurema, Acacia Jurema) ou de cerâmica. O uso do cachimbo pelos 

juremeiros tem alta probabilidade de ser um hábito (ou um ritual) pré-colonial, em 

que pese a eventual dificuldade da arqueologia sul-americana em situar certos 

cachimbos como originários de povos ameríndios, europeus ou africanos. 

Segundo Assunção (2010), estudiosos já descreviam rituais com cachimbo no 

século XVI no sertão nordestino. Seus antigos moradores, os índios, tinham rituais 

que bebiam, fumavam cachimbo e manipulavam ervas invocando os ancestrais. 

Wagley (1943) observou a seguinte cena: 

Tratar os doentes é o dever mais comum dos pajés e o uso do tabaco é 

sempre o prelúdio e complemente necessário dessa operação. Eles sempre 

curam ao cair da noite… ao visitar um paciente, o pajé acocora-se próximo 

da rede, acendendo imediatamente um cachimbo… O pajé sopra fumaça 

sobre todo o corpo do paciente, depois sobre as próprias mãos, cospe nelas 

e começa vagarosamente e firmemente a fazer massagens no enfermo. 

Anualmente os pajés ‘chamam o trovão’ e opõe suas forças às dele. Numa 

intoxicação frenética, pelo engolir a fumaça do tabaco, constantes danças e 

cânticos caem em transe durante o qual viajam até a casa do Trovão 

(WAGLEY, 1943, apud PEREIRA, 2011, p.45). 

 

O cachimbo durante o ritual de Catimbó tem como função encantar. Ele é um dos 

instrumentos mais utilizados pelos encantados, “o cachimbo da Jurema é usado 

para encantação, para a invocação, para a retirada de energia indevida daqui, mas 

para trazer energias positivas também” (TRINDADE, p. 121. 2020).  

 

do Sul. Possui aproximadamente 1.280.000 quilômetros quadrados e abrange partes dos territórios 
da Bolívia, Argentina, Paraguai e Brasil. (AGUIRRE, 1898) 

 
 

100 



 
 

Figura 34 e 35: Cachimbos feitos de madeira de Jurema 

 

Fonte: foto do autor 

 

Pai Jorge de Oyá, durante nossa entrevista sobre o uso do cachimbo, deixa 

bem claro que seu uso é fundamental e está diretamente ligado aos pretos velhos, 

esse artefato também está muito presente na Umbanda. Em Pernambuco também 

podemos ver juntos os mestres da jurema e até Exús. A origem do cachimbo é muito 

antiga e ele é encontrado em todos os continentes, possui diversos formatos e é 

fabricado com materiais variados. Na África o cachimbo é empregado pelos 

curandeiros nativos com finalidades mágicas e religiosas. O Kimbanda – o mago 

bantu – nunca deixa seu Pexi (cachimbo) de lado, Nei Lopes, no Novo dicionário 

banto do Brasil, afirma que a origem da palavra vem do idioma kimbundu: kuxiba, 

"chupar" (a fumaça).  

A fumaça é a natureza em movimento, o sopro que tudo envolve e o espírito que 

anima os seres. Quando ela cobre um objeto ou um vivente, infunde o poder do 

encanto que liga a Terra ao céu, e o mundo humano ao mundo divino. Os juremeiros 

invertem seus cachimbos colocando o fornilho (onde se queima o fumo) na boca 

soprando a fumaça que sai através da piteira. A fumaça é responsável pela limpeza, 

ela eleva os pensamentos dos filhos ao mesmo tempo em que comunica o desejo 

das entidades (RODRIGUES E CAMPOS, 2013). Fumar o cachimbo, dentro de um 

ambiente religioso, é um ato sagrado. O cachimbeiro é um veículo dos bons 

espíritos e um agente da cura dos males do corpo e da alma. Nos rituais da 

Pajelança Cabocla e da Jurema Sagrada o pito recebe um nome mágico. O seu uso 

é muito importante dentro do terreiro, mas é preciso que o sacerdote local ou quem 

 
 

101 



 
 

manuseia o cachimbo esteja em dia com seus rituais da Jurema Sagrada, estando 

limpo fisicamente e espiritualmente acompanhado do maracá, os rituais de curas e 

libertações acontecem sendo seguido de toadas e palmas. 

Maracá, do tupi, mbara-ká (BODIN, 1978), instrumento idiofone26, de forma 

oval feito com o fruto da cabeceira. Ele é usado para marcar o ritmo dos cantos nas 

cerimônias indígenas em geral, resgatado dessa cultura e trazido para as reuniões 

de Jurema no Nordeste. Seeger (1987, p. 178), ao falar sobre a importância da 

música como instrumento de comunicação, diz que “pelo fato de não existir a 

capacidade de ver, ou proximidade para poder tocar, sentir ou cheirar, a música é 

médium ideal de comunicação com seres invisíveis, os encantados de Jurema. É 

possível que haja várias plateias: os espíritos, os adeptos e as pessoas presentes 

ou visitantes.”  

O canto dentro das sociedades juremeiras não é inerente ao mundo atual. 

Através de viagens a esse mundo, os homens aprendem com os espíritos a ciência 

da Jurema, aprendem que através de seus conhecimentos o Catimbó de Jurema foi 

difundido. Os instrumentos, assim como em qualquer outra religião, mediam os sons 

acústicos, definem, iniciam e finalizam os rituais. Dentro da religião os instrumentos 

também têm seu papel, os maracás têm função de se juntar ao toque do tambor, 

floreando e estendendo-lhe a batida, ritmado com as palmas de quem está ali 

presente. Os instrumentos e as pessoas entram em união, deixando aquele 

ambiente tomado por uma espiritualidade sobrenatural.   

Os maracás usados no terreiro são heranças de rituais indígenas, mas se 

tornaram  parte dos rituais de Jurema. Muitas vezes, quando não se tem um Ilú irá 

ter um maracá,  esse instrumento é bastante comum de ser encontrado, mas que o 

mesmo para ser utilizado dentro dos rituais, assim como os cachimbos, passam por 

um processo de sacralização que  ocorre dentro do terreiro. No geral, os maracás 

são oferecidos a uma entidade específica  e são banhados de cachaça e a bebida 

Jurema. Assim, seguido de algumas orações, este artefato se torna sagrado, 

permitindo que através deles os encantados de Jurema possam  vir para os terreiros 

para festejarem e auxiliarem as pessoas.   

26 Instrumento musical que produz som a partir da vibração do próprio corpo do instrumento, sem a 
necessidade de tensão de membranas, ar ou cordas. 

 
 

102 



 
 

Figura 36: Adepto com maracá usando em ritual em celebração religiosa no evento do 1º Encontro 

de terreiros do agreste e zonas da mata de Pernambuco 

 

Fonte: foto do autor 

 

 
 

103 



 
 

Figura 37: Maracás usados no terreiro de Pai Jorge de Oyá 

 

Fonte: foto do autor 

 
5.4 Colar de Lágrimas de Nossa Senhora 

Figura 38:  Pirâmide de interação: Colar de Lágrimas de Nossa Senhora. 

 

 
 

104 



 
 

 

5.4.1 Entidades de Jurema:  
 

​ Durante os anos de estudos no terreiro de Pai Jorge de Oyá, percebi que as 

entidades não usam colares quando incorporadas. Na concepção de Pai Jorge, os 

colares servem mais para os médiuns do que para a própria entidade em si. 

Segundo Pai Jorge, as entidades estão no mesmo grau de hierarquia, mas que isso 

não faz uma entidade ser mais importante que a outra. É importante ressaltar 

também que, segundo ele, se um desses colares romper dentro do terreiro, 

espalhará muitas ‘pedrinhas’ no salão que pode atrapalhar no decorrer da reunião 

 

 

5.4.2 Oralidade: Toadas e Pai Jorge 
​  

Quando perguntamos a Pai Jorge sobre o colar de lágrima de Nossa 

Senhora, no primeiro momento ele não sabia do que se tratava. Quando foi 

apresentado a ele o artefato, ele disse que conhecia como “colar de ave maria”. 

Para ele, aquele colar era de muita importância para os adeptos, pois mostrava a 

hierarquia do terreiro nos primeiros cultos da Jurema em Pernambuco. Atualmente, 

ele se preocupa que muitas pessoas estão usando e fazendo seus colares sem os 

devidos preceitos para tal. 

Dentro do seu terreiro, ainda é respeitado a hierarquia que foi desenvolvida 

sobre o artefato: o colar de 1 fio indica que você é um iniciante na religião; o de 3 

fios indica que você já se iniciou e já tem oferendas e obrigações com a casa; o de 5 

fios, indica que você está acima dos demais com colares de poucos fios e o de 7 fios 

indica que você já alcançou os últimos estágios da Jurema Sagrada, podendo abrir 

um terreiro e passar adiante o que você aprendeu. Para Pai Jorge, existem 

obrigações específicas que são necessárias para ir aumentando a quantidade de 

fios com 3 fios (Calço de Jurema e oferenda para Exú e Pomba giras), 5 fios (Calço 

de Jurema, oferenda para Exú e Pomba giras e assentamento de cidade de Jurema 

de até 2 copos e 2 taças), 7 fios (Calço de Jurema, oferenda para Exú e Pomba 

giras, tombamento de Jurema e assentamento de Reino da Jurema de 7 taças e 7 

copos) . 

 
 

105 



 
 

O uso desses colares é mais comum quando acontecem eventos 

considerados importantes para o terreiro de Pai Jorge ou quando vai visitar outros 

terreiros. A ideia dos colares é demonstração de hierarquia religiosa, mas que 

segundo ele, hoje quase não se respeita, já que todos estão fazendo e já se auto 

intitulando juremeiros. Além disso, muitas lojas de artigos religiosos fazem sob 

encomenda e qualquer pessoa pode comprar sem necessariamente comprovar 

titulação religiosa.  

Os colares são feitos pelos médiuns, mas podem ser adquiridos em lojas de 

artigos religiosos. Geralmente, o tamanho é universal e existem variados estilos que 

podem ser adquiridos, alguns adeptos acreditam que a composição realizada pelo 

próprio médium garante uma maior veracidade espiritual no artefato, quando o 

médium começa a sua caminhada espiritual. À medida que ele vai fazendo as 

obrigações religiosas, o colar também recebe a oferenda, que segundo Pai Jorge, 

vai ganhando “força” para proteger aquele médium.  

 

5.4.3 Produção literária: autores 

O colar confeccionado com as sementes da planta conhecida popularmente 

como "Lágrimas de Nossa Senhora" (principalmente espécies do gênero Coix) é um 

adorno de significativa importância em diversas práticas religiosas e espirituais, 

incluindo a Jurema Sagrada. Embora menos discutido em profundidade por autores 

específicos, focados unicamente na Jurema em comparação com outros elementos, 

sua presença e simbolismo podem ser inferidos a partir de estudos antropológicos e 

etnobotânicos que abordam o universo religioso nordestino e as práticas xamânicas. 

As sementes de "Lágrimas de Nossa Senhora" são frequentemente 

associadas à proteção, à purificação e à conexão com o sagrado. Na Jurema 

Sagrada, um complexo religioso e xamânico de origem indígena e popular, onde o 

consumo da bebida preparada com a planta Mimosa tenuiflora é central, diversos 

elementos naturais são incorporados para potencializar os rituais. 

Embora a literatura específica sobre a Jurema Sagrada raramente dedique 

capítulos exclusivos ao colar de Lágrimas de Nossa Senhora, sua menção pode ser 

encontrada em contextos mais amplos de estudos etnobotânicos e de religiosidade 

popular. A antropóloga Luzilene Ker e Silva (2013), em sua pesquisa sobre o uso de 

 
 

106 



 
 

plantas medicinais e psicoativas em práticas religiosas no Nordeste, embora não 

foque especificamente no colar de Lágrimas de Nossa Senhora, discute a 

importância dos elementos naturais na construção do sagrado e nas interações com 

o mundo espiritual. A associação das sementes com a proteção pode ser um 

paralelo com o uso de outros elementos naturais em rituais de limpeza e defesa 

espiritual, comuns na Jurema. 

O nome popular "Lágrimas de Nossa Senhora" já carrega em si uma 

conotação de devoção e intercessão. Em um contexto sincretizado como o da 

Jurema Sagrada, que por vezes incorpora elementos do catolicismo popular, tais 

sementes podem ser vistas como um amuleto de proteção divina, um elo com a 

energia feminina sagrada e um meio de afastar influências negativas. O ato de 

usá-las em colar pode simbolizar a carregada de proteção e a conexão constante 

com as forças espirituais benéficas. 

Autores que investigam a botânica e o uso tradicional de plantas no Nordeste, 

como Araruna et al. (2010), descrevem as propriedades e os usos populares de 

plantas como a Coix lacryma-jobi (nome científico da Lágrimas de Nossa Senhora). 

Embora seus estudos se concentram mais nos aspectos medicinais e na culinária, a 

disseminação dessas plantas na região e sua integração em práticas culturais e 

religiosas são inegáveis. A adoção dessas sementes em colares para uso ritualístico 

na Jurema pode ser entendida como uma apropriação de saberes ancestrais e 

populares, onde a natureza oferece seus elementos para a construção de uma 

espiritualidade mais profunda. 

A ausência de citações diretas e extensas sobre o colar de Lágrimas de 

Nossa Senhora em obras centrais sobre a Jurema Sagrada pode indicar que seu 

uso, embora presente, seja mais como um adorno complementar ou um amuleto 

pessoal do que um elemento ritualístico central para a manifestação dos espíritos ou 

a preparação da bebida sagrada. No entanto, sua simbologia de pureza, proteção e 

devoção o torna um elemento potencialmente valioso dentro do universo material e 

espiritual da Jurema. 

 

5.4.4 Confluências históricas: sincretismos 

 
 

107 



 
 

 

Segundo Souza (2007), a associação dos colares ritualísticos às religiões 

afrodescendentes são heranças das diversas culturas africanas que foram trazidas 

ao novo continente. Entretanto, eles eram importantes na distinção não de grupos 

religiosos, mas das etnias africanas. 

O Candomblé e a Umbanda, religiões de terreiro, são as grandes 

responsáveis pela associação entre a prática religiosa e os colares de contas. No 

Catimbó de Jurema, devido ao seu hibridismo cultural, se faz uso dos colares de 

conta, que aqui assumem características nordestinas. 

O colar de Lágrimas de Nossa Senhora, como já indica seu nome, tem 

ligação com as religiões cristãs, as sementes são bastante utilizadas dentro do 

artesanato na composição de terços e rosários. No Candomblé e na Umbanda seu 

uso é semelhante ao das guias usadas, mas elas assumem características locais 

quanto a seu uso e estão também associadas ao tempo de Jurema. 

A Coix lacryma-jobi (Figura 37), conhecida também como Lágrimas de Nossa 

Senhora, é utilizada na confecção de terços e rosários. Dentro da filosofia budista, 

estão ligadas à meditação. Seu potencial também tem sido analisado há séculos 

pela medicina oriental, para tratamentos anti-inflamatórios, antioxidantes e combate 

a tumores (PATEL et al., 2017).  

 

 
 

108 



 
 

Figura 39: Coix lacryma-jobi com as Sementes 

 

Fonte: 

http://revistaecologico.com.br/revista/edicoes-anteriores/edicao-109/lagrima-de-nossa-senhora/ 

 

Figura 40: Sementes de Lágrimas de Nossa Senhora colhidas 

 

Fonte: foto do autor 

 
 

109 



 
 

 

Para as culturas indígenas, as sementes de Lágrimas de Nossa Senhora são 

utilizadas por etnias, como Kariri Xocó e indígenas do Oiapoque como forma de 

ornamentação para seus rituais, conforme registros da revista Artefatos e 

matérias-primas dos povos indígenas do Oiapoque (2013). Na Etnia Kariri Xocó, 

localizada na cidade de Porto Real do Colégio, no estado de Alagoas, o relato foi 

concebido pelo Cacique Pawanã registrado por Jéssica Terra27, que diz “A lágrima 

de Nossa Senhora, na língua nativa dele que é a Dzimbukuá, se chama Natiá, que 

significa ‘semente de tradição’, por que é uma semente que foi usada muito antes 

dele nascer, pelos seu ancestrais, essa semente é usada muito comumente para 

criar um colar de proteção” (TERRA, 2021). 

Dentro do Catimbó de Jurema, está ligado à composição de colares. Sua 

função serve como representação do tempo que tal médium tem na Jurema 

Sagrada, variando pelos números de fios encontrados nos colares, também como 

função a proteção espiritual de quem o porta. Existe um padrão que é respeitado em 

todas as casas: a quantidade de fios. Quando é feita uma visita a outra casa, o colar 

com mais fios significa maior tempo de religiosidade, fazendo com que os filhos com 

menos tempo tomem a bênção. O reconhecimento do tempo de vivência e da prática 

religiosa servem como indicação de sabedoria de Catimbó de Jurema dentro do 

culto da Jurema Sagrada. 

Dentro das religiões de terreiro, há uma infinidade de tipos de colares, 

variando em sua forma e material. Na Jurema Sagrada, os feitos de Lágrimas de 

Nossa Senhora são em geral compridos, até a altura do umbigo, levando em conta a 

falange que pertence aquele colar e também o ritual que tal juremeiro passou e seus 

anos de religião.  Quanto maior a quantidade de fios e adereços, maior a posição da 

pessoa dentro do Catimbó de Jurema. É bastante comum identificarmos um 

juremeiro pelo uso dos colares, o Maracá (figura 41) e o cachimbo, três dos mais 

comuns artefatos que são usados pelos adeptos.   

27 https://www.youtube.com/watch?v=PcfPO8cQvxo&t=336s 

 
 

110 



 
 

Figura 41: Exemplo de colar de Lágrimas de Nossa Senhora em conjunto com miçangas e 

maracá  

 

Fonte: foto do autor 

  

 

 

 

 

 
 

111 



 
 

Figura 42: Exemplo de colar com 7 fios de Lágrimas de Nossa Senhora com crucifixo 

 

Fonte: foto do autor 

 

Figura 43: Exemplo de colar com um fio de Lágrimas de Nossa Senhora 

 

Fonte:https://www.seteencantos.com.br/produtos/guia-de-sementes-lagrimas-de-nossa-senho

ra/ 

 
 

112 



 
 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Analisar por meio do Design da Informação os significados simbólicos dos 

artefatos materiais do Catimbó de Jurema dentro do terreiro Abassá Axé Ilê de Iansã 

da cidade de Gravatá era nosso objetivo principal. Através desse objetivo,  

norteamos o olhar em campo, ou seja, na observação da vida do Abassá Axé Ilê de 

Iansã, bem como das longas conversas e da imersão na ritualística e a busca no 

entendimento dos artefatos sendo registrados em fotografias.  

Alguns questionamentos foram importantes para as considerações sobre a 

pergunta de partida: primeiro, toda a abordagem desta dissertação diz respeito às 

observações e vivências unicamente do Terreiro de Pai Jorge de Oyá; segundo, não 

há registro preciso da história dos artefatos, principalmente no campo do Design da 

Informação. Contudo as narrativas nos ajudam a pensar o percurso deles na religião 

para podermos unir as tradições orais e conhecimento acadêmico. Essa união se 

torna intrigante e cheia de detalhes: as tradições aprendidas em campo são o que 

seria diferentemente uma história, historicamente falando, pontuada com datas, 

eventos e significados rígidos, pois “[...] toda definição acabada é uma espécie de 

morte, porque, sendo fechada, mata justo a inquietação e curiosidade que nos 

impulsionam para as coisas que, vivas, palpitam e pulsam”. (SANTAELLA, 1984, p. 

9). Sendo assim, os artefatos surgem na religião como uma composição coletiva, e 

coletiva no sentido de coletivo de Latour (2012), no qual pessoas, coisas, 

movimentos e fluxos estão em participação contínua.  

Ao analisarmos os artefatos e a cultura do Catimbó-Jurema não estamos 

apenas falando de um “achismo” daquela comunidade. Através da contextualização, 

da história dos artefatos e da composição dos mesmos, percebemos como as 

teorias acadêmicas de concepção de um objeto de Design da Informação estão 

presentes dentro do artefato, mesmo que involuntariamente/voluntariamente, esses 

artefatos trazem uma ciência da informação por trás de cada composição.  

Os objetivos específicos reforçam essa afirmação. Ao buscar a história por 

trás da religião, da oralidade e dos artefatos, em conjunto com os ensinamentos de 

Pai Jorge, fomos percebemos que o artesão Dudé, caso houvesse titulação, seria 

um Designer. A forma como ele busca o aprendizado tem base no terreiro, a 

oralidade, as toadas e os ensinamentos das entidades. Isso poderia estar facilmente 

 
 

113 



 
 

ligado à fonte de inspiração. O material utilizado é estudado previamente antes da 

composição; assim percebemos que a academia e os conhecimentos religiosos 

acabam se unindo em determinado ponto. 

Foi possível constatar  que os artefatos da Jurema Sagrada fazem uma 

síntese da cosmovisão da religião, e, dessa forma, exercem um papel de 

mantenedores de seus conhecimentos. O que não significa dizer que apenas os 

assentamentos cumprem essa função, mas os cachimbos e maracás também 

colaboram com o estabelecimento dos conhecimentos religiosos. De fato, eles estão 

ligados a todas as práticas dentro da Jurema, se estendem e se conectam às 

vivências e, de outro ângulo, as vivências se conectam a eles. Isso ocorre por serem 

os artefatos fisicamente a manifestação de entidades, de crenças e de saberes. 

Diante disso, observo que a hipótese (possíveis potencialidades mantenedoras do 

conhecimento da religião) desta pesquisa se confirmou, pois foi constatado que a 

cada ritual de iniciação todo o percurso pelos saberes da religião é retomado; e cada 

pessoa, ao se iniciar, vivencia tal percurso.  

Uma pesquisa exige recortes e escolhas. É preciso mencionar, além disso, os 

referenciais de campo que não dizem respeito a textos escritos, mas que foram 

fundamentais para a construção da dissertação, fundamentando-a e tornando-a 

mais didática. São eles: as experiências de vida e de religião de Pai Jorge, que 

foram de grande esclarecimento quebrando paradigmas pré-estabelecidos; as 

fotografias, que coagulam dinâmicas sociais importantes no contexto do objeto da 

pesquisa; as toadas, que trazem aspectos ritualísticos e da cosmovisão do campo 

pesquisado; e os relatos, que nem sempre apareceram de forma literal, mas 

dissolvidos nas narrativas etnográficas, além de antigas pesquisas que foram 

estudadas sobre o tema em questão. 

Dentre as bases de pesquisa, o desenvolvimento da Pirâmide de Interação 

direcionou as primeiras análises dos artefatos, a origem de sua composição. No 

primeiro momento o olhar de campo que foi seguido em toda a pesquisa, segundo, a 

forma de abordagem de algumas questões teóricas (as lentes sobre o campo); e 

terceiro, a referência a conceitos e ideias centrais (as vozes teóricas em diálogo com 

o campo). Considero que os referenciais teóricos/metodológicos foram suficientes 

para o trabalho de construção do campo de pesquisa e consequentemente do texto 

da dissertação, não sendo preciso escolher autores específicos, mas aqueles que 

 
 

114 



 
 

abordaram de alguma forma o Catimbó-Jurema e suas grandes contribuições para a 

cultura ameríndia, diante dos objetivos alcançados, o terceiro objetivo que é um 

propor uma iconografia que permite entender a organização da religião e suas 

tradições ancestrais não foi completamente definido, alguns motivos levaram a isso, 

acreditamos que o tempo de origem da religião data de séculos atrás, seu 

conhecimento não foi escrito e tudo que era aprendido era de forma oral, diante 

disso, muito das tradições não são as mesma do início do culto religioso, para poder 

se aproximar dessas tradições,  seria preciso pesquisas mais aprofundadas nos 

terreiros pernambucanos mais antigos, que levaria anos para se alcançar uma 

aproximação dos primeiros cultos de Jurema, entretanto, acreditamos também que 

essa dissertação seja a “trilha de pães” que poderá guiar de volta às raízes da 

Jurema, sendo possível que novos estudos sejam realizados para o 

desenvolvimento da iconografia das tradições ancestrais do Catimbó-Jurema e sua 

organização dentro do território nordestino; além disso, podemos destacar que a 

religião sofre influencias de outras práticas religiosas, sendo difícil a segregação de 

práticas as que são exclusiva de Catimbó-Jurema e as que são adaptações de 

outras religiões, esses fatores também iriam requerer um tempo maior para 

podermos fazer a separação e definir quais práticas pertencem a ancestralidade 

indigena e as que são pertencentes a colonização europeia.  

A recomendação que esta dissertação apresenta é se tenha um olhar menos 

antropocêntrico, sobretudo, quando se trata de pesquisar religiões tradicionais, pois 

a própria compreensão dos adeptos, aparentemente foge das interpretações que 

são feitas no âmbito acadêmico. Essa constatação me levou a uma vigilância e a um 

esforço constantes em busca de entender qual o papel dos artefatos nas religiões 

tradicionais, particularmente, qual o papel desses objetos na vida do juremeiro e no  

processo de construção do Catimbó-Jurema nordestino. 
 
 
 

 

 

 
 

115 



 
 

 

 

 

 

 
 

116 



 
 

REFERÊNCIAS 

 
ABEVILLE, Claude. História da Missão dos Padres Capuchinhos na Ilha do Maranhão e suas 
Circunvizinhanças. Traduzida e anotada pelo Dr. Cezar Augusto Marques. Typografia do Frias, 

1874. < disponível em http://archive.org/stream/histriadamissod00claugoog#page/n16/mode/2up > 

Acesso em 02/09/2024. 

 

ALMADA, Emmanuel; SILVEIRA. Pedro. Jurema, uma religião afro-indígena. Coletiva, Dossiê nº 34, 

Comunidades e povos Tradicionais, jan. - mai. 2024. 

 

ANDRADE, Mário. Música de feitiçaria no Brasil. Belo Horizonte: Itatiaia, 1983. 

ANJOS, José Carlos Gomes dos; ORO, Ari Pedro. Festa de Nossa Senhora dos Navegantes em 
Porto Alegre: Sincretismo entre Maria e Iemanjá. Porto Alegre: Editora da Cidade, 2009.   

 

ARARUNA, A. R. L.; COELHO, M. A. S.; ARRUDA, M. S. P. Plantas medicinais e alimentares na 

caatinga: um estudo etnobotânico em comunidades rurais de Pernambuco. In: Anais do VIII 
Simpósio de Etnobiologia e Etnocartografia, 2010. 

 
ARAÚJO, Alceu Maynard de (1959) Medicina rústica. São Paulo, Brasiliana, 1959. 

ASSUNÇÃO, Luiz. O reino dos mestres: a tradição da jurema na umbanda nordestina. Rio de 

Janeiro: Pallas, 2010. 

 

ASSUNÇÃO, Luís Carvalho. O culto da jurema: anotações para um estudo. Anais da II reunião de 
antropólogos do Norte e do Nordeste. Recife, UFPE; Brasília; Rio de Janeiro, FINEP/ABA, 1991. 

BASTIDE, Roger (1945) apud Catimbó, in: PRANDI, Reginaldo. Encantaria brasileira: o livro dos 
mestres, caboclos e encantados. Rio de Janeiro: Ed. Pallas, 2011. 

 

______________. Imagens do Nordeste Místico em Branco e Preto. Rio de Janeiro: edições O 

cruzeiro, 1945. 

 

______________. Brasil: terra de contrastes. São Paulo: Difusão européia do livro, 5ª edição. [s.d]. 

 

______________. As religiões africanas no Brasil: contribuição a uma sociologia das 
interpretações de Civilizações. v.1. São Paulo: Pioneira. 1960 

 

 
 

117 



 
 

______________. O Candomblé da Bahia. Rito Nagô. (2ªed.) São Paulo: Ed. Nacional; Brasília, 

INL. (Coleção Brasiliana, V. 313), 1978.  

 

BARBOSA, A. O Livro Essencial da Umbanda. 1. ed., 2014. 

  

BARROS, C. A. Iemanjá e Pomba-Gira: imagens do feminino na Umbanda. Dissertação (Mestrado 

em Ciências da Religião) - Universidade Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2006. 

 

BIOLCHINI, Jorge Calmon de Almeida; MIAN, Paula Gomes; NATALI, Ana Candida Cruz; CONTE, 

Tayana Uchôa; TRAVASSOS, Guilherme Horta. Scientific research ontology to support 
systematic review in software engineering, Adv. Eng. Inform., Elsevier Science Publishers B. V.21, 

p.133-151, 2007 

BROSSES, Charles de. Du Culte des dieux fétiches, ou Parallèle de l’ancienne religion de  
l’Egypte avec la religion actuelle de Nigritie. Genève, 1760.  

 

CABRAL, Elisa Maria. A Jurema Sagrada. PPGS (Programa de pós graduação de Sociologia) UFPB, 

João Pessoa, 1997. 

 

CARDOSO, Ângelo N. N. A linguagem dos tambores. Dissertação (Mestrado em ciências das 

religiões) - Universidade Federal da Bahia. Salvador, 2006. 

 

CARNEIRO, Giovanna. Conheça a história e a luta de Catucá, o maior quilombo de 
Pernambuco. marcozero.org. 2023. Disponível em: https://marcozero.org/conheca-a-historia 

e-a-luta-de-catuca-o-maior-quilombo-de-pernambuco/. Acesso dia 02/06/2024. 

 

CARNEIRO, Edison. Religiões negras: notas de etnografia religiosa; Negros bantos: notas de 
etnografia religiosa e de folclore. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira; Brasília,1981. 

 

_________. (1948). Candomblé da Bahia. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes. 

 

CARVALHO, Marcus Joaquim Maciel. O Quilombo do Catucá em Pernambuco. Caderno CRH, v. 

15, n. 30, p. 5-28, jul.-dez 1991. 

 

CARVALHO, Luiz Henrique Barroso de. Relatório técnico da reportagem especial Jurema 
Sagrada: uma tradição religiosa para além das velas acesas. Monografia (Bacharelado em 

Jornalismo) - Instituto de Ciências Humanas, Comunicação e Artes, Universidade Federal de Alagoas, 

Maceió, 2023. 

 

 
 

118 



 
 

CARVALHO, Marcus. J. M. Malunguinho quilombola e Maluguinho da Jurema: notas sobre a 
memória da escravidão em Pernambucol. In: RIBARD, Frank (Org) . Memorias da escravidão em 

torno do Atlântico. Fortaleza: Expressão gráfica e editora,  2016. 

 

CARVALHO, Marcus. Liberdade, rotinas e rupturas do escravismo no Recife (1822-1850), Recife: 

Ed. Universitária da UFPE, 2001. 

 

 

CASCUDO, Luiz da Câmara. Meleagro: pesquisa do Catimbó e notas da magia branca no Brasil. 
Rio de Janeiro: Agir, 1978. 

______________________. Dicionário do folclore brasileiro. 9. ed.: revista atualizada e  

ilustrada - São Paulo: Global, 2000. 

 

CAVALCANTI. Maria Laura Viveiros de Castro. Origens, para que as quero? Questões para uma 
investigação sobre a Umbanda. Religião e sociedade, pág. 84-101, junho de 1986. 

 

CAVALCANTI. Pedro. As seitas africanas do Recife. In: FREYRE, Gilberto (Org). Estudos 

afro-brasileiros. Recife: FUNDAJ. Editora Massangana, 1988. 

 

COELHO, Eduarda da Costa. Do chão ao atabaque: uma introdução aos ritos da Jurema. UFPB. 

João Pessoa, 2016. 

 

COLETIVA.ORG. Jurema, uma religião afro-indígena. Dossiê Povos e comunidades, [S. l.], n. 34, 
2024 
 
CONDURU, Roberto. Do silêncio à marginalização: arte e África, IBA e UERJ. XXVI Colóquio do 
Comitê Brasileiro de História da Arte. Fundação Armando Álvares Penteado - FAAP São Paulo, 

out. 2006. 

 ___________________. Arte Afro- Brasileira. Belo Horizonte: C/Arte, 2007. 

 

CRISTIANO, Kleber; CESAR, Ernani. Metodologia Científica. 2. ed. Rio Grande do Sul: Feevale, 

2013. 

 

DAMATTA, R. A casa & a rua: Espaço, cidadania, mulher e morte no Brasil. Rio de Janeiro: 

Editora Guanabara Koogan, 1991. 

DEMO, Pedro. Ambivalências da sociedade da informação. Ciência da Informação, [S. l.], v. 29, n. 

2, 2000, p. 37-42. Disponível em: http://revista.ibict.br/ciinf/article/view/885. Acesso em:  25/03/2024.  

 

DICK, M. E.; GONÇALVES B. S. & VITORINO E. V, | Design da informação e competência em 
informação: relações possíveis. São Paulo, v. 17, n. 1, 2017. 

 
 

119 



 
 

 

EDUARDO, Octávio da Costa. The Negro in Northern Brazil: a study in acculturation. New York: J. 

Augustin Publisher, 1948. 

 

FREYRE, Gilberto. O escravo nos anúncios de jornais brasileiros do século XIX. São Paulo: 

Global Editora e Distribuidora Ltda, 2012. 

 

FERNANDES, A. Gonçalves. O folclore mágico do Nordeste. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

1938. 

 

FERRETTI, M. Tambor de Mina, Cura e Baião na Casa Fanti-Ashanti (MA). São Luís, SECMA, 

1991 (Disco e folheto).  

 

_____________. Maranhão Encantado: Encantaria maranhense e outras histórias. São Luís, 

EDUFMA, 2000.  

 

_____________. Encantaria de “Barba Soeira”: Codó, capital da magia negra?. São Paulo: 

Siciliano, 2001.  

 

_____________. (org.) Pajelança do Maranhão no século XIX: o processo de Amélia Rosa. São 

Luís: CMF/FAPEMA, 2004. FERRETTI, Sergio. Querebentan de Zomadonu: etnografia da Casa das 

Minas. São Luís: EDUFMA, 2ª ed., 1996.   

 

FERREIRA, Ascenso. Catimbó, Cana cainana, Xenhenhém. Introdução, organização e fixação de 
texto de Valéria Torres da Costa e Silva. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2008. 

 

GEERTZ, Clifford. Interpretação das Culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2008. 

GOLDMAN, Marcio. A Possessão e a Construção Ritual da Pessoa no Candomblé.  

Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) - Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio 

de Janeiro: Museu Nacional/UFRJ, 1984. 

______. Formas do Saber e Modos do Ser: Observações Sobre Multiplicidade e 
Ontologia no Candomblé. Religião & Sociedade, Rio de Janeiro, v. 25, n.2, p. 102-120, 

2005. 

______. Histórias, devires e fetiches nas religiões afro-brasileiras: ensaio de 
simetrização antropológica”. Análise Social, vol. XLIV (190), pp.105-137, 2009. 

______. Da existência dos bruxos (ou como funciona a antropologia). Revista de 

Antropologia da UFSCAR – R@U, 6 (1), p.7-24, 2014.  

 

 
 

120 



 
 

GOMBRICH, E. H. Imágenes simbólicas: estudo sobre el arte del Renacimiento. Madrid: Alianza 

Editorial, 1986.  

_______________. Norma e Forma. Estudos sobre a arte da renascença. São Paulo: Martins 

fontes, 1990. 

 

GRÜNEWALD, Rodrigo de Azeredo. Jurema e Novas Religiosidades Metropolitanas. In: Índios do 

Nordeste: etnia, política e história. Organizadores: Luiz Sávio Almeida e Armando H. L. da Silva. 

Maceió, Edufal, 2008.  

GRÜNEWALD, Rodrigo de Azeredo. Nas trilhas da jurema. Religião e Sociedade, v. 38, 2018. 

 

HENEINE, Rafael Trindade. Cachimbo é catimbó e vice-versa”: uma análise iconográfica do 
cachimbo e do ritual de jurema de chão. Dissertação (PPGCR - Programa de Pós graduação em 

Ciências das Religiões).  Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2020. UFPB/CE. 

Disponível: https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/19169. Acesso em 25 de setembro de 

2024. 

 

JACOBSON, R. Information Design. Cambridge, Massachusetts: The MIT Press, 1999. 

 
KER E SILVA, Luzilene. Plantas que curam, plantas que transformam: um estudo etnobotânico 
sobre o uso de plantas psicoativas e medicinais em práticas religiosas no Nordeste. 
Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) - Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2013. 

 

LATOUR, Bruno. Reagregando o social: uma introdução à teoria Ator Rede. Salvador. Ed. Adufba. 

2012 

 

LEACOK, Set and Ruth. Spirits of the Deep. A study of an Afro-Brazilian Cult. – New York: The 

American Museum of Natural History, 1972.  

 

LÉRY, Jean de. Viagem à terra do Brasil. Itatiaia, 1980. 

 

LIMA, Valdir. Cultos Afro-Paraibanos: Jurema, Umbanda e Candomblé. João Pessoa: Editora da 

UFPB, 2020. 

 

LÖBACH, B. Design industrial: bases para a configuração dos produtos industriais. Edgar 

Blücher, 1976. 

MEDEIROS, Diana Maria de. A religião da jurema em cena: um estudo antropológico da tradição 
ritual em cidades do agreste de Pernambuco. Tese (Doutorado em Antropologia) - Universidade 

Federal de Pernambuco, Recife, 2014. 

 

 
 

121 



 
 

MEYER, M. Maria Padilha e toda a sua quadrilha: De amante de um rei de Castela a Pomba-Gira 
de Umbanda. São Paulo: Duas Cidades, 1993. 

MILLER, Daniel. Trecos, troços e coisas: estudo antropológico sobre a cultura material. Rio de 

Janeiro: Zahar, 2013.  

MILLER, Daniel. Material Culture and Mass Consumption. Oxford: Basil Blackwell, 1987. 

 

MOTA, Clarice Novais da. As Jurema told us: Kariri-ShoKo and Shoko mode of utilization of 
medicinal plants in the context of modern northeastern Brazil. Austin, University of Texas, 1987.  

MOURA, Carlos Eugênio Marcondes de. Candomblé: Religião do Corpo e da Alma. Rio de Janeiro: 

Pallas, 2000. 

 

NASCIMENTO, Marco Tromboni. “O Tronco da Jurema”: ritual e etnicidade entre os povos 
indígenas do Nordeste – o caso Kiriri. Dissertação. (Mestrado em Sociologia), Universidade 

Federal da Bahia, Salvador, 1994.  

 

NEGREIROS, Hanayrá. O axé nas roupas: indumentárias e memórias negras no candomblé 
angola do Redandá. Dissertação (Mestrado em Ciências da Religião). Universidade Católica de São 

Paulo. São Paulo, 2017. 

NINA RODRIGUES, Raimundo. O animismo fetichista dos negros baianos. Rio de Janeiro: 

Fundação Biblioteca Nacional. Editora UFRJ, 2006.  

 

PEREIRA, Sócrates. A Jurema sagrada em João Pessoa: Um ritual em transição. Dissertação ( 

Mestrado em Ciências das religiões) – Centro de Educação. Universidade Federal da Paraíba. João 

Pessoa, 2011.  

 

PETTERSSON, R. It Depends: ID – Principles and guidelines. 4. ed. Tullinge, Sweden, 2012. 

 

PINTO, Clécia Moreira. Saravá Jurema Sagrada: As várias fases de um culto mediúnico. 

Dissertação (Mestrado em Antropologia Cultural) - Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 

1995. 

 

PINTO, Estevão. Etnologia Brasileira: Fulniô, os últimos tapuias. São Paulo, Nacional, 1956. 

 

PORDEUS, Jr. I.  A Expansão da Jurema na Península Ibérica. Revista De Ciências Sociais, v. 45, 

p. 247–261, 2016. Recuperado de http://www.periodicos.ufc.br/revcienso/article/view/2435 

 

 
 

122 

http://www.periodicos.ufc.br/revcienso/article/view/2435


 
 

PONTIS, S. 20 Information Design Milestones. Mapping Complex Information, 2012. Disponível em: 

http://sheilapontis.wordpress.com/2012/01/16/20-information-design-milestones/. Acesso em: 11 

setembro de 2024. 

 

PRANDI, Reginaldo. De africano ao afro-brasileiro: etnia, identidade, religião. Revista USP, São 

Paulo, n. 46, pp: 52-65, 2000. 

 

OLIVEIRA, João Batista Figueiredo de. Assentamentos da Jurema Sagrada: expressão de um 
conhecimento ancestral. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) - Universidade Federal do Rio 

Grande do Norte, Natal, 2021. 

 

OLIVEIRA, Carlos Estevão de. O ossuário da "gruta do padre" em Itaparica e algumas notícias 
sobre remanescentes indígenas do Nordeste. Rio de Janeiro, Boletim do Museu Nacional, 

XIV-XVII. 1937 

 

OLIVEIRA FILHO, João P. O nosso governo: os ticuna e o regime tutelar. São Paulo, Marco Zero/ 

Brasília, CNPq, 1988. 

 

OLIVEIRA, J., J. P. G. de. Do Quilombo de Catucá à comunidade remanescente quilombola de 
São Lourenço: a trajetória de resistência do povo negro em Goiana (PE). Revista Mutirõ. 

Folhetim De Geografias Agrárias Do Sul, 4(1), 73–94, 2023. 

https://doi.org/10.51359/2675-3472.2023.258221 

 

OLIVEIRA, Elza Regis de. A Paraíba na crise do século XVIII: subordinação e autonomia (1755- 
1799). 2a ed. João Pessoa: Editora Universitária/ UFPB, 2007. 

 

OLIVEIRA, Carla Mary da Silva. A américa alegorizada: imagens e visões do Novo Mundo na 
iconografia Europeia dos séculos XVI a XVIII. João Pessoa: Editora da UFPB, 2014b. 

 

PANOFSKY, Erwin. Estudos de Iconologia: temas humanísticos na arte do Renascimento. 

Lisboa: Estampa, 1986. 

 

PASSOS, João Décio.; USARSKI, Frank. Compêndio de Ciências das Religiões. São Paulo: 

Paulinas, 2013. Programa de Pós-Graduação em Antropologia da Universidade Federal da Paraíba. 

João Pessoa, 2015. 

 

PASSOS, R., MEALHA, O., LIMA-MARQUES, Uma discussão sobre o objeto do design da 
informação. In: C. G. Spinillo; L. M. Fadel; V. T. Souto; T. B. P. Silva & R. J. Camara (Eds). Anais 

[Oral] do 7º Congresso Internacional de Design da Informação/Proceedings, São Paulo: Blucher, 

2015. 

 
 

123 

http://sheilapontis.wordpress.com/2012/01/16/20-information-design-milestones


 
 

 

PRADO, Filipe Siqueira do. Entrevistas de campo com Pai Jorge. Pernambuco, 2024. 

 

QUEIROZ, Gabriel Andrade Ribeiro Pessoa. Jurema sagrada: Alhandra, PB: desmatamento, 
cultura e religião. Monografia (Tecnologia em Gestão Ambiental) – IFPE - Campus Recife. Recife, 

2020. 

 

QUERINO, Manuel. Costumes Africanos no Brasil. Recife: Fundação Joaquim Nabuco, 1988. 

 

QUINTAS, Gianno Gonçalves. Entre maracás, curimbas e tambores: pajelanças nas religiões 
afro-brasileiras. Dissertação (Mestrado em Ciências Sociais) - Universidade Federal do Pará, Belém, 

2007. 

 

RABELO, Miriam. Aprender a ver no candomblé. Horizontes Antropológicos. Porto Alegre, ano 

21, n. 44, 2015. Disponível em: Acesso dia 27 de novembro de 2022. 

 

RAMOS, Arthur. O negro brasileiro. 1º volume: etnografia religosa. Rio de Janeiro: Graphia, 2001. 

 

RAMOS, Arthur. O Negro Brasileiro. Recife: Fundação Joaquim Nabuco/Massangana, 1988. 

 

_____________. O folclore negro do Brasil. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

 

_____________. As culturas negras no novo mundo. São Paulo: Editora Nacional, 1979 

  

RODRIGUES, Michelle G. CAMPOS, Roberta B.C. Caminhos da Visibilidade: a ascensão do culto 
a Jurema no campo religioso de Recife.  v. 1, ed. 1, p. 1-23, 2013. Disponível em: 

file:///C:/Users/felip/Downloads/21284-Artigo-72204-1-10-20170129.pdf. Acesso em: 4 jul. 2024. 

 

RODRIGUES, Nina. O animismo fetichista dos negros baianos. Apresentação e notas Yvonne 

Maggie, Peter Fry. Ed. fac-símile. Rio de Janeiro: Fundação Biblioteca Nacional/Editora UFRJ, 2006. 

 

SALLES, Sandro Guimarães. À sombra da Jurema: a tradição dos mestres Juremeiros na 
Umbanda de Alhandra. Revista ANTHROPOLOGICAS, Recife, vol. 15(1), p. 99-122, 2004. 

 

SAMPAIO, Dilaine Soares; POSSEBON, Fabrício. Pneûma, amém, emi, axé: aproximações 

possíveis?. Epistola aos Romanos, p. 105 -118. João Pessoa: Editora UFPB, 2015.  

 

SANSI, Roger. Fetishes, images, art works: afro-brazilian art and culture in Bahia. PHD Thesis. 

University of Chicago-Chicago. ______. “The Hidden Life of Stones: Historicity, Materialit. 2003 

SANSI, Roger. Fetishes, images, art works: afro-brazilian art and culture in Bahia. PHD  

 
 

124 



 
 

Thesis. University of Chicago-Chicago, 2003.   

______. The Hidden Life of Stones: Historicity, Materialit, 2005. 

 

SANTAELLA, Lucia. e NÖTH, Winfried. Imagem: Cognição, Semiótica, Mídia. São Paulo: 

Iluminuras, 2001. 

 

SCHMITT, Jean-Claude. O corpo das Imagens: ensaios sobre a cultura visual na idade média. 

Bauru, SP: EDUSC, 2007. 

 

SILVA, Vagner Gonçalves. O Antropólogo e sua magia: trabalho de campo e texto etnográfico 
nas pesquisas antropológicas sobre Religiões Afro-Brasileiras. 1ª ed. São Paulo: Editora da 

Universidade de São Paulo, 2006. 

 

 ______________________. Candomblé e Umbanda: Caminhos da devoção brasileira. São 

Paulo: Selo Negro 2005. 

 

______________________. Arte religiosa afro-brasileira: as múltiplas estéticas da devoção 
brasileira. Debates do NER, Porto Alegre, ano 9, n. 13, p. 97-113, jan./jun. 2008. 

  

______________________. Exu, “O guardião da casa do futuro”. Coleção Orixás. Rio de Janeiro, 

2015 

 

SILVA, Alcione de Assis e. A Jurema Sagrada: uma árvore de poder e de saber. São Paulo: Editora 

Águia, 2010. 

 

SILVA, B. S. Deyvson, SOUZA, O. de Gustavo. A Jurema Sagrada nos estudos acadêmicos.  

Fortaleza, v. 7, n. 15, p. 175-195, mai. - ago., 2019. 

SILVA, Gleyce Kelly da. Nas Matas da Jurema: Gênero, Hierarquia e Poder em um Terreiro do 
Candomblé de Caboclo e Jurema em Salvador (BA). Dissertação (Mestrado) - Universidade 

Federal da Bahia, 2012. 

SILVA, André Vicente e. O Cachimbo da Jurema e as práticas afro-ameríndias do Catimbó. In: 

Revista de Estudos Afro-Brasileiros e Indígenas, v. 10, n. 2, p. 115-130, 2022. 

SILVEIRA BUENO, Francisco da. Vocabulário Tupi-Guarani-Português. 5ªed. São Paulo:  Editora 

Brasilivros, 1987. 

 

 

SIMAS, Luiz Antônio & RUFINO, Luiz. Fogo no mato: a ciência encantada das macumbas. Rio de 

Janeiro: Mórula, 2018. 

 
 

125 



 
 

 

SIMONDON. L’individuation à la lumière des notions de forme et d’information. Grenoble: 

Éditions Jérôme Millon, 2002. 

SOUSA, Carlos César Pereira de. Malungo. Fortaleza: SEDUC, 2023.  

TAUSSIG, Michael. Xamanismo, colonialismo e o homem selvagem. Paz e Terra, 1993. 

TRINDADE, Rafael. “Cachimbo é Catimbó e vice-versa: Uma Análise Iconográfica do 
Cachimbo e do Ritual de Jurema de Chão. Tese (Mestrado em Ciência das Religiões) -  Centro de 

Educação da Universidade Federal da Paraíba. Universidade Federal da Paraíba, Paraíba, 2020. 

 

VANDEZANDE, R. Catimbó - Pesquisa exploratória sobre uma forma nordestina de religião 
mediúnica. 1975. 208 f. Dissertação (Mestrado em Sociologia) - Universidade Federal de 

Pernambuco, 1975. 

 

VERGER, P. Notas sobre o Culto aos Orixás e Voduns na Bahia de Todos os Santos, no Brasil, 
e na Antiga Costa dos Escravos, na África. (C. E. M. Moura, Trad.) São Paulo: EDUSP, 1999. 

 

VERHEYDEN, Joseph. The figure of Solomon in Jewish, Christian and Islamic Tradition: King, 
Sage and Architect. Leiden. Boston: BRILL, 2013. 

 

VILHENA, Maria Angela. Ritos: expressões e propriedades. Temas do Ensino Religioso. São 

Paulo: Paulinas, 2005. 

WAGLEY, Charles. Xamanismo Tapirapé. Antropologia, Rio de Janeiro, 1943. Disponível em: 

https://etnolinguistica.wdfiles.com/local-- 

files/biblio%3Awagley-1943-xamanismo/wagley_1943_xamanismo.pdf. Acesso em: 4 jul. 2024. 

 

WEBER, Max. A ética protestante e o espírito do capitalismo. Tradução de Irene Szmerecsányi e 

Tamás Szmerecsányi. São Paulo: Pioneira/UnB, 1981. 

 

ZANNONI, Cláudio. Conflito e coesão: o dinamismo tenetehara. Brasília, DF: CIMI, 1999. 

 

______. Mito e sociedade tenetehara. Tese (Doutorado em Sociologia) - Universidade Estadual 

Paulista, Araraquara, 2002. 

 

______. Simbolismo mítico e simbolismo ritual no mito “Wira’í e o bacurau”. Ciências humanas 
em revista . São Luís: EDUFMA, v. 3, n. 2, p. 9-18. Claudio Zannoni; Maria M. Barros 32. Cad. Pesq., 

São Luís, v. 19, n. 2, maio/ago. 2005 

 
 

 
 

126 



 
 

APÊNDICES 

Entrevista com o Babalorixá Pai Jorge de Oyá  
Entrevistador: Filipe Siqueira do Prado 

Entrevistado: Jorge Antonio Sobral. 

 

1.​ Qual a origem da Jurema em Pernambuco? 
 

A origem da Jurema veio dos indígenas, aperfeiçoada pelos africanos, passou para Pernambuco. 

Inicialmente em Paulista e depois em Casa Amarela, no Recife. Pai Adão repassou os 

conhecimentos. O Axé africano aqui em Pernambuco teve três nomes principais: Pai Adão, Mãe 

Sussu e Mãe Neuzinha. 

 

Pai Adão em Casa Amarela, Mãe Sussu em Engenho do Meio e Mãe Neuzinha em Engenho Belo. 

 

2.​ Cada um dos três principais têm nações diferentes ou é a mesma nação?  
A mesma nação. 

 

3.​ Na Jurema, é igual a Orixá, que tem uma nação como Nagô, Jeje, Angola? 
Não, Na Jurema é o Umbanda e Quimbanda. A nação de Jurema quando é em umbanda trabalha 

pelos dois lados: Bem e Mal. Na Umbanda trabalha em mesa branca, correntes brancas, este tipo de 

corrente. Já na Quimbanda trabalha na corrente do mal como Magia negra. 

 

4.​ A Quimbanda trabalha apenas com Exu e Pombagira?  
 

Todas elas trabalham com elas, mas só que a Doutrina da Jurema Limpa, o Exu, é doutrinada a não 

fazer o mal. 

 

 

5.​ O Senhor fez sua feitura de santo quando? 
 

Primeira iniciação foi em 1966, na Bahia, Juazeiro da Bahia, quem fez minha iniciação no Orixá foi 

Pai Jejo e na Jurema foi madrinha Maria Cecília de Santana, em vila Quitéria, na rua do Matadouro. 

Fiquei na Bahia até 1980 e em 1981 eu fui para Gravatá para um batizado de um enteado na igreja, 

gostei do clima e aqui permaneci. 

 

Aqui em Gravatá eu abri uma palhoça, ainda tem até hoje, inclusive tem até a casa onde eu morei, 

saindo daqui foi para rua Paranaguá e depois comprei uma casa de um macumbeiro, era apenas um 

salão pequeno e depois eu fui aumentando.  

 

 
 

127 



 
 

6.​ Quem são os filhos da Bahia e os filhos de Gravatá que o senhor tem? 
 

Na Bahia só tem Zezinho e aqui em Gravatá tem muitos, a mais antiga filha minha é Dona Bezinha e 

Maria de Terninho, o resto tudo Deus já levou lá na Bahia ou não estão mais na religião. O nome de 

Dona Bezinha na verdade é Edilene dos Santos 

 

7.​ Sobre as rezadeiras, hoje em dia não é tão comum a gente ver essa prática, o que o 
senhor acha que está acontecendo? 

 

Por vaidade, a essência da macumba hoje se perdeu, em Gravatá só tem eu e mais dois, Chico 

Juvino e Lourdes  

 

8.​ Existe algum procedimento espiritual para se tornar rezadeira ou rezador? 
 

Sim, existe o aprendizado que é passado pelo Orixá Ossanha que ensinou ao preto velho e dentro da 

Jurema é os pretos velhos a entidade principal ligada as rezas, o mesmo que nos ensina sobre as 

ervas e uma preparação para aquelas pessoas que são chamadas para essa missão, na reza a gente 

tira olhado, inveja, mau agouro, feitiçaria, abre caminho, entre outras coisas que a reza pode fazer.  

 

9.​ O uso das ervas da jurema nos rituais é fundamental? 
 
O uso das ervas da jurema, porque não se faz nada sem o espaço espiritual. Para todo espiritual, 

eles têm que ter a erva.  A erva, ela vem da natureza, ela vem com a ciência da terra, ela vem com a 

ciência do vento, e ela vem com a ciência do sol e da lua. Das águas também. Vamos ter ciência das 

águas. As ervas foram consagradas pelo Orixá. Então, essa obrigação todo espiritual, dentro de uma 

casa de santo, ou dentro de um candomblé, eles têm que ter as ervas para ser amaciadas, lavado os 

olhos e o Orí daquele filho, onde aquele filho vai tomar os seus banhos e vai se preparar, preparar a 

sua matéria para o grande dia da oferenda. O que o filho tem que ter preparado, espiritual e 

fisicamente. 

 

Antes das festividades também se usa ervas. Um filho, quando ele vai para um roncó tem que botar 

as folhas que vão usar no seu banho, no calço do filho, as ervas têm que ir para a esteira, depois que 

você jogar, aí você coloca o pano branco, para poder o seu filho dormir em cima das folhas e para 

buscar a ciência das folhas naquele ambiente 

 

10.​Além desse uso dentro espaço do terreiro, as ervas servem para que? 
 
Para afastar o mal, dos espíritos maus, e dos espíritos pagãos que vêm das trevas, da escuridão. 

Elas são abençoadas por Ossanha. Quando Deus deu o conhecimento para esse orixá e para o 

conhecimento das ervas foi passado para nós. 

 
 

128 



 
 

 

11.​ Todo Juremeiro tem que saber pelo menos alguma coisa sobre ervas?  
 

 ​ É, tem que ter conhecimento das ervas.  Se ele não tem conhecimento das ervas, ele não 

tem conhecimento de Jurema. A Jurema é o orixá, você tem que conhecer as ervas. Você tem que 

conhecer o ebós, tudo que você for fazer, você tem que fazer com assistência e conhecimento. E 

saber cada função das ervas. 

 

12.​Existe uma preparação para o uso das ervas? 
 

Não é só a erva crua, existe todo um ritual para sua preparação, cada erva tem uma ciência e nem 

todas as ciências são iguais. Como exemplo as ervas que são usadas para o banho de ebó, não 

podem ultrapassar dá continha daquelas ervas tóxicas.  Como a de Ogum, a espada de Ogum, a 

espada de Oyá, elas são tóxicas. Se você usar elas, sem o conhecimento total que você vai dar, ao 

você tomar aqui no banho, você vai acabar tendo problemas graves de saúde podendo até morrer.  

 

13.​Sobre a função das pessoas que são responsáveis pelas ervas, quem pode 
manipulá-las, plantar e cozinhar? 

 
Algumas pessoas conseguem plantar, outras não conseguem, a erva morre. Essas pessoas 

conseguem a mão de plantar são especiais, escolhidas pelo Orixá ou pela Jurema.  

 

14.​Sobre a preparação de banho, pode ser qualquer pessoa?  
 

 ​ O Orixá da casa é quem levanta, ele quem decide o médium serve para amaciar as ervas. Se 

caso não tem o pai mirim da casa, chama-se de pai Mirim, que é o pai da erva, a não ter o pai Mirim 

ou a mãe Mirim na casa, aí então é feito pelo babalorixá, feito pela mãe pequena da casa e feito pelos 

médiuns que já tem o orixá feito. Sobre o banho, já ensinam para os médiuns seus últimos preceitos, 

colocando todos em uma roda, senta-se todo mundo e vai amassar as ervas. Não só amaciar as 

ervas, você tem que saber cantar para as ervas também 

 

As ervas trituradas você tem que cantar para as ervas amaciando e cantando. Se é Jurema, você tem 

que cantar também para as ervas. Quem é o dono das ervas, não é a Ossanha? Aí você tem que 

cantar para a Ossanha, que é a dona das ervas, naqueles cantos, você está pedindo para ela a 

prosperidade daquele filho, está pedindo ao agô, aquele orixá, permissão, para lhe dar permissão de 

você levar aquelas ervas ao Ori daquele filho. 

 

 

15.​Falando sobre as falanges da Jurema quais são elas? 
 

 
 

129 



 
 

Exus, Pomba Giras, caboclos, mestre e mestras, boiadeiros, baianos, preto e preta velha, 

marinheiros, cangaceiros, malandros, ciganos e muitas outras que agora não vou lembrar de tudo. 

 

16.​Aqui no Nordeste quais as falanges que são mais comuns nos rituais da Jurema? 
 

Na Bahia é mais comum cultuarem os boiadeiros e os preto velhos, aqui em Pernambuco é mais os 

mestres as mestras, exus, pombagiras. 

 
17.​Existe algum ritual antigo que hoje em dia ninguém cultiva? 

 

Sim, a Catotaba e a Pajelança, que é a conexão com os antepassados, ancestrais africanos e 

indígenas e no ritual podemos conectar com os pajés que já se foram, mas que nos trouxeram os 

ensinamentos do rito da Jurema. 

 

Eu dou aula sobre esses rituais toda sexta feira aqui no Salão, mas são poucas as pessoas que vêm 

para aprender. 

 

18.​Qual a relação que a Jurema tem com o culto aos Orixás? 
 

A jurema não existe sem o orixá, A jurema quem busca para o orixá, que ganha para o orixá, para 

que o filho cresça, o Orixá é o dono do Ori, ele quem domina a cabeça dos filhos, através da Jurema 

existe um crescimento dos médiuns que também o vai acontecer po crescimento do Orixá. Então a 

grande maioria das casas tem o Pejí do Orixá e um roncó de Jurema. 

 

19.​Pode acontecer de uma casa de Orixá ter uma nação diferente da sua Jurema? 
 

Não, por exemplo se a casa é de nação de Angola no Orixá, dentro da Jurema também será Angola, 

na Angola não se usa sangue por exemplo, então a Jurema não terá sangue, as diferentes nações o 

que muda é a forma como cultua as entidades, as oferendas e a forma como cantam nas festas 

religiosas.  

 

20.​Ao pesquisar sobre o Culto a Jurema, eu percebi algumas diferenças entre os rituais 
variando de estado para estado, de casa para casa, o senhor consegue me explicar o 
motivo disso? 

 

A diferença está principalmente na maneira que foi apreendido, a doutrina, cada casa tem seu ritual e 

suas doutrinas, as vezes você prepara um filho, ele aprende com você, mas quando vai ver ele 

adquire um conhecimento diferente daquele que ele aprendeu, mas que consegue atender as 

demandas do seu terreiro e tá tudo bem, a ciência da jurema não é única, ela é fundamentada em 

 
 

130 



 
 

várias entidades, várias cidades encantadas e várias outras coisas que não cabe a nós descobrir 

tudo, apenas o que para a gente é permitido.  

 

21.​Dentro dos rituais, das celebrações de Jurema, existe uma diferença entre as toadas, 
quando se toca para o Orixá é em Yoruba, para a Jurema, muitas vezes é em 
português, existe uma possibilidade de as toadas da jurema ser em outra língua, como 
por exemplo tupi, ou outra língua indígena?  

 

Sim, tem, quando falamos de catotaba e pajelança, suas toadas são em línguas antigas, que também 

tem toadas em Tupi, por exemplo. 

 

22.​Sobre os assentamentos, como funciona? 
 

Os assentamentos servem como um canal de comunicação entre a entidade do médium e ele, dentro 

de um copo para o mestre e um caboclo, dentro de uma taça para a mestra, existe uma ciência que 

foi preparada com os banhos de ervas, com a iniciação daquele médium e através das águas. 

 

As águas são essenciais, a ciência profunda das águas, aqueles espíritos que já se foram, onde 

morreram, nos trazem o entendimento do que é certo e do que é errado, dentro de um copo com 

água que foi oferecido a uma entidade podemos perceber se aquele médium está bem ou mal, 

através do copo, se a água estiver limpa o médium está bem, se tiver borbulhas no copo o médium 

está mal. 

 

23.​Os assentamentos como é feito? 
 

Para os caboclos é oferecido um copo baixo com água, para os mestres um copo alto de água e para 

as mestras uma taça. 

 

24.​O uso dos artefatos dentro dos terreiros é bem comum, percebi a presença em todas 
as casas que visitei de três objetos que todas elas sempre tinham: o Cachimbo, Ilú e 
Maraca, sobre o cachimbo, qual a importância dele dentro do terreiro? 

 

Dentro de um terreiro não se pode usar o cachimbo por esporte, deve ser usado com 

fundamento, ele deve ser usado para limpeza, para fumaça invocando as entidades para vir trabalhar, 

lá na Bahia o barracão é chamado de Roça, aqui em Pernambuco as pessoas conhecem como 

terreiro.  

Quando abre um novo terreiro o Pai ensina o segredo do cachimbo, esse segredo está nas 

falanges dos pretos velhos, através deles que o médium começa a usar o cachimbo e é ensinado a 

trabalhar com ele, o cachimbo ele tem uma função fundamental dentro de um terreiro, existem as 

palavras certas para se usarem, sua função é cura, embaraçar ou desembaraçar, quando o médium 

 
 

131 



 
 

finaliza seus preceitos dentro da Jurema, ele recebe a ‘mão de preaca’, que ele ali tem o poder nas 

mãos de usar o cachimbo como bem quiser, a mão de preaca não é uma mão literal, é a ciência e as 

palavras que ele tem que usar para limpar, curar e se defender de espíritos ruins. Geralmente o 

cachimbo quando é fumado, é fumado junto com duas bebidas, o vinho ou o café, todas elas ligadas 

aos pretos velhos 

 

25.​Porque algumas casas têm cachimbo, mas não tem ninguém fumando? 
 

Às vezes porque o médium não fuma, não tem o costume de fumar, a casa é pequena e a fumaça do 

cachimbo fica muito forte dentro do espaço, também pode ser por conta da nação que aquela casa foi 

criada, as casas de Ketu limpo, não usam cachimbo e nem cigarro nos rituais, porque o orixá de 

Queto é Obatalá, seus rituais não se usam fumaça nenhuma. 

 

26.​A respeito do Ilú, é todo mundo que pode tocar? 
 

Não, é um cargo específico para homens, algumas mulheres podem tocar se Exu permitir, mas 

geralmente são homens, que recebem o chamado para isso, são ensinado e recebem o título de Ogã, 

através dos Ilú, que aqui em Pernambuco é chamado de tamborim, as festa de Jurema começa, sem 

eles não tem festa, porque a conexão dos instrumentos juntos, fazem com que o ritual  aconteça, mas 

o ponta pé inicial se dar com o tamborim chamando as pessoas para entrarem no barracão e através 

deles pessoas que estão próximas já sabem que tem macumba. 

 

27.​Sobre os Maracás, o que o senhor tem a falar deles? 
 

É um instrumento usado por indígenas que adotamos no culto da Jurema e o maracá é importante 

para saber o ritmo do toque, quando faz uma reunião simples, sem muita gente, geralmente usamos 

o maracá, ele faz pouco barulho, mas com a ajuda das palmas ele consegue animar o local. Pode ser 

usado por qualquer pessoa e até por uma criança, já que não tem que ter muito conhecimento para 

tocá-lo, mas isso não quer dizer que ele seja menos importante, através deles nos conectamos com 

as energias dos antepassados indígenas e africanos.  

 

28.​Quem foi Malunguinho? 
 
Malunguinho na Jurema é um embaixador, através dele todo conhecimento da Jurema pernambucana 

foi passado, Malunguinho é uma entidade que pode ver em três linhas como Exu, Caboclo e Mestre, 

costumo dizer que Malunguinho não é apenas um mais vários, ele é como se fosse um grupo de 

pessoas que foram destinadas a ajudar os escravos durante o período da escravidão, eles são um 

movimento que libertava e ajudava todo mundo que precisava de ajuda. Por isso, nós quando 

começamos os trabalhos aqui em casa, sempre dedicamos um tempo para louvar a Malunguinho em 

memória de todas as pessoas que contribuíram para a libertação dos escravos.  

 
 

132 



 
 

Revisão Sistemática de Literatura 
 
 

Quando se trata de identificar os estudos sobre o Catimbó-Jurema no 

Nordeste, os conhecimentos orais dos adeptos têm um papel de grande importância 

para a religião. Levando em consideração a origem da religião durante o período 

colonial brasileiro, estando ligado às práticas de Pajelança no Brasil (ASSUNÇÃO, 

2010), essas informações se conectam aos inúmeros artefatos e elementos que 

compõem o terreiro, trazendo consigo referências históricas e culturais tradicionais 

dos povos originários do Brasil.  

O Catimbó-Jurema pode trazer diferentes interpretações para quem tem o 

primeiro contato com essa religião, que é uma ramificação das culturas 

afro-brasileiras, mas que foi inspirada nos conhecimentos indígenas e repassados 

pelos mesmo para as pessoas que estavam interessadas. As primeiras aparições 

datam de antes da chegada dos colonizadores, mas que devido a questões sociais 

da época, ela foi marginalizada e até proibida em alguns locais do Brasil. Com 

relação ao universo do campo religioso, temos pesquisas como a de Câmara 

Cascudo (1972, 1978), Mário de Andrade (1933) e André Luís Nascimento de Souza 

(2016) que se encaixam em vários campos de estudo como o de música, 

antropologia, ciências das religiões, até em gestão ambiental.  

Entretanto, o que queremos é uma análise baseada nos princípios do campo 

acadêmico e como o Catimbó de Jurema pode ser estudado a partir dessa 

perspectiva. Diante dessa situação, foi preciso criar uma Revisão Sistemática de 

Literatura (RSL), com intuito de sondar através dos vários campos acadêmicos e 

baseado em critérios pré-estabelecidos, para entendermos a que profundidade a 

academia já abordou sobre o Catimbó-Jurema e como ele é retratado por outros 

pesquisadores.  

PROTOCOLO DE RSL 

 
Para esta revisão sistemática da literatura (RSL) utilizamos o modelo de 

Biolchini et al. (2007), que estabelece uma revisão em três macro etapas: 

planejamento, execução da revisão e análise de resultados. Durante a primeira 

etapa, os objetivos e as questões da revisão foram definidos, o protocolo foi 

 
 

133 



 
 

desenvolvido, apresentando critérios de inclusão e exclusão dos artigos. Na 

segunda etapa, após submeter o corpus inicial aos critérios, os artigos foram 

selecionados e os dados foram extraídos e sintetizados. 

Na terceira etapa, foi feita uma fronteira do design. Informar novos sentidos 

de discussão sobre os dados encontrados, criando conexões e trazendo 

características e discussões importantes para nossa pesquisa. Com o intuito de 

estruturar as três macro etapas, os autores Biolchini et al. (2007) indicam um modelo 

baseado em cinco tópicos que irão sequenciar o protocolo da revisão. São eles: (1) 

formulação da questão; (2) seleção das fontes de pesquisa; (3) seleção dos estudos; 

(4) extração das informações; (5) resumo dos resultados. 

FORMULAÇÃO DA QUESTÃO E SELEÇÃO DAS FONTES DE PESQUISA 
 

As questões a serem respondidas na RSL partiram da necessidade de compreender 

melhor os estudos feitos sobre informações encontradas relacionadas a origem dos 

artefatos do Catimbó-Jurema, quais áreas de conhecimento abordaram sobre o assunto, 

qual o foco das pesquisas e quais os métodos foram usados para pesquisar sobre o 

assunto. A partir das questões, foram desenvolvidos os objetivos, que vão desde a 

investigação dos estudos sobre o Catimbó-Jurema no Brasil até a verificação dos métodos e 

as informações acerca do universo pesquisado.  

Os critérios de inclusão foram pensados para irem do mais abrangente ao mais 

específico – por exemplo, um artigo que atendesse a todos os critérios de inclusão seria o 

mais bem relacionado aos objetivos da revisão. No entanto, a seleção ou não de um artigo 

foi pautada pelos critérios de exclusão; estes serviram como uma checklist do que era 

indesejável nos artigos, como artigos que não fossem feitos no Brasil, excluindo estudos 

duplicados, incompletos, estudos que não contivessem a palavra Catimbó de Jurema no 

resumo ou no título e trabalhos que não apresentassem informações que pudessem 

contribuir para a construção da dissertação em relação a artefatos Sagrados como 

sintetizado no Quadro 1. 

 
Quadro 1: Protocolo estruturado até os critérios de inclusão e exclusão.  

 
 

134 



 
 

 
Fonte: Elaborado pelo autor. 

 

SELEÇÃO DOS ESTUDOS E EXTRAÇÃO DAS INFORMAÇÕES 
 
Baseado no protocolo de Biolchini et al. (2007), foram definidos os critérios e 

iniciada a seleção dos artigos seguindo as 3 macro etapas e os 5 tópicos indicados 

pelo autor. Na etapa 1 (planejamento), os tópicos 1 e 2 referentes a formulação da 

questão e seleção das fontes. Na macro etapa 2 (execução da revisão) estão 

contidos os tópicos 3 e 4; no tópico 3 (referente à seleção dos estudos), sentimos a 

necessidade de implementar 3 fases intermediárias de seleção para otimizar os 

esforços de leitura (Quadro 2). Na fase 1 foram analisados os títulos e os resumos 

quanto aos critérios de exclusão (CE) 1 ao 4. Na fase 2, caso houvesse dúvidas a 

respeito da relevância dos artigos, a outra pesquisadora (orientadora) os revisaria. 

Na fase 3, após a aplicação dos quatro critérios de exclusão, todos os artigos 

resultantes foram lidos em sua integralidade e selecionados após ser aplicado o 

último critério de exclusão (CE5) (Quadro 2). 

 

 
 

135 



 
 

Quadro 2: Percurso da Revisão Sistemática. 

 
Fonte: Elaborado pelo autor a partir de Biolchini et al. (2007). 

 

 

No tópico de seleção dos estudos, adotamos uma estratégia de visualização 

para síntese dos dados, assim como para todos os tópicos a partir da macro etapa 

2. Para o tópico 3, utilizamos uma planilha digital do Microsoft Excel® para 

documentar os artigos e o progresso da seleção; os trabalhos foram agrupados por 

ano, e as informações sobre título, autores, periódicos nos quais foram publicados e 

abstract/resumo foram documentadas na planilha. As células foram configuradas e 

preenchidas de modo a pré-selecionar o corpus final, como pode ser visto na Tabela 

1, as 3 células dos critérios de inclusão e as 5 células dos critérios de exclusão, 

assim como seu respectivo número, e a soma caso tenha mais de um deles. Por 

último, temos o Status, que indica se o artigo foi selecionado ou não. 

 

Tabela 1: Células de critérios de inclusão e exclusão.  
 

 
 

136 



 
 

 
 

Fonte: Elaborado pelo autor. 

 

 

Ainda na macro etapa 2, no tópico 4, referente à extração das informações 

dos artigos selecionados, foi utilizada a estratégia de visualização de construção de 

um mural virtual a partir da plataforma online Miro, na qual foi possível criar, com 

auxílio do app “Notes” do Windows uma visualização de agrupamentos e 

triangulação de informações, como: a universidade/PPG do autor que escreveu; a 

área de foco do estudo; o método utilizado; e as recomendações encontradas nos 

resultados (Quadro 3). Essas informações foram sintetizadas e discutidas no tópico 

5 da terceira e última etapa, como abordaremos a seguir. 

 

Quadro 3: Mural virtual com organização em post-its digitais (Windows) 

 
Fonte: Elaborado pelo autor. 

 

 

 

 
 

137 



 
 

SÍNTESE DOS RESULTADOS 
 

A partir dos três critérios de inclusão, obtivemos um total de 355 artigos, 

sendo subdivididos em: 27 artigos encontrados no Periódicos Capes,  251 artigos no 

Google Acadêmico, 62 artigos no ResearchGate e 15 artigos encontrado no Scielo, 

sendo submetidos ao critério de exclusão de 95 artigos que envolvem pesquisas 

internacionais, totalizando  artigos desenvolvidos no Brasil. No critério de exclusão 2, 

que elimina 12 artigos duplicados, sobraram 248 artigos, os quais não foram 

eliminados no critério de exclusão 3, pois são estudos completos. O critério de 

exclusão 1, que elimina aqueles que não citam o Catimbó-Jurema em seu título ou 

no resumo, eliminando 134, restando 114 e seguindo o critério de exclusão 4, 

eliminou aqueles que não abordam métodos ou informações a origem ou história 

dos artefatos do catimbó-Jurema, resultou em 9 artigos. Esses artigos foram lidos na 

íntegra, abordando informações sobre os artefatos e sua simbologia. Quando 

separados pelo ano de publicação a pelo menos uma década atrás, temos 1 em 

2009, 1 em 2010. No ano de 2011 a 2015, não obtive resultados de artigos voltados 

ao simbolismo dos artefatos do Catimbó de Jurema ou assuntos relacionados. No 

ano de 2016 foram encontrados 1 artigos que conceituavam o assunto, 2017 mais 1,  

no ano de 2019 encontrados 2 , 2020 1 artigo, 1 em 2021 e em 2024, mais 1. 

A síntese da RSL foi estruturada na forma de infográfico que reuniu as 

seguintes informações: síntese do protocolo dos estudos; localização geográfica, 

campo de atuação, instituições envolvidas (universidade e PPGs); temas e áreas; e 

recomendações (Quadro 4). No mapa pode ser vista uma predominância dos 

estudos na região do Nordeste, com apenas um artigo no São Paulo, oriundo da 

UNICAMP. Outro dado que também pode ser observado é que dos 9 casos 6 são de 

programas de PPGs, a UFPB contém 2 estudos fora do PPG e a UFRN contém 1. 

Além disso, uma das áreas que mais estudou o tema foi a Antropologia. 

  

 
 

138 



 
 

Quadro 4:  Localização de estudos sobre simbolismo do Catimbó-Jurema no Brasil. 

 
Fonte: elaborado pelo autor 

 

. 

É interessante notar as participações dos PPGs atuantes nessa temática de 

estudo sobre os artefatos de Jurema. Em São Paulo, o artigo foi feito pelo PPG em 

Filosofia e Ciências Humanas (PIMENTEL, 2017). O assunto sobre o 

Catimbó-Jurema é bastante abordado na área da antropologia, sendo possível 

encontrar  em PPGs de Sergipe (JESUS, 2021), Pernambuco (SALLES, 2010), Rio 

Grande do Norte (OLIVEIRA, 2021), Paraíba (SILVA; SOUZA, 2019). 

 Em relação ao foco ao qual era direcionado o estudo sobre o 

Catimbó-Jurema, percebeu-se uma grande variedade estética de um mesmo 

artefato. A variedade de artefatos e suas estéticas nos faz acreditar que cada 

terreiro tenha sua própria conceituação sobre a representação daquele objeto, nos 

levando a buscar possíveis explicações para essa grande variabilidade conceitual e 

simbólica dos artefatos. 

A Jurema Sagrada é uma religião ainda muito presente em seu lugar de 

origem. Autores como Salles (2004), Queiroz (2020) e Almeida (2019) denominam 

Alhandra-PB como o berço do culto, o que talvez justifique o grande número de 

 
 

139 



 
 

trabalhos produzidos nessa região e a escassez em outras. 

A terceira reflexão é que o campo com mais trabalhos sobre o assunto, 

segundo nosso levantamento, é a Antropologia, seguida das Ciências das Religiões 

e Gestão Ambiental. A partir desse quadro geral, a intenção a seguir é verificar como 

os autores fizeram seus enquadramentos. Como cada um deles buscou entender a 

Jurema Sagrada. Para isso, destacamos seus objetivos centrais que a temática 

Jurema Sagrada rompe com as barreiras disciplinares devido a sua complexidade e 

a sua riqueza cultural, veremos aqui alguns ângulos de observação sobre o tema em 

questão. 

 

>>> A Jurema e suas práticas no território nordestino 
 

As práticas religiosas da Jurema estão diretamente ligadas a uma série de 

fatores, entre elas o entendimento de sua teologia e seus rituais associados aos 

indígenas que ajudam a compreender melhor sobre o ritual. O primeiro passo para 

essa compreensão é considerar a Jurema Sagrada como uma forma de expressão 

religiosa, não apenas cultural. 

Existe pouco conhecimento sobre a religiosidade dos indígenas, nos quais 

devido ao pouco acesso à educação, acesso limitado, e por não terem um sistema 

de escrita de suas línguas, estabeleceu em partes uma dificuldade na 

documentação da sua cultura,  dificultando o acesso a algumas informações e 

menos ainda da religiosidade dos mesmos no período colonial. Contudo, não é 

necessário muito esforço para perceber que neles se encontram as gêneses do culto 

da Jurema. Concordando com Salles (2004), que cita a existência da presença de 

elementos ameríndios no cerimonial, a importância da Jurema como elemento de 

identidade étnica dos atuais povos indígenas do Nordeste não deixam dúvidas 

quanto a essa procedência. 

No início da década de 1930, Mário de Andrade foi um dos pioneiros a 

escrever sobre a Jurema. Andrade (1930), em uma de suas missões folclóricas, 

registra a existência do culto à Jurema em Pernambuco, Paraíba e Rio Grande do 

Norte, enfatizando uma forte influência indígena encontrada nesses estados.  

No campo da teologia, podemos nos basear na definição feita por Mestre 

 
 

140 



 
 

Jayro Pereira de Jesus em entrevista a Alexandre Alberto Santos de Oliveira para a 

composição de sua dissertação de mestrado em 2017, que afirma que a teologia 

não está resumida a apenas à judaico-cristã ou católica, e muito menos uma 

concepção por conta do dado da revelação, em nome do particular, exclusivo e tão 

somente do Cristianismo. Ele sempre entendeu que teologia não é exclusiva da 

Igreja Católica. A Teologia Indígena é voltada para os pressupostos das tradições de 

matriz ameríndia, com epistemologia própria e livre da metodologia católica.  

Quando citamos referências que abordam a Teologia de Jurema, começamos 

com Alexandre Alberto Santos de Oliveira (2011) que apresenta um artigo no 

colóquio de História um de nome “Teologia de Jurema, existe alguma?”, que afirma 

que os juremeiros, hoje, dizem que “a Jurema é a religião primaz do Brasil”, e que é 

de “matriz indígena”. Assim, torna-se a religião mais forte historicamente, por sua 

força de sobrevivência aos processos de atrofiamento teológico, cultural e histórico 

(OLIVEIRA, 2011). 

A religião da Jurema é baseada na fé em um Deus único – aparentemente o 

mesmo dos cristãos –, mas devemos incorporar o entendimento de que este “Deus” 

na verdade pode ser feminino (Deusa) como a Mãe Tamain, dos Fulniô, ou com 

outros nomes como Pai Tupã (OLIVEIRA, 2011). 

Já Queiroz (2020) aborda o assunto sobre a Jurema e o interliga com o 

desmatamento que está ocorrendo no município de Alhandra-PB, que é considerado 

por muitos como berço da Jurema e essa questão sobre o desmatamento está 

interferindo diretamente nos adeptos de Jurema e em seus rituais sagrados 

(QUEIROZ, 2020). 

Carvalho (2023) destaca o processo de criação de uma reportagem especial 

sobre a tradição religiosa da Jurema Sagrada, como uma religião de matriz 

ameríndia cujo culto se estabeleceu, principalmente, no Nordeste brasileiro. Outros 

autores trazem a presença da Jurema em Caruaru-PE, como Hugo Weslley Oliveira 

Silva (2023), que traz um conhecimento de Jurema dentro dessa cidade, propondo 

uma breve síntese dos processos de institucionalização das religiões ameríndias na 

cidade e como questões como violência, isolamento geográfico e investimento 

acadêmico/cultural mudaram o cenário religioso da cidade. Oliveira (2012) traz 

resultado de suas observações etnográficas e tem como campo a Jurema Sagrada 

 
 

141 



 
 

da Família Coró do Ilê Axé Bogundê, localizada no município de Parnamirim-RN. 

A prática da Jurema não é algo universal: muda do Agreste para a Zona da 

Mata, de cidade para cidade e até de terreiro para terreiro. Uma característica muito 

marcante dos terreiros do Pernambucano é a convivência entre Jurema e Umbanda. 

“Antes dessa convivência se refletir em um terreiro, podemos dizer que se reflete 

nos adeptos” Gabriel em entrevista concedida a Revista Coletiva em 2024. As 

pessoas têm dentro de si a espiritualidade de Jurema e do candomblé, ainda que 

cada uma vá manifestar isso de uma forma própria.  

 

>>> A Jurema quanto a decolonialidade 

 
Não existe Jurema sem seus artefatos ritualísticos. Dentro desse campo, se 

faz preciso o uso dos artefatos para emanar o poder espiritual, assentamentos, 

maracá, roupas, e todos esses elementos fazem parte da religião. A própria árvore é 

um símbolo de força e resistência, que existe em lugares de climas desafiadores, 

como o bioma da caatinga, permanecendo viva e forte.  

Seus artefatos sagrados têm um significado muito profundo para as pessoas 

praticantes da religião, sobretudo, por possibilitar, de acordo com a crença, que as 

entidades espirituais estejam presentes neles. Todas as coisas utilizadas funcionam 

como um meio de assegurar uma forma de moradia dos espíritos entre os vivos, ou 

como um portal de comunicação dos juremeiros com seus guias. Esse processo 

ritualístico e de cosmovisão é, ainda na contemporaneidade, uma resistência ao 

estabelecimento de um mundo secularizado, conforme nos faz entender Weber 

(1981). 

Os artefatos do Catimbó de Jurema estão além de uma definição simplista ou 

por vezes exageradamente fundamentalista, eles estão em um determinado lugar 

que não se adequa aos moldes europeus, nem ao clássico. Oliveira (2021) cita a 

resistência através dos assentamentos, que resistem aos formatos coloniais do 

Cristianismo que se implantou no Brasil. Quando falamos isso não é uma forma de 

ocultar os elementos do catolicismo presentes na Jurema, mas evidenciamos que 

existe uma composição que está além desses elementos e que os ressignifica em 

uma forma de antropofagia cultural. 

 
 

142 



 
 

Além disso, a formação do sagrado de Jurema com seus guias são também 

uma forma de resistência, suas falanges (Caboclos (as), Mestres(as) Exu e 

Pombagiras) trazem figuras que em seu tempo resistiram a um padrão social 

estabelecido, apresentaremos no capítulo 5, mais detalhes sobre as entidades e 

seus papeis dentro da religião. Os caboclos com sua simplicidade e sabedoria, 

ensinam a todos como usar a natureza como amiga na horas de aflições, os 

caboclos são de suma importância para a religião que estabeleceram através da 

pajelança práticas que foram pilares para os rituais do Catimbó-Jurema. 

Os Mestres (as) são homens e mulheres que carregam a sabedoria dos anos 

em suas palavras. Com pouco ou nenhum estudo, aprenderam a sobreviver com o 

que tinha e dentro da realidade que viviam, através de seus conselhos. Os mais 

jovens evoluem como pessoa e sempre ensinam o respeito aos semelhantes, essas 

entidades são consideradas para autores como Assunção (2010) pilares de difusão 

da religião no território nordestino e os Exus e Pombagiras por exemplo são 

arquétipos de figuras que trabalham à noite nas ruas. Onde a grande maioria das 

pessoas mais privilegiadas não habitam, as Pombagiras são as mulheres que não 

se estabeleceram em famílias, associadas a promiscuidade e prostituição, mas na 

verdade é o contrário, trabalham desde cedo para conseguir seu sustento e poder 

ostentar luxos e regalia. 

Barbosa (2014) também explicita que o Exu se correlaciona com o arquétipo 

do trickster28, pois o mesmo não costuma aceitar regras e o certo e errado se faz 

relativo a entidade, além de ser responsável pela vigia e guarda das passagens do 

sobrenatural, bem como aquele que abre e fecha caminhos, ajudando a encontrar 

meios para o progresso, segurança do lar e proteção contra os mais diversos 

perigos e inimigos. 

Segundo Barros (2006), as Pombagiras além de terem características 

parecidas com às dos Exus, estas entidades carregam consigo a ambiguidade 

aliada a uma imagem feminina que foi sexualizada. A imagem de mulher doméstica 

que está como coadjuvante ao personagem masculino é totalmente invertida com a 

Pombagira; ao contrário, elas são percebidas como uma ameaça a esse os espaços 

considerados doméstico e às relações aí legitimadas, uma vez que, dentre outros 

28  Traduzido do inglês significa embusteiro, trapaceiro, pregador de peças; derivado do francês antigo 
triche = trapaça, engano 

 
 

143 



 
 

fatores, usam sua sexualidade em benefício próprio.  

 

>>> Jurema quanto a materialidade e imaterialidade 

 

Na semiótica peirciana, representação é a apresentação de um objeto a um 

intérprete de um signo ou a relação entre signo e objeto. Assim, representar é 

desempenhar uma função significativa; também podendo ser definida como 

distinguir entre aquilo que representa e o ato ou relação de representar; é um signo 

baseado numa relação de semelhança.  

Santaella e Nöth (1997, p. 19-20), à luz da semiótica de Peirce, entendem 

que:  

“Etimologicamente, o conceito de representação se encontra em oposição 

ao de apresentação. Uma representação parece, de acordo com isso, 

reproduzir algo alguma vez já presente na consciência. [...] A diferenciação 

entre um objeto (diretamente) apresentado (e, como tal, que se mostra a si 

mesmo) e um objeto (mediador) representado é uma diferença semiótica 

ontológica. [...] Objetos apresentados funcionam ontologicamente; objetos 

representados funcionam semioticamente.“  

A função prática e ritualizada do culto de Jurema pode acontecer desde 

lugares abertos ou dentro dos próprios terreiros, geralmente os terreiros conservam 

quartos para a Jurema, esses lugares podem ser chamados de quarto de Jurema.  

Dentro do quarto de Jurema da casa de Pai Jorge de Oyá ficam reservados os 

artefatos religiosos das casas de Jurema e de seus filhos. Um terreiro ainda 

compreende do altar, ou Congá, onde ficam representações simbólicas de guias 

espirituais de gessos, chamados de envultados (OLIVEIRA, 2011). 

Os assentamentos das entidades são compostos geralmente de um prato 

com um copo com água ao centro, o prato e a tigela podem ser transparentes ou cor 

de leite. Ao redor são postos sete copos, ou taças, que são símbolos das sete 

cidades da Jurema, também é visto um tronco que é posto verticalmente dentro 

dele. Ao redor do tronco, também são postos elementos como copos vazios, 

cachimbos, etc. Os copos ou taças com água também são chamados de ‘vidências’. 

Os assentamentos são compostos por meio de rituais com toadas, rezas e utilização 

 
 

144 



 
 

de banhos preparados. Segundo o conhecimento da religião, são utilizadas também 

substâncias líquidas como dendê e mel para assegurar o envultamento das 

entidades, conforme a crença. Oliveira (2011). 

Oliveira (2011) acredita que os envultamentos das entidades em suas 

representações em esculturas, junto com os assentamentos, se tornam um elo físico 

com os espíritos cultuados. A observação de tais assentamentos possibilitam a 

manutenção de saberes pertinentes ao assunto, cosmovisão e práticas, objetivando 

averiguar suas potencialidades e mantenedores do conhecimento ancestral da 

Jurema Sagrada. Constatando também que os assentamentos apresentam 

elementos que se manifestam como marco iniciático, ritualístico e síntese da 

cosmovisão da Jurema Sagrada. 

A presença de símbolos como a raiz da jurema, o cachimbo, e maracá, nos 

remete a uma concepção brasileira de religião, onde se faz necessário todo 

processo de ritualização e contextualização com espiritual para o transe e para a 

crença (RAMOS, 2001). 

Muito frequentemente se vê nos assentamentos os troncos de jurema que é o 

lugar de segurança, uma espécie de céu, de paraíso para onde vão os bons, os 

caboclos que só praticam o bem, os que sabem dar bons remédios" dentro dos 

"torés" de Alagoas. Como cita Araújo (1977, p.63); ou como um "reino, divisão do 

mundo do além", como se expressa Cascudo (1969, p. 773) para os Catimbós de 

Jurema em Alhandra-PB, essa representação se dá como uma "cidade" que designa 

um determinado arbusto, que leva o nome de um determinado “encantado ou 

mestre" associado a ele os arbusto ao qual se prestam reverências, através de 

pedidos, rezas, velas acesas, e se pede licença para extrair de suas raízes a 

matéria-prima com que se faz a bebida ritualística sagrada. Quando referenciamos 

os povos indígenas nordestinos entre os quais também existe uma outra variação, 

os mesmos que concebem seus encantados como entidades vivas de quem se tem 

informações mais detalhadas acerca desse assunto - a árvore da jurema é uma 

planta percebida ainda como sendo habitada por um encantado, o "mensageiro de 

Sonse (Deus)" (MOTA, 1987, p. 174-175).  

Além dos assentamentos e tronco, foram encontrados outros artefatos que 

são plenamente vivenciados nos rituais da Jurema como chapéus, cartolas, 

 
 

145 



 
 

bengalas, punhais entre outros. Desde os primeiros tempos da colonização é 

possível ouvir relatos a respeito dos rituais religiosos ligados à população indígena, 

onde rezas e dizeres sagrados unidos a cantos e danças e ao barulho do maracá se 

misturavam com a fumaça dos cachimbos permitindo aos índios entrarem em 

contato com seus antepassados (CASCUDO 1978, p. 28). Alguns cachimbos são 

usados em rituais. Estudos sobre a iconografia do objeto foram realizados por 

Heneine (2020) podemos obter informações sobre este objeto litúrgico em particular, 

que apesar de estático, na dinâmica do ritual de Jurema Sagrada, demonstra 

participar de uma rede de significados simbólicos. 

Também é possível encontrar estes elementos na Pajelança Amazônica, “a 

cerimônia gira em torno do Pajé, que invoca os mestres com um pequeno maracá, e 

que é ajudado por pessoa de sua família que acende os cigarros, ferve a bebida ou 

defuma o ambiente” (FIGUEIREDO, 1976: apud ASSUNÇÃO, 2010, p. 20). O 

maracá, instrumento musical idiofônico presente em todas as culturas indígenas do 

Brasil, focalizando as sociedades indígenas Timbira e Tupi que habitam no estado 

do Maranhão. Essa abordagem trata também da origem mítica desse instrumento 

sonoro, de sua confecção, como também analisa sua relação com o mundo 

espiritual indígena, enquanto "voz" dos espíritos. 

O cachimbo tem um papel central. É a partir dele que se buscam respostas 

para inquietações, trabalhos são feitos e desfeitos, tratamentos espirituais de cura 

são realizados e epifanias são atingidas. É uma forma de comunicação entre 

mundos. Oliveira (1937) cita os mesmos elementos que se repetem em outros 

grupos: o vinho da jurema, como objeto sacralizado da experiência de comunicação 

com o plano de realidade habitado pelos encantados; os cachimbos sagrados, e o 

próprio fumo, com os quais se defumam, os cantos acompanhados dos maracás são 

invocados as entidades para darem passes e fazerem consultas, essas toadas 

cantadas em Português, como cita Salles (2010). 

Nos rituais dessa religião, a música é um componente tão essencial que em 

quase todas as cerimônias ela está presente. Em seus rituais públicos a música se 

mantém o tempo todo: ela inicia, acompanha e termina junto com o ritual. Autores 

como Cardoso (2006) analisam a música desses instrumentos, que são tipos de 

tambores, que procuram mostrar como os seus sons são utilizados como um meio 

de comunicação, ou seja, como se efetua a linguagem dos tambores e a conexão 

 
 

146 



 
 

sobre a espiritualidade.  

​ Além do que foi abordado por alguns autores, podemos entender um pouco 

sobre a Jurema Sagrada enquanto prática religiosa e ao referenciá-la como um 

universo acadêmico, podemos de certa forma preservar a cultura indígena 

tradicional.  

​ Os tópicos aqui abordados compõem partes da religião que foram observadas 

por autores e também como um adepto do ritual há bastante tempo, tendo 

observado presencialmente e até virtualmente rituais sobre a Jurema e suas mais 

variadas formas de representação nos territórios nordestinos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

147 


	 
	1 INTRODUÇÃO 
	1.1 Justificativa 
	1.2 Objetivos 
	1.3 TRAJETÓRIA METODOLÓGICA 
	1.4 Estrutura do trabalho 

	2 CATIMBÓ DE JUREMA NORDESTINO 
	Figura 1: Árvore da Jurema, essa espécie é a Jurema-Preta (Mimosa tenuiflora)7 
	2.1 Moradia do Sagrado: Cidades Encantadas  da Jurema  
	Figura 2: Representação Gráfica das entidades cultuadas dentro do terreiro de Pai Jorge de Oya  
	Figura 3: Rei Salomão - representação em estatueta de gesso  

	2.2 As cidades da Jurema  
	Figura 4: Representação em conjunto das cidades espirituais por autores incluindo Pai Jorge de Oyá  
	Figura 5: Igualdade em conjuntos das cidades espirituais  
	Figura 6: Representação ilustrativa dos Reinos espirituais que se conectam com o heptagrama (Sino de Salomão de Jurema). 


	3  Metodologia 
	Figura 7: Fluxograma das etapas de pesquisa 
	3.1 Epistemologia do Catimbó-Jurema e Design da Informação 
	Figura 8: Celebração da festa dos Pretos Velhos no Abassá Axé Ilê de Iansã. 
	Figura 9: Cachimbos de materiais diferentes 
	Figura 10:  Pirâmide de interação: artefatos materiais e imateriais do Catimbó-Jurema. 


	4 Entrada no campo: Abassá Axé Ilé de Oyá, tombado na Jurema Sagrada: Aprendizados com Pai Jorge de Oyá e Dudé 
	Figura 11: Abassá Axé ilê de Iansã, visão externa. 
	Figura 12 e 13: As duas entradas de acesso ao terreiro de Pai Jorge de Oyá. 
	Figura 14: Pátio onde são realizados os Rituais de Jurema 
	4.1 O Sagrado dentro do Abassá Axé Ilê de Iansã 
	Figura 15: Foto do Babalorixá Pai Jorge de Oya 
	Figura 16: Identidade visual da Associação Religiosa de Valorização Cultural de Raiz de Matriz Africana, Abassá Axé Ilê de Iansã 
	Figura 17: Primeira filha de santo feita no Orixá por Pai Jorge, seu nome era Gertrudes da Silva, já falecida. 
	Figura 18: Documento de validação da Associação Abassá Axé Ilê de Iansã de Gravatá/PE 

	4.2 I Encontro de Terreiros do Agreste e Zona da Mata de Pernambuco 
	Figura 19: Realização do primeiro encontro de terreiros do agreste e das zona da mata, Gravatá/PE 
	Figura 20: Mesa redonda com principais influências de terreiros onde discutiram assuntos pertinentes para o futuro da religião em Pernambuco 
	Figura 21: Reunião com Juremeiros e Povo de Santo para decidirem novas políticas públicas para as religiões, onde nosso entrevistado Pai Jorge se faz presente 
	Figura 22: Momentos de Celebração dos rituais de Jurema com todos os presentes no evento 
	Figura 23: Ogãs de terreiros distintos tocando Ilú para celebrar o sagrado religioso 
	Figura 24: Cerimônia de premiação aos representantes de terreiros do Agreste e Zona da mata  
	 
	Figura 25: Premiação de Pai jorge e Oyá como embaixador do agreste pernambucano para assuntos relacionados à religião. 

	4.3 Se fazendo Jurema 
	4.4 Entre madeiras, força e forma 

	5 ANÁLISE E DISCUSSÃO: COMPOSIÇÃO DE ARTEFATOS 
	5.1 Artefatos Sagrados 
	5.2 Assentamentos 
	Figura 26:  Pirâmide de interação: Assentamentos 
	5.2.1 Entidades de Jurema 

	Figura 28: Representação do altar dos Caboclos e Caboclas de Jurema. 
	5.2.2 Oralidade: Toadas e Pai jorge de Oyá 
	5.2.3 Produção literária: autores 
	 
	5.2.4 Confluências históricas: sincretismos 

	Figura 29: Representação de um altar dedicado ao mestre boiadeiro 
	Figura 30: Representação do altar de preto velho e preta velha no Abassá Axé Ilê de Iansã  

	5.3 Cachimbos e Maracás 
	Figura 31:  Pirâmide de interação: Cachimbos e Maracás 
	Figura 32: Preto velho usando o cachimbo dentro do terreiro, além dos artefatos do sincretismo católico (cruz) e ervas para rezar os consulentes. 
	Figura 33: Preto e preta velho (a) defumando o ambiente e as comidas da reunião para poder oferecer aos visitantes locais 
	5.3.2 Oralidade: Toadas e pai jorge de Oyá 

	Figura 34 e 35: Cachimbos feitos de madeira de Jurema 
	Figura 36: Adepto com maracá usando em ritual em celebração religiosa no evento do 1º Encontro de terreiros do agreste e zonas da mata de Pernambuco 
	Figura 37: Maracás usados no terreiro de Pai Jorge de Oyá 

	 
	5.4 Colar de Lágrimas de Nossa Senhora 
	Figura 38:  Pirâmide de interação: Colar de Lágrimas de Nossa Senhora. 
	Figura 39: Coix lacryma-jobi com as Sementes 
	Figura 40: Sementes de Lágrimas de Nossa Senhora colhidas 
	Figura 41: Exemplo de colar de Lágrimas de Nossa Senhora em conjunto com miçangas e maracá  
	Figura 42: Exemplo de colar com 7 fios de Lágrimas de Nossa Senhora com crucifixo 
	Figura 43: Exemplo de colar com um fio de Lágrimas de Nossa Senhora 


	6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 
	 
	REFERÊNCIAS 
	APÊNDICES 

