UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE ARTES E COMUNICAGAO - CAC
PROGRAMA DE POS-GRADUAGAO EM DESIGN

UMA ANALISE SIMBOLICA E CULTURAL SOBRE O CATIMBO-JUREMA
NA PERSPECTIVA DO DESIGN DA INFORMACAO

FILIPE SIQUEIRA DO PRADO

Recife
2025



Filipe Siqueira do Prado

UMA ANALISE SIMBOLICA E CULTURAL SOBRE O CATIMBO-JUREMA
NA PERSPECTIVA DO DESIGN DA INFORMAGAO

Dissertacdo de mestrado apresentada ao Programa de
Pos-graduagcdo em Design da Universidade Federal de
Pernambuco, como requisito final para obtencao do titulo de

mestre em Design.

Area de concentragdo: planejamento e contextualizagdo dos

artefatos

Orientadora: Prof2. Dr2. Eva Rolim Miranda

Recife
2025



.Catalogacao de Publicacado na Fonte. UFPE - Biblioteca Central

Prado, Filipe Siqueira do.

Uma andlise simbOlica e cultural sobre o Catimb6-Jurema na
perspectiva do design da informagdo / Filipe Siqueira do Prado. -
Recife, 2025.

145f.: 1il.

DissertaGdo (Mestrado)- Universidade Federal de Pernambuco,
Centro de Artes e ComunicaGdo - CAC, Programa de POs GraduaGdo em
Design (PPGDesign), 2025.

Orientagdo: Eva Rolim Miranda.

1. Jurema Sagrada; 2. Catimbd de Jurema; 3. Terreiro Abassa Axé

I1é de Iansd. I. Miranda, Eva Rolim. II. Titulo.

UFPE-Biblioteca Central




FILIPE SIQUEIRA DO PRADO

“UMA ANALISE SIMBOLICA E CULTURAL SOBRE O CATIMBO-JUREMA NA
PERSPECTIVA DO DESIGN DA INFORMAGAO.”

Dissertacao apresentada ao Programa de
P6s-Graduagao em Design da
Universidade Federal de Pernambuco, na
area de concentracdo Planejamento e
Contextualizagdo de Artefatos, como
requisito parcial para a obtencao do titulo
de Mestre em Design.

Aprovada em: 02/10/2025.

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr?. Eva Rolim Miranda (Orientadora)
Universidade Federal de Pernambuco

Profé. Dr2. Renata Amorim Cadena (Examinadora Interna)
Instituto Federal de Educacéo, Ciéncia e Tecnologia de Pernambuco

Prof. Dr. Hugo Vandré Cavalcanti da Silva (Examinador Externo)
Universidade Federal de Alagoas

Profe. Dr2. Raquel Gomes Noronha (Examinadora Externa)
Universidade Federal do Maranh&o



“Ninguém ouviu
Um solugar de dor

No canto do Brasil

Um lamento triste

Sempre ecoou

Desde que o indio guerreiro
Foi pro cativeiro

E de la cantou

Clara Nunes



AGRADECIMENTOS

Para desenvolver esse trabalho, muitos foram os apoios recebidos,
inicialmente pela minha Orientadora Prof? Dr? Eva Rolim que aceitou me orientar
durante o pré projeto de selecdo com esse tema desafiador, o tempo dedicado na
orientacdo, o incentivo e a troca de conhecimentos sobre o assunto que foram de
grande ajuda para enriquecimento deste periddico.

Agradeco também aos professores e professoras do PPGDesign que
possibilitou um maior aprofundamento no assunto, as aulas permitiram que
norteasse minha pesquisa e fosse preciso nas fontes e na elaboracdo do texto,
tornando-o mais sucinto e eficaz nas abordagens sobre os povos indigenas dentro
do Catimboé-Jurema de tal forma que a oralidade da entrevista fosse um fator
principal, onde, a minha visdo como pesquisador fosse de observador nao
participante.

Ao Capes que me concedeu a bolsa possibilitando a conclusdo do mestrado,
onde consegui visitar os locais de estudo que eram de dificil acesso, além disso
fazer os preceitos que foram solicitados sendo a mim concedido a permissao de
entrar nos locais sagrados com o respeito que a eles cabiam, onde também gragas a
esse apoio consegui me dedicar integralmente ao mestrado ndo tendo problemas

que me fizesse trancar o vinculo.

Por fim, agradeco também a Pai Jorge que me abriu os olhos para a
espiritualidade e me apresentou a um universo que eu nao tinha conhecimento e
que muitas pessoas ainda nao tem, acredito que através dele e da “ciéncia” que a
mim foi ensinada, pretendo levar esse conhecimento para outras pessoas sejam
elas curiosas ou pesquisadoras, quero eternizar as palavras de pai Jorge e as
memorias do terreiro Abassa axé llé de lansa dentro da academia, minha esperanca
€ que esses conhecimentos sejam a ponta do iceberg para futuras pesquisas
voltadas as religides afro brasileiras e indigenas, dando voz a um povo que a muito
tempo foi negligenciado, uma cultura que ainda resiste e resistira para as futuras

geragoes.



RESUMO

Este trabalho tem como objetivo mostrar a partir de elementos simbdlicos a
continuidade da tradicdo inventada nos ritos da Jurema Sagrada em um terreiro
pernambucano. Fundamentados em livros de autores pertinentes ao tema como
Bastide (1945), Assuncado (2010), Almada (2024), entre outros, além de artigos
disponibilizados online, conhecimento e experiéncias de Jurema de Pai Jorge de
Oya (Jorge Antbnio Sobral) que viveu décadas dentro da Jurema, acompanhando
sua formacdo dentro do estado. Demos inicio a nossa pesquisa, que teve seu
desenvolvimento no Terreiro Abassa Axé llé de lansa, localizado na cidade de
Gravata/PE, a partir de entrevista com o Babalorixa responsavel pelo local e visitas
nos dias de culto a Jurema. O Design da informagéao (DI) surge como uma area com
grande potencial de contribuicdo para aprimorar esse processo, ao utilizar de
recursos visuais graficos para tentar tracar a ritualistica do Catimbo-Jurema, usando
também conceitos e metodologias comuns no DI para entender esse universo
complexo da Jurema. Nossos objetivos especificos buscaram contextualizar
historicamente a cosmovisao da religido; analisar os artefatos do terreiro dentro da
perspectiva de resisténcia e identidade cultural para os povos afro-indigenas e
propor uma iconografia que permita entender a organizagdo da religido e suas
tradicdes ancestrais, a fim de atingir nosso objetivo geral que € analisar por meio do
DI os significados simbdlicos dos artefatos materiais do Catimb6 de Jurema dentro
do objeto de estudo. A metodologia de abordagem contém uma analise voltada a
abordagem qualitativa e de carater exploratério, procedimentos metodologicos de
analise do pesquisador, registros dos objetos do Catimbd de Jurema e pesquisa de
campo contendo uma entrevista. Nossa pesquisa apresenta justificavel contribuigao
aos estudos sobre a Jurema, proporcionando um novo campo de estudo para o
Design, nossas resultados se baseiam em referéncias histéricas e no simbolismo,
além das combinagdes de textos e testemunhos de pessoas que vivem dentro da
religidgo a décadas, além do pictograma que guia para os elementos que
compuseram o Catimbd, direcionando para a conclusado dessa pesquisa.

Palavras Chave: Jurema Sagrada; Catimbé de Jurema; Terreiro Abassa Axé lIé de

lansa; Gravata - PE; Cultura Material; Design da Informacao.



Abstract

This work aims to demonstrate, through symbolic elements, the continuity of the
tradition invented in the rites of the Sacred Jurema in a terreiro in Pernambuco.
Based on books by authors relevant to the subject, such as Bastide (1945),
Assungéo (2010), Almada (2024), among others, as well as articles available online,
the knowledge and experiences of Jurema are presented by Pai Jorge de Oya (Jorge
Antbnio Sobral), who lived within Jurema for decades, observing its development
within the state. We began our research, which took place at Terreiro Abassa Axe llé
de lansa, located in Gravata, Pernambuco, through an interview with the Babalorixa
responsible for the site and visits during Jurema worship days. Information Design
(ID) emerges as an area with great potential to contribute to improving this process,
using visual and graphic resources to attempt to trace the rituals of Catimbdé-Jurema,
also utilizing concepts and methodologies common in ID to understand this complex
universe of Jurema. Our specific objectives sought to historically contextualize the
religion's worldview; analyze the terreiro's artifacts from the perspective of resistance
and cultural identity for Afro-Indigenous peoples; and propose an iconography that
allows us to understand the organization of the religion and its ancestral traditions.
This aims to achieve our overall objective: to analyze, through DI, the symbolic
meanings of the material artifacts of Catimb6 de Jurema within the object of study.
The methodology includes a qualitative and exploratory approach, methodological
procedures for the researcher's analysis, records of Catimbé de Jurema objects, and
field research including an interview. Research offers a justifiable contribution to
Jurema studies, providing a new field of study for Design. Our results are based on
historical references and symbolism, as well as the combination of texts and
testimonies of people who have lived within the religion for decades, as well as the
pictogram that guides us to the elements that composed Catimbo, leading to the

conclusion of this research.

Keywords: Sacred Jurema; Catimbé of Jurema; Abassa Axé llIé of lansad Temple;

Gravata - PE; Material Culture; Information Design.



Lista de Figuras

Figura 1: Arvore da Jurema, essa espécie é a Jurema-Preta (Mimosa

tenuiflora) 26
Figura 2: Representacao Grafica das entidades cultuadas dentro do terreiro de Pai
Jorge de Oya 34
Figura 3: Rei Saloméao - representagdo em estatueta de gesso 35
Figura 4: Representagdo em conjunto das cidades espirituais por autores
incluindo Pai Jorge de Oya 38
Figura 5: Igualdade em conjuntos das cidades espirituais 40
Figura 6: Representacéo ilustrativa dos Reinos espirituais que se conectam com o
heptagrama (Sino de Salomao de Jurema). 41
Figura 7: Fluxograma das etapas de pesquisa 45
Figura 8: Celebragao da festa dos Pretos Velhos no Abassa Axé llé de lansa.
46

Figura 9: Cachimbos de materiais diferentes 49
Figura 10: Piramide de interacdo: artefatos materiais e imateriais do
Catimbé-Jurema. 51
Figura 11: Abassa Axé ilé de lans3, visdo externa. 55
Figura 12 e 13: As duas entradas de acesso ao terreiro de Pai Jorge de Oya.
56

Figura 14: Patio onde s&o realizados os Rituais de Jurema 57
Figura 15: Foto do Babalorixa Pai Jorge de Oya 60
Figura 16: Identidade visual da Associagéo Religiosa de Valorizagao Cultural
de Raiz de Matriz Africana, Abassa Axé llé de lansa 61
Figura 17: Primeira filha de santo feita no Orixa por Pai Jorge, seu nome era
Gertrudes da Silva, ja falecida. 61
Figura 18: Documento de validagao da Associagao Abassa Axe llé de lansa
de Gravata/PE 63
Figura 19: Realizag&o do primeiro encontro de terreiros do agreste e das zona da
mata, Gravata/PE 65

Figura 20: Mesa redonda com principais influéncias de terreiros onde
discutiram assuntos pertinentes para o futuro da religiao em Pernambuco 67

Figura 21: Reunidao com Juremeiros e Povo de Santo para decidirem novas
politicas publicas para as religides, onde nosso entrevistado Pai Jorge se faz

presente 67
Figura 22: Momentos de Celebracao dos rituais de Jurema com todos os
presentes no evento 68
Figura 23: Ogéas de terreiros distintos tocando Ilu para celebrar o sagrado
religioso 69
Figura 24: Cerimbnia de premiacao aos representantes de terreiros do
Agreste e Zona da mata 70



Figura 25: Premiacao de Pai jorge e Oya como embaixador do agreste

pernambucano para assuntos relacionados a religido. 70
Figura 26: Piramide de interacdo: Assentamentos 84
Figura 28: Representacéo do altar dos Caboclos e Caboclas de Jurema. 85
Figura 29: Representagao de um altar dedicado ao mestre boiadeiro 91
Figura 30: Representagao do altar de preto velho e preta velha no Abassa
Axé llé de lansa 92
Figura 31: Piramide de interagao: Cachimbos e Maracas 93
Figura 32: Preto velho usando o cachimbo dentro do terreiro, além dos artefatos do
sincretismo catdlico (cruz) e ervas para rezar os consulentes. 94
Figura 33: Preto e preta velho (a) defumando o ambiente e as comidas da reunido
para poder oferecer aos visitantes locais 95
Figura 34 e 35: Cachimbos feitos de madeira de Jurema 101

Figura 36: Adepto com maraca usando em ritual em celebragéao religiosa no
evento do 1° Encontro de terreiros do agreste e zonas da mata de

Pernambuco 103
Figura 37: Maracas usados no terreiro de Pai Jorge de Oya 104
Figura 38: Piramide de interagao: Colar de Lagrimas de Nossa Senhora. 104
Figura 39: Coix lacryma-jobi com as Sementes 109
Figura 40: Sementes de Lagrimas de Nossa Senhora colhidas 109
Figura 41: Exemplo de colar de Lagrimas de Nossa Senhora em conjunto com
migangas e maraca 111
Figura 42: Exemplo de colar com 7 fios de Lagrimas de Nossa Senhora com

crucifixo 112

Figura 43: Exemplo de colar com um fio de Lagrimas de Nossa Senhora 112



SUMARIO

1 INTRODUGAO
1.1 Justificativa
1.2 Objetivos
1.3 TRAJETORIA METODOLOGICA
1.4 Estrutura do trabalho
2 CATIMBO DE JUREMA NORDESTINO
2.1 Moradia do Sagrado: Cidades Encantadas da Jurema
2.2 As cidades da Jurema
3 Metodologia
3.1 Epistemologia do Catimbé-Jurema e Design da Informacéao

4 Entrada no campo: Abassa Axé Ilé de Oya, tombado na Jurema Sagrada:

Aprendizados com Pai Jorge de Oya e Dudé
4.1 O Sagrado dentro do Abassa Axe lIé de lansa
4.2 | Encontro de Terreiros do Agreste e Zona da Mata de Pernambuco
4.3 Se fazendo Jurema
4.4 Entre madeiras, forca e forma
5 ANALISE E DISCUSSAO: COMPOSIGAO DE ARTEFATOS
5.1 Artefatos Sagrados
5.2 Assentamentos
5.3 Cachimbos e Maracas
5.4 Colar de Lagrimas de Nossa Senhora
6 CONSIDERAGOES FINAIS
REFERENCIAS
APENDICES

12
13
15
17
20
23
29
37
44
45

55
59
65
71
73
79
82
84
93

104

113
117

127

10






1 INTRODUCAO

Mesmo com pouco conhecimento, meu avé materno ja tinha uma historia
dentro do Catimbo-Jurema, consequentemente, seus netos comegaram a frequentar
os terreiros. Desde pequeno sempre gostei de tudo que citava direta/indiretamente
assuntos indigenas e africanos: desenhos, filmes, séries, entre outras midias.
Passados alguns anos, descobri que meu primo materno tinha comecado a
frequentar um terreiro e lembro que ele sofreu bastante preconceito da familia
devido a sua escolha religiosa. Durante minha adolescéncia conheci alguns amigos
que eram de terreiro que me esclareceram algumas duvidas que tinha sobre o
assunto, mas nada que me despertasse interesse de frequentar um terreiro; meu elo
com meu primo foi 0 que me incentivou a ir ao terreiro pela primeira vez, justamente
no dia em que ele tinha se consagrado como Ogd' da casa. Nesse momento,
despertei uma curiosidade em entender melhor sobre os assuntos voltados ao
Catimbé-Jurema. Acredito que a minha espiritualidade tenha comegado a me atrair

desde muito cedo, mas nunca consegui entender o que era aquele chamado.

Quando ingressei no curso de Design, ndo sabia ao certo o que era essa
area. Durante os anos cursando Design no Centro Académico do Agreste -
Universidade Federal de Pernambuco nao tinha decidido quais seriam meus campos
de atuagao dentro do curso de Design. Quando comecei a cursar as disciplinas com
énfase em Design, Sociedade e Cultura, comecei a me interessar a desenvolver um
trabalho de conclusao de curso voltado para a cultura afrodescendente no Brasil,
ainda como pensamento embrionario e ndo sabendo ao certo como conectar o
Design a tais religides. Minhas duvidas vieram a ser esclarecidas ap0s ter aulas com
o Prof. Dr. Mario de Carvalho, com o qual consegui decidir e achar um rumo para as
minhas pesquisas, consequentemente o mesmo veio a se tornar meu orientador na
monografia. A partir desse momento, passei a aceitar o chamado da minha
espiritualidade, que era me usar como instrumento para levar para outras pessoas
um pouco dos conhecimentos do sagrado religioso. Durante os anos de graduagao
comecei a ir aos terreiros com maior frequéncia e a cada nova visita eu sempre

aprendia algo novo, despertando em mim o desejo que outras pessoas também

' As pessoas responsaveis por tocar tambores e fazer circular energias espirituais. (Almeida 2015)

12



obtivessem aquele conhecimento

Durante o processo seletivo da pds-graduagéo, lembro que tinha decidido
fazer mestrado em Design, Cultura e Artes, eixo este que sempre me despertou
interesse, mas por ironia do destino, me inscrevi em Design da Informagao. Esse
campo me desafiou novamente a tentar unir a area do Design ao universo religioso,
dessa vez, saindo da religido afro-brasileira para entrar na religido que descende
dos cultos indigenas nordestinos, a Jurema Sagrada. Essa mudancga repentina se
deu pelo fato que, durante minhas pesquisas bibliograficas, percebi que os estudos
acerca das religides afro-brasileiras haviam ganhado maior destaque em relagéo ao
Catimbo-Jurema, sendo esta deixada um pouco de lado, que me motivou a entender

esse universo.

1.1 Justificativa

Inicialmente a intencdo desse estudo é a exaltagdo a pratica da Jurema
Sagrada e do Catimbé e trazer informagdes levantadas a partir de um percurso
metodologico estruturado, que sdo passadas pelos mais velhos dentro da religido,
mesclando o conhecimento passado por eles e o conhecimento adquirido na
academia. Muitos dos rituais de Jurema s&o reconhecidos mesmo que
inconscientemente até pelos mais leigos sobre o assunto, um exemplo sdo as
chamadas rezadeiras, que s&o as mulheres que através de oragdes rezam uma
pessoa em prol apenas de sua cura. Essa pratica € muito comum dentro dos
terreiros de Jurema e muitas pessoas nao fazem ideia que esta diretamente ligada a
religido.

Nossa intengao com esse estudo é fazer com que esse sentimento de ‘coisa
boa’ seja difundido e sentido na maioria das pessoas trazendo consequentemente
mais abertura em se trabalhar o tema dentro da academia, identificando e honrando
as tradicbes dos nossos ancestrais e agregando maior conhecimento para os
campos de pesquisa de Sociedade e Cultura, trabalhando os artefatos religiosos e
reafirmando sua importancia cultural para esses povos.

Além de trazer uma nova visdo a respeito dos artefatos e elementos que

compdem o Catimbd-Jurema, apresentando as informagdes que sdo encontradas

13



dentro de um terreiro de Pernambuco e como esse espaco € usado e utilizado para
os rituais e praticas ancestrais da religido, tudo dentro desse ambiente traz consigo
um significado. Tentamos aqui apresentar seus conceitos e simbologias,
possibilitando que futuros projetos possam ser realizados dentro do terreiro.

Os artefatos materiais do Catimbo-Jurema tém relevancia para a cultura
indigena e negra em Pernambuco, pois sao utilizados recursos que fazem referéncia
a cultura nordestina como o gibao de couro, a corda de boiadeiros, o chapéu dos
vaqueiros e o cachimbo. Também outros artefatos que foram utilizados pelos negros
nas diasporas como funcéo pratica dentro dos terreiros, como pano de costa, colar
de migangas, entre outras coisas.

O culto da Jurema Sagrada esta presente na grande maioria dos estados
nordestinos. A pratica religiosa foi se difundindo através dos cativos e assim adquiriu
caracteristicas nordestinas como o uso de ervas da regido, incluindo a prépria arvore
ritualistica a Jurema, que é encontrada no bioma Caatinga. Essa espécie é
largamente encontrada nos estados do Piaui, Ceara, Rio Grande do Norte, Paraiba,
Pernambuco, Alagoas, Sergipe e Bahia (CNIP, 2017).

Observando a revisao histérica e cultural brasileira, a pratica religiosa da
Jurema se viu menos investida em termos de pesquisa se comparado com as
demais religides afro-brasileiras. Existe um numero significativo de pesquisadores
envolvidos com os estudos dedicados as linhas mais africanas como Nina Rodrigues
(1906, 1933), Arthur Ramos (1934, 1935), Edison Carneiro (1937, 1948, 1963) entre
outros que seus enfoques eram mais na cultura africana diasporica brasileira.
Mesmo que esse interesse tenha sido tardio, aproximadamente no século XX, suas
praticas datam desde a época da colonizagdo. Cascudo (1978, p.28) em sua
pesquisa relata registros do século XVIII que apontam prisbes de um indigena que
praticava a cerimdnia denominada de Catimbo que era considerada um “adjacente a
Jurema”. “Adjacente” também pode ser associado a reunido, sessao, ou seja, onde
os frequentadores usavam bebidas, cachimbo, maraca para se comunicarem com 0s

espiritos.

Quando falamos de autores pioneiros no estudo sobre as religibes que
descendem dos povos indigenas e as religides afro-americanas ndo podemos deixar
de falar sobre Nina Rodrigues (1906, 1933), Arthur Ramos (1934, 1935), Edison
Carneiro (1948, 1981) Roger Bastide (1945, 1970) e alguns outros ndo tao

14



conhecidos em relagédo a esses, como Pedro Cavalcanti (1935), Jacques Raymundo
(1936), entre outros. Gongalves Fernandes (1938) foi um dos pioneiros literarios que
abordam através da antropologia, primeiro da linha dos pesquisadores africanistas?
que se interessaram pelo Catimbo-Jurema. Quando observamos os anos de
publicacdo, percebemos que tais pesquisas vieram a ser desenvolvidas no século
XX, recentemente em relagdo ao tempo de outras pesquisas sobre temas religiosos.
Entretanto, assim como a formagao do Catimbd, os estudos sobre o tema foram
estabelecidos fora dos estudos voltados as religides de origem africana. Mario de
Andrade (1933) estudou o Catimbod-Jurema da década de 30, justamente com os
estudos sobre o modernismo, tendo um olhar fora dos padrboes dos estudos
afro-brasileiros. Ele ndo buscava uma Africa brasileira, mas buscava particularidades

de representacédo de uma identidade nacional nos rituais.

Durante os anos de estudo sobre o Catimbé-Jurema, senti uma enorme
necessidade de me aprofundar ainda mais sobre o assunto. Devido as limitacdes
impostas para quem nao € adepto, me iniciei na religido em 2016 passando pelos
processos introdutérios de feitura da Jurema em 2022. Chamado por Pai Jorge de
Oya “Calgo de Jurema”, através desse ritual, comecei a frequentar todas as reunides
dentro do Abassa Axé llé de lansa, terreiro que se tornou meu objeto de estudo. Ao
longo dos anos, fui adquirindo mais ciéncia dentro dos preceitos da Jurema para que
hoje eu possa pesquisar e me aprofundar como juremeiro “feito” e como pesquisador
académico, unindo os conhecimentos desses dois polos de ciéncia e religido,

através da Jurema Sagrada.

1.2 Objetivos

O presente trabalho tem como objetivo geral analisar, por meio do Design da
Informagado, os significados simbdlicos dos artefatos materiais do Catimbd de
Jurema dentro do terreiro Abassa Axeé Ilé de lansa da cidade de Gravata.

Para auxiliar o alcance do objetivo supracitado, foram estabelecidos os

seguintes objetivos especificos:

2 Denominagao usada por autores como, por exemplo, Sandro Guimar&es (2010, p.25) que citava o
grupo de autores que buscava encontrar a pureza africana, eles se importam mais com o ‘afro’ do que
com o ‘brasileiro’.

15



a) Contextualizar historicamente sobre a cosmovisao religiosa do Catimbo de
Jurema;

b) Analisar os artefatos do terreiro dentro da perspectiva de resisténcia e
identidade cultural para os povos afro-indigenas;

c) Propor uma iconografia que permite entender a organizagao da religido e
suas tradi¢cdes ancestrais.

Neste levantamento foi possivel observar iniciativas que rompem com um
vacuo temporal de informagcbes sobre o tema, procurando trazer para o
conhecimento académico uma religido de ancestralidade indigena, nordestina e que
teve sua histéria invisibilizada nas academias e no meio cientifico, que pode ser a
justificativa pela escassez de trabalhos sobre o assunto. Essa lacuna aos poucos
esta sendo preenchida com o aumento atual das pesquisas relacionadas as religides

de matrizes africana e indigena.

A relagdo do estudo com o campo do Design da Informacgdo se da baseada
em algumas definicbes como a de Pontis (2012), que aponta que a origem do
Design da Informagao coincide com as pinturas rupestres feitas nas cavernas. Ou
seja, esta nas primeiras tentativas do homem de comunicar informacéao de forma
eficaz e eficiente por meio da apresentacao do conteudo visual. Aqui extrapolamos e
compreendemos que a Jurema Sagrada enquanto a pratica religiosa, em todos os
seus rituais, desde o inicio dos trabalhos até o fim, acontece num Jlocus
comunicacional, seja na iniciagdo do médium (ritualistica), nos assentamentos
sagrados (artefato), ou formas dos médiuns se vestirem para representar as
entidades (artefato e signo), além de se comunicar através das oragbes e pontos
cantados nos terreiros (vocalizagdo). O Design da Informacéo significa comunicagao
por palavras, imagens, tabelas, graficos, mapas e desenhos, por meios
convencionais ou digitais (JACOBSON, 1999, p. 84, tradugédo nossa). Com origem
na década de 1970, o conceito de Design da informacédo é dindmico e continua
constantemente sendo repensado até os dias atuais. Pettersson (2012) aponta que
o principal objetivo do Design da Informagao é a clareza da comunicacgao. O Design,
devido ao seu carater multidisciplinar, possui areas de atuagao cujos limiares muitas
vezes sdo difusos ou que se complementam entre si. Este € o caso do Design da

Informagado, cujas atividades eventualmente tratam da comunicacdo visual da

16



informacgéo, seja por intermédio de elementos textuais ou nao-textuais, seja por
meios digitais ou analégicos (DICK, GONCALVES e VITORINO. 2017).

Aqui ampliamos o escopo tradicional do Design da Informacgéao (DI) para que
possamos também nos debrugcar nos campos simbdlicos, e compreender a
mediagao informacional (REDIG, 2004) de maneira abrangente. Desta maneira, este
campo pode ter um papel relevante nesse processo de tornar-se competente em
informacgéo, sendo imprescindivel para a formagao do conhecimento religioso. Nesta
perspectiva, esta pesquisa procura se localizar nas relagdes que podem estabelecer
o DI e o Catimbé-durema. Portanto, a partir do olhar do campo do DI, buscamos
compreender as diferentes atribuicbes desta religido partindo do pressuposto que
dentro de um terreiro os artefatos carregam um significado, se conectando com uma
vasta rede de significado, entre saberes, experiéncias e praticas reconhecendo que

tais conhecimentos encontram-se em processo ininterrupto de transformacéo.

1.3 TRAJETORIA METODOLOGICA

O percurso metodolégico deste trabalho parte da historicizagdo e
compreensao da Jurema Sagrada e da pratica religiosa do Catimbo-Jurema. Com
aprofundamento na compreensao do que é Jurema Sagrada, sua relevancia cultural
para a cultura nordestina, com um olhar a partir do campo do Design da Informagéo.
Primeiramente a partir do levantamento bibliografico junto com autores que ja
abordaram o assunto, quando comegaram as mengdes na literatura sobre o assunto
e como era abordado inicialmente, permitindo a distingdo das culturas afro-indigenas
e afrodescendentes. Em seguida, foi realizado um levantamento dos artefatos e
como eles estao ligados a representagao da identidade daquela comunidade.

Considerando a esfera regional, tanto as pesquisas do Programa de
Po6s-graduagdo em Design, como nos trabalhos de concluséo de curso ja defendidos
na graduagdo na UFPE, n&do encontramos até entdo uma analise iconografica que
envolvesse o Catimbo-Jurema pernambucano dentro do campo do Design. Aqui, a
relevancia cientifica esta em olhar para a construcdo simbdlica da religido, e
principalmente de suas fungbes magico-religiosas, sendo o foco desta pesquisa o
ritual de Catimbd-Jurema, através do qual foi possivel perceber e compreender de
forma mais estreita desde a sua origem em territério nacional, suas cosmologias até

chegarmos aos seus artefatos sagrados, permitindo que o universo do

17



Catimbo-Jurema transpasse os cinco sentidos e alcance a transcendéncia e o
transe.

Segundo Assuncgao (2010), inicialmente a Jurema Sagrada enquanto pratica
religiosa se constitui nas tribos indigenas nordestinas. Seu culto é fundamentado na
jurema, arvore da qual se faz a bebida de mesmo nome e da nome a religido.
Embora tenham sido os indios os precursores dessa pratica religiosa, a Jurema ficou
conhecida como a religiao dos Mestres.

Autores como Vandezande (1975), Cabral (1995), Assuncao (2010) e Salles
(2010) trouxeram um conhecimento tedrico sobre a Jurema Sagrada. No que
concerne ao candomblé e artefatos culturais, os autores Reginaldo Prandi (2000) e
Mirian Rabelo (2015) inserem-nos na origem, na compreensao dos artefatos,
comportamento e divindade religiosas, base fundamental para discussdo e
entendimento dos artefatos e seu valor simbdlico e cultural.

A partir de uma observacao participante no terreiro Abassa Axé llé de lans3,
enquanto filho da casa, ao passo que assumimos uma postura consciente do sujeito
na pesquisa, rejeitamos uma perspectiva positivista, neutra e desencarnada.
Situados e imersos nesta comunidade, o estudo se baseia nos preceitos, rituais,
artefatos, buscando a integracéo e construgdo para que esses saberes possam ser
compreendidos por um amplo publico e em diversas esferas. Este estudo se
configura como pesquisa qualitativa, de carater exploratério, pelo qual seréo
realizados a descricdo e contextualizagdo dos artefatos ritualisticos e das praticas
espirituais, a partir de registros fotograficos do culto do Catimbé-Jurema no terreiro
Abassa Axé lIé de lans3a, na cidade de Gravata, agreste pernambucano.

Dentro dos levantamentos encontrados em textos existentes sobre as
definicbes e teorias relacionadas aos cultos indigenas e africanos, mas igualmente
nas mengdes sobre os rituais do Catimbd-Jurema coletados e sistematizados a
partir das obras de Koster (1942), Wagley (1943), Bastide (1945), Nantes (1979),
Ramos (2001) e Assuncao (2010), em conjunto com o estudo exploratério,
pretendemos compreender as percepgoes e as praticas atuais do Catimboé-Jurema

no terreiro Abassa Axé llé de lansa, e assim identificar elementos comuns que
persistem e resistem dentro desses rituais. Na pratica, foi preciso estudar o

ambiente no qual a religiao se fazia presente, dentro do terreiro.

18



Embora desafiadora, a natureza do Catimbé-Jurema se faz da construgao do
conhecimento ancestral que sustenta o dinamismo do terreiro e dos sacerdotes,
rumo a ampliacdo e a revisdo dos saberes entre as comunidades de terreiro.
Propde-se neste estudo contextualizar a histéria de origem do Catimbdé-Jurema e
suas diferencas e semelhancas entre o Candomblé e a Umbanda, apresentando
também as cidades encantadas que emanam a fonte primal de ancestralidade na
Jurema Sagrada, suas entidades cultuadas e a relagao da religido com a criagao e
sacralizagdo dos artefatos religiosos. Além disso, sera apresentada uma selecao de
artefatos, sob um prisma etnografico, que se fara a estratificagdo do ritual,
localizando nos objetos liturgicos uma possibilidade de elencar pela analise
iconografica do cachimbo e sua importancia, na cosmovisdo da tradigdo religiosa
dentro do Catimboé-Jurema. Segundo Cascudo (1978, p. 33), um dos folcloristas
brasileiros pioneiros no estudo do Catimbd, “Cachimbo é Catimbo”. Esta frase
expressa de forma simples como a ciéncia dos terreiros e o cachimbo tem uma forte
ligagdo com sua visdo cosmoldgica e magico-religiosa.

A Jurema Sagrada, enquanto religido, se constitui a partir das culturas
indigenas, influenciadas aos longos dos anos pela colonizagao portuguesa, estando
diretamente associada as essas praticas que em alguns momentos foram
registradas pelos colonizadores, aventureiros e intelectuais. Inicialmente sendo
chamada de Pajelanga, segundo autores como Andrade (1983), Mota (2007),
Assuncao (2010), nome derivado dos rituais realizados pelos pajés indigenas, que
através desses, acreditavam que curavam e libertaram as pessoas de feitigaria e

outros problemas fisicos e espirituais.

Os terreiros, por sua vez, sao considerados espagos sagrados. Fisicamente
sdo exploradas as possiveis circularidades culturais que possibilitaram as
confluéncias histéricas que fazem parte destes locais sagrados, a produgdo material
existente dentro e fora do terreiro e observagdo de campo no terreiro investigado,
para cruzamento e analises das informagdes. O intuito do estudo é trazer um novo
campo de pesquisa para o Design da Informacdo, usando autores que abordam
sobre a énfase e unificando os conhecimentos do universo religioso em conjunto
com o campo académico, permitindo que novos designers possam ver as religides
como um campo de atuagéo riquissimo de cultura, conhecimento histérico e no caso

do Catimbo-Jurema, a ancestralidade indigena.

19



1.4 Estrutura do trabalho

Esta dissertagao esta organizada em cinco capitulos. Neste primeiro capitulo
contém a introducao, a trajetéria metodoldgica, a justificativa, os objetivos do estudo
e a metodologia.

O segundo capitulo esta relacionado as cidades espirituais consideradas
pelos juremeiros como morada das entidades. Abordamos também as cidades
sagradas que sao comuns nos cultos do terreiro estudado.

No terceiro capitulo sdo trabalhados a metodologia de analise, as formas que
utiizamos para chegarmos a conclusdo do trabalho e formas diferentes de
abordagem que podem auxiliar outros pesquisadores a estudar a religido.

No quarto capitulo trago o conhecimento do Abassa Axé llé de lansa, sua
relevancia dentro e fora da religido, além de apresentar o artesdo Dudé, responsavel
pela composi¢ao de alguns objetos usados dentro do terreiro e os aprendizados com
Pai Jorge sobre a espiritualidade.

O quinto capitulo apresenta de forma breve as entidades cultuadas, com a
intencdo de orientar o leitor sobre de quais estamos falando, apresentando o titulo,
quem foram e como eles sdo quando incorporam no terreiro e quais os artefatos
utilizados comumente por eles.

O sexto capitulo se dedica a apresentagcdo dos artefatos tradicionais de
Jurema, sua cultura e simbolismo presentes na sua composicdo, abordamos
também uma analise na perspectiva do Design da Informacé&o a respeito do artefatos
e seu uso dentro do terreiro, no ponto de vista de Pai Jorge de Oya e também na
visao de outros autores.

Quando falamos de Catimbo, temos uma composicdo cultural Unica que
mescla varios elementos ritualisticos que formam sua identidade. Em um primeiro
olhar, alguns deles podem ser confundidos com outras religides, como o Candomblé
e a Umbanda, mas que nada tem a ver com os rituais de Jurema Sagrada, a Jurema
quanto religiao sofre adaptagdes que misturam cultura indigena, africana e europeia
(Cascudo, 1978). As entidades sao consideradas sagradas para os adeptos: sdo os
seres que tém lugar principal dentro da ritualistica religiosa, sendo cultuadas dentro
dos terreiros de Jurema, tendo seu proprio assentamento, adereco, vestimenta,

bebida e outros elementos que compdem o sagrado da Jurema. Esses artefatos

20



sagrados sao semelhantes em todas as unidades, com algumas excegoes,
solicitadas pelas proprias entidades, segundo as crengas compartilhadas e a regiao

na qual esta se cultuando.

Para todos esses elementos, utilizo o conceito de “artefato” com o intuito de
mobilizar possiveis reflexdes que busquem maior entendimento acerca de como a
concepgao e consagragao do artefato sagrado e qual suas implicagbes para a vida
da comunidade da Jurema. Mario de Andrade, um dos principais modernistas
brasileiro, na década de 30 escreve sobre a Jurema. Em uma de suas buscas
folcloricas, registra a existéncia do culto a Jurema em Pernambuco, Paraiba e Rio
Grande do Norte e enfatiza uma forte influéncia indigena encontrada nesses
estados. Sua obra Musica de Feiticaria no Brasil foi uma das primeiras a mencionar

a existéncia de uma mitologia na Jurema.

Ao longo deste trabalho, tivemos a intencdo de descrever os ritos que
compdem a Jurema Sagrada, levando em consideragdo que por se tratar de uma
religido indigena-afro-brasileira, alguns de seus ritos s&o inacessiveis na perspectiva
de nao frequentador, como por exemplo o rito de iniciagdo. No entanto, tudo o que
for descrito a respeito dos ritos é resultado de entrevistas e observagdes em campo
como adepto do ritual e também como pesquisador, levando em conta a
imparcialidade dos registros. O estudo de campo se deu mediante curiosidade,
afetagcdo e uma certa afinidade, tal como demonstrado nos paragrafos precedentes,
fazendo um recorte em termos de espago/tempo de uma realidade sociocultural. A
decisdo de pesquisar a Jurema Sagrada do Abassa Axé llé de lansd me fez
concentrar toda minha pesquisa de campo unicamente no barracao de Jurema de
Pai Jorge de Oya, pelo fato de ser filho da casa e de poder ter flexibilidade de
conseguir informacgdes. Além disso, precisei realizar um ritual de iniciagcao e outros
rituais de Jurema para poder adquirir conhecimentos sobre a religido que devido a
ser uma tradigdo oral. Foi preciso ir até o tronco do juremal para conseguir a ciéncia
de Jurema?® além de aprender muito com Pai Jorge de Oya, que carrega consigo

cinco décadas de Jurema Sagrada.

3 Sabedoria sobre a religido, rituais, oracdes, benzimentos e banhos e outras coisas.

21






2 CATIMBO DE JUREMA NORDESTINO

“Tupi andou no mundo
Pronto para curar
Valha-me Deus e Tupi nas alturas
Tupi ndo promete para faltar
La em Aldeia, la na Jurema

Né&o se faz nada sem ordem suprema’.

(Ponto de Saudacao a Deus e a Tupi)

Primeiramente, antes de abordar o Abassa Axé IIé de lans3, terreiro onde se
localiza nossa pesquisa e os artefatos usados dentro dentro terreiro, faremos uma
breve contextualizagao sobre o que é a Jurema Sagrada a partir da visao historica e
antropolégica. O termo “jurema”, dada sua polissemia, é mais comumente associado
a pratica religiosa da Jurema Sagrada que se associa diretamente com o nome da
arvore comum do nordeste brasileiro, com a bebida ritualistica produzida a partir da
arvore se designa jurema e ou ainda com o Juremal, um dos sete reinos encantados
da pratica religiosa da Jurema Sagrada. Dentro do culto da Jurema Sagrada, temos
ainda uma entidade com o mesmo nome chamada de Cabocla Jurema, que é
considerada como uma das embaixadoras da religido. Para explicar melhor as varias
compreensdes do termo “jurema”, podemos tomar como referéncia no relato de
Assuncao (2010) que, segundo a mitologia indigena, uma crianga foi encontrada aos
pés do arbusto da planta Acacia Jurema, recebendo o assim o seu nome; aquela
crianca foi chamada naquele momento de Cabocla Jurema. Dentro da religido, se
tornou uma das embaixadoras do ritual, carregando dentro do culto falanges* que
seguem sua lideranga como outros caboclos, Jurema foi adotada pelo Cacique
Tupinamba (outra entidade da religido), Jurema morreu por amar um homem que
fazia parte de uma tribo inimiga, levando uma flecha da sua propria tribo por

defender seu amor proibido. Segundo a mesma crencga, no local da morte da

4 Falange: Grupo de entidades que, conforme algumas religiées, como a umbanda ou o espiritismo,
por exemplo, atuam dentro de uma mesma linha ou faixa de vibragao espiritual; legido.
https://michaelis.uol.com.br/moderno-portugues/busca/portugues-brasileiro/falange#:~:text=8%20Rel
%20Grupo%20de%20entidades,faixa%20de%20vibra%C3%A7%C3%A30%20espiritual%3B%20legi
%C3%A30.

23



cabocla nasce uma planta que sempre floresce e esta virada para o Sol, conhecida
hoje como girassol (EHLERS, 2017).

A palavra Catimb6 tem origem indigena, onde caa significa floresta — da
mesma forma que em caatinga, a mata branca —, e timbo refere-se a uma espécie
de torpor que se assemelha a morte. Catimbd significaria, assim, a floresta que
conduz ao torpor, em uma referéncia ao estado de transe dos praticantes da
Jurema, Almada e Silveira (2024). Para melhor compreensao dos termos iremos
diferenciar os nomes para: Catimbo, para se referir as praticas ritualisticas, sua
consagracgao da arvore, fumar o cachimbo e pedir ajuda aos guias espirituais, usar o
maraca para invocacao das entidades, bebida ritualisticas que conecta os médiuns
as entidades. A Jurema Sagrada, para o universo religioso e seus artefatos
sagrados, como o assentamento dos mestres, utiliza de colar de lagrimas de Nossa
Senhora, cartola, bengala entre outros artefatos. O Catimboé-Jurema utiliza tudo que
compdem a religido, como uma jungao de Artefatos e os Rituais Sagrados. Jurema é
Catimbé da mesma forma que Catimbd é Jurema. A mistura dos termos se deu pelo
fato da perseguicao feita por Agamenon Magalhdes em Pernambuco durante o
periodo do Estado Novo (1937-1945), atingindo os adeptos de religides
nao-europeias, associando-os a feitigaria ou charlatanismo. Até 1980, o termo
catimbé prevalecia, mas a conotagdo pejorativa e preconceituosa fez com que o
nome da arvore-guia da religidao, a Jurema, passasse a ser mais usado para

designar a religido.

No que diz respeito a arvore ela tem dois tipos a Jurema Branca (Mimosa
ophthalmocentra) ou Preta (Mimosa tenuiflora). O caule se usa para lenha, as
sementes servem para um ritual de iniciagdo da Jurema chamado de Calgamento®, a
sua seiva e casca quando misturadas servem para o preparo da bebida ritualistica,
entdo podemos afirmar que a arvore Jurema esta intercalada com a entidade
Cabocla Jurema e os rituais praticados estdo diretamente associados. Os usos sao
0s mais diversos: banhos, bebidas, remédios, benzecgdes, etc. O poder da cura fisica
e espiritual é atribuido a Jurema preta, por isso o foco de sua utilizagdo no rito, como
assim designam os Mestres. E na ritualistica onde se encontra o ethos da religido da
Jurema, o Catimbd, cuja fusdo simbdlica se da no mundo imaginado para o0 mundo

vivido. Um outro relato mitico feito por Pai Jorge explica a sacralidade da planta

® Segundo Pai Jorge de Oy3, esse ritual é a iniciagdo, onde sera introduzido uma semente da Jurema
na pele do adepto e feito oferendas aos encantados, marcando o comego dele no catimbd de Jurema.

24



Jurema, que esta relacionada a fuga de Maria, mae de Jesus, para o Egito. Segundo
a narrativa mitica, ela escondeu o menino na tronqueira de uma Jurema, sendo por
isso a arvore tomada como sagrada. Ou seja, apesar da forte influéncia indigena nas
origens da Jurema, ha em sua mitologia muitos elementos que a associam também

ao cristianismo.

Medeiros (2006), ao escrever sobre o uso ritual da Jurema no Nordeste
durante o século XVIII, apresenta os primeiros documentos que fizeram referéncias
nominais ao uso da planta, dos anos de 1739 e 1741. O primeiro, produzido no
contexto de uma reunido da Junta das Missbes de Pernambuco, exprimia a
preocupacao eclesiasticas e do estado em providenciar uma forma eficaz para
“reprimir e extirpar aquela pratica que entido estava ocorrendo no ambito das aldeias
missionarias da Paraiba” (MEDEIROS, 2006, p. 124), e ainda, considerada como

diabdlica’ e ‘deturpada’ dos ‘verdadeiros principios’ expostos pelo Catolicismo”
(MEDEIROS, 2006, p. 124).

Essas denuncias se tornaram frequentes ao ponto de chamar a ateng¢ao do
Santo Oficio, a Inquisicdo. Apolinario, Freire e Diniz (2011), ao refletir sobre a
presenga inquisitorial da entdo Parahyba® durante o século XVIII, destacam a
violéncia e repressao dos representantes inquisitoriais sobre as liderangas religiosas

de grupos amerindios de etnias Canindé e Xukuru.

8 Parahyba era o nome da capitania na regi&o onde hoje € o estado da Paraiba.

25



Figura 1: Arvore da Jurema, essa espécie é a Jurema-Preta (Mimosa tenuiflora)’

Durante o processo de colonizacdo na América Latina, a Igreja teve um papel
importante dando alguns poderes que garantiram o colonialismo. Nesse processo,
as manifestagdes religiosas tornaram-se instrumento de parédmetro para evidenciar
uma “inferioridade” dos povos colonizados em relagao a civilizagdo europeia, cujas
praticas de grupos amerindios e afro-diaspoéricos eram vistas como “idolatricas, a
desqualificacdo de seus universos simbodlicos como supersticiosos, irracionais e
primitivos, cumpre assim uma fungcdo na imposicdo do novo padrdo de poder”

(WIRTH, 2013, p. 135), sendo, portanto, necessario sua extirpagao.

As origens documentadas remontam ao século XVI. Segundo Oliveira (2015)
existem registros por volta de 1580 de um culto similar chamado ‘Santidade do
Jaguaripe’, no sertdo baiano, onde dentro da ritualistica se utilizavam simbolos do
cristianismo e a utilizagdo de ervas, fumaga e a vivéncia do transe espiritual.
Segundo Assuncado (2010), a utilizagdo do transe, que é essencial para a
comunicagado entre homens e entidades, diz respeito a uma categoria de espiritos

divididos relativamente e ndo necessariamente entre o bem e o mal, como na

" Fonte: https://pt.wikipedia.org/wiki/Jurema_(%C3%A1rvore)

26



Umbanda e Quimbanda. Porém esse padrdo religioso comega a ganhar lugar no
cenario da Jurema nordestina. Na Umbanda, o transe continua como facilitador de
transformacdo e, de certa forma, essa “umbandizacdo” vem agregada de uma
mudanca socioeconOmica e de pluralidade. Esses fatores sdo os que fazem a
Jurema ser unida a Umbanda como um viés magico, de sincretismo das entidades e

ao mesmo tempo peculiar no que diz respeito as praticas que cada entidade precisa.

Esta ritualizacdo herdada dos indigenas, seria a primeira forma conhecida
como Catimb6é de Jurema. Inicialmente, essa pratica ficou conhecida como
Pajelanca, na qual os indigenas cultivavam os seres encantados ou Mestres, como
pontua Assunc¢ao:

A partir da literatura existente, podemos inicialmente dizer que o culto da
Jurema é um culto de possessdo, de origem indigena e de carater
essencialmente magico-curativo, baseado no culto dos “mestres”, entidades
sobrenaturais que se manifestam como espiritos antigos e prestigiados
chefes de culto, como Juremeiros e catimbozeiros. (ASSUNCAO, 2010, p.
19).

No ambito das tradigdes indigenas, até onde ja foi levantado, os Tapuias, que
habitavam o sertdo nordestino, parecem ter apresentado maior influéncia sobre a
Jurema, mais recentes e marcantes do que outras tradigdes indigenas que possam
ter também dado origem ao culto da Jurema e os rituais de Catimbé (ASSUNCAO,
2010; CASCUDO, 1978). Os dados encontrados revelam que pesquisadores,
missionarios, padres, viajantes e até administradores do governo deixaram relatos
acerca do periodo colonial, época em que os povos indigenas eram perseguidos e
catequizados, recaindo sobre eles a acusagao da pratica de magia, da evocagéao de
espiritos “maus” por homens “maus”, entre outras acusagdes que envolviam o uso
da Jurema (ASSUNCAO, 2010; SOUZA, 2009b, p. 498). Dessa parte, considero
importante enfatizar que as questdes da magia eram de fato fortemente praticadas,
porém, numa perspectiva crista, vistas como praticas heréticas, como pecado, como

um problema a ser resolvido pela cristianizagao.

Um dos primeiros registros encontrados sobre a Pajelanca foi feito por
missionarios e aventureiros que visitam nosso terreiro juntos com as expedi¢des
europeias que aqui transpassaram, entretanto, grande parte dos registros eram

feitos com um cunho depreciativo. No que se referia a cultura indigena entao

27



presente em nosso territério, n&o possibilita um resgate da cultura de um lado
indigena, mas um registro feito com a visdo do colonizador ‘europeu civilizado’. No
estado do Maranhéo, temos registros de praticas que podemos afirmar que eram de
Pajelanca, tendo inclusive Amélia Rosa como um dos primeiros registros de uma

Pajé desses rituais.

Entre os praticantes da Jurema Sagrada haviam os tapuias, que habitavam os
sertdes da capitania do Rio Grande do Norte. Os missionarios e colonizadores
classificaram os indigenas por duas nomenclaturas: caboclos e tapuias. A primeira
dos ‘caboclos’ se referindo aos indigenas em estado de domesticidade que
estabeleceram o pacto de serviddo com os colonizadores e missionarios. E a
segunda dos ‘tapuias’ (ndo falantes do tupi-guarani), os que ainda se conservavam
na vida selvagem, cuja servidao aos missionarios e colonizadores nunca aconteceu
(KOSTER, 1942 p. 41). Os tapuias eram um grande grupo de indigenas, eles
formavam as nacdes Cariri e Tarairiu, por exemplo. Os tapuias foram com o tempo
completamente destruidos pelo processo colonial (ASSUNCAO, 2010, p.39). Foram
os proprios tapuias que deram inicio as nagdes Cariri, Cariri-Xocé e Xucuru, Tarairiu,
Jandui, Payaku e Kanindé e a outras tribos que se expandiram pelas capitanias que
hoje configuram a regido Nordeste. As narrativas, muitas vezes de cunho
depreciativo, deixadas pelos cronistas e missionarios da época, relatam a partir do
século XVIII sobre as populagbes indigenas que habitavam o Nordeste brasileiro,
nos apoiam na compreensdao do respaldo que esses povos tiveram na

fundamentagéo da Jurema Sagrada enquanto religido, como descreve Nantes:

[...] Havia entre eles feiticeiros ou, para dizer melhor, impostores, que
adivinhava o que eles pensavam. Predizem coisas futuras, curavam
doengas, quando ndo as produziam. Podia-se acreditar que alguns deles
tinham entendimento com o Diabo, pois ndo usavam, como remédio, para
todos os males, sendo a fumacga do tabaco e certas rezas, cantando toadas
tdo selvagens quanto eles, sem pronunciar qualquer palavra. [...] (NANTES,
1979. p. 21).

Nosso interesse mais particular dentro dos territérios que compdéem o
nordeste brasileiro € um proficuo locus para o estudo dos processos de hibridismo
cultural, como apontam (BURKER, 2003) e (HAESBAERT, 2012), no processo que

28



emerge nos rituais afro-brasileiros e nos cultos surgidos a partir da miscigenagao de
etnias. Cascudo (1978) atribui a origem da Jurema Sagrada ao encontro de
tradicdes indigenas com africanas, afirmando que seria a unido das trés etnias
brasileiras: os negros com os ritmos e invocagdes; a concepgao de magia, oragoes,
encantamentos transmitidos de forma oral pelos europeus, e, por fim, o uso de
plantas, maraca, cachimbo, mestres invisiveis, como contribuicdes das populacdes
indigenas amerindias. E importante mencionar e atualizar a descricdo de Cascudo,
onde historicamente temos as populagdes indigenas como matriz primeira e

fundamental para a formagéao do culto a Jurema Sagrada.

O Catimbé nordestino sofre entdo transformagdes que aconteceram durante a
histéria, como uma pratica religiosa pertencente especialmente para os autores
pioneiros que o estudaram. Esse contexto histérico reflete um processo de
encontros e desencontros, de proximidades e conflitos, entre as tradigbes cristas,
indigenas e africanas. Desses processos, o Catimbé comegaria a se moldar, de
modo que nao é possivel dissocia-lo do que hoje se denomina como Jurema

Sagrada, ja fruto de um processo de reinvencao.

Em Pernambuco existem registros que ligam a pratica da Jurema Sagrada ao
antigo quilombo do Catuca, atualmente cidade de Paulista, tendo como lider
principal Malunguinho® (GONCALVES E BIVAR, 2013). Hoje convertido em entidade
dentro do pantedo da Jurema, os terreiros pernambucanos tém como de forma
imprescindivel o altar dedicado a essa entidade, pois foram em terras
pernambucanas que Malunguinho recebeu o titulo de embaixador da Jurema e isto o

auxiliou na difusdo do culto em territério pernambucano (CARNEIRO, 2023).

2.1 Moradia do Sagrado: Cidades Encantadas da Jurema

Além das informacbes aqui apresentadas, existem registros (QUEIROZ,
2020), (SALLES, 2004) que indicam como um dos bercos da Jurema Sagrada, a
cidade de Alhandra na Paraiba. Nessa cidade, existem os moradores, que seriam 0s

espiritos que auxiliam os juremeiros na jornada na Terra. Esses guias sao divididos

8 Malungo significa companheiro de embarcacéo, era o companheiro que era embarcado a forga no mesmo
navio negreiro (SOUSA, pdg. 17. 2023).

29



em falanges e as falanges sao cultuadas por todos os terreiros de Jurema. Mas vale
ressaltar que alguns terreiros ndo cultuam determinadas falanges, ja que cada uma
delas desempenham um papel unico dentro do Catimbd, muitas vezes s6 sao
cultuadas para executarem determinada funcdo para o zelador, podendo ser
cultuadas no geral cinco falanges, existem também algumas falanges que séo
obrigatérias de serem cultuadas, as falanges dos Mensageiros Exus e Pombagiras
por exemplo, sdo entidades de fundamental importancia para o ritual de Jurema

Sagrada.

Além disso, os Mestres e Mestras também sao de suma importancia para o
culto, ja que tudo comegou através deles. Registrar toda a histéria, sincretismo e
culto de cada falange seria um trabalho muito extenso, devido a essa premissa,
iremos abordar brevemente um pouco de cada, a fim de facilitar a identificacéo e
distingdo das mesmas. Antigamente, Alhandra era uma vila que sofreu influéncia dos
colonizadores. Vale ressaltar que este processo foi uma estratégia colonial de
explorar economicamente o Brasil. Nestes territérios aparecem os grupos humanos
que vao trazer as caracteristicas do pais. Primeiro sao criadas as feitorias, depois as
capitanias e a vila como “primeira experiéncia de formacao urbana” no pais, que

Manuel Diégues Junior, sociélogo pernambucano destaca:

Os verdadeiros focos de povoamento, onde se tornaram possiveis, em
bases estaveis as relagdes demograficas e as de cultura, bem como a
estruturagdo da sociedade brasileira, foram aqueles que resultaram do
agrupamento humano para uma exploragdo econdémica. A atividade
desenvolvida nestes centros fixava as populagdes, dava-lhes uma
organizagao social, criava os tipos sociais a ela ligados (DIEGUES JUNIOR,
1980, p.30).

Segundo o autor, existe um outro motivo para esse estabelecimento nas
terras brasileiras: “as relagdes étnicas e culturais" foram as aldeias das missdes
jesuitas ao Sul da Amazénia (DIEGUES JUNIOR, 1980, p.31). Esses nucleos de
exploragcao econémica que o autor aborda foram importantes para a mistura étnica e
definicdo dos “tipos sociais”. Temos, portanto, a partir desse nucleo a formagao

cultural que se deu pelo viés econdmico e religioso, dentro das atividades dentro dos

30



engenhos, fazendas e nas plantagdes, além das missdées doutrinadoras cristas que
procuravam homogeneizar a sociedade que estava se urbanizando.

No “Mediterraneo Pastoril” surgem o0s vaqueiros, pessoas que se
caracterizam pelos trajes de couro. Os encontros étnicos, que antes eram
denominados de “mesticagem” se dava entre brancos e indigenas e havia nesta
regido uma manifestagéo forte do misticismo religioso, aparecendo os cangaceiros e
a literatura de cordel (DIEGUES JUNIOR, 1980, p.37). A figura dos vaqueiros se
tornou também uma das linhas encantadas da Jurema, junto com os cangaceiros.

No que se mostra essa breve contextualizagdo socioecondmica das
transformacdes dos aldeamentos em vilas e as assimilagdes destruidoras dos
indigenas é que este sera um dos contextos principais que dara o impulso para o
culto a Jurema, ou pelo menos € esta paisagem cultural que aparece através do sitio
do Acais e da cidade de Alhandra, antigos aldeamentos transformados em vilas que
possuiam relagdo com o contexto descrito por Diégues Junior.

Existe um processo de sacralizagao cada vez maior da planta jurema e em
Alhandra esse movimento se torna forte com a participagdo do Espiritismo, que
nesta unido, praticam a Jurema e iniciam um processo de tombamento das juremas
plantadas no Acais e em outros locais de catimbd, os locais sagrados e a arvore
jurema podem ser comparados aos conceitos de espagos sagrados. O local sagrado
€ como se fosse uma conexao do mundo material com o espiritual (SALLES, 2010,
pp. 63 - 97).

De acordo com Roger Bastide, um dos pioneiros sobre a pesquisa do
Catimbé Jurema, [...]

“A Jurema era uma arvore como todas as outras, mas quando a Virgem,

fugindo de Herodes, no seu éxodo para o Egito, escondeu o menino Jesus
num pé de Jurema, que fez com que os soldados romanos nao o vissem,
imediatamente, ao contato com a carne divina, a arvore encheu-se de
poderes sagrados. Assim, a forgca da Jurema n&o é uma forgca material, a do
suco da planta, e sim uma forga espiritual, a dos espiritos que passaram a
habita-la”, Bastide (2001, p. 149).

Podemos perceber uma proximidade temporal mais recente de mestres que
andaram nestas terras. Ndo sdo mitos antigos que apenas forjam as estruturas
miticas dessa religido, mas as narrativas encantadas que remontam a vida destes

mestres.

31



No inicio do século, apos 1899, a cidade do Acais teria como proprietaria
Maria Gongalves de Barros (a primeira Maria do Acais) que doaria a propriedade
para Maria Eugénia Gongalves Guimaraes (a segunda Maria do Acais), e 0 Acais

recebe caravanas em busca de trabalhos religiosos que la eram realizados,

[...] “Maria do Acais, recentemente falecida no chalet a beira da estrada de
Jodo Pessoa-Recife, confronte a sua capela cheia de santos bonitos, no seu
sitio imenso, gozou dum prestigio consideravel que impunha sua reputagéo
de grande catimbozeira. [....] era uma feiticeira notavel, enriquecida, de
modos de grande senhora. A sua técnica magica, todavia, ndo era diferente
dessa de todo dia das outras mesas.", (FERNANDES, Gongalves, 1938, p.
85-86 in ASSUNCAO, 2014, p. 146)

Maria do Acais morreu em 1937, sete anos depois do marido José Machado
Guimaraes. Esta se encantou e hoje é recebida nos ritos de Catimbdé-Jurema para
realizar seus trabalhos, antes de sua morte Ergueu a Capela S&o Joado Batista
(MONT'MOR, 2017, p. 36).

No més de margo, rezava-se o terco com a participagdo de moradores da
fazenda e de propriedades vizinhas. Mestre Flosculo deu continuidade a
administracdo da mao, foi responsavel por um dos periodos mais présperos do
Acais, sendo referéncia de agricultor bem-sucedido. As festas juninas, abertas a
comunidade, eram também celebradas como "festas dos mestres". Nessas
ocasioes, os pés de jurema eram iluminados e podia-se ver de longe a iluminagao
da festa. Ele era um sujeito simpatico, festivo e respeitado na regido. Tinha prestigio
entre os politicos paraibanos, principalmente nas eleicbes. Mestre Flésculo
conseguiu autorizagado para realizar seu desejo de ser enterrado atras da Igreja do
Acais, o que foi feito em janeiro de 1959 (SALLES, 2010, p. 63-68).

Estas narrativas vao ao encontro das de Zezinho do Acais, ja que em 2007,
aconteceu a inauguracédo do "Memorial do Mestre Zezinho do Acais" sob a diregao
do Presidente da Federacao dos Cultos Africanos da Paraiba, Sr. Walter Pereira em
parceria com o Quilombo Cultural Malunguinho e Sociedade Yorubana. Desde 30 de
setembro de 2009, o Memorial de Zezinho do Acais e a Igrejinha Sao Joao Baptista,
que estdo no Acais, conhecido como sitio do Acais, sado espacgos tido como sagrados

pelos catimbozeiros e Juremeiros, tendo sido inclusive tombado pelo Instituto do

32



Patrimoénio Historico e Artistico do Estado da Paraiba — IPHAEP”, (SAMPAIO, 2018,
p. 282).

Segundo Grunewald (2005), Maria do Acais foi quem incorporou os seguintes
elementos ao Catimbd: a mesa e o vinho da Jurema servidos em uma bacia de
porcelana chamada “princesa”. Maria do Acais também cultuava importantes
cidades que foram perdidas como Vajuca e Rei Heron, que segundo o Juremeiro da
casa de Pai Jorge, chamado de Louro, ele afirma que a ciéncia da cidade de Heron
poucos Juremeiros conhecem.

O sitio do Acais € um local de grande importancia para a religido como um
todo. Podemos ver que historicamente este local € importante pela presenca de
atividades indigenas e europeias, obviamente, assim como abrigou a grande familia
catimbozeira. E por isso que atualmente esse espaco torna-se palco de muitas
visitas dos juremeiros.

Dessa cosmovisao, posso dizer que estamos com um tipo de Jurema que se
pode se dizer urbana (LODO, 2017, p. 147), porque de fato a Jurema é de origem
indigena, como vimos no subcapitulo anterior, e estamos pesquisando uma Jurema
que é feita dentro da cidade, em uma casa, de um bairro, dentro do perimetro

urbano de Pernambuco, a questdo que se segue neste aspecto € que:

[...] “quase ndo temos mais terreiros que sejam sitios, chacaras, ou que
tenham grandes quintais. As casas s&o quase totalmente de alvenaria e
pouco tem contato com a terra e com os elementos necessarios para a
realizagdo dos rituais aos moldes antigos”, (LODO, 2017, p. 147-148, nota
de rodapé n°® 96).

Porém juremeiros e catimbozeiros tendem a relacionar seus rituais com o
solo, o chdo, a magia e a sua fumaga, e neste caso evocar a espiritualidade das
matas, dos caboclos e mestres, que também é uma das principais fung¢des do ritual
de Jurema de Ch&o. Através dos elementos da natureza, os praticantes buscam
encontrar a realizagdo de seus objetivos materiais e imateriais, suprindo corpo e
alma. Sobre a cosmovisao juremeiras, existem algumas divergéncias de ordem
cosmoldgica entre algumas regides, para alguns os Mestres ndo séo as entidades
maiores do culto, em Pernambuco como demonstrado, pode-se perceber que a

ordem seria esta: Tupad e Nossa Senhora da Conceigdo, Jurema Sagrada, Reis,

33



Indigenas como os caboclos e caboclas, os mestres e as mestras, ciganos e
ciganas, seguido de pretos velhos e as pretas velhas, truqueiros como 0s exus e
pombagiras.

Segundo Pai Jorge de Oya, o universo da Jurema se divide da seguinte
forma: sete principais cidades encantadas e doze reinos, e a hierarquia espiritual
das entidades seria hipoteticamente esta, ja que ele mesmo disse, “n&o é uma regra
de todas as casas, mas na minha é assim ... nos meus ritos eles estdo nessa

ordem”:

Figura 2: Representacao Gréfica das entidades cultuadas dentro do terreiro de Pai Jorge de Oya

Pretos (as] Velhos [as]

<
A

Exus e Pomba Giras Caboclos (as)

Baianos (as) Pajés

Malunguinho Mestres (as)

E para todos estes ele diz “e suas encantarias sagradas” significa que suas
cidades, seus segredos, seus mistérios, sua ciéncia, enfim, todos os saberes
envolvem a religido. Nesta ordem, Deus porque para Pai Jorge de Oya, “ninguém
pode mais do que Deus”, fala que ele repete em todos os seus rituais perguntando,
“‘quem pode mais do que Deus?’ e os filhos da casa respondem, “ninguém”, trés
vezes isso é feito antes do inicio e ao fim dos trabalhos, e ainda, “fechada por hoje e

aberta para sempre”, frase que é repetida também trés vezes. A Jurema Sagrada,

34



nao é apenas uma arvore sagrada, mas a principal da tradig&o religiosa. As Juremas
Pretas sdo sementes da primeira Jurema Preta que existiu, dada por Deus aos
homens para serem iluminados por sua ciéncia, esta ligada a um mito indigena, da
terra, da vida, de onde vem a “a ciéncia da terra”, de onde vem a fonte da ciéncia do
Rei Salomao (Figura 3), que é a ciéncia aplicada sob o uso daquilo que a terra
fornece, o uso das sementes, da seiva, das ramas, do tronco, da raiz, como diz Pai
Jorge, “Da rama a flor”, traduzindo seria algo com da Raiz parte mais baixa, até a
copa, parte mais alta da arvore e por isso Rei Salomado é aquele que detém o

conhecimento magico, ele foi como que um Mestre.

Figura 3: Rei Salomao - representagdo em estatueta de gesso

Fonte: Acervo pessoal

Para melhor compreendermos de qual religido estaremos abordando, vale

diferenciar as religibes de matriz africana que se formaram no Brasil ao longo dos

35



séculos e o0s processos que levaram a seus estabelecimentos dentro do territério
nacional, no seio do sistema escravocrata, a convivéncia entre negras/os e
amerindias/os era constante, desde a coabitacdo nas areas de trabalho, como nas
fugas para as matas e nos quilombos. Segundo Bastide (2011, p. 149), os negros
raptados para a Paraiba foram obrigados a aceitar a religiosidade ja estabelecida, e
que tal aceitagcdo deve-se a semelhanca entre as culturas africanas e amerindias:
“se 0 negro pdde aceitar o Catimbd com tanta facilidade € porque encontrou nele a
mesma estrutura mistica existente em sua religido, a mesma resposta as mesmas
tendéncias”. Essa influéncia é percebida no culto as entidades negras, como

Malunguinho, pretas-velhas e pretos-velhos e até mesmo no culto aos Orixas.

Assim, a partir das tradi¢goes indigenas, de matrizes africanas, do cristianismo
(particularmente do catolicismo), e posteriormente, do kardecismo e de outros
processos, temos a Jurema como € hoje conhecida, presente especialmente no
Nordeste brasileiro, mas que ja se encontra atualmente em muitos estados
brasileiros, como S&o Paulo, bem como fora do pais, jA em processo de
transnacionalizagao (MOTA, 2005, p. 235 in SAMPAIO, 2018, p. 267).

As religides afro-brasileiras tornaram-se um meio para o entendimento da
cultura popular tradicional, levando em consideracédo as expressdes e tradicdes dos
povos negros. Por serem religides que possibilitam o transe, algumas com sacrificio
animal e culto aos espiritos, tém suas caracteristicas associadas a certos
esteredtipos como por exemplo “magia negra”, e acabam adquirindo um contexto
totalmente desviado do que realmente sdo. Muitas vezes a falta de informagdes
permite uma confuséo entre religides de matriz africana e indigena, resultando em
casos que os proprios adeptos nao sabem a qual nagdo fazem parte ou em qual
religido pertencem, resumindo tudo a Candomblé e da Umbanda e até a

“Macumba”.

O Catimbd nordestino é, entdo, definido através das transformacdes que
aconteceram durante a histéria, como uma manifestagdo religiosa pertencente,
especialmente, para os autores pioneiros que o estudaram, ao universo do folclore
brasileiro e, sob esse olhar, passa a ser alvo de investigagbes dos pesquisadores.
Esse contexto histérico reflete um processo de encontros e desencontros, de
proximidades e conflitos, entre as tradigdes cristas, indigenas e africanas. Desses

processos, o Catimbd comecaria a se moldar, de modo que nao €& possivel

36



dissocia-lo do que hoje se denomina como Jurema Sagrada, ja fruto de um processo

de reinvencgéo.

2.2 As cidades da Jurema

A ciéncia da Jurema Sagrada seria representada a partir do tronco da jurema,
arvore sagrada para a religido, que teria o poder de abrigar o espirito dos
Encantados, mas especificamente dos Mestres. Segundo os juremeiros mais antigos
existe um espago sagrado que os Mestres encantados emanam sua ciéncia, que
pode ser descrito como Reinos ou Cidades Encantadas. Pai Jorge de Oya fala que
as cidades da Jurema s&o: Juremal, Junca, Vajuca, Manaca, Catuca, Angico e
Aroeira, porém eles ndo apresentam um consenso em sua nomenclatura. Andrade
(1983) dividia os reinos em doze sendo a Jurema o principal Reino ou Cidade que se
dividiria em outros onze: Juremal, Vajuca, Ondina, Rio Verde, Fundo do Mar, Cova
de Salomao, Cidade Santa, Florestas Virgens, Vento, Sol e Uruba (ANDRADE, 1983
apud SALLES, 2010, p. 82). De forma simbdlica, o tronco também serve como

representagdo do mestre da casa, sendo guardado no altar pelo zelador®.

Cascudo também cita a existéncia de um “mundo encantado” em sua obra
Meleagro (1978), onde existiriam doze aldeias que formariam um Reino que seria
composto por trinta e seis mestres. Segundo ele, cada aldeia formaria sete Reinos
ou Reinados: Vajucda, Uruba, Juremal, Josafa, Tigre, Canindé e o Fundo do Mar ou
ainda cinco ao invés de sete e que seriam os quatro primeiros mais o Tanema ou
Iracema (CASCUDO, 1978, pag. 82). Devido a essa composi¢cao de aspectos
miticos e simbdlicos que a envolvem, Alhandra desempenha de certa forma um
papel de Cidade Encantada. Sua historia de ligacdo e de legitimagdo da Jurema
como religido na Paraiba oferece suporte para que acreditemos que ela exala um
Encanto que vem da Ciéncia Sagrada que tanto os juremeiros narram, sendo

considerado para alguns como uma cidade espiritual.

Ainda sobre a cosmovisdo juremeiras, foi possivel encontrar as seguintes
referéncias. De acordo com Mont'mor (2017, p.43-57), que fez uma busca entre

citacdes diversas, uma série de perspectivas pode ser encontrada sobre os nomes

° Lider principal do culto a Jurema Sagrada

37



dessas cidades, o que de comum acordo esta € o fato que sdo sempre sete estas
cidades, assim como nas pesquisas de L'odd (2017, p. 176-187), que também foram
encontradas as mesmas questdes. De acordo com estas pesquisas recentes,
algumas vezes estes reinos se misturam aos nomes das cidades, ndo havendo
muita clareza na relagéo entre eles ou a definigdo de cada. Devido a diversidade de
conceitos encontrados nos terreiros pesquisados por Mont'mor e L'odo, podemos
dizer que os nomes vao além de sete, porém, estes autores nos deixaram uma
relagdo do que poderia ser a principais encontrada entre os nomes mais citados,
Mont'mor (2017, p. 43-57) nos da os seguintes nomes que também estdo sendo
usadas nos terreiros nordestinos, em seguida unimos por meio de conjunto as
cidades do Juremal que foram citadas pelos seus respectivos autores, conforme

Figura 4.

Figura 4: Representagdo em conjunto das cidades espirituais por autores incluindo Pai Jorge
de Oya

Salles (2010) Pai Jorge de Oya (2024) L'odo (2017) Mont’mor (2017)

JUREMAL
TIGRE

Juremal
Junca
Vajuca

Manaca

Catuca

Angico

Aroeira

MARFIM
CIDADE DO BOM FLORAL
LUANDA
SETE COVAS DE SALOMAO
MARAU
AS QUATRO CIDADES
CIDADES DOS PASSAROS
CIDADE DAS TRES DONZELAS
-PASSAR
POCO FUNDO
JUNCA
CATUCA
MANACA
ANGICO

AROEIRA
CIDADE DO ALECRIM
LFAZEM,

Fonte: Acervo pessoal

Ja L'odd nos da uma lista definida de sete cidades que ele considera serem
“as sete principais cidades da Jurema” (LODO, 2017, p. 184-186). Esse autor em
especifico, cita as mesmas cidades que foram citadas por Pai Jorge, com variagao
do nome Juca que algumas casas falam Vajuca, quando perguntei a Pai Jorge se
era a mesma cidade, ele confirmou e afirmou que é a variacdo da palavra que é
muito comum acontecer nos terreiros.

Esse segredo acerca das cidades da Jurema tem um certo nivel de

complexidade, ndo sendo permitido um consenso a respeito de uma lista de cidades

38



encantadas, mas que todas elas tém uma mesma funcgéo, elas tém a ciéncia da
Jurema e o conhecimento dos mestres que ali habitam. Ja para Pai Jorge, que nos
deu as seguintes referéncias: “depende da casa, eu vou falar assim, pelo que foi
passado na oralidade pelos mais velhos, como eu aprendi com meu zelador de
Jurema”. Sendo que a critério de informagdes vimos as demais cidades, mas para
este trabalho, as citagbes de Pai Jorge sdo as mais importantes para associar
porventura algum aspecto do ritual de Catimbdé de Jurema, ou outro assunto.
Lembrando que estas cidades podem estar relacionadas a Reinos, e as vezes ter o
mesmo nome. Sabe-se que existem as cidades, mas que cada casa de Catimbo
apresenta cidades distintas, onde adquiriram a ciéncia da Jurema, esse tipo de
aprendizagem também faz parte do ramo de conhecimento dos terreiros. Aqui ndo
iremos levantar quais estao certos ou errados, mas sim, apresentar algumas cidades
que foram citadas pelos autores, além das cidades que sao cultuadas por Pai Jorge
e definiremos sete delas que sao citadas em comum com o terreiro e pelos

periddicos estudados.

39



Figura 5: Igualdade em conjuntos das cidades espirituais

Mont'mor (2017)

Salles (2010) Pai Jorge de Oya (2024)

® JUREMAL
TIGRE

MARFIM
CIDADE DO BOM FLORAL

SETE COVAS DE'SALOMAO
IARAU
AS QUATRO CIDADES
CIDADES DOS PASSAROS

ARUBA
i CIDADE DAS TRES DONZELAS
Ondina BOM-PASSAR

Rio Verde Sonea
Fundo do Mar
Cova de Salomao
Cidade Santa

FIores\t/aesntVoirgens ® ManaCé
Sol 5
Urt?bé . Catl‘!ca
e Angico

e Aroeira

L'odo (2017)

Fonte: adaptado do préprio autor

As Cidades Espirituais que Pai Jorge de Oya cita também foram citadas por
outros autores em épocas diferentes, consequentemente iremos entender que essas
sdo as principais que sao cultuadas nos cultos do Catimbé-Jurema, as cidades séo
células dos Reinos Espirituais. Essas Cidades pertencem a Reinos distintos, seus
nomes se relacionam ou se misturam com os nomes dos Reinos, o que se pode
dizer sobre estes Reinos, e que seriam aldeias, segundo Cascudo (1978, p. 54 apud
SALLES, 2010, p. 82) “a unidade é a aldeia. Cada aldeia tem seus mestres. Doze
aldeias fazem um Reino, com ftrinta e seis mestres”. Camara Cascudo, como
folclorista, ja direciona suas pesquisas para este viés cultural. Em seu livro
Dicionario do Folclore Brasileiro (2012) o conceito de “Reinos” é descrito da seguinte

forma, Reino é a

[...] “divisao dos mundos do além nos catimbds do Nordeste, Reinados ou
Reinos tém por unidade a aldeia. Um reino compreende um numero

ilimitado de cidades, cujo algarismo ndo ¢ idéntico para os mestres

40



terrestres informadores (CASCUDO, 2012, P. 609)

Figura 6: Representacao ilustrativa dos Reinos espirituais que se conectam com o
heptagrama (Sino de Salom&o de Jurema).

4

P AT, )
/ey ity \5&

a

i o1
2|
A gy NN
NS i

Fonte: adaptado do préprio autor

O culto aos Mestres Encantados vivido na tenda de Jurema pesquisada &,
como a propria Jurema, fruto de um processo de hibridismo religioso, ou
“atualizagao religiosa”, para usar a expressao de Grunewald (2008, p. 6). Quando
falamos de identidade religiosa nos templos de Jurema, ao referir-se ao Zelador de
Jurema e seus filhos espirituais com os encantados, essa experiéncia se baseia nos
lagos familiares religiosos, que dependendo do Encantado e sua representagéo nos
altares e ornamentos sera exclusiva, a medida que a Jurema passa do meio rural,
das matas, para o meio urbano, as cidades, diversas narrativas e ritos entraram em

“sincretismo” até se traduzirem no culto atual.

O entrave seria inclusive de abordagem etnografica, as famosas perguntas

indevidas (SILVA, 2006, p. 41). Pode ser que a ciéncia do Catimboé-Jurema esteja

41



por tras destas linhas, de Reinos, Cidades e Mestres, os nomes das Aldeias, dos
Reinos, o que pude comprovar até entdo para ser apresentado o sigilo pode ser este
entrave. Vejamos o exemplo em uma das perguntas que diz no questionario que
realizei com Pai Jorge de Oya: “Pai Jorge, Zé do Beco, ele pertence a qual cidade e
a qual Reino?”

[...] “ai ja sdo perguntas de fundamento, ndo da pra falar sobre isso, ele faz

parte do Reinado do Vajuca, mas a cidade dele ja faz parte da ciéncia dele,

mas o reinado é do Vajuca, ¢ esse ai do qual ele faz parte”'°

Entdo, neste caso, pode ndo ser interessante que os juremeiros possam de
fato se abrir para os pesquisadores académicos a fim de lhes revelar alguma
ciéncia, alguma informagao magica, principalmente algo vital e de suma importancia.
E necessario enfatizar que o sigilo da tradicéo é respeitado por todos quantos levam
a sério uma etnografia, mas em alguns momentos, pesquisadores podem ser o elo
entre a tradicdo e o seu registro histérico. Estas seriam as informacdes mais
recentes que pude encontrar em trabalhos académicos e sobre a cosmovisao
juremeira, atendo-se ao que é descrito por Pai Jorge em relagdo as fontes

encontradas.

A partir do que aqui foi exposto, este trabalho tem como objetivo recuperar
historicamente alguns dos conhecimentos sobre o Catimb6 de Jurema, além de
analisar alguns autores que foram pioneiros sobre o assunto e criar um dialogo entre
os autores antigos e mais recentes, buscando um mapeamento mais preciso acerca
dos estudos sobre a religido. Percebemos que existem trés momentos que devemos
destacar. a origem e conhecimento das praticas para o publico, os estudos
realizados por alguns autores e também as praticas dentro dos terreiros atualmente,
permitindo que possamos diferenciar de como as praticas antigas sofreram
alteragbes para os dias atuais e como elas se encaixam nos estudos académicos.
No momento em que o Catimb6 de Jurema se torna um objeto de pesquisa ja nos
anos 70 em trabalhos como Motta (1977, 1975) e Vandezande (1975) e até em
estudos mais recentes a partir dos anos 90 com Assung¢ao (1991), Sandro

Guimaraes Salles (2005), entre outros.

'° Informacg&o verbal adquirida em entrevista realizada com Jorge Ant6nio Sobral, Pai Jorge.

42






3 Metodologia

A pesquisa se configura em estudo de caso, que segundo Cristiano e César
(2013, p. 127), busca “representar a estratégia preferida quando colocamos
questdes do tipo ‘como’ e ‘por que’, quando o pesquisador tem pouco controle sobre
os eventos e quando o foco se encontra em fendmenos contemporaneos inseridos
em algum contexto da vida real”’. Assim, o estudo de caso procura averiguar
acontecimentos no decorrer do tempo de vida da religido. Deste modo, a pesquisa
foi realizada por meio de um estudo de caso no terreiro Abassa Axé llIé de lansa,
localizado na cidade de Gravata, Agreste pernambucano, a 86 km de Recife.

No chao de terreiro, a pesquisa descritiva “expde as caracteristicas de uma
determinada populagdo ou fendbmeno, demandando técnicas padronizadas de coleta
de dados” (CRISTIANO; CESAR, 2013, p. 127), que se & estudado a comunidade de
juremeiros, onde serao observados a comunidade e suas relagdes com os artefatos.

De acordo com Prodanov e Freitas (2013), essa pesquisa se caracteriza
como exploratéria e descritiva, pois tem como foco analisar a religido da Jurema
Sagrada no ponto de vista dos adeptos e estudiosos em religides africanas,
buscando a identificagdo de seus artefatos/objetos e descrevendo-os para melhor
compreensao de sua composicado e origem, assim como, 0 uso das roupas e
artefatos dentro dos terreiros. Além disso, tem como intuito justificar o uso das
mesmas para leigos, identificagdo da hierarquia e representando assim a identidade
daquela comunidade, se utilizando conceitos referentes ao assunto, estudos
realizados sobre a Jurema e informagdes que contribuam para esta pesquisa.

O método empregado possui uma abordagem quali-quantitativa, visto que
tem como base a percepg¢do dos juremeiros e visitantes com carater subjetivo, e
quantitativa, pois ocorreu a mensuracdo e o tratamento de dados, de maneira a
traduzir em significados as opinides coletadas (MIGUEL, 2012).

Quanto a metodologia de investigagdo, a presente pesquisa investiga um
fendbmeno contemporaneo dentro do seu contexto religioso (YIN, 2015). Portanto, a
condugdo da pesquisa foi feita por meio de entrevistas semiestruturadas com o
juremeiro que realizou os rituais de Jurema para a obtengao de informagdes sobre o

assunto a ser estudado.

44



E importante que as etapas da pesquisa sejam apresentadas de forma clara,
simples e objetiva. Desse modo, um individuo externo a pesquisa pode entender e
aplicar seus resultados. Diante disso, a metodologia deste trabalho é composta em

etapas, conforme apresentado na Figura 7.

Figura 7: Fluxograma das etapas de pesquisa

METODOLOGIA
DE PESQUISA

APLICACAO DO
4 QUESTIONARIO

v

El ANALISE E INTERPRETAGAO
/3| PESQUISA BIBLIOGRAFICA > W DOS DADOS. |

v h 4

ESTUDOS ANTERIORES ‘éﬁgg:gﬁglag

!

<>

; NAO SIM

Fonte: elaboragéo propria

3.1 Epistemologia do Catimbé-Jurema e Design da Informagao

Uma informacao sem contexto e estrutura € apenas um conjunto de dados,
que incluem palavras, imagens, movimentos, etc. Quando adicionamos um sentido a
uma informacgédo, ha o Design da Informagédo (DI) (BAER, 2000). Dentro dessa
perspectiva, podemos entdo inferir que os artefatos do Catimbé-Jurema transmitem
também informagdes, conforme Baer (2000). Essas informagbes inseridas aos
artefatos foram atreladas ha anos e vem sendo constantemente atualizadas dentro
de esferas distantes do campo do Design e, especificamente, do Design da

Informacdo (Petterson, 2012). Essa confluéncia de informagdes, sejam elas

45



materiais ou imateriais, produzem os artefatos que utilizamos hoje no
Catimbé-Jurema.

Com base nessas definicbes podemos entdo dar inicio a uma melhor
compreensao do Catimboé de Jurema a partir do DI, a partir do campo simbdlico.
Logo quando adentramos no terreiro observamos varios tipos de codigos que ah
estdo presentes, principalmente nos dias de celebragbes de alguma entidade.
Dentro da Jurema, as informagdes que ja estdo presentes dentro do terreiro sédo
acrescidas de mais informacgdes para representar a entidade. Como exemplo, a festa
que foi documentada nesta pesquisa, no dia 28 de maio 2024, na celebracido da
festa dos Pretos Velhos no Abassa Axé llé de lansa, onde a casa foi organizada
tendo a colaboracdo de toda a comunidade. Cada elemento introduzido naquele
ambiente foi pensado e orientado pelo Zelador da Casa Pai Jorge de Oya para

trazer a energia espiritual daquela entidade.

Figura 8: Celebragao da festa dos Pretos Velhos no Abassa Axé Ilé de lansa.

Fonte: foto do autor

Ao observarmos as imagens, podemos perceber algumas informagdes ou
alguns cdédigos (Jakobson, 2010), que segundo o autor, € a organizagao dos signos

que obedecem ordens semanticas conhecidas tanto pelo emissor quanto pelo

46



receptor; os codigos mais presentes na imagem sdo as roupas brancas, que nos
remete a paz e a pureza. Dentro do Catimbé de Jurema elas tém o mesmo
significado social, mas que também trazem o sinbnimo da igualdade entre os
meédiuns do terreiro e a ideia de que todos ali sdo iguais. Independente de suas
vidas fora daquele ambiente sagrado, todos estdo reunidos com um mesmo
propédsito, a fé e devogdo pela Jurema Sagrada. Além disso, dentro do terreiro
existem algumas pessoas que tém cargos espirituais que foram nomeadas
diretamente pelas entidades para servirem com o propdsito de guiar os médiuns
iniciantes na caminhada espiritual, merecendo respeito pela antiguidade na religido e
seus muitos anos de Catimbo.

A vela no centro do terreiro simboliza a luz das entidades em guiar o ritual e
os médiuns daquela comunidade. Muitas religides utilizam do mesmo elemento em
seus rituais, ndo importando a diferenca religiosa. A vela significa a luz dos pedidos,
a luz para aquele fiel € um recurso bastante utilizado pelos religiosos em suas
celebragdes.

Outro codigo que observamos é que todos estao sentados no chéo, lugar de
trocas de energias. Os rituais teluricos, que consideram a mae terra em suas
liturgias, buscam contato com a mae natureza (ELIADE, 1992, p.69). Apenas trés
pessoas estdo em pé e algumas sentadas nos bancos por motivos de saude. Os que
estdo em pé sao pessoas com uma posi¢ao de hierarquia maior dentro do terreiro.
No meio com as guias estdo o lider do terreiro, Pai Jorge de Oya, ao seu lado
inclinado esta um dos Cargueiros' da casa, Carlos, e também em pé Louro Santos,
outro cargueiro do terreiro, ambos tém a mesma fungéo dentro do terreiro e no inicio
e no fim das comemoracgdes. Eles tém que participar, auxiliando o zelador nos rituais
sagrados. Os que estdo sentados demonstram uma posicdo de reveréncia a
entidade, seguindo os conselhos da mesma a serem humildes e se conectando com
sua ancestralidade. Atras dos médiuns e dirigentes, estdo as oferendas oferecidas
aos pretos (as) velhos (as). Eles recebem oferendas de comidas feitas de milho ou
de mandioca, entre outros ingredientes que eram comum aos escravos nordestinos
durante a colonizagdo. Essa comida, no final da festa, € distribuida para todos

aqueles que estao presentes.

" Aquele que entrega as oferendas as entidades em locais designados pelas mesmas, podendo ser
cemitérios, matas, rios, encruzilhadas etc.

47



Essa imagem traz muitos significados a luz de conhecimento que merecem
ser aqui citados, mas existem muitos outros elementos presentes dentro do Catimbé
de Jurema que trazem significados que vao além da primeira vista. Como aqui ja foi
citado, uma informagao sem contexto ndo passa de um conjunto de dados e dentro
do Catimbo-Jurema, todas as informagdes tém um contexto, tem um propdsito que
vao além do que os nossos olhos carnais enxergam.

As narrativas representadas nos artefatos do Catimbd-Jurema constituem um
mistério para a maioria dos visitantes dos terreiros. Isto, porém, nao invalida a
fruicdo estética, uma vez que a composi¢ao do terreiro de Jurema e seus artefatos
pode ser apreciada pelas suas cores ou mesmo pela técnica e mestria do artista. Os
artistas se inspiraram na rica fonte da oralidade dos ancides, nas composi¢des da
arte religiosa e orientagdes da espiritualidade, algumas dessas composi¢des trazem
uma singularidade, podendo um mesmo objeto ser criado de formas diferentes como
um cachimbo (figura 09) por exemplo, que tem varios tamanhos, formas, materiais
distintos, até a espessura e entradas do cachimbo podem ser distintas. As historias,
conversas, toadas e inspiragcbes conseguem um interesse crescente no significado

de cada artefato.

48



Figura 9: Cachimbos de materiais diferentes

Fonte: foto do autor

Compreende-se entdo € que a fluidez das praticas, de uma pluralidade
imprevisivel, tange praticamente toda a esfera do terreiro pesquisado, pois
particularmente durante o ritual de Jurema, existe um padrao repetido, mas que
durante o ritual, cada agcdo ganha um novo significado que se atrelam aos artefatos
usados naquele momento.

Como se trata de uma analise especifica de um determinado terreiro é
relevante considerar o que foi dito por Pai Jorge de Oya nas entrevistas e o que foi
coletado nos pontos cantados, para compreensao e, talvez comparagao, das
informacdes encontradas nos periddicos e livros que abordam o assunto. Levando
em conta que Geertz (2008) afirma “ser uma visdo cosmica da vida”, dentro de um
olhar etnografico, o iconografico vem acrescentar, pois o devoto leva em conta a
espiritualidade de um mundo imaterial, que influenciam sua vida em todas as areas,
e por isso cosmico, relativo ao conceito teoldégico de Cosmos, uma cosmovisdo, as

influéncias miticas e folcléricas,, que influenciam em sua producao de materialidade.

49



Ao pesquisar o ritual de Jurema, a analise historica incita a uma necessidade
etnografica, assim como nos traz Geertz em concordancia com estes pontos de
vistas teoricos de outros autores como Assuncao (2010), Almada (2024) Bastide
(1945), ela nos traz a concepg¢ao de que “um conjunto de simbolos sagrados, tecido
numa espécie de todo ordenado, € o que forma um sistema religioso” (GEERTZ,
2008, p. 94). Para se tecer, pode-se usar uma cor ou outras varias cores, que se
entrelacam criando uma teia que formam os tecidos, as esteiras, entre outros
objetos caracteristicos nordestinos que compdéem o todo da Jurema. A linguagem
simbolica esta normalmente presente e nas imagens a simbologia também logo é
identificada.

Seguindo esse raciocinio e buscando uma forma de compreender o método
mais adequado que seja simples e objetivo, mas eficaz, buscamos uma analise
baseada na piramide de interacao (figura 10). Vejamos que a ordem ritual, ou o
ritual em si, “conforme as circunstancias e as necessidades podem ser recriados ou
ressignificados, e outros ainda podem desaparecer quando n&o tiverem mais sentido
para um comunidade também muitas vezes porque determinados ancidées morreram
e nao repassaram para a sociedade que ele estava inserido” (VILHENA, 2005, pp 22
e 23). As falas de Pai Jorge de Oya ao comentar sobre o Catimbd-Jurema, a sua
funcado, as ordens e os seus significados, ndo se adequam a métodos académicos,
sendo muitas vezes preciso traduzir o regionalismo da fala, ja que o mesmo usa
vocabulario de pessoas mais velhas que tiveram pouco acesso a educagao formal,
mas que isso nao inferioriza seu conhecimento. O método consegue se adequar a
sua fala, porque aqui ndo pretendemos nos prender as etnografias e simplificar em
regras metodoldgicas, nao interessa aos juremeiros. A tradicdo da Jurema Sagrada
como as epistemologias serdo articuladas dentro da academia, que servirdo para
nortear estes saberes de uma forma mais estruturada e didatica ao fazer disso um
saber cientifico, pois estamos lidando com um ritual que foi aprendido de forma oral
que parte justamente destes processos de ressignificagao e recriagao, nao extinto,
mas como uma aproximagao daquilo que antes foi, como ja apontado em alguns
estudos sobre a religiosidade contemporanea indigena brasileira.

A oralidade se configura através das toadas cantadas nos terreiros, dos
ensinamentos dos mais velhos e da vivéncia dentro da religido, a produgdo da

literatura que tem como fonte a oralidade se classificaria como sendo os livros, as

50



revistas, jornais e inclusive acervos fotograficos. Com confluéncias histéricas
enfatizamos aquilo que pode nos evidenciar parametros de aproximacao devido aos
fatos como eles se estruturam, por sincretismos provenientes de circularidades e do

transito religioso.

Figura 10: PirAmide de interacao: artefatos materiais e imateriais do Catimbé-Jurema.

Entidades de Jurema

Imagens, vestimentas,
ornamentos

Confluéncia
Histdéricas
Sincretismo, circularidades
culturais, transito religioso

Fonte: Criado pelo autor apud Heneide (2020)

Verificamos ainda a piramide de interacdo de Heneide (2020), a qual nos
direciona para uma analise estruturada dos processos que de forma ciclica e
continua evidenciam as manifestacdes imateriais e materiais oriundas dos terreiros,
e propomos os rastros a seguir a partir de uma amostra que possa de forma pratica
demonstrar este processo de estabelecimento da religiao em solo brasileiro.

Vejamos entdo que esta forma ordenada do rito é sua estrutura, hierarquica,
sendo o sacerdote iniciado Pai Jorge de Oya, que é através do juremeiro que se
torna um Mestre de Jurema, o agente que fomenta significado aos objetos e
elementos liturgicos do terreiro, recordando que “os termos ‘mestre’ e ‘mestra’, no

contexto do Catimbd-Jurema, sao utilizados tanto para as pessoas que tém

51



autoridade espiritual neste universo religioso quanto para as entidades que sao
cultuadas (SAMPAIO, 2018, p. 271).

Entendemos que o objeto privilegiado do Design da Informagdo é a
configuracdo material, que € uma forma de manifestagdo concreta, porém nos
encontraremos também as dimensdes simbdlicas, suas relacbes com as pessoas,
comumente associada ao cunho imaterial, ndo sendo passivel de configuragdo. Este
segundo atributo também ¢é indissociavel da acdo referente a configuragdo de
artefatos, pois normatiza e orienta os parametros relativos a intencionalidade da
configuragdo, que é diretamente vinculada as necessidades e aos objetivos de

producao dos artefatos.

Para Pai Jorge de Oya, os Mestres sdo as forgas que operam pelo
pensamento magico, e por isso a relagdo com a fumaca do cachimbo, pois tdo volatil
quanto a fumacga se considera ser o pensamento humano. Pai Jorge de Oya deixa
claro que é através do pensamento que os juremeiros atingem seus objetivos, além
de toda a instrumentacao e artefatos liturgicos, se os juremeiros ndo souberem abrir
os portais espirituais ou os portdes de ouro das cidades encantadas, de nada vai
valer, e isso nao alcancgaria a ciéncia do Catimbo.

Levando em consideragdo o que foi apresentado até aqui, foi possivel
verificar que o Design da Informacao esta presente dentro do Catimbé de Jurema,
principalmente a aspectos relacionados a configuragdo conferida a determinados
artefatos, em vista de um adepto e tendo uma relacdo com a materialidade
composta ali. Pretendemos, portanto, contribuir para a visibilidade da pratica
religiosa da Jurema Sagrada e do Catimbo-Jurema. Aqui, devido a grande
quantidade de artefatos encontrados no Abassa Axé lIé de lansa, separamos em
grupos a partir da adaptacado de Lobach (1976) para analise dos artefatos e também
a piramide de interacao (figura 10) como base para entendimento desses artefatos.

Para Karlheinz Lébach (1976), o design de um artefato vai muito além de
sua utilidade. Em sua obra “Teoria do Design”, ele argumenta que todo objeto possui
trés dimensdes essenciais que complementam para definir seu valor e significado: a
dimensdo funcional, dimensdo simbdlica e a dimensao estética. Seguindo esse
conceito, esse trabalho seleciona alguns artefatos que sédo exclusivos nos rituais de
Jurema, e aqui, expandindo os conceitos de Lobach, os dividimos em Simbdlico -

analisando os Assentamentos, que sdo a representagcdo e ancoragem material e

52



uma esfera puramente espiritual; Funcionais - no nosso caso o Cachimbo e Maraca,
dois artefatos utilizados para o chamamento dos Mestres; e Estético - Colar de
Lagrimas de nossa senhora, que € a guia da Jurema Sagrada e por ela pode-se

compreender o pertencimento de um filho e sua antiguidade na religiao.

53



54



4 Entrada no campo: Abassa Axé llé de Oya, tombado na Jurema

Sagrada: Aprendizados com Pai Jorge de Oya e Dudé

Ao longo desta dissertagdo, citamos o Abassa Axé llé de lansa inumeras
vezes, mas na verdade o que seria esse local? Aparentemente apenas uma casa
comum, ornamentada de cerdmicas e com plantas na frente da casa, plano de fundo
muito comum nas casas nordestinas, principalmente para aqueles que nao sabem
acreditariam que seria mais uma residéncia (Figura 11). Entretanto, é muito além de
uma residéncia, sendo uma das moradias do sagrado religioso de Jurema, local
esse que esta fixado a mais de 50 anos na cidade de Gravata/PE. O local
permanece presente, principalmente para a religido do Catimbd-Jurema, onde foram
realizados inumeros rituais de culto as entidades, eventos e reunides fazem parte da
programagao deste local. Atualmente, sdo realizadas as reunides da associagao de

Pai Jorge e também as reunides do Catimbé de Jurema.

Figura 11: Abassa Axé ilé de lans3, visao externa.

Fonte: foto do autor

95



Quando adentramos o terreiro, avistamos duas entradas: para os filhos da
casa a porta de entrada € a da esquerda por dentro da casa (Figura 12), para os
visitantes é pelo beco lateral a direita (Figura 13), por fora da casa, ambas entradas

dao acesso ao patio (Figura 14) que sao realizados os rituais de Jurema.

Figura 12 e 13: As duas entradas de acesso ao terreiro de Pai Jorge de Oya.

Fonte: foto do autor

56



Figura 14: Patio onde s&o realizados os Rituais de Jurema

Fonte: foto do autor

Quando Pai Jorge de Oya celebra o sagrado de Jurema, sempre ornamenta
os saldes de festas. Em todas as festas em comemoracgao as entidades sdo usados
enfeites referentes ao tema daquela festa e todos os filhos participam dessa
decoragao. Na figura 14, podemos perceber que no meio do salédo existe o que Pai
Jorge chama de Mina, nesse local existem segredos que s6 o Zelador da casa
conhece. Ele comenta que cada casa tem seu segredo enterrado e na casa dele
também tem seus segredos que ndo se pode passar nem para seus filhos de
Jurema, apenas para os filhos mais antigos na casa o seu sucessor que seria

chamado dentro do terreiro de “Pai pequeno” ou “Méae Pequena”.

Além desse aprendizado com Pai Jorge de Oya dentro do seu terreiro,
também visitamos um local de campo energético muito utilizado pelos juremeiros, as
matas. Ao visitarmos esse local, adquirimos muitos saberes, suas crencas e as
praticas religiosas populares que existiam no campo religioso naquele periodo no
qual ele inicia sua caminhada dentro da religido. Tais conhecimentos buscam ilustrar

uma sabedoria popular que compde uma tradicdo nordestina a qual ainda pode-se

57



observar na religido. Dessa forma, as visitas aos terreiros e locais da natureza
considerados sagrados, a recitacdo de preces populares, as praticas misticas e as
bebidas feitas com plantas manifestaram conhecimentos que outrora compunham a
cultura popular dentro do Nordeste. Os conhecimentos estdo fortemente
concentrados nas praticas da Jurema Sagrada, de tal modo que expressam, por

assim dizer, resisténcias e reelaboragdes, como nos faz refletir Assuncéo (2010).

Esses conhecimentos estdo dentro do culto a Jurema amparados por uma
cosmovisdo sagrada que possibilita uma harmonia pela natureza e baseada nas
suas crengas. Nessa perspectiva, algumas arvores e plantas sdo entendidas como
medicinais e sagradas porque ligam o corpo e o espirito a uma mistica ritualistica,
isto €, a um mundo espiritual. Essa forma de enxergar a realidade tem sua
culminancia nos assentamentos sagrados, nos quais um dos artefatos € o tronco da
arvore que serve como meio de conexao com uma entidade, além das falanges de
guias que séo cultuadas e suas formas de representacgéo, as oferendas oferecidas e
nos elementos que forma, nessa perspectiva, uma sintese de conhecimentos que

compdem a tradicdo da Jurema e, por extensao, a tradigdo nordestina.

Em entrevista realizada com Pai Jorge de Oya, elaborei algumas perguntas (o
roteiro da entrevista e resposta encontra-se nos apéndices, pagina 127) para nos
ajudar a compreender o universo da Jurema e suas mais variadas formas de
representacdo na cosmologia religiosa, tais perguntas foram elaboradas pensando
nas duvidas que iam surgindo na composi¢ao do trabalho. Através dessa entrevista
comecei a entender a respeito desse universo. Aprendi que nem tudo que ¢é visto no
terreiro tem significado literal, muitos dos artefatos ndo sdo mero artefatos, existem

significados que sao muito maiores do que compreendemos.

As perguntas foram elaboradas pensando como uma pessoa curiosa em
entender aquele universo. Ao som dos passaros e tomando um café, fomos
conversando e na medida que aquela prosa se estendia, surgiram novas duvidas
que foram fundamentais para a construcédo desta dissertacdo. Apds a apuragao das

respostas, fui selecionando as que utilizaria para a construgao desta pesquisa.

Além disso, a ciéncia religiosa esta em “saber chegar’ e “saber sair”, Pai
Jorge de Oya utilizava uma expressao para justificar isso, ele dizia " Terra alheia se

pisa devagar’, quando visitamos outros terreiros, locais sagrados, o ambiente

58



religioso e qualquer ambiente considerado como foco de energia ancestral, devemos
saber pedir licenga para adentrar aquele lugar, rezar se preciso para as entidades
guardias nos proteger e permitir que possamos fazer qualquer tipo de “trabalho”,
saber que um quarto com entidades € muito mais do que um ambiente com

estatuetas, ali é a manifestagdo de energia das entidades de Jurema.

Além do conhecimento sobre a espiritualidade, outro aprendizado que é
ensinado é o respeito pelos mais velhos. Uma pessoa ancia na religido e em vida
deve ter o respeito dos mais novos: a ela € pedindo béncaos, o papel de privilégio
durante as reunides e festas, além de local especifico para ela sentar e apreciar a

festa e todos que ali entrarem, vao até ela para saudar e mostra o devido respeito.

Entdo além dos fatores espirituais, a religiao ensina sobre comportamentos
durante o terreiro que sado levados para a vida, muitas vezes os mais novos
aprendem seu papel e sua fungao naquele lugar desde cedo. Aprendem a servir,
respeitar e se comportar em determinados rituais e quando ele alcancar patamares

mais elevados podem repassar para seus filhos espirituais.

4.1 O Sagrado dentro do Abassa Axé llIé de lansa

Em entrevista realizada no dia 29 de junho de 2024, com o Babalorixa Pai
Jorge de Oya, quando perguntado sobre a origem do culto a Jurema Sagrada em
Pernambuco, segundo ele, comecou em Paulista e chegando em Casa Amarela, no
Recife, sendo espalhada no antigo Engenho Belo na cidade de Tracunhaém e no
Engenho do Meio localizado em Recife. Alguns nomes de pessoas fundamentais
para a existéncia desse culto no estado de Pernambuco foram citados por ele como,
Pai Adao™ que repassou os conhecimentos em Agua Fria, sendo um dos

responsaveis pela disseminagao dos conhecimentos sobre o culto em Pernambuco.

A historia do Abassa Axeé IlI€é de lansa comega em 1978, em meio a repressao

politica, censura e perseguicdo a pensamentos e movimentos contrarios a ditadura

2 Sitio de Pai Addo, Ylé Axé Oba Ogunté fundado em 1875 por nigerianos, Pai Ad&o foi o quarto
Babalorixa da casa, hoje Patriménio Histérico de Pernambuco, declarado Patrimbnio Cultural do
Brasil pelo Patriménio Historico e Artistico Nacional (Iphan).
https://www.folhape.com.br/especiais/guia-recife/conheca-o-sitio-do-pai-adao-considerado-um-dos-te
rreiros-mais/266630/

59



militar e ao conservadorismo. Jorge Anténio de Sobral, que nasceu no dia 02 de
novembro de 1953, conhecido como Pai Jorge de Oya, foi iniciado e feito' no santo
aos 7 anos na Umbanda (figura 15), fundou seu terreiro na continuagdo de sua
jornada espiritual, em uma casa modesta em Cachoeira de Sdo Félix, no interior da
Bahia. Sofreu algumas perseguigdes por conta de sua escolha por ser umbandista,
0s seus perseguidores ndo concordavam com praticas religiosas que nédo fossem
cristds. Essas persegui¢cdes diminuiram com o passar dos anos, quando Pai Jorge

de Oya comeca a ter voz ativa na politica local.

Figura 15: Foto do Babalorixa Pai Jorge de Oya

Fonte: foto do autor

Em 1980, foi convidado para um batizado cristdo de um afilhado, na cidade
de Gravatd, vindo da Bahia apéds sua feitura. Em 1981, ele se estabeleceu na cidade
de Gravata e comecga a fazer amizades, onde comega a ganhar conhecimento e
fama, devido a sua fungdo de Parteiro™, visitando algumas casas de pessoas

3 Ritual que inicia a caminhada espiritual de um adepto dentro do culto aos Orixas, comegando aos 7 anos,
com a primeira confirmagao aos 14 anos e a segunda confirmagéo aos 21 anos de feitura.

4 As praticas de parteiras em Pernambuco tém forte ligagdo com os saberes tradicionais dos povos
indigenas e dos povos afrodescendentes. https://museudaparteira.org.br/

60



influentes, comegou a fazer amizades e o seu nome em Gravata comecgou a ficar

conhecido.

Figura 16: Identidade visual da Associagao Religiosa de Valorizagéo Cultural de Raiz de Matriz

Africana, Abassa Axé llé de lansa

VAVAVAVAVAVAVAV

GRAVATA-PE

%, D

ABASSA AXE ILE DE IANSA - AIYA

AVAVAVAVAVAVAVA

Fonte: https://www.blogdomatuto.com.br/uploads/2018/matuto%202/nina%20020522.jpg

Pai Jorge de Oya adquiriu muitas conquistas como o estabelecimento do
terreiro em Gravata, formagao de novos juremeiros e hoje atua exclusivamente para
a vida no campo e a seus filhos de Jurema. Vale ressaltar que durante sua
caminhada passaram pela sua casa filhos e filhas que hoje estao presentes e outros
que ja faleceram, fazendo parte da historia do Abassa Axé ll1é de lansa. Ao visitar o
local, deparamos com a foto que ele guarda com muito carinho de sua primeira
Yawo (figura 17).

Figura 17: Primeira filha de santo feita no Orixa por Pai Jorge, seu nome era Gertrudes da Silva, ja

falecida.

61



Fonte: foto do autor.

Pai Jorge de Oya se orgulha muito em falar sobre a sua filha mais velha ainda
viva que esta até hoje com ele, Dona Edilene dos Santos, mais conhecida como
Dona Bezinha, segundo relato dela, estd ao lado de Jorge ha 30 anos,
acompanhando-o em toda sua trajetéria profissional e espiritual, tendo uma fungao

importante dentro do terreiro como testemunha ocular de sua trajetoria.

Em 2010, Pai Jorge de Oya consegue judicialmente a liberagdo para o
exercicio da fungao de terreiro, liberdade politica e religiosa e o papel da valorizagao
cultural de raiz de matriz africana de Gravata/PE (Figura 16), se tornando seu
presidente, onde o papel social da associagcdo € ensinar o povo de terreiros e
adeptos a buscarem conhecimento sobre a ancestralidade e sobre seus deveres e
direitos politicos dentro da sociedade. Além disso, a instituicdo tem o papel de
ensinar conhecimentos sobre alguns rituais e criar campanhas como ‘Doe
Brinquedos’ que tem como fungdo a distribuicdo de brinquedos para as
comunidades carentes. Seu terreiro, que antes era conhecido como ‘terreiro de Pai

Jorge’, agora recebe o nome de Abassa Axé llé de lansa.

Além dos movimentos citados, Pai Jorge de Oya esta ligado aos movimentos

sociais em Gravata e é frequentemente convidado para reunides com parlamentares

62



para debater leis e propostas que incluam os povos de terreiros. A partir destes
didlogos foi possivel avangar em conquistas como: feriado religioso, passeata de
conscientizagdo da cultura negra e a possibilidade de fazer reunides de Catimbd de
Jurema fora dos terreiros, assim como locais destinados pela prefeitura para que os
adeptos possam fazer suas oferendas, obrigacdes e rituais desde que em acordo

com as leis estabelecidas pela constituicao.

Figura 18: Documento de validagdo da Associagdo Abassa Axé llé de lansa de Gravata/PE

Fonte: foto do autor

Hoje existem em torno de 25 terreiros localizados em territorio gravataense,
contando com zona rural e urbana. Entre os mais antigos esta o Abassa Axé llé de
lansa, que carrega em suas paredes, histéria de resisténcia, luta e aprendizado
carregado por aqueles que escolheram fazer parte do Catimb6é de Jurema, onde
seus filhos ja juremeiros abriram outros terreiros na cidade que trazem os
ensinamentos de Pai Jorge de Oya, que podemos dizer que fazem parte da ‘Rama’®

de Pai Jorge'.

'® Termo utilizado para designar filhos de um pai de santo que leva o que aprendeu para outros filhos.

63



Quando entramos no terreiro de Pai Jorge de Oya, podemos perceber alguns
objetos ritualisticos e praticas dentro dos rituais. Podemos citar a ingestao da bebida
Jurema, o uso dos cachimbos, os pontos cantados. No Abassa Axé llé de lansa a
arvore jurema e outras ervas sao utilizadas em diversas praticas do
Catimbd-Jurema: em misturas de banhos para os adeptos, cujo intuito pode ser
descarregar energias negativas, o desenvolvimento mediunico, a cura de doengas,
ou com a intencdo de solugao de problemas pessoais; e ainda, na preparagao de
banhos para a lavagem do saldo. Além dos banhos, as ervas também sao utilizadas
nas praticas de defumagdes que podem ocorrer antes de comegar uma reuniao de

gira.

A bebida ritualistica da Jurema é feita da casca da arvore, preparada dentro
do terreiro, que pode ser ingerida e também esta presente na composicdo dos
assentamentos das entidades e no encantamento dos iniciantes da religido,
chamado também de Calgamento, ritual no qual o iniciante recebe em seu corpo
uma semente de Jurema, marcando o comego de sua jornada como juremeiro*®. Pai
Jorge de Oya sempre reforga que o juremeiro comega pela rama', ou seja, pelo
Calgamento se inicia os conhecimentos das ervas, o conhecimento, a sabedoria e 0
respeito a ancestralidade. Tudo esta interligado e espiritualmente tudo sera

apreendido pelo recém iniciado.

Esse conhecimento do uso ritualistico das plantas para fins religiosos e o seu
uso terapéutico € ensinado e praticado dentro do terreiro, seguindo essa concepgao
do entendimento das ervas. Podemos notar sua ligagdo a saude e a espiritualidade,
de modo que sido percebidas como entrelacadas, conectando o corpo carnal ao
mundo espiritual. Tais tradicdes sdo passadas de forma oral para os filhos de Pai
Jorge de Oya, através dos conhecimentos adquiridos ao longo dos seus 52 anos
como Juremeiro, seu terreiro permanecesse até os dias de hoje com sua cultura e
ancestralidade do culto ao Catimbé-Jurema. Inclusive vale ressaltar que dentro de
Gravata, o Abassa Ilé axé de lansa é um dos poucos terreiros que ainda podem

contar com o saber do benzimento através da presenga das rezadeiras'®.

'® Nome dado aos praticantes do Catimb6 de Jurema.

7 A rama é uma estrutura de planta que cresce a partir do caule e das folhas. Conjunto dos ramos e
folhagens das arvores e plantas.
https://michaelis.uol.com.br/palavra/2a5Na/rama/#:~:text=1%20Conjunto%20dos%20ramos%20e,%2
C%20ramagem%2C%20ramalheira%2C%20ramaria.

8 Mulher ou homem, geralmente idoso, que tem “poderes de cura” por meio de benzimentos. Cascudo (2000,

64



4.2 | Encontro de Terreiros do Agreste e Zona da Mata de Pernambuco

Atualmente o Catimbé de Jurema Sagrada vem recebendo bastante
visibilidade dentro do territorio nacional, devido a popularizagdo e ao engajamento
dentro das redes sociais, que permitiu a religido e alguns adeptos ganharem
visibilidade. Em Pernambuco, aconteceu um evento de grande importancia para os
juremeiros, o 1° Encontro dos Povos de Terreiro do Agreste e Zona da Mata de
Pernambuco, que aconteceu em 13 de julho de 2024, na cidade de Gravata. O
evento foi realizado na Escola Técnica Estadual de Gravata (ETE) e reuniu
representantes de diversas comunidades de terreiro, sendo um evento que foi
importantissimo para os juremeiros, o povo da Umbanda e Candomblé local, pois
conseguiram visibilidade publica e espaco para discutirem assuntos que beneficiam

as religioes e seus fiéis.

Figura 19: Realizagao do primeiro encontro de terreiros do agreste e das zona da mata, Gravata/PE

RN o B o] S
DOS POVOS DE TERREIR(] 0o I
AGRESTE E ZONAS DA MATA DE PERNAMBUCO

TERREIRO DOS PALMARES - PRESENTE _ ;.%.2:

APOID: ('_) (] .

= Sikuse

Fonte: Pedro Ferreira

p.587).

65



O evento contou com uma programacéo diversificada, incluindo salas com temas
que abordardo assuntos essenciais para as comunidades de terreiro de Jurema de
Pernambuco. Entre os temas, destacam-se: Educagdo e Resisténcia, o Papel das
Escolas no Ensino da Cultura Afro-Brasileira, além de debater sobre a importancia da
educacao na preservagao das tradigdes culturais e o papel das escolas como agentes

de resisténcia dentro do estado.

Outro assunto abordado foi sobre a Saude e Bem-Estar para as Comunidades de
Terreiro: Discussao sobre praticas e cuidados que promovem a saude fisica, mental e
espiritual nas comunidades, questdes como essa nao eram discutidas dentro de
politicas e através desses encontros periddicos esses temas poderiam ser trabalhado e
discutido junto com a comunidade. Por fim, discussbes como novas parcerias
institucionais, fortalecendo os lagos com o Poder Publico, estratégias para engajar o
poder publico em iniciativas que beneficiem as comunidades de terreiro, garantindo

apoio e reconhecimento.

Os participantes que se fizeram presente fora os lideres e representantes de
varias cidades da regido, incluindo Agrestina, Belo Jardim, Bezerros, Gravata, Brejo da
Madre de Deus, Caruaru, Catende, Jaboatdo dos Guararapes, Limoeiro, Palmares,
Pesqueira, Pombos e Sdo Caetano. A participagdo de membros dessas cidades reforga

a importancia e a abrangéncia do evento.

66



Figura 20: Mesa redonda com principais influéncias de terreiros onde discutiram assuntos pertinentes

para o futuro da religido em Pernambuco

Fotos : Pedro Ferreira

Figura 21: Reunido com Juremeiros e Povo de Santo para decidirem novas politicas publicas para as

religides, onde nosso entrevistado Pai Jorge se faz presente

67



Fotos : Pedro Ferreira

Figura 22: Momentos de Celebragéo dos rituais de Jurema com todos os presentes no evento

Fotos : Pedro Ferreira

68



Figura 23: Ogas de terreiros distintos tocando It para celebrar o sagrado religioso

Fotos : Pedro Ferreira

Além dos assuntos que foram discutidos em prol das religides, aconteceram
premiagdes para os Babalorixas e Yalorixas presentes, cada um representando um
terreiro pernambucano e a sua comunidade, a reunido teve uma importancia muito
significativa pois uniu os terreiros presentes, cada um com suas ideologias sobre as
religides tradicionais, além de criar pontes religiosas significativas que podem
auxiliar novos adeptos e pesquisadores a abordarem a religides nas pesquisas

futuras.

Em determinado momento do evento aconteceu uma ceriménia de premiagao
(figura 25) para os participantes e nomeacédo de embaixadores da Jurema para
algumas cidades, Pai Jorge recebe a premiagao junto com outros Juremeiros (Figura
26).

69



Figura 24: Cerimdnia de premiagao aos representantes de terreiros do Agreste e Zona da mata

Lr ~ \\ _ , K ER —— —»‘—/ 7/ /"/

Fotos : Pedro Ferreira

Figura 25: Premiagéo de Pai jorge e Oya como embaixador do agreste pernambucano para assuntos

relacionados a religido.

CRTrICApy
HICADO HONRA A Mtaryy
- I8}

70



Fotos : Pedro Ferreira

4.3 Se fazendo Jurema

Na Jurema Sagrada os artefatos sdo produzidos por especialistas e que,
apo6s uma seérie de agdes rituais, se tornam — ou sdo preparados para — o0 médium
ou entidades do Catimbo-Jurema. Em geral, tais artefatos, uma vez feitos, passam a
compor o assentamento da Jurema: um conjunto de materiais que expressa e
medeia a relagdao entre as divindades e seus filhos humanos. Para explorar tal
tematica, sigo um trabalho de campo que vem sendo realizado desde 2022 em um
terreiro de Jurema Sagrada e atualmente em conjunto com uma oficina de producéo
de ferramentas de Jurema, localizada em Gravata, Pernambuco. Trata-se da oficina
de José Ricardo da Silva Oliveira, mas conhecido como “Dudé”, um dos artesdos de
Jurema mais conhecidos da regido. Nascido e criado em terreiros, Dudé comecou
recentemente a divulgar seu trabalho dentro dos terreiros e o conheci em uma visita
de campo no terreiro no qual fago parte e estudo para composicdo de outros

projetos.

Seguindo a premissa que o Axé é uma forca que faz parte de tudo que existe
e pode existir, segundo diferentes modulagdes, Goldman (2005. p. 109) sugere que
as composigdes de artefatos religiosos propdéem uma alternativa de processo de
criacdo, que seria menos semelhante as concepgdes ocidentais de criacdo, que
seria a adicdo de elementos, algo que se pode observar nas pinturas e também de

subtragdo muito comum na formacao das esculturas artisticas.

Através do modelo proposto por Goldman, quando retornamos ao atelié de
Dudé, os artefatos que ele criou, os assentamentos, cachimbos, maracas e os
colares de lagrimas de nossa senhora fazem parte da nogcédo do “fazer” presente
dentro do universo de Jurema. A Jurema deve ser vista como um processo de
composicao e individualizagdo de uma série de forgas que, no entanto, ja existem
em excesso no mundo. Diante desse ponto de vista, poderemos deduzir que o
processo de composi¢cao dos artefatos aqui citados, ndo fazem parte do processo
de “adicdo” e nem de “subtragcdo”, mas sim uma “multiplicacdo” de matérias e
energias que formam uma individualidade, transformando e modulando os matérias

e forgcas presentes na natureza.

71



Ao acompanharmos a feitura do artefato de Jurema, vimos que & por meio
dos gestos, dos ritmos e movimentos que a forga das entidades — o
Catimbé-Jurema — € atualizada nos artefatos. No entanto, para lidar com esses
gestos, Dudé deve levar em conta os préprios “desejos” dos materiais, a forma
como eles “solicitam” serem feitos. Assim, o trabalho de Dudé é menos de uma
criacdo do que de uma modulagéo entre os distintos elementos, seguindo as linhas
de variagdo produzidas pela interacdo entre a madeira, a talha e os gestos
proporcionados pelo machado. Dudé se comporta como um verdadeiro maestro
neste arranjo de ritmos, timbres, atividades, movimentos e energias distintas,

improvisando e acionando movimentos no decorrer da atividade produtiva.

Cabera, portanto, ao artesdo criar junto com as diversas forgas que
atravessam os seres e os artefatos. Quando feito isso, ele deixa um pouco de si
mesmo nos artefatos, por meio de suas maos. No Catimbé-Jurema, artefatos,
entidades e seres humanos atravessam diferentes processos de individuagao, para
usarmos um vocabulario proposto pelo fildsofo Simondon (2002), “unidades
transdutoras” que o todo participa em harmonia mantendo o equilibrio que sera
sempre instavel, sendo necessario um constante cuidado e manipulagdo por meio

da relagao continuada entre os seres.

Em suma, todo esse processo poderia ser pensado como uma espécie de
composicao e estabilizacdo de uma série de energias que se encontram nos mais
distintos materiais e no mundo. Assim, a forca das entidades — que sempre esteve
ali — é feita no processo de individuagao. O assentamento, atravessado por essa
nova for¢ca que agora foi feita (entidades), e, ao mesmo tempo, a propria expressao
material da energia dos encantados, passa a ser um canal de mediagéo e

interven¢do no mundo, fazendo uma série de relagdes.

No entanto, se assentar €, de alguma forma, materializar uma forga. Essa
materializagdo parece nunca se completar: a forga precisa ser sempre renovada,
movimentada, modulada, num processo continuo que perpassa toda a vida da
pessoa e, como vimos, podera ir até nos pos vida. Toda estabilizagcdo de forgcas do
catimbd de Jurema — das pessoas, dos artefatos, das entidades— parece se manter
por meio de uma espécie de “equilibrio metaestavel”, como diria Simondon (2002),

ou seja, um equilibrio que s6 se mantém de modo tensionado, que requer um fazer

72



constante e que nunca esgota as possibilidades de novos agenciamentos, novos

fazeres.

Como nos diz Goldman (2005), o fato de tudo na religido ja existir de alguma
forma em excesso nao quer dizer que ndo ha nada a se fazer; muito pelo contrario:
€ porque as energias estdo em excesso no mundo que elas precisam ser
manipuladas, feitas, fabricadas. Sempre existira algo para ser feito dentro do
Catimbé-Jurema, sempre tera uma energia espiritual espalhados pelos locais dentro
e fora do terreiro, rituais que possibilitem determinados objetivos, obrigagdes para
serem realizadas. Fazer, assim, € criar portais de passagem entre um universo
repleto de forgas: organizar, canalizar certas energias para alcangar alguns

objetivos, criando novos campos existenciais compostos de varias forgas.

A composigao dos artefatos do Catimbo-Jurema, assim, caminha junto com o
Animismo, no sentido de tornar e manter as coisas vivas, por meio de um cuidadoso
e constante trabalho ritualistico, dentro de um mundo repleto de forgas instaveis e
de possiveis desequilibrios. Desse modo, o fazer carregar, uma dimensao ética que
ao criar um artefato deveremos levar em conta as forcas ali inseridas e que seu uso

trara consequéncias para quem criou e quem adquiriu.

4.4 Entre madeiras, forga e forma

No cotidiano da oficina de Dudé, quando n&o visita os terreiros, recebe a
visita de pessoas relacionadas ao universo da Jurema Sagrada. Normalmente,
essas pessoas vao comprar ou encomendar algum artefato para os rituais de
Jurema. A demanda de uma ferramenta, assim como a propria iniciagao na religiao,
em geral € interpretada como um pedido da prépria entidade (SANSI, 2005), que,
por meio de sonhos ou jogos de buzios, revela, seja para a pessoa ou para seu
Zelador, o desejo de materializar-se (em ser feito), manifestando assim sua prépria
forma de vir ao mundo. Essa demanda chega a Dudé em desenhos, relatos de
sonhos ou mesmo descricbes e orientacdes divinatérias trazidas pelos “clientes”. E
a partir desse material que ele interpreta cada pedido, buscando traduzir as
mensagens das entidades e acessar suas demandas (suas formas, detalhes,

proporgdes), que sdo materializadas através da fala do cliente ou em um desenho

73



que ele mesmo faz, em geral rabiscado em um pedaco de papel. Nesse desenho,
ele deve intuir como sera feito aquele artefato, quais elementos vao compor por
meio de um dialogo tensionado que leve em conta, ao mesmo tempo, tanto o pedido
da entidade quanto as formas e transformagdes que a prépria madeira é capaz de

“aceitar”.

Por exemplo: certa vez, chegou na oficina um zelador querendo encomendar
uma ferramenta de Exu, um cajado. Esse exu se dizia muito forte e que trabalhava
no cemitério. O desenho que |he foi apresentado era uma bengala reta, sem dizer
que tipo de material iria se usar e o zelador a queria de madeira, entdo, Dudé
afirmou que a madeira ndo seria forte suficiente para aguentar o peso do Exu e que
se aquele Exu estava ligado a cemitério, porque nédo fazer uma bengala que
representasse caveiras e 0ssos, permitiria que o Exu pudesse mostrar de onde veio.
Além disso, ele sugeriu colocar as caveiras de olhos abertos. “Se a ferramenta vai
ser para Exu, entdo, ela tem que ter olho, pra poder enxergar os caminhos, né? Se
ele tiver de olhos fechados ele ndo vai conseguir enxergar o caminho e ele vai ficar
sem saber pra onde ir, sem caminho, e entdo vocé pode ficar assim também”, dizia
ele, apontando também a necessidade do Exu da representacdo dos ossos. “Esse
Exu é do cemitério, certo? Pois entdo ele tem que carregar alguns ossos, alguma
coisa pra identificar de qual lugar ele veio. Se ninguém souber qual Exu esta ali,

podem confundir ele com outros”, questionava Dudé.

Assim, os elementos e materiais que cada entidade carrega ndo somente
‘representam” a entidade, mas sao fundamentais para atualizar determinadas
relagdes, permitindo que a entidade possa trabalhar. A maioria dos Exus da linha
das caveiras, por exemplo, possuem caveiras € 0Ssos em seus aderecos. Essas
caveiras, dizem, é fundamental para Exu poder representar sua origem e
argumentar que todos nos por mais riquezas que teremos sempre nos tornaremos
uma caveira. Elas sao manipuladas de diferentes formas: pode sair da mao de Exu,
pode estar representada em suas roupas, pode ficar aos pés da entidade, e assim
por diante, a depender do ritual e dos fins desejados. Manipular as introducdes
desses elementos é ativar as proprias forgas pelas quais elas sdo capazes de agir
no mundo. E como se cada forma, mais do que simbolizar a divindade, fosse a
prépria materializagdo da for¢ca que ela possui — forga esta fundamental para ativar

determinadas relagdes ritualisticas.

74



Tudo se passa entdo como se cada artefato, antes de “representar” algo,
contivesse em sua propria expressao material a inscrigdo intensiva da Jurema
Sagrada e suas entidades. Mais do que um “sagrado-abstrato”, como certa vez falou
Mestre Didi (Santos, 1967), poderiamos seguir a sugestdao de Sansi (2003:175) e
tratar os artefatos da Jurema enquanto “sagrados-concretos”, ou seja, sem
desvincular a materialidade do objeto da forca que o habita. A questéo, portanto,
parece envolver menos formas e leis do que uma espécie de “eficacia de forgas”,
dos efeitos produzidos por cada composi¢ao. Trata-se, para usarmos a expressao
de Latour (2002), do que cada artefato faz, quais forgas ele consegue agenciar e
intervir no mundo. No entanto, a forma dos fluxos das forgas, seus agenciamentos e
mediagdes em sua sacralizagado permitem que as energias fluam do médium para o
artefato e do artefato para o médium.

Os materiais coletados por Dudé sédo da propria regiao ou até mesmo em
madeireiras. Ainda assim, ele escolhe com cautela cada material e qual sera a
aplicacdo do mesmo, que ira depender que tipo de artefato ele vai produzir e de
acordo com espessuras, formatos, texturas especificas e também as entidades e
suas caracteristicas que deverao ser levadas em conta no decorrer do trabalho de
artesanato e que como os mesmo sempre diz, ndo podera ser desassociada a
entidade que aquele artefato pertence. Ainda que essas madeiras ndo possuam a
mesma aparéncia do seu estado bruto, perdendo as vezes algumas caracteristicas
fisiologicas, elas carregam o encantamento da Jurema, que é uma intensidade da
forca da natureza em fusdo com a forca de uma entidade que é atualizada no

proprio material por meio do artesanato.

Assim, o trabalho de Dudé em sua oficina consiste em canalizar
determinadas energias em materiais e suas formas, fazendo com que aquele
artefato (que ja carrega as energias ancestrais) se torne mais vivo, com mais forga,
ou como alguns chamam, com mais axé. Tal processo de composi¢cdo se da por
meio das diversas transformacbes pelas quais as madeiras passam, desde a
concepgao do artefato, até a customizagdo, a montagem e a secagem,
atravessando assim todo o processo de producéo desses artefatos — que vai, para

além da oficina e perpassa todo o terreiro ao qual a pessoa € vinculada.

Tal dialogo, para se concretizar, exige uma série de cuidados e trabalhos

rituais. Antes de comecar a trabalhar, Dudé sempre pede licenga as entidades que

75



regem o trabalho na Natureza (em especial Malunguinho e os Caboclos),
acendendo uma vela para elas e proferindo palavras e rezas. Na medida do
possivel, ele busca produzir cada artefato seguindo a ordem classificatéria das
entidades tal qual existente no terreiro, sequéncia na qual as entidades séao

reverenciadas ou invocadas durante os cultos a eles destinados.

Assim, sempre que ha mais de um artefato para fazer, ele comega seu
trabalho com Malunguinho, a primeira entidade invocada nos terreiros
pernambucanos, para depois passar para os Caboclos, Mestres, e assim por diante,
a depender da demanda do momento. No decorrer do trabalho, o tabaco também
desempenha um papel fundamental, pois para Dudé, ele serve como um meio de
deixa-lo com uma “cabeca boa” ou com a mente voltada para o trabalho com a
madeira. Na oficina, predomina o siléncio, que so6 é entrecortado pelas baforadas do

cachimbo, pelos cantos dos passaros e da faca e serra cortando as madeiras.

Com o desenho em maos, Dudé parte para as varias etapas da producéo dos
artefatos: escolher os materiais que seréo utilizados (a partir de seus tamanhos,
espessuras e texturas); preparar cada material, cortando as madeiras, lixando e
talhando, lixar e envernizar o artefato ja montado para, entdo, coloca-lo para secar,
sempre, invariavelmente, virado para as matas ou saidas, a fim de proteger a oficina

com a forga ja presente daquela entidade.

Se acompanharmos todo o processo de criagao da fabricagcdo dos artefatos
e, principalmente, se levarmos em consideracdo uma certa “teoria nativa das forgas
da natureza” que permeia o universo técnico da oficina de Dudé, é como se, durante
todo o trabalho com as madeiras, fosse necessaria uma espécie de
‘correspondéncia energética” entre a matéria, o utensilio, o material e os
encantados - uma sinergia que confirmara o didlogo com o proprio material. Assim,
durante o trabalho, as interagdes gestuais do artesdo devem levar em conta a
propria materialidade da madeira e, mais do que isso, as energias que pulsam
nelas. E por meio dessa interacdo que a matéria prima gradualmente vai se
tornando outra coisa - que, no entanto, ele ja era virtualmente desde o principio. Ao
ser transformado pelo artesdo, a madeira passa a ocupar um estatuto ontoldgico
bem particular: ao mesmo tempo em que € um pedago de madeira, ja ndo € um

‘pedaco de madeira qualquer”, ja carrega as marcas da Jurema, ou seja, seu

76



trabalho ja esta inscrito naquele material.

Assim, ao intervir sobre a madeira, elemento pertencente a Natureza, o
artesdo canaliza, a partir desses movimentos, gestos e ag¢des ritmadas, diversas
energias presentes no mundo - o fogo, a serra, a faca, a eletricidade, a motricidade
humana, etc. - fazendo com que o material, que ja era da natureza, passe a ter os
tracos de Jurema, seu trabalho. Os artefatos de Jurema, entdo, poderiam ser
definidos como um processo técnico que visa, mais do que construir objetos,
canalizar, transformar e modular as energias da natureza, preparando-a assim para

receber a energia do encantado que sera assentado na matéria.

Esse processo de canalizagdo e composi¢cao de forcas segue para além do
universo da oficina. Ao ser “entregue” ao cliente, o artefato em geral vai para um
terreiro de Jurema, onde passara por outros processos de feitura e passara a fazer

parte do assentamento da Jurema, junto com outros artefatos sagrados.

a4



78



5 ANALISE E DISCUSSAO: COMPOSIGAO DE ARTEFATOS

Bucaille e Pesez (1989) nos estudos sobre Cultura Material, definem artefato
como sendo fruto da agdo humana sobre uma matéria a partir de um projeto inicial,
sendo considerados aqueles que sédo produzidos pela acdo humana, mas também
as coisas naturais que sofreram acdo humana e adquiriram sentidos simbdlicos

ressignificados.

No campo do Design, o termo mais comumente encontrado para definir os
artefatos frutos da agdo humana era ‘objeto’. Lébach (1976) classifica os objetos em
estéticos, simbdlicos e funcionais. Noés preferimos o termo artefato porque se
diferencia de uma corrente positivista e neutra, adentrando os estudos em Cultura
Material. Dentro do Catimbé-Jurema, pode-se extrapolar o conceito de Lobach para
classificar os artefatos presentes na Jurema Sagrada como simbdlicos, ou seja,
aqueles que sdo marcados pelo seu contexto religioso e sagrado. Nos
assentamentos, ilus, maracas, agdas e cachimbos, ha um sentido ligado diretamente
a fungdo, que neste caso € espiritual. E os artefatos estéticos que sdo as guias,
vestimentas, velas, adornos (como chapéus, joias e perfumes), esses dependem do

desejo do juremeiro em harmonia com a entidade cultuada.

A mistica dos encantados € descrita por diversos autores como Pordeus
(2012), Souza (2013) e Coelho (2016) como seres espirituais cultuados pelos
indigenas, sendo muitos deles vindos dos fundos dos rios ou até pessoas que
reencarnaram como espiritos. Para Pordeus (2012, p. 255) eles “foram espiritos que
tiveram uma vida e compreendem melhor os problemas”. Tal definicao é também
expressa pelos juremeiros, 0s mesmos tém essas entidades como seus professores.
O autor complementa dizendo que “o Mestre doutrina os médiuns da casa,
ensinando-lhes os segredos da Jurema Sagrada”. Mas para que tais seres possam
continuar seus trabalhos eles passam por rituais espirituais para encantar-se, esses

rituais acontecem dentro do altar da Jurema que fica no interior dos terreiros.

Os artefatos e assentamentos que estdo presentes dentro do terreiro de Pai
Jorge Oya4, sua forma de culto e representagéo, sendo exclusiva do Abassa Axé llé
de lansa, podendo ter variagdes quando comparado a outros terreiros, mas que isso

nao significa necessariamente que esteja de forma errada, principalmente porque os

79



assentamentos s&o um ambiente muito intimo entre os juremeiros e a casa na qual
ele esta presente. O formato dos assentamentos sofre influéncia do mestre e do
Zelador daquela casa, permanecendo igual para todos os filhos daquele lugar,
variando apenas pela hierarquia do adepto no terreiro e influéncia mediunica dos

mestres e mestras.

Miller (2013, p.75) situa os objetos, a cultura material, como elemento
resultante do labor social, configurada por sua cultura, uma expressao pela qual é
possivel identificar seus aspectos simbdlicos, bem como, sua identidade. O autor
também trata da cultura como algo a ser elaborado, entendendo assim, como uma

construcao a partir das pessoas e de suas relagées com os artefatos.

Com isso, discutir sobre a informacao e suas especificidades € necessario,
com destaque a informagao nao textual que se encontra em suportes variados,
captada pela percepcgao a partir da interagdo com o campo, os artefatos encontrados
dentro do terreiro e as praticas associadas ao mesmo. Pretendemos, portanto,
contribuir para a visibilidade da pratica religiosa da Jurema Sagrada e do
Catimbé-Jurema. Aqui, devido a grande quantidade de artefatos encontrados no

Abassa Axé llé de lansa, separamos em grupos a partir da adaptacdo de Lobach
(1976): Simbdlico - Assentamentos; Funcionais - Cachimbo; e Estético - Colar de

Lagrimas de Nossa Senhora, junto com a conceituagéo de Pai Jorge e de outros

pesquisadores.

Quando adentramos no universo do Catimbé-Jurema pela primeira vez, logo
percebemos que ele é povoado por distintas “coisas”. Colares, roupas, animais,
plantas, instrumentos musicais, artefatos de barro, ferro, palha, madeira os mais
peculiares ingredientes e até paisagens, locais e momentos especificos. Tudo
parece indicar que faz parte de uma ritualistica e forca divina, por meio de um

complexo sistema de uma composi¢ao Sagrada.

Dentro do Catimbd, as coisas (humanos, ferramentas, elementos da
natureza, entidades) ligam-se umas as outras, sendo atravessadas pelas mesmas
linhas energéticas que lhe conferem existéncia, naquilo que Bastide (1958) vai
chamar de “principio de participagéo”. Cada ritual do Catimbd possui um conjunto de
elementos que a expressa e por meio do qual ela se materializa no mundo. Se

pegarmos como exemplo os cachimbos, veremos que eles sado fabricados com

80



matérias-primas tipicas nordestinas e formatos especificos ligados a rituais e
entidades especificas. Se falarmos sobre as falanges' de Jurema, temos
divindades diversas e que cada uma delas tem caracteristicas unicas, mas é mais
comum vermos o0s cachimbos serem usados por arquétipos masculinos como Exus,
Caboclos ou Mestres, os mesmos usam também artefatos como camisas de manga
longa, calgas, copos e nas suas celebragdes e rituais, sdo mais diretos e brutos. As
entidades que tém arquétipos femininos usam coisas mais delicadas como Tacgas,
Cigarros e artefatos ligados ao feminino de época e a sensualidade. No limite, cada
entidade — em sua qualidade particular — possui uma ferramenta especifica, feita
com o material caracteristico daquela entidade e respeitando um determinado

“padrao” de cores e formas mais ou menos variaveis.

Tais formas a principio, poderiamos tentar responder que elas simbolizam
determinadas relagdes, sejam mitologicas, socioldgicas ou rituais; ou seja, que por
detras daqueles artefatos e formatos peculiares haveria uma série de significados
sociais, muitas vezes desconhecidos pelas proprias pessoas que participam
daquele universo. Assim, por exemplo, os formatos antropomorficos das estatuetas
de Exus e pombagiras seriam “ressignificagdes” da iconografia cristd ancestral; as
navalhas, cruzes, facas e tridentes que cada exu carrega “simbolizavam” a
marginalidade social dessas entidades em suas formas humanas; o maraca,
instrumento indigena que era usada em rituais para deuses como Tupi, lara etc., o
cachimbo que era usada pelos pajés para curar e libertar pessoas de suas
enfermidades fisicas e mentais como uma forma de saude alternativa, ja que a
época existia uma insuficiéncia na saude. Cada uma dessas explicagées buscaria
algo “externo” aos proprios materiais e suas forcas para explicar as relagdes que
Ihes sdo construidas. Nessa perspectiva, os artefatos ritualisticos seriam meras
“substancias materiais” que representam algo, seja a forgca da entidade, a

ancestralidade indigena, a sociedade etc.

O problema dessa abordagem sobre a cultura material € que ela deixa de
lado o que as préprias pessoas dizem e fazem com os materiais e suas relagoes,
tratando-as ora como ingénuas, por acreditarem estar dando poder a meros

artefatos ou ferros, ora como ignorantes, por ndo saberem o suposto “real

'® Linhas de Entidades que compdem a jurema sédo elas: Exus e Pombagiras, Caboclos (as) e Mestres (as)

81



significado de suas insignias”, retornando ao problema do fetichismo.

A proposta é uma abordagem distinta, ao invés de deduzir o que esta por tras
das praticas das pessoas que interagem com seus artefatos e deuses, queremos
propor a jungao das praticas e agenciamentos, focando no modo como os adeptos,
suas entidades e seus artefatos emergem dentro da relacdo social, sem
menospreza-las como pratica primitiva, crenga ou modelos classificados em
crengas cristds coloniais. Trata-se, sobretudo, de uma proposta pragmatica que
esteja atenta ao que as pessoas dizem sobre essas palavras e praticas, de modo
que tais proposicdes e pensamentos possam desestabilizar a nossa propria forma
de pensar e conceber categorias como “coisas”, “materiais”, ou mesmo a propria
nogao de “vida”. Grande parte desses objetos ainda sdo considerados instrumentos
profanos para algumas pessoas, a ponto de todos os objetos, sem levar em
consideragao seu simbolismo, cultura e composi¢ao, sdo associados a macumba,
termo esse que nao se aplica a religido e nem a seus objetos, mas sim um objeto

especifico que recebe esse nome.

Neste capitulo, buscamos acompanhar tais agenciamentos e mediag¢des a
partir do artefato do Catimbé de Jurema nordestina: dos assentamentos, Cachimbos
e Maracas, até os colares de Nossa Senhora. Trata-se de artefatos produzidos por
especialistas e que, apdés uma série de acgdes rituais, se tornam — ou sao
preparados para — o médium ou entidades do Catimbd de Jurema. Em geral, tais
artefatos, uma vez feitos, passam a compor o assentamento da Jurema: um
conjunto de materiais que expressa e medeia a relagaéo entre as divindades e seus
filhos humanos.producdo de ferramentas de Jurema, localizada em Gravata,

Pernambuco.

5.1 Artefatos Sagrados

A materialidade de Jurema exerce um papel essencial nos rituais e na vida da
pessoa no Catimbd. Juntamente com os Cachimbos e o Maraca (um dos
instrumentos fundamentais para os rituais de Catimbd) e outros artefatos, eles irdo
compor os festejos da Jurema. Além disso, alguns artefatos fazem parte de um

local, chamado de assentamentos das entidades, uma espécie de “altar’, ou arranjo

82



de forcas que ira mediar a relacdo entre as entidades e a pessoa. Para uma
ferramenta ser feita - e sua feitura, como vimos, envolve mais do que a simples
producado do artefato — as madeiras passam por uma série de transformacdes e
composicoes até se tornarem uma ferramenta de Jurema. Trata-se de um processo
gradual, como se em cada agao o artefato fosse adquirindo mais “vida”, num dialogo

tensionado entre o artesdo, as divindades e a matéria.

Os artefatos se encaixam nas definicbes de material, mas junto com o
animismo, esse conceito foi definido por E. B. Tylor em sua obra de 1871, Cultura
Primitiva. O termo Animismo deriva-se da palavra latina anima (alma). Pode ser
descrito como uma crenca que atribui vida espiritual as coisas inanimadas, e isso
inclui a crenga que atribui vida aos mortos. Para eles, existe um poder sobrenatural,
mas nao um deus pessoal. Os juremeiros acreditam que a totalidade da natureza
esta tomada de seres espirituais, conceito (Animismo) que ha muito tempo foi usado
por pesquisadores como uma forma de inferioridade de alguns povos em relagao as
culturas consideradas “civilizadas”, mas que aqui usamos ele como base para
compreender como funciona as composi¢gdes dos artefatos sagrados e seu

simbolismo para os povos de terreiros.

Refletir sobre a cultura material da Jurema Sagrada induz a discorrer nao
apenas sobre a religido, mas sobre os pressupostos tedricos que respaldam a feitura
da pesquisa dentro do campo do Design. Para tanto, aqui buscamos, a partir da
reflexdo dos autores, apresentar as origens, conceitos e perspectivas adotadas
sobre informacao e cultura material como signo e sua relagdo com a memoaria e

identidade cultural dos povos tradicionais.

83



5.2 Assentamentos

Figura 26: Piramide de interagdo: Assentamentos

Entidades de Jurema

Imagens, vestimentas,
ornamentos

Confluéncia
Histéricas
Sincretismo, circularidades
culturais, transito religioso

Fonte: Criado pelo autor apud Heneine (2020)

5.2.1 Entidades de Jurema

O Catimbé-Jurema como apreendido foi uma religido que tem registro com os
indigenas (Assuncgao, 2010) durante o periodo colonial e esse processo sofreu
grande hibridismo cultural (Burker, 2003) do que seria originalmente a religido.
Assim, como o proprio culto as entidades também sofreram ressignificagdo, na
medida que iam surgindo o culto pelos estados do Brasil, foram surgindo novas
entidades, como nos afirma Pai Jorge de Oya. Ele também comenta que muitas
entidades consideradas mais antigas quase nao se vé mais, como por exemplo,
Maria do Acgais, Mestre Preazinho, Tereza Légua entre outras.

Todas as entidades podem baixar em um terreiro, desde que seja feita a
invocacao correta. Mas na medida que vao se passando os anos, muita ciéncia
dessas entidades, seja pela incorporagdo ou seja pelos assentamentos, vai se

perdendo ao longo da histéria. Por isso, a intengdo desta dissertagao € resgatar e

84



registrar alguns dos conhecimentos de Jurema, para que através deles outras
pessoas de outras geragdes ndo deixem a ciéncia se perder.

No Abassa Axé llé de lansd muitas entidades sdo cultuadas, mas tem
algumas que sao consideradas os guardides do terreiro. Quando falamos das
falanges temos as que aqui ja foram citadas (Malunguinho, Exus e Pomba giras),
mas o mestre da casa é Mestre Boiadeiro e a Mestra Helena , os dois sao principais
nos cultos dentro do terreiro, eles quando vem para esse plano incorporado em Pai

Jorge o ambiente se contagia e todos se alegram com sua chegada.

Figura 28: Representagao do altar dos Caboclos e Caboclas de Jurema.

Fonte: foto do autor

Essas entidades sdo assentadas da mesma forma que as outras, através dos
pratos e copos de vidros com agua, mas o assentamento de Pai Jorge (figura 28 )
sao diferentes dos demais, a sua composi¢cao € maior, ja que ele é o cargo mais
importante daquele terreiro, suas entidades e seus assentamentos devem sempre
se sobressair dos demais, ja que uma das fungdes desses artefatos é simbdlica, ou
seja, a Hierarquia do terreiro, diferenciando o lider dos demais.

Os assentamentos do Catimbo-Jurema tém como expressdo de
conhecimento ancestral. Tais assentamentos sao também nomeados, pelas pessoas
adeptas da religido, de encantamentos (Oliveira, 2021), tratando-se de artefatos

consagrados nos quais as entidades cultuadas, dentro da ritualistica da Jurema, sao

85



envultadas® segundo a crenga dos juremeiros.

5.2.2 Oralidade: Toadas e Pai jorge de Oya

Os reinos do Catimbé-Jurema séo locais considerados sagrados para os
adeptos (Oliveira, 2021). La residem os encantados que sao cultuados na religiao,
cada uma dessas entidades assume caracteristicas unicas que segundo Pai Jorge
de Oya sdo o que as “diferenciam das outras”. Essa diferenga é notdria quando eles
vém a terra, nas suas roupas e também nos seus assentamentos. Troncos da planta
sdo assentados em recipientes de vidro com agua, esse elemento segundo Jorge
(2024) é o que da a “vida” aqueles assentamentos. Sem agua nao existiria vida e
aquele objeto precisa estar com agua. Através dela, Pai Jorge usa sua sabedoria
espiritual para acompanhar e visualizar a espiritualidade daquele filho, sua relacao
com o0 mestre ou mestra daquela representacao de cidade, ao simbolizar as cidades
por meio desses objetos entendemos como uma forma de firmeza ou de
personificagdo daqueles encantados, além desses troncos, junto com as chamadas
“principes e princesas” que sao tacas e copos de vidro que estdo ao redor dos

pratos principais. (Figura 29)

Figura 29: Assentamento da mestra Lindomar (esquerda) e helena (direita)

2 Envultar, na compreenséo dos juremeiros, significa fazer com que a entidade que ¢ invisivel esteja
habitando o seu assentamento (os artefatos para ela consagrado mediante rituais e colocados dentro
do quarto de Jurema).

86



Fonte: foto do autor

Chama-se de mesa ou altar aquele local onde sao consultados as entidades
de Jurema e onde sao oferecidas as obrigagdes. Pai Jorge também reforga que o
assentamento € uma representacao fisica dos Reinos e Cidades espirituais: no
centro existem tacas empilhadas que representam o Reino daquela entidade e as
tacas ao redor (principes e princesas) sao as cidades que fazem parte do reino.
Quando ele precisar invocar aquela entidade, usa o proprio assentamento para
“buscar” ela no Reino especifico sem precisar “percorrer” todo os Reinos do Juremal,
existem também as toadas que comprovam essa afirmagéo de Pai Jorge, algumas
falam sobre arquétipos do mestre, do que eles gostam e entre varios assuntos as
toadas de invocagédo citam o fato de percorrer a Jurema para chamar alguma
entidade, como por exemplo essa que fala assim: “Eu abalei Jurema preta, eu abalei
o juremal...” outra toada fala “Eu venho da cidade do Acais para que mandou me
chamar?”. Também ha outra que entoa “Estava sentado na mesa da Jurema, afirmei
meu ponto e balancei meu Maraca, foi nessa hora que abalei Jurema Preta,
senhores mestres de um tombo e venha c&”, fazendo referéncia a invocagao feita

por alguém, chamando o mestre na sua cidade, em outras palavras dentro do seu

87



assentamento. O “ponto” que foi citado, esclarecido por Pai Jorge de Oya s&o as
velas, também chamadas de Ina que também compdem o altar de Jurema e também
o Maraca instrumento sagrado de invocagao indigena que serve como um sinal para
aqueles mestres virem ao nosso plano. Em todo trabalho de Pai Jorge de Oya, ele
usa velas e muitas vezes o Maraca para invocar a encararia de Jurema, essa toada
ensina a invocagdo de uma entidade, afirmando que precisa de alguma
componentes para uma invocagao, um assentamento de uma entidade, uma vela e

um maraca.

5.2.3 Producao literaria: autores

A Jurema Sagrada, complexo de tradi¢des e rituais de origem indigena,
manifesta sua forca e espiritualidade nao apenas em canticos e defumacgdes, mas
também na materialidade de seus "assentamentos". Esses objetos, que variam de
pedras, tocos de arvore e cuias a elementos mais elaborados, s&o considerados a
morada de entidades espirituais, atuando como pontos de concentragao de poder e
de conexao entre o mundo humano e o espiritual. Eles ndo sdo meros adornos, mas

centros energéticos fundamentais para a pratica religiosa.

A antropdloga Diana Maria de Medeiros, em sua tese "A religido da jurema
em cena: um estudo antropolégico da tradigdo ritual em cidades do agreste de
Pernambuco" (2014), destaca a importancia dos assentamentos como elementos
que conferem concretude a espiritualidade juremeira. A autora observa que a
materialidade dos assentamentos é crucial para a fixacdo das entidades. Segundo
ela, "Os assentamentos servem para 'acalentar' o espirito, para que este possa se
manifestar de forma mais ordenada no terreiro, e para que sua energia seja mantida
e potencializada" (MEDEIROS, 2014, p. 115). Essa materializacdo do sagrado
permite que os praticantes interajam de forma mais direta com as entidades,

fortalecendo a relagao de troca e protecao mutua.

Outro ponto importante é a forma como os assentamentos sao construidos,
um processo que envolve rituais especificos e 0 uso de elementos da natureza. O

pesquisador Alcione de Assis e Silva, em sua obra "A Jurema Sagrada: uma arvore

88



de poder e de saber" (2010), explora o simbolismo por tras desses objetos. Ele
aponta que "o assentamento € uma forma de condensar a energia da entidade,
utilizando elementos que ela propria solicita, seja através dos rituais ou de
mensagens em sonho" (SILVA, 2010, p. 78). A escolha de uma pedra especifica, de
um tipo de madeira ou de uma bebida ritualistica ndo é aleatt6ria, mas um dialogo

com a entidade que ali sera "assentada".

A diversidade de assentamentos reflete a pluralidade da prépria Jurema.
Enquanto alguns sao simples tocos de jurema, outros s&o cuias elaboradas com
elementos variados, como moedas, sementes e contas. Esses objetos, além de sua
funcdo ritualistica, também servem como referéncias visuais e tateis para a
comunidade, marcando a presenca e a histéria das entidades no espaco do terreiro.
Nesse sentido, os assentamentos sdo mais do que objetos; eles s&o a prépria

memoéria do sagrado, testemunhas silenciosas da fé e do poder da Jurema.

5.2.4 Confluéncias histéricas: sincretismos

Aceitando a indissociabilidade do autor e de sua pesquisa, nos colocamos
aqui, tanto como autores como quanto adeptos do ritual da Jurema Sagrada.
Figueiredo (2021) pontua que os artefatos sagrados dos assentamentos sdo como
mantenedores do conhecimento da religido. Dentro dos assentamentos, os artefatos
seriam uma pequena porcao do que € o universo do Catimbo-Jurema.

Esses assentamentos sdo uma forma de resisténcia aos conceitos de estética
religiosa que o colonialismo trouxe, do que poderia ser considerado como ‘civilizado’,
quando falamos da arte sacra. Essa hegemonia estabelecida e imposta no processo
de colonizagdo teve como efeito a discriminagdo e apagamento de outras praticas
religiosa, como é o caso da Jurema Sagrada. O assentamento € um local, que no
campo religioso, serve de representacdo das entidades dentro da Jurema, um
espaco palpavel que se conecta com os Mestres Encantados em suas falanges, e
servem como repositério de intengdes, onde convergem a pratica do Catimbé de
Jurema. Em outras palavras, é através dessas representagdes que os médiuns

conseguem conectar a existéncia da entidade do assentamento, podendo fazer seus

89



pedidos diretamente e € comum dentro desses locais onde se encontram velas,
flores, joias e perfumes que sdo oferecidas a entidade pelo médium ou simpatizante

da religiao.

Nesta disposicao de artefatos, podemos notar figuras de gesso pintadas
(figura 29) que representam a falange dos mestres boiadeiros, como no cristianismo
agindo como um Signo?', podemos observar a presencga de recipientes de vidro
como agua. Segundo Pai Jorge, os assentamentos sdo criados com copos e tagas,
que representam o arquétipo masculino e feminino, servem como representagao das
cidades da Jurema. A variacdo da cor vai depender da mestra que esta sendo
cultuada e quando sdo empilhados significa o maior tempo e fungdo daquele
médium dentro do terreiro. Dentro dos copos temos a agua que representa a energia
do meédium do conhecimento ancestral que através delas podemos perceber como
esta sua a vida do médium. A cachaca serve como oferenda que é dada ao mestre,
pode ser a propria Cachaga ou a bebida ritualistica, fumos tem sua fungdo como
combustivel de cachimbo para rituais e os troncos da arvore jurema como
representacdo do saber, simbolo de conhecimento e também um lago do adepto

com os encantados ali cultuados.

21 0 signo ndo é uma classe de objetos, mas a fungiio de um objeto no processo da semiose. O signo, portanto,
tem sua existéncia na mente do receptor e ndo no mundo exterior. (NOTH, 1995:66)

90



Figura 29: Representacao de um altar dedicado ao mestre boiadeiro

Fonte: foto do autor

Os assentamentos formam uma resisténcia cultural carregada por anos de
luta de um povo e cultura que foi minoria diante da hegemonia estabelecida.
Entretanto, a partir dos processos de hibridismo cultural encontramos também os
artefatos da religido catdlica presentes nos locais dos assentamentos. Segundo
Nascimento (1994, p.5) a pratica do Catimbd de Jurema, associado a umbanda,
permitiu sua sobrevivéncia dado os poucos registros sobre a cultura afro-indigena
documentados. Pela caracteristica de oralidade dessas duas culturas o acesso a
informagado se torna dificil, sendo apenas possivel adquirir esses conhecimentos
fazendo parte da comunidade ou como frequentadores de seus ritos. Por outro lado,
assegurou a resisténcia da pratica da Jurema Sagrada e do Catimbo de Jurema até

os dias atuais através do sincretismo religioso.

91



Figura 30: Representacgao do altar de preto velho e preta velha no Abassa Axé llé de lansa

Fonte: foto do autor

Diante dos elementos religiosos presentes nas sessdes de Catimbd de
Jurema agregam varias cosmologias religiosas: o maraca, um chocalho que marca
todas as sessdes; as toadas que versam sobre a histéria da jurema, dos encantados
e seus significados, assim como as histérias de suas entidades. Em entrevista com
Babalorixa Jorge de Oya, perguntamos sobre o ronc6?? da Jurema Sagrada, como é
composto o altar em dedicagdo as entidades juremeiras dentro do seu terreiro. Ele
fala que além da Estrela de Salomio (Uma variante da cruz de Davi®, essa
adaptacdo dentro do Catimb6é de Jurema esta diretamente associado a
concentragdo de energias), outros objetos liturgicos compdem a mesa da jurema,
dentro do roncé: o principe ou princesa, recipiente com agua; velas; imagens de
caboclos , mestre e santos; crucifixos; cachimbo e fumo; as oferendas e os

assentamentos?*. Na grande maioria dos altares temos a presenga do tronco da

22 Onde sdo colocados os assentamentos e os apetrechos dos diversos espiritos. E onde também se
energizam os objetos e as pessoas, onde se deixam os pedidos, as comidas (GIOVANNI e CECILIA
[s.d])

2 Este simbolo apareceu primeiramente ligado aos judeus ja na Era do Bronze - no século IV a.C. -
num selo judaico achado na cidade de Sidom. Também aparece em muitas sinagogas antigas na
terra de Israel datadas da época do Segundo Templo e até mesmo em algumas depois de sua
destruigdo pelos romanos. https://pt.wikipedia.org/wiki/Estrela_de_Davi acesso em 27/06/2024

2 Sao artefatos sagrados que tém fungdo de criar corporeidades para algo que estd no campo
espiritual.

92



jurema, um pedago do tronco da propria arvore que apos passar por uma ritualistica

encarna a entidade dos juremeiros.

5.3 Cachimbos e Maracas

Figura 31: PirAmide de interacdo: Cachimbos e Maracas

Entidades de Jurema

Imagens, vestimentas,
ornamentos

Confluéncia
Histéricas
Sincretismo, circularidades
culturais, transito religioso

5.3.1 Entidades de Jurema:

Na rica tapecaria do Catimbd-Jurema, o cachimbo emerge como um dos
instrumentos rituais mais poderosos e simbdlicos. Longe de ser um mero utensilio
para consumo de fumo, ele é a extensdo da entidade, um canal direto de
comunicagao com o sagrado e um centro de poder magico. O cachimbo e a fumaca
do tabaco que dele se expele sao a propria manifestagao da forga espiritual, atuando
como um mediador entre o plano material e o imaterial.

Para entidades do Catimbd, o cachimbo € um distintivo de sua autoridade e
de sua "ciéncia" (termo local para conhecimento e poder). A entidade, ao incorporar
no corpo do médium, utiliza o cachimbo para realizar a "fumacgada", um ato ritual de

soprar a fumaca sobre o corpo dos consulentes ou pelo ambiente do terreiro. Esse

93



ritual tem multiplas fungbes: cura, diagnéstico de males espirituais, limpeza de

energias negativas e protegao.

Figura 32: Preto velho usando o cachimbo dentro do terreiro, além dos artefatos do sincretismo

catolico (cruz) e ervas para rezar os consulentes.

P I

Fonte: foto do autor

A antropdloga Diana Maria de Medeiros, em sua tese "A religido da jurema
em cena: um estudo antropolégico da tradigao ritual em cidades do agreste de
Pernambuco" (2014), descreve a fumagada como uma pratica terapéutica e magica.
Medeiros observa que "o uso do cachimbo pelas entidades serve para 'limpar' o
ambiente e o corpo do consulente, retirando energias negativas e facilitando a
comunicagao" (MEDEIROS, 2014, p. 115). O cachimbo, assim, € o bastdo de poder
do Mestre, a ferramenta com a qual ele opera e manifesta sua forga.

94



Embora seja mais frequentemente associado aos Mestres, o cachimbo
também é um objeto comum entre os Caboclos da Jurema. Nesse contexto, ele
assume um significado que remete a ancestralidade indigena e a conexdao com a
natureza. O tabaco é uma planta sagrada para muitos povos nativos, € seu uso em
rituais de defumacao e cura € uma herancga cultural que se manifesta na Jurema.

O pesquisador André Vicente e Silva, em seu artigo "O Cachimbo da Jurema
e as praticas afro-amerindias do Catimbd" (2022), destaca a natureza sincrética do
cachimbo. Ele argumenta que o objeto € um elo entre a tradigao indigena do tabaco,
como planta de poder, e as praticas de defumacgao de origem africana. O cachimbo,
portanto, € um simbolo potente de como as culturas africana e indigena se fundiram
no caldeirdo religioso brasileiro, conferindo ao trabalho dos Caboclos uma

legitimidade baseada na for¢a da floresta e da terra.

Figura 33: Preto e preta velho (a) defumando o ambiente e as comidas da reunidao para poder

oferecer aos visitantes locais

Fonte: foto do autor

95



A funcdo do cachimbo transcende o uso pratico, tornando-se um simbolo
carregado de multiplos significados. Ele materializa o poder da entidade, tornando
sua presencga visivel e palpavel no terreiro. Rafael Trindade Heneine, em sua
dissertagdao "Cachimbo é Catimbd e vice-versa" (2018), explora essa dimensao
simbdlica do objeto. Para ele, o cachimbo "n&o € apenas um instrumento de fumo,
mas um signo complexo que condensa a ancestralidade, o poder de cura e a
capacidade de mediagcado entre os mundos" (HENEINE, 2018, p. 55). A posse € o
manuseio do cachimbo sédo atos que legitimam a entidade e reforgam a identidade

do praticante na tradicao Juremeira.

5.3.2 Oralidade: Toadas e pai jorge de Oya

Durante as sessdes de Jurema na casa de Pai Jorge de Oya, é muito comum
0 uso do cachimbo. Pai Jorge comecga a preparar seu cachimbo, as vezes com fumo
de rolo e outras com uma mistura de ervas, esse combustivel do cachimbo é o que
da inicio aos rituais em seu terreiro, seus filhos de Jurema n&o usam com frequéncia
o cachimbo, alguns poucos que tém a preparag¢ao para isso o utilizam.

Na casa de Pai Jorge, o cachimbo é usado como uma “arma”. Conforme ele
mesmo diz: a “arma do macumbeiro € o cachimbo”. Ao questiona-lo sobre essa
frase, ele diz que em quase todos os rituais de Jurema se usa o cachimbo, quando
nao é com os médiuns é com as entidades, principalmente os mestres que chegam
no terreiro. Esse instrumento requer um preparo complexo que envolve alguns dias.
Além da preparagao do combustivel, o instrumento (cachimbo) precisa ser “calgado”.
Nesse ritual, o cachimbo passa alguns dias enterrado, recebe oferendas e descansa
dentro do altar, adquirindo a ciéncia da Jurema. Ele é lavado com ervas secretas e
depois é enterrado numa Lua Cheia especialmente escolhida. Dentro da Jurema
Sagrada é usado com: tabaco ou fumo de rolo; com alfazema, muito empregada em
defumacgdes e fumagadas; com sementes de jurema, alecrim e salvia.

Seu Jorge também ensina que algumas casas podem ndo usar o cachimbo
em sessdes publicas, principalmente porque o mesmo libera uma quantidade de
fumaga grande e dependendo do ambiente e da pessoa, a fumaga podera se

prejudicial para a saude e devido a isso alguns juremeiros ndo usam os cachimbos

96



em festas publicas. Alguns filhos possuem mais de um cachimbo, muitas vezes cada
um oferecido a uma entidade especifica e esse pertencimento também é espelhado
pela entidade, onde as mesmas solicitam um cachimbo especifico com o fumo
especial para determinado trabalho.

Junto com o cachimbo esta também o maraca, esse instrumento para Pai
Jorge serve como um sinalizador para atrair entidades. Os maracas sao feitos na
maioria das vezes de cabaca com sementes dentro, podendo ser semente da arvore
jurema.O maraca € uma herancga indigena que Pai Jorge fez questao de resgatar e
também de consagrar para uma entidade especifica, junto com o Cachimbo que
auxilia na concentragdo para invocar a entidade, além de limpar o terreiro, esses

dois elementos unidos ajudam nos rituais do Catimbo de Jurema

5.3.3 Producao literaria: autores

O cachimbo é um objeto de profundo significado ritualistico e simbdlico nas
religides afro-brasileiras e, em particular, no Catimbé-Jurema. Longe de ser apenas
um instrumento para o consumo de fumo, ele é a extensao do poder da entidade,
um canal de comunicagdo com o sagrado e um elemento essencial nas praticas de
cura e adivinhagdo. A fumaca, por sua vez, € a manifestagao visivel da forca
espiritual que permeia o terreiro, atuando como um mediador entre o plano material
e o imaterial.

Medeiros (2014) destaca que o cachimbo é um simbolo de conhecimento e
autoridade, representando a "ciéncia" das entidades, especialmente os Mestres, que
o utilizam para diagnosticar e curar males fisicos e espirituais.

Rafael Trindade Heneine (2018) aprofunda a analise da materialidade do
cachimbo e sua centralidade na cosmologia do Catimbo-Jurema. Em sua
dissertagao, ele explora a relagao intrinseca entre o objeto e a identidade religiosa.
Heneine argumenta que o cachimbo "ndo é apenas um instrumento de fumo, mas
um signo complexo que condensa a ancestralidade, o poder de cura e a capacidade
de mediagado entre os mundos" (HENEINE, 2018, p. 55). Para ele, a forma, o
material e o modo de uso do cachimbo séo carregados de significados que reforgcam

a identidade do juremeiro e a legitimidade da entidade que o maneja.

97



Por fim, André Vicente e Silva (2022) complementa essa visdo, focando na
unificacdo de tradigdes através do cachimbo. Em seu artigo, o autor pontua que o
objeto € um dos elos entre as herangas indigenas e africanas presentes no culto. "O
cachimbo da jurema é um elemento sincrético, onde se fundem o tabaco, planta
sagrada dos povos indigenas, e o ato ritualistico de defumar, comum em diversas
tradicbes africanas" (SILVA, 2022, p. 120). Assim, o cachimbo transcende sua
funcao utilitaria para se tornar um potente simbolo de resisténcia, sincretismo e
poder nas praticas rituais da Jurema.

O maraca, um instrumento musical de percussao presente em diversas
culturas indigenas, assume um papel central e simbdlico nos rituais da Jurema
Sagrada. Mais do que um simples objeto ritualistico, ele é a "voz que chama" e um
elo fundamental entre os mundos fisico e espiritual. Sua presenga remonta aos
primeiros contatos entre colonizadores e povos nativos no Brasil, sendo registrado
em diversas fontes historicas.

Autores como Jean de Léry, em sua obra do século XVI, ja descreviam a
presenca do maraca nos rituais indigenas. Segundo o antropélogo Luis da Camara
Cascudo (citado em um estudo da UFPB), os registros histéricos do século XVIII ja
atestaram o uso do maraca em ceriménias onde se misturavam "rezas e dizeres
sagrados unidos a cantos e dancgas" para permitir a comunicagdo com o0s
antepassados.

No contexto da Jurema, o maraca € considerado um objeto de poder,
frequentemente adornado com penas e outros elementos simbdlicos. E através de
seu som ritmico, que evoca o sagrado e a forga da natureza, que os mestres e
caboclos sdo chamados para "baixar" e se manifestar nos médiuns. O som do
maraca € descrito como um chamado indigena, um convite para que o saber e a
vivéncia dos "mestres da ciéncia da Jurema" se fagcam presentes no terreiro.

O maraca nao se limita a um simples convite aos espiritos. Ele também é uma
ferramenta de cura e conducéao ritualistica. Em um artigo da Revista Acervo, é
mencionado que em rituais Atikum, o mestre utiliza o maraca para "despertar" os
participantes que caem em transe profundo, tocando-os e entoando cénticos
especificos para que se levantem. Este € um exemplo da fun¢cdo de conducio do

instrumento, garantindo a seguranca e o fluxo correto do ritual.

98



O historiador Alexandre L'Omi L'Odo e o escritor Taussig, em seus estudos
sobre a Jurema, reforcam a ideia de que a fumaca dos cachimbos e o som dos
maracas sao elementos essenciais na comunicacdo com o "outro mundo".

A importancia do maraca na Jurema tem sido tema de pesquisa em diversas
universidades. Artigos como "A voz dos espiritos: uma abordagem sobre o maraca
em sociedades indigenas do Maranh&o" (disponivel em periédicos da UFMA) e
teses como a de Sandro Guimaraes de Salles, "Religiao, espago e transitividade:
Jurema na Mata Norte de PE e Litoral Sul da PB", analisam a centralidade do
instrumento na religiosidade popular do Nordeste brasileiro.

O maraca, juntamente com o cachimbo e a bebida sagrada da Jurema,
compdem a triade de objetos que permitem a manifestacdo dos mestres e a
realizacdo dos trabalhos de cura e aconselhamento. E, em suma, o ritmo que

embala e a voz que conecta o visivel ao invisivel na pratica da Jurema Sagrada.

5.3.4 Confluéncias historicas: sincretismos

Meu cachimbo esté no toco
Manda moleque buscar (bis)
No alto da derrubada
Meu cachimbo ficou la (bis)
Que Arruda tao bonita
Que Vovo mandou arrancar (bis)
Mas néo chore meu netinho
Que Vovo manda plantar

(Ponto de Preta Velha)

Em termos arqueoldgicos no Brasil os cachimbos sdo tomados em alguns
contextos como “indicadores de espagos ocupados por escravos e quilombolas”
(Gaspar, 2011. pag.45). Registros arqueolégicos na América do Sul, especialmente

no Chaco?, possuem grande diversidade de cachimbos, os quais constituem as

% Chaco ou Gran Chaco (do quichua: chaku, "territério de caga") é uma regiéo geografica da América

99



melhores evidéncias do uso mais antigo do tabaco nestas terras.

Os cachimbos dentro da Jurema (figura 34) que observados durante o
trabalho de campo eram todos confeccionados de madeiras (especificamente do
tronco da Jurema, Acacia Jurema) ou de cerdmica. O uso do cachimbo pelos
juremeiros tem alta probabilidade de ser um habito (ou um ritual) pré-colonial, em
que pese a eventual dificuldade da arqueologia sul-americana em situar certos

cachimbos como originarios de povos amerindios, europeus ou africanos.

Segundo Assuncgao (2010), estudiosos ja descreviam rituais com cachimbo no
século XVI no sertdo nordestino. Seus antigos moradores, os indios, tinham rituais
que bebiam, fumavam cachimbo e manipulavam ervas invocando os ancestrais.

Wagley (1943) observou a seguinte cena:

Tratar os doentes é o dever mais comum dos pajés e o uso do tabaco é
sempre o preludio e complemente necessario dessa operacgao. Eles sempre
curam ao cair da noite... ao visitar um paciente, o pajé acocora-se préximo
da rede, acendendo imediatamente um cachimbo... O pajé sopra fumaga
sobre todo o corpo do paciente, depois sobre as proprias maos, cospe nelas
e comecga vagarosamente e firmemente a fazer massagens no enfermo.
Anualmente os pajés ‘chamam o trovdo’ e opde suas forgas as dele. Numa
intoxicacdo frenética, pelo engolir a fumaga do tabaco, constantes dangas e
canticos caem em transe durante o qual viajam até a casa do Trovéo
(WAGLEY, 1943, apud PEREIRA, 2011, p.45).

O cachimbo durante o ritual de Catimbé tem como fungdo encantar. Ele € um dos
instrumentos mais utilizados pelos encantados, “o cachimbo da Jurema é usado
para encantagao, para a invocagao, para a retirada de energia indevida daqui, mas

para trazer energias positivas também” (TRINDADE, p. 121. 2020).

do Sul. Possui aproximadamente 1.280.000 quildbmetros quadrados e abrange partes dos territorios
da Bolivia, Argentina, Paraguai e Brasil. (AGUIRRE, 1898)

100



Figura 34 e 35: Cachimbos feitos de madeira de Jurema

Fonte: foto do autor

Pai Jorge de Oya, durante nossa entrevista sobre o uso do cachimbo, deixa
bem claro que seu uso é fundamental e esta diretamente ligado aos pretos velhos,
esse artefato também esta muito presente na Umbanda. Em Pernambuco também
podemos ver juntos os mestres da jurema e até Exus. A origem do cachimbo é muito
antiga e ele é encontrado em todos os continentes, possui diversos formatos e é
fabricado com materiais variados. Na Africa o cachimbo é empregado pelos
curandeiros nativos com finalidades magicas e religiosas. O Kimbanda — o mago
bantu — nunca deixa seu Pexi (cachimbo) de lado, Nei Lopes, no Novo dicionario
banto do Brasil, afirma que a origem da palavra vem do idioma kimbundu: kuxiba,

"chupar" (a fumaca).

A fumaca é a natureza em movimento, o sopro que tudo envolve e o espirito que
anima os seres. Quando ela cobre um objeto ou um vivente, infunde o poder do
encanto que liga a Terra ao céu, e o mundo humano ao mundo divino. Os juremeiros
invertem seus cachimbos colocando o fornilho (onde se queima o fumo) na boca
soprando a fumaga que sai através da piteira. A fumaca é responsavel pela limpeza,
ela eleva os pensamentos dos filhos ao mesmo tempo em que comunica o desejo
das entidades (RODRIGUES E CAMPOQOS, 2013). Fumar o cachimbo, dentro de um
ambiente religioso, € um ato sagrado. O cachimbeiro € um veiculo dos bons
espiritos e um agente da cura dos males do corpo e da alma. Nos rituais da
Pajelanga Cabocla e da Jurema Sagrada o pito recebe um nome magico. O seu uso

€ muito importante dentro do terreiro, mas é preciso que o sacerdote local ou quem

101



manuseia o cachimbo esteja em dia com seus rituais da Jurema Sagrada, estando
limpo fisicamente e espiritualmente acompanhado do maraca, os rituais de curas e

libertagbes acontecem sendo seguido de toadas e palmas.

Maracd, do tupi, mbara-k& (BODIN, 1978), instrumento idiofone?®, de forma
oval feito com o fruto da cabeceira. Ele é usado para marcar o ritmo dos cantos nas
cerimOnias indigenas em geral, resgatado dessa cultura e trazido para as reunides
de Jurema no Nordeste. Seeger (1987, p. 178), ao falar sobre a importancia da
musica como instrumento de comunicagdo, diz que “pelo fato de nao existir a
capacidade de ver, ou proximidade para poder tocar, sentir ou cheirar, a musica é
médium ideal de comunicacdo com seres invisiveis, os encantados de Jurema. E
possivel que haja varias plateias: os espiritos, os adeptos e as pessoas presentes

ou visitantes.”

O canto dentro das sociedades juremeiras nao é inerente ao mundo atual.
Através de viagens a esse mundo, os homens aprendem com os espiritos a ciéncia
da Jurema, aprendem que através de seus conhecimentos o Catimbo de Jurema foi
difundido. Os instrumentos, assim como em qualquer outra religido, mediam os sons
acusticos, definem, iniciam e finalizam os rituais. Dentro da religiao os instrumentos
também tém seu papel, os maracas tém fungdo de se juntar ao toque do tambor,
floreando e estendendo-lhe a batida, ritmado com as palmas de quem esta ali
presente. Os instrumentos e as pessoas entram em unido, deixando aquele

ambiente tomado por uma espiritualidade sobrenatural.

Os maracas usados no terreiro sdo herangas de rituais indigenas, mas se
tornaram parte dos rituais de Jurema. Muitas vezes, quando ndo se tem um Ilu ira
ter um maraca, esse instrumento € bastante comum de ser encontrado, mas que o
mesmo para ser utilizado dentro dos rituais, assim como os cachimbos, passam por
um processo de sacralizagdo que ocorre dentro do terreiro. No geral, os maracas
sao oferecidos a uma entidade especifica e sdo banhados de cachaca e a bebida
Jurema. Assim, seguido de algumas oragdes, este artefato se torna sagrado,
permitindo que através deles os encantados de Jurema possam vir para os terreiros

para festejarem e auxiliarem as pessoas.

% |nstrumento musical que produz som a partir da vibragédo do préprio corpo do instrumento, sem a
necessidade de tensdo de membranas, ar ou cordas.

102



Figura 36: Adepto com maraca usando em ritual em celebragéo religiosa no evento do 1° Encontro

de terreiros do agreste e zonas da mata de Pernambuco

Fonte: foto do autor

103



Figura 37: Maracas usados no terreiro de Pai Jorge de Oya

Fonte: foto do autor

5.4 Colar de Lagrimas de Nossa Senhora

Figura 38: Piramide de interagdo: Colar de Lagrimas de Nossa Senhora.

Entidades de Jurema

Imagens, vestimentas,
ornamentos

Confluéncia
Histoéricas
Sincretismo, circularidades
culturais, transito religioso

104



5.4.1 Entidades de Jurema:

Durante os anos de estudos no terreiro de Pai Jorge de Oya, percebi que as
entidades ndo usam colares quando incorporadas. Na concepg¢ao de Pai Jorge, os
colares servem mais para os médiuns do que para a prépria entidade em si.
Segundo Pai Jorge, as entidades estdo no mesmo grau de hierarquia, mas que isso
ndo faz uma entidade ser mais importante que a outra. E importante ressaltar
também que, segundo ele, se um desses colares romper dentro do terreiro,

espalhara muitas ‘pedrinhas’ no saldo que pode atrapalhar no decorrer da reuniao

5.4.2 Oralidade: Toadas e Pai Jorge

Quando perguntamos a Pai Jorge sobre o colar de lagrima de Nossa
Senhora, no primeiro momento ele ndo sabia do que se tratava. Quando foi
apresentado a ele o artefato, ele disse que conhecia como “colar de ave maria”.
Para ele, aquele colar era de muita importancia para os adeptos, pois mostrava a
hierarquia do terreiro nos primeiros cultos da Jurema em Pernambuco. Atualmente,
ele se preocupa que muitas pessoas estdo usando e fazendo seus colares sem os
devidos preceitos para tal.

Dentro do seu terreiro, ainda é respeitado a hierarquia que foi desenvolvida
sobre o artefato: o colar de 1 fio indica que vocé € um iniciante na religido; o de 3
fios indica que vocé ja se iniciou e ja tem oferendas e obrigagdes com a casa; o de 5
fios, indica que vocé esta acima dos demais com colares de poucos fios e o de 7 fios
indica que vocé ja alcangou os ultimos estagios da Jurema Sagrada, podendo abrir
um terreiro e passar adiante o que vocé aprendeu. Para Pai Jorge, existem
obrigacgdes especificas que sado necessarias para ir aumentando a quantidade de
fios com 3 fios (Calgo de Jurema e oferenda para Exu e Pomba giras), 5 fios (Calgo
de Jurema, oferenda para Exu e Pomba giras e assentamento de cidade de Jurema
de até 2 copos e 2 tagas), 7 fios (Calgo de Jurema, oferenda para Exu e Pomba
giras, tombamento de Jurema e assentamento de Reino da Jurema de 7 tacas e 7

Copos) .

105



O uso desses colares é mais comum quando acontecem eventos
considerados importantes para o terreiro de Pai Jorge ou quando vai visitar outros
terreiros. A ideia dos colares é demonstracdo de hierarquia religiosa, mas que
segundo ele, hoje quase nao se respeita, ja que todos estdo fazendo e ja se auto
intitulando juremeiros. Além disso, muitas lojas de artigos religiosos fazem sob
encomenda e qualquer pessoa pode comprar sem necessariamente comprovar
titulacao religiosa.

Os colares séao feitos pelos médiuns, mas podem ser adquiridos em lojas de
artigos religiosos. Geralmente, o tamanho € universal e existem variados estilos que
podem ser adquiridos, alguns adeptos acreditam que a composi¢ao realizada pelo
préprio médium garante uma maior veracidade espiritual no artefato, quando o
médium comeca a sua caminhada espiritual. A medida que ele vai fazendo as
obrigacdes religiosas, o colar também recebe a oferenda, que segundo Pai Jorge,

vai ganhando “forga” para proteger aquele médium.

5.4.3 Producao literaria: autores

O colar confeccionado com as sementes da planta conhecida popularmente
como "Lagrimas de Nossa Senhora" (principalmente espécies do género Coix) € um
adorno de significativa importancia em diversas praticas religiosas e espirituais,
incluindo a Jurema Sagrada. Embora menos discutido em profundidade por autores
especificos, focados unicamente na Jurema em comparagdo com outros elementos,
sua presencga e simbolismo podem ser inferidos a partir de estudos antropoldgicos e

etnobotanicos que abordam o universo religioso nordestino e as praticas xamanicas.

As sementes de "Lagrimas de Nossa Senhora" sao frequentemente
associadas a protegao, a purificagdo e a conexao com o sagrado. Na Jurema
Sagrada, um complexo religioso e xaméanico de origem indigena e popular, onde o
consumo da bebida preparada com a planta Mimosa tenuiflora é central, diversos

elementos naturais sdo incorporados para potencializar os rituais.

Embora a literatura especifica sobre a Jurema Sagrada raramente dedique
capitulos exclusivos ao colar de Lagrimas de Nossa Senhora, sua mengéo pode ser
encontrada em contextos mais amplos de estudos etnoboténicos e de religiosidade

popular. A antropdloga Luzilene Ker e Silva (2013), em sua pesquisa sobre o0 uso de

106



plantas medicinais e psicoativas em praticas religiosas no Nordeste, embora nao
foque especificamente no colar de Lagrimas de Nossa Senhora, discute a
importancia dos elementos naturais na construgdo do sagrado e nas interagdes com
o mundo espiritual. A associagdo das sementes com a protecao pode ser um
paralelo com o uso de outros elementos naturais em rituais de limpeza e defesa

espiritual, comuns na Jurema.

O nome popular "Lagrimas de Nossa Senhora" ja carrega em si uma
conotagdo de devocgado e intercessdo. Em um contexto sincretizado como o da
Jurema Sagrada, que por vezes incorpora elementos do catolicismo popular, tais
sementes podem ser vistas como um amuleto de proteg¢ao divina, um elo com a
energia feminina sagrada e um meio de afastar influéncias negativas. O ato de
usa-las em colar pode simbolizar a carregada de protegdo e a conexao constante

com as forgas espirituais benéficas.

Autores que investigam a boténica e o uso tradicional de plantas no Nordeste,
como Araruna et al. (2010), descrevem as propriedades e 0s usos populares de
plantas como a Coix lacryma-jobi (nome cientifico da Lagrimas de Nossa Senhora).
Embora seus estudos se concentram mais nos aspectos medicinais e na culinaria, a
disseminagdo dessas plantas na regidao e sua integragdo em praticas culturais e
religiosas sao inegaveis. A adogao dessas sementes em colares para uso ritualistico
na Jurema pode ser entendida como uma apropriagao de saberes ancestrais e
populares, onde a natureza oferece seus elementos para a construgdo de uma

espiritualidade mais profunda.

A auséncia de citagbes diretas e extensas sobre o colar de Lagrimas de
Nossa Senhora em obras centrais sobre a Jurema Sagrada pode indicar que seu
uso, embora presente, seja mais como um adorno complementar ou um amuleto
pessoal do que um elemento ritualistico central para a manifestacdo dos espiritos ou
a preparagao da bebida sagrada. No entanto, sua simbologia de pureza, protegao e
devogao o torna um elemento potencialmente valioso dentro do universo material e

espiritual da Jurema.

5.4 .4 Confluéncias historicas: sincretismos

107



Segundo Souza (2007), a associagdao dos colares ritualisticos as religides
afrodescendentes sdo herancgas das diversas culturas africanas que foram trazidas
ao novo continente. Entretanto, eles eram importantes na distingdo ndo de grupos

religiosos, mas das etnias africanas.

O Candomblé e a Umbanda, religibes de terreiro, sdo as grandes
responsaveis pela associagao entre a pratica religiosa e os colares de contas. No
Catimbd de Jurema, devido ao seu hibridismo cultural, se faz uso dos colares de

conta, que aqui assumem caracteristicas nordestinas.

O colar de Lagrimas de Nossa Senhora, como ja indica seu nome, tem
ligagdo com as religides cristds, as sementes sao bastante utilizadas dentro do
artesanato na composicao de tercos e rosarios. No Candomblé e na Umbanda seu
uso € semelhante ao das guias usadas, mas elas assumem caracteristicas locais

quanto a seu uso e estdo também associadas ao tempo de Jurema.

A Coix lacryma-jobi (Figura 37), conhecida também como Lagrimas de Nossa
Senhora, é utilizada na confeccido de tercos e rosarios. Dentro da filosofia budista,
estdo ligadas a meditagdo. Seu potencial também tem sido analisado ha séculos
pela medicina oriental, para tratamentos anti-inflamatérios, antioxidantes e combate
a tumores (PATEL et al., 2017).

108



Figura 39: Coix lacryma-jobi com as Sementes

Fonte:

http://revistaecologico.com.br/revista/edicoes-anteriores/edicao-109/lagrima-de-nossa-senhora/

Figura 40: Sementes de Lagrimas de Nossa Senhora colhidas

Fonte: foto do autor

109



Para as culturas indigenas, as sementes de Lagrimas de Nossa Senhora séo
utilizadas por etnias, como Kariri Xoc6 e indigenas do Oiapoque como forma de
ornamentagdo para seus rituais, conforme registros da revista Artefatos e
mateérias-primas dos povos indigenas do Oiapoque (2013). Na Etnia Kariri Xoco,
localizada na cidade de Porto Real do Colégio, no estado de Alagoas, o relato foi
concebido pelo Cacique Pawana registrado por Jéssica Terra?, que diz “A lagrima
de Nossa Senhora, na lingua nativa dele que é a Dzimbukua, se chama Natia, que
significa ‘semente de tradicdo’, por que € uma semente que foi usada muito antes
dele nascer, pelos seu ancestrais, essa semente é usada muito comumente para
criar um colar de protecdo” (TERRA, 2021).

Dentro do Catimbé de Jurema, esta ligado a composi¢cao de colares. Sua
funcdo serve como representacdo do tempo que tal médium tem na Jurema
Sagrada, variando pelos numeros de fios encontrados nos colares, também como
funcéo a protecao espiritual de quem o porta. Existe um padrao que é respeitado em
todas as casas: a quantidade de fios. Quando é feita uma visita a outra casa, o colar
com mais fios significa maior tempo de religiosidade, fazendo com que os filhos com
menos tempo tomem a béncdo. O reconhecimento do tempo de vivéncia e da pratica
religiosa servem como indicagdo de sabedoria de Catimb6 de Jurema dentro do

culto da Jurema Sagrada.

Dentro das religides de terreiro, ha uma infinidade de tipos de colares,
variando em sua forma e material. Na Jurema Sagrada, os feitos de Lagrimas de
Nossa Senhora sdo em geral compridos, até a altura do umbigo, levando em conta a
falange que pertence aquele colar e também o ritual que tal juremeiro passou e seus
anos de religiao. Quanto maior a quantidade de fios e aderegos, maior a posi¢ao da
pessoa dentro do Catimbé de Jurema. E bastante comum identificarmos um
juremeiro pelo uso dos colares, o Maraca (figura 41) e o cachimbo, trés dos mais

comuns artefatos que sdo usados pelos adeptos.

7 https://www.youtube.com/watch?v=PcfPO8cQvxo&t=336s

110



L4

Figura 41:

Exemplo de colar de Lagrimas de Nossa Senhora em conjunto com migangas e

maraca

Fonte: foto do autor

111



Figura 42: Exemplo de colar com 7 fios de Lagrimas de Nossa Senhora com crucifixo

Fonte: foto do autor

Figura 43: Exemplo de colar com um fio de Lagrimas de Nossa Senhora

Fonte:https://www.seteencantos.com.br/produtos/guia-de-sementes-lagrimas-de-nossa-senho

ra/

112



6 CONSIDERAGOES FINAIS

Analisar por meio do Design da Informagédo os significados simbdlicos dos
artefatos materiais do Catimb6 de Jurema dentro do terreiro Abassa Axé ll1é de lansa
da cidade de Gravatd era nosso objetivo principal. Através desse objetivo,
norteamos o olhar em campo, ou seja, na observacado da vida do Abassa Axé llé de
lansa, bem como das longas conversas e da imersdo na ritualistica e a busca no
entendimento dos artefatos sendo registrados em fotografias.

Alguns questionamentos foram importantes para as consideragbes sobre a
pergunta de partida: primeiro, toda a abordagem desta dissertagcéo diz respeito as
observagodes e vivéncias unicamente do Terreiro de Pai Jorge de Oya; segundo, nédo
ha registro preciso da historia dos artefatos, principalmente no campo do Design da
Informagado. Contudo as narrativas nos ajudam a pensar o percurso deles na religido
para podermos unir as tradigdes orais e conhecimento académico. Essa unido se
torna intrigante e cheia de detalhes: as tradigdes aprendidas em campo sdo o que
seria diferentemente uma historia, historicamente falando, pontuada com datas,
eventos e significados rigidos, pois “[...] toda definigdo acabada é uma espécie de
morte, porque, sendo fechada, mata justo a inquietacdo e curiosidade que nos
impulsionam para as coisas que, vivas, palpitam e pulsam”. (SANTAELLA, 1984, p.
9). Sendo assim, os artefatos surgem na religido como uma composigao coletiva, e
coletiva no sentido de coletivo de Latour (2012), no qual pessoas, coisas,
movimentos e fluxos estdo em participacao continua.

Ao analisarmos os artefatos e a cultura do Catimboé-Jurema nédo estamos
apenas falando de um “achismo” daquela comunidade. Através da contextualizacao,
da histéria dos artefatos e da composicdo dos mesmos, percebemos como as
teorias académicas de concepcédo de um objeto de Design da Informagédo estédo
presentes dentro do artefato, mesmo que involuntariamente/voluntariamente, esses
artefatos trazem uma ciéncia da informacgao por tras de cada composigao.

Os objetivos especificos reforcam essa afirmagdo. Ao buscar a histéria por
tras da religido, da oralidade e dos artefatos, em conjunto com os ensinamentos de
Pai Jorge, fomos percebemos que o artesdo Dudé, caso houvesse titulagao, seria
um Designer. A forma como ele busca o aprendizado tem base no terreiro, a

oralidade, as toadas e os ensinamentos das entidades. Isso poderia estar facilmente

113



ligado a fonte de inspiragdo. O material utilizado é estudado previamente antes da
composicdo; assim percebemos que a academia e os conhecimentos religiosos
acabam se unindo em determinado ponto.

Foi possivel constatar que os artefatos da Jurema Sagrada fazem uma
sintese da cosmovisdao da religido, e, dessa forma, exercem um papel de
mantenedores de seus conhecimentos. O que ndo significa dizer que apenas o0s
assentamentos cumprem essa fungdo, mas os cachimbos e maracas também
colaboram com o estabelecimento dos conhecimentos religiosos. De fato, eles estao
ligados a todas as praticas dentro da Jurema, se estendem e se conectam as
vivéncias e, de outro angulo, as vivéncias se conectam a eles. Isso ocorre por serem
os artefatos fisicamente a manifestacdo de entidades, de crencas e de saberes.
Diante disso, observo que a hipotese (possiveis potencialidades mantenedoras do
conhecimento da religido) desta pesquisa se confirmou, pois foi constatado que a
cada ritual de iniciagédo todo o percurso pelos saberes da religido € retomado; e cada
pessoa, ao se iniciar, vivencia tal percurso.

Uma pesquisa exige recortes e escolhas. E preciso mencionar, além disso, os
referenciais de campo que nao dizem respeito a textos escritos, mas que foram
fundamentais para a construcdo da dissertacdo, fundamentando-a e tornando-a
mais didatica. Sdo eles: as experiéncias de vida e de religido de Pai Jorge, que
foram de grande esclarecimento quebrando paradigmas pré-estabelecidos; as
fotografias, que coagulam dindmicas sociais importantes no contexto do objeto da
pesquisa; as toadas, que trazem aspectos ritualisticos e da cosmovisdo do campo
pesquisado; e os relatos, que nem sempre apareceram de forma literal, mas
dissolvidos nas narrativas etnograficas, além de antigas pesquisas que foram
estudadas sobre o tema em questao.

Dentre as bases de pesquisa, o desenvolvimento da Piramide de Interacao
direcionou as primeiras analises dos artefatos, a origem de sua composi¢cdo. No
primeiro momento o olhar de campo que foi seguido em toda a pesquisa, segundo, a
forma de abordagem de algumas questdes tedricas (as lentes sobre o campo); e
terceiro, a referéncia a conceitos e ideias centrais (as vozes tedricas em dialogo com
o campo). Considero que os referenciais tedricos/metodologicos foram suficientes
para o trabalho de construgdo do campo de pesquisa e consequentemente do texto

da dissertagcdo, ndo sendo preciso escolher autores especificos, mas aqueles que

114



abordaram de alguma forma o Catimbo-Jurema e suas grandes contribuigdes para a
cultura amerindia, diante dos objetivos alcangados, o terceiro objetivo que € um
propor uma iconografia que permite entender a organizagdo da religido e suas
tradicdes ancestrais nao foi completamente definido, alguns motivos levaram a isso,
acreditamos que o tempo de origem da religido data de séculos atras, seu
conhecimento nao foi escrito e tudo que era aprendido era de forma oral, diante
disso, muito das tradigdes ndo sdo as mesma do inicio do culto religioso, para poder
se aproximar dessas tradigdes, seria preciso pesquisas mais aprofundadas nos
terreiros pernambucanos mais antigos, que levaria anos para se alcangar uma
aproximagao dos primeiros cultos de Jurema, entretanto, acreditamos também que
essa dissertacdo seja a “trilha de paes” que podera guiar de volta as raizes da
Jurema, sendo possivel que novos estudos sejam realizados para ©
desenvolvimento da iconografia das tradicbes ancestrais do Catimbo-Jurema e sua
organizagdo dentro do territorio nordestino; além disso, podemos destacar que a
religido sofre influencias de outras praticas religiosas, sendo dificil a segregagao de
praticas as que sdo exclusiva de Catimbd-Jurema e as que sao adaptagdes de
outras religides, esses fatores também iriam requerer um tempo maior para
podermos fazer a separacdo e definir quais praticas pertencem a ancestralidade
indigena e as que sao pertencentes a colonizagao europeia.

A recomendagao que esta dissertacdo apresenta é se tenha um olhar menos
antropocéntrico, sobretudo, quando se trata de pesquisar religides tradicionais, pois
a prépria compreensdo dos adeptos, aparentemente foge das interpretagbes que
séo feitas no d&mbito académico. Essa constatagdo me levou a uma vigilédncia e a um
esforgco constantes em busca de entender qual o papel dos artefatos nas religides
tradicionais, particularmente, qual o papel desses objetos na vida do juremeiro e no

processo de construcdo do Catimbd-Jurema nordestino.

115



116



REFERENCIAS

ABEVILLE, Claude. Histéria da Missdao dos Padres Capuchinhos na llha do Maranhao e suas
Circunvizinhangas. Traduzida e anotada pelo Dr. Cezar Augusto Marques. Typografia do Frias,
1874. < disponivel em http://archive.org/stream/histriadamissod00claugoog#page/n16/mode/2up >
Acesso em 02/09/2024.

ALMADA, Emmanuel; SILVEIRA. Pedro. Jurema, uma religido afro-indigena. Coletiva, Dossié n° 34,

Comunidades e povos Tradicionais, jan. - mai. 2024.

ANDRADE, Mario. Musica de feiticaria no Brasil. Belo Horizonte: Itatiaia, 1983.

ANJOS, José Carlos Gomes dos; ORO, Ari Pedro. Festa de Nossa Senhora dos Navegantes em

Porto Alegre: Sincretismo entre Maria e lemanja. Porto Alegre: Editora da Cidade, 2009.

ARARUNA, A. R. L.; COELHO, M. A. S.; ARRUDA, M. S. P. Plantas medicinais e alimentares na
caatinga: um estudo etnobotanico em comunidades rurais de Pernambuco. In: Anais do VIl

Simpésio de Etnobiologia e Etnocartografia, 2010.

ARAUJO, Alceu Maynard de (1959) Medicina rustica. Sdo Paulo, Brasiliana, 1959.

ASSUNCAO, Luiz. O reino dos mestres: a tradicio da jurema na umbanda nordestina. Rio de
Janeiro: Pallas, 2010.

ASSUNCAO, Luis Carvalho. O culto da jurema: anotagdes para um estudo. Anais da Il reuniio de
antropoélogos do Norte e do Nordeste. Recife, UFPE; Brasilia; Rio de Janeiro, FINEP/ABA, 1991.

BASTIDE, Roger (1945) apud Catimbé, in: PRANDI, Reginaldo. Encantaria brasileira: o livro dos
mestres, caboclos e encantados. Rio de Janeiro: Ed. Pallas, 2011.

. Imagens do Nordeste Mistico em Branco e Preto. Rio de Janeiro: edigbes O

cruzeiro, 1945.

. Brasil: terra de contrastes. Sdo Paulo: Difusdo européia do livro, 52 edi¢ao. [s.d].

. As religides africanas no Brasil: contribuicio a uma sociologia das

interpretagdes de Civilizagbes. v.1. Sdo Paulo: Pioneira. 1960

117



. O Candomblé da Bahia. Rito Nagé. (2%ed.) Sdo Paulo: Ed. Nacional; Brasilia,
INL. (Colecao Brasiliana, V. 313), 1978.

BARBOSA, A. O Livro Essencial da Umbanda. 1. ed., 2014.

BARROS, C. A. lemanja e Pomba-Gira: imagens do feminino na Umbanda. Dissertagdo (Mestrado

em Ciéncias da Religiao) - Universidade Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2006.

BIOLCHINI, Jorge Calmon de Almeida; MIAN, Paula Gomes; NATALI, Ana Candida Cruz; CONTE,
Tayana Uchba; TRAVASSOS, Guilherme Horta. Scientific research ontology to support
systematic review in software engineering, Adv. Eng. Inform., Elsevier Science Publishers B. V.21,
p.133-151, 2007

BROSSES, Charles de. Du Culte des dieux fétiches, ou Paralléle de I’ancienne religion de

I’Egypte avec la religion actuelle de Nigritie. Genéve, 1760.

CABRAL, Elisa Maria. A Jurema Sagrada. PPGS (Programa de pos graduagéo de Sociologia) UFPB,

Joao Pessoa, 1997.

CARDOSO, Angelo N. N. A linguagem dos tambores. Dissertacdo (Mestrado em ciéncias das

religides) - Universidade Federal da Bahia. Salvador, 2006.

CARNEIRO, Giovanna. Conheg¢a a histéria e a Iluta de Catuca, o maior quilombo de
Pernambuco. marcozero.org. 2023. Disponivel em: https://marcozero.org/conheca-a-historia

e-a-luta-de-catuca-o-maior-quilombo-de-pernambuco/. Acesso dia 02/06/2024.

CARNEIRO, Edison. Religides negras: notas de etnografia religiosa; Negros bantos: notas de

etnografia religiosa e de folclore. Rio de Janeiro: Civilizagdo Brasileira; Brasilia,1981.

. (1948). Candomblé da Bahia. Sdo Paulo: Editora WMF Martins Fontes.

CARVALHO, Marcus Joaquim Maciel. O Quilombo do Catuca em Pernambuco. Caderno CRH, v.
15, n. 30, p. 5-28, jul.-dez 1991.

CARVALHO, Luiz Henrique Barroso de. Relatério técnico da reportagem especial Jurema
Sagrada: uma tradigcdo religiosa para além das velas acesas. Monografia (Bacharelado em
Jornalismo) - Instituto de Ciéncias Humanas, Comunicagéo e Artes, Universidade Federal de Alagoas,
Maceid, 2023.

118



CARVALHO, Marcus. J. M. Malunguinho quilombola e Maluguinho da Jurema: notas sobre a
memoria da escraviddo em Pernambucol. In: RIBARD, Frank (Org) . Memorias da escraviddo em

torno do Atlantico. Fortaleza: Expressao grafica e editora, 2016.

CARVALHO, Marcus. Liberdade, rotinas e rupturas do escravismo no Recife (1822-1850), Recife:
Ed. Universitaria da UFPE, 2001.

CASCUDOQO, Luiz da Camara. Meleagro: pesquisa do Catimbé e notas da magia branca no Brasil.
Rio de Janeiro: Agir, 1978.

. Dicionario do folclore brasileiro. 9. ed.: revista atualizada e
ilustrada - Sdo Paulo: Global, 2000.

CAVALCANTI. Maria Laura Viveiros de Castro. Origens, para que as quero? Questées para uma

investigagao sobre a Umbanda. Religido e sociedade, pag. 84-101, junho de 1986.

CAVALCANTI. Pedro. As seitas africanas do Recife. In: FREYRE, Gilberto (Org). Estudos
afro-brasileiros. Recife: FUNDAJ. Editora Massangana, 1988.

COELHO, Eduarda da Costa. Do chao ao atabaque: uma introdugao aos ritos da Jurema. UFPB.

Joao Pessoa, 2016.

COLETIVA.ORG. Jurema, uma religidao afro-indigena. Dossié Povos e comunidades, [S. I.], n. 34,
2024
CONDURU, Roberto. Do siléncio & marginalizacdo: arte e Africa, IBA e UERJ. XXVI Coléquio do
Comité Brasileiro de Histéria da Arte. Fundagdo Armando Alvares Penteado - FAAP S&o Paulo,
out. 2006.

. Arte Afro- Brasileira. Belo Horizonte: C/Arte, 2007.

CRISTIANO, Kleber; CESAR, Ernani. Metodologia Cientifica. 2. ed. Rio Grande do Sul: Feevale,
2013.

DAMATTA, R. A casa & a rua: Espacgo, cidadania, mulher e morte no Brasil. Rio de Janeiro:
Editora Guanabara Koogan, 1991.
DEMO, Pedro. Ambivaléncias da sociedade da informacgao. Ciéncia da Informacao, [S. |.], v. 29, n.

2, 2000, p. 37-42. Disponivel em: http://revista.ibict.br/ciinf/article/view/885. Acesso em: 25/03/2024.

DICK, M. E.; GONCALVES B. S. & VITORINO E. V, | Design da informag¢dao e competéncia em

informacao: relagdes possiveis. Sdo Paulo, v. 17, n. 1, 2017.

119



EDUARDO, Octéavio da Costa. The Negro in Northern Brazil: a study in acculturation. New York: J.
Augustin Publisher, 1948.

FREYRE, Gilberto. O escravo nos anuncios de jornais brasileiros do século XIX. Sdo Paulo:
Global Editora e Distribuidora Ltda, 2012.

FERNANDES, A. Gongalves. O folclore magico do Nordeste. Rio de Janeiro: Civilizagao Brasileira,
1938.

FERRETTI, M. Tambor de Mina, Cura e Baido na Casa Fanti-Ashanti (MA). Sao Luis, SECMA,
1991 (Disco e folheto).

. Maranhao Encantado: Encantaria maranhense e outras histérias. Séo Luis,
EDUFMA, 2000.

. Encantaria de “Barba Soeira”: Codd, capital da magia negra?. Sdo Paulo:

Siciliano, 2001.

. (org.) Pajelanga do Maranhao no século XIX: o processo de Amélia Rosa. Séo
Luis: CMF/FAPEMA, 2004. FERRETTI, Sergio. Querebentan de Zomadonu: etnografia da Casa das
Minas. S&o Luis: EDUFMA, 22 ed., 1996.

FERREIRA, Ascenso. Catimbé, Cana cainana, Xenhenhém. Introdugio, organizacao e fixagao de
texto de Valéria Torres da Costa e Silva. S40 Paulo: WMF Martins Fontes, 2008.

GEERTZ, Clifford. Interpretacao das Culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2008.

GOLDMAN, Marcio. A Possessao e a Construgcao Ritual da Pessoa no Candomblé.
Dissertagao (Mestrado em Antropologia Social) - Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio
de Janeiro: Museu Nacional/UFRJ, 1984.

. Formas do Saber e Modos do Ser: Observagdoes Sobre Multiplicidade e
Ontologia no Candomblé. Religido & Sociedade, Rio de Janeiro, v. 25, n.2, p. 102-120,
2005.

Historias, devires e fetiches nas religibes afro-brasileiras: ensaio de

simetrizagao antropolégica”. Analise Social, vol. XLIV (190), pp.105-137, 2009.

. Da existéncia dos bruxos (ou como funciona a antropologia). Revista de
Antropologia da UFSCAR - R@U, 6 (1), p.7-24, 2014.

120



GOMBRICH, E. H. Imagenes simbdlicas: estudo sobre el arte del Renacimiento. Madrid: Alianza
Editorial, 1986.

. Norma e Forma. Estudos sobre a arte da renascencga. Sdo Paulo: Martins

fontes, 1990.

GRUNEWALD, Rodrigo de Azeredo. Jurema e Novas Religiosidades Metropolitanas. In: indios do
Nordeste: etnia, politica e histéria. Organizadores: Luiz Savio Almeida e Armando H. L. da Silva.
Maceio, Edufal, 2008.

GRUNEWALD, Rodrigo de Azeredo. Nas trilhas da jurema. Religido e Sociedade, v. 38, 2018.

HENEINE, Rafael Trindade. Cachimbo é catimb6 e vice-versa”: uma analise iconografica do
cachimbo e do ritual de jurema de chao. Dissertagdo (PPGCR - Programa de Pés graduagéo em
Ciéncias das Religides). Universidade Federal da Paraiba, Jodo Pessoa, 2020. UFPB/CE.
Disponivel: https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/19169. Acesso em 25 de setembro de
2024.

JACOBSON, R. Information Design. Cambridge, Massachusetts: The MIT Press, 1999.

KER E SILVA, Luzilene. Plantas que curam, plantas que transformam: um estudo etnobotanico
sobre o uso de plantas psicoativas e medicinais em praticas religiosas no Nordeste.

Dissertagao (Mestrado em Antropologia Social) - Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2013.

LATOUR, Bruno. Reagregando o social: uma introdugao a teoria Ator Rede. Salvador. Ed. Adufba.
2012

LEACOK, Set and Ruth. Spirits of the Deep. A study of an Afro-Brazilian Cult. — New York: The

American Museum of Natural History, 1972.

LERY, Jean de. Viagem a terra do Brasil. Itatiaia, 1980.

LIMA, Valdir. Cultos Afro-Paraibanos: Jurema, Umbanda e Candomblé. Jodo Pessoa: Editora da
UFPB, 2020.

LOBACH, B. Design industrial: bases para a configuragio dos produtos industriais. Edgar
Blicher, 1976.

MEDEIRQOS, Diana Maria de. A religido da jurema em cena: um estudo antropolégico da tradigao
ritual em cidades do agreste de Pernambuco. Tese (Doutorado em Antropologia) - Universidade

Federal de Pernambuco, Recife, 2014.

121



MEYER, M. Maria Padilha e toda a sua quadrilha: De amante de um rei de Castela a Pomba-Gira
de Umbanda. Sao Paulo: Duas Cidades, 1993.

MILLER, Daniel. Trecos, trogos e coisas: estudo antropolégico sobre a cultura material. Rio de
Janeiro: Zahar, 2013.

MILLER, Daniel. Material Culture and Mass Consumption. Oxford: Basil Blackwell, 1987.

MOTA, Clarice Novais da. As Jurema told us: Kariri-ShoKo and Shoko mode of utilization of

medicinal plants in the context of modern northeastern Brazil. Austin, University of Texas, 1987.

MOURA, Carlos Eugénio Marcondes de. Candomblé: Religiao do Corpo e da Alma. Rio de Janeiro:
Pallas, 2000.

NASCIMENTO, Marco Tromboni. “O Tronco da Jurema”: ritual e etnicidade entre os povos
indigenas do Nordeste — o caso Kiriri. Dissertagdo. (Mestrado em Sociologia), Universidade
Federal da Bahia, Salvador, 1994.

NEGREIROS, Hanayra. O axé nas roupas: indumentarias e memoérias negras no candomblé
angola do Redanda. Dissertacdo (Mestrado em Ciéncias da Religido). Universidade Catdlica de Sao
Paulo. Sao Paulo, 2017.

NINA RODRIGUES, Raimundo. O animismo fetichista dos negros baianos. Rio de Janeiro:
Fundacao Biblioteca Nacional. Editora UFRJ, 2006.

PEREIRA, Sdécrates. A Jurema sagrada em Jodo Pessoa: Um ritual em transicdo. Dissertacado (
Mestrado em Ciéncias das religides) — Centro de Educacdo. Universidade Federal da Paraiba. Jodo
Pessoa, 2011.

PETTERSSON, R. It Depends: ID — Principles and guidelines. 4. ed. Tullinge, Sweden, 2012.
PINTO, Clécia Moreira. Sarava Jurema Sagrada: As varias fases de um culto meditnico.
Dissertacao (Mestrado em Antropologia Cultural) - Universidade Federal de Pernambuco, Recife,
1995.

PINTO, Estevao. Etnologia Brasileira: Fulnio, os ultimos tapuias. Sdo Paulo, Nacional, 1956.

PORDEUS, Jr. I. A Expansao da Jurema na Peninsula Ibérica. Revista De Ciéncias Sociais, v. 45,

p. 247-261, 2016. Recuperado de http://www.periodicos.ufc.br/revcien icle/view/24

122


http://www.periodicos.ufc.br/revcienso/article/view/2435

PONTIS, S. 20 Information Design Milestones. Mapping Complex Information, 2012. Disponivel em:
http://sheilapontis.wordpress.com/2012/01/16/20-information-design-milestones/. Acesso em: 11
setembro de 2024.

PRANDI, Reginaldo. De africano ao afro-brasileiro: etnia, identidade, religido. Revista USP, Sao
Paulo, n. 46, pp: 52-65, 2000.

OLIVEIRA, Jodo Batista Figueiredo de. Assentamentos da Jurema Sagrada: expressao de um
conhecimento ancestral. Tese (Doutorado em Ciéncias Sociais) - Universidade Federal do Rio
Grande do Norte, Natal, 2021.

OLIVEIRA, Carlos Estevao de. O ossuario da "gruta do padre” em Itaparica e algumas noticias
sobre remanescentes indigenas do Nordeste. Rio de Janeiro, Boletim do Museu Nacional,
XIV-XVII. 1937

OLIVEIRA FILHO, Jodo P. O nosso governo: os ticuna e o regime tutelar. Sdo Paulo, Marco Zero/
Brasilia, CNPq, 1988.

OLIVEIRA, J., J. P. G. de. Do Quilombo de Catuca a comunidade remanescente quilombola de
Sao Lourengo: a trajetoria de resisténcia do povo negro em Goiana (PE). Revista Mutird.
Folhetim De Geografias Agrarias Do Sul, 4(1), 73-94, 2023.
https://doi.org/10.51359/2675-3472.2023.258221

OLIVEIRA, Elza Regis de. A Paraiba na crise do século XVIII: subordinag¢ao e autonomia (1755-
1799). 2a ed. Jodo Pessoa: Editora Universitaria/ UFPB, 2007.

OLIVEIRA, Carla Mary da Silva. A américa alegorizada: imagens e visdes do Novo Mundo na

iconografia Europeia dos séculos XVI a XVIIl. Jodo Pessoa: Editora da UFPB, 2014b.

PANOFSKY, Erwin. Estudos de Iconologia: temas humanisticos na arte do Renascimento.
Lisboa: Estampa, 1986.

PASSOS, Joéo Décio.; USARSKI, Frank. Compéndio de Ciéncias das Religides. Sao Paulo:
Paulinas, 2013. Programa de Pés-Graduagado em Antropologia da Universidade Federal da Paraiba.

Jodo Pessoa, 2015.

PASSOS, R., MEALHA, O., LIMA-MARQUES, Uma discussdao sobre o objeto do design da
informacgao. In: C. G. Spinillo; L. M. Fadel; V. T. Souto; T. B. P. Silva & R. J. Camara (Eds). Anais
[Oral] do 7° Congresso Internacional de Design da Informagao/Proceedings, Sao Paulo: Blucher,
2015.

123


http://sheilapontis.wordpress.com/2012/01/16/20-information-design-milestones

PRADQO, Filipe Siqueira do. Entrevistas de campo com Pai Jorge. Pernambuco, 2024.

QUEIROZ, Gabriel Andrade Ribeiro Pessoa. Jurema sagrada: Alhandra, PB: desmatamento,
cultura e religiao. Monografia (Tecnologia em Gestdo Ambiental) — IFPE - Campus Recife. Recife,
2020.

QUERINO, Manuel. Costumes Africanos no Brasil. Recife: Fundag¢do Joaquim Nabuco, 1988.
QUINTAS, Gianno Gongalves. Entre maracas, curimbas e tambores: pajelangas nas religides
afro-brasileiras. Dissertagéo (Mestrado em Ciéncias Sociais) - Universidade Federal do Para, Belém,

2007.

RABELO, Miriam. Aprender a ver no candomblé. Horizontes Antropolégicos. Porto Alegre, ano
21, n. 44, 2015. Disponivel em: Acesso dia 27 de novembro de 2022.

RAMOQOS, Arthur. O negro brasileiro. 1° volume: etnografia religosa. Rio de Janeiro: Graphia, 2001.

RAMOS, Arthur. O Negro Brasileiro. Recife: Fundagao Joaquim Nabuco/Massangana, 1988.

. O folclore negro do Brasil. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2007.

. As culturas negras no novo mundo. Sao Paulo: Editora Nacional, 1979

RODRIGUES, Michelle G. CAMPOS, Roberta B.C. Caminhos da Visibilidade: a ascensao do culto
a Jurema no campo religioso de Recife. v. 1, ed. 1, p. 1-23, 2013. Disponivel em:
file:///C:/Users/felip/Downloads/21284-Artigo-72204-1-10-20170129.pdf. Acesso em: 4 jul. 2024.

RODRIGUES, Nina. O animismo fetichista dos negros baianos. Apresentacdo e notas Yvonne

Maggie, Peter Fry. Ed. fac-simile. Rio de Janeiro: Fundagao Biblioteca Nacional/Editora UFRJ, 2006.

SALLES, Sandro Guimardes. A sombra da Jurema: a tradigdo dos mestres Juremeiros na
Umbanda de Alhandra. Revista ANTHROPOLOGICAS, Recife, vol. 15(1), p. 99-122, 2004.

SAMPAIOQ, Dilaine Soares; POSSEBON, Fabricio. Pnelima, amém, emi, axé: aproximacdes

possiveis?. Epistola aos Romanos, p. 105 -118. Jodo Pessoa: Editora UFPB, 2015.

SANSI, Roger. Fetishes, images, art works: afro-brazilian art and culture in Bahia. PHD Thesis.
University of Chicago-Chicago. . “The Hidden Life of Stones: Historicity, Materialit. 2003

SANSI, Roger. Fetishes, images, art works: afro-brazilian art and culture in Bahia. PHD

124



Thesis. University of Chicago-Chicago, 2003.

. The Hidden Life of Stones: Historicity, Materialit, 2005.

SANTAELLA, Lucia. e NOTH, Winfried. Imagem: Cogni¢do, Semiética, Midia. Sdo Paulo:

lluminuras, 2001.

SCHMITT, Jean-Claude. O corpo das Imagens: ensaios sobre a cultura visual na idade média.
Bauru, SP: EDUSC, 2007.

SILVA, Vagner Gongalves. O Antropélogo e sua magia: trabalho de campo e texto etnografico
nas pesquisas antropolégicas sobre Religides Afro-Brasileiras. 12 ed. Sdo Paulo: Editora da

Universidade de S&o Paulo, 2006.

. Candomblé e Umbanda: Caminhos da devog¢ao brasileira. Sao

Paulo: Selo Negro 2005.

. Arte religiosa afro-brasileira: as multiplas estéticas da devogéao
brasileira. Debates do NER, Porto Alegre, ano 9, n. 13, p. 97-113, jan./jun. 2008.

. Exu, “O guardido da casa do futuro”. Colecéo Orixas. Rio de Janeiro,

2015

SILVA, Alcione de Assis e. A Jurema Sagrada: uma arvore de poder e de saber. Sao Paulo: Editora
Aguia, 2010.

SILVA, B. S. Deyvson, SOUZA, O. de Gustavo. A Jurema Sagrada nos estudos académicos.
Fortaleza, v. 7, n. 15, p. 175-195, mai. - ago., 2019.

SILVA, Gleyce Kelly da. Nas Matas da Jurema: Género, Hierarquia e Poder em um Terreiro do
Candomblé de Caboclo e Jurema em Salvador (BA). Dissertagdo (Mestrado) - Universidade
Federal da Bahia, 2012.

SILVA, André Vicente e. O Cachimbo da Jurema e as praticas afro-amerindias do Catimbé. In:
Revista de Estudos Afro-Brasileiros e Indigenas, v. 10, n. 2, p. 115-130, 2022.

SILVEIRA BUENO, Francisco da. Vocabulario Tupi-Guarani-Portugués. 5%ed. Sdo Paulo: Editora
Brasilivros, 1987.

SIMAS, Luiz Anténio & RUFINO, Luiz. Fogo no mato: a ciéncia encantada das macumbas. Rio de

Janeiro: Moérula, 2018.

125



SIMONDON. L’individuation a la lumiére des notions de forme et d’information. Grenoble:
Editions Jérédme Millon, 2002.

SOUSA, Carlos César Pereira de. Malungo. Fortaleza: SEDUC, 2023.
TAUSSIG, Michael. Xamanismo, colonialismo e o homem selvagem. Paz e Terra, 1993.

TRINDADE, Rafael. “Cachimbo é Catimbo e vice-versa: Uma Andlise Iconografica do
Cachimbo e do Ritual de Jurema de Chao. Tese (Mestrado em Ciéncia das Religides) - Centro de

Educacao da Universidade Federal da Paraiba. Universidade Federal da Paraiba, Paraiba, 2020.

VANDEZANDE, R. Catimbé - Pesquisa exploratéria sobre uma forma nordestina de religiao
meditnica. 1975. 208 f. Dissertacdo (Mestrado em Sociologia) - Universidade Federal de

Pernambuco, 1975.

VERGER, P. Notas sobre o Culto aos Orixas e Voduns na Bahia de Todos os Santos, no Brasil,
e na Antiga Costa dos Escravos, na Africa. (C. E. M. Moura, Trad.) S0 Paulo: EDUSP, 1999.

VERHEYDEN, Joseph. The figure of Solomon in Jewish, Christian and Islamic Tradition: King,
Sage and Architect. Leiden. Boston: BRILL, 2013.

VILHENA, Maria Angela. Ritos: expressoes e propriedades. Temas do Ensino Religioso. Sao
Paulo: Paulinas, 2005.

WAGLEY, Charles. Xamanismo Tapirapé. Antropologia, Rio de Janeiro, 1943. Disponivel em:
https://etnolinguistica.wdfiles.com/local--

files/biblio%3Awagley-1943-xamanismo/wagley_1943_xamanismo.pdf. Acesso em: 4 jul. 2024.

WEBER, Max. A ética protestante e o espirito do capitalismo. Tradugao de Irene Szmerecsanyi e

Tamas Szmerecsanyi. Sdo Paulo: Pioneira/UnB, 1981.

ZANNONI, Claudio. Conflito e coesdo: o dinamismo tenetehara. Brasilia, DF: CIMI, 1999.

. Mito e sociedade tenetehara. Tese (Doutorado em Sociologia) - Universidade Estadual

Paulista, Araraquara, 2002.
. Simbolismo mitico e simbolismo ritual no mito “Wira’i e o bacurau”. Ciéncias humanas

em revista . Sdo Luis: EDUFMA, v. 3, n. 2, p. 9-18. Claudio Zannoni; Maria M. Barros 32. Cad. Pesq.,
Séo Luis, v. 19, n. 2, maio/ago. 2005

126



APENDICES

Entrevista com o Babalorixa Pai Jorge de Oya

Entrevistador: Filipe Siqueira do Prado

Entrevistado: Jorge Antonio Sobral.
1. Qual a origem da Jurema em Pernambuco?

A origem da Jurema veio dos indigenas, aperfeicoada pelos africanos, passou para Pernambuco.
Inicialmente em Paulista e depois em Casa Amarela, no Recife. Pai Adao repassou os
conhecimentos. O Axé africano aqui em Pernambuco teve trés nomes principais: Pai Adao, Mae
Sussu e Mae Neuzinha.

Pai Adao em Casa Amarela, Mae Sussu em Engenho do Meio e Mde Neuzinha em Engenho Belo.

2. Cada um dos trés principais tém nac¢ées diferentes ou é a mesma nagao?

A mesma nacgao.

3. NaJurema, é igual a Orixa, que tem uma nag¢ao como Nagd, Jeje, Angola?
Nao, Na Jurema é o Umbanda e Quimbanda. A nagao de Jurema quando € em umbanda trabalha
pelos dois lados: Bem e Mal. Na Umbanda trabalha em mesa branca, correntes brancas, este tipo de

corrente. Ja na Quimbanda trabalha na corrente do mal como Magia negra.

4. A Quimbanda trabalha apenas com Exu e Pombagira?
Todas elas trabalham com elas, mas s6 que a Doutrina da Jurema Limpa, o Exu, é doutrinada a nao
fazer o mal.

5. O Senhor fez sua feitura de santo quando?
Primeira iniciagdo foi em 1966, na Bahia, Juazeiro da Bahia, quem fez minha iniciagdo no Orixa foi
Pai Jejo e na Jurema foi madrinha Maria Cecilia de Santana, em vila Quitéria, na rua do Matadouro.
Fiquei na Bahia até 1980 e em 1981 eu fui para Gravata para um batizado de um enteado na igreja,
gostei do clima e aqui permaneci.
Aqui em Gravata eu abri uma palhoga, ainda tem até hoje, inclusive tem até a casa onde eu morei,

saindo daqui foi para rua Paranagua e depois comprei uma casa de um macumbeiro, era apenas um

saldo pequeno e depois eu fui aumentando.

127



6. Quem séo os filhos da Bahia e os filhos de Gravata que o senhor tem?

Na Bahia s6 tem Zezinho e aqui em Gravata tem muitos, a mais antiga filha minha &€ Dona Bezinha e
Maria de Terninho, o resto tudo Deus ja levou Ia na Bahia ou ndo estdo mais na religido. O nome de

Dona Bezinha na verdade é Edilene dos Santos

7. Sobre as rezadeiras, hoje em dia ndo é tdo comum a gente ver essa pratica, o que o

senhor acha que esta acontecendo?

Por vaidade, a esséncia da macumba hoje se perdeu, em Gravata s6 tem eu e mais dois, Chico

Juvino e Lourdes

8. Existe algum procedimento espiritual para se tornar rezadeira ou rezador?

Sim, existe o aprendizado que é passado pelo Orixa Ossanha que ensinou ao preto velho e dentro da
Jurema € os pretos velhos a entidade principal ligada as rezas, 0 mesmo que nos ensina sobre as
ervas e uma preparagao para aquelas pessoas que sdo chamadas para essa missdo, na reza a gente

tira olhado, inveja, mau agouro, feitigaria, abre caminho, entre outras coisas que a reza pode fazer.

9. O uso das ervas da jurema nos rituais é fundamental?

O uso das ervas da jurema, porque ndo se faz nada sem o espacgo espiritual. Para todo espiritual,
eles tém que ter a erva. A erva, ela vem da natureza, ela vem com a ciéncia da terra, ela vem com a
ciéncia do vento, e ela vem com a ciéncia do sol e da lua. Das aguas também. Vamos ter ciéncia das
aguas. As ervas foram consagradas pelo Orixa. Entdo, essa obrigagéo todo espiritual, dentro de uma
casa de santo, ou dentro de um candomblé, eles tém que ter as ervas para ser amaciadas, lavado os
olhos e o Ori daquele filho, onde aquele filho vai tomar os seus banhos e vai se preparar, preparar a
sua matéria para o grande dia da oferenda. O que o filho tem que ter preparado, espiritual e
fisicamente.

Antes das festividades também se usa ervas. Um filho, quando ele vai para um roncé tem que botar
as folhas que vao usar no seu banho, no calcgo do filho, as ervas tém que ir para a esteira, depois que
vocé jogar, ai vocé coloca o pano branco, para poder o seu filho dormir em cima das folhas e para

buscar a ciéncia das folhas naquele ambiente
10. Além desse uso dentro espaco do terreiro, as ervas servem para que?
Para afastar o mal, dos espiritos maus, e dos espiritos pagdos que vém das trevas, da escuridao.

Elas sdo abengoadas por Ossanha. Quando Deus deu o conhecimento para esse orixa e para o

conhecimento das ervas foi passado para nés.

128



11. Todo Juremeiro tem que saber pelo menos alguma coisa sobre ervas?

E, tem que ter conhecimento das ervas. Se ele ndo tem conhecimento das ervas, ele ndo
tem conhecimento de Jurema. A Jurema é o orixa, vocé tem que conhecer as ervas. Vocé tem que
conhecer o ebods, tudo que vocé for fazer, vocé tem que fazer com assisténcia e conhecimento. E

saber cada fungao das ervas.

12. Existe uma preparag¢ao para o uso das ervas?

Nao é so a erva crua, existe todo um ritual para sua preparagao, cada erva tem uma ciéncia e nem
todas as ciéncias sao iguais. Como exemplo as ervas que sao usadas para o banho de ebd, ndo
podem ultrapassar da continha daquelas ervas téxicas. Como a de Ogum, a espada de Ogum, a
espada de Oya, elas sdo toxicas. Se vocé usar elas, sem o conhecimento total que vocé vai dar, ao

vocé tomar aqui no banho, vocé vai acabar tendo problemas graves de saude podendo até morrer.

13. Sobre a fungdo das pessoas que sdo responsaveis pelas ervas, quem pode

manipula-las, plantar e cozinhar?

Algumas pessoas conseguem plantar, outras ndo conseguem, a erva morre. Essas pessoas

conseguem a mao de plantar sdo especiais, escolhidas pelo Orixa ou pela Jurema.

14. Sobre a preparac¢ao de banho, pode ser qualquer pessoa?

O Orixa da casa é quem levanta, ele quem decide o médium serve para amaciar as ervas. Se
caso nao tem o pai mirim da casa, chama-se de pai Mirim, que é o pai da erva, a nao ter o pai Mirim
ou a mae Mirim na casa, ai entdo é feito pelo babalorixa, feito pela mae pequena da casa e feito pelos
médiuns que ja tem o orixa feito. Sobre o banho, ja ensinam para os médiuns seus ultimos preceitos,
colocando todos em uma roda, senta-se todo mundo e vai amassar as ervas. Ndo s6 amaciar as

ervas, vocé tem que saber cantar para as ervas também

As ervas trituradas vocé tem que cantar para as ervas amaciando e cantando. Se é Jurema, vocé tem
que cantar também para as ervas. Quem é o dono das ervas, ndo é a Ossanha? Ai vocé tem que
cantar para a Ossanha, que é a dona das ervas, naqueles cantos, vocé esta pedindo para ela a
prosperidade daquele filho, esta pedindo ao agd, aquele orixa, permissao, para Ihe dar permissao de

vocé levar aquelas ervas ao Ori daquele filho.

15. Falando sobre as falanges da Jurema quais sao elas?

129



Exus, Pomba Giras, caboclos, mestre e mestras, boiadeiros, baianos, preto e preta velha,

marinheiros, cangaceiros, malandros, ciganos e muitas outras que agora n&o vou lembrar de tudo.

16. Aqui no Nordeste quais as falanges que sao mais comuns nos rituais da Jurema?

Na Bahia € mais comum cultuarem os boiadeiros e os preto velhos, aqui em Pernambuco é mais os

mestres as mestras, exus, pombagiras.

17. Existe algum ritual antigo que hoje em dia ninguém cultiva?
Sim, a Catotaba e a Pajelanca, que é a conexdo com os antepassados, ancestrais africanos e
indigenas e no ritual podemos conectar com os pajés que ja se foram, mas que nos trouxeram os

ensinamentos do rito da Jurema.

Eu dou aula sobre esses rituais toda sexta feira aqui no Saldo, mas s&o poucas as pessoas que vém

para aprender.

18. Qual a relagédo que a Jurema tem com o culto aos Orixas?

A jurema nao existe sem o orixa, A jurema quem busca para o orixa, que ganha para o orixa, para
que o filho cresga, o Orixa é o dono do Ori, ele quem domina a cabeca dos filhos, através da Jurema
existe um crescimento dos médiuns que também o vai acontecer po crescimento do Orixa. Entdo a

grande maioria das casas tem o Peji do Orixa e um roncé de Jurema.

19. Pode acontecer de uma casa de Orixa ter uma nagao diferente da sua Jurema?

Nao, por exemplo se a casa é de nagado de Angola no Orixa, dentro da Jurema também sera Angola,
na Angola ndo se usa sangue por exemplo, entdo a Jurema nao tera sangue, as diferentes nagdes o
que muda é a forma como cultua as entidades, as oferendas e a forma como cantam nas festas

religiosas.

20. Ao pesquisar sobre o Culto a Jurema, eu percebi algumas diferengas entre os rituais
variando de estado para estado, de casa para casa, o senhor consegue me explicar o

motivo disso?

A diferenca esta principalmente na maneira que foi apreendido, a doutrina, cada casa tem seu ritual e
suas doutrinas, as vezes vocé prepara um filho, ele aprende com vocé, mas quando vai ver ele
adquire um conhecimento diferente daquele que ele aprendeu, mas que consegue atender as

demandas do seu terreiro e ta tudo bem, a ciéncia da jurema n&o € unica, ela é fundamentada em

130



varias entidades, varias cidades encantadas e varias outras coisas que ndo cabe a noés descobrir

tudo, apenas o que para a gente € permitido.

21. Dentro dos rituais, das celebragées de Jurema, existe uma diferenga entre as toadas,
quando se toca para o Orixda é em Yoruba, para a Jurema, muitas vezes é em
portugués, existe uma possibilidade de as toadas da jurema ser em outra lingua, como

por exemplo tupi, ou outra lingua indigena?

Sim, tem, quando falamos de catotaba e pajelanga, suas toadas sdo em linguas antigas, que também

tem toadas em Tupi, por exemplo.

22. Sobre os assentamentos, como funciona?

Os assentamentos servem como um canal de comunicagéo entre a entidade do médium e ele, dentro
de um copo para o mestre e um caboclo, dentro de uma taga para a mestra, existe uma ciéncia que

foi preparada com os banhos de ervas, com a iniciagdo daquele médium e através das aguas.

As aguas sdo essenciais, a ciéncia profunda das aguas, aqueles espiritos que ja se foram, onde
morreram, nos trazem o entendimento do que é certo e do que é errado, dentro de um copo com
agua que foi oferecido a uma entidade podemos perceber se aquele médium esta bem ou mal,
através do copo, se a agua estiver limpa o médium esta bem, se tiver borbulhas no copo o0 médium
esta mal.

23. Os assentamentos como é feito?

Para os caboclos é oferecido um copo baixo com agua, para os mestres um copo alto de agua e para

as mestras uma taga.

24. O uso dos artefatos dentro dos terreiros é bem comum, percebi a presenga em todas
as casas que visitei de trés objetos que todas elas sempre tinham: o Cachimbo, llu e

Maraca, sobre o cachimbo, qual a importancia dele dentro do terreiro?

Dentro de um terreiro nao se pode usar o cachimbo por esporte, deve ser usado com
fundamento, ele deve ser usado para limpeza, para fumaca invocando as entidades para vir trabalhar,
la na Bahia o barracdo é chamado de Roga, aqui em Pernambuco as pessoas conhecem como
terreiro.

Quando abre um novo terreiro o Pai ensina o segredo do cachimbo, esse segredo esta nas
falanges dos pretos velhos, através deles que o médium comega a usar o cachimbo e é ensinado a
trabalhar com ele, o cachimbo ele tem uma funcdo fundamental dentro de um terreiro, existem as

palavras certas para se usarem, sua fungao & cura, embaracar ou desembaracar, quando o médium

131



finaliza seus preceitos dentro da Jurema, ele recebe a ‘mao de preaca’, que ele ali tem o poder nas
maos de usar o cachimbo como bem quiser, a mao de preaca ndo € uma mao literal, € a ciéncia e as
palavras que ele tem que usar para limpar, curar e se defender de espiritos ruins. Geralmente o
cachimbo quando é fumado, é fumado junto com duas bebidas, o vinho ou o café, todas elas ligadas

aos pretos velhos

25. Porque algumas casas tém cachimbo, mas nao tem ninguém fumando?

As vezes porque o médium ndo fuma, ndo tem o costume de fumar, a casa é pequena e a fumaga do
cachimbo fica muito forte dentro do espago, também pode ser por conta da nagcéo que aquela casa foi
criada, as casas de Ketu limpo, ndo usam cachimbo e nem cigarro nos rituais, porque o orixa de

Queto é Obatala, seus rituais ndo se usam fumaga nenhuma.

26. A respeito do I, é todo mundo que pode tocar?

Nao, € um cargo especifico para homens, algumas mulheres podem tocar se Exu permitir, mas
geralmente sdo homens, que recebem o chamado para isso, s&o ensinado e recebem o titulo de Og4,
através dos Ilu, que aqui em Pernambuco é chamado de tamborim, as festa de Jurema comega, sem
eles ndo tem festa, porque a conexao dos instrumentos juntos, fazem com que o ritual acontega, mas
o ponta pé inicial se dar com o tamborim chamando as pessoas para entrarem no barracao e através

deles pessoas que estdo proximas ja sabem que tem macumba.

27. Sobre os Maracas, o que o senhor tem a falar deles?

E um instrumento usado por indigenas que adotamos no culto da Jurema e o maracéa é importante
para saber o ritmo do toque, quando faz uma reunido simples, sem muita gente, geralmente usamos
0 maraca, ele faz pouco barulho, mas com a ajuda das palmas ele consegue animar o local. Pode ser
usado por qualquer pessoa e até por uma crianga, ja que ndo tem que ter muito conhecimento para
toca-lo, mas isso ndo quer dizer que ele seja menos importante, através deles nos conectamos com

as energias dos antepassados indigenas e africanos.

28. Quem foi Malunguinho?

Malunguinho na Jurema é um embaixador, através dele todo conhecimento da Jurema pernambucana
foi passado, Malunguinho é uma entidade que pode ver em trés linhas como Exu, Caboclo e Mestre,
costumo dizer que Malunguinho ndo é apenas um mais varios, ele € como se fosse um grupo de
pessoas que foram destinadas a ajudar os escravos durante o periodo da escravidao, eles sdo um
movimento que libertava e ajudava todo mundo que precisava de ajuda. Por isso, nés quando
comegamos os trabalhos aqui em casa, sempre dedicamos um tempo para louvar a Malunguinho em

memoria de todas as pessoas que contribuiram para a libertacdo dos escravos.

132



Revisao Sistematica de Literatura

Quando se trata de identificar os estudos sobre o Catimbé-Jurema no
Nordeste, os conhecimentos orais dos adeptos tém um papel de grande importancia
para a religido. Levando em consideragdo a origem da religido durante o periodo
colonial brasileiro, estando ligado as praticas de Pajelanca no Brasil (ASSUNCAO,
2010), essas informagdes se conectam aos inumeros artefatos e elementos que
compdem o terreiro, trazendo consigo referéncias historicas e culturais tradicionais
dos povos originarios do Brasil.

O Catimbé-Jurema pode trazer diferentes interpretagcdes para quem tem o
primeiro contato com essa religido, que € uma ramificagdo das culturas
afro-brasileiras, mas que foi inspirada nos conhecimentos indigenas e repassados
pelos mesmo para as pessoas que estavam interessadas. As primeiras apari¢goes
datam de antes da chegada dos colonizadores, mas que devido a questdes sociais
da época, ela foi marginalizada e até proibida em alguns locais do Brasil. Com
relacdo ao universo do campo religioso, temos pesquisas como a de Cémara
Cascudo (1972, 1978), Mario de Andrade (1933) e André Luis Nascimento de Souza
(2016) que se encaixam em varios campos de estudo como o de musica,
antropologia, ciéncias das religides, até em gestdo ambiental.

Entretanto, o que queremos € uma analise baseada nos principios do campo
académico e como o Catimb6é de Jurema pode ser estudado a partir dessa
perspectiva. Diante dessa situacdo, foi preciso criar uma Revisdo Sistematica de
Literatura (RSL), com intuito de sondar através dos varios campos académicos e
baseado em critérios pré-estabelecidos, para entendermos a que profundidade a
academia ja abordou sobre o Catimbo-Jurema e como ele é retratado por outros

pesquisadores.

PROTOCOLO DE RSL

Para esta revisdo sistematica da literatura (RSL) utilizamos o modelo de
Biolchini et al. (2007), que estabelece uma revisdo em trés macro etapas:
planejamento, execucdo da revisdo e analise de resultados. Durante a primeira

etapa, os objetivos e as questdes da revisdo foram definidos, o protocolo foi

133



desenvolvido, apresentando critérios de inclusdo e exclusdo dos artigos. Na
segunda etapa, apdés submeter o corpus inicial aos critérios, os artigos foram
selecionados e os dados foram extraidos e sintetizados.

Na terceira etapa, foi feita uma fronteira do design. Informar novos sentidos
de discussdo sobre os dados encontrados, criando conexdes e trazendo
caracteristicas e discussdes importantes para nossa pesquisa. Com o intuito de
estruturar as trés macro etapas, os autores Biolchini et al. (2007) indicam um modelo
baseado em cinco tépicos que irdo sequenciar o protocolo da revisdo. Sao eles: (1)
formulagcdo da questao; (2) selegao das fontes de pesquisa; (3) selecédo dos estudos;

(4) extracao das informagdes; (5) resumo dos resultados.

FORMULACAO DA QUESTAO E SELECAO DAS FONTES DE PESQUISA

As questdes a serem respondidas na RSL partiram da necessidade de compreender
melhor os estudos feitos sobre informacdes encontradas relacionadas a origem dos
artefatos do Catimboé-Jurema, quais areas de conhecimento abordaram sobre o assunto,
qual o foco das pesquisas e quais os métodos foram usados para pesquisar sobre o
assunto. A partir das questdes, foram desenvolvidos os objetivos, que vao desde a
investigacao dos estudos sobre o Catimbé-Jurema no Brasil até a verificagdo dos métodos e
as informacgdes acerca do universo pesquisado.

Os critérios de inclusdo foram pensados para irem do mais abrangente ao mais
especifico — por exemplo, um artigo que atendesse a todos os critérios de inclusédo seria o
mais bem relacionado aos objetivos da revisdo. No entanto, a selecdo ou ndo de um artigo
foi pautada pelos critérios de exclusdo; estes serviram como uma checklist do que era
indesejavel nos artigos, como artigos que n&o fossem feitos no Brasil, excluindo estudos
duplicados, incompletos, estudos que nao contivessem a palavra Catimbé de Jurema no
resumo ou no titulo e trabalhos que nao apresentassem informagdes que pudessem
contribuir para a construgdo da dissertagdo em relagdo a artefatos Sagrados como

sintetizado no Quadro 1.

Quadro 1: Protocolo estruturado até os critérios de inclusédo e exclusdo.

134



Objetivos e Questdes

=> Objetivos

Investigar os estudos sobre o Catimbd-Jurema no Brasil até a
verificagdo dos métodos e as informagdes acerca do universo
pesquisado.

Quais areas de conhecimento abordaram sobre o assunto.

A Jurema e suas praticas no territorio nordestino e a sua
decolonialidade

m=> Questdes

Questao Primaria (QP): Qual o panorama dos estudos brasileiros
sobre o Catimbé-Jurema?

Questdo Secundaria 1 (QS1): Quais aéreas estdo pesquisando o
Catimbd-Jurema no Brasil e qual o foco dos temas pesquisados?

Questdo Secundaria 2 (Qs2): Quais métodos utilizados e quais
informacdes foram apresentadas sobre a religiao no Brasil?

Jurema quanto a materialidade e Imaterialidade.

Identificagdo das fontes de busca

m=>Palavras Chave
Catimbé de Jurema, Jurema Sagrada,

> Data de Publicagédo

m=>|diomas: Portugués e Inglés

2010-2024
Critérios de Incluséo e Excluséo

m> Critérios de Inclusdo m> Critérios de Excluséo

Critério de Inclusdo 1: Pesquisa de diversos campos de estudo
que abordam sobre o Catimbé-Jurema como uma religido.

Critério de exclusao 1: trabalhos que néo tratem ou que nao
abordem o Catimboé-Jurema, ou que nao citem nada relacionado
a religido no resumo e/ou titulo e nem nas palavras chaves.
Critério de Inclusdo 2: Trabalhos que apresentem métodos ou
informagdes que facilitem a compreenséo do Catimbé-Jurema Critério de excluséo 2: Estudos Duplicados
Critério de Inclusdo 3: Trabalhos que tratam do simbolismos dos
artefatos dentro Catimbo de Jurema

Critério de exclus&o 3: Estudos que abordem informag¢des que néo
complementam em informagdes para o campo do Design da infor-
macao.

Critério de exclus&o 4: Trabalhos que ndo apresentem métodos ou
informagdes sobre os artefatos do Catimbo-Jurema.

Fonte: Elaborado pelo autor.

SELEGCAO DOS ESTUDOS E EXTRAGAO DAS INFORMACOES

Baseado no protocolo de Biolchini et al. (2007), foram definidos os critérios e
iniciada a selegédo dos artigos seguindo as 3 macro etapas e os 5 tdpicos indicados
pelo autor. Na etapa 1 (planejamento), os tdpicos 1 e 2 referentes a formulagdo da
questdao e selecdo das fontes. Na macro etapa 2 (execugdo da revisdo) estéao
contidos os tépicos 3 e 4; no tépico 3 (referente a selegcao dos estudos), sentimos a
necessidade de implementar 3 fases intermediarias de selecdo para otimizar os
esforgos de leitura (Quadro 2). Na fase 1 foram analisados os titulos e os resumos
quanto aos critérios de exclusao (CE) 1 ao 4. Na fase 2, caso houvesse duvidas a
respeito da relevancia dos artigos, a outra pesquisadora (orientadora) os revisaria.
Na fase 3, apds a aplicagdo dos quatro critérios de exclusédo, todos os artigos
resultantes foram lidos em sua integralidade e selecionados apds ser aplicado o

ultimo critério de exclusdo (CE5) (Quadro 2).

135



Quadro 2: Percurso da Revisdo Sistematica.

Macro etapa 1 - Planejamento Macro etapa 2 - Execugéo da revisdo Macro etapa 3 - Anélise de resultados
> Tépico 1 - Formulagdo da questao > Tépico 3 - Selegdo dos estudos => Tépico 5 - Resumo dos resultados

Estratégia do autor - Procedimentos para Estratégia de visualizagao do autor -
w> Tépico 2 - Selegdo das fontes de selecdo dos estudos em 3 fases: Infogréfico

esquisa o .
P Fase 1 - Andlise dos titulos e resumos

quantos aos critérios de excluséo 1 ao 4:
Fase 2 - Confirmagéo de relevancia
Fase 3 - Leitura dos trabalhos resultantes

na integra e andlise quanto ao critério de
excluséo 4.

Estratégia de visualizagdo do autor -
Planilha digital

> Topico 4 - Extragédo das informagdes

Estratégia de visualizagao do autor -
Mural Digital

Fonte: Elaborado pelo autor a partir de Biolchini et al. (2007).

No topico de selegédo dos estudos, adotamos uma estratégia de visualizagao
para sintese dos dados, assim como para todos os tépicos a partir da macro etapa
2. Para o tépico 3, utilizamos uma planilha digital do Microsoft Excel® para
documentar os artigos e o progresso da selecao; os trabalhos foram agrupados por
ano, e as informacgdes sobre titulo, autores, periddicos nos quais foram publicados e
abstract/resumo foram documentadas na planilha. As células foram configuradas e
preenchidas de modo a pré-selecionar o corpus final, como pode ser visto na Tabela
1, as 3 células dos critérios de inclusdo e as 5 células dos critérios de exclusdo,
assim como seu respectivo numero, e a soma caso tenha mais de um deles. Por

ultimo, temos o Status, que indica se o artigo foi selecionado ou n&o.

Tabela 1: Células de critérios de inclusao e exclusao.

136



Cl1 Cl2 Cl3 C.150ma C.E1l CE2 CE3 C.E4 C.E 5oma STATUS

Incluido
Excluido

Fonte: Elaborado pelo autor.

Ainda na macro etapa 2, no toépico 4, referente a extragdo das informacgdes
dos artigos selecionados, foi utilizada a estratégia de visualizagdo de construgao de
um mural virtual a partir da plataforma online Miro, na qual foi possivel criar, com
auxilio do app “Notes” do Windows uma visualizagdo de agrupamentos e
triangulagdo de informagdes, como: a universidade/PPG do autor que escreveu; a
area de foco do estudo; o método utilizado; e as recomendagdes encontradas nos

resultados (Quadro 3). Essas informagdes foram sintetizadas e discutidas no topico
5 da terceira e ultima etapa, como abordaremos a seguir.

Quadro 3: Mural virtual com organizagao em post-its digitais (Windows)

Titulo: Catimbo-Jurema: uma analise critica do discurso multimodal
sobre o imaginario social religioso no filme O Auto da Compadecida

P

Para esta pesquisa ded
natureza qualitativa € e
carater interpretativista,
mobilizamos bases.
teérico-instrumentans
no ambito dos Estudos —
oo sir o Critério de exclusao 4: Trabalhos que n&o apresentem métodos ou
temico_crmcos dgﬂ?:':zgs informacdes sobre os artefatos do Catimbé-Jurema.

areas do conhec! i

Autores: GOMES, Daniel; MORAES, Jo&o; HELAL, Ronaldo

Periddico: Catimbd-Jurema: uma analise critica do discurso multimodal
sobre o imaginario social religioso no filme O Auto da Compadecida.
Letras de Hoje, v. 58, n. 1, 43602, 2023.

Sim () Nao (X) . .
E aproveitado para outra informagédo: Sim ( X ) Nao ( ) i sol?l’e
preconceitos

estruturais a
& ' 4 » L

3 Religiao
e Licenciatura em N cose et
agao metodologica T atas pela 322:?;@::::2@;95—
‘ ‘rfélahg? zﬁ?;#c;?mento Pontif_icia Qx'?,giec:é?a:fi %ﬁgi%%?g:s
do Catimbo-Jurema € UniverSI_dade gegggsm L e
suzs TOREE Catolica socio o s v T
Pemam do Rio Grande efacko migens e
do Sul catalizadoras de preconceitos €

de discriminagao.

Fonte: Elaborado pelo autor.

137



SINTESE DOS RESULTADOS

A partir dos trés critérios de inclusdo, obtivemos um total de 355 artigos,
sendo subdivididos em: 27 artigos encontrados no Periddicos Capes, 251 artigos no
Google Académico, 62 artigos no ResearchGate e 15 artigos encontrado no Scielo,
sendo submetidos ao critério de exclusdo de 95 artigos que envolvem pesquisas
internacionais, totalizando artigos desenvolvidos no Brasil. No critério de excluséo 2,
que elimina 12 artigos duplicados, sobraram 248 artigos, os quais ndo foram
eliminados no critério de exclusdo 3, pois sdo estudos completos. O critério de
exclusdo 1, que elimina aqueles que nao citam o Catimbd-Jurema em seu titulo ou
no resumo, eliminando 134, restando 114 e seguindo o critério de exclusao 4,
eliminou aqueles que ndo abordam meétodos ou informagdes a origem ou historia
dos artefatos do catimbo-Jurema, resultou em 9 artigos. Esses artigos foram lidos na
integra, abordando informag¢des sobre os artefatos e sua simbologia. Quando
separados pelo ano de publicacdo a pelo menos uma década atras, temos 1 em
2009, 1 em 2010. No ano de 2011 a 2015, ndo obtive resultados de artigos voltados
ao simbolismo dos artefatos do Catimb6 de Jurema ou assuntos relacionados. No
ano de 2016 foram encontrados 1 artigos que conceituavam o assunto, 2017 mais 1,
no ano de 2019 encontrados 2, 2020 1 artigo, 1 em 2021 e em 2024, mais 1.

A sintese da RSL foi estruturada na forma de infografico que reuniu as
seguintes informagdes: sintese do protocolo dos estudos; localizagdo geografica,
campo de atuacgao, instituicbes envolvidas (universidade e PPGs); temas e areas; e
recomendacgdes (Quadro 4). No mapa pode ser vista uma predominancia dos
estudos na regido do Nordeste, com apenas um artigo no Sao Paulo, oriundo da
UNICAMP. Outro dado que também pode ser observado € que dos 9 casos 6 sdo de
programas de PPGs, a UFPB contém 2 estudos fora do PPG e a UFRN contém 1.

Além disso, uma das areas que mais estudou o tema foi a Antropologia.

138



Quadro 4: Localizacao de estudos sobre simbolismo do Catimbé-Jurema no Brasil.

Bacharelado em Comunicagédo Social

PPG em Antropologia Social, Departamento de Comunicagéo Social,

AL Universidade Federal de Alagoas Universidade Federal do Rio Grande do Norte
RN
PPG em Antropologia, UFRN
Mestrado em Antropologia Social) -
PPG em Antropologia, Universidade Federal do
PE | Universidade Federal de Rio Grande do Norte
Pernambuco
5¢——RN - 02
PB - 03
PE - 01
y\—— AL - 01
SE-0
PPG em Antropologia, UFPB, Bacharelado em
SE | Universidade Federal de Sergipe SP- 01 Ciéncias das Religiées
Bacharelado em Ciéncias das Religi6es,
Universidade Federal da Paraiba| PB
PPG em Filosofia e Ciéncias Humanas,
sp | Universidade Estadual de Campinas,

PPG em Antropologia da Universidade

Séo Paulo. Federal da Paraiba (PPGA/UFPB),

o A =

Areas: Ciéncias das Religisjes  Antropologia Filosofia e Ciéncias Humanas Comunicacdo Social

Fonte: elaborado pelo autor

E interessante notar as participacdes dos PPGs atuantes nessa tematica de
estudo sobre os artefatos de Jurema. Em S&o Paulo, o artigo foi feito pelo PPG em
Filosofia e Ciéncias Humanas (PIMENTEL, 2017). O assunto sobre o
Catimbé-Jurema é bastante abordado na area da antropologia, sendo possivel
encontrar em PPGs de Sergipe (JESUS, 2021), Pernambuco (SALLES, 2010), Rio
Grande do Norte (OLIVEIRA, 2021), Paraiba (SILVA; SOUZA, 2019).

Em relacdo ao foco ao qual era direcionado o estudo sobre o
Catimbd-Jurema, percebeu-se uma grande variedade estética de um mesmo
artefato. A variedade de artefatos e suas estéticas nos faz acreditar que cada
terreiro tenha sua prépria conceituagéo sobre a representagao daquele objeto, nos
levando a buscar possiveis explicagdes para essa grande variabilidade conceitual e
simbdlica dos artefatos.

A Jurema Sagrada é uma religido ainda muito presente em seu lugar de
origem. Autores como Salles (2004), Queiroz (2020) e Almeida (2019) denominam

Alhandra-PB como o ber¢o do culto, o que talvez justifique o grande numero de

139



trabalhos produzidos nessa regido e a escassez em outras.

A terceira reflexdo é que o campo com mais trabalhos sobre o assunto,
segundo nosso levantamento, € a Antropologia, seguida das Ciéncias das Religides
e Gestdo Ambiental. A partir desse quadro geral, a intengao a seguir é verificar como
os autores fizeram seus enquadramentos. Como cada um deles buscou entender a
Jurema Sagrada. Para isso, destacamos seus objetivos centrais que a tematica
Jurema Sagrada rompe com as barreiras disciplinares devido a sua complexidade e
a sua riqueza cultural, veremos aqui alguns angulos de observagao sobre o tema em

questao.

>>> A Jurema e suas praticas no territério nordestino

As praticas religiosas da Jurema estdo diretamente ligadas a uma série de
fatores, entre elas o entendimento de sua teologia e seus rituais associados aos
indigenas que ajudam a compreender melhor sobre o ritual. O primeiro passo para
essa compreensdo € considerar a Jurema Sagrada como uma forma de expressao

religiosa, ndo apenas cultural.

Existe pouco conhecimento sobre a religiosidade dos indigenas, nos quais
devido ao pouco acesso a educacdo, acesso limitado, e por ndo terem um sistema
de escrita de suas linguas, estabeleceu em partes uma dificuldade na
documentagdo da sua cultura, dificultando o acesso a algumas informagdes e
menos ainda da religiosidade dos mesmos no periodo colonial. Contudo, nao é
necessario muito esforgo para perceber que neles se encontram as géneses do culto
da Jurema. Concordando com Salles (2004), que cita a existéncia da presenga de
elementos amerindios no cerimonial, a importancia da Jurema como elemento de
identidade étnica dos atuais povos indigenas do Nordeste ndo deixam duvidas

quanto a essa procedéncia.

No inicio da década de 1930, Mario de Andrade foi um dos pioneiros a
escrever sobre a Jurema. Andrade (1930), em uma de suas missdes folcloricas,
registra a existéncia do culto a Jurema em Pernambuco, Paraiba e Rio Grande do

Norte, enfatizando uma forte influéncia indigena encontrada nesses estados.

No campo da teologia, podemos nos basear na definicdo feita por Mestre

140



Jayro Pereira de Jesus em entrevista a Alexandre Alberto Santos de Oliveira para a
composi¢cdo de sua dissertacdo de mestrado em 2017, que afirma que a teologia
ndo esta resumida a apenas a judaico-cristd ou catdlica, e muito menos uma
concepgao por conta do dado da revelagdo, em nome do particular, exclusivo e tao
somente do Cristianismo. Ele sempre entendeu que teologia ndo € exclusiva da
Igreja Catdlica. A Teologia Indigena é voltada para os pressupostos das tradigdes de

matriz amerindia, com epistemologia prépria e livre da metodologia catdlica.

Quando citamos referéncias que abordam a Teologia de Jurema, comegamos
com Alexandre Alberto Santos de Oliveira (2011) que apresenta um artigo no
coloquio de Histéria um de nome “Teologia de Jurema, existe alguma?”, que afirma
gue os juremeiros, hoje, dizem que “a Jurema é a religido primaz do Brasil”’, e que é
de “matriz indigena”. Assim, torna-se a religido mais forte historicamente, por sua
forca de sobrevivéncia aos processos de atrofiamento teoldgico, cultural e histérico
(OLIVEIRA, 2011).

A religido da Jurema € baseada na fé em um Deus unico — aparentemente o
mesmo dos cristdos —, mas devemos incorporar o entendimento de que este “Deus”
na verdade pode ser feminino (Deusa) como a Mae Tamain, dos Fulnid, ou com
outros nomes como Pai Tupa (OLIVEIRA, 2011).

Ja Queiroz (2020) aborda o assunto sobre a Jurema e o interliga com o
desmatamento que esta ocorrendo no municipio de Alhandra-PB, que € considerado
por muitos como ber¢co da Jurema e essa questdo sobre o desmatamento esta
interferindo diretamente nos adeptos de Jurema e em seus rituais sagrados
(QUEIROZ, 2020).

Carvalho (2023) destaca o processo de criacdo de uma reportagem especial
sobre a tradicdo religiosa da Jurema Sagrada, como uma religido de matriz
amerindia cujo culto se estabeleceu, principalmente, no Nordeste brasileiro. Outros
autores trazem a presencga da Jurema em Caruaru-PE, como Hugo Weslley Oliveira
Silva (2023), que traz um conhecimento de Jurema dentro dessa cidade, propondo
uma breve sintese dos processos de institucionalizacdo das religides amerindias na
cidade e como questbes como violéncia, isolamento geografico e investimento
académico/cultural mudaram o cenario religioso da cidade. Oliveira (2012) traz

resultado de suas observagdes etnograficas e tem como campo a Jurema Sagrada

141



da Familia Cor¢6 do Ilé Axé Bogundé, localizada no municipio de Parnamirim-RN.

A pratica da Jurema nao € algo universal: muda do Agreste para a Zona da
Mata, de cidade para cidade e até de terreiro para terreiro. Uma caracteristica muito
marcante dos terreiros do Pernambucano é a convivéncia entre Jurema e Umbanda.
“‘Antes dessa convivéncia se refletir em um terreiro, podemos dizer que se reflete
nos adeptos” Gabriel em entrevista concedida a Revista Coletiva em 2024. As
pessoas tém dentro de si a espiritualidade de Jurema e do candomblé, ainda que

cada uma va manifestar isso de uma forma propria.

>>> A Jurema quanto a decolonialidade

Nao existe Jurema sem seus artefatos ritualisticos. Dentro desse campo, se
faz preciso o uso dos artefatos para emanar o poder espiritual, assentamentos,
maraca, roupas, e todos esses elementos fazem parte da religido. A prépria arvore é
um simbolo de forga e resisténcia, que existe em lugares de climas desafiadores,

como o bioma da caatinga, permanecendo viva e forte.

Seus artefatos sagrados tém um significado muito profundo para as pessoas
praticantes da religidao, sobretudo, por possibilitar, de acordo com a crenga, que as
entidades espirituais estejam presentes neles. Todas as coisas utilizadas funcionam
como um meio de assegurar uma forma de moradia dos espiritos entre os vivos, ou
como um portal de comunicagdo dos juremeiros com seus guias. Esse processo
ritualistico e de cosmovisdo é, ainda na contemporaneidade, uma resisténcia ao
estabelecimento de um mundo secularizado, conforme nos faz entender Weber
(1981).

Os artefatos do Catimbdé de Jurema estdo além de uma definicdo simplista ou
por vezes exageradamente fundamentalista, eles estdo em um determinado lugar
que nao se adequa aos moldes europeus, nem ao classico. Oliveira (2021) cita a
resisténcia através dos assentamentos, que resistem aos formatos coloniais do
Cristianismo que se implantou no Brasil. Quando falamos isso n&o € uma forma de
ocultar os elementos do catolicismo presentes na Jurema, mas evidenciamos que
existe uma composicdo que esta além desses elementos e que os ressignifica em

uma forma de antropofagia cultural.

142



Além disso, a formagédo do sagrado de Jurema com seus guias sdo também
uma forma de resisténcia, suas falanges (Caboclos (as), Mestres(as) Exu e
Pombagiras) trazem figuras que em seu tempo resistiram a um padrdo social
estabelecido, apresentaremos no capitulo 5, mais detalhes sobre as entidades e
seus papeis dentro da religido. Os caboclos com sua simplicidade e sabedoria,
ensinam a todos como usar a natureza como amiga na horas de aflicbes, os
caboclos sdo de suma importancia para a religido que estabeleceram através da

pajelanca praticas que foram pilares para os rituais do Catimboé-Jurema.

Os Mestres (as) sdo homens e mulheres que carregam a sabedoria dos anos
em suas palavras. Com pouco ou henhum estudo, aprenderam a sobreviver com o
que tinha e dentro da realidade que viviam, através de seus conselhos. Os mais
jovens evoluem como pessoa e sempre ensinam o respeito aos semelhantes, essas
entidades séo consideradas para autores como Assungéao (2010) pilares de difusao
da religido no territério nordestino e os Exus e Pombagiras por exemplo séo
arquétipos de figuras que trabalham a noite nas ruas. Onde a grande maioria das
pessoas mais privilegiadas nao habitam, as Pombagiras sdo as mulheres que nao
se estabeleceram em familias, associadas a promiscuidade e prostituicdo, mas na
verdade € o contrario, trabalham desde cedo para conseguir seu sustento e poder

ostentar luxos e regalia.

Barbosa (2014) também explicita que o Exu se correlaciona com o arquétipo
do trickster®®, pois 0 mesmo n&do costuma aceitar regras e o certo e errado se faz
relativo a entidade, além de ser responsavel pela vigia e guarda das passagens do
sobrenatural, bem como aquele que abre e fecha caminhos, ajudando a encontrar
meios para o progresso, seguranga do lar e protecdo contra os mais diversos

perigos e inimigos.

Segundo Barros (2006), as Pombagiras além de terem caracteristicas
parecidas com as dos Exus, estas entidades carregam consigo a ambiguidade
aliada a uma imagem feminina que foi sexualizada. A imagem de mulher doméstica
que esta como coadjuvante ao personagem masculino € totalmente invertida com a
Pombagira; ao contrario, elas s&o percebidas como uma ameacga a esse 0s espagos

considerados domeéstico e as relagbes ai legitimadas, uma vez que, dentre outros

2 Traduzido do inglés significa embusteiro, trapaceiro, pregador de pecas; derivado do francés antigo
triche = trapaga, engano

143



fatores, usam sua sexualidade em beneficio préprio.

>>> Jurema quanto a materialidade e imaterialidade

Na semidtica peirciana, representagdo € a apresentacédo de um objeto a um
intérprete de um signo ou a relagdo entre signo e objeto. Assim, representar &
desempenhar uma fungdo significativa; também podendo ser definida como
distinguir entre aquilo que representa e o ato ou relagdo de representar; € um signo

baseado numa relagdo de semelhancga.

Santaella e N6th (1997, p. 19-20), a luz da semidtica de Peirce, entendem
que:
“Etimologicamente, o conceito de representagcdo se encontra em oposi¢cao
ao de apresentacdo. Uma representagcdo parece, de acordo com isso,
reproduzir algo alguma vez ja presente na consciéncia. [...] A diferenciagcéo
entre um objeto (diretamente) apresentado (e, como tal, que se mostra a si

mesmo) e um objeto (mediador) representado € uma diferenga semiodtica

ontoldgica. [...] Objetos apresentados funcionam ontologicamente; objetos

representados funcionam semioticamente.”

A fungado pratica e ritualizada do culto de Jurema pode acontecer desde
lugares abertos ou dentro dos proprios terreiros, geralmente os terreiros conservam
quartos para a Jurema, esses lugares podem ser chamados de quarto de Jurema.
Dentro do quarto de Jurema da casa de Pai Jorge de Oya ficam reservados os
artefatos religiosos das casas de Jurema e de seus filhos. Um terreiro ainda
compreende do altar, ou Conga, onde ficam representagdes simbdlicas de guias

espirituais de gessos, chamados de envultados (OLIVEIRA, 2011).

Os assentamentos das entidades s&o compostos geralmente de um prato
com um copo com agua ao centro, o prato e a tigela podem ser transparentes ou cor
de leite. Ao redor sdo postos sete copos, ou tagas, que sdo simbolos das sete
cidades da Jurema, também é visto um tronco que é posto verticalmente dentro
dele. Ao redor do tronco, também s&o postos elementos como copos vazios,
cachimbos, etc. Os copos ou tagas com agua também sdo chamados de ‘vidéncias’.

Os assentamentos sdo compostos por meio de rituais com toadas, rezas e utilizagédo

144



de banhos preparados. Segundo o conhecimento da religido, sdo utilizadas também
substancias liquidas como dendé e mel para assegurar o envultamento das

entidades, conforme a crenga. Oliveira (2011).

Oliveira (2011) acredita que os envultamentos das entidades em suas
representacbes em esculturas, junto com os assentamentos, se tornam um elo fisico
com os espiritos cultuados. A observacdo de tais assentamentos possibilitam a
manutencao de saberes pertinentes ao assunto, cosmovisao e praticas, objetivando
averiguar suas potencialidades e mantenedores do conhecimento ancestral da
Jurema Sagrada. Constatando também que os assentamentos apresentam
elementos que se manifestam como marco iniciatico, ritualistico e sintese da

cosmovisao da Jurema Sagrada.

A presenga de simbolos como a raiz da jurema, o cachimbo, e maraca, nos
remete a uma concepcao brasileira de religido, onde se faz necessario todo
processo de ritualizacdo e contextualizagdo com espiritual para o transe e para a
crenca (RAMOS, 2001).

Muito frequentemente se vé nos assentamentos os troncos de jurema que é o
lugar de seguranga, uma espécie de céu, de paraiso para onde vao os bons, os
caboclos que s6 praticam o bem, os que sabem dar bons remédios" dentro dos
"torés" de Alagoas. Como cita Araujo (1977, p.63); ou como um "reino, divisdo do
mundo do além", como se expressa Cascudo (1969, p. 773) para os Catimbds de
Jurema em Alhandra-PB, essa representacdo se da como uma "cidade" que designa
um determinado arbusto, que leva o nome de um determinado “encantado ou
mestre" associado a ele os arbusto ao qual se prestam reveréncias, através de
pedidos, rezas, velas acesas, e se pede licengca para extrair de suas raizes a
matéria-prima com que se faz a bebida ritualistica sagrada. Quando referenciamos
os povos indigenas nordestinos entre os quais também existe uma outra variagao,
0S mesmos que concebem seus encantados como entidades vivas de quem se tem
informacdes mais detalhadas acerca desse assunto - a arvore da jurema é uma
planta percebida ainda como sendo habitada por um encantado, o "mensageiro de
Sonse (Deus)" (MOTA, 1987, p. 174-175).

Além dos assentamentos e tronco, foram encontrados outros artefatos que

sao plenamente vivenciados nos rituais da Jurema como chapéus, cartolas,

145



bengalas, punhais entre outros. Desde os primeiros tempos da colonizagdo €
possivel ouvir relatos a respeito dos rituais religiosos ligados a populagao indigena,
onde rezas e dizeres sagrados unidos a cantos e dangas e ao barulho do maraca se
misturavam com a fumaga dos cachimbos permitindo aos indios entrarem em
contato com seus antepassados (CASCUDO 1978, p. 28). Alguns cachimbos sao
usados em rituais. Estudos sobre a iconografia do objeto foram realizados por
Heneine (2020) podemos obter informagdes sobre este objeto liturgico em particular,
que apesar de estatico, na dindmica do ritual de Jurema Sagrada, demonstra

participar de uma rede de significados simbalicos.

Também € possivel encontrar estes elementos na Pajelanca Amazénica, “a
cerimdnia gira em torno do Pajé, que invoca os mestres com um pequeno maraca, e
que é ajudado por pessoa de sua familia que acende os cigarros, ferve a bebida ou
defuma o ambiente” (FIGUEIREDO, 1976: apud ASSUNCAO, 2010, p. 20). O
maraca, instrumento musical idiofénico presente em todas as culturas indigenas do
Brasil, focalizando as sociedades indigenas Timbira e Tupi que habitam no estado
do Maranh&o. Essa abordagem trata também da origem mitica desse instrumento
sonoro, de sua confecgdo, como também analisa sua relagdo com o mundo

espiritual indigena, enquanto "voz" dos espiritos.

O cachimbo tem um papel central. E a partir dele que se buscam respostas
para inquietacdes, trabalhos sao feitos e desfeitos, tratamentos espirituais de cura
sdo realizados e epifanias sdo atingidas. E uma forma de comunicagdo entre
mundos. Oliveira (1937) cita os mesmos elementos que se repetem em outros
grupos: o vinho da jurema, como objeto sacralizado da experiéncia de comunicagao
com o plano de realidade habitado pelos encantados; os cachimbos sagrados, e o
préprio fumo, com os quais se defumam, os cantos acompanhados dos maracas sao
invocados as entidades para darem passes e fazerem consultas, essas toadas

cantadas em Portugués, como cita Salles (2010).

Nos rituais dessa religido, a musica € um componente tdo essencial que em
quase todas as ceriménias ela esta presente. Em seus rituais publicos a musica se
mantém o tempo todo: ela inicia, acompanha e termina junto com o ritual. Autores
como Cardoso (2006) analisam a musica desses instrumentos, que séo tipos de
tambores, que procuram mostrar como o0s seus sons sdo utilizados como um meio

de comunicagao, ou seja, como se efetua a linguagem dos tambores e a conexao

146



sobre a espiritualidade.

Além do que foi abordado por alguns autores, podemos entender um pouco
sobre a Jurema Sagrada enquanto pratica religiosa e ao referencia-la como um
universo académico, podemos de certa forma preservar a cultura indigena

tradicional.

Os topicos aqui abordados compdem partes da religido que foram observadas
por autores e também como um adepto do ritual ha bastante tempo, tendo
observado presencialmente e até virtualmente rituais sobre a Jurema e suas mais

variadas formas de representacao nos territorios nordestinos.

147



	 
	1 INTRODUÇÃO 
	1.1 Justificativa 
	1.2 Objetivos 
	1.3 TRAJETÓRIA METODOLÓGICA 
	1.4 Estrutura do trabalho 

	2 CATIMBÓ DE JUREMA NORDESTINO 
	Figura 1: Árvore da Jurema, essa espécie é a Jurema-Preta (Mimosa tenuiflora)7 
	2.1 Moradia do Sagrado: Cidades Encantadas  da Jurema  
	Figura 2: Representação Gráfica das entidades cultuadas dentro do terreiro de Pai Jorge de Oya  
	Figura 3: Rei Salomão - representação em estatueta de gesso  

	2.2 As cidades da Jurema  
	Figura 4: Representação em conjunto das cidades espirituais por autores incluindo Pai Jorge de Oyá  
	Figura 5: Igualdade em conjuntos das cidades espirituais  
	Figura 6: Representação ilustrativa dos Reinos espirituais que se conectam com o heptagrama (Sino de Salomão de Jurema). 


	3  Metodologia 
	Figura 7: Fluxograma das etapas de pesquisa 
	3.1 Epistemologia do Catimbó-Jurema e Design da Informação 
	Figura 8: Celebração da festa dos Pretos Velhos no Abassá Axé Ilê de Iansã. 
	Figura 9: Cachimbos de materiais diferentes 
	Figura 10:  Pirâmide de interação: artefatos materiais e imateriais do Catimbó-Jurema. 


	4 Entrada no campo: Abassá Axé Ilé de Oyá, tombado na Jurema Sagrada: Aprendizados com Pai Jorge de Oyá e Dudé 
	Figura 11: Abassá Axé ilê de Iansã, visão externa. 
	Figura 12 e 13: As duas entradas de acesso ao terreiro de Pai Jorge de Oyá. 
	Figura 14: Pátio onde são realizados os Rituais de Jurema 
	4.1 O Sagrado dentro do Abassá Axé Ilê de Iansã 
	Figura 15: Foto do Babalorixá Pai Jorge de Oya 
	Figura 16: Identidade visual da Associação Religiosa de Valorização Cultural de Raiz de Matriz Africana, Abassá Axé Ilê de Iansã 
	Figura 17: Primeira filha de santo feita no Orixá por Pai Jorge, seu nome era Gertrudes da Silva, já falecida. 
	Figura 18: Documento de validação da Associação Abassá Axé Ilê de Iansã de Gravatá/PE 

	4.2 I Encontro de Terreiros do Agreste e Zona da Mata de Pernambuco 
	Figura 19: Realização do primeiro encontro de terreiros do agreste e das zona da mata, Gravatá/PE 
	Figura 20: Mesa redonda com principais influências de terreiros onde discutiram assuntos pertinentes para o futuro da religião em Pernambuco 
	Figura 21: Reunião com Juremeiros e Povo de Santo para decidirem novas políticas públicas para as religiões, onde nosso entrevistado Pai Jorge se faz presente 
	Figura 22: Momentos de Celebração dos rituais de Jurema com todos os presentes no evento 
	Figura 23: Ogãs de terreiros distintos tocando Ilú para celebrar o sagrado religioso 
	Figura 24: Cerimônia de premiação aos representantes de terreiros do Agreste e Zona da mata  
	 
	Figura 25: Premiação de Pai jorge e Oyá como embaixador do agreste pernambucano para assuntos relacionados à religião. 

	4.3 Se fazendo Jurema 
	4.4 Entre madeiras, força e forma 

	5 ANÁLISE E DISCUSSÃO: COMPOSIÇÃO DE ARTEFATOS 
	5.1 Artefatos Sagrados 
	5.2 Assentamentos 
	Figura 26:  Pirâmide de interação: Assentamentos 
	5.2.1 Entidades de Jurema 

	Figura 28: Representação do altar dos Caboclos e Caboclas de Jurema. 
	5.2.2 Oralidade: Toadas e Pai jorge de Oyá 
	5.2.3 Produção literária: autores 
	 
	5.2.4 Confluências históricas: sincretismos 

	Figura 29: Representação de um altar dedicado ao mestre boiadeiro 
	Figura 30: Representação do altar de preto velho e preta velha no Abassá Axé Ilê de Iansã  

	5.3 Cachimbos e Maracás 
	Figura 31:  Pirâmide de interação: Cachimbos e Maracás 
	Figura 32: Preto velho usando o cachimbo dentro do terreiro, além dos artefatos do sincretismo católico (cruz) e ervas para rezar os consulentes. 
	Figura 33: Preto e preta velho (a) defumando o ambiente e as comidas da reunião para poder oferecer aos visitantes locais 
	5.3.2 Oralidade: Toadas e pai jorge de Oyá 

	Figura 34 e 35: Cachimbos feitos de madeira de Jurema 
	Figura 36: Adepto com maracá usando em ritual em celebração religiosa no evento do 1º Encontro de terreiros do agreste e zonas da mata de Pernambuco 
	Figura 37: Maracás usados no terreiro de Pai Jorge de Oyá 

	 
	5.4 Colar de Lágrimas de Nossa Senhora 
	Figura 38:  Pirâmide de interação: Colar de Lágrimas de Nossa Senhora. 
	Figura 39: Coix lacryma-jobi com as Sementes 
	Figura 40: Sementes de Lágrimas de Nossa Senhora colhidas 
	Figura 41: Exemplo de colar de Lágrimas de Nossa Senhora em conjunto com miçangas e maracá  
	Figura 42: Exemplo de colar com 7 fios de Lágrimas de Nossa Senhora com crucifixo 
	Figura 43: Exemplo de colar com um fio de Lágrimas de Nossa Senhora 


	6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 
	 
	REFERÊNCIAS 
	APÊNDICES 

