
0 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 
MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA  

 (UFPR / NÚCLEO UFPE) 

 

 
 

 

 

ADRICA CAMILA VIANA DE AMORIM 
 

 

 

 

CRÍTICA SOCRÁTICA À PAIDÉIA SOFÍSTICA E UMA PROPOSTA DE ENSINO 
DE FILOSOFIA EM VISTA DA PEDAGOGIA DIALÓGICA FREIREANA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2025 

 

 



1 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

MESTRADO PROFISSIONAL EM FILOSOFIA  

(UFPR / NÚCLEO UFPE)  

 

 

 

 

ADRICA CAMILA VIANA DE AMORIM 

 

 

 

 

CRÍTICA SOCRÁTICA À PAIDÉIA SOFÍSTICA E UMA PROPOSTA DE ENSINO 
DE FILOSOFIA EM VISTA DA PEDAGOGIA DIALÓGICA FREIREANA 

 
Dissertação apresentada ao Mestrado 
Profissional em Filosofia (UFPR / Núcleo 
UFPE) como requisito parcial à obtenção 
do título de Mestre em Filosofia. 
 
Área de Concentração: Ensino de Filosofia  
 
Linha de pesquisa: 1. FUNDAMENTOS DO 
ENSINO, CURRÍCULO E POLÍTICAS 
EDUCACIONAIS  
 
Orientador: Prof. Dr. Suzano de Aquino 
Guimarães  
 
Coorientador: Prof. Dr. Anastácio Borges 
de Araújo Júnior 

 

 

 

 

RECIFE 

2025 

 



2 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



3 

ADRICA CAMILA VIANA DE AMORIM 

 

 

 

CRÍTICA SOCRÁTICA À PAIDÉIA SOFÍSTICA E UMA PROPOSTA DE ENSINO 
DE FILOSOFIA EM VISTA DA PEDAGOGIA DIALÓGICA FREIREANA 

 
 

Esta dissertação foi julgada adequada para obtenção do grau de Mestre em Filosofia 

e aprovada em sua forma final pela banca examinadora do Mestrado Profissional em 

Filosofia (UFPR/Núcleo UFPE). 

 

Aprovado em: ____/___/___ 

 

BANCA EXAMINADORA: 

 

 

 

_______________________________________________________ 

Orientador: Prof. Dr. Suzano de Aquino Guimarães 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 

 

________________________________________________________ 

Examinadora externa: Profª Drª Adalgisa leão Ferreira 

Universidade de Pernambuco 

 

 

 

________________________________________________________ 

Examinadora interna: Profª Drª Gabriela da Nóbrega Carreiro 

Universidade Federal de Pernambuco 

 

 



4 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 

Dedico à pequena Adrica que, aos 10 anos, vivia 
insistindo para que seu primo e prima brincassem 
de escolinha com ela. Ela, que tomava em sua 
mão um caderno, uma caneta e rabiscava letras 
pontilhadas para seus pequenos alunos cobrirem. 
Ela, que adorava treinar sua assinatura de 
correção das tarefinhas. Ela, que segue aqui 
dentro alimentando o anseio por esse modo de ser 
professora que me encantou e escolheu. 

 



5 

AGRADECIMENTOS 
  

À minha mãe (Ana) que de vez em sempre conta com orgulho que me 

amamentou até os quatro anos de idade e que isso, insiste ela com um sorriso no 

rosto todas as vezes que falo das minhas inquietações intelectuais, é causa da 

inteligência que me compele a isso.  

Ao meu irmão mais novo (Zé) que me ensinou a ser mais sensível e 

compreensível com a fase da adolescência, me relembrando diariamente dos 

desafios que as mudanças e transformações dessa etapa acarretam. 

Ao meu pai (Aderson) que me incentivou e apoiou com firmeza e sustento, 

acreditando no máximo do meu potencial e investindo nisso, alimentando meus 

sonhos e desejos.  

Ao  meus avós maternos. Meu avô (Carlos) que me ensinou a falar e a gostar 

de café. Minha avó (Ângela) que trabalhando como empregada doméstica desde os 

quatorze anos de idade me ensinou que nem sempre as coisas acontecem como 

queremos, por mais forte que seja esse querer. 

A minha tia (Cristiane), prima (Vitória) e primo (Victor), que fizeram parte da 

minha trajetória e me fizeram perceber que nosso destino não está traçado e sempre 

podemos escrever uma nova linha nesta passagem.  

Aos meus amigos e amigas de coração que compartilham o deleite de viver a 

vida com gosto de quero mais. Welker nesses mais de dez anos de irmandade. 

Jailene nesse tempo incontável, pois parece que sempre foi assim. Raquel e Jessica 

que me ouvem chorar as pitangas e me fazem descobrir novas facetas de mim 

mesmas.  

Ao meu companheiro de estudos e partilha de dores e alegrias universitárias, 

José Bartolomeu.  

Ao meu orientador e principal referência profissional, Suzano Guimarães, por 

toda instrução e mentoria, incentivando e sendo a propulsão que necessitei durante 

 



6 

todo esse trabalho. A inspiração que iniciou na disciplina de Metodologia do Ensino 

anos atrás me guia até hoje. 

À Adalgisa Leão que no outrossim me fez sentir pela primeira vez que a 

universidade era lugar para uma menina-mulher como eu. Que minha defesa seja 

um momento tão afetivo e acolhedor quanto a sua defesa da tese que tive a honra 

de prestigiar.  

As professoras e professores que acreditam e vivem a educação como 

verdadeira transformação social, política, espiritual.  

À todo corpo docente e discente que tornam o Prof-Filo real, na luta diária 

para transformarem-no em um programa cada vez mais difundido e verdadeiramente 

promotor da formação de professoras e professores compelidos a manutenção de 

uma educação pública e gratuita de qualidade. 

Ao Colégio Apoio que me serviu como lugar de concretização da minha 

proposta de intervenção e realização profissional.  

As escolas por onde passei durante toda trajetória até aqui e aos estudantes 

para os(as) quais tive/tenho a honra de lecionar.  

A Universidade Federal de Pernambuco que me acolhe e impulsiona desde 

2018. Viva a educação pública, gratuita, laica e de qualidade! Lutemos por sua 

manutenção e melhora. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



7 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 

 
 
 

Eu não sei de escola, de colégio. Não sei de nada não. 
O que eu sei é de trabalhar, de roça, de cavar cacimba 

na seca. [...] Na escola, ninguém morre de fome. 
  

Dona Maria Edelzuita, 20231. 

1Discurso proferido por Maria Edelzuita de Souza, em 29 de Novembro de 2023, no auditório do MAM 
(Museu de Arte de Moderna do Recife) durante o Seminário em Atenção Pessoa Idosa na Educação 
de Jovens e Adultos, promovido pela Secretaria de Educação e Esportes de Pernambuco.  

 



8 

RESUMO 

A presente pesquisa analisa os modelos educativos em disputa na Grécia Antiga, 
centrando-se na crítica platônica à sofística nos diálogos Górgias e Protágoras, por 
meio da qual, evidencia-se que a educação sofística, embora voltada à formação 
política, é contestada por Platão, que defende uma pedagogia integradora de 
conhecimento e virtude, superando tanto o tradicionalismo homérico quanto o 
utilitarismo retórico. Na contemporaneidade, a investigação volta-se à pedagogia 
freireana como alternativa à educação tradicional, propondo uma prática dialógica 
que forme sujeitos críticos e autônomos. Analisam-se obras como Educação como 
Prática da Liberdade (1967), Pedagogia do Oprimido (1987) e Pedagogia da 
Autonomia (1996), destacando o diálogo como eixo para uma educação 
emancipatória, em contraposição ao modelo bancário. Por fim, a investigação aqui 
presente direciona sua análise a investigação da organização como metodologia 
docente, demonstrando como o planejamento intencional — desde a Grécia Antiga 
até as práticas freireanas — estrutura processos pedagógicos eficazes. Nesse 
contexto, propõem-se Sequências Didático-Filosóficas como ferramenta de 
sistematização que articula teoria e prática. Aplicadas em turmas do 6º e 7º anos do 
Colégio Apoio (Recife/PE, 2024-2025), essas sequências revelaram que a 
organização prévia de conteúdos, associada ao comprometimento dialógico, 
potencializa a aprendizagem significativa. Os resultados obtidos através de uma 
análise qualitativa, reforçam que a organização metódica não se opõe à criatividade 
pedagógica, mas serve como alicerce para práticas educativas alinhadas aos 
princípios freireanos. 

PALAVRAS-CHAVE: Educação dialógica; Platão; Paulo Freire; Organização docente; 
Sequências didáticas; Ensino de Filosofia.  
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



9 

RESUMEN 

Este estudio analiza los modelos educativos en disputa en la Grecia Antigua, 
centrándose en la crítica platónica a la sofística en los diálogos Gorgias y 
Protágoras. A través de este análisis, se evidencia que la educación sofística, 
aunque orientada a la formación política, es cuestionada por Platón, quien propone 
una pedagogía integradora de conocimiento y virtud, superando tanto el 
tradicionalismo homérico como el utilitarismo retórico. En el contexto 
contemporáneo, la investigación se orienta hacia la pedagogía freireana como 
alternativa a la educación tradicional, proponiendo una práctica dialógica que forme 
sujetos críticos y autónomos. Se examinan obras fundamentales como Educación 
como práctica de la libertad (1967), Pedagogía del oprimido (1987) y Pedagogía de 
la autonomía (1996), destacando el diálogo como eje central para una educación 
emancipadora, en contraste con el modelo bancario de enseñanza. Finalmente, el 
estudio dirige su análisis hacia la organización como metodología docente, 
demostrando cómo la planificación intencional -desde la antigüedad griega hasta las 
prácticas freireanas- estructura procesos pedagógicos efectivos. En este marco, se 
proponen Secuencias Didáctico-Filosóficas como herramienta de sistematización 
que articula teoría y práctica. Implementadas en grupos de 6° y 7° grado del Colegio 
Apoio (Recife/PE, 2024-2025), estas secuencias demostraron que la organización 
anticipada de contenidos, combinada con un compromiso dialógico genuino, 
potencia significativamente el aprendizaje. Los resultados obtenidos mediante 
análisis cualitativo confirman que la organización metódica no limita la creatividad 
pedagógica, sino que constituye el fundamento para prácticas educativas alineadas 
con los principios freireanos de emancipación y transformación social. 

 
PALABRAS-CLAVE: educación dialógica, Platón, Paulo Freire, organización 
docente, secuencias didácticas, enseñanza de filosofía 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



10 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES  
 
Figura 1 -  Ilustração da Integração Crítica Freireana ………… página 43 

Figura 2 - Gráfico do indicador de adequação da formação docente para o ensino 

médio segundo a disciplina …………………………………….... página 82 

Figura 3 - Esquema da Sequência Didática ……………………. página 84 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 



11 

SUMÁRIO 

 

 

1. INTRODUÇÃO ……………………………………………………………………...…12  
 
2. PEDAGOGIA SOFÍSTICA E UM NOVO PARADIGMA EDUCATIVO NA 
ANTIGUIDADE ………………………………………………………………………...…16 
 
2.1. PAIDÉIA E A BUSCA PELA ESSÊNCIA DO(A) VERDADEIRO(A) 
EDUCADOR(A) …………………………………………………………………….....…17 
 
2.2. EDUCAÇÃO SOFISTA E A FORMAÇÃO PARA A PARTICIPAÇÃO POLÍTICA 
…………………………………………………………………………………………..…26 
 
3. PEDAGOGIA DIALÓGICA E COMUNICATIVA EM PAULO FREIRE: FORMAÇÃO 
INTEGRAL DE SUJEITOS PROTAGONISTAS E AUTÔNOMO……………………..36 
 
3.1. EDUCAÇÃO DIALÓGICA COMO PRÁTICA DE INTEGRAÇÃO 
HISTÓRICO-POLÍTICO-SOCIAL ……………………………………………….………38 
 
3.2. EXISTÊNCIA INTEGRADA COMO SUPERAÇÃO DA INEXPERIÊNCIA 
DEMOCRÁTICA A PARTIR DE UMA EDUCAÇÃO DIALÓGICA FREIREANA ..…50 
 
4. PLANEJAMENTO E INTENCIONALIDADE NA EDUCAÇÃO …………...…...….65 
 
4.1 EDUCAÇÃO DIALÓGICA EM SEQUÊNCIAS DIDÁTICO-FILOSÓFICAS PARA O 
ENSINO DE FILOSOFIA ………………………………………………………………..68 
 
4.2 DIÁLOGO, REFLEXÃO E AÇÃO ………………………………………………….81 
 
5. CONSIDERAÇÕES FINAIS…..……………………………………………………...96 
 
6. REFERÊNCIAS …………………………………………………………………...….99 
 
7. APÊNDICES ……………………………………………………………………....….101 
 
8. ANEXOS ……………………………………………………………………………....106 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



12 

1         INTRODUÇÃO  

Ao observar, transitoriamente, a prática do ensino de filosofia nos anos finais 

da formação educacional básica no brasil - em atuação como estudante de 

licenciatura em filosofia (UFPE) bolsista em programas de iniciação à docência 

como PIBID (Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência) e Residência 

Pedagógica - evidenciou-se que a escolha da abordagem que se tem praticado nas 

aulas ministradas dessa disciplina, apontam o uso predominantemente constante da 

explanação oral e monóloga, na qual os(as) professores(as) expõem os conteúdos 

oralmente, visando apresentá-los e média-los aos estudantes ou, em outras 

palavras, interlocutores. Nisso, denota-se na pesquisa a seguir uma a reflexão sobre 

a questão referenciada na crítica socrática aos longos discursos (macrológicos): a 

denúncia ao modo como uma extensa exposição prejudica os partícipes durante um 

diálogo. 

Intenta-se na presente investigação assinalar, também, a forma a qual 

professores e professoras de filosofia estão a realizar o intento de ensinar e dispor 

da sala de aula como um ambiente de construção de conhecimento e não apenas 

um espaço para replicação de saberes. Para tanto, se faz cabível pensar as 

metodologias e abordagens através das quais, até o presente momento, 

mostraram-se preferíveis a utilização para a explanação do conteúdo desta 

disciplina. Além disso, destaca-se que novos cenários e perspectivas apresentam 

uma diversidade de abordagens e técnicas a serem adotadas para o 

aperfeiçoamento da prática pedagógica do(a) docente professor(a), compreendendo 

que os documentos normativos, apesar de muitas vezes disporem de uma visão de 

política educacional distinta das demais que atendem melhor as diversidades e 

pluralidades inúmeras, podem dispor de modo tal que a atuação dos profissionais da 

educação não seja tolhida, assim como não desfavorecem absolutamente de modo 

algum àqueles aos quais é direcionada a prática e intenção educativa: 

educandos(as). 

Nesta perspectiva, sendo o diálogo uma maneira eficiente de comunicação, 

propícia ao processo de ensino-aprendizagem, a denúncia platônica, mais do que 

apontar um equívoco no modo de composição dos discursos sofísticos, gera um 

prognóstico acerca da limitação existente nos moldes ordinários da atuação docente 

 



13 

do(a) professor(a) de filosofia, expondo um déficit no que diz a respeito da formação 

dos(as) educandos(as) que se pretende, além de cognitiva, cidadã. Para tanto, no 

que concerne a educação em vista do aprimoramento humano e do preparo para o 

exercício da cidadania, as reflexões contempladas no presente estudo, evidenciam a 

necessidade do desenvolvimento de práticas educativas baseadas no diálogo, 

viabilizando ambientes de efetiva participação dos sujeitos que a vivenciam, 

promovendo o respeito aos espaços de fala e escuta em sociedade. 

A comunicação possui papel indiscutível em nossas atividades cotidianas, 

principalmente, no que concerne à educação. Pensando nisso, e em como os(as) 

educandos(as) devem ser incluídos(as) e terem à sua disposição um ambiente 

educativo em que formar-se-ão enquanto indivíduos críticos e pensantes, mostra-se 

relevante a reflexão sobre como o modo através do qual professores e professoras 

de filosofia comunicam-se e expõem o conteúdo, quando protagonistas do processo 

de ensino-aprendizagem, abordando temáticas e desenvolvendo as habilidade e 

competências em consonância com educandos(as). 

Sabe-se que Platão, dispondo da construção e expressão de suas teorias e 

ideias através do diálogo, explora este estilo como principal modo de comunicar às 

mesmas, em um exercício dialético para a ascensão do conhecimento à verdade. 

Neste sentido, investigando as obra intituladas Protágoras e Górgias, por meio da 

voz socrática, identifica-se uma crítica realizada por essa personagem platônica à 

forma macrológica (falar de maneira ostensiva/prolongada) através da qual seus 

interlocutores - Protágoras e Górgias - compõem seus discursos e, o mesmo, parte 

em defesa de uma forma mais benéfica - braquiológica (falar de maneira 

breve/concisa)  - para se elaborar explanações que visem a exposição de 

determinado conteúdo, tais que sejam mais próprias para a comunicação. Tendo em 

vista que o processo de ensino-aprendizagem se dá por meio da comunicação entre 

seus envolvidos(as), a maneira pela qual os discursos são pensados e 

concretizados em virtude desse intuito, influencia diretamente na eficiência do 

mesmo, qual seja, proporcionar um ambiente educativo onde os(as) sujeitos(as) 

desenvolvam plenamente. 

Atentando-se, também, a voz freireana, que expressa nas obras Educação 

Como Prática de Liberdade, Pedagogia do Oprimido e Pedagogia da Autonomia, 

 



14 

propõe uma abordagem dialógica para educação que visa a culminância do 

processo de ensino-aprendizagem à vista de uma formação integral dos indivíduos, 

que se efetiva em um espaço disponível e saudável para a realização dos diálogos 

com fim no desenvolvimento das potencialidades cognitivas e interesses dos(as) 

educandos(as),   caracterizando-se como um modo correto de dispor da sala de aula 

no momento de explanação dos conteúdos trabalhados nas disciplinas, com ênfase 

ao que se refere o ensino de filosofia. 

No entanto, tem-se em conta que os(as) professores(as) de filosofia, em 

função das demandas de sua profissão, acabam por tornar o momento de 

explanação do conteúdo para os(as) estudantes em intermináveis monólogos. Por 

isso, é deveras relevante refletir sobre a maneira pela qual é disposta a atenção do 

docente em elaborar suas aulas, no sentido de desenvolver no ambiente educativo 

uma aura dialógica-comunicativa. Entende-se que tal iniciativa resulta, desde a 

preparação do plano de aula, dos materiais didáticos, dos recursos utilizados, até o 

momento em que professor(a) e educando(a) compartilham sincronicamente o 

espaço (virtual ou presencial) da sala de aula com a intensidade de envolvimento 

propícios a concretização de suas intenções de ensino-aprendizagem. É possível, 

neste caso, para professores e professoras de filosofia, componente curricular ao 

qual é legado uma ou duas aulas semanais, o comprometimento e aprimoramento 

necessários à educação dialógica que transpõe antigos moldes corriqueiros em que 

a fala está restrita à hierarquia de poder conferida aos docentes em aulas 

expositivas?   

Neste sentido, o objetivo geral desta pesquisa foi investigar os limites e as 

possibilidades da crítica socrática aos modelos pedagógicos presentes na paidéia 

sofística relacionados com as propostas pedagógico-filosóficas de Paulo Freire (em 

sua teoria sobre a educação dialógica) enquanto metodologia do ensino de filosofia 

e aplicar tal apreensão conceitual na produção de ''Sequências Didático-Filosóficas'' 

(enquanto PTT) para professores(as) de filosofia nos anos finais do ensino 

fundamental. 

No primeiro capítulo, analisamos as propostas educativas presentes na obra 

Paidéia, elaborada e desenvolvida pelos sofistas, como novo paradigma educativo 

em contrapartida à tradição do ensino das escritos homéricos e a coexistente 

 



15 

revisão dos modelos educativos na proporção da paidéia socrática, além disso, a 

relação das mesmas na formação para a vida política situada no período da 

antiguidade grega em que a democracia estava se constituindo enquanto 

participação direta da população considerada cidadã, levando em conta os debates 

empreendidos por Sócrates com vista na crítica e análise das práticas docentes 

expostas nas obras Protágoras e Górgias, enfatizando o que o filósofo antigo 

assevera sobre os danos causados pelo exercício da retórica nos moldes da oratória 

para manutenção do poder e da influência política no modelo governamental em que 

estavam imersos. No segundo capítulo, refletimos sobre a educação como 

instrumento de formação política e exercício da cidadania, a partir da concepção 

freireana de integração, na perspectiva pedagógica elaborada como educação 

dialógica na obra Educação como Prática de Liberdade. Por fim, no terceiro capítulo, 

produzimos sequências didáticas com vista à sugestão e proposta de práticas 

pedagógicas pautadas em uma educação dialógica e fundamentadas em uma 

postura pedagógica que dispõe do planejamento como empenho docente 

indispensável, para o ensino de filosofia na educação básica durante a etapa dos 

anos finais do ensino fundamental, através da observação e ensaio da prática 

docente de professores e professoras de filosofia em sala de aula. 

Tendo em consideração a baliza teórica disponível, e de interesse 

indispensável para uma pesquisa satisfatória, dispõe-se aqui as obras utilizadas 

para exposição das teorias e ideias apresentadas, sendo elas a Paideia de Werner 

Jaeger, assim como, a leitura da obra de Paulo Freire, Educação como Prática de 

Liberdade. Tudo isso, para que haja uma leitura comparativa proveitosa, para uma 

análise aprofundada, tendo em conta os momentos históricos das passagens lidas e 

as propostas pedagógicas apresentadas. Tendo em vista, principalmente, a 

necessidade factível de que os(as) docentes, professores(as) do ensino básico no 

Brasil estão realizando as primeiras experimentações oficiais da nova base nacional, 

mostram-se necessárias pesquisas e reflexões sobre as consequências benéficas e 

maléficas, além das possibilidades e oportunidades de atuação que estão a surgir. 

Dessa forma, lançaremos mão da bibliografia em evidência ao decorrer do trabalho 

escrito, para produzir as sequências didático-filosóficas. 

 



16 

Através de leitura analítica realizamos o exame das obras presentes no 

corpus das referências bibliográficas apresentadas, assim como, a interpretação por 

meio de uma pesquisa descritiva acerca da crítica identificada nos diálogos 

platônicos e das propostas pedagógicas nas obras freireanas. Assim como, 

produzimos sequências didático-filosóficas resultantes dos fatos averiguados em 

sala de aula por observação sistemática e aplicação da metodologia para exame e 

eficácia da prática. 

Em suma, consideramos fundamental salientar que esta pesquisa se inscreve 

no campo das investigações de natureza qualitativa, por emergir da análise das 

vivências práticas da pesquisadora e assumir um olhar subjetivo e interpretativo 

sobre o fazer pedagógico. Ao observar as metodologias utilizadas no cotidiano da 

sala de aula, buscamos compreender os significados, percepções, interações e 

processos que se desdobram na prática educativa, concernente ao corpus da 

pesquisa apresentado em cada capítulo. Nisto, optamos por essa abordagem, por se 

tratar de uma postura pautada na escuta, no diálogo e na valorização das relações 

humanas como pilares do processo de ensino-aprendizagem do qual fazemos parte. 

Desse modo, o foco desta investigação recai sobre as experiências vividas, as 

reflexões produzidas e os sentidos construídos ao longo da prática pedagógica. 

2. PEDAGOGIA SOFÍSTICA E UM NOVO PARADIGMA EDUCATIVO NA 
ANTIGUIDADE  

Dentre as diversas formas de interpretar e analisar as obras platônicas, 

atualmente, entende-se que algumas classificações e taxonomias são 

indispensáveis para uma investigação que considere para além dos escritos mas, 

também, o autor por detrás deles. Em se tratando dos diálogos averiguados para a 

construção teórica desta pesquisa, o Górgias e o Protágoras de Platão, são fontes 

que a tradição comumente categoriza cronologicamente como ilação do que o autor 

autoridade no estudo e análise dessas obras, Franco Trabattoni, nomeia de 

“diálogos do primeiro período”. O mesmo define que estes escritos são 

“predominantemente polêmicos em relação à cultura tradicional e à sofística”. 

Figura-se, portanto, nas passagens a serem explicitadas nesta pesquisa, o resultado 

de um empenho do filósofo ateniense, por meio da voz socrática, de romper com 

alguns paradigmas de sua época e cultura, assim como tecer críticas concernentes 

 



17 

à atuação da figura dos sofistas, personagens que protagonizam as duas obras. No 

entanto, é necessário asseverar que, o mesmo pesquisador e intérprete celebré de 

Platão, afirma que àquelas obras demonstram indícios característicos de uma tônica 

aporética em suas problematizações, reflexões e, em alguns casos, críticas, como a 

que pretende-se explorar ao longo desta pesquisa.  

​  Outrossim, para uma leitura apurada e bem amparada, destaca-se, também, 

o caráter tensionado, ao longo do cânone filosófico, das interpretações das doutrinas 

orais de Platão, em contrapartida ao estabelecido e discutido em suas obras 

escritas. Desse modo, a que se dispor neste prólogo o comprometimento 

centralizado nas obras escritas, por razão de baliza teórica para as investigações 

aqui presentes e as interpretações, reflexões e análises propostas pela mesma. 

Todavia, não sugere-se deste modo a rejeição ou invalidação das teorias de defesa 

das doutrinas orais, apenas torna-se sabido que não lançaremos mão das mesmas.  

Para tanto, no primeiro tópico do capítulo, realizar-se-á uma reflexão acerca 

das propostas pedagógicas que a figura de sofistas como Protágoras e Górgias 

representaram para o período de reformas e novas metodologias pedagógicas na 

Grécia Antiga, além disso como a coexistência dos três principais modelos 

educativos permeiam os diálogos platônicos. No mais, no segundo tópico, dar-se-á 

continuidade à investigação, levando em consideração a disposição do ensino de 

certas aptidões e dotes cívicos propostos pelos sofistas como contribuição docente 

para uma educação que tenha por finalidade a participação política, no contexto da 

democracia ateniense antiga.  

2.1 PAIDÉIA E A BUSCA PELA ESSÊNCIA DO(A) VERDADEIRO(A) 
EDUCADOR(A)  

Tendo como herança e base línguas ricas em simbologia e significância, 

estamos aptos(as) a entender a necessidade de um termo que seja capaz de 

abranger um universo inteiro de conceitos, ideias e proposições acerca do mundo 

que nos rodeia e que apresenta-se de maneira tal que sua complexidade, por vezes, 

transborde as beiradas da linguagem. Paidéia é uma palavra que alcança esta 

magnitude; uma palavra, que no contexto de seu uso originário, albergava um 

conjunto de conteúdos ao ponto de tocar esferas densas da existência humana, 

 



18 

como aponta o autor da obra que tem por título o mesmo vocábulo. E ao discutir a 

semântica dela, o mesmo explica a escolha para a designação de seus escritos ao 

apontar no trecho a seguir que: 

Paidéia, a palavra que serve de título a esta obra, não é 
apenas um nome simbólico; é a única designação exata do 
tema histórico nela estudado. Este tema é, de fato, difícil de 
definir: como outros conceitos de grande amplitude (por 
exemplo os de filosofia ou cultura) resistem a deixar se 
encerrar numa fórmula abstrata. O seu conteúdo e significado 
só se revelam plenamente quando lemos a sua história e lhes 
seguimos o esforço para conseguirem plasmar-se na 
realidade. (Jaeger, 1995, p. 1) 

Ao passo que a cultura se estabelece enquanto parte do processo educativo 

de modo recíproco, sabe-se que a civilização grega antiga e suas diversas 

expressões, desponta como modelo ocidental de inovação em relação às suas 

realizações artísticas, religiosas e políticas. Neste caso, a educação como parte 

estruturante para o desenvolvimento dessa sociedade, assenta em um espaço de 

atuação particular e coletiva confluentes. Como aponta Werner Jaeger, na Paidéia, 

“Antes de tudo, a educação não é uma propriedade individual, mas pertence por 

essência à comunidade” (JAEGER, 1995). Dito isto, dispõe-se aqui a importância da 

análise dos processos educativos e suas manifestações para uma leitura 

contundente e aprofundada de qualquer organização humana, além de suas 

conjunturas. Acerca deste destaque para a educação e suas imbricações e relevante 

influência nas vivências humanas e seus entrelaces, o autor alemão, da mesma 

forma, nos assegura que: 

A educação participa na vida e no crescimento da sociedade, 
tanto no seu destino exterior como na sua estruturação interna 
e desenvolvimento espiritual; e, uma vez que o 
desenvolvimento social depende da consciência dos valores 
que regem a vida humana, a história da educação está 
essencialmente condicionada pela transformação dos valores 
válidos para cada sociedade. (Jaeger, 1995, p. 4) 

Concernente ao período histórico ao qual pautamos esta investigação, torna-se 

imperioso explicitar que os processos educativos aos quais nos debruçamos, dizem 

a respeito de uma momento na sociedade helênica de interação, contraposição e 

embate dos três modelos pedagógicos até então atuantes, são eles, o modelo 

tradicional fundamentado nos escrito clássicos, principalmente os homéricos, a 

prática do ensino por parte dos sofistas e o destaque da regência de Sócrates. 

 



19 

Assim sendo, a educação da sociedade grega antiga, dispunha destas eclosões 

didáticas que representavam estilos com finalidades distintas para o processo 

educativo.  

Levando em consideração que tanto o Protágoras quanto o Górgias são 

diálogos de “início de carreira” e demarcam a personalidade intelectual de um autor 

ainda, consideravelmente, influenciado e inspirado por Sócrates, torna-se 

perceptível e compreensível que Platão observe os métodos e formas de seu mestre 

em paralelo com os profissionais em evidência naquele momento, os sofistas. A 

inquietação do filósofo antigo não se concretiza apenas por se tratar de uma 

curiosidade ou perspicaz interesse nos procedimentos de seu mentor, porém a 

comparação justificava-se incontornável, pois tanto Sócrates quanto os sofistas 

propuseram-se ao rompimento com a tradição homérica para a educação dos(as) 

jovens gregos(as), no qual empenharam-se a desenvolver suas próprias 

pedagogias. Para tanto, como aponta a seguir o estudo Pedagogia Moral e 

Intelectual Proposta por Platão, o jovem discípulo de Sócrates, presenciou a 

contraposição e divergência dos três métodos dispostos, 

A crítica de Sócrates aos sofistas tem como objetivo 
desconstruir o conceito banalizado de educação que subvertia 
a verdade em detrimento da aparência. Sendo assim, antes de 
propor uma nova educação, Sócrates vai tecer críticas a 
Homero e aos sofistas, embora os próprios sofistas tenham 
tido grande importância; é claro que não podemos deixar de 
salientar que os próprios sofistas já representavam a nova 
educação. (Silva e Melo, 2022, p. 248) 

​ Neste ponto, na obra Paidéia - formação do homem grego, Werner Jaeger 

nos apresenta evidências e análises dos embates, reflexões e discussões acerca 

dos movimentos, inquietações e esforços realizados pelas atuações educativas e 

pedagógicas tanto dos sofistas quanto de Sócrates em dispor de uma nova 

metodologia para educar e formar integralmente seus discípulos em detrimento e no 

intento de transpor o paradigma homérico até então predominante. Ao que disso 

decorre, é possível elencarmos três tipos de pedagogias dispostas neste contexto, 

as quais Platão como jovem adulto ateniense, estivera à mercê, ao passo que, o 

mesmo, desempenhava ativa observação crítica; são elas, paideia homérica, 

sofistica e socrática. A primeira, como busca iminente determinada pelo ideal de 

areté, ou seja, excelência máxima pretendida para o desenvolvimento necessário às 

 



20 

diversas atribuições éticas e políticas, através do cânone da poesia de Homero e 

Hesíodo. A segunda, porém, baseada na proposta da educação para a atuação 

política, fundada na retórica e com ênfase na lapidação do traquejo democrático, 

disposto no uso devido do treino da oratória com foco discursivo na persuasão. Por 

fim, a maiêutica socrática que, compromissada com a aletheia (verdade), busca a 

episteme (conhecimento), através do lógos (diálogo) que conduz à finalidade última 

de toda filosofia socrática-platônica, o Bem.  

​ Enquanto imersa na tradição, até o momento de dissolução do regime dos 

Trinta Tiranos, vigente nas comunidades jônicas-eólicas, a educação dos(as) jovens 

pautava-se na poesia homérica, sendo a formação intelectual e moral da sociedade 

helênica deste período por meio dos ensinamentos pautados nas virtudes e na ética 

precedida pelo Olimpo, como aponta Franco Trabattoni em seu texto Platão: 

Mas o que podemos entender por “cultura tradicional”? Como 
nos diz um célebre fragmento de Xenófanes, “tudo que os 
Gregos sabem, aprenderam de Homero”(fr. 9 D.-K.). Os 
poemas homéricos constituíam para os Gregos não somente 
um texto básico para a aquisição dos primeiros conhecimentos 
linguísticos, mas também representavam a principal fonte 
religiosa, jurídica e moral. Dessa situação nasce uma cultura 
que alguns estudiosos chamaram de “épico-homérica”, na qual 
constantemente eram exaltados os cultos à coragem, à força, 
à honra;[...] (Trabattoni, 2012, p.36-37) 

Por se tratar de uma comunidade com forte tradição oral, compreende-se 

assim a influência de Homero e os mitos característicos de suas obras na educação 

da sociedade helênica. Como aponta, também, Jaeger no trecho a seguir, os épicos 

homéricos estavam imprescindivelmente incluídos nos processos e etapas de 

formação do(a) jovem grego(a): 

Conta Platão que era opinião geral no seu tempo ter sido 
Homero o educador de toda a Grécia. Desde então, a sua 
influência estendeu-se muito além das fronteiras da Hélade. 
Nem a apaixonada crítica filosófica de Platão conseguiu abalar 
o seu domínio, quando buscou limitar o influxo e o valor 
pedagógico de toda a poesia. (Jaeger, 1995, p. 61) 

A poesia grega clássica, em especial homérica, alcança vários âmbitos da 

vida humana e dispõe de importantes bases para a formação dos sujeitos em 

inserção na sociedade da época. Em consonância com o Olimpo, Heróis(inas) e 

Deuses(as) em regência de mοῖραι (destino), tornam-se modelos a serem tanto 

 



21 

reverenciados(as) quanto imitados(as). Desde a epistemologia e o conhecimento da 

realidade às relações interpessoais dentro das pólis, as figuras apresentadas, os 

enredos vivenciados e as tramas das narrativas, servem de direcionamento ético e 

estético para a educação da geração coetânea, como aponta Trabattoni a seguir: 

Esse modelo cultural era legitimado pelo comportamento dos 
próprios deuses olímpicos, que não faziam nada diferente do 
que os homens, o que oferecia uma cômoda justificação para 
as ações dos homens: paixões como a luxúria, a ira, a cobiça 
eram comuns também aos deuses de Homero, e por isso 
poderiam ser entendidos como aspectos lícitos e 
característicos da natureza humana. (Trabattoni, 2012, p. 37) 

Sendo assim, a separação dessas duas esferas da existência humana, 

evidencia um embate travado desde os tempos derradeiros, quando Platão aponta 

os principais impasses e inquietações que o mesmo possuía em relação à educação 

pautada nos escritos homéricos de forma indistinta. Em detrimento da verdade e em 

justificativa para injustas e imoralidades, alguns comportamentos autuados dentro 

dos mitos exacerbam ainda mais a contingente necessidade da distinção entre o 

valor moral das obras e seu valor artístico num exercício pedagógico. Como aponta 

o seguinte trecho da Paideia: 

A não-separação entre a estética e a ética é característica do 
pensamento grego primitivo. O procedimento de separá-las 
surge relativamente tarde. Para Platão, ainda, a limitação do 
conteúdo de verdade da poesia homérica acarreta 
imediatamente uma diminuição no seu valor. (Jaeger, 1995 p. 
61) 

Por fim, nos é cara a apreciação do valor educativo que a poesia possui 

enquanto arte que move e abarca as vivências humanas, tal qual o pensamento 

filosófico, por vezes, não logra. Sobre isso, Werner Jaeger evidencia o domínio dos 

acácios escritos poéticos gregos em transpor culturas, tempos e lugares dispondo 

de elementos universais que majoritariamente geram nas pessoas identificação e 

sensibilização para temas e debates aos quais outras linguagens não o fazem. 

A arte tem um poder ilimitado de conversão espiritual. É o que 
os Gregos chamaram psicagogia. Só ela possui ao mesmo 
tempo a validade universal e a plenitude imediata e viva, que 
são as condições mais importantes da ação educativa. 
(Jaeger, 1995 p. 63) 

 



22 

​ Antes de dar seguimento a reflexão sobre as bases e fundamentos da 

educação grega a partir das diversas expressões de métodos e escopos, mostra-se 

interessante averiguar alguns detalhes importantes sobre a educação espartana e 

como a mesma contribuiu para os(as) demais educadores(as) neste contexto. A 

educação em Esparta constituiu-se como estatal, e isto indica um movimento 

precursor em relação aos moldes educacionais da época. Como aponta Jaeger, 

Esparta não somente figura um exemplo pioneiro na esfera política, ao estruturar a 

sociedade de forma a fundar um Estado potente, mas, também, ao empossar esta 

mesma instância social a responsabilidade pela educação dos(as) jovens, para 

tanto, uma evidência dessa análise se mostra no seguinte trecho: 

[...] Esparta tem, de pleno direito, um lugar na história da 
educação. A criação mais característica de Esparta é o seu 
Estado, e o Estado representa aqui, pela primeira vez, uma 
força educadora no mais vasto sentido da palavra. (Jaeger, 
1995 p. 109) 

Entretanto, ainda que pioneira na proposta da educação como função e dever 

do Estado, elevando ao máximo a vivência da coletividade, Esparta restringe a 

finalidade desta formação humana para seus(as) jovens à característica de seu 

espírito bélico. A cultura militar dominava as instâncias da vida em sociedade e, 

neste caso, a educação como a expressão mais genuína de um grupo, assim como 

suas tradições e legado, não teria em seu âmago diferente atribuição e finalidade.   

Dando seguimento a análise filosófica e historiográfica das propostas 

pedagógicas vigentes na Grécia Antiga, a Paidéia sofística surge ao centro do palco 

como um fenômeno educacional da época, tal qual o estrelato midiático resultante 

da fama transitória. Essas personagens possuem destaque inquestionável para a 

revolução e transformação que estava para se concretizar enquanto manutenção em 

vista de uma nova perspectiva de formação para a sociedade grega da época. Sobre 

isso, é imprescindível salientar que, até este momento, a educação era tomada 

como processos fragmentados de ensino para determinadas profissões a serem 

exercidas na vida adulta. Os sofistas permeiam pela primeira vez esta proposta 

educativa que concebe a educação como um todo, estabelecendo um novo sentido 

para a paidéia, qual seja a integração de vários requisitos para a formação integral 

dos jovens, como expõe o trecho a seguir: 

 



23 

Foi com os sofistas que esta palavra, que no séc. IV e durante 
o helenismo e o império haveria de ampliar cada vez mais a 
sua importância e a amplitude do seu significado, pela primeira 
vez foi referida à mais alta arete humana [...] acaba por 
englobar o conjunto de todas as exigências ideais, físicas e 
espirituais, que formam a kalokagathia, no sentido de uma 
formação espiritual consciente. (Jaeger, 1995 p. 335)  

Com intuito de superar o antigo modelo formativo, baseado no princípio da areté, a 

nova sociedade grega, que idealiza uma maior adesão por parte dos cidadãos na 

tomada de decisões políticas, caminha em direção à um diferente sistema educativo 

que buscasse atingir este primeiro ideial, mas que, também, atingisse um ensino 

mais abrangente, capaz de satisfazer aos ideais da cidade-estado. Neste sentido, 

pode-se afirmar que o arquétipo da educação como uma incontornável inserção 

social surge primeiro como necessidade do Estado, como sugere Jaeger no trecho a 

seguir: 

O Estado do séc. V é assim o ponto de partida histórico 
necessário do grande movimento educativo que imprime o 
caráter a este século e ao seguinte, e no qual tem origem a 
ideia ocidental da cultura. Como os Gregos a viram, é 
integralmente político-pedagógica. Foi das necessidades 
mais profundas da vida do Estado que nasceu a ideia da 
educação, a qual reconheceu no saber a nova e poderosa 
força espiritual daquele tempo para a formação de homens, e a 
pôs a serviço dessa tarefa. (Jaeger, 1995, p. 337, grifo nosso)  

Neste contexto de transformações e mudanças, a figura dos(as) sofistas encontra a 

demanda que os(as) figurará na história da educação ocidental como primeiros(as) 

professores(as) profissionais liberais. A nova ordem estatal, requer de seus cidadãos 

habilidades e conhecimentos que não se resumiam apenas ao ideal de justiça, como 

pretendiam os antigos e suas virtudes. Mas, o pronunciamento de discursos 

convincentes que fizessem valer a experiência democrática, na qual a massa 

citadina assumia papel indispensável nas diligências do Estado. Para tanto, o autor 

da Paidéia evidencia o seguinte: 

Neste ponto, devia basear-se na eloqüência toda a educação 
política dos chefes, a qual se converteu necessariamente na 
formação do orador[...] Sob esta luz, torna-se compreensível e 
ganha sentido o fato de ter surgido uma classe inteira de 
educadores que publicamente ofereceram, por dinheiro, o 
ensino da “virtude" — no sentido acima indicado.  (Jaeger, 
1995, p. 340, grifo nosso)  

 



24 

Evidentemente, considerando a oratória e a retórica como “virtudes” e ensejando 

ensiná-las por dinheiro, os(as) sofistas assumem um lugar de contraste ante a 

filosofia e pedagogia socrática, para o qual as virtudes não são objeto de ensino. 

Ainda que como contraponto, as figuras representantes do movimento sofístico 

exercem determinante influência, a tal ponto de serem indispensáveis e 

incontornáveis nas análises platônicas das questões que o inquietava, de tal forma 

que algumas das personagens de peso em obras características desse filósofo, são 

sofitas. Por fim, como uma justificativa plausível para a integração e mescla da vida 

política e da necessária educação para a mesma, segue uma conclusão 

interessante de Jaeger, ao afirmar que “A racionalização da educação política não 

passa de um caso particular da racionalização da vida inteira, que mais do que 

nunca se baseia na ação e no êxito” (Jaeger, 1996). 

Sócrates carrega em si próprio todo espírito da clássica Grécia Antiga. Um 

dos principais expoente e representante de seu povo, este filósofo, dispõe em si 

relevantes tradições e heranças para a pedagogia ocidental e a história da educação 

das civilizações que posteriormente irão se desenvolver.  

O mestre de Platão, protagoniza um momento importante para a Atenas da 

época, o surgimento de pensadores(as) chamados “filósofos(as)”. Além disso, as 

figuras que compartilham com esse filósofo o momento de transformação e 

mudança sócio-histórico-política, acompanham de perto os primeiros ensaios da 

democracia ateniense. E neste contexto, Sócrates surge como a figura de um 

pensador itinerante, disposto ao diálogo com qualquer um(a) sobre qualquer 

temática.  

Em contrapartida à atuação sofística, Sócrates cativa seus ouvintes pela 

simplicidade da fala e presença cotidiana nos meios públicos. O modelo pedagógico 

desta admirada figura pautava-se na espontaneidade com a qual iniciava uma 

conversa no meio da rua. Como afirma Jaeger a seguir: 

A juventude sente-se fascinada pelo fio cortante daquele 
espírito, ao qual não há nada que resista. Ele é para essa 
juventude ateniense um espetáculo constantemente renovado, 
a que se assiste com entusiasmo, cujo triunfo se celebra e que 
se procura imitar, fazendo por examinar do mesmo modo as 
pessoas, tanto na própria casa como no círculo dos amigos e 

 



25 

conhecidos. É em torno de Sócrates que se agrupa o escol 
espiritual da juventude ática (Jaeger, 1995, p. 523)  

A paidéia socrática irá se basear em uma relação de aproximação e contato direto 

com seus interlocutores e ouvintes. Como Platão retrata em seus diálogos, o método 

de seu mestre justificava seu comportamento indagador e inquiridor. Nenhum 

transeunte estava isento de participar de uma conversa aberta sobre qualquer 

questão que surgisse como tema. Sobre isso, o mesmo autor referido escreve:  

Depois de se ter aproximado dele, ninguém pode furtar-se à 
atração do seu espírito. E quem julga que se pode retrair, 
intratável, perante ele, ou encolher os ombros com indiferença 
ante a forma pedante das suas perguntas ou a intelectual 
banalidade dos seus exemplos, não tarda a baixar da pretensa 
altura do seu pedestal (Jaeger, 1995, p. 523) 

Por meio de sua abordagem metodológica, Sócrates apresenta à sociedade da 

época a importância do parto das ideias. Em outras palavras, a maiêutica socrática 

distingue-se dos dois modelos pedagógicos anteriores no que diz respeito à 

participação orientada e ativa de seus(as)discípulos(as). O esforço durante o 

movimento dialético de convite e indagação, proposto por Sócrates, revela um 

comprometimento educativo com a formação de indivíduos críticos e autônomos. 

Nessa perspectiva a paidéia socrática apresenta-se como um instrumento de ensino 

por meio da autorreflexão e autoconhecimento que se iniciam em uma conversa a 

dois e logo alcança mais amplitude. Para tanto, o autor da Paidéia comenta o 

seguinte, sobre as palavras de Sócrates proferidas na Apologia no momento de 

defesa do mesmo perante seu julgamento: “Platão reduz aqui a duas formas 

fundamentais a peculiar maneira socrática: a exortação (protreptikos) e a indagação 

(elenchos). Ambas são elaboradas na forma de perguntas” (Jaeger, 1995).  

​ Entretanto, a educação socrática disposta no dar à luz às ideias acusa aos 

sujeitos que por ela são formados praticando litigioso exame da realidade composta 

de suas causas e efetios, e a refutação de determinadas verdades 

pré-estabelecidas. A propósito disto, o filósofo ateniense foi condenado por sob a 

queixa por parte da sociedade de Atenas por corromper a juventude e introduzir 

falsos Deuses.  

​ Destarte, a pedagogia em vigência no método socrático aponta para a 

importância filosófica do bem viver. A direta relação entre a filosofia e a vida se 

 



26 

inserem na pedagogia de Sócrates como duas expressões entrelaçadas da 

existência humana. Nisto, compreende-se que a educação dos indivíduos abarca 

uma dimensão para além da reflexão teórica e abstrata, mas alcança um nível de 

engajamento e responsabilidade particular, assim como, a realização pessoal. 

Acerca dessa reflexão afirma o autor da Paidéia:  

Um dos principais legados que Sócrates deixou a Platão foi a 
estreita ligação entre filosofia e vida. Por duas vezes, ao longo 
dos diálogos (Górgias 500c, A República 352d), o Sócrates de 
Platão explica que o argumento sobre o qual se discute é 
extraordinariamente importante porque trata de “como se deve 
viver”. Portanto, nenhum homem pode verdadeiramente se 
declarar indiferente à filosofia, porque seria como se 
declarasse o próprio desinteresse pela felicidade. (Trabattoni, 
2012, p. 30) 

Em síntese, o cenário aqui disposto retrata apenas um recorte específico para a 

análise necessária ao estudo empreendido nesta pesquisa. Por isso, é 

imprescindível expor que contextos e realidades afins estavam se desenrolando no 

mesmo momento histórico apresentado aqui. Além disso, este tópico serviu apenas 

de introdução para as discussões posteriores.  

2.2. EDUCAÇÃO SOFISTA E A FORMAÇÃO PARA A PARTICIPAÇÃO POLÍTICA  

​ O estilo da pedagogia sofística foi apresentado no tópico anterior em suas 

principais expressões e características. Entretanto, é necessário preceituar na 

análise que se segue, que existiram diferentes manifestações da atuação desses 

profissionais e as mesmas devem ser consideradas em suas similaridades e 

distinções. 

Por conseguinte, a proposta educativa na paidéia sofística não se resume a 

um só método tampouco a uma só finalidade. Assim como diferentes eram seus 

representantes, também foram seus projetos. Pode-se ao menos diferenciar três 

tipos de ênfases para a educação sofística: a transmissão do conjunto de saberes 

até então reunidos pela tradição, uma formação ampla capaz de abarcar diversos 

domínios e, por último, uma formação que leva em conta as duas primeiras e a 

atuação do indivíduo na sociedade.  

Protágoras e Górgias são os célebres condutores das metodologias 

apresentadas acima. O primeiro como representante da terceira vertente da 

 



27 

educação sofista e o segundo como expoente do caricato instrumento e finalidade 

da sofística, a retórica. Sobre isso afirma Jaeger sobre as diferentes pedagogias dos 

sofistas:  

Ao lado da formação meramente formal do entendimento, 
existiu igualmente nos sofistas uma educação formal no mais 
alto sentido da palavra, a qual não consistia já numa 
estruturação do entendimento e da linguagem, mas partia da 
totalidade das forças espirituais. É Protágoras quem a 
representa. A poesia e a música eram para ele as 
principais forças modeladoras da alma, ao lado da 
gramática, da retórica e da dialética. É na política e na ética 
que mergulham as raízes desta terceira forma de educação 
sofística (Jaeger, 1995, p. 342, grifo nosso) 

Da mesma forma infere o autor:  

Em todo o caso, é uma afirmação superficial dizer que aquilo 
que de novo e de único liga todos os sofistas é o ideal 
educativo da retórica [...]: isso é comum a todos os 
representantes da sofística, ao passo que diferem na 
apreciação do resto das coisas, a ponto de ter havido sofistas, 
como Górgias, que só foram retóricos, e não ensinaram 
outra coisa (Jaeger, 1995, p. 343, grifo nosso) 

Portanto, mostra-se notável tal distinção e categorização dos métodos 

empreendidos pelos sofistas para que a análise aqui realizada sobre a interferência 

da retórica como instrumento da prática sofística não limite nem reduza a concepção 

sobre os mesmos.  

​ O mito de Prometeu proferido por Protágoras em seu discurso enquadra de 

maneira evidente a perspectiva do mesmo acerca da vocação e participação política 

em voga no diálogo sobre a possibilidade do ensino das virtudes. Nesta discussão 

sobre quais os critérios a serem atendidos por aqueles(as) que desejem atuar na 

democrática polis grega, o sofista demonstra as pretensões da paidéia sofística no 

que diz respeito ao alcance da técnica que o mesmo se propunha a ensinar, como 

sugere o trecho a seguir: 

- Por todos — respondeu Zeus — e que todos partilhem 
desses predicados, porque não haverá cidades, se somente 
uns poucos partilharem deles, como o fazem dos outros. 
Estabelece, pois, em meu nome, uma lei que extermine, como 
se se tratasse de uma peste para a cidade, todo aquele que 
não for capaz de partilhar de respeito e de justiça. - Deste 
modo e por este motivo, Sócrates, quer os outros povos quer 
os Atenienses, quando o discurso é na área da arte da 

 



28 

carpintaria ou de outra qualquer especialidade, consideram 
que só a alguns compete uma opinião. [...] porém, quando 
procuram uma opinião a propósito da arte de gerir a cidade, 
em que é preciso proceder com toda a justiça e sensatez, com 
razão a aceitam de qualquer homem, pois a qualquer um 
pertence partilhar efetivamente desta arte ou não haverá 
cidades (Platão, 2002, pág. 66, grifo nosso) 

Acerca das indagações de Sócrates sobre o ensino das virtudes, o mestre de Platão 

e o famoso sofista, permeiam um diálogo repleto de argumentos e 

contra-argumentos, como o movimento dialético requer. Sobre o intento de 

Protágoras de ensinar os atributos necessários à vida política na pólis, assevera 

Sócrates: 

Ainda remanesce uma dificuldade suscitada por ti, a respeito 
dos homens virtuosos, a saber: por que motivos homens 
virtuosos ensinam a seus filhos tudo o que depende de 
professores e os deixam sábios nessas matérias, porém na 
virtude em que eles se distinguem  não só deixam superiores a 
ninguém? (Platão, 2002, pág. 69, grifo nosso) 

O questionamento retumbante de Sócrates, mostrou-se enquanto exame do mesmo 

quanto à transmissão e ensino de certas qualidades espirituais e morais para 

atuação política. E, perante os questionamentos do filósofo andante, Protágoras 

expõe e defende sua pretensão de formar enquanto mestre da “arte política” seus 

educandos(as) para se tornarem bons cidadãos: 

Ensinar os ignorantes é facílimo, não só a virtude como tudo o 
mais. Por isso, devemos alegrar-nos quando aparece alguém 
de capacidade para fazer-nos avançar, por pouco que seja, no 
caminho da virtude. Tenho-me na conta de um desses, 
superior aos demais homens no conhecimento daquilo que os 
pode deixar melhores e mais honestos [...] (Platão, 2002, pág. 
73, grifo nosso) 

Evidenciando este ponto comenta Jaeger, ao esclarecer esse momento de contraste 

entre a pedagogia socrática e sua finalidade e a pedagogia sofistítca defendida por 

Protágoras: 

Recolhe, assim, sob forma filosófica, uma idéia fundamental da 
aristocracia, que Píndaro apresentara e que a pedagogia 
racionalista dos sofistas preferia deixar de parte, em vez de se 
deter para refutá-la. Parecia não conhecer limites o otimismo 
pedagógico dos sofistas; a sua vigorosa concepção intelectual 
do objetivo da educação contribuía para alentar este otimismo, 
que parecia, aliás, corresponder à tendência geral do tempo, 

 



29 

sobretudo à evolução da maioria dos Estados para a 
democracia. (Jaeger, 1995 p. 630) 

Dessa forma, Platão apresenta através do sofista expressivamente envolvido com o 

objetivo do ensino, competências e habilidades sociais voltadas ao manejo político 

e, principalmente democrático, acentuando a finalidade da paidéia sofística e as 

intenções educativas de Protágoras. Acerca de como o virtuoso orador construiu sua 

metodologia e instrumentos pedagógicos, assim como suas concepções 

sócio-educativas, está presente na Paidéia de Jaeger a seguinte análise: 

[...] Protágoras, que era o verdadeiro chefe da tendência para 
a qual este problema da formação ético-política constituía o 
problema fundamental, e que julgava poder resolvê-lo pelo 
estudo da “ciência social”. É evidente que, ao procurar 
encontrar assim um processo moderno que substituísse, em 
bases racionais, a antiga e rigorosa educação dada à nobreza, 
Protágoras demonstrava um sentido muito arguto para captar 
as necessidades do presente e a mudança operada na 
situação; mas era precisamente neste ponto que melhor se 
revelava a falha da paidéia sofística. (Jaeger, 1995, p. 631) 

Diante da provocativa análise socrática, Protágoras se vê à mercê de argumentar 

para reparar as deficiências da pedagogia sofística e da pretensão de sua proposta 

educativa, trazendo para o diálogo o exame sócio-político das necessidades e 

demandas da polis, recentemente, democrática. Portanto, evidencia-se no jogo 

dialético do debate estabelecido sobre a temática da ensinabilidade da virtude e sua 

função educativo-sócio-sociopolítica para a excelência do projeto democrático. Para 

tanto, comenta Jaeger sobre o recurso retórico o qual Protágoras lança mão para 

responder aos questionamentos de Sócrates: 

[...] Protágoras desloca habilmente o ponto de partida e 
examina o problema sob o ponto de vista dos seus novos 
conhecimentos sociológicos, procurando provar, pela análise 
da vida social humana, das suas instituições e necessidades, 
que, sem aceitar como premissa a possibilidade de educar a 
natureza humana, todas estas instituições, que de fato 
existiam, perderiam o sentido e a razão de ser. Assim 
considerada, a educação aparecia como um postulado social e 
político intangível, sobretudo numa democracia moderna onde 
tão importantes eram o espírito coletivo do indivíduo e a sua 
participação ativa na vida do Estado (Jaeger, 1995, p. 632) 

Neste diálogo, e às margens do discurso de Protágoras, evidencia-se a identidade 

do ser político para a época segundo a visão deste sofista. A todos os seres 

humanos foram dotadas conforme delegação de Hermes o pudor e a justiça, 

 



30 

competências necessárias à vida em sociedade. Sócrates, porém, indaga a 

viabilidade da proposta de ensinar tais atributos aos discípulos de seu interlocutor, 

levando em conta o que se propõe de fato a ensinar Protágoras; sobre isso lança tal 

interpretação o autor da Paidéia:  

Na sua intervenção, Protágoras expusera a sua convicção 
fundamental a respeito da possibilidade de educar o gênero 
humano, entre outras formas, sob a de um mito: o de Zeus ter 
outorgado aos mortais, além do dom prometéico da civilização 
técnica, com que ameaçavam destruir-se uns aos outros, o 
dom divino do espírito comunitário e da virtude política, a 
justiça, a prudência, a piedade, etc. Era este dom que 
mantinha os Estados sobre a Terra; não era só uma graça 
concedida especialmente a certos indivíduos; era comum a 
todos os seres humanos, e a educação do homem na virtude 
política tinha unicamente a missão de desenvolver nele este 
dom natural social (Jaeger, 1995, p. 632) 

Visando defender a ensinabilidade das virtudes necessárias à politíca, Protágoras 

lança mão ao argumento de que tal atuação na sociedade não é como a atuação de 

determinada especialidade ou técnica em que impõe-se exclusivamente o conselho 

dos especialistas, como os(as) mestres em arquitetura, medicina e construção, mas 

como no mito proferiu em seu discurso, é dotada ao ser humano. Para tanto, 

Protágoras afirma que aquilo que pretende ensinar é a capacidade de 

autodeterminação e capacidade de orientar as outras pessoas acerca da forma mais 

adequada para administração da polis.  

​ Protágoras como figura representante dos sofistas, tanto no diálogo platônico, 

quanto profissional da educação, expõe a iniciativa sofística de engajar o ensino de 

determinadas habilidades propostas para a política enquanto projeto da democracia 

grega, e neste contexto, o mesmo, defenderá a possibilidade e comprometimento do 

ensino da justiça para essas realidade sócio-política. Além disso, incluindo outro 

interlocutor nesta análise, mais um representante da paidéia sofística, a pedagogia 

praticada por Górgias de Leontinos e seus argumentos sobre a ensinabilidade das 

virtudes, devem ser levados em consideração em prol das investigações aqui 

pretendidas.  

​ No diálogo Górgias, deparamo-nos com um debate complexo sobre o valor 

educativo e político da oratória. O sofista, cujo nome intitula a obra, expressa na 

figura do grande retor a defesa em prol do valor do ensino e prática de persuasivos e 

 



31 

imponentes de um orador como Nestor, na Ilíada. Como averiguado anteriormente, 

Sócrates dará conta de examinar a pretensão sofística de desenvolver e aperfeiçoar 

métodos de ensino da paidéia sofística para apurar o raciocínio da imaginação 

discursiva visando a capacidade de atuação na pólis democrática deste período. 

Para tanto, o filósofo inquisitor coloca em análise uma importante questão, no que se 

refere à tensão entre o valor moral da formação para a atuação cidadã e o único 

interesse do sofista em uma formação fundamentada na eloquência política.  

​ O filho de Carmântides define no início do diálogo a oratória como “a arte da 

palavra”, tomando para si, inclusive, o título de excelente executor deste arte. O 

mesmo segue explanando sobre a importância de tal dote, evidenciando que, assim 

como o poder de domínio e comando, a palavra exerce influência sobre os demais, 

os quais através dela logram seus desígnios através do atributo do convencimento 

que a mesma opera. Sobre isso, afirma o sofista que: 

Ao poder de, pela palavra, convencer os juízes no tribunal, os 
senadores no concelho, os eclesiastas na assembleia e em 
todo outro ajuntamento onde se congreguem cidadãos. De 
fato, com esse condão, escravo teu será o médico; escravo 
teu, o mestre de ginástica e, como se verá, o tal financista 
estará produzindo riqueza não para si, mas para ti, que tens o 
dom de falar e convencer as massas (Platão, 2011, p. 56) 

Sócrates no entanto, aponta em relação a finalidade de tal arte, que a mesma por 

vezes é utilizada como instrumento de floreamento para discursos vazio de conteúdo 

e verdade, sugerindo que a técnica apontada por Górgias como essencial para o 

manejo do poder na pólis, carrega potencial controverso e desestruturante em seu 

cerne. Contrapondo o argumento socrático, quando o mesmo dispõe da acusação 

de que a oratória fundamenta-se em mera aparência sedutora sugerindo autoridade 

sobre algum assunto, o sofista de leontini sai em defesa de sua matéria, pontuando 

que:  

Esses arsenais, as muralhas de Atenas e o aparelhamento dos 
portos devem-se, como sem dúvidas sabes, a conselhos de 
Temístocles e, em parte, de Perícles; não aos profissionais. 
Igualmente quando se processa alguma das escolhas a que 
aludias, Sócrates, segundo podes ver, são os oradores quem 
aconselha e quem ganha as vontades de quem as decide 
(Platão, 2011, p. 66) 

Acerca do mesmo, aponta Jaeger: 

 



32 

É a sua arte que aponta para todo tipo de peritos e 
especialistas o objetivo para o qual devem colaborar e ao qual 
deverão submeter o seu saber. Não foram os arquitetos e 
engenheiros navais, cujo saber Sócrates enaltece como 
modelo, quem levantou as fortificações e os portos de Atenas, 
mas sim Temístocles e Péricles, que, apoiados no poder da 
retórica, convenceram o povo da necessidade de realizar estas 
obras (Jaeger, 1995, p. 651) 

Dando continuidade a análise platônica acerca dos métodos e finalidade da 

educação empreendida pelos sofistas, Sócrates põe em cheque uma falha no 

sistema educativo do sofista, no que diz a respeito dos resultados e consequências 

do uso desmedido e não supervisionado da retórica na sociedade democrática, ou 

seja, a arte de bem falar como instrumento para ludibriar as grandes massas. Para 

responder  tal ameaça aos desígnios da educação pautada na oratória, Górgias 

esclarece que o uso cabal dos elementos por ele ensinados não são de sua 

responsabilidade e controle absolutos. Além disso, o mesmo exemplifica a potencial 

degradação de equivocado uso em outras técnicas que fazem parte do escopo da 

vida em sociedade e que, igualmente, são essenciais manutenção para a mesma. 

Desse modo, o interlocutor de Sócrates, responde às suas provocações da seguinte 

maneira: 

Se alguém se formou orador e em seguida se vale desse 
condão e dessa arte para a prática do mal, não é o caso, creio 
eu, de odiar e expulsar das cidades o seu mestre. Este, com 
efeito, transmitiu-lhes sua arte para fins justos; ele é que a 
empregou de maneira oposta (Platão, 2011, p. 68) 

Adiante deste debate em relação aos fins que a retórica demanda, surge outra 

questão tão importante quanto a anterior, qual seja, a retórica é uma técnica? 

Levando em consideração que como qualquer técnica de outras áreas de atuação 

da sociedade, Górgias pretende ensinar o que ele denomina como “arte de bem 

falar”, para Sócrates neste momento do diálogo lhe parece apropriado investigar se 

como as outras a retórica, fundamentada na oratória, também pode ser reconhecida 

como tal. Sendo a retórica o conteúdo educativo, útil à atuação política na sociedade 

democrática da época, cabe compreender se a mesma se enquadra nas 

determinações propostas na análise socrática acerca do que distingue uma téchne 

de mera prática sofística de adornar discursos vagos utilizados para obter aplausos.  

 



33 

No entanto, de antemão, é imperioso delimitar a noção de téchne, empregada 

nesta pesquisa. Arte e técnica, são palavras complexas e densas de conteúdo no 

vocabulário disposto atualmente, e no atual contexto linguístico as mesmas sugerem 

temáticas distintas do uso vernacular da língua grega e da circunstância em que foi 

proferida durante o diálogo platônico. Para melhor compreensão, dispõe-se nesta 

investigação a explicitação do termo por Jaeger na Paidéia: 

A palavra techne tem em grego um raio de ação muito mais 
extenso que a nossa palavra arte. Designa toda profissão 
prática baseada em determinados conhecimentos 
especializados e, portanto, não só a pintura, a escultura, a 
arquitetura e a música, mas também, e talvez com maior razão 
ainda, a medicina, a estratégia militar ou a arte da navegação. 
Aquela palavra significa que estas tarefas práticas ou estas 
atividades profissionais não correspondem a mera rotina, mais 
baseiam-se em regras gerais e conhecimentos sólidos; 
neste sentido, o grego techne corresponde freqüentemente, na 
terminologia filosófica de Platão à moderna palavra teoria, 
sobretudo nos passos em que se contrapõe à mera 
experiência (Jaeger, 1995, p. 653, grifo nosso) 

Para tanto, neste ponto do diálogo, o debate torna-se uma contrapartida de curtas 

indagações realizadas por Sócrates e breves respostas inferidas por Górgias, até 

que outros interlocutores que, até então passivos, ouviam ao pleito.  

Destarte, Polo adentra na conversação e logo é inquirido a responder, 

também, o que seria a oratória a final, sua função e finalidade. Porém, Sócrates, 

antes de transmitir a vez da palavra para o atento ouvinte, introduz uma comparação 

favorável ao seu argumento de que a retórica aplicada sob a forma de oratória, para 

nada mais serve do quê para agradar aos sentidos e satisfazer à sua audiência, 

ilustrando o efeito da mesma como análogo ao causado pela gastronomia. O filósofo 

ateniense estabelece tal relação  com intuito de equiparar a finalidade da culinária 

gastronômica de satisfazer apenas aos sentidos, sem necessariamente, colaborar 

com a saúde do indivíduo que a consome. Da mesma forma, a retórica exercida sob 

o formato da oratória constrói tal relação entre sua forma entregue aos ouvintes e 

seu conteúdo. Sobre este ato importante do diálogo e a reviravolta da qual Polo 

tornou-se cativo do argumento socrático, comenta Jaeger: 

Sócrates nega que a retórica política seja uma arte 
rigorosa de um tipo qualquer e a define como mera rotina 
e simples capacidade, baseadas na experiência e dirigidas 
a obter o aplauso das massas e a despertar nelas 

 



34 

emoções de prazer. Mas em que se distingue então da “arte” 
culinária, que também procura conseguir o aplauso das 
pessoas, através do incitamento ao prazer? Sócrates declara 
ao atônito Polo que ambas são, na realidade, ramificações da 
mesma atividade. A própria “arte” culinária nem sequer é, a 
rigor, uma arte, mas apenas uma capacidade baseada no 
hábito (Jaeger, 1995, p. 654, grifo nosso) 

Ao eleger tal definição de mera habilidade de agradar aos sentidos e plasmas os 

ouvintes os levando a ignorar seu conteúdo, necessário à reflexão sobre os efeitos e 

causas, Sócrates prossegue afirmando que a retórica constitui-se apenas como 

vertente do que o mesmo categoriza como “lisonjaria”, assim como a culinária, a 

perfumaria e o própria exercício da sofística para a almas e o corpo dos indivíduos. 

Acerca disso, Platão expõe tal racícionia na seguinte passagem: 

Bem, Górgias; parece-me tratar de uma profissão não artística, 
mas própria de espírito certeiro, arrojado e por natureza hábil 
no entretenimento com as pessoas; ao seu gênero dou o nome 
de lisonjaria. Dessa profissão, parece-me, há muitas 
variedades; uma é a culinária; aparentemente, uma arte, mas 
no meu entender, em vez de arte, habilidade e prática. [...] Mas 
eu não lhe responderei se considero a oratória bela ou feia 
antes de lhe responder o que ela é; ela não é razoável, Polo. 
[...] No meu entender, a oratória é o simulacro dum ramo da 
política (Platão, 2011, p. 78) 

Ademais, o mestre de Platão esclarece suas proposições, evidenciando quais as 

distintas funções e finalidades das técnicas responsáveis, consequentemente, pelos 

atributos da alma e do corpo, das quais a retórica e a oratória não compreendem 

sua totalidade e méritos, tal compreensão está disposta no seguinte trecho, em que 

Sócrates inicia sua argumentação: 

Como os domínios são dois, entendo haver duas artes; uma 
relativa à alma, chamo política; à outra, referente ao corpo, não 
me é possível dar um nome único, mas no cultivo do corpo, 
conquanto uno, distingo dois ramos, sendo um a ginástica  e o 
outro a medicina; uma parte da política corresponde à 
ginástica; é o legiferar; outra corresponde à medicina. é judiciar 
(Platão, 2011, p. 80) 

Acerca dessa categorização realizada por Sócrates, Jaeger realiza a seguinte 

análise do terceiro ato do diálogo: 

E ambas as artes — a que consiste em velar pela alma e a que 
versa sobre os cuidados do corpo — subdividem-se por sua 
vez em duas espécies, das quais uma corresponde à alma sã 
ou ao corpo são e a outra vela pelo corpo ou alma enfermos. O 

 



35 

ramo da política chamado a velar pela alma sã, é a legislação, 
enquanto a alma enferma reclama os cuidados da 
administração prática da justiça. Dos cuidados do corpo se 
encarrega a ginástica; os do corpo doente são matéria da 
Medicina. As quatro artes encaminham-se para a consecução 
do melhor e para a conservação da alma e do corpo. Como 
variantes da lisonja, correspondem-lhes quatro imagens 
ilusórias: à legislação, a sofística; à justiça, a retórica; à 
ginástica, a “arte” da perfumaria; e, à Medicina, a “arte” 
culinária (Jaeger, 1995 p. 655) 

Finalmente concluindo sua apreciação acerca da questão, Sócrates delimita as 

instâncias as quais a retórica alcança e exerce influência, assim como as atenuantes 

consequências de sua ação em paralelo às, consideradas por ele, verdadeiras e 

necessárias artes políticas. Sobre isso, Jaeger expõe o seguinte: 

Fica, assim, demarcado o lugar que a retórica ocupa; é para a 
alma humana o que a chamada “arte" culinária é para o corpo 
humano. E da comparação estabelecida entre as imagens 
enganosas e as verdadeiras artes, desprende-se 
imediatamente a conclusão de que a retórica não constitui uma 
verdadeira techne. As características essenciais do conceito 
de techne são: primeira, é um saber baseado no conhecimento 
da verdadeira natureza do seu objeto; segunda, é capaz de dar 
conta das suas atividades sempre que tem consciência das 
razões, segundo as quais procede; finalmente, tem por missão 
servir a parte melhor do objeto de que se ocupa. Nenhuma 
destas notas distintivas existe na retórica política (Jaeger, 1995 
p. 656) 

Assim sendo, o exame socrático debilita a intenção pedagógica e utilidade da 

retórica como matéria a ser ensinada como parte fundamental para a preparação da 

população ativa e participante da democracia em suas instituições e espaços de 

poder, liderança e decisão. Para tanto, mostra-se importante colocar em evidência 

os limites e as problemática de tal argumento, tendo em consideração que, em uma 

sociedade de assembleias, congressos, conscientes, juris e debates públicos acerca 

das  decisões, o discurso ocupa lugar de destaque e prestígio, pois como nos é 

sabido, atualmente, a “arte de bem falar” continua sendo praticada como exercício e 

manutenção do poder e influência em nossa sociedade, dessa forma, nos cabe, 

então, pensar, investigar e repensar seus limites, finalidade e consequências. 

Portanto, os pontos de tensão e contraposição explicitados acima, nas diferentes 

formas de enxergar a ação do discurso, enquanto retórica sofística e oratória 

política, serve de pontapé inicial para pensar a educação, o discurso e a prática 

cidadã, e o implicante entrelace entre os três.  

 



36 

Em síntese, os três modelos pedagógicos vigentes na Grécia Antiga, os quais 

tornaram-se pauta nos diálogos acima explorados, tematizam o confronto entre 

tendências educativas diferentes que respondiam a demandas igualmente diversas, 

assim como suas intenções e resultados. Nos modelos da paidéia sofística e da 

paidéia socrática, pode-se encontrar pontos importantes e centrais para pensar a 

educação atualmente, seu valor social e seu potencial educativo para as relações de 

poder e política. Dado o contexto atual de novas reformas educacionais no Brasil e 

os desdobramentos dos mesmos, o paralelo entre o cenário em que estavam 

imersos os questionamentos que inquietam a mente de Platão e permeiam suas 

obras, surgem nos sistemas de educação das sociedades contemporâneas, 

especialmente os projetos de educação dispostos nos documentos oficiais aplicados 

à educação escolar na vigente situação brasileira. 

3. PEDAGOGIA DIALÓGICA EM PAULO FREIRE: A FORMAÇÃO INTEGRAL DE 
SUJEITOS PROTAGONISTAS E AUTÔNOMOS 

 

Como afirma o professor Ernani Maria Fiori no prefácio da Pedagogia do 

Oprimido (2018), Paulo Freire escreve com o engajamento de quem vive aquilo em 

que acredita e defende em suas obras. O Pensador pernambucano, aponta em suas 

linhas escritas, a direção que percorre no caminho de sua própria existência, ou 

seja, não somente a teoria está exposta nas ideias e conceitos desenvolvidos por 

ele, mas a forma a qual ele acreditava que a vida devia ser vivida. Haja vista, que 

todos os impasses, desafios, limites e conquistas da sala de aula, proporcionam 

para o(a) pesquisador(a) professor(a) um lugar peculiar de atuação e vivência 

profissional, onde o engajamento existencial que Freire expressou em sua vida, 

faz-se propício àqueles(as) que almejam adentrar este ambiente em que primeiro se 

iniciam e manifestas as ininterruptas e necessárias transformações 

histórico-político-sociais. Portanto, observar os fenômenos presentes nesse 

ambiente educativo não é tarefa simples, pois, como o próprio Educador 

Pernambucano resguarda e elabora em suas teorias, a vida não se desvincula da 

sala de aula, pelo contrário, o chão da escola resguarda em seus cantos e recantos, 

a expressão da existência particular de cada um e cada uma nela presentes. A 

coexistência entre vida e escola, como os dois lados da escultura Mefistófeles y 

Margarida, ilustra o complexo espaço em que a educação da sociedade na figura 

 



37 

dos(as) estudantes e dos(as) professores(as), incorpora os confrontos entre as 

diversas e diferentes realidades vivenciadas fora dela ao mesmo tempo que nela se 

entrelaçam.  

 

Neste sentido, está disposta a relação vida-escola-sociedade em coexistência 

e contraste com e na sala de aula. Compreende-se, a partir disso, que algumas 

áreas da vida humana são ensaiadas e replicadas no ambiente escolar e isto diz a 

respeito acerca da importância dessas experimentações, nas quais as mesmas não 

limitem-se somente a simularem as expectativas da vida em sociedade, de forma 

teórica e desvinculada da realidade mas, também, sejam elaboradas enquanto 

práticas que visem um preparo apropriado para o agir de forma crítica e reflexiva 

dos(as) estudantes ante ela.  

 

Tendo isso em consideração, ressaltamos o que Paulo Freire explicita no 

início da Pedagogia do Oprimido quando propõe em seu método de fazer pesquisa, 

dos quais acreditamos que o(a) pesquisador(a) professor(a) deve, também, ater-se 

quando diante de seu objeto-sujeitos de pesquisa - a sala de aula e os(as) 

estudantes - que: 

 
As afirmações que fazemos neste ensaio não são, de 
um lado, fruto de devaneios intelectuais nem tampouco, 
de outro, resultam apenas de leituras, por mais 
importante que elas tenham sido. Estão sempre 
ancoradas, como no início destas páginas, em 
situações concretas. Expressam reações de 
proletários, camponeses ou urbanos, e de homens de 
classe média, que vimos observando, direta ou 
indiretamente, em nosso trabalho educativo. (Freire, 
2018, p. 33) 

 

Não obstante, acerca do recorte e leitura da realidade em vista da elaboração e 

desenvolvimento de teorias acerca da educação, a observação apurada dos 

fenômenos manifestados na sala de aula, devem seguir a recomendação freireana 

presente na obra Educação Como Prática de Liberdade, na qual o autor afirma que, 

em prol da superação da replicação irrefletida dos modelos impostos à sociedade 

pelas elites dominantes, é necessário que se realize uma pesquisa e investigação 

comprometidas com um estudo sério e aprofundado da realidade vigente. A 

proposta do Educador Pernambucano, permeia um exame da realidade condizente 

 



38 

com o que o mesmo nomeia de “criticamente otimista”, através do qual pretende-se 

alcançar na pesquisa presente uma leitura e análise contundente das relações 

dialógicas existentes no chão da escola.  

 

3.1 EDUCAÇÃO DIALÓGICA COMO PRÁTICA DE INTEGRAÇÃO 
HISTÓRICO-POLÍTICO-SOCIAL  

 

Analisando a sociedade brasileira desde seus primórdios ao momento 

contemporâneo a ele, Paulo Freire propõe que a mesma pode ser concebida como 

“intensamente cambiante e dramaticamente contraditória”. Tendo em vista as 

transições necessárias e inevitáveis, na contínua mudança do velho para o novo, o 

autor dispõe logo no início de seus escritos que os seres humanos, neste caso 

transponho as mesmas categorias para educandos e educandas, devem ser 

compreendidos como “sujeitos de sua história”. Para tanto, o mesmo principia a obra 

afirmando que a educação possui papel fundamental nos processos sociais de 

transformação, que visam romper com antigos paradigmas mantenedores das 

estruturas de opressão que mais a frente serão discutidas, como está posto no 

trecho a seguir:  
A educação das massas se faz, assim, algo de absolutamente 
fundamental entre nós. Educação que, desvestida da 
roupagem alienada e alienante, seja uma força de mudança e 
de libertação. A opção, por isso, teria de ser também, entre 
uma “educação” para a “domesticação”, para a alienação, e 
uma educação para a liberdade. “Educação” para o 
homem-objeto ou educação para o homem-sujeito. (Freire, 
1967, p. 36, grifo nosso) 

 

Incorporando, dessa forma, à atuação da educação importância fundamental no 

percurso histórico-político-social das sociedades, a mesma é definida por Paulo 

Freire, também, por seu caráter de conscientização, libertação e respeito, agregando 

aos indivíduos o aspecto de serem pessoas, ao afirmar que “Expulsar esta sombra 

pela conscientização é uma das fundamentais tarefas de uma educação realmente 

libertadora e por isto respeitadora do homem como pessoa.” (Freire, 1967, p. 37). A 

partir disso, Paulo Freire abre o capítulo inicial de sua obra elaborando o conceito de 

relações humanas. Nisso, o autor destaca que as relações humanas concebem 

concepções de pluralidade, transcendência, criticidade, consequência e 

temporalidade, distinguindo a experiência de nossas vivências de todas as outras 

 



39 

esferas da vida animal não-humana. Assim como, o Pensador Pernambucano 

elabora em seus escritos que “o homem, ser de relações e não só de contatos, não 

apenas está no mundo, mas com o mundo” (Freire, 1967, p. 39, grifo nosso).  

 

Tendo em conta o que o autor constrói, enquanto partes de um todo complexo 

que atravessa a vida humana e a costura, o desafio educativo de ensinar para a 

ação política ante toda essa diversidade, situa-se no contexto em que a educação 

propõe-se como reconhecimento de que o ser humano está para além de suas 

vivências instintivas, caracterizando os mesmos enquanto pessoas e não somente 

exemplares diferentes da mesma espécie. Acerca disso, Freire dispõe algumas 

distinções importantes para evidenciar as esferas da sociedade enquanto ambiente 

de relações humanas. O arcabouço de conceitos freireanos, abarca a relevante 

categorização dos indivíduos como sujeitos que expressam suas vivências de duas 

formas classificadas pelo autor como viver e existir: a primeira como mera 

experiência biológica, corpórea e natural e a segunda como imersão em um 

transcender, discernir e dialogar. Além disso, o Pensador Pernambucano, enfatiza 

que, ainda que a experiência de existir se constitua como concretização de 

individualidade, a mesma só se realiza enquanto totalidade nas relações com outros 

e, nesta perspectiva, a educação como processo de integração, desempenha 

atuação fulcral, pois propicia ao ser humano determinante possibilidade de 

desenvolver as capacidades e potencialidades que compõe o existir dentro das 

relações interpessoais e a realidade a sua volta, em um movimento de estruturar 

criticamente contatos; que diferente das relações, permeiam as interações dos 

sujeitos com o mundo. Sobre isso, Paulo Freire afirma o seguinte:   
 

Nas relações que o homem estabelece com o mundo há, por 
isso mesmo, uma pluralidade na própria singularidade. E há 
também uma nota presente de criticidade. A captação que faz 
dos dados objetivos de sua realidade, como dos laços que 
prendem um dado a outro, ou um fato a outro, é naturalmente 
crítica, por isso, reflexiva e não reflexa, como seria na esfera 
dos contatos. (Freire, 1967, p. 40, grifo nosso) 
 

A educação, assim como outros processos de formação integral dos sujeitos, 

apresenta-se como instigadora da atitude reflexiva dos indivíduos, proporcionando 

contextos de experimentação e desenvolvimento de sua capacidade crítica. Para 

tanto, ainda sobre as características deste existir humano que não alcança plenitude 

 



40 

apenas no viver, o autor salienta que as relações e os contatos de nossa espécie, 

transcorrem em virtude da capacidade humana da transcendência do tempo, ou 

seja, analisar criticamente a tríade cronológica disposta em pretérito, presente e 

futuro. Compreende-se, portanto, que tal potencialidade subscreve-se nas premissas 

educativas pela necessidade da intenção educativa para construir contextos que 

levam em consideração as vivências humanas situadas nestas três acepções 

temporais, e este é o carácter distintivo em vista da humanização dos sujeitos 

imersos no processo de ensinagem, e o reconhecimento dos mesmos como 

pessoas que emergem na experiência de presenciar intelectualmente e fisicamente 

essa dimensão abstrata. Nisto, o autor afirma que: 

 
No ato de discernir, porque existe e não só vive, se acha a 
raiz, por outro lado, da descoberta de sua temporalidade, que 
ele começa a fazer precisamente quando, varando o tempo, de 
certa forma então unidimensional, atinge o ontem, reconhece 
o hoje e descobre o amanhã. Na história de sua cultura terá 
sido o do tempo — o da dimensionalidade do tempo — um dos 
seus primeiros discernimentos. (Freire, 1967, p. 40, grifo 
nosso) 
 

Neste sentido, encorpa-se ao intuito educativo dos sujeitos que, além de humanos, 

são seres sociais em suas relações e experiências corpóreas, as seguintes perícias 

quanto ao tempo que os envolve, “Está dentro. Está fora. Herda. Incorpora. Modifica. 

Porque não está preso a um tempo reduzido a um hoje permanente que o esmaga, 

emerge dele. Banha-se nele. Temporaliza-se” (Freire, 1967, p. 41). 

 

Outrossim, é a dinâmica a qual os indivíduos submetem-se ao longo de suas 

existências particulares que se caracterizam por interações sociais. Ao elaborar tais 

fenômenos, o autor descreve alguns termos que o mesmo conceitua de modo a 

propor as seguintes dicotomias: integração e acomodação; criticidade e passividade; 

liberdade e aprisionamento; reflexa e reflexiva. Destarte, estabelecendo um paralelo 

com as dicotomias saussurianas, compreende-se que as conceituações frereanas a 

partir dos vocábulos designados pelo mesmo, são opostas e complementares 

construindo uma cadeia de complexas associações que compõem nossa existência. 

Na integração, Paulo Freire identifica nossa capacidade de ajustamento à realidade, 

acrescida de transformá-la, assim como, na acomodação o autor evidencia a 

inaptidão para alterar a realidade em um movimento de alterar-se a si mesmo para 

 



41 

adaptá-la. Na diligência de uma existência imbuída das duas descrições anteriores, 

Freire destaca que na integração os sujeitos atuam a partir de um exercício crítico 

ante a realidade enquanto, na acomodação, os mesmos agem de forma passiva e 

acrítica. Para o autor, uma existência integrada, permeada por uma consciência 

crítica, é a marca da liberdade. Acerca desta discussão, Freire propõe a seguinte 

reflexão em decorrência do perigo de existências que apenas são limitadas à 

acomodação dos indivíduos:  

 
Não houvesse esta integração, que é uma nota de suas 
relações, e que se aperfeiçoa na medida em que a consciência 
se torna crítica, fosse ele apenas um ser da acomodação ou 
do ajustamento, e a História e a Cultura, domínios 
exclusivamente seus, não teriam sentido. Faltar-lhes-ia a 
marca da liberdade. Por isso, toda vez que se suprime a 
liberdade, fica ele um ser meramente ajustado ou acomodado. 
(Freire, 1967, p. 42) 
 

Nisto, justamente porque o ser humano, enquanto pessoa, deve superar o lugar de 

mera acomodação animal, a educação deve, também, abranger às vivências de 

ensino, atividades das quais resultem cada vez mais situações de integração para 

os sujeitos. Dessa forma, os contextos educativos têm a necessidade imprescindível 

de desenvolver a capacidade humana de estabelecer vivências de relações a fim de 

que a existência dos mesmos não se limite apenas aos contatos. Sobre isso, 

notabiliza o autor que: 
Os contatos, por outro lado, modo de ser próprio da esfera 
animal, implicam, ao contrário das relações, em respostas 
singulares, reflexas e não reflexivas e culturalmente 
inconseqüentes. Deles resulta a acomodação, não a 
integração. Portanto, enquanto o animal é essencialmente um 
ser da acomodação e do ajustamento, o homem o é da 
integração. (Freire, 1967, p. 42) 

 

Para introduzir o debate sobre a educação política como importante instrumento 

para a integração dos indivíduos, dispõem-se aqui que na esteira da história 

humana, a impressão de algumas característica das sociedades antigas, levando em 

conta o que o autor apresenta no importante paralelo entre duas das maiores 

heranças abarcadas pelo Ocidente no que diz a respeito do preparo para a vida em 

sociedade. Ao comparar as vivências das sociedades espartana e grega, e 

retomando um relevante ponto discutido no primeiro capítulo desta dissertação, 

 



42 

Freire sugere a análise da importância do diálogo e da integração dos indivíduos, 

estabelecendo a seguinte analogia: 

 
Esparta não se compara a Atenas, e Toynbee adverte-nos da 
inexistência do diálogo naquela e da disponibilidade 
permanente da segunda à discussão e ao debate das idéias. A 
primeira, “fechada”. A segunda, “aberta”. A primeira, rígida. A 
segunda, plástica, inclinada ao novo. (Freire, 1967, p. 42) 

 

Justificando ainda a relevante importância da auto análise e criticidade interna, além 

de um compromisso real com a integração das pessoas com e na realidade que as 

entorna, o Pensador Pernambucano evidencia o perigo da educação que se 

pretende libertadora, mas que acaba por enquadrar os(as) educandos(as) à 

concepções tacanhas acerca da realidade, ao reiterar que: 

 
A sua grande luta vem sendo, através dos tempos, a de 
superar os fatores que o fazem acomodado ou ajustado. É a 
luta por sua humanização, ameaçada constantemente pela 
opressão que o esmaga, quase sempre até sendo feita — e 
isso é o mais doloroso — em nome de sua própria libertação. 
(Freire, 1967, p. 42) 
 

Neste ponto, destaca-se a valiosa contribuição da educação para a integração dos 

sujeitos a partir do diálogo e debate acerca de suas realidades, tendo em vista sua 

capacidade de analisar a temporalidade dos fatos vivenciados pela humanidade, em 

um impulso e empenho crítico, certificação de suas próprias existências. A educação 

política comprometida com a superação da existência acomodada, realiza-se 

enquanto participação ativa e reflexiva dos indivíduos partícipes da sociedade, tendo 

em conta o desenvolvimento e uso da capacidade das pessoas educadas para 

refletir, dialogar, decidir e, efetivamente, participar da vida em sociedade. Acerca 

disso, afirma o autor:  
É também criando, recriando e decidindo que o homem 
deve participar destas épocas. [...] E o fará melhor, toda vez 
que, integrando-se ao espírito delas, se aproprie de seus 
temas fundamentais, reconheça suas tarefas concretas. Uma 
das grandes, se não a maior, tragédia do homem moderno, 
está em que é hoje dominado pela força dos mitos e 
comandado pela publicidade organizada, ideológica ou não, e 
por isso vem renunciando cada vez, sem o saber, à sua 
capacidade de decidir. (Freire, 1967, p. 43) 

 

 



43 

Observando os inerentes contrapontos e contrastes das disposições acima 

evidenciadas, o autor apresenta os segmentos que concebem a realidade e as 

complexas cadeias de possibilidade para a existência humana integrada ou 

acomodada. Em vista da ilustração desta discussão apresentada, segue a 

sequência de potencialidades a serem vivenciadas, de forma contínua, porém, não 

necessariamente, respectiva. Desse modo, uma existência considerada como teia 

de relações, gera uma integração crítica que proporciona liberdade. Entretanto, de 

uma vivência, resulta interações baseadas apenas em contatos que produzem 

acomodação, acarretando um comportamento passivo ante a realidade que, por 

consequência, aprisiona os sujeitos à vidas que se limitam a meras reações 

instintivas aos estímulos do entorno. Segue imagem ilustrativa do arranjo explicitado: 

Figura 1 - Ilustração da Integração Crítica Freireana  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: elaborada pela autora (2024). 

 

Ademais, em vista da oportunização para os indivíduos em uma sociedade 

inicialmente fechada, galgando lograr circunstâncias de abertura para o que o autor 

nomeia de novo, a educação, como reflexo desta intenção de abertura, deve 

imbuir-se da função restauradora de contribuir para a liberdade e, embora não seja a 

única atuação transformadora, como parte fundamental da integração, a mesma, 

exerce influência determinante em todo o processo e sequências apresentadas 

acima.  

 

​ Tendo em vista que a integração é indispensável para o processo de 

mudança no que Freire nomeia de trânsito histórico-social, o autor evidencia que 

 



44 

esse movimento transcorre em uma contínua interação entre um ontem que 

esvaziando-se, mas querendo permanecer, contrapõe-se a um amanhã que se 

consubstanciando-se estabelece sua efetivação. Imersos nesta dinâmica, os 

indivíduos (conscientes ou inconscientes) afetam o percurso dos fatos que se 

concretizaram, influenciando o desenrolar da história e sendo influenciados por ela. 

Neste jogo, a educação apresenta-se como possibilidade de efetiva humanização ou 

desumanização dos sujeitos, propiciando, ou não, o desenvolvimento da capacidade 

dos mesmos em conscientizar-se da realidade em toda sua complexidade, 

determinada por acontecimentos de sua época a partir da temporalidade 

apresentada como atributo de uma existência integrada. Sobre isso Freire esclarece 

que:  
Uma época histórica representa, assim, uma série de 
aspirações, de anseios, de valores, em busca de 
plenificação. Formas de ser, de comportar-se, atitudes 
mais ou menos generalizadas, a que apenas os 
antecipados, os gênios, opõem dúvidas ou sugerem 
reformulações. Insista-se no papel que deverá ter o 
homem na plenificação e na superação desses valores, 
desses anseios, dessas aspirações. Sua humanização 
ou desumanização, sua afirmação como sujeito ou sua 
minimização como, dependem, em grande parte, de 
sua captação ou não desses temas. (Freire, 1967, p. 
44, grifo nosso) 
 

Ainda sobre o processo de trânsito históricos e a mudança que o mesmo acarreta, o 

autor esclarece os seguintes pontos: 
 

Nutrindo-se de mudanças, o tempo de trânsito é 
mais do que simples mudança. Ele implica realmente 
nesta marcha acelerada que faz a sociedade à procura 
de novos temas e de novas tarefas. E se todo Trânsito 
é mudança, nem toda mudança é Trânsito. As 
mudanças se processam numa mesma unidade de 
tempo histórico qualitativamente invariável, sem 
afetá-la profundamente. É que elas se verificam pelo 
jogo normal de alterações sociais resultantes da própria 
busca de plenitude que o homem tende a dar aos 
temas. (Freire, 1967, p. 46, grifo nosso) 

 

Na esteira do trânsito a que está condicionada a história humana, disposta ou não 

às mudanças, Freire sublinha a importância de uma atitude crítica, amorosa e 

comunicativa, responsável por uma existência reflexiva ante às demandas da época, 

superando uma vivência meramente reflexa na qual apenas se reflete,  como um 

 



45 

espelho, o cenário posto de forma passiva. Portanto, como mais um paralelo 

importante, o mesmo dispõe da dicotomia entre um comportamento reflexo que 

reproduz antigos paradigmas no contraste a um movimento reflexivo que propõe 

atuações conscientes e críticas ante os fatos histórico-políticos-sociais. A educação, 

não somente enquanto sistemas de ensino, exercer através do diálogo, como sugere 

a teoria abordada na obra estudada, insubstituível função de convencimento e 

conversão, em um movimento de estudos e exames desses temas, sem esmagar ou 

reprimir a existência dos indivíduos inseridos nestas circunstâncias, dessa forma 

superando os regimes ditatoriais e vivências acomodadas. 
 
​ Acerca do engajamento político, pois como foi evidenciado no início desta 

pesquisa, a concepção de educação aqui apresentada, e concebida como 

perspectiva integrativa, extrapola os limites da vida escolar e influência e, também, é 

influenciada pelas circunstâncias externas às paredes das instituições. Atentando a 

isso, Paulo Freire apresenta duas outras dicotomias importantes para a expressão 

das existências e vivências humanas, correspondentes ao desenvolvimento de 

relações ou contatos, nas quais os sujeitos podem agir de modo radical ou sectário 

ante as mudanças propostas na realidade que os imerge. Assumindo determinadas 

posições ante os cenários em que atuam, os indivíduos, indica o mesmo, dispõem 

de duas possibilidades de comprometimento e perspectiva, tendendo a uma visão 

criticamente otimista da realidade ou utopicamente idealista da mesma. 

Compreende-se desta proposta que a passagem de objeto, em uma vivência 

não-reflexiva, para sujeito crítico, gera nos indivíduos a renúncia da velha postura de 

desesperança - pessimismo exacerbado ou otimismo ingênuo - em virtude de uma 

integração à realidade que se concretiza enquanto otimismo crítico, aos construir e 

colaborar com o percurso do trânsito histórico em direção as mudanças necessárias 

e irrefreáveis. Assumindo o desenrolar desses processos, um desafio apresentado 

pelo autor, que justifica também a constante necessidade de conscientização quanto 

à esses movimentos - causa e consequência direta dessas dinâmicas - são as 

tentativas irrefletidas de cópia dos modelos educativos europeus no Brasil. Ademas, 

sobre esse ponto, discute Freire que:  
Na verdade, nas sociedades alienadas, condição de 
onde partíamos e de que saímos, as gerações oscilam 
entre o otimismo ingênuo e a desesperança. 
Incapazes de projetos autônomos de vida, buscam nos 

 



46 

transplantes inadequados a solução para os problemas 
do seu contexto. São assim utopicamente idealistas, 
para depois se fazerem pessimistas e 
desesperançosos. [...] A sua grande preocupação não 
é, em verdade, ver criticamente o seu contexto. 
Integrar-se com ele e nele. Daí se superpõem a ele 
com receitas tomadas de empréstimo. E como são 
receitas transplantadas que não nascem da análise 
crítica do próprio contexto, resultam inoperantes. 
Não frutificam. Deformam-se na retificação que lhes faz 
a realidade. (Freire, 1967, p. 52, grifo nosso) 

 

Em um movimento de conhecer e reconhecer-se a si mesmos, o autor postula que 

através de estudos aprofundados da realidade que os cerca e tomada de 

consciência acerca dos projetos e planos pessoais e coletivos, os indivíduos logram 

o exercício e assimilação de condutas dispostas ao que o mesmo elabora como 

autonomia ativa. Para tanto, a educação apresenta-se como instrumento de 

imprescindível relevância neste processo, a qual, por meio do diálogo, humaniza os 

sujeitos e os propicia uma existência integrada com e na realidade, acoplada e 

entrelaçada ao plano histórico-político-social. A Propósito, elaborando tal aspiração, 

Paulo Freire afirma que:  

 
E a sociedade passa assim, aos poucos, a se conhecer 
a si mesma. Renúncia à velha postura de objeto e vai 
assumindo a de sujeito. Por isso, a desesperança e o 
pessimismo anteriores, em torno de seu presente e de 
seu futuro, como também aquele otimismo ingênuo, se 
substituem por otimismo crítico. Por esperança, 
repita-se. (Freire, 1967, p. 53, grifo nosso) 

 
Compreende-se pois, a partir do explicitado, que a inserção dos indivíduos na 

realidade por meio da integração, admitindo a utilização do diálogo como ferramenta 

educativa, permeia, também, o desenvolvimento da tomada de consciência desta, 

em prol da conscientização. Dessa forma, os sujeitos envolvidos nesse processo, 

dar-se-ão ao desempenho de uma atuação emersiva, como aponta o autor, ante à 

conjuntura da qual fazem parte. A educação, como antes apresentada, executa 

função essencial na expansão e incursão dos sujeitos ao que diz respeito à sua 

participação autônoma e ativa na sociedade em que estão inseridos, levando em 

consideração, também, a superação de um lugar de mera participação heterônoma 

e passiva, em que os mesmos abdicam, inconscientemente, do lugar de pessoa. 

Acerca disso, o autor, sublinha a relação entre o estatuto das estruturas 

 



47 

sócio-econômicas, em que o povo é limitado à massa, inoperante e difusa, na qual, 

o ser humano ocupa apenas um espaço de vivência, não-integrada à realidade, ao 

explicitar o seguinte fenômeno: 

 
Encontrava-se então o povo, na fase anterior de fechamento 
de nossa sociedade, imerso no processo. Com a rachadura e a 
entrada da sociedade na época do trânsito, emerge. Se na 
imersão era puramente espectador do processo, na emersão 
descruza os braços e renuncia à expectação e exige a 
ingerência. Já não se satisfaz em assistir. Quer participar. A 
sua participação, que implica numa tomada de consciência 
apenas e não ainda numa conscientização — desenvolvimento 
da tomada de consciência — ameaça às elites detentoras de 
privilégios.(Freire, 1967, p. 54) 

 
Além disso, o Pensador Pernambucano, evidencia o papel do diálogo para o 

exercício de uma existência integrada, salientando que o antidiálogo é uma forma de 

violência em que não é propiciada aos indivíduos a oportunidade de desenvolver-se 

em vista da abertura de suas consciências na direção da liberdade, como explicita o 

autor afirmando que “Sem esta consciência cada vez mais crítica não será possível 

ao homem brasileiro integrar-se à sua sociedade em transição, intensamente 

cambiante e contraditória” (Freire, 1967, p. 56). Ademas, em vista da instrução dos 

sujeitos para lograr um envolvimento ativo e crítico diante da realidade, o exercício 

do diálogo, enquanto instrumento da educação, atravessa a existência integrada 

como capacitação e preparo para que, de forma conscientizada e consciente, os 

seres humanos integrados à realidade assumam uma conduta de responsabilidade 

social, histórica e, fundamentalmente, política. Portanto, uma educação 

comprometida com a liberdade, assim como expressa o título da obra, é uma 

educação engajada com o processo de humanização dos indivíduos, em prol da 

expressão de sua capacidade de responsabilizar-se pela e na sua existência, 

exercendo sua possibilidade de optar. Sobre isso, também, alude o autor quando 

afirma que: 

 
E esta passagem, absolutamente indispensável à 
humanização do homem brasileiro, não poderia ser feita nem 
pelo engôdo, nem pelo medo, nem pela força. Mas, por uma 
educação que, por ser educação, haveria de ser corajosa, 
propondo ao povo a reflexão sobre si mesmo, sobre seu 
tempo, sobre suas responsabilidades, sobre seu papel no 
novo clima cultural da época de transição. Uma educação, 
que lhe propiciasse a reflexão sobre seu próprio poder de 

 



48 

refletir e que tivesse sua instrumentalidade, por isso mesmo, 
no desenvolvimento desse poder, na explicitação de suas 
potencialidades, de que decorreria sua capacidade de opção. 
(Freire, 1967, p. 57) 

 

Outrossim, permeando as complexidades do existir humano, imputado de relações e 

direcionado por um proceder crítico, em vista da liberdade, Freire ainda elucida outra 

dicotomia marcada como etapas do processo de trânsito o qual caracteriza os 

diversos contextos sociais, expondo a seguinte dinâmica em que os indivíduos 

sobrepujam “De sua posição inicial de ‘intransitividade da consciência’, característica 

da ‘imersão’ em que estava, passava na emersão que fizera para um novo estado — 

o da ‘transitividade ingênua’ ”(Freire, 1967, p. 58). Além disso, no exercício desta 

transitividade, os sujeitos passam a compreender a realidade para além do 

fenômeno biológico, assumindo cada vez mais um lugar de dialogação com o seu 

entorno e consigo mesmo, ajustando a lente de sua consciência e levando em 

consideração outros âmbitos do seu existir, como afirma o autor ao propor que “Seus 

interesses e preocupações, agora, se alongam a esferas mais amplas do que à 

simples esfera vital” (Freire, 1967, p. 59). Porém, Freire não limita a expressão 

dessa compreensão da realidade somente nas linhas do que a consciência transitiva  

ingênua alcança através do comportamento dialogal, todavia, o mesmo, segue 

desenvolvendo tal conceito ao ponto de destacar que o diálogo assegura, ainda, 

outro nível de consciência que ele nomeia de transitividade crítica, e essa como 

sendo, uma elevada exteriorização da capacidade dos indivíduos de agir segundo 

uma responsabilidade social e política como explica no trecho a seguir: 

 
A transitividade crítica por outro lado, a que chegaríamos com 
uma educação dialogal e ativa, voltada para a 
responsabilidade social e política, se caracteriza pela 
profundidade na interpretação dos problemas. [...] Por negar a 
transferência da responsabilidade. Pela recusa a posições 
quietistas. Por segurança na argumentação. Pela prática do 
diálogo e não da polêmica. Pela receptividade ao novo, não 
apenas porque novo e pela não-recusa ao velho, só porque 
velho, mas pela aceitação de ambos, enquanto válidos. Por se 
inclinar sempre a argüições. (Freire, 1967, p. 60, grifo nosso) 

 
Por fim, ainda sobre isso, explana o autor que: 
 

O que nos parecia importante afirmar é que o outro passo, o 
decisivo, da consciência dominantemente transitivo-ingênua 
para a predominantemente transitivo crítica, ele não daria 

 



49 

automaticamente, mas somente por efeito de um trabalho 
educativo crítico com esta destinação. (Freire, 1967, p. 61, 
grifo nosso) 

 

Retomando, em suma, a importante distinção acerca do engajamento político dos 

sujeitos em suas vivências ou existenciais, frisamos aqui o que o autor elabora 

acerca das duas tendências que podem tornar-se preponderantes nas ações dos 

mesmo, as quais categorizou em  predisposições sectárias e radicais, relativas às 

mudanças em curso no trânsito histórico-político-social a que estamos 

condicionados. A primeira, define Freire, como atitude preponderantemente 

emocional e acrítica, acarretando um comportamento que o mesmo definiu a partir 

dos termos: antidialogal, arrogante e anticomunicativo; a segunda, porém, como o 

oposto desta, demarcada por iniciativas amorosas, críticas, humildes e 

essencialmente comunicativas, através da qual assegura-se-á cada vez mais o 

direito ao exercício da escolha por opção. Ajustando-se e compreendendo 

gradualmente àquelas estruturas, os sujeitos existindo com e nelas, podem tanto 

desenvolver uma mentalidade transitivo-crítica em vista do caráter democratico da 

possibilidade de suas escolhas e responsabilidades, humanizando-se e 

humanizando os outros ao longo desta toada, assim como, da mesma forma, é 

possível que os mesmos distorçam esse movimento, convertendo suas existências a 

mera vivência, ostensivamente desumanizando-se. 

Por fim, e na esperança de direcionar o enredo do que foi apresentado em 

vista da humanização dos indivíduos e a integração dos seres humanos em meio 

aos fenômenos investigados na obra apresentada, ressaltamos reiteradamente que 

a educação possui função determinante como propiciadora da tomada de 

consciência que progressivamente atinge a conscientização por meio do diálogo 

como seu principal instrumento, sendo ele meio e fim em si mesmo. Assim sendo, 

ratificamos a educação como prática contínua de liberdade, que perpetuar-se 

enquanto emersiva ação autônoma e ativa dos(as) educandos(as) na sociedade que 

os cerca, integrando-se e exercendo de forma indispensável função nas relações 

que são desenvolvidas por meio da existência plural, singular e crítica, empregando 

uma das principais características humana, anteriormente apresentada, que é a 

compreensão da temporalidade como intrínseca experiência de entrelaçamento 

entre passado, presente e futuro. Ressaltamos, em conclusão deste tópico, que a 

 



50 

educação como integração é passível de equívocos, mas que sem a mesma uma 

existência integrada, de aprofundado estudo da realidade e compreensão dos temas 

que distingue os períodos históricos e permeia as questões sociais, não parece 

possível. Sumariamente, o diálogo como ferramenta de efetivação da mesma é 

insubstituível, pois, como foi desenhado nas linhas da obra supracitada, a educação 

que se dá através do diálogo é uma forma de respeitar o ser humano enquanto 

pessoa e uma atitude antidialogal é uma forma de violência e desumanização, 

transmutando um povo como a sociedade brasileira e toda sua complexidade em 

uma indistinta massa.  
 

3.2 EXISTÊNCIA INTEGRADA COMO SUPERAÇÃO DA INEXPERIÊNCIA 
DEMOCRÁTICA A PARTIR DE UMA EDUCAÇÃO DIALÓGICA FREIREANA 
 

Em, Ensinando a Transgredir, bell hooks afirma que nem sempre a teoria que 

desenvolvemos alça voo em direção ao que intencionamos quando construímos 

ideias, elaboramos conceitos e concluímos hipóteses. Reafirmando o lugar de 

destaque da experiência cotidiana nas vidas de pessoas, que nem sempre estão 

cientes das elucubrações latentes no universo científico, a mesma aponta para a 

possibilidade da eventual falta de elucidação consciente do que nomeia como 

teorização. Com perspicácia, a autora esclarece tal conjectura, ao afirmar que: 

 
Quando nossa experiência vivida da teorização está 
fundamentalmente ligada a processos de autorecuperação, de 
libertação coletiva, não existe brecha entre a teoria e a 
prática. Com efeito, o que essa experiência mais evidencia é o 
elo entre as duas - um processo que, em última análise, é 
recíproco, onde uma capacita a outra. [...] A teoria não é 
intrinsecamente curativa, libertadora e revolucionária. Só 
cumpre essa função quando lhe pedimos que o faça e 
dirigimos nossa teorização para esse fim. [...] a posse de um 
termo não dá existência a um processo ou prática, do mesmo 
modo, uma pessoa pode praticar a teorização sem jamais 
conhecer/possuir o termo. (hooks, 2013, p. 85, grifo nosso) 
 

Levando em consideração o que foi anteriormente explicitado, torna-se notável a 

compreensão de que teoria e prática podem entrelaçar-se, mas não de forma 

espontânea como a interação entre os corpos condicionados à terceira Lei de 

Newton. Acerca disso, no segundo capítulo da obra investigada na presente 

pesquisa, Paulo Freire discute a inexperiência da democracia brasileira como fardo 

 



51 

da característica política de sociedade fechada como, até então, está apresentada 

na obra. Acerca deste tópico, evidencia-se nos escritos freireanos, a grave 

consequência da importação de modelos democráticos e paradigmas 

governamentais, com objetivo de mera replicação das teorias desenvolvidas pelos 

mesmo, as quais exercem sua influência sem o devido comprometimento com a 

análise e exame aprofundado da realidade de nossa país, suas reais demandas e 

possibilidades de participação ativa da população, a isso, o autor nomeia no título do 

capítulo: inexperiência democrática.  

 

No capítulo anterior, Freire finaliza sua elaboração postulando que a 

educação, enquanto instrumento de integração à realidade, acredita nos  indivíduos 

como pessoas “cuja destinação não é coisificar-se, mas humanizar-se” (Freire, 1967, 

p. 62) e, neste intento de humanizar-se a si mesmo e aos outros, os sujeitos estão 

submetidos ao processo histórico de trânsito da sociedade, o qual envolve a 

todos(as) na interação e embate entre “algo que se esvaziava e pretendia 

preservar-se e algo que emergia e buscava plenificar-se” (Freire, 1967, p. 65); 

acerca desta análise histórico-política-social, o autor contextualiza tal fenômeno, na 

sociedade brasileira, tendo o período colonial como o ponto de partida para a 

mudança do estado de “fechamento” em direção à “abertura”.  

 

Ademais, o Pensador Pernambucano sublinha que, neste enredo, a 

sociedade brasileira carrega em si uma marca distintiva, resultado de seu curso 

histórico: inexperiência democrática. Neste aspecto, a perspectiva freireana aponta 

que tal característica, perpetua-se ao longo do processo de transição da nossa 

sociedade, e que a mesma permanece enquanto marca e raíz, devendo ser 

compreendida e apreendida a partir de suas linhas essenciais. Examinando a trilha 

percorrida no decorrer dos períodos históricos de nosso país, Freire salienta que tal 

falta de experiência se deu em caráter do tipo de formação histórica e cultural do 

nosso povo. Acerca desta ressalva, o autor explica que: 

 
De um modo geral, os analistas de nossa formação 
histórico-cultural, têm insistido direta ou indiretamente na 
nossa “inexperiência democrática”. Na ausência, no tipo de 
formação que tivemos, daquelas condições necessárias à 
criação de um comportamento participante, que nos 
tivesse levado à feitura de nossa sociedade, com “nossas 

 



52 

próprias mãos”, o que caracteriza, para Tocqueville, a 
essência da própria democracia. (Freire, 1967, p. 66, grifo 
nosso) 

 
Ao elaborar ainda as causas desta inexperiência, o autor assume que a mesma se 

dá como consequência da falta do que o mesmo nomeia de “autogoverno”, uma vez 

que a população brasileira da época, e até o dias atuais, não experimentaram 

situação de autonomia em relação ao desígnios das decisões de cunho político, seja 

em escala menor com menos impacto direto ou indireto para suas vidas ordinárias 

ou em nível abrangente como, por exemplo, efetuou-se a Proclamação da 

República. Vale ressaltar, no entanto, que fala-se aqui de povo no intuito de 

expressar o sentido de população brasileira em sua maioria, cidadãs e cidadãos de 

diversas esferas sociais e econômicas, os(as) quais, sabe-se, acessam 

precariamente os lugares de poder e representação política no país. Contudo, não 

deixa-se de considerar que, as delimitações sociais atualmente incorporam outras 

vivências e assumem conjunturas diferentes das que o autor remete à sua obra.  

 
​ Todavia, se referindo às origens desta tendência impressa em nossa 

sociedade como cicatriz na pele, Paulo Freire assume que estas circunstâncias se 

dão por conta do que o mesmo afirmar ser uma “Inexperiência democrática 

enraizada em verdadeiros complexos culturais” (Freire, 1967, p. 66) e continua 

assertivo ao concluir que “Realmente o Brasil nasceu e cresceu dentro de condições 

negativas às experiências democráticas.”(Freire, 1967, p. 66). Dando seguimento às 

suas investigações, o autor examina uma outra característica que parece estar 

diretamente ligada a essa trama, e que permeia a pesquisa presente, ao sublinhar a 

escassez do exercício do diálogo e, em relação a essa conduta, o autor evidencia 

que “O Brasil nasceu e cresceu sem experiência de diálogo". De cabeça baixa, com 

receio da Coroa. Sem imprensa. Sem relações. Sem escolas. ‘Doente.’ Sem fala 

autêntica”(Freire, 1967, p. 66). Além disso, ao perscrutar as bases 

históricas-políticas-sociais do nosso país, Freire justifica a falta do clima cultural 

democratico como resultado, também, da inexistência de condições necessárias à 

prática de um pensamento que o mesmo define como permeável e flexível, 

consequência, esplanada por ele, do contexto do sistema de exploração da 

mão-de-obra de pessoas escravizadas. Tendo isso em vista, compreende-se, então,  

que uma economia baseada na organização escravista não propocionaria alicerces 

 



53 

para uma política que englobasse a participação popular, principalmente, das 

camadas menos privilegiadas.  

Outrossim, ao incorporar à sua análise o pressuposto da necessidade de 

integração, o autor examina o processo de colonização de nosso país, o qual deu 

“início” a construção da nossa sociedade, destacando o resultado da intenção 

assumidamente predatória e exploradora da terra, com pouca ou nenhuma 

pretensão de contribuir para a formação de um povo. No entanto, não pode-se 

deixar de lado, o carácter histórico do processo de construção de uma identidade 

nacional que, naquele período, estava ainda por se concretizar. Acerca disso, o 

autor elabora a seguinte reflexão:  

 
Faltou aos colonos que para cá se dirigiram, ânimo 
fundamental, que teria dado, possivelmente, outro sentido ao 
desenvolvimento de nossa colonização. Faltou-lhes integração 
com a colônia. Com a terra nova. Sua intenção preponderante 
era realmente a de explorá-la. A de ficar “sobre” ela. Não a de 
ficar nela e com ela. Integrados. Daí, dificilmente virem 
animosos de trabalhála. De cultivá-la. (Freire, 1967, p. 68) 

 
Retomando, porém, a relevante função do diálogo, concebida a partir de outra 

dicotomia freireana, compreende-se a distinção preponderante entre uma sociedade 

que, contrária ao diálogo, oferece aos seus(as) cidadãos(ãs) comunicados e não 

comunicação; à essas sociedades o autor assegura que essa atitude as 

transformam em “mudas”. Para tanto, Freire ressalta o interesse na dialogação como 

superação do lugar de heteronomia da população e inexperiência democrática da 

sociedade brasileira. Não obstante, compreende-se por dialogação relações que se 

estabelecem em contextos de horizontalidade nas decisões e efetivo poder de 

escolha dos sujeitos partícipes da vida política, extrapolando-se assim 

circunstâncias como as que marcaram as primeiras vivências em nossa sociedade e 

que o autor define como “[...] um clima ideal para o antidiálogo. Para a verticalidade 

das imposições. Para a ênfase e robustez dos senhores. Para o mandonismo. Para 

a lei dura feita pelo próprio “dono das terras e das gentes”(Freire, 1967, p. 69). 

Sendo assim, reconhece-se que no domínio não há espaço para o diálogo e que, 

portanto, sobrepujar o cenário de inexistência de experiência democrática é, 

também, experimentar o exercício do diálogo. Nesta direção, o autor retoma a 

investigação em virtude da importância inicubida à integração através da 

 



54 

participação ativa dos seres humanos -  que se reconhecem enquanto pessoas de 

relações -  ao responsabilizar-se de forma ativa no processo de trânsito da 

sociedade, desenvolvendo assim uma consciência transitiva. A respeito disso, 

assevera Freire que: 

 
A distância social existente e característica das relações 
humanas no grande domínio não permite a dialogação. O 
clima desta, pelo contrário, é o das áreas abertas. Aquele em 
que o homem desenvolve o sentido de sua participação na 
vida comum. A dialogação implica na responsabilidade 
social e política do homem. Implica num mínimo de 
consciência transitiva, que não se desenvolve nas condições 
oferecidas pelo grande domínio.  (Freire, 1967, p. 70, grifo 
nosso) 

 

Por fim, ainda remetendo-se às marcas que a colonização imprimiu em nossa 

sociedade, o autor evidencia que a não-participação na solução dos problemas 

comuns, permutou na população brasileira a falta de vivências comunitárias e, como 

o mesmo expõe, “[...] em todo o nosso background cultural, inexistiam condições de 

experiência, de vivência da participação popular na coisa pública. Não havia povo” 

(Freire, 1967, p. 71); e, ainda ressaltando essa falta de exercício de autogoverno e 

participação ativa, inerente a grande parte da população, reflete o autor que 

incorporou-se à realidade da sociedade fechada, que era a brasileira, “um centro de 

gravitação de nossa vida privada e pública, situado no poder externo, na autoridade 

externa” (Freire, 1967, p. 71). Finalmente, arrematando sua análise 

histórico-político-social, Freire dispõe de uma esclarecedora reflexão, a qual 

sublinha a correnteza que arrastou de forma inevitável o curso da narrativa do nosso 

povo, expondo o fato de que as organizações sociais que formaram os centros 

urbanos não se constituíram de baixo para cima, em um movimento que o autor 

define como “sabedoria democrática a que chega o povo quando faz sua sociedade 

com suas próprias mãos” (Freire, 1967, p. 72), porém esses espaços foram 

demarcados por uma intenção verticalizada de cima para baixo, expressando o que 

Freire determina como sendo instituições e ambientes “Criados compulsoriamente, 

com suas populações arrebanhadas” (Freire, 1967, p. 72).  
 

​ Conforme discutido anteriormente, a não-integração dos indivíduos à 

realidade, gera um fluxo oposto que se caracteriza por uma acomodação. Em virtude 

 



55 

disso, e tendo em consideração os rumos da análise anteriormente debatida, Freire 

aborda que circunstâncias de submissão, impostas pela dominação, resultam em 

ajustamento, acomodação e não-integração. Em uma sociedade tomada pelo 

mutismo de seus sujeitos a experiência democrática é exígua quase nula, portanto, 

neste cenário, em que há escassez ou inexistência de diálogo, resta aos indivíduos 

acomodarem-se. Nisto, evidencia-se a relevância da integração, como 

desenvolvimento da capacidade das pessoas ao utilizarem a razão e a consciência 

como instrumento propiciador da ação de escolha e participação ativa na política. 

Sobre isso, elabora Freire ao discutir que: 

 
A acomodação exige uma dose mínima de criticidade. A 
integração, pelo contrário, exige um máximo de razão e 
consciência. É o comportamento característico dos regimes 
flexivelmente democráticos. O problema do ajustamento e da 
acomodação se vincula ao do mutismo a que já nos 
referimos, como uma das consequências imediatas de 
nossa inexperiência democrática. Na verdade, no 
ajustamento, o homem não dialoga. Não participa. Pelo 
contrário, se acomoda a determinações que se superpõem a 
ele. As disposições mentais que criamos nestas circunstâncias 
foram assim disposições mentais rigidamente autoritárias. 
Acríticas. (Freire, 1967, p. 74, grifo nosso) 

 
No que tange, também, a respeito da participação política dos sujeitos, exercendo a 

capacidade decidir e escolher no que diz a respeito de ações que permeiam suas 

vidas, o autor afirma que as restrições às que fomos submetidos enquanto 

sociedade, durante o período colonial, impossibilitaram o que o mesmo define como: 

“indispensáveis trocas de experiências com que os grupos humanos se aperfeiçoam 

e crescem” (Freire, 1967, p. 75), contingências tais que caracterizaram - e 

caracterizam - nossa falta de experiência democrática. Além disso, estabelecendo 

outra oposição no universo vocabular de sua obra, Freire propõe uma conceituação 

do que é dialogação, a partir de seu contrário, a algazarra, dita pelo autor como 

sendo a voz dàqueles que se emudeceram durante a construção de suas 

comunidades, impossibilitados(as) de ter voz legítima. Avançando alguns passos na 

história brasileira, o autor assume que outra marca de transição 

histórica-política-social se deu anteriormente ao governo ditatorial que assumiu o 

poder pós Golpe de 64, em que a sociedade nacional se deparou com o que o 

mesmo nomeia de rachadura. Sobre isso, Freire ressalta que, no momento 

antecedeu esta cenário, a população brasileira, encontrava-se em uma disposição 

 



56 

compreendida como “experiências verticalmente antidemocráticas” (Freire, 1967, p. 

76); os rumos desse proceder, no entanto, modificaram-se substancialmente, ao 

decorrer das circunstâncias de resistência e luta por diversos e diferentes direitos 

civis e humanitários, durante os anos que se seguiram das décadas de 60, 70 e 80. 

Ademas, o Educador Pernambucano assevera que as alterações que propiciaram 

renovação no impulso da tomada de consciência do povo de seu lugar na 

sociedade, integrando-se cada vez mais, ao reiterar que: 

 
Só a partir da “rachadura” da sociedade brasileira e de sua 
entrada na recente fase de transição, mais fortemente neste 
século, é que se pode falar de um ímpeto popular. De uma 
voz do povo, com a sua emersão. (Freire, 1967, p. 78, grifo 
nosso) 

 
Por conseguinte, é ressaltado outro aspecto desta circunstância de dominação e 

não-integração, que se dá quando deixa-se de planejar soluções para os desafios de 

um país, tendo como ponto de referência sua própria realidade. A inquietação do 

autor, atenta para o seguinte diagnóstico, “Importamos a estrutura do estado 

nacional democrático, sem nenhuma prévia consideração a nosso contexto” (Freire, 

1967, p. 79); observa-se que esta conjectura, porém, não marcou apenas os 

primeiros ensaios democráticos em nosso país, mas perpetuou-se em outras 

instâncias sociais, nas quais os modelos europeus no primeiro ato, e 

estadunidenses no segundo, tornaram-se referência e fonte para as resoluções de 

problemas de carácter nacional e regional, como exemplo, a construção das 

primeiras teorias pedagógicas e estruturação dos currículos na Educação Básica e 

no Ensino Superior, assim como os paradigmas os quais nortearam as políticas de 

economia nacional. Acerca deste equívoco, Freire expressa a crítica de que ter 

como referência, solução que não pensem os impasses a partir de suas origens, não 

pode ser considerada fonte verdadeiramente genuína e, até mesmo, eficaz em 

relação à real superação dos limites enfrentados. Neste sentido, Freire esclarece 

que:  

 
Posição típica ou atitude normal de alienação cultural. A de 
se voltar messiânicamente para as matrizes formadoras ou 
para outras consideradas em nível superior ao seu, em busca 
de solução para seus problemas particulares, inadvertidos de 
que não existem soluções pré-fabricadas e rotuladas para 
estes ou aqueles problemas, inseridos nestas ou naquelas 

 



57 

condições especiais de tempo ou de espaços culturais. 
Qualquer ação que se superponha ao problema, implica 
numa inautenticidade, por isso mesmo no fracasso da 
tentativa. (Freire, 1967, p. 79, grifo nosso) 

 

Para tanto, Freire explicita que ceder a esta alienação cultural, resultou não somente 

da falta de experiência democrática, contra a qual enfrentamos atualmente, 

sobretudo porém, porque não encontrava-se nas circunstâncias iniciais de nossa 

nação, contexto político capaz de propiciar experimentações e exercícios para as 

primeiras vivências essencialmente democráticas. Nesta perspectiva, de imposições 

irrefletidas de projetos externos para resoluções de problemas internos, 

identificou-se que no decorrer da história brasileira, e para acompanhar os 

movimentos internacionais, transplantou-se uma realidade à outra, sem que, no 

entanto, houvesse uma superação da condição anterior para a seguinte, em um 

movimento de transformação de baixo para cima, no qual todas as pessoas, 

integradas à realidade, aderissem de forma consciente e crítica ao processo, em um 

cenário idealmente constituído por uma consciência popular democrática. 

Consequentemente, expõe o autor, as iniciativas descritas, resultaram em um 

ambiente onde: 

 
Superpúnhamos a uma estrutura economicamente feudal e a 
uma estrutura social em que o homem vivia vencido, 
esmagado e “mudo”, uma forma política e social cujos 
fundamentos exigiam, ao contrário do mutismo, a dialogação, a 
participação, a responsabilidade, política e social. A 
solidariedade social e política, também, a que não poderíamos 
chegar, tendo parado, como paráramos, na solidariedade 
privada, revelada numa ou noutra manifestação como o 
“mutirão”. (Freire, 1967, p. 80) 

 

Reafirmando, porém, a necessidade de que os espaços de manifestações da 

participação popular na política, sejam, também, o berço para as bases de sua 

democracia popular, o autor ressalta que o desempenho da ações democráticas não 

resultem apenas no consentimento popular, mas, da mesma forma, de suas 

iniciativas. O Pensador Pernambuco sublinha que, a política feita a partir de um viés 

de existência integrada, realiza-se a começar da investida do povo colocando as 

próprias “mãos” na construção desse ambiente de participação ativa e crítica na 

política. Nisto, como observado por Freire, “A democracia que, antes de ser forma 

política, é forma de vida” (Freire, 1967, p. 81), deriva de uma concepção de vida 

 



58 

comprometida e engajada na transformação da sociedade e construção de uma 

realidade cada vez mais propiciadora dessa participação e consciência de si e de 

outros, em uma existência baseada nas relações e na manutenção da liberdade de 

seus sujeitos. Ao examinar seu entorno de forma atenta aos impasses pessoais e 

coletivos, os indivíduos estariam dispostos a um ambiente de debate e exame das 

propostas de soluções, em uma autêntica atuação política que atém-se na origem 

das questões e de seus contextos. Acerca disso, vale ressaltar a perspicaz metáfora 

do romance de Margaret Atwood, O Conta da Aia, quando a mesma propõe a 

seguinte reflexão a cerca de um comportamento passivo diante de mudanças e 

transformações histórica-políticas-sociais que podem passar despercebidas por uma 

população que não se disponha a estar atenta à sua realidade, na qual uma outra 

liberdade infere-se na conduta das pessoas, tal qual define-se pela “liberdade” de 

não tomar consciência. 

 
As matérias de jornais eram como sonhos para nós, sonhos 
ruins sonhados por outros. Que horror, dizíamos, e eram, mas 
eram horrores sem ser críveis. Eram demasiado 
melodramáticas, tinham uma dimensão que não era a 
dimensão de nossas vidas. Éramos as pessoas que não 
estavam nos jornais. Vivíamos nos espaços brancos não 
preenchidos nas margens da matéria impressa. Isso nos dava 
mais liberdade. Vivíamos nas lacunas entre as matérias. 
(Atwood, 2017, p. 71) 

 

No entanto, para o desenvolvimento de um olhar atento e crítico, Freire preconiza 

que existe a necessidade de importante conhecimento e saber acerca da coisa 

pública, assim como, de como administrá-la. Os sujeitos postos à revelia de uma 

sociedade construída pela participação ativa de seus membros, demanda de certas 

instruções em vista de sua colaboração para a manutenção daquela e, para tanto, o 

autor evidencia que seja inevitável a acepção de uma disposição mental para essa 

atuação, tal que assegure “certas experiências, atitudes, preconceitos e crenças, 

compartilhados por todos ou por uma grande maioria” (Freire, 1967, p. 81, apud 

Barbu, 1998, p. 13). Justificando, porém, a tendência há no avanço pela 

necessidade da contingência, Freire finaliza a reflexão exaltando a “rachadura” que 

sucedeu durante e pós Ditadura Militar no país, para não dizer na América Latina, 

que acarretou o recuo que proporcionou bases fenomenológicas para o avanço e a 

abertura necessária à transição da sociedade, a qual perdurou até atualmente em 

 



59 

direção às “formas mais autênticas e humanas de vida” (Freire, 1967, p. 84) para a 

população brasileira.  

 

​ Ao recorrer à pedagogia como campo propício para a resolução das questões 

analisadas até então, Freire lança mão de outro paralelo entre suas tendências, o 

confronto entre a “massificação” e a “educação”, como proposto no próprio título do 

capítulo. Diante do disposto, o autor se dispõe a sugerir uma “resposta” que leve em 

consideração não somente a formação intelectual dos indivíduos, mas também o 

desenvolvimento econômico e a participação popular neste desenvolvimento. Diante 

disto, o processo de democratização fundamental da população, não poderia 

desconsiderar, segundo ele, “as marcas de nossa inexperiência democrática, de 

raízes histórico-culturais, em antinomia com a nova posição que o processo vinha 

exigindo”  (Freire, 1967, p. 85, grifo nosso).  No intento de projetar uma teoria 

pedagógica com este fim, o Educador Pernambucano, exalta o papel da educação 

como fundamental transição de uma consciência transitiva ingênua para uma 

consciência transitiva crítica, uma vez que se efetiva-se com uma educação crítica e 

criticizadora, a qual agrega à formação de seus(as) educandos(as) a expansão e o 

aumento de sua habilidade de enfrentar os desafios contemporâneos. Outrossim, 

em função das dinâmicas atuais, Freire evidencia o que seria o engendramento das 

primeiras sementes de sua crítica elabora na Pedagogia do Oprimido, é um dos 

principais impasses para a emersão popular na política, o jogo de poder, entre a 

classe dominante e a classe submetida a essa. O autor define como “respostas 

autenticamente agressivas” (Freire, 1967, p. 86) a reação da elite brasileira ao se 

dar conta da crescente e emergente participação das classes populares na política, 

que começam a deliberar e exigir a solução de seus problemas. Neste enredo, Paulo 

Freire dispõe as cartas sobre a mesa, evidenciando uma questão fundamental para 

o decorrer das atuais condições históricas-políticas-sociais no contexto brasileiro, ao 

refletir que: 

 
Quanto mais se falava nas necessidades das reformas, na 
ascensão do povo ao poder, em termos muitas vezes 
emocionais e com que se parecia desprezar totalmente a 
vigência do poder das “elites”, como se tivessem elas 
descoberto já que ter privilégios não é só ter direitos, mas 
sobretudo deveres e deveres com a sua nação, mais se 

 



60 

arregimentavam essas “elites”, “irracionalmente”, na defesa de 
privilégios inautênticos. (Freire, 1967, p. 87, grifo nosso) 

 

Destarte, ao expor os liames deste cenário, Freire enfatiza notoriamente, que uma 

educação criticizadora se mostra extremamente relevante, tendo em conta a 

necessidade cada vez mais evidente e crescente de uma população orientada para 

o exercício da democracia popular. Arrematando tal proposição, o autor considera: 

 
Tínhamos de nos convencer desta obviedade: uma sociedade 
que vinha e vem sofrendo alterações tão profundas e às vezes 
até bruscas e em que as transformações tendiam a ativar cada 
vez mais o povo em emersão, necessitava de uma reforma 
urgente e total no seu processo educativo. Reforma que 
atingisse a própria organização e o próprio trabalho 
educacional em outras instituições ultrapassando os limites 
mesmos das estritamente pedagógicas.  (Freire, 1967, p. 88) 

 

E, por fim, adverte o autor, que a educação não deve ser considerada como uma 

solução “milagrosa”, de efeitos imediatos, mas como força instrumental para que se 

efetuem as alterações irredutíveis em vista da superação de uma conduta ingênua e 

passiva ante a realidade, ou seja, como afirma o mesmo “uma educação para a 

decisão, para a responsabilidade social e política” (Freire, 1967, p. 88); e, além 

disso, assevera, também, Freire, que a educação não pode ser isoladamente e 

absolutamente considerada como ferramenta de transformação nem a escola como 

espaço unicamente responsável por sua concretização.  
 
​ Outrossim, na perspectiva de que a educação, não como mágica solução 

nem santo remédio, possui atuação imperiosa, enquanto ensino, construção e 

exercício de determinados saberes, de propiciar aos educandos(as) circunstâncias 

em que os(as) mesmos(as) estejam a desenvolver suas potencialidades como 

propõe Paulo Freire ao que se referir a tal processo, o descrevendo como: 

 
[...] uma nova postura diante dos problemas de seu tempo e de 
seu espaço. A da intimidade com eles. A da pesquisa ao invés 
da mera, perigosa e enfadonha repetição de trechos e de 
afirmações desconectadas das suas condições mesmas de 
vida. (Freire, 1967, p. 93) 

 

Para tanto, o autor critica a degeneração dessa função educativa, ao tornar-se um 

meio através do qual são mantidas as estruturas histórico-política-social que tolhem 

 



61 

a liberdade, sujeitando os indivíduos a um comportamento meramente quietista, 

como define Freire. A superação disso, porém, esclarece, é apresentada como uma 

educação que comprometida com o preparo dos sujeitos para uma existência 

integrada à realidade, os 

 
colocasse em diálogo constante com o outro. Que o 
predispusesse a constantes revisões. À análise crítica de seus 
“achados”. A uma certa rebeldia, no sentido mais humano da 
expressão. Que o identificasse com métodos e processos 
científicos. (Freire, 1967, p. 90) 

 

Compreende-se, dessa forma, que tal proposta pauta-se na intenção pedagógica e 

social de conceber o que o autor nomeia de um “agir educativo” disposto ao 

desenvolvimento da capacidade das pessoas existirem de modo a ultrapassarem o 

que anteriormente o mesmo sublinhou como uma consciência fundamentada na 

transitividade ingênua, condição na qual os sujeitos não estão emersos de modo tal 

a exercer sua capacidade de auto-governo. Portanto, nesta circunstância 

limitados(as) à uma postura de acomodação ante a realidade, o ser humano, um ser 

de relações, não lograria uma atuação convicta na democracia, abdicando de seus 

poder de decidir e optar, completamente à mercê do despreparo e, como o próprio 

autor afirma inexperiência, para a mudança que é marca significativa deste modelo 

de governo e desta forma de organização social. Evidenciando ainda mais a 

necessidade de momentos de ensaio e prática para uma ação conscientemente 

crítica na sociedade, Freire expõe, ainda, que “se há saber que só se incorpora ao 

homem experimentalmente, existencialmente, este é o saber democrático” (Freire, 

1967, p. 92).  
 

​ Notoriamente, e seguindo com  a proposta de educação dialógica como 

superação desse lugar de inexperiência democrática,  o autor aponta em sua crítica 

os limites aos quais uma educação não comprometida com o engajamento de 

preparar os(as) educandos(as) para a vida política fora da escola, está pressuposta, 

além disso, tal impasse é exposto por Freire como denúncia aos modelos educativos 

que exercem o papel de mera teoria e replicação de saberes através de uma 

atuação pautada no que o mesmo nomeia como verbosidade, onde o ambiente 

escolar, torna-se um espaço inóspito para prática do diálogo como expressão de 

indivíduos integrados à realidade. Desse modo, esclarece o autor que:  

 



62 

 
Não há nada que mais contradiga e comprometa a emersão 
popular do que uma educação que não jogue o educando 
às experiências do debate e da análise dos problemas e 
que não lhe propicie condições de verdadeira 
participação. Vale dizer, uma educação que longe de se 
identificar com o novo clima para ajudar o esforço de 
democratização, intensifique a nossa inexperiência 
democrática, alimentando-a. (Freire, 1967, p. 93, grifo nosso)  
 

Para tanto, o autor prossegue evidenciando que as marcas histórico-político-sociais 

dessa inexperiência democrática não são intransponíveis, porém devem ser 

ultrapassadas como cicatrizes dessa tentativa de imposição de modelos e projetos 

de soluções externas para problemas internos. Desse modo, Freire ressalta que 

tanto os hábitos de passividade quanto os de ingenuidade, são passíveis de 

conversão para posturas de compromisso, participação e ingerência, resultados de 

uma emersão popular e uma integração individual; visando lograr tais conquistas, o 

autor propõe que devemos, enquanto sociedade que compreendeu sua história e 

seus sentidos existenciais, “apelar para a educação, como ação social, através da 

qual se incorporassem ao brasileiro estes hábitos” (Freire, 1967, p. 94). 

Perscrutando os limiares dessas relações, percebe Freire, ainda, que as tendências 

geracionais para um posicionamento pouco dialógico e mais discursivo, destaca 

esse signo histórico em nossa sociedade, como resultado de uma consciência 

não-crítica. O Educador pernambucano, sublinha essa teia de circunstâncias, a partir 

da seguinte cadeia, em que se interligam uma consciência crítica, à uma conduta 

democrática e permeável, fundamentada em um comprometimento com os 

contextos circunstanciais, à tomada de consciência da realidade, seguido do 

compromisso em conhecê-la intimamente, por último, exercendo com segurança seu 

direito de escolha para responsabilizar-se por transformá-la. Justapondo tal 

descrição à proposta de educação dialógica freireana, justifica o autor que:  

 
À nossa cultura fixada na palavra corresponde a nossa 
inexperiência do diálogo, da investigação, da pesquisa, que, 
por sua vez, estão intimamente ligados à criticidade, nota 
fundamental da mentalidade democrática. (Freire, 1967, p. 96)  

 
Amparando, mais uma vez, a importância do diálogo como instrumento pedagógico 

e social para o preparo para a vida política, o autor prossegue destacando que o 

exercício do debate, do exame da realidade, do pensamento resolutivo para 

 



63 

questões problemas devem ser incorporados à intenção educativa que humaniza os 

sujeitos, reconhecendo os(as) mesmos(as) como seres de relação, que conscientes 

de sua realidade, e integrados à ela, seguem em direção à sua análise crítica e 

reflexiva. Sobre isso o mesmo afirma que: 

 
Ora, a democracia e a educação democrática se fundam 
ambas, precisamente, na crença no homem. Na crença em 
que ele não só pode mas deve discutir os seus problemas. Os 
problemas do seu País. Do seu Continente. Do mundo. Os 
problemas do seu trabalho. Os problemas da própria 
democracia. (Freire, 1967, p. 96)  

 
E, reforçando, também, o lugar de destaque dos afetos nessa conjuntura, Freire 
supõe que 
 

A educação é um ato de amor, por isso, um ato de coragem. 
Não pode temer o debate. A análise da realidade. Não pode 
fugir à discussão criadora, sob pena de ser uma farsa. (Freire, 
1967, p. 97)  
 

Por fim, no quarto e último capítulo da obra, Paulo Freire indica outra dicotomia: 

educação e conscientização. Para cada um desses termos o autor determina 

importantes funções para que a sociedade brasileira, que antes fora inexperiente 

democraticamente, desenvolva sua capacidade como população e engendre uma 

mentalidade democrática. Portanto, como dito no início do presente capítulo, as 

margens das teorias freireanas, não  logram apenas a interpretação de dados da 

sala aula como isolados da vida ordinária, sobretudo a realidade como extensão da 

intenção educativa e vice-versa, sobre isso sugere o autor:  

 
Pensávamos numa alfabetização direta e realmente ligada à 
democratização da cultura, que fosse uma introdução a esta 
democratização. Numa alfabetização que, por isso mesmo, 
tivesse no homem, não esse paciente do processo, cuja 
virtude única é ter mesmo paciência para suportar o abismo 
entre sua experiência existencial e o conteúdo que lhe 
oferecem para sua aprendizagem, mas o seu sujeito. (Freire, 
1967, p. 104)  
 

 

E como germes do que mais a frente o Pensador Pernambucano desenvolverá em 

sua obra Pedagogia do Oprimido, ele afirma que:  

 

 



64 

Pensávamos numa alfabetização que fosse em si um ato de 
criação, capaz de desencadear outros atos criadores. Numa 
alfabetização em que o homem, porque não fosse seu 
paciente, seu objeto, desenvolvesse a impaciência, a 
vivacidade, característica dos estados de procura, de invenção 
e reivindicação. (Freire, 1967, p. 104)  
 

Analisando, também, os tipos de consciência que podem vir a se revolver na 

intenção de integração à realidade, Freire distingue as três principais formas da 

nossa consciência de interpretar os dados da realidade: consciência crítica, 

consciência  ingênua e consciência mágica. Cada uma dessas como a expressão da 

profundidade a qual o sujeito encontra-se na tentativa, ou na falta dela, de adentrar a 

realidade. Sobre isso, também, o autor acentua que a ação é determinada pela 

compreensão dada às circunstâncias a partir do entendimento de que:  

 
A natureza da ação corresponde à natureza da compreensão. 
Se a compreensão é crítica ou preponderantemente crítica, a 
ação também o será. Se é mágica a compreensão, mágica 
será a ação. (Freire, 1967, p. 104)  

 
Isto posto, reforçando o papel da educação nesse processo, Freire delimita que 

tendo como contexto, mas também como impulso, momento de transição na 

sociedade, deve-se aproveitar as circunstâncias para instaurar movimento de 

preparo e exercício da consciência crítica, propondo-se, dessa forma, o 

posicionamento dos indivíduos em prol das suas atuações políticas, como exposto 

no seguinte trecho: 

 
[...] uma educação que fosse capaz de colaborar com ele na 
indispensável organização reflexiva de seu pensamento. 
Educação que lhe pusesse à disposição meios com os quais 
fosse capaz de superar a captação mágica ou ingênua de sua 
realidade, por uma dominantemente crítica. Isto significava 
então colaborar com ele, o povo, para que assumisse posições 
cada vez mais identificadas com o clima dinâmico da fase de 
transição. Posições integradas com as exigências da 
Democratização fundamental, por isso mesmo, 
combatendo a inexperiência democrática.  (Freire, 1967, p. 
106, grifo nosso)  
 

Justificando enfatizando essa dinâmica, Freire aborda a importância da leitura da 

realidade por indivíduos que estejam cada vez mais cientes de que suas realidade 

são permeadas não apenas por suas necessidades vitais, mas por suas expressões 

culturais, que para o auto é marca distinta da passagem da consciência ingênua e 

 



65 

mágica para a crítica. A humanização dos sujeitos, neste caso, concretiza-se, 

também, a partir dessa compreensão de que o ser humano admita sua existência 

como integração com e não apenas na realidade. A educação, portanto, como parte 

fundamental desse processo, concebida como espaço dialógico, exerce um papel 

imprescindível na transposição dos indivíduos dos lugares de objeto para sujeito, de 

um ser de meros contatos para um sujeito de relações, de uma mente e atitude 

ingênua ante o mundo para uma postura conscientemente crítica e criativa.  
 
4. PLANEJAMENTO E INTENCIONALIDADE NA EDUCAÇÃO 

 

Até o momento, esta investigação considerou que o agir educativo é 

constituído por múltiplas camadas e moldado por contextos, circunstâncias e 

períodos específicos. Com efeito, a diversidade de formatos, métodos, 

procedimentos e práticas adotadas em centros educativos, instituições de ensino e 

salas de aula resulta em uma ampla gama de variações, seja em termos de 

evolução histórica ou quanto à diversidade cultural ao redor do mundo. No entanto, 

pode-se constatar que existem traços a serem identificados e analisados a partir da 

perspectiva de suas similaridades e, em certa medida, padrões passíveis de exame 

como características indissociáveis para o processo de educação, aspectos tais que 

atravessam o impulso da intenção educativa, supõe-se, em suas origens e a 

transpassam como essenciais para sua execução e desempenho. Uma das 

particularidades que pode ser distinguida como fundamental para a efetivação da 

educação é o planejamento prévio que esta requer dos indivíduos que dela 

participam.  

 

Nesse sentido, a análise da origem do currículo aponta trajetórias históricas 

nas quais torna-se perceptível a contínua necessidade de definir através de algum 

registro documental o que, quando e como se constituiria o processo educativo, 

tanto ao que se refere ao conteúdo como aos procedimentos e metodologias 

utilizadas, na tentativa de padronizar e sistematizar os caminhos a serem 

percorridos com fins de ensino e aprendizagem. Neste caso, a intencionalidade 

educativa prescreve a organização sistemática em sua fundamentação e 

implementação, pois, ao haver a orientação para tal, existe a presciência do quê, 

quando, como e para quem ensinaremos. Dessa forma, desde as primeiras 

 



66 

tentativas, ainda rudimentares e desenvolvidas de formas primitivas, são permeadas 

pela organização planejada e registrada de maneira documental, refletindo a 

estruturação preliminar no processo de ensino.  

 

Portanto, esta etapa da investigação, visa abordar o planejamento como parte 

essencial do processo de ensino e aprendizagem que a educação exige como 

incontornável para sua concretização ideal, na intenção de apresentar uma proposta 

de intervenção realizada a partir da mesma que resultará em um material 

didático-filosófico. Logo, evidenciamos que o planejamento não é característica 

exclusiva da escolarização enquanto espaço educativo reconhecido e validado pela 

sociedade, assim como não é marca circunscrita da educação formal. A contar das 

pinturas rupestres nas cavernas de Lascaux, as sociedades arcaicas relegam aos 

seus prossigos, vestígios que podem ser interpretados como tentativas de registros 

com finalidade de ensino. Outras importantes manifestações da antiguidade, são as 

tabuletas matemáticas presentes na Epopeia de Gilgamesh, As Máximas de 

Ptahhotep, escritas com intuito do ensino de ética e organização social, os próprios 

diálogos de Platão, os cronogramas de treinamentos constituídos para o ensino e a 

educação cívicas dos espartanos, nomeados Agogê, tal como, as obras de Cícero e 

Quintiliano na roma antiga, o De Trivio et Quadrivio da idade média e os Kitab 

al-Jabr de Al-Khwarizmi relatando as bases de ensino da álgebra.  

 

Ao dispor de análises e referências historiográficas e cronológicas para 

pensar o uso e registros de algo similar ao currículo, planos de ensino, planos de 

aulas e sequências didáticas como ferramentas utilizadas ao longa da história da 

educação, servimo-nos na acertada afirmação de Bourdieu quando o mesmo sugere 

que a análise do estado da arte é como retroagir ao lugar em que a origem era 

apenas uma ideia inicial de algo que estava somente na imaginação e abstração 

humana, ao ressaltar que: 

 
A busca da superação distintiva encaminha-os a retrocederem 
sempre mais no passado, a mostrar que tudo começou antes 
do que se havia pensado, a descobrir os predecessores dos 
precursores, a descobrir os signos portadores dos signos 
anunciadores (Bourdieu, 1980, p. 4) 

 

 



67 

Portanto, compreende-se que a história da educação é, também, a história da 

intencionalidade educativa organizacional programada constituída de itinerários e 

esquemas, sendo esses mais ou menos flexíveis ao longo de suas execuções. 

Neste contexto, destaca-se que o termo intencionalidade atravessa diferentes 

esferas e manifesta-se em três dimensões centrais para a educação: a 

intencionalidade política, a intencionalidade curricular e a intencionalidade 

pedagógica; dos quais, na presente pesquisa, será analisada com mais ênfase a 

intencionalidade pedagógica. Com base nisso, propomos a discussão de Flavia 

Terigi em Notas para uma Genealogia do Curriculum Escolar, a partir da perspectiva 

de que, conforme a autora explora em sua pesquisa, entendemos o fenômeno 

denominado educação, ao longo da história, como a ação de ensinar algo a alguém. 

Essas circunstâncias se apresentam de maneira diversa, refletindo contextos, 

lugares e períodos distintos, e a compreensão sobre outras esferas que absorvem 

essa referência varia conforme o local, a cultura, o tempo e a sociedade.  

 

Embora exista certa similaridade, e seja esse o foco da presente pesquisa, 

seria superficial uma análise que desconsidere a complexidade manifesta nas 

múltiplas e singulares expressões da escola enquanto instituição, do ensino 

enquanto processo, e do currículo enquanto documentação, organização e 

planejamento — ainda que compartilhem o mesmo nome e título. A mesma autora 

provoca uma reflexão sobre como a educação, a intencionalidade do ensino, a 

escola e o currículo estão intrinsecamente ligados em seu desenvolvimento, ao 

analisar esse fenômeno em um capítulo intitulado "O curriculum origina-se quando 

se originam prescrições sobre o ensino". Nesse contexto, ela afirma que: "Desde tal 

perspectiva, em nosso modo de ver excessivamente ampla, toda história da 

educação e da pedagogia seria necessariamente uma história do curriculum" (Terigi, 

1996, p. 165). 

 

​ Ainda em busca de situar adequadamente a presente investigação no que diz 

respeito ao uso do termo currículo e aos múltiplos sentidos que o mesmo abrange, 

recorremos à diferenciação proposta pela autora anteriormente referenciada, 

apontando que o currículo pode tanto se referir-se ao "documento escrito" quanto ao 

"conjunto de tudo o que é educativo". Nesse sentido, destacamos que nosso objetivo 

neste preâmbulo não é elaborar uma cronologia ou investigar as origens das 

 



68 

primeiras tentativas de organização, planejamento e sistematização das aulas, mas 

sim observar a emergência de exemplos ao longo da história da educação que 

ilustram nossa compreensão acerca da importância do planejamento no processo 

educativo, no qual buscamos, assim, referenciar nosso argumento e análise de que 

o planejamento é fundamental e essencial para a concretização da educação, 

justificando, em seguida, a escolha das sequências didáticas como proposta de 

intervenção, nisto, propomos a construção de sequências didáticas baseadas na 

educação dialógica como instrumentos de superação da sala de aula autocentrada 

na figura do(a) docente como único(a) detentor da palavra. 

 

Por fim, ao iniciar o presente e último capítulo da pesquisa, evocamos o 

conselho e a presença inspiradora do orientador deste trabalho, assim como amigo 

e colega de profissão, professor doutor Suzano de Aquino Guimarães2, quando em 

suas aulas de metodologia do ensino de filosofia na UFPE (Universidade Federal de 

Pernambuco), o mesmo aconselha de maneira contundente que "Planejar é a forma 

mais eficiente de esperar o inesperado e lidar com ele. Pois, para improvisar, você 

precisa conhecer profundamente o roteiro a seguir."3 Sublinha-se, pois, que nestas 

palavras estão contidos um dos principais pressupostos que norteiam a elaboração 

da proposta de intervenção descrita nos tópicos a seguir. 

 

4.1 EDUCAÇÃO DIALÓGICA EM SEQUÊNCIAS DIDÁTICO-FILOSÓFICAS PARA 
O ENSINO DE FILOSOFIA   
 

​ As Sequências Didáticas, enquanto proposta metodológica, originam-se como 

instrumento das pedagogias ativas para o ensino de línguas na França em meados 

da década de 80, porém o boom da internet e o aumento das conexões 

intercontinentais da década de 90, propiciou que tal teoria chegasse ao Brasil em 

3 Esta frase, tema recorrente nas aulas de Metodologia do Ensino de Filosofia ministradas pelo 
professor Suzano de Aquino Guimarães para a turma do 3º período do curso de Licenciatura em 
Filosofia da UFPE, em 2019, foi transcrita e parafraseada pela pesquisadora que vos escreve, na 
condição de ouvinte presente durante o pronunciamento. 
 

2 O professor doutor Suzano de Aquino Guimarães é docente do Departamento de Filosofia da 
Universidade Federal de Pernambuco (UFPE), conforme informações disponíveis em seu currículo 
Lattes. Ele possui graduação (2005), mestrado (2007) e doutorado (2013) em Filosofia pela UFPE, 
com ênfase na filosofia de Hegel e na metodologia do ensino de filosofia. Fonte: Currículo Lattes de 
Suzano de Aquino Guimarães, disponível em http://lattes.cnpq.br/0169983389537362.  

 

http://lattes.cnpq.br/0169983389537362


69 

pleno momento de mudanças, reflexões e revoluções no que diz a respeito das 

teorias pedagógicas em desenvolvimento.  

​ A princípio as Sequências Didáticas foram construídas com intuito de 

organizar e sistematizar o ensino de gêneros textuais e orais com a intenção de 

tornar o aprendizado da língua materna mais eficiente e eficaz no contexto da 

Escola de Genebra. Nessa perspectiva, compreende-se que os conhecimentos 

pedagógicos aplicados à construção desse material, se referem ao domínio da área 

das linguagens de modo a pensar estratégias e metodologias que atendessem às 

demandas do escopo de conteúdos e habilidades voltados para o ensino e 

aprendizagem da língua francesa, não sendo pensando, necessariamente, sob a 

perspectiva dos problemas, limites e possibilidades para o ensino em outras áreas 

do conhecimento, como as Ciências Humanas e Sociais Aplicadas, da Natureza ou 

Exatas. Neste âmbito, importa-nos destacar a definição de Joaquim Dolz e Bernard 

Schneuwly (2010), quando os mesmo apontam a seguinte definição para Sequência 

Didática: “[...] um conjunto de atividades escolares organizadas, de maneira 

sistemática, em torno de um gênero textual ou escrito” (Dolz; Schneuwly, 2010, p. 

96). Além disso, detona-se algumas das exigências que os mesmos pesquisadores 

intencionavam satisfazer com a proposta das Sequências Didáticas: 

 
[...] permitir o ensino da oralidade e da escrita a partir de um 
encaminhamento, a um só tempo, semelhante e diferenciado; 
ser modular para permitir uma diferenciação no ensino; 
favorecer a elaboração de projetos de classe. (Dolz; 
Schneuwly, 2010, p. 95) 

 

Outrossim, tais exigências apontam um interesse e um desafio comum entre as 

diversas áreas de conhecimento, as quais intentam incentivar também os(as) 

estudantes a “apropriarem-se das noções, técnicas e instrumentos necessários ao 

desenvolvimento de suas capacidades” (Dolz; Schneuwly, 2010, p. 96). Neste 

sentido, as Sequências Didáticas pretendem-se não somente enquanto um modelo 

organizacional para a execução da rotina pedagógica, mas um espaço de 

construção coletiva e reflexão acerca dos fenômenos intrínsecos ao processo de 

ensino e aprendizagem pertinentes da sala de aula, denotando-se, portanto, um viés 

alinhado ao que pretendemos propor enquanto educação dialógica. 

 

 



70 

Como estrutura recomendada por seus precursores, a Sequência Didática 

dispõe dos seguintes passos: 

 

1.​ Secção de abertura (secção de diagnose); 

2.​ Ajustes dos exercícios previstos; 

3.​ “Oficinas” ou “Módulos”; 

4.​ Produção Final.  

Neste ponto da análise e do desenvolvimento dos materiais, tornou-se inevitável 

refletir sobre adaptações e manutenções necessárias às recomendações no que diz 

respeito ao uso das Sequências Didáticas no ensino da filosofia. A princípio, por 

uma demanda de caracterização e inspiração, o título “Sequência 

Didático-Filosófica” passou a ser a marca distintiva do material, no presente 

trabalho, desenvolvido, por tratar-se de uma proposta metodológica voltada ao 

ensino de filosofia e, também, como forma de destacar o mesmo em relação a 

outros produtos prático-teóricos elaborados para diferentes áreas do conhecimento. 

Embora tenham sido originalmente elaboradas para atender às exigências e aos 

impasses do ensino da língua vernacular nas escolas francesas, as Sequências 

Didáticas são, no cenário nacional, predominantemente utilizadas como recurso 

metodológico no ensino da Matemática — campo marcado por uma expressiva 

produção acadêmica em cursos de especialização, pós-graduação e mestrado. 

Nesse sentido, o título aqui escolhido evidencia, propositalmente, a necessidade de 

destacar e direcionar o uso dessas sequências em uma área até então pouco 

explorada. 

Enquanto proposta alinhada às pretensões de uma educação dialógica sob 

uma perspectiva freireana — e coerente com os desafios e possibilidades 

previamente discutidos nesta pesquisa —, os pressupostos iniciais das Sequências 

Didáticas apontam, em seu esquema original, uma “fase inicial”, na qual o projeto a 

ser desenvolvido ao longo da sequência é apresentado. Para tanto, os autores 

Joaquim Dolz e Bernard Schneuwly afirmam que: 

A fase inicial da apresentação da situação permite, portanto, 
fornecer aos alunos todas as informações necessárias para 
que conheçam o projeto [...] Na medida do possível, as 
sequências didáticas devem ser realizadas no âmbito de um 
projeto de classe, elaborado durante a apresentação da 

 



71 

situação, pois este torna as atividades de aprendizagem 
significativas e pertinentes. (DOLZ; SCHNEUWLY, 2010, p. 99, 
grifo do autor) 

Essa apresentação inicial busca oferecer aos estudantes uma descrição detalhada 

das atividades que realizarão, assim como permitir uma diagnose do que já se 

encontra em domínio pelos(as) mesmos(as), proporcionando um direcionamento 

adequado dos conteúdos, temáticas e objetivos a serem trabalhados. Trata-se, 

portanto, de uma proposta coerente com a perspectiva de uma pedagogia dialógica, 

que não centralize as decisões pedagógicas exclusivamente no que seja demanda 

da Base Nacional, dos currículos estaduais e escolares, nos propósitos do(a) 

docente, como especialista, ou nas metas previamente estabelecidas para cada 

série. 

A proposta aqui investigada e aplicada, pretende-se coletiva e construtivista, 

ao valorizar o diálogo e a participação ativa de estudantes e professores(as), 

considerando as especificidades de cada turma heterogênea e os diferentes níveis 

de desenvolvimento dos(as) estudantes em relação às habilidades até então 

aprimoradas. Reforçando ainda mais a centralidade dos sujeitos protagonistas no 

processo educativo, os autores afirmam: “[...] é preciso que os estudantes 

percebam, imediatamente, a importância desses conteúdos e saibam com os quais 

vão trabalhar.” (Dolz; Schneuwly, 2010, p. 96).  

Retomando a relevância de compreender a educação como uma trajetória na 

qual os(as) estudantes estejam efetivamente imersos(as) e integrados(as), as 

Sequências Didáticas se constituem como um modelo organizacional que permite 

aos sujeitos refletirem sobre suas dificuldades, limites, potencialidades e 

perspectivas. Ainda que os autores da obra aqui mencionada, referência para essa 

pesquisa, orientem-se por uma perspectiva de conteúdos a serem aprendidos, 

adotaremos uma noção ampliada, centrada nas habilidades que devem ser 

desenvolvidas ao longo do processo, por meio dos conteúdos e objetos de 

conhecimento de cada área, alinhando a análise aqui realizada às demandas atuais 

e documentos normativos vigentes. 

Construídas de forma modular e flexível, as sequências encontram-se à 

disposição tanto para atender às dificuldades diagnosticadas no início quanto para 

alcançar objetivos e metas de aprendizagem relacionados ao desenvolvimento de 
 



72 

habilidades estabelecidas. A flexibilidade, nesse sentido, constitui um dos principais 

eixos da proposta, pois do início ao fim da aplicação das sequências, há espaço 

para ajustes e adaptações. Ainda quanto ao caráter reflexivo das sequências, 

especialmente na promoção da autoconsciência no processo de aprendizagem, 

destaca-se que as apresentações iniciais, embora façam parte da etapa introdutória, 

podem e devem ser retomadas como referência para observar avanços, identificar 

retrocessos e, se necessário, rever abordagens anteriormente adotadas. Sobre isso, 

os autores afirmam: 

Com efeito, o simples fato de “fazer” — de realizar uma 
atividade delimitada de maneira precisa — constitui um 
momento de conscientização do que está em jogo e das 
dificuldades relativas ao objetivo de aprendizagem, sobretudo 
se o problema comunicativo a ser resolvido ultrapassa 
parcialmente a capacidade de linguagem dos alunos e 
confronta-os, assim, a seus próprios limites. (Dolz; Schneuwly, 
2010, p. 101) 

No que se refere às adaptações necessárias para a efetiva aplicação das sequências 

no ensino de filosofia — considerando que foram originalmente pensadas para o 

ensino de gêneros da língua —, entende-se que, nesse caso, o momento inicial 

deve, mais do que delimitar noções comunicativas, avaliar o domínio que os(as) 

estudantes têm de conceitos fundamentais à área, de modo a orientar o 

desenvolvimento das habilidades filosóficas ao longo da sequência. Portanto, na 

presente investigação, e tendo em vista a complexidade dos saberes construídos na 

prática, propõe-se que, em filosofia, os critérios iniciais de análise e diagnóstico 

estejam relacionados aos conceitos e teorias que estruturam seus objetos de 

conhecimento e que, portanto, fundamentam o desenvolvimento das habilidades 

específicas da área. Além disso, exemplos contundentes dessa abordagem serão 

apresentados mais adiante, em relação à aplicação das Sequências Didáticas na 

prática docente analisada nesta pesquisa, na qual os passos aqui descritos foram 

seguidos e ressignificados para o ensino de Filosofia na Educação Básica 

Executadas de forma satisfatória após a apresentação inicial e o momento de 

diagnose, as Sequências Didáticas avançam para a etapa de desenvolvimento dos 

módulos. Nessa fase, os materiais devem ser elaborados a partir dos desafios 

previamente identificados, tendo como orientação a formação crítica e autônoma 

dos(as) estudantes. Considerando o que foi explicitado, cabe ao(à) docente construir 

 



73 

os materiais didáticos a serem utilizados nos módulos, com o objetivo de abordar o 

que os autores das Sequências denominam “problemas” — aspectos que, segundo 

os próprios autores, devem ser trabalhados por meio da produção textual. Os 

módulos propostos no sistema das Sequências Didáticas revelam uma 

intencionalidade pedagógica de execução em etapas, o que possibilita aos 

estudantes e docentes acompanhar o desenvolvimento do trabalho de forma 

progressiva e detalhada. Sobre tais orientações, os autores precursores dessa 

metodologia, apontam que: 

Nos módulos, trata-se de trabalhar os problemas que 
apareceram na primeira produção e de dar aos alunos 
instrumentos necessários para superá-los. [...] O movimento 
geral da sequência didática vai, portanto, do complexo para o 
simples: da produção inicial aos módulos cada um trabalhando 
uma ou outra capacidade necessária[...]. (Dolz; Schneuwly, 
2010, p. 101) 

Essa etapa, fundamental e característica do trabalho com Sequências Didáticas, 

evidencia uma perspectiva essencial também vinculada a uma educação dialógica: o 

compromisso com uma análise que reconhece a diversidade dos(as) estudantes 

envolvidos(as) no processo formativo contínuo, sem reduzi-los(as) a um perfil 

homogêneo. Ao decompor os desafios identificados e pensar, de forma ampla e 

diferenciada, os materiais a serem desenvolvidos com base na experiência da fase 

inicial, o(a) docente assume uma postura atenta às especificidades de cada turma, 

buscando oferecer situações de aprendizagem mais significativas e pertinentes. 

Ainda sobre isso, os mesmos autores afirmam e evidenciam esse caráter como: 

A modularidade é um princípio geral no uso das sequências didáticas. 
O procedimento visa pôr em relevo os processos de observação e de 
descoberta. Ele distancia-se de uma abordagem “naturalista”, 
segunda a qual é suficiente “fazer” para provocar a emergência de 
uma nova capacidade. O procedimento evita uma abordagem 
“impressionista” de visitação. Ao contrário, este se inscreve numa 
perspectiva construtivista, interacionista e social que supõe a 
realização de atividades intencionais, estruturadas e intensivas 
que devem adaptar-se às necessidades particulares dos diferentes 
grupos de aprendizes. (Dolz; Schneuwly, 2010, p. 107, grifo nosso) 

Por fim, no destaque da citação supracitada, temos a retomada da discussão 

inicialmente proposta no capítulo presente, qual seja, a organização como 

pressuposto fulcral para a educação enquanto processo intencional e engajado, pois 

como afirmado anteriormente, o pleno desenvolvimento desta prática, constitui-se 

 



74 

essencialmente como um movimento de intencionalidade organizacional 

programada composta de itinerários e esquemas.  

Outrossim, considerando também a superação da prática docente como uma 

ação em que, comumente, predomina o fazer em detrimento do pensar, reflexão 

necessária acerca do próprio exercício profissional, as Sequências Didáticas, 

apresentam-se como materiais através dos quais professores e professoras de 

filosofia terão o contato com o oportuno exercício de debruçarem-se sobre suas 

prática não somente enquanto execução isolada de materiais guiados por demandas 

externas e metas generalistas. Acerca desta perspectiva, pretendemos aqui dispor 

de duas importantes reflexões sobre os conhecimentos indispensáveis ao ofício 

do(a) professor(a). O primeiro destacou-se ao longo de toda pesquisa, por ser a 

principal referência para a mesma, Paulo Freire, especialmente sobre essa temática 

- na obra intitulada Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática docente. 

O segundo, Maurice Tardif, apresenta-se como notório pensador ao provocar 

importantes críticas e análises em termos de atuação docente, seus limites e 

possibilidades.  

Imbuído de dilemas pertinentes e disposto a direcionar nossa reflexão para 

um lugar de autorreflexão e autoanálise, Paulo Freire traz à tona recomendações 

que, compreendemos, tenham tomado forma na busca pela superação e 

enfrentamento diante dos desafios de sua própria prática e da de seus pares. Em 

tom de conselho, porém, sem deixar de lado o devido rigor filosófico da educação, o 

autor indica quais conhecimentos são imprescindíveis para a concretização de uma 

prática docente alinhada aos interesses pedagógicos que intencionam tanto a 

autonomia de seus estudantes quanto a liberdade dos(as) mesmos(as). Dito isto, na 

obra Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática docente, está em 

evidência o preciso movimento a que professoras e professores devem ter-se 

atentos(as) no desempenho de seus planejamentos, abordagens e postura 

educativa.  

Por conseguinte, o autor pernambucano inicia os três principais capítulos de 

sua obra com uma importante advertência: 'ensinar exige'. Ao enfatizar e repetir tal 

enunciado com seriedade, Freire manifesta o que, em sua perspectiva, é fulcral para 

a prática pŕopícia ao processo de ensinar e aprender. Após evidenciar na parte 

 



75 

inicial do primeiro capítulo que aprender e ensinar são processos intrinsecamente 

interligados e interdependentes, o autor defende tal concepção através da máxima 

amplamente conhecida e endossada por tantos professores(as) — “Não há docência 

sem discência” (Freire, 1996) — concernente a qual, o autor nos convida a refletir 

acerca da troca iminente vivenciada em sala de aula, entre professores(as) e 

estudantes, superando assim o retrógrado modelo de educação bancária, o qual, 

como se sabe, é severamente criticado pelo mesmo.  

​ A despeito dos desafios pertinentes ao processo concernente a educação que 

se pretenda libertadora e impulsionadora de autonomia, Freire discorre no capítulo 

presente, intitulado por sua maxima supracitada, algumas exigências as quais os(as) 

professores(as) devem ater-se em suas práticas, sobre as quais na presente 

pesquisa, intencionamos refletir com mais afinco, pois interessa-nos debruçar o 

olhar, compreendendo os conselhos freireanos nesta parte da obra, relevantes para 

a investigação e proposta da investigação deste trabalho.  

​ O pensador pernambucano, enquanto aconselha o proceder dos(as) docentes 

para com os(as) estudantes, também direciona nossas ponderações e análise para 

nos compreendermos enquanto praticantes autoconscientes e autocríticos de nossa 

própria prática. Para tanto, o magno filósofo da educação, expressa sua inquietação 

acerca do perfil de educador e educadora comprometido(a) com uma educação 

crítica e dialógica, quando afirma que: “Daí a impossibilidade de vir a tornar-se um 

professor crítico se, mecanicamente memorizador, é muito mais um repetidor 

cadenciado de frases e de ideias inertes do que um desafiador” (Freire, 1996, p. 15) 

E, nesta mesma perspectiva, Freire afirma nas próximas páginas do primeiro 

capítulo que Ensinar Exige Rigorosidade Metodológica, Ensinar Exige Pesquisa, 

Ensinar Exige Criticidade e Ensinar Exige Reflexão Crítica Sobre a Prática, 

endossado em suas reflexões que o fazer metodológico da docência, dispõe a 

necessidade inerente de uma comprometimento teórico-crítico para aprimoramento 

e desenvolvimento profissional de professores e professoras. E, compreendemos 

que, um desafio concernente a esta profissão é a estagnação a que o fazer rotineiro 

e diário impõem, tornam cada vez mais difícil a reflexão e autorreflexão do(a) 

docente no tocante aos passos que permeou e deseja permear diante dos desafios 

que lhe são apresentados. 

 



76 

A concretização desse engajamento — de assumir-se como educador(a), 

especialista em sua área e, ao mesmo tempo, crítico(a) dela — emerge como uma 

reflexão presente na obra freireana. Essa perspectiva evidencia que o(a) 

professor(a) deve considerar sua própria prática como objeto de análise e reflexão, 

assumindo-se como pesquisador(a). Parte-se aqui do pressuposto de que os anos 

de formação acadêmica conferiram-lhe o rigor criterioso, científico e intelectual 

necessário para realizar julgamentos confiáveis, capazes de contribuir com o legado 

de conhecimentos e saberes da humanidade e acerca disto, Freire afirma que: 

Fala-se hoje, com insistência, no professor pesquisador. No 
meu entender o que há de pesquisador no professor não é 
uma qualidade ou uma forma de ser ou de atuar que se 
acrescente à de ensinar. Faz parte da natureza da prática 
docente a indagação, a busca, a pesquisa. O de que se 
precisa é que, em sua formação permanente, o professor se 
perceba e se assuma, porque professor, como pesquisador.  
(Freire, 1996, p. 16) 

Ademais, o pensador pernambucano prossegue permeando outras 

dicotomias presentes na prática docente ao ocupar-se, por um momento, da questão 

acerca do fazer e pensar de professores e professoras. Para este autor, a 

curiosidade - ingênua a princípio - e o aprimoramento profissional e pessoal do(a) 

educador(a) consistem na observação constante da prática intrínseca às suas 

metodologias, decisões didáticas, postura em sala de aula e modificações realizadas 

ao longo do tempo. Para tal, Freire aponta que é necessário certo distanciamento, 

marca da lisura que todo processo de análise, em suma, requer. Isto posto, o 

educador de gerações indica, nestas linhas, o longo caminho que devemos tomar 

em busca da superação da ingenuidade pela rigorosidade, movimento essencial em 

vista da concretização de uma prática educativa que se reconhece como disposta à 

comunicação e à mudança. Acerca desta discussão, Freire aponta: 

A prática docente crítica, implicante do pensar certo, envolve o 
movimento dinâmico, dialético, entre o fazer e o pensar sobre 
o fazer. O saber que a prática docente espontânea ou quase 
espontânea, “desarmada”, indiscutivelmente produz é um 
saber ingênuo, um saber de experiência feito, a que falta a 
rigorosidade metódica que caracteriza a curiosidade 
epistemológica do sujeito. (Freire, 1996, p. 21) 

Ainda nesta perspectiva de aperfeiçoamento a partir da autoanálise e autocrítica, o 

autor da Pedagogia da Autonomia, desta outra característica pertinente ao 

 



77 

professor(a) crítico de sua prática, qual seja, Ensinar Exige Consciência do 

Inacabamento. No segundo capítulo, Freire aponta uma relevante postura diante da 

mudança e admissão de erros e equívocos que educadores e educadoras devem 

desenvolver. E, admite-se aqui, que este capítulo, também, é capaz de provocar 

importantes reflexões acerca de uma conduta pessoal perante a vida. Como dito no 

início desta pesquisa, Freire está a filosofar em suas obras acerca da educação 

como quem vive o que afirma, e nos convida a fazer o mesmo.  

Neste segundo capítulo, damos continuidade à reflexão em voga no capítulo 

anterior acerca da busca pelo aprimoramento e da abertura para a mudança. 

Entretanto, agora, somos instigados a pensar essa característica não apenas como 

marca do(a) profissional professor(a), conforme apontado por Freire, mas também, 

incontornavelmente, como um signo fundamental de nossa humanidade. Segundo 

Freire, tal disposição e aceitação da inconclusão que permeia nossa existência 

enquanto seres em constante constituição, agrega ao professor(a) crítico(a) 

habilidades como o de tornar-se como cada vez mais responsável, predisposto à 

mudança, à aceitação do diferente, afirmando que ele mesmo o é.  

Por fim, no terceiro e último capítulo intitulado por Freire de Ensinar é uma 

Especificidade Humana, o autor nos confronta com as seguintes inquietações 

apresentadas através das seguintes indicações que Ensinar Exige Segurança, 

Competência Profissional, Generosidade, Comprometimento e Tomada Consciente 

de Decisões. Importa-nos ressaltar, no entanto, que esta parte da obra não se 

resume a tais aconselhamentos, porém, para a presente investigação as temáticas 

apresentadas nestes subtítulos são essenciais para pensar a prática docente 

enquanto crítica e analítica de si mesma.  

​ Os subsídios apontados por Freire neste capítulo dizem a respeito do que 

nesta pesquisa temos afirmado desde o início, com mais ou menos ênfase, ao longo 

da investigação, uma prática segura fundamenta-se em um comprometimento em 

estar preparado(a) para tal. Neste sentido, parece-nos propícia novamente afirmar a 

importância das Sequências Didáticas como forma de estar propriamente seguro(a) 

do seu agir para somente então executá-lo. Sobre isto, o autor afirma contundente 

que: 

 



78 

A segurança com que a autoridade docente se move implica 
uma outra, a que se funda na sua competência profissional. 
Nenhuma autoridade docente se exerce ausente desta 
competência. O professor que não leve a sério sua formação, 
que não estude, que não se esforce para estar à altura de sua 
tarefa não tem força moral para coordenar as atividades de 
sua classe. (Freire, 1996, p. 47, grifo nosso) 

Para tanto, o autor nos leva também a refletir sobre como tal competência torna-se 

imprescindível para uma atuação pautada na autoridade e não no autoritarismo. 

Pois, incubidos dos saberes, das metodologias, das práticas necessárias, não 

necessitamos impor-nos perante os estudante de forma a exercer uma postura 

mitigadora da autonomia dos(as) mesmos(as).  

Além disso, ao falar sobre comprometimento, o autor dispõe uma importante 

reflexão sobre a postura do(a) educador(a) em sala de aula ao estar presente 

realmente e não apenas existindo enquanto mais uma mobília no espaço escolar. 

Segundo Freire, devemos exercitar um olhar crítico e acolhedor que cada vez mais 

percebe os rostos e expressões dos(as) estudantes com mais familiaridade, afeto e 

sensibilidade, desvinculando deste espaço a imagem engessada e comumente 

permeia no imaginário popular. Acerca disto Freire nos aconselha que estejamos 

com o olhar: 

[...] atento à leitura que fazem de minha atividade com eles. 
Precisamos aprender a compreender a significação de um 
silêncio, ou de um sorriso ou de uma retirada da sala. O tom 
menos cortês com que foi feita uma pergunta. Afinal, o espaço 
pedagógico é um texto para ser constantemente “lido”, 
interpretado, “escrito" e “reescrito”. (Freire, 1996, p. 50, grifo 
nosso) 

Por fim, a reflexão contida na afirmação Ensinar exige tomada consciente de 

decisões, abarca grande parte das preocupações evidenciadas ao longo desta 

pesquisa. Nela está condensado um dos aspectos mais relevantes identificados 

durante a investigação: a necessidade de uma postura ética e crítica como 

fundamento de uma conduta docente verdadeiramente comprometida. Tal postura 

envolve, sobretudo, a habilidade de “contribuir, de maneira deliberada e consciente, 

para a constituição e a solidez da autonomia do ser do educando” (FREIRE, 1996), 

como ressalta o autor. Concluímos, assim, que o exercício da docência, longe de ser 

neutro ou mecânico, exige posicionamento, reflexão constante e responsabilidade 

diante dos processos de ensinar e aprender, dito isto, cabe ressaltar que a formação 

 



79 

de sujeitos autônomos, críticos e transformadores depende diretamente de tal 

consciência pedagógica ativa e comprometida. 

O intelectual e pesquisador, Maurice Tardif, insere-nos no debate em relação 

às contradições e impasses da prática docente ao evidenciar um distanciamento 

entre o que o mesmo nomeia de “ato real”, que aqui consideramos referir-se a sala 

de aula, e o “ato ideal” que compreendemos enquanto o momento de planejamento 

do(a) docente. Quanto a isso, sustentamos que a superação da dicotomia entre o 

"pensar" — que envolve programar, planejar, organizar e prever — e o "agir" — que 

se refere à rotina da sala de aula, aos desafios do espaço escolar e aos imprevistos 

— permeia uma redefinição da imagem do(a) professor(a). Nesta perspectiva, em 

detrimento de ser reconhecido(a) como o único(a) detentor(a) de conhecimentos 

válidos e validados socialmente, o(a) docente assume-se como sujeito emergente de 

um contexto constituído por afetividade, saberes, culturas, realidades diversas e, por 

vezes, limitações estruturais ocasionais e circunstanciais. Denotando a importância 

desse movimento de ressignificar a figura do(a) docente, Tardif nos chama a atenção 

para um requisito nocivo e contraproducente: um modelo educativo no qual o(a) 

professor(a) seja considerado um(a) profissional admirável quando performa um 

perfil, segundo o autor, quase “computacional”. Essa visão tecnologista, criticada 

pelo pensador da filosofia da educação, aponta para outra problemática circunscrita 

na atuação docente, a sensibilização materializada. Tal concepção, evidencia duas 

esferas que insurgem da prática docente envolta do pressuposto de que sendo o(a) 

professor(a) um sujeito epistêmico, está a disposição de motivações, interesses, 

valores e atitudes. Desse modo, compreende-se que as Sequências Didáticas, estão 

de tal forma comprometidas enquanto metodologia com a reflexão paulatina da 

prática docente que promove para o(a) professor(a) uma significativa consciência 

profissional, como nomeia Tardif.  

​ Conceituada por Tardif, a consciência profissional nada mais é do que a 

capacidade que o(a) docente possui de explicar porque e como age, mediante um 

apurado raciocínio prático, relatos explicativos, justificação e racionalização a 

posteriori. Essa perspectiva interessa-nos, no que diz respeito ao fato de que a 

atuação profissional do(a) professor(a), comumente, segue de forma impensada o 

roteiro das circunstâncias postas, até que, por força maior, volta-se a sua prática de 

 



80 

modo reflexivo, crítico e analítico. Para Tardif, por exemplo, existe um 

distanciamento entre o que o mesmo nomeia como “intenções profissionais” e 

“resultados objetivos”, e o mesmo afirma que: 

Observa-se, portanto um corte importante entre as intenções 
profissionais dos professores e os resultados objetivos de suas ações. 
(...) Toda ação encerra, potencialmente, consequências não 
intencionais que escapam à consciência dos atores e ao seu 
conhecimento a respeito do que vai acontecer (Tardif, 2007, p.212, 
grifo nosso).  

Nesse caso, são justamente as consequências não intencionais, destacadas pelo 

autor, que despertam e provocam inquietações nos(a) professores(as), 

impulsionando-os(as) a refletir sobre suas decisões e escolhas pedagógicas — uma 

prática que, acreditamos, deveria integrar naturalmente a rotina docente, sem 

depender de estímulos externos. A pesquisa presente, sugere que uma forma viável 

de mitigar cada vez mais o fenômeno das consequências não intencionais, seja o 

uso das Sequências Didáticas, como forma de autorreflexão e análise do fazer 

pedagógico que escapa aos docentes, professores(as) de filosofia, fazendo com que 

a prática desses profissionais torna-se, gradativamente, mais crítica e consciente do 

seu próprio agir. Espera-se com isso, portanto, dissipar a contradição evidenciada na 

análise de Tardif, a saber, o distanciamento entre a prática posteriori e o 

planejamento a priori do(a) professor(a). Além disso, esta investigação compreende 

que as Sequências Didáticas constituem um caminho fundamental para superar o 

modelo ainda sustentado pela Pedagogia Tradicional, bem como as práticas de 

educadores(as) que reproduzem metodologias semelhantes àquelas descritas — e 

amplamente criticadas — no âmbito da paideía sofística. 

Em última análise, torna-se Importante destacar que as Sequências Didáticas 

(SD), assim como as Sequências de Ensino Investigativas (SEI), são mais 

comumente exploradas e seus usos predominantes experimentadas para o ensino 

de línguas como em sua gênese e, no contexto brasileiro, no ensino das ciências 

naturais, existindo, por isso, uma gama maior de pesquisas, investigação e reflexões 

aprofundadas em nível de pós-graduações, mestrados e doutorados acerca das 

mesmas nestas áreas de atuação docente. Neste contexto, sugere-se, então, que tal 

temática abordada pela perspectiva do ensino das humanidades é um solo fértil e 

um vislumbre acadêmico a ser explorado como continuação desta pesquisa. 

 



81 

 

4.2 DIÁLOGO, REFLEXÃO E AÇÃO​  

A pesquisa desenvolvida nesta investigação resultou de inquietações 

pessoais e profissionais desta esperançosa professora, que deseja realizar-se em 

seu fazer pedagógico com coragem e aprimoramento constante. Os 

questionamentos evidenciados ao longo destes escritos originaram-se, inicialmente, 

de minha experiência enquanto estudante, ao perceber que professores e 

professoras ocupavam as salas de aula sob a égide de uma postura de 

detentores(as) impassíveis do poder da palavra falada. Tal postura contrastava com 

o que também se fazia presente naquele espaço: a necessidade e o desejo dos(as) 

partícipes de contribuírem com suas próprias vozes. Aos poucos, esses 

desassossegos deram lugar ao incômodo provocado pelo olhar crítico e reflexivo 

próprio da formação docente, vivenciado enquanto professora em processo de 

formação durante o Programa de Iniciação à Docência com Bolsa e Residência 

Pedagógica, espaços esses essenciais para a formação de educadores e 

educadoras no Brasil nas Licenciaturas diversas. Ao reconhecer os impulsos que 

fizeram — e ainda fazem — repensar diariamente a prática pedagógica do(a) 

docente de Filosofia, apresento, a seguir, as tentativas — nem sempre plenas — de 

aplicar metodologias ativas, nas quais acredito como um caminho possível para 

superar os desafios que historicamente cercearam o agir educativo e tornaram a 

sala de aula um espaço de pouco incentivo ao diálogo. 

Parece-nos importante destacar que a presente pesquisa se caracteriza como 

uma investigação de natureza qualitativa, pois parte da análise da própria prática 

docente da pesquisadora, assumindo, um enfoque subjetivo e interpretativo. Para 

tanto, ao observar as metodologias pedagógicas empregadas no cotidiano da sala 

de aula, buscou-se compreender os significados, percepções, interações e 

processos que emergem no fazer educativo em vista do referencial teórico adotado, 

baseado na pedagogia dialógica de Paulo Freire e na proposta das Sequências 

Didáticas empregadas. Nisso, elegemos tal abordagem, pois está fundamentada na 

escuta, no diálogo e na valorização das relações humanas como elementos centrais 

do processo de ensino-aprendizagem dos quais tomamos parte. Assim, o objeto de 

análise desta investigação está centrado nas experiências vividas, nas reflexões 

 



82 

construídas e nos sentidos produzidos ao longo da prática pedagógica, e não na 

quantificação de dados ou em análises estatísticas. Ainda acerca do paradigma 

metodológico aplicado à análise dos dados obtidos ao longo desta pesquisa, 

evidencia-se também o fato de que uma abordagem qualitativa é marca essencial 

para a concretização deste trabalho pois a mesma propicia o que Antonio Chizzotti 

em Pesquisa em Ciências Humanas e Sociais afirma enquanto característica 

demarcada da mesma:  

A abordagem qualitativa parte do fundamento de que há uma 
relação dinâmica entre o mundo real e o sujeito, uma 
interdependência viva entre o sujeito e o objeto, um vínculo 
indissociável entre o mundo objetivo e a subjetividade do 
sujeito. O conhecimento não se reduz a um rol de dados 
isolados, conectados por uma teoria explicativa; o 
sujeito-observador é parte integrante do processo de 
conhecimento e interpreta os fenômenos, atribuindo-lhes 
um significado. O objeto não é um dado inerte e neutro; está 
possuído de significados e relações que sujeitos concretos 
criam em suas ações. (Chizzotti, 2006, p. 79, grifo nosso) 

Desse modo, está apresentada a postura científica com a qual realizaremos e 

analisaremos os fenômenos presentes ao longo da prática observada, parte vital das 

reflexões aqui realizadas.  

​ É de fundamental importância expor, antes de mais nada, os percalços 

enfrentados durante a realização desta investigação. Como é sabido, a profissão 

docente está frequentemente à mercê de diversos impasses, desafios e limitações 

que atravessam sua efetiva concretização — entre eles, a constante mudança de 

escola. No caso desta pesquisadora que vos escreve, os primeiros passos desta 

pesquisa foram dados enquanto atuava como professora em uma pequena escola 

de bairro em Jaboatão dos Guararapes, onde lecionei as disciplinas de Espanhol e 

História. Essa atuação se justifica por minha paixão pela língua espanhola e por um 

fascínio duradouro pelas curiosidades do registro histórico da humanidade, que 

desejava compartilhar com meus estudantes dos 6º e 7º anos. Nesta pequena e 

humilde instituição, encontrei acolhimento sob o olhar afetuoso — e, por vezes, 

rigoroso — da diretora e gestora administrativa, que, com seus mais de 30 anos 

dedicados à educação, me aconselhou e proporcionou um espaço de afeto e desafio 

para o início da minha trajetória profissional. É imprescindível destacar que este 

relato serve ao propósito como ilustração de um quadro mais amplo e complexo do 

 



83 

atual cenário educacional brasileiro, especialmente no que diz respeito aos desafios 

enfrentados pelos(as) docentes da área de ciências humanas. Com frequência — e 

por múltiplos motivos — esses(as) profissionais acabam, diante de circunstâncias 

adversas, assumindo disciplinas correlatas, mas distintas de sua formação 

específica. Tal realidade evidencia, portanto, a urgência de uma luta mais incisiva e 

articulada pela valorização dos(as) profissionais da educação, assegurando que 

atuem nas áreas para as quais foram formados(as), sobretudo no quadro de 

professores(as) efetivos(as) da Rede Pública de Ensino, nas disciplinas como 

Sociologia, Língua Estrangeira, Filosofia e Artes que são, oficiosamente, 

consideradas apenas como “complementação de carga horária” para 

professores(as) licenciados em disciplinas tidas como mais relevantes, conforme 

apresentado no quadro abaixo em que o Resumo Técnico do Censo Escolar (2024) 

aponta em seus percentuais de adequação das disciplinas ministradas por 

professores(as) formados(as) nas mesmas: 

Figura 2 – Indicador de adequação da formação docente 2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Inep (2025). Censo Escolar da Educação Básica 2024 – Resumo Técnico. 

 



84 

Posteriormente, iniciei minha atuação como professora de Filosofia em um 

colégio maior, localizado no município de Paulista. Ali, pude, finalmente, assumir o 

espaço da Filosofia nos anos finais do Ensino Fundamental e também no Ensino 

Médio. Contudo, essa experiência durou apenas seis meses, deixando, porém, 

ótimas lembranças e a sensação de ter iniciado meu caminho “com o pé direito”. 

Precisei me desligar da instituição por não conseguir compatibilizar a carga horária 

com uma nova oportunidade de lecionar Filosofia no Colégio Apoio, o qual se tornou 

o espaço de atuação e o campo de observação da proposta de intervenção aqui 

descrita.  

O Colégio Apoio, escola-campo onde foram aplicadas as metodologias 

abordadas nesta pesquisa, está localizado na Zona Norte do Recife, região marcada 

por concentrar parte significativa da elite da classe média alta da cidade. A escolha 

desse espaço não poderia ter sido mais apropriada para a realização da proposta 

com as Sequências Didáticas, uma vez que o viés pedagógico da instituição se 

mostrava plenamente compatível com os princípios que orientaram minha 

intervenção. Trata-se de uma escola cuja prática educativa se revela coerente com 

os fundamentos da abordagem construtivista, favorecendo, assim, um ambiente 

propício ao desenvolvimento de metodologias ativas e dialógicas, alinhadas à 

perspectiva freireana que norteia esta investigação. 

Antes de dar seguimento ao relato da intervenção, porém, torna-se salutar 

evidenciar que as Sequências Didático-filosóficas aqui executadas foram elaboradas 

para turmas dos anos finais do ensino fundamental, pois são as turmas com as 

quais atuo nesta instituição. Nesse sentido, é importante destacar que, enquanto a 

disciplina de Filosofia perde gradativamente espaço e relevância na Rede Pública de 

Ensino no Brasil, a mesma permanece como oferta consolidada nas instituições 

privadas, sendo ministrada desde o 6º ano do Ensino Fundamental até o 3º ano do 

Ensino Médio. Tal disparidade acende um alerta importante quanto aos constantes 

ataques à formação crítica da população que depende da educação pública como 

principal ou única via de acesso a formação acadêmica, assim como o aumento da 

desigualdade social propiciada pelo Estado e transformando as instituiçõe de 

educação pública em máquina de fazer trabalhador(a) para burguesia.  

 



85 

Diante disso, reafirmamos aqui nosso comprometimento com a luta por uma 

educação pública, gratuita e de qualidade, que atenda dignamente a todos os 

públicos que a ela recorrem. Acreditamos que a Filosofia, enquanto disciplina 

escolar, deve receber a mesma valorização e reconhecimento social e econômico 

que disciplinas como Português e Matemática. Para isso, é essencial ampliar a 

carga horária destinada ao seu ensino e valorizar os(as) docentes formados(as) em 

Filosofia, tanto por meio da realização de concursos públicos para cargos efetivos, 

quanto na contratação de profissionais da área em instituições privadas. Essa 

valorização é fundamental para garantir a presença qualificada da Filosofia no 

ambiente escolar, evitando sua substituição por professores(as) de áreas afins. Para 

tanto, incentiva-se através deste espaço de pesquisa, discussão e debate, o uso das 

Sequências Didático-Filosóficas em turmas da Rede Pública de Ensino, não 

exclusivamente na disciplina de filosofia, segundo as adaptações necessárias.  

Como apresentado anteriormente, as Sequências Didático-filosóficas 

seguirão o modelo dos idealizadores das Sequências Didáticas, entretanto com as 

adaptações necessárias ao ensino de filosofia, considerando que as Sequências 

foram originalmente pensadas para atender as necessidades do ensino da língua 

francesa. Estruturalmente falando, pode-se considerar que tomaremos a estrutura 

estabelecida de início como apresentada na imagem a seguir, porém utilizaremos 

diferentes nomenclaturas e materiais no que diz respeito à abordagem, por exemplo 

da Apresentação da Situação que nomearemos como Diagnose de Saberes e assim 

por diante.  

Figura 3 – Esquema da Sequência Didática. 

 

 

 

 

 

Fonte: Dolz e Schneuwly, 2010, p. 94. 

 



86 

Alinhada a uma perspectiva socioconstrutivista, a proposta pedagógica do 

Colégio Apoio, visa superar a rigidez do modelo tradicional da educação que divide 

os estudantes por faixa etária e grupos seriados, dispondo as turmas em Ciclos de 

Aprendizagem. A presente pesquisa, delimitou-se a partir do recorte concernente às 

turmas do Ciclo 4, composta pelo 6ª (sexto) e 7ª (sétimo) ano do Ensino 

Fundamental. Neste contexto, compreende-se que as metodologias pensadas e 

executadas para esses grupos, dispõem de abordagens voltadas para o ensino 

temático da filosofia e suas questões em vista das habilidades previstas para esse 

momento de formação.  

Vale ressaltar, porém, que as atividades realizadas e descritas nesta pesquisa 

foram avaliadas e analisadas pela professora responsável pelas intervenções, com 

base no modelo de avaliação adotado pela escola — uma avaliação processual, 

conduzida ao longo de todo o percurso e constituída pelos seguintes indicadores de 

desenvolvimento: AM (Ampla Aproximação da Meta), BAM (Boa Aproximação da 

Meta), RAM (Regular Aproximação da Meta) e IAM (Insuficiente Aproximação da 

Meta). As metas correspondentes a esses indicadores foram definidas no início do 

processo, conforme estabelecido no planejamento da Etapa e nas mini pautas, as 

quais são compartilhadas e acompanhadas pela coordenação pedagógica, pelas 

famílias dos(as) estudantes e pelos(as) próprios(as) estudantes. Assim, 

concretiza-se a proposta de uma educação dialógica, nos termos da proposta 

pedagógica aqui assumida no que se refere a educação dialógica concernente a 

teoria de Freire, sendo a mesma caracterizada pela participação democrática, ativa 

e criticamente engajada de todos os envolvidos no processo educativo. 

​ Além disso, no que diz respeito à divisão comumente adotada por instituições 

de orientação tecnicista e tradicional — que repartem o ano em Unidades Letivas —, 

o Colégio Apoio organiza os trimestres em Etapas, ao todo três. Essas etapas são 

estruturadas de modo a favorecer a construção de uma Sequência Didático-filosófica 

por período, visando à concretização da definição e finalidade das Sequências 

Didáticas conforme descritas por Antoni Zabala: 

[...] um conjunto de atividades ordenadas, estruturadas e 
articuladas para a realização de certos objetivos educacionais 
que tem um princípio e um fim conhecidos tanto pelos 
professores como pelos alunos. [...] uma maneira de 

 



87 

encadernar e articular as diferentes atividades ao longo de 
uma unidade didática.” (Zabala, 2018, p. 18-20, grifo nosso) 

As intenções previstas por essa metodologia concretizam-se em duas frentes, 

alinhadas à dinâmica do colégio. A primeira refere-se à ordenação, estruturação e 

organização das atividades, possibilitada pelas Sequências Didático-filosóficas, e a 

segunda, no entanto, visa a participação ativa dos(as) estudantes, que são imersos 

e conscientes do processo desde o início, devido ao compartilhamento prévio de 

mini-pautas e planejamentos, conforme modelos utilizados e apresentados nos 

apêndices a seguir, concretizando a proposta das Sequências Didático-filosóficas 

como uma metodologia ativa, aplicada por uma conduta profissional permeada pelo 

protagonismo dos(as) estudantes, aprendizagem contextualizada e fomento da 

autonomia dos(as) sujeitos inseridos nela. Assim como, evidenciando a 

intencionalidade particular da profissional que vos escreve, em desenvolver aparatos 

práticos e teóricos para uma educação filosófica cada vez mais libertadora. 

Em função disto, nas turmas dos anos finais do Ensino Fundamental, 

observou-se a necessidade de, inicialmente, realizar um apanhado dos conteúdos e 

conhecimentos até então desenvolvidos pelos(as) estudantes. Tal metodologia e 

decisão pedagógica mostraram-se incontornáveis diante da compreensão de que 

os(as) estudantes estão ingressando em uma nova experiência de aprendizagem e 

desenvolvimento de habilidades. Além do contato ampliado com diversos(as) 

professores(as) — em contraste com os anos iniciais do Ensino Fundamental, nos 

quais eram acompanhados(as) por um(a) ou dois(duas) docentes polivalentes —, 

esses(as) estudantes passam a ter acesso a novos itinerários formativos, compostos 

por componentes curriculares até então desconhecidos. Nesse cenário, torna-se 

essencial diagnosticar quais conceitos, ideias e raciocínios foram efetivamente 

consolidados até o momento. Nisto, torna-se importante, salientar que a escolha 

pedagógica em abordar os temas e conteúdos presentes nos relatos a seguir, 

concretizem-se como disposição da autoridade docente da professora responsável 

pelas turmas, tendo em conta os conteúdos, assuntos e temas adotados nas outras 

disciplinas, visando um maior alinhamento entre as mesmas e as habilidade e 

competências previstas para as turmas, presentes na Base Nacional Comum 

Curricular.  

 



88 

​ Desse modo, ao adaptar a estrutura proposta por Dolz e Schneuwly para as 

Sequências Didático-filosóficas, formulamos a seguinte abordagem: em substituição 

à Apresentação da Situação, realizamos o que intitulamos como Diagnose de 

Saberes, através de uma roda de conversa em formato de círculo, com o objetivo de 

introduzir, de forma descontraída e dinâmica, uma reflexão simples sobre ideias 

centrais e objetivas a respeito do que será estudado posteriormente em relação aos 

conteúdos, temáticas e objetos de conhecimento específicos de cada turma. No 6ª 

ano, procedeu-se esse primeiro contato dos(as) estudantes por meio de um 

levantamento do que os(as) mesmos(as) concebiam enquanto Memória Pessoal e 

Memória Coletiva, a isto se referiam os objetivos de conhecimento da Etapa I. No 7ª 

ano, no entanto, realizamos o mesmo procedimento, porém, investigando o quanto 

os(as) estudantes conheciam sobre termos relacionados à ética, como moral, 

justiça, valores, em vista da temática estabelecida para a Etapa I.  

​ Por conseguinte, ao serem identificadas as potencialidades e limitações 

concernentes às temáticas e conteúdos a serem abordados ao longo da Etapa, 

direcionamo-nos para o seguinte passo da Sequência Didático-filosófico que diz a 

respeito da proposta nas Sequências Didáticas originais como Produção Inicial  e 

que na presente estratégia nomearemos como Primeiros Passos, a partir dos quais 

foram realizadas as seguintes atividade com intuito de concretizar um primeiro 

contato e aprofundamento dos conceitos elaborados ao longo do processo.   

​ A partir disso, os Primeiros Passos do 6ª ano foram dados por intermédio de 

uma atividade de sensibilização quanto ao tema sobre Memória Pessoal e Coletiva, 

através do qual os(as) estudantes foram incentivados a refletir sobre suas memórias 

em uma aula na qual puderam trazer um ou mais objetos que representassem 

lembrança importantes para os(as) mesmos(as). A culminância da atividade 

executou-se através de um círculo no chão da sala de aula, onde os participantes 

puderam falar sobre sua lembrança da memória que o ou os objetos proporcionam.  

Em contrapartida, os Primeiros Passos do 7º ano ocorreram, a princípio, por 

meio da exibição de uma cena do filme O Lorax (2012), na qual o personagem 

Umavezildo canta a música "Será que Eu Sou Tão Ruim?". Essa cena está inserida 

na narrativa em que o personagem questiona se suas decisões são realmente boas, 

uma vez que são tomadas em benefício próprio, ainda que em detrimento da 

 



89 

natureza. Logo após, realizamos uma atividade de conceitualização por meio da 

construção de sentidos, intitulada Glossário Filosófico. Nessa atividade, os(as) 

estudantes foram convidados(as) a formular suas próprias concepções a partir do 

preenchimento de três campos: Palavra, Definição e Imaginação, refletindo sobre os 

conceitos de Valores, Ética, Moral e Justiça, conforme ilustrado no modelo disposto 

nos apêndices. 

Decorrida a finalização das atividades descritas anteriormente — que 

demandaram, ao todo, de 3-4 aulas para sua concretização —, avançamos para o 

Módulo 1 o qual optamos por manter com esse título na Sequência 

Didático-filosófica, considerando que se trata de uma etapa naturalmente mais 

flexível, na qual podem surgir necessidades de uma ou mais intervenções, 

elaboradas e executadas de diferentes formas, com múltiplas finalidades ao longo 

do processo. Por essa razão, não julgamos necessário alterar a nomenclatura 

original proposta pelo modelo das Sequências Didáticas. 

Dito isto, no Módulo 1 da Sequência Didática-filosófica proposta para o 6ª ano 

durante a Etapa 1, realizamos a vivência do conteúdo sobre Memória Pessoal e 

Coletiva através de entrevistas com os(as) responsáveis e ou adultos(as) de 

confiança para investigar quais e como foram os contatos dessas pessoas com 

figuras e personalidades negras ao longo de suas formações na educação formal, 

com a finalidade de no Módulo 2  pensarmos a construção da identidade de um povo 

através da memória coletiva e quem são os grupos e comunidades relegados ao 

esquecimento ou prejudicados por conta de acontecimentos históricos e sociais 

como a escravidão durante o século XX e, por conseguinte, repensar a herança 

cultural deste momento da história e suas influências atualmente no que diz respeito 

ao combate contra o racismo e uma educação pautada no antirracismo. 

Da mesma forma, no Módulo 1 da Sequência Didático-filosófica proposta para 

o 7º ano durante a Etapa 1, realizamos uma investigação voltada à análise de 

Estudos de Caso, explorando Cenários Racistas situados em diferentes contextos, 

como a escola, o esporte e o ambiente de trabalho. Nessa atividade, os(as) 

estudantes foram incentivados(as) a refletir sobre a aplicação dos conceitos 

previamente desenvolvidos no Glossário Filosófico, com o objetivo de propor 

atitudes de resolução de conflitos, estratégias de enfrentamento diante de 

 



90 

comportamentos e ações racistas e formas de resistência em defesa da luta 

antirracista, pautados na ética.  

Para tanto, os(as) estudantes foram organizados(as) em grupos, e cada 

integrante ficou responsável por analisar e buscar soluções para um caso diferente 

de racismo, discutindo coletivamente com os(as) colegas. Posteriormente, foram 

convidados(as) a indicar nomes de personalidades negras que pudessem servir 

como exemplo e inspiração para a construção das propostas. Destacamos, ainda, o 

contraste evidente entre as vivências dos(as) estudantes e as de seus pares 

adultos(as) de outras gerações: enquanto estes(as), em sua maioria, tiveram um 

contato mais restrito com referências negras, os(as) estudantes demonstraram 

reconhecer com facilidade diversas figuras negras que atuam como modelos 

positivos para a sociedade. 

Posteriormente, no Módulo 2, os estudantes foram instruídos a construírem 

um mural a partir das figuras negras com as quais tiveram contato, tanto na 

entrevista do 6ª ano quanto no Estudo de Casos com o 7ª ano. Para tanto, foram 

disponibilizadas folhas ofício, papel Filipinho colorido e materiais de colorir. Vale 

ressaltar que os(as) estudantes do 6ª ano trouxeram muitos relatos de respostas que 

destacaram pessoas negras de seu cotidiano e círculo íntimo, pois estes 

exerceram/exercem funções e serviços em suas casas e para suas famílias, 

estabelecendo-se como figuras de referência e exemplo para essas crianças. O 

resultado final desta atividade segue como imagem do mural África Que Me Habita 

nos apêndices deste trabalho.  

Por fim, na etapa correspondente à Produção Final, foram desenvolvidas 

atividades de consolidação e retomada dos conhecimentos construídos até aquele 

momento. No 6º ano, propusemos uma atividade de desenho e representação de 

uma lembrança significativa para os(as) estudantes, que atravessasse tanto a 

experiência pessoal quanto a memória coletiva com objetivo de refletir, mais uma 

vez, sobre a importância das lembranças na construção da identidade, tanto 

individual quanto social. 

Por sua vez, no 7º ano, desenvolvemos uma atividade voltada à reflexão 

sobre atitudes e ações influenciadas por princípios éticos ou antiéticos, conforme 

 



91 

os(as) estudantes foram estimulados(as) a identificar. A proposta partiu da análise 

de uma cena do filme O Auto da Compadecida (2000), inspirado na obra de Ariano 

Suassuna, especificamente o momento do julgamento das escolhas e decisões 

relacionadas aos personagens João Grilo e Padre João, bem como Dorinha (a 

mulher do padeiro) e Eurico (o padeiro), no episódio do benzimento da cadela — um 

conflito ético evidente e de fácil compreensão para os(as) estudantes.  

Com isto, finalizamos a Sequência Didático-filosófica voltada para os estudos 

e apreensões de conceitos e desenvolvimento de habilidades concernente às turmas 

do 6ª ano e 7ª ano do Ensino Fundamental na Etapa I do Colégio Apoio. A diante 

apresentaremos, portanto, a continuidade da descrição de nossas práticas relativas 

às Etapas II e III.  

Na Etapa II, considerando as habilidades e conhecimentos desenvolvidos na 

Etapa I, demos continuidade aos estudos com novos Primeiros Passos. No 6º ano, 

introduzimos os principais conceitos e ideias sobre os mitos enquanto narrativas 

fantásticas que buscam compreender a realidade, utilizadas pela humanidade antes 

do surgimento do pensamento filosófico na Antiguidade. Para isso, exibimos um 

vídeo disponível no YouTube, no qual Toumani Kouyaté, um Griot pertencente a uma 

das mais antigas linhagens de Griots do Reino do Mali, canta um conto sobre a 

história da Causa, para tanto, o objetivo desse contato inicial com o conteúdo foi 

permitir que os(as) estudantes percebessem as formas de perpetuação e 

compartilhamento de memórias por meio das culturas de Tradição Oral, 

preparando-os para que, posteriormente, pudéssemos reproduzir e vivenciar uma 

experiência semelhante. 

Em contraste, o 7º ano deu continuidade aos estudos sobre ética e galgou 

seus Primeiros Passos na Etapa II, direcionando-os para reflexões relacionadas à 

sustentabilidade e à preservação do meio ambiente. Com esse propósito, os(as) 

estudantes foram estimulados(as) por meio da exibição do episódio 1 da série 

animada O Lorax (1972), que apresenta diálogos instigantes e provoca 

questionamentos sobre a forma como a humanidade lida com o uso dos recursos 

naturais, o consumismo desenfreado e o avanço tecnológico em detrimento da 

preservação ambiental. 

 



92 

Na sequência, o Módulo 1 da Sequência Didático-filosófica descrita aqui 

sendo executada na Etapa II, realizou-se no 6ª ano através da pesquisa e 

compartilhamento em grupo, no formato da contação de histórias da Tradição Oral, 

de contos presentes em culturas de povos do mundo inteiro que foram direcionadas 

para cada equipe de estudantes. No 7ª ano, porém, dispomos da realização da 

Viagem de Campo das turmas para Itamaracá no intuito da realização de pesquisas 

e experimentações das reflexões sobre ética e sustentabilidade que puderam, enfim, 

ser concretizadas na observação das comunidades tradicionais do Litoral Norte de 

Pernambuco, analisando as comunidades marisqueiras e o comportamento das vilas 

e residentes da ilha em paralelo com o cotidiano do centro na Região Metropolitana 

do Recife.  

Processualmente, no Módulo 2, o 6ª ano prosseguiu com os estudos através 

da exibição da série brasileira - produzida por roteiristas e animadores(as) 

pernambucanos(as) - Além da Lenda. No episódio apresentado em sala de aula, é 

contada uma historieta envolvendo personagens conhecidos do folclore brasileiro, 

como Maria Florzinha e o Curupira, que enfrentam a invasão da tecnologia e o 

avanço urbano em seus territórios, assim como lidam, também, com o desafio do 

enfraquecimento da crença em suas existências por parte da população. Nesta 

conjectura os(as) estudantes foram inspirando os(as) a pensar o valor das lendas na 

perpetuação das culturas e valores tradicionais e conceber a constituição dos mitos 

como forma de aprendizado e valores éticos e morais. Esta metodologia, assim 

como as demais descritas neste trabalho, foi concebida a partir da perspectiva de 

concretizar o que afirma Paulo Freire em sua conhecida máxima “a leitura do mundo 

precede a leitura da palavra” (FREIRE, 2001). No 7ª ano, por outro lado, propomos a 

realização de uma pesquisa e investigação em grupo sobre povos e culturas de 

outros países acerca de como os mesmos relacionam-se com a natureza e as 

necessidades humanas por ela sanadas. As pesquisas foram apresentadas através 

de materiais em slide desenvolvido pelos(as) estudantes(as) com intuito de 

comparar a forma como as sociedades atuais lidam com as questões acerca da 

sustentabilidade e preservação da natureza, além da herança e cuidado com os 

recursos em vista das geraçõe futuras, em paralelo com os povo antigos e 

tradicionais de culturas pesquisados. 

 



93 

Por conseguinte, na Produção Final da Etapa II, foram previstas, na 

Sequência Didático-Filosófica, duas atividades de síntese e culminância dos estudos 

realizados. Nesta perspectiva, no 6º ano, após vivenciarem os conteúdos de forma 

lúdica e por meio de diferentes linguagens, os(as) estudantes foram estimulados(as) 

a exercitar um olhar criativo e a explorar seus imaginários ao escreverem seus 

próprios mitos autorais. Essa produção teve como ponto de partida os seguintes 

questionamentos propostos para reflexão sobre a realidade que nos cerca: de onde 

vêm os sonhos? Como nascem os gêmeos? Por que o céu é azul? Na construção 

dos mitos, tanto em forma escrita quanto em desenhos, estabeleceu-se uma 

parceria interdisciplinar entre Filosofia, Artes e Língua Portuguesa, com o objetivo de 

proporcionar aos estudantes uma aprendizagem significativa, podendo os(as) 

mesmos(as) vivenciar os conteúdos de maneira integrada, incorporando elementos 

teatrais em suas criações e revisando aspectos do gênero textual narrativo. Tal 

atividade culminou na escrita de um livro intitulado Histórias Tantas Histórias, 

apresentado no evento Articulando, presente no calendário escolar, no qual a área 

das linguagens artísticas realizam projetos e produções a serem apresentadas para 

a comunidade escolar. 

Além disso, nas turmas de 7º ano, realizamos na Produção Final uma 

atividade intitulada "Cartas para a Geração do Futuro", na qual os(as) estudantes 

foram orientados a escrever, em primeira pessoa, uma carta dirigida às gerações 

futuras, abordando o cuidado com o meio ambiente, a preservação da natureza e o 

uso consciente dos recursos naturais. A proposta teve como objetivo promover uma 

reflexão sobre a herança que a geração atual deseja deixar para as próximas, além 

de exercitar os conhecimentos construídos sobre práticas e condutas voltadas para 

a ética do cuidado, tendo como referência a cultura dos povos tradicionais 

pesquisados pelos grupos. 

Por fim, na Etapa III, foi realizada a última Sequência Didático-Filosófica, com 

o objetivo de retomar os conhecimentos construídos ao longo do ano letivo e 

consolidar o desenvolvimento das habilidades nas turmas de 6º e 7º ano. 

Pensou-se, portanto, em uma proposta que pudesse ser aplicada em ambas as 

séries, favorecendo a interação entre as turmas. Para isso, nos Primeiros Passos, 

foram ministradas duas aulas expositivas com o intuito de apresentar e aprofundar o 

 



94 

conhecimento sobre a filosofia Ubuntu, um princípio ético e político presente nas 

comunidades Banto, presentes em todo continente africano, porém com maior 

concentração nas regiões da África Oriental, Central e Meridional. 

A escolha por abordar a filosofia Ubuntu mostrou-se alinhada aos estudos 

realizados até então, por tratar-se de uma forma de compreender a realidade 

fundamentada em valores como interdependência, empatia, compaixão, 

humanidade, perdão, reconciliação e justiça reparativa. 

Nesse contexto, no 6º ano, priorizou-se a retomada dos estudos sobre os 

povos antigos, destacando seu modo de pensar e transmitir conhecimentos de 

geração em geração. No 7º ano, porém, retomaram-se os princípios da ética 

trabalhados ao longo das duas primeiras etapas, desde os conceitos iniciais até o 

contato com as comunidades tradicionais e sua relação ética com a natureza. 

Dando continuidade aos Primeiros Passos, no Módulo 1 da Sequência 

Didático-Filosófica descrita anteriormente, foi realizada uma atividade escrita, 

também adaptada para expressões por meio de desenhos, na qual, os(as) 

estudantes foram convidados(as) a representar suas compreensões sobre os 

conceitos de interdependência, empatia, compaixão, humanidade, perdão, 

reconciliação e justiça reparativa, com objetivo de construir, em conjunto com as 

turmas, uma reflexão sobre como colocar em prática os aprendizados 

proporcionados pela filosofia Ubuntu, considerando uma perspectiva de educação 

descolonial e descolonizadora, ao dispor de cultura e sabedoria provindas do 

continente africano. Para isso, os(as) estudantes foram estimulados(as) a participar 

de rodas de conversa, compartilhando suas concepções e experiências relacionadas 

aos princípios estudados, por meio de exemplos vivenciados em seu cotidiano, 

contribuindo para o aprofundamento coletivo da reflexão. 

No Módulo 2, com o objetivo de proporcionar uma vivência prática dos 

aprendizados relacionados à filosofia Ubuntu e seus princípios, foi realizada uma 

dinâmica entre os(as) estudantes. Nessa atividade, cada participante escolheu 

um(a) colega da turma para sentar-se de frente e expressar o quanto essa pessoa 

havia sido importante ao longo do ano escolar. A proposta central era reconhecer e 

valorizar a convivência em sala de aula como um espaço de troca de experiências e 

 



95 

construção coletiva. Além disso, buscou-se fortalecer os laços de amizade, 

companheirismo e apoio entre os(as) estudantes, destacando os valores 

compartilhados pela filosofia Ubuntu. 

Na Produção Final da Sequência Didático-Filosófica da Etapa III, foi 

promovido, entre as turmas, um evento extra-sala intitulado Brunch Filosófico. Essa 

vivência integrou as disciplinas de Filosofia, Inglês e Formação Pessoal e Social, 

com o objetivo de aprofundar o estudo dos princípios da filosofia Ubuntu, tanto 

através do vocabulário em inglês quanto por meio das reflexões construídas nas 

aulas de Filosofia e nos encontros de Formação Pessoal e Social. 

Nesta perspectiva, o Brunch Filosófico foi organizado como uma tarde de 

partilha de lanches entre os(as) colegas, acompanhada de círculos de diálogo e, ao 

final, culminando na escrita de uma carta. Cada estudante escolheu um(a) colega — 

com apoio da professora responsável — para quem escreveria uma mensagem 

contendo palavras de agradecimento, reconhecimento e afeto. A carta tinha como 

finalidade valorizar a convivência, expressar carinho e destacar a importância das 

relações e trocas vividas ao longo do ano letivo. 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Ao longo deste último capítulo, evidenciamos como a prática pedagógica 

dialógica, fundamentada na reflexão crítica e na ação transformadora, se consolida 

como eixo central para superar os desafios históricos da educação. Nesta 

perspectiva, a experiência docente aqui descrita demonstra que a adoção de 

metodologias ativas — como as Sequências Didático-filosóficas desenvolvida neste 

trabalho — possibilitam a construção de um espaço educativo em que estudantes e 

professores(as) possam ser cada vez mais corresponsáveis pelo processo em vista 

de uma educação libertadora e promotora de autonomia e criticidade. A prospecção 

freireana, aliada ao construtivismo, apresentou-se como essencial para superar a 

hierarquização do saber, contrapondo-a por uma relação horizontalizada na qual o 

diálogo e a escuta ativa promovem a autonomia e o pensamento crítico. Neste 

contexto, a sala de aula abandona seus antigos e ultrapassados moldes, enquanto 

espaço de mera transmissão passiva, para tornar-se um território de trocas 

significativas, onde a filosofia se revela como impulsionadora de emancipação.  

 



96 

Ademais, reiteramos por fim que a reflexão acerca da Paidéia na Grécia 

Antiga, apresentada no primeiro capítulo,  nos revela não apenas os contornos 

históricos da formação humana naquele contexto, mas também os fundamentos 

filosóficos da educação enquanto prática formadora de sujeitos éticos e políticos. 

Pois, ao investigar os três modelos pedagógicos predominantes — o homérico, o 

sofístico e o socrático — a presente investigação, evidenciou uma tensão constante 

entre tradição e inovação, entre reprodução cultural e questionamento crítico. Assim 

como, sublinhamos no segundo tópico do mesmo capítulo que a educação sofística, 

tal como desenvolvida no contexto da Grécia Antiga, possui contornos 

multifacetados e não pode ser reduzida a um único método ou finalidade. 

Outrossim, constatou-se que uma educação pautada no diálogo como 

princípio pedagógico  e conduta docente, propicia um ambiente escolar com maior 

abertura e liberdade para construção de conhecimentos e formação de indivíduos 

que integrados ao processo não somente estão a lapidar-se como sujeitos 

pensantes e críticos, mas autônomos naquilo que lhes é devido no ato de 

realizarem-sem enquanto seres humanos  integrados(as) que não, apenas, vivem, 

mas existem.  

Da mesma forma, denota-se que a abordagem qualitativa adotada nesta 

pesquisa permitiu compreender os fenômenos educativos para além de dados 

quantificáveis, valorizando as subjetividades e interações que emergem no cotidiano 

escolar. Como destacado por Chizzotti (2006), prova disto foi a concretização de 

uma relação dinâmica entre sujeito e objeto de estudo, enriquecendo, assim, a 

análise, pois as vivências dos(as) estudantes e os sentidos atribuídos às atividades 

foram tão relevantes quanto os conteúdos trabalhados. Essa escolha metodológica 

reforçou o caráter humanizador da proposta, já que as Sequências 

Didático-filosóficas não apenas cumpriram objetivos curriculares, mas também 

fomentaram reflexões éticas, antirracistas e coletivas — dimensões essenciais para 

uma educação comprometida com a justiça social que uma pedagogia pautada na 

liberdade aspira.   

Ainda que os percalços enfrentados durante a pesquisa fossem numerosos — 

como a rotatividade de escolas e a desvalorização da Filosofia na rede pública — 

não impediram a concretização das intervenções; pelo contrário, reforçaram a 

 



97 

urgência da luta por políticas que garantam a permanência da disciplina em todos os 

níveis de ensino. Assim como, a atuação no Colégio Apoio, com sua proposta 

pedagógica alinhada ao socioconstrutivismo, demonstrou que é possível, 

desenvolver práticas educativas inclusivas e críticas. No entanto, a disparidade de 

acesso à Filosofia entre redes pública e privada acentua a necessidade de 

mobilização por uma educação pública de qualidade, que forme cidadãos(ãs) 

conscientes de seu papel na transformação da sociedade.   

Nisto, reafirmamos que as Sequências Didático-filosóficas, adaptadas à 

realidade dos(as) estudantes, confirmaram seu potencial para integrar teoria e 

prática, articulando temas como memória, ética, sustentabilidade e filosofia Ubuntu à 

vivências concretas. As atividades — desde rodas de conversa e estudos de caso 

até produções artísticas e o Brunch Filosófico — evidenciaram que a aprendizagem 

significativa surge quando os conteúdos dialogam com a vida dos(as) 

educandos(as). A avaliação processual, neste caso, baseada em metas 

compartilhadas coletivamente, reforçou o caráter democrático da proposta, 

distanciando-se de modelos punitivos e incentivando o protagonismo discente e o 

envolvimento horizontal da comunidade escolar.   

Portanto, esta investigação reafirma que a educação filosófica, quando 

pautada no diálogo, na reflexão e na ação, transcende os limites da sala de aula e 

se projeta como postura de resistência e esperança. As experiências aqui descritas 

não apenas transformaram o fazer pedagógico da pesquisadora que vos escreve, 

como também impactaram a forma como a qual a mesma enxerga os(as) estudantes 

— enquanto sujeitos capazes de intervir criticamente na realidade que os(as) cerca. 

Que este trabalho inspire outras práticas docentes comprometidas com a construção 

de uma educação antirracista, descolonizadora e verdadeiramente libertadora. 

Por fim, as investigações concluíram-se aqui com a perspectiva de 

continuidade, no sentido de aprofundar a pesquisa em um outro nível, com o intuito 

de analisar mais detidamente outras inquietações subscritas neste trabalho, 

ocupando espaço de aspiração e inspiração acadêmica e profissional nesta que vos 

redige. Considerando que as Sequências de Ensino Investigativas foram pouco — 

ou quase nada — exploradas sob a ótica do ensino das Ciências Humanas, 

compreende-se que este é um campo fértil, ainda carente de olhares interessados 

 



98 

em desenvolver pesquisas em nível de doutorado, voltadas à investigação em prol 

do ensino e seus desafios, limites e impasses.  

 

 

 

 

 

6. REFERÊNCIAS 
 
ATWOOD, Margaret. O conto da Aia. Rio de Janeiro, Rocco, 2017.  
 
ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de filosofia. São Paulo: Martin Fonte, 2007. 
 
BOURDIEU, Pierre. Le mort saisit le vif: as relações entre a história reificada e a 
história incorporada. In: BOURDIEU, Pierre. O poder simbólico. 4. ed. Rio de 
Janeiro: Bertrand Brasil, 2001. 
 
BRASIL. Base Nacional Comum Curricular. Brasília: Ministério da Educação,  
2018. 
 
BRASIL. Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira 
(Inep). Censo Escolar da Educação Básica 2024: Resumo Técnico. Brasília: 
Inep, 2025.                   Disponível em: 
https://download.inep.gov.br/publicacoes/institucionais/estatisticas_e_indicadores/res
umo_tecnico_censo_escolar_2024.pdf. Acesso em: 08/12/2025. 
 
CHANTRAINE, P. Dictionnaire Étymologique de la Langue Grecque: Histoire 
des mots. Paris: Klincksieck, 1999.  
 
CHIZZOTTI, Antonio. Pesquisa em ciências humanas e sociais. 8. ed. São Paulo: 
Cortez, 2006. 
 
FREIRE, Paulo. Educação como Prática de Liberdade. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1967. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 
educativa. São Paulo: Paz e Terra, 1996. (Coleção Leitura) 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 
 

 

https://download.inep.gov.br/publicacoes/institucionais/estatisticas_e_indicadores/resumo_tecnico_censo_escolar_2024.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://download.inep.gov.br/publicacoes/institucionais/estatisticas_e_indicadores/resumo_tecnico_censo_escolar_2024.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://download.inep.gov.br/publicacoes/institucionais/estatisticas_e_indicadores/resumo_tecnico_censo_escolar_2024.pdf?utm_source=chatgpt.com


99 

JAEGER, Werner. Paidéia: A Formação do Homem Grego. Trad. Artur M. Parreira. 
Martins Fontes, São Paulo. 1995. 
 
LALANDE, A. Vocabulário Técnico e Crítico da Filosofia. São Paulo: Martins 
Fontes, 1999.  
 
PLATÃO. Górgias. São Paulo: Perspectiva - Fapesp, 2011. 
 
PLATÃO. Protágoras. Belém: Universidade Federal do Pará, 2002. 
 
SILVA, Edson. MELO, Aparecida. Pedagogia Moral e Intelectual Proposta por 
Platão. Caderno Intersabere, Curitiba, v. 11., p. 245-259, 2022.  
 
STRECK, D. Dicionário Paulo Freire. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2021. 
 
TARDIF, Maurice. Saberes docentes e desenvolvimento profissional. Rio de 
Janeiro: Vozes, 2007. 
 
TRABATTONI, F. Oralidade e escrita em Platão. São Paulo: Discurso Editorial, 
2003. 
 
TRABATTONI, Franco. Platão. Universidade de Coimbra, Annablume, Portugal, 
2012.  
 
TERIGG, Flávia. Notas para uma genealogia do curriculum escolar. Educação e 
Realidade, Porto Alegre, v. 21, n. 1, p. 159–186, jan./jun. 1996. 
 
SCHNEUWLY, Bernard; DOLZ, Joaquim. Gêneros orais e escritos na escola. 
Campinas: Mercado de Letras, 2010. 
  
ZABALA, A. A prática educativa: como ensinar. Porto Alegre: Artmed, 1998. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



100 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
7. APÊNDICES  

 
APÊNDICE A - Modelo de planejamento utilizado no planejamento das Etapas 

(Ciclo 4 – 6º e 7º anos). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



101 

 

Fonte: Adaptado do Colégio Apoio (2024). 

 

Nota: Documento original compartilhado com estudantes, famílias e coordenação 

pedagógica. As demais pautas seguem a mesma estrutura, variando apenas os 

conteúdos específicos de cada Etapa. 

 

 

 

 
 

 
APÊNDICE B - Modelo de planejamento utilizado no planejamento das Etapas 

(Ciclo 4 – 6º e 7º anos). 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Adaptado do Colégio Apoio (2024). 

 

 



102 

Nota: Documento original compartilhado com estudantes, famílias e coordenação 

pedagógica. As demais pautas seguem a mesma estrutura, variando apenas os 

conteúdos específicos de cada Etapa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

APÊNDICE C - Modelo de mini-pauta utilizada no planejamento das Etapas 
(Ciclo 4 – 6º e 7º anos). 

 

 

 

 

Fonte: Adaptado do Colégio Apoio (2023). 

 



103 

 

Nota: Documento original compartilhado com estudantes, famílias e coordenação 

pedagógica. As demais pautas seguem a mesma estrutura, variando apenas os 

conteúdos específicos de cada Etapa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

APÊNDICE D - Modelo de mini-pauta utilizada no planejamento das Etapas 
(Ciclo 4 – 6º e 7º anos). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Adaptado do Colégio Apoio (2023). 

 

 



104 

Nota: Documento original compartilhado com estudantes, famílias e coordenação 

pedagógica. As demais pautas seguem a mesma estrutura, variando apenas os 

conteúdos específicos de cada Etapa. 

 

 

 
 

 
 
 
 
 
 

 
APÊNDICE E - Glossário Filosófico  

 

 
Fonte: acervo pessoal (2025). 

 

 



105 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
8. ANEXOS 

 
ANEXO 1 - Produções dos(as) estudantes para construção do mural “África 

Que Me Habita” 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



106 

 
Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

ANEXO 2 - Mural "África Que Me Habita". 
 

 

 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora 

 
 
 

 



107 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 

ANEXO 3 – Livro produzido a partir da criação autoral dos mitos pelos 
estudantes do 6ª ano 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



108 

 
 
 
 
 
 

Fonte: Acervo pessoal da pesquisadora 
 
 

 

 


