
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

TRANSCULTURALIDADE ENTRE FRONTEIRAS NO CONTINENTE NORTE-

AMERICANO: THE TORTILLA CURTAIN, DE T. C. BOYLE, E VOLKSWAGEN 

BLUES, DE JACQUES POULIN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE  

2011 



CRISTIANE MONTARROYOS SANTOS UMBELINO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TRANSCULTURALIDADE ENTRE FRONTEIRAS NO CONTINENTE NORTE-

AMERICANO: THE TORTILLA CURTAIN, DE T. C. BOYLE, E VOLKSWAGEN 

BLUES, DE JACQUES POULIN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE  

2011 

Dissertação de Mestrado apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em Letras da Universidade Federal de 

Pernambuco como requisito para a obtenção do Grau de 

Mestre em Teoria da Literatura. 

 

Orientador: Prof. Dr. Roland Walter 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária Gláucia Cândida da Silva, CRB4-1662 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

U48t Umbelino, Cristiane Montarroyos Santos. 
Transculturalidade entre fronteiras no continente norte-americano: 

The tortilla curtain, de T. C. Boyle, e Volkswagen Blues, de Jacques 
Poulin / Cristiane Montarroyos Santos Umbelino. – Recife: O autor, 2011. 

86p. : il. ; 30 cm. 
 
Orientador: Roland Walter. 
Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, 

CAC. Letras, 2011. 
Inclui bibliografia. 
 
1. Literatura. 2. Literatura americana. 3. Literatura canadense. 4. 

Literatura – Fronteiras. I. Walter, Roland (Orientador). II. Titulo. 
 
 
         809 CDD (22.ed.)    UFPE (CAC2011-38) 
       



 

 

 

 

 

 



AGRADECIMENTOS 

 

 Este trabalho contou com o incentivo e a colaboração de muitas pessoas 

queridas, portanto, agradeço: 

 

- ao meu orientador no Programa de Pós-Graduação em Letras da UFPE, Roland 

Walter, pela dedicação, amizade, orientação teórica e pelo apoio inestimável; 

  

- ao meu orientador na Universidade Salgado de Oliveira, Antony Cardoso Bezerra. 

Além de toda a contribuição profissional e bibliográfica, foi sob a orientação dele que 

apresentei o meu primeiro trabalho científico;  

 

- aos queridos Bruno Siqueira e Geisa Oliveira, professores na graduação e amigos 

para a vida inteira; 

 

- a todos os meus amigos, especialmente, Pablo Tamborini, Flávia Thayse, Suelany 

Ribeiro, João Augusto Lira e Jefferson Souza pelo companheirismo, amizade e 

colaboração de sempre. Ademais, agradeço carinhosamente à Yara Paiva e Nélia 

Cunha por, além de tudo, terem despertado em mim o gosto pela leitura; 

 

- ao CNPq pelo apoio material durante todo o mestrado; 

 

- à minha família, especialmente, aos meus avós Vilma (In memoriam) e Eliezer pelo 

amor incondicional, carinho e educação. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



RESUMO 

 

Partindo do pressuposto de que a literatura pode ser constituída por metaficções 

historiográficas, este trabalho analisa comparativamente os romances The Tortilla 

Curtain (1995), do escritor estadunidense T. C. Boyle, e Volkswagen Blues (1984), 

do escritor quebequense Jacques Poulin, com o objetivo de delinear os recursos 

linguísticos e literários que tais autores utilizam para representar as fronteiras entre o 

Canadá, os Estados Unidos e o México. Para tanto, argumentamos acerca da 

reinserção da questão histórica na ficção pós-moderna por meio do conceito de 

metaficção historiográfica da teórica Linda Hutcheon (1991) e, ao traçar um método 

de comparação para este trabalho, fizemos um breve panorama dos estudos 

comparativos. Ademais, construímos um arcabouço teórico sobre a questão 

fronteiriça na literatura, problematizando conceitos como identidade nacional, 

multiculturalismo e transculturação. 

 

Palavras-chave: Metaficção Historiográfica. Estudos Comparativos. Fronteira. 

Literatura Norte-Americana. Literatura Quebequense. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ABSTRACT 

 

Thinking about the presupposition that literature can be constituted by historiographic 

metafictions, this dissertation analyses comparatively the novels The Tortilla Curtain 

(1995), by the American writer T. C. Boyle, and Volkswagen Blues (1984), by the 

Quebecois writer Jacques Poulin, trying to delineate the linguistic and literary 

features that such authors use to represent the borders between Canada, the United 

States and Mexico. To accomplish that, we argued about the reinsertion of the 

historical issues in postmodern fiction through the concept of historiographic 

metafiction by the theorist Linda Hutcheon (1991) and, by drawing a comparative 

method for this work, we made a brief overview of comparative studies. Moreover, we 

built a theoretical framework about the border issue in literature, problematizing 

concepts such as national identity and multiculturalism and transculturation.  

 

Keywords: Historiographic Metafiction. Comparative Studies. Border. North 

American Literature. Quebecois Literature. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

APRESENTAÇÃO ..................................................................................................... 7 

 

INTRODUÇÃO ........................................................................................................... 9                                         

 

1. A QUESTÃO FRONTEIRIÇA NA LITERATURA ................................................ 13 

 

1.1. ENTRE A FICÇÃO E A HISTÓRIA ......................................................... 13  

1.2. O PARADOXO DA METAFICÇÃO HISTORIOGRÁFICA ....................... 16  

1.3. ENTRE FRONTEIRAS GEOGRÁFICAS E CULTURAIS: UMA 

ABORDAGEM TEÓRICA ............................................................................... 19  

1.4. IDENTIDADE NACIONAL, UM DISCURSO IDEOLÓGICO ................... 28  

1.5. DO MULTICULTURAL AO TRANSCULTURAL: AS  

CONTRADIÇÕES DO MULTICULTURALISMO ............................................ 33

  

2. O COMPARATISMO NUMA PERSPECTIVA DES-COLONIZADORA ............... 41 

 

2.1. COMPARAÇÃO LITERÁRIA: UM MOSAICO TEÓRICO ....................... 41 

2.2. POR UM COMPARATISMO DES-COLONIZADOR ............................... 45  

2.3. UMA QUESTÃO SEM INFLUÊNCIA ...................................................... 50  

 

3. TRANSCULTURALIDADE ENTRE FRONTEIRAS NO CONTINENTE  

NORTE-AMERICANO .............................................................................................. 54  

 

3.1. OS ESTADOS UNIDOS E THE TORTILLA CURTAIN, DE T. C.  

BOYLE ........................................................................................................... 54  

3.2. O CANADÁ E VOLKSWAGEN BLUES, DE JACQUES POULIN ........... 63  

3.3. ESTUDO COMPARATIVO: THE TORTILLA CURTAIN E  

VOLKSWAGEN BLUES ................................................................................. 74  

3.3.1. O ESPAÇO FRONTEIRIÇO ...................................................... 74  

3.3.2. IDENTIDADES TRANSMIGRATÓRIAS .................................... 77  

3.3.3. TRANSCULTURALIDADE ENTRE FRONTEIRAS ................... 79  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ..................................................................................... 81  

 

REFERÊNCIAS ........................................................................................................ 83  



  7 

APRESENTAÇÃO

 

Desde que foi concebido, este trabalho passou por uma série de 

transformações. Ainda durante a graduação, a obra Civil Disobedience (1848), de 

Henry David Thoreau, foi a responsável pelo interesse nos conflitos entre os Estados 

Unidos e o México, pois, entre outras questões, Thoreau critica a postura do governo 

estadunidense durante a guerra entre tais países, em 1846: “O que é este governo 

americano senão uma tradição, embora recente, que se empenha em passar 

inalterada à posteridade, mas que perde a cada instante algo de sua integridade?” 

(THOREAU, 1997, p. 8). Então, diante da atualidade do texto e da identificação com 

a crítica ao governo imperialista dos EUA, a leitura da Literatura Norte-Americana, 

além de ser disciplina obrigatória, tornou-se uma fonte de pesquisa e satisfação 

constante.  

A partir desse momento, a procura por romances que tratassem de tal 

temática foi inevitável. Em conversas com o então professor da Universidade 

Salgado de Oliveira, Antony Bezerra, o livro The Tortilla Curtain (1995), de T. C. 

Boyle, foi sugerido. A ideia inicial era fazer um estudo comparativo entre o ensaio de 

Thoreau, Civil Disobedience, e o romance de Boyle, The Tortilla Curtain, porém, 

diante de dois textos tão diferentes, a comparação não foi satisfatória. Foi quando 

um novo romance foi sugerido: Ask the Dust (1939), de John Fante. O texto, os 

personagens e a temática estavam em harmonia com o romance de Boyle, portanto, 

o início da pesquisa, após a aprovação no mestrado da Universidade Federal de 

Pernambuco, foi focado nessas duas obras.  

Contudo, já tinha se passado quase um ano quando, por intermédio do 

orientador deste estudo, Roland Walter, o romance Volkswagen Blues (1984), de 

Jacques Poulin, foi sugerido para outro trabalho e, depois, começou a fazer parte 

desta comparação, em detrimento de Ask the Dust, de Fante, que já não constitui o 

corpus desta dissertação. Mas por que a mudança? A decisão nasceu da 

perspectiva de comparar os textos pelo que há de diferente entre eles, embora a 

temática fronteiriça continue presente, pois é necessário que haja, pelo menos, um 

elemento que aproxime as narrativas.  

Enquanto The Tortilla Curtain e Ask the Dust tratam de personagens 

estadunidenses e mexicanos, enfatizando apenas a fronteira entre México e EUA, 

Volkswagen Blues nos apresenta dois tipos de personagem: um canadense, do 



  8 

Quebec, e outro que, apesar de ser do mesmo local, tem ascendência indígena. 

Ademais, a narrativa revela o outro lado da questão fronteiriça, sua cordialidade no 

limite geográfico entre Estados Unidos e Canadá. Assim, uma pesquisa que 

começou com o interesse apenas na representação literária da fronteira mexicano-

americana, agora, na conclusão do estudo, se estendeu para a questão fronteiriça 

no continente norte-americano.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  9 

INTRODUÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 A problematização dos espaços fronteiriços entre os Estados Unidos e o 

México e o Canadá e os Estados Unidos, nos romances The Tortilla Curtain (1995), 

de T. C. Boyle, e Volkswagen Blues (1984), de Jacques Poulin, respectivamente, 

constitui o ponto principal desta dissertação. Mas, antes de discorrer sobre as 

especificidades teóricas de cada capítulo, é importante enfatizar que trabalhamos 

com as teorias dos Estudos Culturais e Pós-Coloniais aplicadas à análise literária. 

Portanto, o nosso objetivo é analisar as narrativas de Boyle e Poulin de acordo com 

autores como Linda Hutcheon (1991), Glória Anzaldúa (1987), José David Saldívar 

(1997), Heinz Ickstadt (2001), Zygmunt Bauman (2005), Stuart Hall (2006), Renato 

Ortiz (1998), Roland Walter (2009), entre outros.  

Para tanto, este trabalho está dividido em três capítulos. No primeiro, 

apresentaremos a problemática da literatura contemporânea, ou seja, a 

reaproximação entre o texto literário e o histórico com base no que a teórica Linda 

Hutcheon (1991) chama de metaficção historiográfica. Também contamos com a 

contribuição teórica de Jacques Le Goff (2001) acerca da nova história.   

Além disso, nesse mesmo capítulo, será feita uma abordagem teórica sobre a 

questão fronteiriça que terá como suporte os textos de Avtar Brah (1996), Glória 

Anzaldúa (1987), Sonia Torres (2001), José David Saldívar (1997) e Heinz Ickstadt 

(2001). Como eixo central deste estudo, os conceitos sobre a fronteira serão 

interrelacionados e problematizados com o objetivo de nos direcionar à análise 

comparativa dos romances de Boyle e Poulin, no terceiro e último capítulo da 

dissertação.  

Ainda será desenvolvida uma discussão sobre o discurso ideológico da 

identidade nacional, que contará com os argumentos de teóricos como Zygmunt 

Bauman (2005), Stuart Hall (2006) e Renato Ortiz (1998). Esse subcapítulo revela 

que a construção da identidade nacional na literatura funciona como um mecanismo 

Como criaturas literárias e animais políticos, devemos 
nos preocupar com a compreensão da ação humana e 
do mundo social como um momento em que algo está 
fora de controle, mas não fora da possibilidade de 

organização. Homi Bhabha (1998, p. 34) 



  10 

ideológico, visto que, devido aos fluxos migratórios, não podemos estabelecer uma 

única identidade para toda a nação. Nesse sentido, apresentamos o termo 

identidades transmigratórias como uma opção profícua para analisar as identidades 

dos personagens dos romances estudados aqui. E, quando tratamos de aspectos 

como fronteira e identidade, não podemos deixar de discorrer acerca de conceitos 

como multiculturalismo e transculturação, que, nesse subcapítulo, apresentará a 

contribuição teórica de autores como Stuart Hall (2003), Roland Walter (2009), 

Guillermo Gómez-Peña (1993) e Mary Louise Pratt (1999).  

 O segundo capítulo apresentará um curto panorama teórico da Literatura 

Comparada à luz da obra Literatura Comparada: história, teoria e crítica (2000), de 

Sandra Nitrini. Nesse sentido, a leitura que Nitrini faz das fontes primárias do 

comparatismo literário serve como introdução para que possamos chegar ao objetivo 

principal do capítulo: apresentar uma proposta para os estudos comparativos a partir 

da crítica ao comparatismo que se restringe a analisar fontes e influências.  

Embora o estudo de fontes e influências apresente uma abordagem teórica 

limitadora, há vários trabalhos comparativos que ainda procuram as possíveis 

influências de autores e obras, quando estes e aqueles não fazem parte de um 

cânone literário, para legitimá-los. Observando que tal estudo pode ser redutor e 

insatisfatório, a argumentação será desenvolvida a favor de um comparatismo sem 

influências.  

Assim, usando a teoria Pós-Colonial como suporte, o comparatismo numa 

perspectiva des-colonizadora propõe trabalhar a literatura comparada enfocando a 

reflexão crítica do estudo, que analisará a intertextualidade temática entre os 

romances, problematizando as diferentes abordagens de cada tema nas narrativas, 

e não a legitimação de determinadas literaturas (autores ou obras) em detrimento de 

outras. Para tanto, utilizaremos as obras de Sandra Nitrini (2000), Eduardo Coutinho 

(2003), Thomas Bonnici (2000), Stuart Hall (2003), Angela Prysthon (2002), Ella 

Shohat (2000), entre outros. E, por último, no terceiro capítulo, será feita, primeiro, a 

análise de cada obra, The Tortilla Curtain e Volkswagen Blues, respectivamente, e, 

depois, a análise comparativa entre os romances. 

No que se refere aos autores, de um lado da fronteira temos T. Coraghessan 

Boyle, conhecido como T. C. Boyle e que nasceu Thomas John Boyle em Peekskill, 

New York, em 1948. Aos 17 anos trocou o nome do meio, John, por Coraghessan, 

para homenagear um ancestral irlandês. Desde 1986 atua como professor de Língua 



  11 

Inglesa na University of Southern California. Seu trabalho inclui World's End (1987, 

vencedor do Pen/Faulkner Award for Fiction); The Road to Wellville (1993) e The 

Tortilla Curtain (1995, vencedor do prêmio francês Prix Medicis Etranger). 

Atualmente, o autor “vive na Califórnia e suas obras são caracterizadas pela 

influência da geração conhecida como „Baby Boom‟ – denominação utilizada para 

definir a geração nascida após a Segunda Guerra Mundial”. (FARIA, 2010, p. 55). 

E, do outro lado, temos Jacques Poulin, que nasceu em Saint-Gédéon-de-

Beauce, Quebec, em 1937, atuou como tradutor e guidance counselor no College 

Bellevue e publicou seu primeiro romance em 1967. Recebeu, entre outros prêmios, 

o Prix littéraire de la Presse em 1974. Sua produção literária inclui onze romances, 

dentre eles, Volkswagen Blues (1984): 

 

[Jacques Poulin] insere-se no rol de autores do pós-modernismo da 
literatura americana, fazendo parte dos que são fruto do movimento 
que mexeu com o Quebec dos anos sessenta, a Revolução 
Tranqüila. Sua obra aborda os assuntos que recheiam a literatura do 
Quebec na segunda metade do século XX e nela não se pode deixar 
de encontrar as idéias de uma renovação do espírito americano, de 
busca identitária, de mestiçagem, de deslocamento, entre outras 
que marcam a literatura pós-moderna. (RIGOLIN, 2007, p. 27) 

 

Portanto, cabe-nos enfatizar que, ao analisar comparativamente os romances 

de T. C. Boyle e Jacques Poulin, a questão fronteiriça entre Canadá, Estados Unidos 

e México destaca-se devido ao seu caráter dinâmico e contraditório. Por um lado, a 

aventura dos mexicanos Cândido e América, ao atravessar ilegalmente a fronteira 

mexicano-americana, evidencia a rígida política de imigração estadunidense nesse 

local. Por isso, apesar de ser e por ser um espaço militarmente controlado, 

imigrantes ilegais sobrevivem, e muitos morrem, em suas proximidades, pois são 

atraídos, entre outros motivos, pelo ideal do American Dream.  

Por outro lado, a viagem do personagem-escritor Jack Waterman e de 

Pitsémine, quebequense com ascendência indígena, de Gaspé até São Francisco, 

revela na fronteira Canadá-EUA um caminho livre para imigrantes canadenses, ou 

seja, embora exista um controle fronteiriço, tal espaço não simboliza um obstáculo. 

Assim, as relações entre tais países são caracterizadas por significados, 

representações e políticas divergentes.  

Nessa perspectiva, o limite entre o que é ser nativo e o que é ser estrangeiro 

reflete o atual problema da identidade cultural, visto que, segundo Stuart Hall (2006 



  12 

p. 69), “As identidades nacionais estão em declínio, mas novas identidades – 

híbridas – estão tomando seu lugar”. Logo, os conceitos de fronteira, identidade, 

multiculturalismo e transculturação serão problematizados com o propósito de 

mapear a relação entre quebequenses, mexicanos e estadunidenses nas obras 

literárias de T. C. Boyle e Jacques Poulin. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  13 

1. A QUESTÃO FRONTEIRIÇA NA LITERATURA 

 

1.1. ENTRE A FICÇÃO E A HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 Há rumores de que a linha divisória entre a história empírica e a ficcional foi 

cortada. Porém, longe de representar o fim da exploração do espaço literário, a 

literatura contemporânea recria tal espaço com o objetivo de “contestar as 

convenções da historiografia e da forma do romance”. (HUTCHEON, 1991, p. 123). 

Embora a história não tenha saído do foco de discussões críticas e teóricas, Linda 

Hutcheon (1991, p. 120) afirma que a história voltou a ser uma questão problemática 

no âmbito da teoria e da crítica literária, pois, para os depreciadores do pós-

modernismo, o pós-moderno1 é anistórico: “É uma conhecida linha de ataque [...] 

não só contra a ficção contemporânea, mas também contra a atual teoria – da 

semiótica à desconstrução”. Portanto, para Hutcheon, a história: 

 

[...] parece estar inevitavelmente vinculada àquele conjunto de 
pressupostos culturais e sociais contestados que também 
condicionam nossas noções sobre a arte e a teoria atuais: nossas 
crenças em origens e finais, unidade e totalização, lógica e razão, 
consciência e natureza humana, progresso e destino, representação 
e verdade, sem falar nas noções de causalidade e homogeneidade 
temporal, linearidade e continuidade. (HUTCHEON, 1991, p. 120) 

 

 Como argumenta a teórica, tal problematização não é nova, pois “suas raízes 

intelectuais se mantiveram firmes durante séculos, embora seja sua autêntica 

concentração numa enorme quantidade de discursos atuais que nos obriga [...]” a 

percebê-la novamente.  (HUTCHEON, 1991, p. 120). Além disso, de acordo com 

                                                 
1
 O termo pós-moderno, que nos remete ao pós-modernismo e à literatura pós-moderna, embora 

apresente controvérsias quanto ao seu significado e à sua pertinência, é utilizado 
epistemologicamente e, de acordo com a teórica Linda Hutcheon, representa uma reação à arte e à 
teoria do período modernista. Portanto, para Hutcheon (1991, p. 121), “o pós-moderno realiza dois 
movimentos simultâneos. Ele reinsere [na literatura] os contextos históricos como sendo significantes, 
e até determinantes, mas, ao fazê-lo, problematiza toda a noção de conhecimento histórico”. 

Parece haver um novo desejo de pensar 
historicamente, e hoje pensar historicamente 
é pensar crítica e contextualmente. Linda 

Hutcheon (1991, p. 121) 



  14 

Jacques Le Goff (2001), a renovação científica dos últimos vinte anos também é 

responsável pela volta da discussão acerca da história, mas não só dessa disciplina. 

Contudo, o que nos interessa enfatizar é que, devido a tais mudanças, a 

interdisciplinaridade quebrou, também, as fronteiras entre as ciências humanas.  

Nesse sentido, com o nascimento da história nova, ou “Escola dos Annales”, 

nome que remete à revista fundada por Lucien Febvre e Marc Bloch, “Annales 

d‟histoire économique et sociale”, podemos observar o retorno da história e suas 

novas relações. Assim, sua primeira motivação era: 

 

[...] tirar a história do marasmo da rotina, em primeiro lugar de seu 
confinamento em barreiras estritamente disciplinares, era o que 
Lucien Febvre chamava, em 1932, de “derrubar as velhas paredes 
antiquadas, os amontoados babilônicos de preconceitos, rotinas, 
erros de concepção e de compreensão”. (LE GOFF, 2001, p. 29-30) 

 

Por outro lado, para Linda Hutcheon (1991, p. 121), o retorno à questão 

histórica no texto literário deve-se à reação ao formalismo anistórico que 

caracterizou a maior parte da arte e da teoria no período modernista: “Alguns 

escritores pareciam estar presos entre o ceticismo e um ideal místico-estético de 

compreensão histórica.” Nesse sentido, no que se refere à história cultural, tal 

ceticismo e esse ideal místico-estético são reações ao peso da tradição. Portanto, “o 

„pesadelo da história‟ apresentado pelo modernismo é exatamente o que o pós-

modernismo preferiu enfrentar”. (HUTCHEON, 1991, p. 121).   

 O referente histórico está sempre presente na literatura. Porém, no caso da 

metaficção historiográfica, não há nostalgia, pois a ironia é um recurso 

imprescindível em tal narrativa e, assim, é responsável pelo distanciamento crítico: 

 

O que a escrita pós-moderna da história e da literatura nos ensinou é 
que a ficção e a história são discursos, que ambas constituem 
sistemas de significação pelos quais damos sentido ao passado. [...] 
Portanto, o pós-moderno realiza dois movimentos simultâneos. Ele 
reinsere os contextos históricos como sendo significantes, e até 
determinantes, mas, ao fazê-lo, problematiza toda a noção de 
conhecimento histórico. (HUTCHEON, 1991, p. 121)  

 

 Portanto, ao reinserir os contextos históricos e depois confrontá-los 

criticamente, a metaficção historiográfica cria um paradoxo, que conforme Hutcheon 

(1991, p. 126): “É um paradoxo que ressalta a separação entre a „história‟ como 



  15 

aquilo que Murray Krieger chama de „a livre seqüência de realidades empíricas 

brutas‟ (1974, 339) e a „história‟ como método ou escrita.” De acordo com a teórica, 

o método histórico é o processo pelo qual se examina e analisa criticamente os 

registros do passado.  Logo, a historiografia é a reconstrução imaginativa de tal 

processo. Nesse sentido, a metaficção historiográfica contraria a compreensão 

natural acerca da explicação histórica e distingue o fato histórico da ficção: 

 

Ela recusa a visão de que apenas a história tem uma pretensão à 
verdade, por meio do questionamento da base dessa pretensão na 
historiografia e por meio da afirmação de que tanto a história como a 
ficção são discursos, constructos humanos, sistemas de significação, 
e é a partir dessa identidade que as duas obtêm sua principal 
pretensão à verdade. (HUTCHEON, 1991, p. 127) 

  

 Em vista disso, a metaficção historiográfica nos incita a pensar acerca dos 

acontecimentos do passado empírico, que nós os transformamos em fatos históricos 

por meio da seleção narrativa e, além disso, “só conhecemos esses acontecimentos 

passados por intermédio de seu estabelecimento discursivo, por intermédio de seus 

vestígios no presente”. (HUTCHEON, 1991, p. 131). Assim, a ficção pós-moderna 

reúne o literário e o historiográfico, mas o resultado de tal reunião, certamente, será 

desestabilizador. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  16 

1.2. O PARADOXO DA METAFICÇÃO HISTORIOGRÁFICA  

 

 

 

 

 

 

A discussão acerca da relação entre literatura e história é antiga e, seja 

contemplando suas semelhanças ou destacando suas diferenças, sempre foi 

polêmica, pois os profissionais de cada área de conhecimento reivindicam as suas 

especificidades. Entretanto, na metaficção historiográfica, história e literatura 

estabelecem um diálogo íntimo e, acreditamos que, profícuo. Contudo, tal questão 

não está livre de divergências.  

 Uma vez que as narrativas históricas e as ficcionais já foram delimitadas por 

fronteiras sólidas, o compromisso com a verdade acerca do fato histórico, ou seja, a 

concepção de que existia uma única Verdade e que a historiografia dava conta dela, 

era a parede divisória entre tais textos. Quanto à questão da Verdade, é necessário, 

ainda, argumentar sobre o pacto ficcional, pois suplementa a problematização 

anterior. A principal diferença que se costuma traçar entre o texto histórico e a ficção 

tem como alicerce o pacto ficcional, pois ao ler uma narrativa histórica, pressupomos 

estar diante da Verdade sobre o que aconteceu no passado; porém, ao ler um 

romance, por exemplo, estabelecemos com ele um pacto que nos garante estar 

diante de uma ficção, em que a Verdade não é convocada: 

 

a literatura não é um discurso que possa ou deva ser falso [...] é um 
discurso que, precisamente, não pode ser submetido ao teste da 
verdade; ela não é verdadeira nem falsa, e não faz sentido levantar 
essa questão: é isso que define seu próprio status de “ficção”. 
(TODOROV apud HUTCHEON, 1991, p. 146) 

 

Assim, apesar de não fazer sentido levantar essa questão, como afirma 

Todorov, a discussão acerca da relação entre verdade e mentira na narrativa está 

longe de se tornar obsoleta. Entretanto, houve uma mudança de perspectiva que se 

deve ao fato de que os romances contemporâneos, como, por exemplo, Volkswagen 

Blues, problematizam a relação entre as verdades representadas no texto, pois 

“afirmam abertamente que só existem verdades no plural, e jamais uma só Verdade; 

No rastro dos recentes ataques feitos pela teoria literária e 
filosófica contra o fechamento formalista do modernismo, a 
ficção pós-moderna certamente procurou abrir-se para a 
história, para aquilo que Edward Said (1983) chama de 

“mundo”. Linda Hutcheon (1991, p. 163) 



  17 

e raramente existe a falsidade per se, apenas as verdades alheias”. (HUTCHEON, 

1991, p. 146). Diante disso, ao trazer elementos da historiografia oficial para a 

narrativa ficcional, as fronteiras entre história e literatura se desfazem e são 

reconstruídas sob a égide da descentralização pós-moderna; a verdade universal dá 

lugar às verdades particulares. Portanto, o romance contemporâneo “faz parte da 

postura pós-modernista de confrontar os paradoxos da representação 

fictícia/histórica, do particular/geral e do presente/passado”. (HUTCHEON, 1991, p. 

142).  

Conforme Hutcheon (1991), história e ficção são discursos permeáveis, suas 

fronteiras elásticas já incluíram formas como, por exemplo, o relato de viagem. As 

preocupações que concernem a ambos os discursos, no século XVIII, concentra-se 

na relação entre ética e verdade na narrativa: 

 

As obras de Defoe2 diziam ser verídicas e chegaram a convencer 
alguns leitores de que eram mesmo factuais, porém a maioria dos 
leitores atuais (e muitos leitores da época) tiveram o prazer da dupla 
conscientização da natureza fictícia e de uma base no “real” – assim 
como ocorre com os leitores da metaficção historiográfica 
contemporânea. (HUTCHEON, 1991, p. 143) 

  

Portanto, a preocupação acerca de mentiras e verdades no texto literário 

ainda é discutida. Acreditamos que essa discussão se deve “à multiplicidade e à 

dispersão da(s) verdade(s), verdade(s) referente(s) à especificidade do local e da 

cultura”. (HUTCHEON, 1991, p. 145). Para Hutcheon, tal preocupação configura-se 

em uma tradição que, assim como outras, “considera a ficção não apenas como 

sendo distinta, mas também superior, com relação à história, que é uma forma de 

escrever limitada à representação do contingente e do particular”. (HUTCHEON, 

1991, p. 145). De acordo com o argumento da autora, as afirmações que defendem 

a superioridade da arte levaram a literatura à marginalização, por isso, “a metaficção 

historiográfica procura desmarginalizar o literário por meio do confronto com o 

histórico, e o faz tanto em termos temáticos como formais”. (HUTCHEON, 1991, p. 

145).  

Por exemplo, em Volkswagen Blues, Jacques Poulin ficcionaliza o passado 

colonial canadense utilizando relatos da historiografia oficial, como o do explorador 

francês Jacques Cartier. Assim, a narração do romance, em terceira pessoa, revela 

                                                 
2
 Daniel Defoe (1660-1731), escritor inglês, é o autor do romance Robinson Crusoé (1719).  



  18 

que, no âmbito formal, o narrador está reconstruindo a história por meio de dois 

personagens que des-colonizaram e re-colonizaram terras, hoje, canadenses e 

anglo-americanas. E, no âmbito temático, tal reconstrução é um dos temas do 

romance, pois, entre outras questões, ele ressignifica a relação entre o homem 

branco e o índio, começando por pacificá-la por meio da amizade entre personagens 

oriundos de tais etnias. 

Contudo, o que faz da metaficção historiográfica um paradoxo? “Ela 

estabelece a ordem totalizante, só para contestá-la, com sua provisoriedade, sua 

intertextualidade e, muitas vezes, sua fragmentação radicais”. (HUTCHEON, 1991, 

p. 155). Então, podemos observar a importância do intertexto em tal construção 

narrativa. Para Linda Hutcheon (1991, p. 156), a intertextualidade paródica é “uma 

das formas pós-modernas de incorporar literalmente o passado textualizado no texto 

do presente”. Nesse sentido, a reelaboração paródica é o que faz da metaficção 

historiográfica um paradoxo, pois 

 

os intertextos da história assumem um status paralelo na 
reelaboração paródica do passado textual do “mundo” e da literatura. 
A incorporação textual desses passados intertextuais como elemento 
estrutural constitutivo da ficção pós-modernista funciona como uma 
marcação formal da historicidade – tanto literária como mundana. 
(HUTCHEON, 1991, p. 163) 

 

Em vista disso, inserir um texto do passado histórico em uma narrativa 

ficcional e problematizá-lo por meio da paródia faz da metaficção historiográfica um 

paradoxo pós-moderno. Porém, é necessário esclarecer que parodiar não é destruir 

o passado, “na verdade, parodiar é sacralizar o passado e questioná-lo ao mesmo 

tempo”. (HUTCHEON, 1991, p. 165). Assim, a análise do romance Volkswagen 

Blues abordará as características que fazem dele uma metaficção historiográfica, ao 

contrário de The Tortilla Curtain. 

 

 

 

 

 

 



  19 

1.3. ENTRE FRONTEIRAS POLÍTICAS E CULTURAIS: UMA ABORDAGEM 

TEÓRICA 

 

 

 

 

 

 A literatura é constituída por aspectos linguísticos, históricos, geográficos, 

políticos e culturais. Portanto, a questão fronteiriça, tanto geográfica quanto cultural, 

não poderia ser excluída. Como já se sabe, cada época histórica demarca de 

maneira diferente os seus territórios: o mundo foi dividido por impérios, feudos e, 

hoje, é dividido por continentes, que se subdividem em países, isso para especificar 

as fronteiras nacionais. Até a primeira metade do século passado, a fronteira era 

classificada como natural ou artificial, contudo, sabemos que essas demarcações 

variam de acordo com decisões ou imposições políticas: “As fronteiras são 

construções arbitrárias.”3 (BRAH, 1996, p. 198). Ademais, em nenhuma época 

precedente foi visto o que observamos atualmente: a fronteirização do mundo. 

Diante disso, a literatura se constitui de tais mudanças sociopolíticas; seja 

questionando, ironizando ou corroborando, o texto literário representa, também, os 

deslocamentos entre fronteiras. Assim, a questão fronteiriça passou a ser uma 

preocupação contemporânea a partir do surgimento do Estado moderno: 

 

No que concerne ao sistema territorial, a característica marcante na 
Europa medieval era a herança dos feudos por indivíduos ligados por 
laços de vassalagem. Nem o parentesco nem a territorialidade 
representavam os princípios originais. Porém a evolução do próprio 
sistema acabou por atribuir aos feudos uma natureza hereditária e 
territorial. Tantos eram os feudos cujas relações de lealdade 
ultrapassavam os domínios territoriais dos reinos e impérios, que o 
mosaico de fronteiras políticas resultante negava, na prática, o poder 
dos reis no sistema de monarquia feudal. As bases do sistema 
assentado nos direitos hereditários e históricos, até então 
prevalecentes na delimitação de fronteiras, foram gradualmente 
sendo rompidas pela emergência do Estado Moderno. (STEIMAN, 
2008, p. 52) 

 

                                                 
3
 Todas as traduções desta dissertação são de responsabilidade da autora. 

[...] entre a raiz da origem fragmentada e a 
raiz da chegada desejada – e muitas vezes 
diferida – surge a rota enquanto estado 

contínuo. Roland Walter (2009, p. 34) 



  20 

Em vista disso, embora a palavra fronteira tenha sua origem no século XIII, 

derivada do latim frons -tis, da palavra francesa fronton e, esta, do termo italiano 

frontone;4 a concepção contemporânea da fronteira política surgiu com o Estado e 

sua necessidade de delimitar os territórios nacionais. Além disso, a representação 

do espaço fronteiriço na literatura é devida, também, aos fluxos migratórios 

intensificados pela globalização, que destaca duas das principais fronteiras atuais, 

aquelas entre Canadá, Estados Unidos e México. Nessa perspectiva, trabalhamos 

com os romances Volkswagen Blues e The Tortilla Curtain que representam, 

respectivamente, o deslocamento de personagens que saem do Canadá e do 

México rumo aos Estados Unidos. Assim, apresentamos a concepção de fronteira da 

teórica Avtar Brah (1996, p. 198) para dar início à nossa argumentação:   

 

Fronteiras: linhas divisórias convencionais que são, 
simultaneamente, sociais, culturais e psíquicas; territórios 
patrulhados contra aqueles a quem eles rotulam como intrusos, 
aliens, os Outros; formas de demarcação, onde o próprio ato de 
proibição inscreve transgressão; zonas onde o medo do Outro é o 
medo de si mesmo; lugares onde as reivindicações de propriedade – 
reivindicações da minha, da sua e da deles – são delimitadas, 
contestadas, defendidas, e combatidas. 

 

Tal concepção nos apresenta uma das vertentes da fronteira contemporânea: 

uma linha arbitrária, delineada politicamente, onde os imigrantes de baixo poder 

aquisitivo são vistos como intrusos, “onde o próprio ato de proibição inscreve 

transgressão.” Para corroborar sua teoria, Brah (1996) cita o trabalho de Glória 

Anzaldúa (1987, p. 3), para quem a fronteira “[...] é uma linha divisória, uma faixa 

estreita ao longo de uma borda íngreme. A fronteira é um lugar vago e 

indeterminado, criado pelo resíduo emocional de uma fronteira natural. Ela está em 

um constante estado de transição”. As concepções destacadas referem-se às áreas 

políticas, delimitadas geograficamente. Assim como o espaço social, o espaço 

narrativo também está em transição constante. Para tanto, a teórica Emily Hicks 

emprega o conceito de border writing e enfatiza, entre outros aspectos, a 

multiplicidade linguística que caracteriza tal escrita. Avtar Brah (1996, p. 204) 

concorda com Hicks ao afirmar que “a „escrita fronteiriça‟ oferece uma descrição rica, 

multifacetada e repleta de nuances das histórias fronteiriças”; além de elucidar a 

teoria da autora: 

                                                 
4
 Ver CUNHA (1997, p. 369-370). 



  21 

 

Como Emily Hicks sugere, a escrita fronteiriça articula uma estratégia 
textual de tradução, em oposição à representação. Ela argumenta 
que tal escrita representa uma memória não-síncrona e oferece ao 
leitor a possibilidade de praticar uma percepção multidimensional. O 
leitor entra em uma matriz semiótica estratificada, e experimenta 
realidades multilíngues, interculturais. (BRAH, 1996, p. 204) 

 

De acordo com a afirmação de Brah, a concepção de Hicks acerca da escrita 

fronteiriça conota a perspectiva da tradução textual em oposição à representação. 

Porém, acreditamos que não se trata de oposição entre tais estratégias textuais, 

mas correlação, pois o propósito do texto entre fronteiras é, além de representar, 

traduzir a cultura por meio, também, de recursos linguísticos. Portanto, é uma 

narrativa que oferece ao leitor a possibilidade de experimentar realidades 

multilíngues e interculturais. Nessa perspectiva, a tradução cultural não se refere, 

apenas, a questões linguísticas, mas à relação entre a língua, o texto e a cultura. 

Além disso, ainda que não aconteça a tradução linguística, no que se refere ao 

idioma, a tradução cultural se dá, linguisticamente, quando o autor do texto tenta 

traduzir a sua cultura por meio de palavras, o que não deixa de ser uma 

representação. Por isso, insistimos em afirmar que as narrativas fronteiriças 

correlacionam a representação e a tradução cultural.  

Nesse sentido, além da fronteira política, a escrita fronteiriça nos permite 

perceber, também, a fronteira cultural: “[...] as Fronteiras estão fisicamente presentes 

em todo o lugar em que duas ou mais culturas se encontram [...]”. (ANZALDÚA, 

1987, prefácio). Para Brah (1996, p. 198), Anzaldúa “invoca o conceito de fronteira 

também como uma metáfora de limites psicológicos, sexuais, espirituais, culturais, 

de classe e raciais.” Assim, o conceito de fronteira, na literatura, é uma metáfora não 

apenas das fronteiras políticas, mas, também, da psicológica, sexual, espiritual e, 

sobretudo, neste estudo, cultural. A teórica argumenta que, de certa forma, as 

fronteiras são sempre metáforas, pois “longe de serem meras abstrações de uma 

realidade concreta, as metáforas são parte da materialidade discursiva das relações 

de poder. As metáforas podem servir como inscrições poderosas dos efeitos de 

fronteiras políticas”. (BRAH, 1996, p. 198).  

Diante disso, os romances que abordam a escrita fronteiriça se constituem 

dessa “materialidade discursiva das relações de poder”, sua linguagem é construída 

a partir dos “efeitos de fronteiras políticas”; um exemplo disso é a ênfase na escrita 



  22 

em dois idiomas, representando, assim, duas ou mais culturas que, separadas por 

fronteiras políticas, coabitam o mesmo espaço narrativo. Assim, em Volkswagen 

Blues, o texto em Francês e Inglês reflete o problema da identidade cultural 

ocasionado pelo deslocamento fronteiriço. As relações de poder são percebidas pela 

predominância de um idioma sobre o outro, indicando que a convivência cultural, 

dificilmente, é harmoniosa. Contudo, tal aspecto não representa que uma cultura é 

superior a outra. Ademais, ainda de acordo com Brah (1996, p. 198), “Cada fronteira 

incorpora uma narrativa única, mesmo quando ela ressoa temas em comum com 

outras fronteiras.” Portanto, cada narrativa fronteiriça é uma representação de uma 

experiência específica de colonização. Então, a materialidade metafórica inerente a 

cada texto enfatiza as características de cada fronteira de acordo:  

 

[...] com a experiência de grupos específicos que são afastados ou 
afetados de outras formas pela criação de uma zona fronteiriça 
determinada, ou com os estados antigos e novos que podem ser 
abolidos ou instalados pelo desenho de limites particulares. (BRAH, 
1996, p. 198-9) 

 

 Portanto, é preciso, primeiro, atravessar a fronteira política para, depois, 

enfrentar uma área delimitada socioculturalmente, que se apresenta a cada passo 

dentro dos territórios demarcados. Diante disso, a argumentação teórica a seguir 

coloca em evidência a exclusão e tensão por parte dos que vivem na fronteira entre 

os Estados Unidos e o México. Tal espaço é conhecido por Tortilla Curtain5, a 

expressão faz referência à fronteira e a imigração ilegal mexicana. Nessa 

perspectiva, o texto literário utiliza dois discursos para problematizá-la. O primeiro 

refere-se ao imigrante ilegal; o segundo, à conveniência de não ter de pagar imposto 

pelo trabalho desse mesmo imigrante ao lhe oferecer um subemprego: 

 

A fronteira dos EUA com o México tipifica as condições dos fluxos de 
migração contemporânea. Ela encapsula certas temáticas comuns 
que frequentemente entram em jogo toda vez que os países 
„superdesenvolvidos‟ instituem medidas para, seletivamente, 
controlar a entrada de povos provenientes de segmentos 
economicamente „subdesenvolvidos‟ do globo. (BRAH, 1996, p. 199) 

 

                                                 
5
 A Cortina de Tortilla é uma metáfora da fronteira EUA-México, pois a palavra cortina refere-se ao 

espaço fronteiriço formado por tortillas, que se refere a um tipo de comida mexicana. 



  23 

Assim, diante dos constantes fluxos migratórios em uma das fronteiras mais 

movimentadas da atualidade, os imigrantes oriundos “de segmentos 

economicamente „subdesenvolvidos‟ do globo” são, seletivamente, controlados. 

Porém, na época da colheita, são feitas várias concessões quanto à entrada de 

mexicanos ilegais em terras estadunidenses, pois “é quando os americanos os 

contratam, freqüentemente como „trabalhadores indocumentados‟”. (TORRES, 2001, 

p. 30). Nesse sentido, observamos um discurso contraditório, pois ao mesmo tempo 

em que ele denuncia a imigração ilegal, ele representa um sistema que oferece a 

esse imigrante uma fonte de renda para sobreviver na ilegalidade. Logo, tais 

discursos representam a fronteira como uma “grande metáfora para o lugar ocupado 

pelo(a) chicano(a), mesmo quando ele(a) não reside nos cerca de 4.200km que os 

EUA compartilham com o México, onde ela é mais evidente”. (TORRES, 2001, p. 

29). Destarte, para o artista e teórico Guillermo Gómez-Peña: 

 

Poucos lugares no mundo refletem tão vivamente as contradições de 
dois mundos em conflito permanente como a fronteira mexicano-
americana. O resultado desses conflitos é uma fusão sui generis de 
imagens, símbolos, mitos e atitudes em processo contínuo de 
reordenamento. Os contrastes são infinitos: mariachis e surfistas, 
cholos e punks, ônibus de segunda e helicópteros eletrônicos, 
prostíbulos e vídeo-discotecas, santos católicos e monstros 
extraterrestres, favelas e arranha-céus de metal, touradas e futebol 
americano, anarquista popular e behaviorismo cibernético, 
puritanismo anglo-saxão e hedonismo latino. (GÓMEZ-PEÑA apud 
TORRES, 2001, p. 30) 

 

Portanto, Gómez-Peña concebe a fronteira como um espaço intersticial 

múltiplo e, também, em constante transição. De acordo com Sonia Torres (2001, p. 

30), para o crítico José David Saldívar, o diferencial dessa concepção “é a tentativa 

do autor de situar as fronteiras fluidas das Américas dentro de um campo de fatos 

demográficos, econômicos e culturais”. Diante disso, o conceito de transfrontera 

contact zone de Saldívar (1997) remete, também, à transitoriedade fronteiriça, além 

de representar o ponto de encontro entre grupos étnicos e culturais diferentes. 

Assim, essa definição problematiza a relação entre estadunidenses e mexicanos, 

pois, apesar da violência referente ao controle de tal fronteira, não há como negar a 

negociação cultural presente nessa zona de contato.6 Em vista disso, a transfrontera 

                                                 
6
 O termo zona de contato foi cunhado pela teórica Mary Louise Pratt nos anos 90. A autora usa tal 

termo para se “referir ao espaço de encontros coloniais, no qual as pessoas geográfica e 



  24 

de Saldívar representa “o espaço social de encontros subalternos” (SALDÍVAR, 

1997, p. 13): 

 

Em minha tentativa de sugerir uma abordagem histórica e 
intercultural à escrita fronteiriça dos EUA-México e aos estudos 
culturais, eu uso alguns termos e conceitos que requerem definição 
adicional. "Transfrontera contact zone" se refere aos dois mil 
quilômetros de extensão da fronteira entre os Estados Unidos e 
México e a outras zonas de fronteira geopolítica, como a zona de 
fronteira de Raymond Williams, entre o País de Gales e a Inglaterra. 
(SALDÍVAR, 1997, p. 13) 

 

Nesse sentido, a fronteira representa o conflito e a negociação de diferenças 

culturais, o que ressalta o seu caráter dinâmico, pois o espaço fronteiriço é o 

símbolo do deslocamento contínuo e da convivência entre nativos, imigrantes e 

transeuntes. Diante disso, a fronteira remete, entre outras questões, ao dinamismo 

entre um lugar e outro, ao constante movimento em um local que funciona como 

zona de contato entre grupos étnico-culturais diferentes. 

Entretanto, ao contrário da fronteira mexicano-americana, que, nas palavras 

de Anzaldúa, “[...] é uma ferida aberta, onde o Terceiro Mundo colide com o primeiro 

e sangra”, o espaço fronteiriço entre o Canadá e os Estados Unidos é representado 

por um discurso pacífico, como pode ser percebido no romance de Jacques Poulin. 

Tal diferença tem como alicerce um panorama histórico de (neo)colonização. Nesse 

sentido, o Canadá, colonizado por ingleses e franceses, tem uma relação política 

amigável com os Estados Unidos. Porém, o México, inicialmente colonizado por 

espanhóis, foi alvo do imperialismo estadunidense no século XIX e perdeu quase 

metade de seu território: 

 

O que hoje se denomina o sudoeste dos EUA foi, originalmente, 
território colonizado pelos espanhóis, tendo se tornado México 
depois da independência, em 1821. Em 1846, os EUA, com sua 
ideologia expansionista, “inventaram” uma guerra com o México, que 
se encontrava bastante enfraquecido depois de sua guerra de 
independência, e ainda em fase de reconstrução nacional, 
conquistando o território noroeste mexicano. (TORRES, 2001, p. 19) 

 

                                                                                                                                                         
historicamente separadas entram em contato umas com as outras e estabelecem relações contínuas, 
geralmente associadas a circunstâncias de coerção, desigualdade radical e obstinada”. (PRATT, 
1999, p. 31) 



  25 

Por isso, as relações entre tais espaços fronteiriços possuem políticas e 

significados divergentes. Tais significados variam de acordo com a relação que o 

Canadá e o México estabeleceram com os Estados Unidos. Ademais, atualmente, o 

México está enfrentando chacinas provocadas por traficantes locais, o que faz com 

que, para evitar a violência e o tráfico de drogas nos EUA, a fronteira mexicano-

americana esteja, a cada dia, mais patrulhada.  

Contudo, retomando a questão da fronteira canadense-americana, em seu 

artigo Myth and History – Symbolizations of the Frontier in US-American and 

Canadian Fiction, o crítico Heinz Ickstadt (2001) afirma, com base na declaração de 

Leslie Fiedler durante um simpósio em Banff, British Columbia7, que os sonhos 

americanos do Ocidente não podem ser universalizados, pois eles são o resultado 

de uma experiência específica de colonização, portanto: “Os canadenses sonharam 

de forma diferente porque em sua história (e nas interpretações dessa história) a 

fronteira tinha desempenhado um papel diferente e, portanto, também tinha um 

significado diferente”. (ICKSTADT, 2001, p. 281). Tal observação relaciona 

diretamente as aspirações do cidadão à experiência fronteiriça decorrente da história 

de colonização de seu país. Nessa perspectiva, conforme Ickstadt (2001), nenhum 

estudo sobre a fronteira pode ignorar o historiador Frederick Jackson Turner: 

 

Para ele, a fronteira era mais do que uma linha divisória geográfica 
ou política. Separando - mas também unindo – a natureza e a 
civilização, ela era uma zona de transformação psicológica 
fundamental, onde a natureza transformou o colono em selvagem 
antes que ele, por sua vez, pudesse conquistá-la. (ICKSTADT, 2001, 
p. 281) 

 

 Então, para Turner, os colonos tornaram-se selvagens devido à 

transformação psicológica causada pelo espaço fronteiriço. Porém, sendo a fronteira 

uma fonte inesgotável de recomeços, eles poderiam se regenerar projetando-se na 

imagem de Adão, o reflexo da cultura européia, e renascer como homens novos e 

livres: “como Americanos novos”. Portanto, de acordo com esse argumento, a 

fronteira foi um dos meios mais rápidos e eficazes de americanização. O historiador 

relaciona a fronteira à formação do caráter nacional estadunidense, e acrescenta 

                                                 
7
 Fiedler havia declarado que o Ocidente é um território de alma coletiva, que não poderia ser 

localizada geograficamente nem historicamente - um sonho da psique Ocidental e o objetivo de seus 
desejos secretos para um lugar além da civilização: os sonhos masculinos de um mundo livre de 
mãe, esposa e família; um mundo de desejos inconsciente em que os desejos reprimidos poderiam, 
pelo menos, ser encenados. 



  26 

que “[...] ela se manteve um fato contemporâneo para muitas gerações”, pois, 

segundo ele, desde o início da expansão em direção ao Oeste, a fronteira não é 

mais uma questão histórica singular (ICKSTADT, 2001, p. 282): 

 

[...] cada fronteira, de fato, apresentou um novo campo de 
oportunidade, uma porta de fuga para a escravidão do passado; e 
frescor, e confiança, e desprezo diante da sociedade antiga, 
impaciência diante de suas contenções e suas ideias; e indiferença 
para com as suas lições, tem acompanhado a fronteira. (TURNER 
apud ICKSTADT, 2001, p. 282) 

 

 Nesse sentido, a fronteira também representa uma ponte para o mundo 

contemporâneo, para uma sociedade democrática e em permanente mutação. 

Então, diante da declaração de Fiedler sobre a possibilidade de um Ocidente sem 

fronteiras, Turner a imortalizou como metáfora e mito: “Visto que ele amarrou o fato 

histórico a uma ideia de América, a morte da fronteira não poderia ser permitida”. 

(ICKSTADT, 2001, p. 282). Assim, o espírito fronteiriço, como o concebeu Turner, 

legitimou a continuidade da expansão econômica e política dos Estados Unidos. 

Logo, a fronteira política é metaforizada, por exemplo, a partir da representação de 

fronteiras sociais, urbanas e culturais. Entretanto, o autor não cria uma metáfora 

fronteiriça por acaso, mas para voltar à ideologia do Destino Manifesto. Portanto, os 

estadunidenses estariam cumprindo uma missão divina ao expandir o seu território: 

“Aos olhos deles, a fronteira era um posto avançado do divino, separando os filhos 

de Deus daqueles do Diabo; e, consequentemente, eles viram a terra que 

colonizaram como dada por ordem divina”. (ICKSTADT, 2001, p. 283). 

Em vista disso, Ickstadt constrói sua argumentação, principalmente, com base 

na teoria de Sacvan Bercovitch, professor de Literatura Americana da Universidade 

de Harvard. Para Bercovitch, os Estados Unidos é um país fundado por uma retórica 

criada a partir da ideologia do Destino Manifesto. Por isso, a experiência fronteiriça 

entre mexicanos, estadunidenses e canadenses é tão divergente. Tal divergência 

está relacionada à auto-interpretação que cada um deles faz da história de seus 

países: 

 

Bercovitch pode argumentar que os Estados Unidos, como nenhum 
outro país, foi fundado por uma "retórica" - uma retórica que 
controlava e estruturava a experiência da fronteira e sua 
interpretação, muito antes de Turner a transformar em mito sob a 
forma de uma teoria quase-científica. Foi precisamente a ausência 



  27 

de tal retórica que fez a diferença na auto-interpretação canadense, 
assim como em uma experiência canadense diferente do Oeste. 
(ICKSTADT, 2001, p. 283) 

 

Diante disso, é possível observar que o imperialismo estadunidense foi 

construído pela retórica de uma ideologia de expansão e, por isso, sua experiência 

fronteiriça é tão diferente da canadense. Portanto, como pudemos constatar, as 

fronteiras políticas e culturais são o resultado de processos específicos de 

colonização e constituem os principais temas deste estudo. Assim, a partir do 

espaço fronteiriço emergem questões como identidade, multiculturalismo e 

transculturação, que serão abordadas nos próximos subcapítulos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  28 

1.4. IDENTIDADE NACIONAL: UM DISCURSO IDEOLÓGICO 

 

 

A QUIÉN le puedo preguntar 
qué vine a hacer en este mundo? 

 
Por qué me muevo sin querer, 

por qué no puedo estar inmóvil? 
 

Por qué voy rodando sin ruedas, 
volando sin alas ni plumas, 

 
y qué me dio por transmigrar 

si viven en Chile mis huesos? 
 

Pablo Neruda 
(2004, p. 68) 

 

 

Antes de desenvolver um argumento teórico acerca do assunto que será 

abordado neste subcapítulo, em oposição à identidade nacional, ou seja, as 

identidades transmigratórias, é importante fazer um esboço sobre a questão 

identitária no contexto sociocultural. Segundo Zygmunt Bauman (2005, p. 25), 

embasado na teoria do filósofo Giorgio Agamben, o termo identidade foi inserido na 

sociedade por meio de uma ficção criada pelo Estado moderno, que também deu 

origem à problemática fronteiriça e, portanto, às questões que se desdobraram a 

partir dela:  

 

O Estado-nação [...] é um estado que faz da “natividade ou 
nascimento” o “alicerce de sua própria soberania”. “A ficção aqui 
implícita”, destaca, “é que o nascimento [nascita] vem à luz 
imediatamente como nação, de modo que não pode haver diferença 
alguma entre os dois momentos.”  

 

 Nesse sentido, a nacionalidade assumiu o papel principal na vida dos 

indivíduos, pois, ao nascer em um Estado de uma determinada nação, ele teve de 

adquirir uma identificação e, a partir desse momento, representar o lugar onde 

nasceu. Tal obrigação trouxe consigo os conflitos identitários escamoteados pela 

ideologia da identidade nacional. Diante disso, teóricos como Bauman, Renato Ortiz, 

Benedict Anderson e Stuart Hall problematizam esse conceito com a finalidade de 

revelar os mecanismos ideológicos que tencionam apagar as diferenças étnico-

culturais presentes na sociedade.  



  29 

Dentre tantas definições atribuídas à identidade nacional, como, por exemplo, a de 
Benedict Anderson (1983) de que “a identidade nacional é uma „comunidade 
imaginada‟” (Anderson apud HALL, 2006, p. 51), ela também pode ser definida como 
um discurso ideológico que, embora sem sucesso, visa unificar a diversidade cultural 
de cada país. Tal diversidade, proveniente dos fluxos migratórios, representa a 
dinamicidade da cultura, que atravessa as fronteiras nacionais e não se permite ser, 
mas estar. Apesar disso, como afirma Stuart Hall (2006, p. 59):  
 

[...] não importa quão diferentes [os membros de uma nação] possam 
ser em termos de classe, gênero ou raça, uma cultura nacional busca 
unificá-los numa identidade cultural, para representá-los todos como 
pertencendo à mesma e grande família nacional. 

 

Portanto, a comunidade imaginada à qual se refere Anderson dialoga com o 

argumento defendido aqui, pois a identidade nacional é uma representação que só 

faz sentido no âmbito da imaginação, é uma criação ideológica que, por meio do 

discurso, tenta nos convencer da sua existência: “as identidades nacionais não são 

coisas com as quais nós nascemos, mas são formadas e transformadas no interior 

da representação”. (HALL, 2006, p. 48). De acordo com Hall (2006), as culturas 

nacionais são compostas por instituições culturais, como, por exemplo, a escola; por 

símbolos e representações. Mas como são construídas essas representações? 

 

Uma cultura nacional é um discurso – um modo de construir sentidos 
que influencia e organiza tanto nossas ações quanto a concepção 
que temos de nós mesmos [...]. As culturas nacionais, ao produzir 
sentidos sobre “a nação”, sentidos com os quais podemos nos 
identificar, constroem identidades. Esses sentidos estão contidos nas 
estórias que são contadas sobre a nação, memórias que conectam 
seu presente com seu passado e imagens que delas são 
construídas. (HALL, 2006, p. 50-1) 

 

Em vista disso, o autor desenvolve cinco argumentos sobre a construção da 

narrativa da cultura nacional. O primeiro deles refere-se ao que Hall chama de 

narrativa da nação, “contada e recontada nas histórias e nas literaturas nacionais, na 

mídia e na cultura popular”. (HALL, 2006, p. 52). Tal narrativa é a responsável pela 

simbolização e representação de experiências compartilhadas, seja por meio de 

imagens, cenários ou eventos históricos que correspondem à determinada nação e 

dão sentido à vida de cidadãos que acreditam partilhar do mesmo destino nacional. 

O segundo enfatiza a questão da origem, da continuidade, da tradição e da 

intemporalidade, pois, nessa perspectiva, a identidade nacional é tida como 

primordial: “Os elementos essenciais do caráter nacional permanecem imutáveis, 



  30 

apesar de todas as vicissitudes da história. Está lá desde o nascimento, unificado e 

contínuo, “imutável” ao longo de todas as mudanças, eterno”. (HALL, 2006, p. 53).  

O terceiro elemento discursivo é constituído por aquilo que, de acordo com 

Hall, Hobsbawm e Ranger (1983) chamam de invenção da tradição: “Tradição 

inventada significa um conjunto de práticas..., de natureza ritual ou simbólica, que 

buscam inculcar certos valores e normas de comportamento através da repetição, a 

qual, automaticamente, implica continuidade com um passado histórico adequado”. 

(HOBSBAWM e RANGER apud HALL, 2006, p. 54). O quarto elemento que constitui 

tal narrativa é composto pelo mito fundacional, estória delineada para explicar a 

origem da nação. Os mitos “fornecem uma narrativa através da qual uma história 

alternativa ou uma contranarrativa, que precede às rupturas da colonização, pode 

ser construída [...]. Novas nações são, então, fundadas sobre esses mitos”. (HALL, 

2006, p. 55). E, por fim, a quinta estratégia é baseada na ideia de um povo puro, 

original, o que sabemos que não existe, pois os deslocamentos migratórios são 

parte da vida do homem, desde os primórdios. 

Nesse sentido, essa narrativa é composta pela representação discursiva de 

um lugar comum, a nação, onde as pessoas compartilham da mesma origem e 

tradição, embora inventada, que nascem de um mito fundacional. Assim, de acordo 

com as ideias de Timothy Brennan (apud HALL, 2006, p. 58) “a palavra nação 

refere-se „tanto ao moderno estado-nação quanto a algo mais antigo e nebuloso – a 

natio – uma comunidade local, um domicílio, uma condição de pertencimento‟”: 

 

As identidades nacionais representam precisamente o resultado da 
reunião dessas duas metades da equação nacional – oferecendo 
tanto a condição de membro do estado-nação político quanto uma 
identificação com a cultura nacional. [...] Uma cultura nacional nunca 
foi um simples ponto de lealdade, união e identificação simbólica. Ela 
é também uma estrutura de poder cultural. (HALL, 2006, p. 58-9) 

 

Portanto, o discurso ideológico que constrói uma identidade nacional utiliza as 

culturas nacionais para legitimá-lo, “para „costurar‟ as diferenças numa única 

identidade”. (HALL, 2006, p. 65). Então, as diferenças as quais se pretendem 

costurar referem-se a questões culturais, étnico-raciais e sociais. Assim, tomando 

como base a tentativa de construir uma identidade nacional brasileira, o que inclui a 

questão do negro na sociedade, um dos textos que citamos para corroborar o nosso 

argumento encontra-se no livro, de Renato Ortiz, Cultura Brasileira e Identidade 



  31 

Nacional (1998), especificamente, no capítulo “Da raça à cultura: a mestiçagem e o 

nacional”. Ortiz começa citando Florestan Fernandes (1972) para apontar que, para 

este, as questões raciais “são obscurecidas pela ideologia da democracia racial”, 

pois “o brasileiro tem o preconceito de não ter preconceito.” (ORTIZ, 1998, p.36). 

Dessa maneira, a identidade nacional estava vinculada às relações raciais. Segundo 

Ortiz (1998, p. 36), “até a Abolição, o negro não existia enquanto cidadão”, pois não 

fazia parte dos textos literários. O negro era excluído e, enquanto escravo, era visto 

como objeto e não como sujeito.  

Contudo, “o movimento romântico tentou construir um modelo de Ser 

nacional; no entanto, faltaram-lhe condições sociais que lhe possibilitassem discutir 

de forma mais abrangente a problemática proposta.” (ORTIZ, 1998, p.37). Visto que 

o negro estava à margem social, uma vez que ele representava, unicamente, a mão 

de obra escrava: “Somente com o movimento abolicionista e as transformações 

profundas por que passa a sociedade é que o negro é integrado às preocupações 

nacionais.” (ORTIZ, 1998, p. 38). 

Desse modo, após a abolição, nasceu o que Ortiz chama de “ideologia do 

Brasil-cadinho”, ou seja, “a epopéia das três raças [branca, negra e índia] que se 

fundem nos laboratórios das selvas tropicais”. Todavia, “o mito da mestiçagem” não 

podia se realizar diante do contexto sociocultural e político do Brasil no século XIX. 

Somente no início do século XX, com as mudanças sociais desencadeadas pela 

Revolução de 30, que o Estado procurou “consolidar o próprio desenvolvimento 

social.” (ORTIZ, 1998, p. 38-40).  

Nessa perspectiva, “o trabalho de Gilberto Freyre [Casa Grande e Senzala] 

vem atender a esta „demanda social‟.” Ao tratar as questões raciais a partir do 

conceito de cultura, em detrimento do de raça, Freyre “elimina uma série de 

dificuldades colocadas anteriormente a respeito da herança atávica do mestiço.” Ele 

“transforma a negatividade do mestiço em positividade, o que permite completar 

definitivamente os contornos de uma identidade que há muito vinha sendo 

desenhada.” Assim, diante do novo contexto social, o “mito das três raças” já pode 

ser “ritualmente celebrado nas relações do cotidiano, ou nos grandes eventos como 

o carnaval e o futebol. O que era mestiço torna-se nacional.” (ORTIZ, 1998, p. 40-1). 

Em vista disso, para Ortiz (1998, p. 43), “a construção de uma identidade 

nacional mestiça deixa ainda mais difícil o discernimento entre as fronteiras de cor”, 



  32 

ou seja, a identidade nacional funde as diferentes etnias existentes no país e apaga 

os traços específicos das diversas manifestações étnico-culturais.  

Assim, a partir da discussão sobre a identidade nacional brasileira, 

argumentamos a favor do termo identidade transmigratória, pois está livre das 

amarras ao nacionalismo que a chamada identidade transnacional também propõe. 

Tal termo se refere às identidades em constante transformação, que perpassam por 

todas as etnias, culturas e sociedades. Os personagens de The Tortilla Curtain e 

Volkswagen Blues, por exemplo, são os representantes dessas identidades 

transmigratórias no recorte literário proposto aqui: a permanente mutação de tais 

identidades deve-se, justamente, ao deslocamento fronteiriço. Por isso, diante da 

necessidade ou do desejo de migrar, o que enfatiza a divisão do mundo em 

fronteiras políticas e culturais, a construção identitária não pode ser concebida como 

um elemento estático, não pode estar presa a uma única nação, uma vez que os 

personagens, assim como as pessoas, transmigram.  

Destarte, trazendo a questão da identidade e da diferença para o contexto 

sociocultural que nós nos propomos a analisar neste trabalho, o dos Estados Unidos 

e do Canadá, em suas representações na literatura contemporânea com ênfase nas 

suas experiências fronteiriças, o termo e o conceito de multiculturalismo seria mais 

adequado do que o de identidade nacional. Embora ainda não seja o termo ideal, 

como veremos no subcapítulo seguinte, o multiculturalismo representa a pluralidade 

cultural que a identidade nacional deseja ofuscar. Entretanto, por que a questão da 

identidade nacional foi argumentada? Porque denominar uma nação de multicultural 

é, também, atribuir-lhe uma identidade. Mas tal identidade é, teoricamente, calcada 

no respeito às diferenças étnicas de cada cidadão, perspectiva bem diferente do 

discurso ideológico da identidade nacional. No entanto, não deixa de ser um 

discurso que confere àquele lugar uma identidade nacional, a de uma nação 

multicultural, composta por pessoas cujas identidades transmigram, sempre. 

 

 

 

 

 

 



  33 

1.5. DO MULTICULTURAL AO TRANSCULTURAL: AS CONTRADIÇÕES DO 

MULTICULTURALISMO 

 

 As contradições do multiculturalismo na literatura estão diretamente ligadas 

às questões fronteiriças e identitárias discutidas anteriormente. Nas palavras de 

Stuart Hall (2003, p. 49), “O termo „multiculturalismo‟ é hoje utilizado universalmente. 

Contudo, sua proliferação não contribuiu para estabilizar ou esclarecer seu 

significado”. Portanto, para tentar elucidar tal significado, o autor faz uma distinção 

entre os termos multicultural e multiculturalismo:  

 

Multicultural é um termo qualificativo. Descreve as características 
sociais e os problemas de governabilidade apresentados por 
qualquer sociedade na qual diferentes comunidades culturais 
convivem e tentam construir uma vida em comum, ao mesmo tempo 
em que retêm algo de sua identidade “original”. Em contrapartida, o 
termo “multiculturalismo” é substantivo. Refere-se às estratégias e 
políticas adotadas para governar ou administrar problemas de 
diversidade e multiplicidade gerados pelas sociedades multiculturais. 
(HALL, 2003, p. 50) 

 

 Nesse sentido, os Estados Unidos e o Canadá, por exemplo, são sociedades 

multiculturais. Porém, o multiculturalismo funciona de maneira muito diferente nos 

dois países, o que reflete em suas literaturas. Enquanto o Canadá foi o primeiro país 

a instituir, em 1971, políticas que favorecem a sociedade multicultural, no que se 

refere a leis a favor do respeito às diferenças culturais entre os grupos étnicos que lá 

residem, os Estados Unidos, até hoje, não possuem uma política multiculturalista, só 

para citar uma de suas diferenças. Conforme o teórico Peter McLaren (1997, p. 59), 

“nos EUA, a poção mágica chamada „multiculturalismo‟ que tem resultado em uma 

busca retórica pela igualdade e pela mistura política do „caldeirão‟ que há muito vem 

cozinhando, tem produzido uma aversão, em vez de respeito para com a diferença”. 

 Apesar disso, Hall (2003) afirma que assim como há várias sociedades 

multiculturais, também há vários tipos de multiculturalismos: o multiculturalismo 

conservador, o liberal, o pluralista, o comercial, o corporativo (público ou privado) e o 

crítico ou revolucionário, entre outros tipos não mencionados, mas que, certamente, 

existem. E como toda doutrina política, o multiculturalismo também é questionado, 

tanto por liberais quanto por conservadores, assim como por antirracistas e radicais. 

Por exemplo, a direita conservadora o contesta “em prol da pureza e integridade 



  34 

cultural da nação” (HALL, 2003, p. 51), ou seja, a favor do estabelecimento de uma 

identidade nacional, algo que só é possível no discurso, na imaginação, mas não na 

prática. Assim, o teórico levanta uma questão bastante válida acerca do significado 

do termo multiculturalismo e seus desdobramentos:  

 

Denomina “uma variedade de articulações, ideais e práticas sociais”. 
O problema é que o -ismo tende a converter o “multiculturalismo” em 
uma doutrina política, “reduzindo-o a uma singularidade formal e 
fixando-o numa condição petrificada [...] Assim convertida [...] a 
heterogeneidade característica das condições multiculturais é 
reduzida a uma doutrina fácil e prosaica”. (HALL, 2003, p. 50) 

 

 Portanto, o termo pode ser entendido como uma doutrina política fácil e 

prosaica, contudo, suas estratégias variam de acordo com os tipos de 

multiculturalismo citados anteriormente e, por isso, são sempre inacabadas.  Diante 

de tal contradição, Hall (2003, p. 52) questiona se um conceito tão contestado tem, 

efetivamente, algo a dizer, pois “por bem ou por mal, estamos inevitavelmente 

implicados em suas práticas”. Então, nas palavras de Volochínov/Bakhtin (apud 

HALL, 2003, p. 52), o autor argumenta a favor do termo, problemático, mas válido: 

“O signo, se subtraído às tensões da luta social, se posto à margem da luta de 

classes, irá infalivelmente debilitar-se, degenerará em alegoria, tornar-se-á objeto de 

estudo dos filólogos e não será mais instrumento racional e vivo para a sociedade.” 

 Tal reflexão significa que, embora o termo não seja de todo satisfatório, o 

multiculturalismo é o que caracteriza, também, as sociedades contemporâneas e 

nos incita a discutir sobre a diversidade cultural. Porém, as sociedades multiculturais 

não são produtos da contemporaneidade, mas existem desde que se intensificou a 

migração dos povos – o deslocamento é algo intrínseco ao ser humano. Por isso, 

assim como os personagens dos romances de T. C. Boyle e Jacques Poulin,  

 

As pessoas têm se mudado por várias razões – desastres naturais, 
alterações ecológicas e climáticas, guerras, conquistas, exploração 
do trabalho, colonização, escravidão, semi-escravidão, repressão 
política, guerra civil e subdesenvolvimento econômico. Os impérios, 
produtos de conquista e dominação, são freqüentemente 
multiculturais. (HALL, 2003, p. 53)  

 

 Em vista disso, os eventos históricos não podem ser esquecidos, pois o 

multiculturalismo foi intensificado após a Segunda Guerra Mundial, devido às suas 



  35 

reconfigurações políticas, que incluem mudanças fronteiriças, sociais e, obviamente, 

culturais. De acordo com Hall, há três estratégias de reconfiguração mundial que são 

responsáveis pela emergência do multiculturalismo na contemporaneidade. A 

primeira refere-se ao “fim do velho sistema imperial europeu e das lutas pela 

descolonização e independência nacional” (HALL, 2003, p. 53). Os impérios, ao se 

dissolverem, deram origem aos Estados-nação multiculturais, mas enfraquecidos 

pelo colonialismo: “Esses novos estados são relativamente frágeis, do ponto de vista 

econômico e militar. Muitos não possuem uma sociedade civil desenvolvida”. (HALL, 

2003, p. 53). Então, isso nos leva à relação entre o multicultural e o pós-colonial: 

 

[...] o “pós-colonial” não sinaliza uma simples sucessão cronológica 
do tipo antes/depois. O movimento que vai da colonização aos 
tempos pós-coloniais não implica que os problemas do colonialismo 
foram resolvidos ou sucedidos por uma época livre de conflitos. Ao 
contrário, o “pós-colonial” marca a passagem de uma configuração 
ou conjuntura histórica de poder para outra. [...] Suas principais 
características são a desigualdade estrutural, dentro de um sistema 
desregulamentado de livre mercado e de livre fluxo de capital, 
dominado pelo Primeiro Mundo. (HALL, 2003, p. 54) 

 

 Portanto, o que envolve o pós-colonial e o multiculturalismo é o fato de que 

algumas sociedades multiculturais são pós-coloniais, embora o sistema de livre 

mercado e de livre fluxo de capital não represente o livre fluxo migratório, o que nos 

leva à problemática fronteiriça e identitária presente nos romances que serão 

analisados neste estudo. Mas antes de fazer um paralelo entre tais questões, cabe-

nos concluir a discussão acerca das estratégias de reconfiguração propostas por 

Hall.  

O segundo ponto, conforme o autor, refere-se ao fim da Guerra Fria: “O ano 

de 1989 foi seguido pela tentativa, liderada pelos Estados Unidos da América, de 

construir uma „nova ordem mundial‟”. (HALL, 2003, p. 55). Como característica 

principal, o teórico aponta a tentativa ininterrupta do Ocidente de forçar um Leste 

Europeu subdesenvolvido a entrar no mercado capitalista „global‟, “sem considerar o 

envolvimento cultural, político, social e institucional que os mercados sempre 

requerem”. (HALL, 2003, p. 55). Assim, Hall afirma que o multicultural é o resultado 

dessa tensão provocada por disparidades sociais, políticas, étnicas e culturais.   

O terceiro fator responsável pelas sociedades multiculturais é a globalização. 

Mas o autor faz questão de reafirmar que a globalização não é algo novo, como 



  36 

sabemos, pois “a exploração, a conquista e a colonização européias foram as 

primeiras formas de um mesmo processo histórico secular (Marx denominou-o „a 

formação do mercado mundial‟)”. (HALL, 2003, p. 56). Entretanto, desde a década 

de 70 do século XX, tal processo está mudando suas formas e se intensificando: 

 

A globalização contemporânea é associada ao surgimento de novos 
mercados financeiros desregulamentados, ao capital global e aos 
fluxos de moeda grandes o suficiente para desestabilizar as 
economias médias, às formas transnacionais de produção e 
consumo, ao crescimento exponencial de novas indústrias culturais 
impulsionado pelas tecnologias de informação, bem como ao 
aparecimento da “economia do conhecimento”. (HALL, 2003, p. 56). 

 

 Nesse sentido, Hall faz duas observações importantes: o efeito da 

globalização afeta tanto os centros quanto as periferias, porém, o sistema só é 

global no âmbito planetário, ou seja, “poucos locais escapam ao alcance de suas 

interdependências desestabilizadoras”. (HALL, 2003, p. 56). Então, o sistema não é 

global no sentido em que ele não afeta todos os lugares da mesma maneira, não é 

uniforme, mas contraditório e instável. As desigualdades são, a cada dia, mais 

notáveis e nenhuma nação, nem mesmo os Estados Unidos que, até então, é a mais 

poderosa no que se refere a aspectos econômicos e militares, é capaz de possuir 

pleno controle sobre esse sistema, um exemplo disso é a crise financeira que 

desestabilizou o país até hoje. Portanto, apesar disso, como observa Stuart Hall, os 

circuitos econômicos e culturais da globalização contemporânea ainda são 

dominados pelos Estados Unidos e sua tendência é a homogeneização:  

 

Como o pós-colonial, a globalização contemporânea é uma novidade 
contraditória. Seus circuitos econômicos, financeiros e culturais são 
orientados para o Ocidente e dominados pelos Estados Unidos. 
Ideologicamente, é governada por um neoliberalismo global que 
rapidamente se torna o senso comum de nossa época. Sua 
tendência cultural dominante é a homogeneização. (HALL, 2003, p. 
56-7) 

 

 Com efeito, a tendência cultural da globalização é a homogeneização, porém, 

não apenas isso. O mundo globalizado, assim como as sociedades multiculturais, 

produz uma proliferação de diferenças. E, como já mencionado anteriormente, o que 

se observa nos Estados Unidos, por exemplo, é um multiculturalismo segregador 

que ressalta a diferença em detrimento da diversidade, que, para Édouard Glissant, 



  37 

é “o esforço do espírito humano para efetuar uma relação intercultural, sem 

transcendência universalista. [...] A mesmice requer ser. A diversidade estabelece 

estar. [...] A mesmice é diferença sublimada; a diversidade é diferença aceitada”. 

(GLISSANT apud WALTER, 2009, p. 22). Então, uma das questões que podem ser 

apontadas, além da falta de uma política multiculturalista no país, é o significado do 

próprio termo. Stuart Hall cita Bakhtin ao argumentar que o termo é válido pelo valor 

do signo nas tensões da luta social, mas o autor não problematiza a significação do 

prefixo multi- enquanto responsável por sua postura diferenciadora. 

 De acordo com Antônio Geraldo da Cunha (1997, p. 538) o prefixo multi-, do 

latim multus, significa “‟muito, numeroso, abundante‟”. Então, uma sociedade 

multicultural é uma sociedade composta por uma grande quantidade de culturas. Até 

aqui, nenhuma novidade. Contudo, o significado do prefixo não confere ao termo um 

sentido harmônico, pois onde há muitas culturas, há muitas divergências. Logo, se o 

sentido do termo não evoca alguma pacificidade e não há uma política para 

administrar tantas culturas, o resultado certamente será o preconceito e a exclusão. 

Em The Tortilla Curtain, por exemplo, ao enfatizar a fronteira cultural entre 

estadunidenses e mexicanos, T. C. Boyle denuncia as falhas do multiculturalismo 

nos Estados Unidos.  

Por outro lado, o romance de Jacques Poulin não representa nenhuma forma 

de barreira cultural, muito pelo contrário, os personagens se sentem tão em casa 

nos Estados Unidos quanto no Canadá, “[...] uma nação que é considerada como 

um dos exemplos mais bem sucedidos do multiculturalismo tolerante”. (WALTER, 

2006, p. 243). Portanto, estamos diante das duas faces do multiculturalismo: um que 

separa e exclui, outro que unifica e inclui. Então, as questões multicultural, fronteiriça 

e identitária estão entrelaçadas pela contradição de um sistema que, 

simultaneamente, une e separa: “A qualquer hora e em qualquer lugar em que duas 

ou mais culturas se encontrem – pacificamente ou violentamente – há uma 

experiência fronteiriça”. (GÓMEZ-PEÑA, 1993, p. 46). Nesse sentido, em termos 

teóricos, o conceito de transculturação (longe de ser imune a contestações) parece-

nos mais favorável à pacificidade cultural. Diante disso, Roland Walter (2009, p. 35) 

afirma: 

 

Enquanto trans da natureza transitória da identidade cultural, o 
processo da “transculturação” mede a tradução dinâmica das 



  38 

confluências culturais que atravessa e constitui a encruzilhada da 
formação identitária entre lugares e epistemes diferentes. [...] 
Cunhado por Fernando Ortiz nos anos 40 do século XX e 
reinterpretado por, entre outros, Nancy Morejón (1982), Angel Rama 
(1982) e Antonio Benítez-Rojo (1996), o termo “transculturação” 
marca a relação intra e intercultural entre nações, regiões, raças, 
etnicidades, gêneros, classes e linguagens, na interface ambígua de 
tempos pré-modernos, modernos e pós-modernos. 

 

 Assim, os fluxos entre fronteiras e, consequentemente, as trocas culturais 

decorrentes de tais deslocamentos são as fontes da transculturação. A opção, neste 

estudo, por esse termo e não por outros como, por exemplo, heterogeneidade, 

mestiçagem ou antropofagia, deve-se ao processo de transformação contínua 

designada por ele. Uma vez que os encontros culturais tornam-se, a cada dia, mais 

frequentes, a cultura não é e não pode ser compreendida como um elemento 

estático.  

Nesse sentido, em Afro-América: diálogos literários na diáspora negra das 

Américas (2009), Roland Walter, para chegar a um conceito sobre o termo 

transculturação como, por exemplo, “uma força crítica que permite traçar as 

maneiras de transmissão que acontecem entre culturas, regiões e nações, 

particularmente entre aquelas caracterizadas por relações de poder desiguais [...]” 

(WALTER, 2009, p. 40), problematiza o uso dele, a partir da definição de Fernando 

Ortiz, nas obras de Nancy Morejón, Angel Rama e Antonio Benítez-Rojo. Morejón, 

ao analisar o processo transcultural em Cuba como homogêneo, apesar de sua 

heterogeneidade, “sugere uma solução antes sintética do que simbiótica da estrutura 

de poder colonial/etnorracial hierárquica subjacente aos intercâmbios transculturais”. 

(WALTER, 2009, 36). Portanto, para Walter (2009, p.36), “ela faz uma leitura errada 

do contraponto ortiziano, interpretando-o como uma relação igual entre diferentes 

elementos”: 

 

Ortiz estava bem consciente do fato de que as relações 
transculturais são inscritas nas estruturas geopolíticas e econômicas 
e que os seus elementos independentes são ligados, separados e 
justapostos de maneiras contraditórias e complementares mediante 
fronteiras tanto inclusivas quanto exclusivas. (WALTER, 2009, p. 37) 

 

Assim como o termo “multiculturalismo”, a “transculturação” não está livre de 

contradições, contudo, seu conceito e sua formação etimológica a partir do prefixo 

trans- que significa, entre outras coisas, mudança, transformação, traduzem a 



  39 

dinamicidade cultural inerente à atualidade. Então, como aponta Roland Walter, 

Morejón tenta se aproximar, mas acaba se afastando do contraponto transcultural de 

Ortiz. Em contrapartida, para o teórico Antonio Benítez-Rojo, as relações 

transculturais “são marcadas pelo que ele chama de „as equações diferenciais 

insolúveis‟”. (WALTER, 2009, p. 39). Conforme Walter (2009), isso não significa que 

as culturas se desfazem, mas que se entrelaçam por meio da relação entre 

indivíduos e comunidades. Portanto, “ao evocar diferentes valores e significados, 

estes enfoques, definições e visões da transculturação demonstram que o termo 

abrange fenômenos culturais, sociais, políticos, econômicos e narrativos”. (WALTER, 

2009, p. 39).  

Nessa perspectiva, visto que a identidade cultural é dinâmica e constituída 

pela diferença, tanto as contradições do multiculturalismo quanto as da 

transculturação são fundamentais para a sua permanente (trans)formação. Porém, é 

importante lembrar que seus significados etimológicos apontam dois caminhos e 

que, neste trabalho, seguiremos a proposta do termo transculturação. Nesse 

sentido, Walter (2009, p. 37-8) observa que: 

 

Seja a transculturação situada dentro da dinâmica contrapontística 
social, econômica e cultural de mercadorias e ritmos (tabaco, açúcar 
e tambores) como em Ortiz, ou problematizada como uma forma 
cultural da escrita que mistura técnicas européias vanguardistas, 
como a fragmentação narrativa, o monólogo interior e o fluxo de 
consciência, com formas orais e estruturas narrativas latino-
americanas como em Rama, ela é uma metáfora de inclusão, da 
integração conciliadora dos elementos de culturas diferentes. 

 

Portanto, seja em Ortiz ou em Rama, a transculturação é uma metáfora de 

inclusão. Em Volkswagen Blues, por exemplo, o que percebemos na relação entre 

Jack Waterman e Pitsémine é uma “integração conciliadora dos elementos de 

culturas diferentes”. Então, após problematizar o conceito de transculturação nas 

obras dos autores já mencionados, Roland Walter produz a sua própria definição 

sobre o termo: 

 

A transculturação, afirmo, deve ser compreendida como modo 
polivalente que abrange um diálogo incômodo entre a síntese e a 
simbiose, a continuidade e a ruptura, a coerência e a fragmentação, 
a utopia e a distopia, o consenso e o dissenso, a desconstrução e a 
reconstrução. [...] Além disso, e talvez o mais importante, enquanto 
negociadora da zona intersticial de disjunções e conjunções inter e 



  40 

intraculturais – zona esta onde diversas histórias, costumes, valores, 
crenças e sistemas cognitivos, cujas diferentes representações não 
se diluem umas na outras, são contestados e entrelaçados – a 
transculturação mede o entrelaçamento dos elementos locais e 
globais, bem como a interação da diferença e da semelhança. 
(WALTER, 2009, p. 40) 

  

 Destarte, optamos por tal conceito de transculturação porque o autor destaca 

a importância do termo como negociador de zonas intersticiais, convergindo com o 

tema principal deste estudo: a fronteira; ou seja, um espaço intersticial “onde 

diversas histórias, costumes, valores, crenças e sistemas cognitivos [...] são 

contestados e entrelaçados”. Em vista disso, nesta dissertação, o termo funciona 

como uma constante mutação cultural, entre confrontos e confluências, nas 

narrativas que fazem da fronteira um ponto de partida para novas culturas, formas 

literárias e identidades transmigratórias, pois a transculturação “é um fenômeno da 

zona de contato”. (PRATT, 1999, p. 31). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  41 

2. O COMPARATISMO NUMA PERSPECTIVA DES-COLONIZADORA 

 

2.1. COMPARAÇÃO LITERÁRIA: UM MOSAICO TEÓRICO  

 

 É com o intuito de abrir o caminho para um comparatismo numa perspectiva 

des-colonizadora que este capítulo se inicia. Partindo do princípio de que des-

colonizar pressupõe trabalhar a constante negociação cultural presente na literatura, 

a discussão acerca do significado de termos específicos, da função do estudo 

comparativo, de seus objetos de análise e do trabalho do comparatista nos conduz à 

proposta que será apresentada ao longo deste mosaico teórico; tal proposta não 

existiria se não estivesse alicerçada nos estudos que a precedem. Nesse sentido, 

Sandra Nitrini, autora do livro Literatura comparada: história, teoria e crítica (2000), 

observa que “a expressão „literatura comparada‟ derivou de um processo 

metodológico aplicável às ciências, no qual comparar ou contrastar servia como um 

meio para confirmar uma hipótese.” (NITRINI, 2000, p. 20). Em vista disso, apesar 

de existir desde o surgimento da literatura em si, o estudo da literatura comparada 

só foi instituído como disciplina acadêmica na França do século XIX, os 

responsáveis por sua disseminação em universidades francesas são Abel Villemain, 

Jean-Jacques Ampère e Philarète Chasles:  

 

[...] entre 1828 e 1840, o termo aparece na obra Panorama da 
literatura francesa do século XVIII, do professor Abel-François 
Villemain, que, já em 1828-29, ministrava na Sorbonne um curso 
sobre o assunto. Em 1830, J. J. Ampère refere-se à “história 
comparativa das artes e da literatura” em seu Discurso sobre a 
história da poesia, e, dez anos depois, reemprega o termo no título 
da obra História da literatura francesa comparada às literaturas 
estrangeiras. Em 1835, por fim, Philarète Chasles se encarrega de 
formular alguns princípios básicos do que considerava ser uma 
“história da literatura comparada”, e parte para propor uma visão 
conjunta da história da literatura, da filosofia e da política nos cursos 
que irá ministrar, em 1841, no Collège de France. (COUTINHO, 
2003, p. 13) 

 

Assim, utilizamos as variações etimológicas do verbo comparar para 

acompanhar a trajetória de tal estudo, de seu surgimento até o nascimento do termo 

comparatista. De acordo com o Dicionário Etimológico de Língua Portuguesa (1997), 

comparar é um verbo de origem latina, compǎrāre, cuja etimologia remete ao século 

XIV e significa “cotejar, confrontar igualar, equiparar.” (CUNHA, 1997, 200). 



  42 

Sabemos que, embora ainda sem definição, os primeiros vestígios do comparatismo 

literário nos remetem à comparação entre os textos gregos e romanos. Ademais, as 

variações que surgem a partir do século XIV, como o adjetivo de dois gêneros 

cômpar (1844), também oriundo do latim com-par -pǎris, que significa “igual, 

semelhante” e o substantivo comparação – conparaçom XIV, comperaçom XV – do 

latim comparātĭo –ōnis, que significa o ato de comparar, nos direcionam a um dos 

sentidos que a literatura comparada tem: o ato de comparar aspectos semelhantes 

entre dois ou mais objetos de estudo. Deste modo, a palavra que atribui 

especificidade ao termo é proveniente também do francês, comparatiste: 

comparatista, adjetivo e substantivo de dois gêneros, que significa “especialista em 

literatura comparada.” (CUNHA, 1997, 200). Portanto, a Literatura Comparada, 

disciplina instituída no século XIX, tem na figura do comparatista, nascido no século 

XX, o especialista em comparação. 

 Diante disso, o ponto principal a ser observado no campo da literatura 

comparada é o objeto, mas qual seria sua especificidade? Segundo Nitrini (2000, p. 

23), tal questão “atravessa o século XX, sem que se chegue a um desfecho 

consensual.” Portanto, a busca pelo objeto de estudo da literatura comparada nos 

leva ao encontro de, por um lado, conceitos insuficientes; por outro, conceitos 

abrangentes: 

 

Literatura comparada é o estudo da literatura, além das fronteiras de 
um país particular, e o estudo das relações entre literatura, de um 
lado, e outras áreas de conhecimento, e da crença, tais como as 
artes (ex.: pintura, escultura, arquitetura, música), filosofia, história, 
ciências sociais, religião etc., de outro. Em suma, é a comparação 
de uma literatura com uma outra ou outras, e a comparação da 
literatura com outras esferas da expressão humana. (REMAK apud 
NITRINI, 2000, p. 28) 

    

 A literatura comparada, sem nenhuma objeção, é um estudo que ultrapassa 

fronteiras, não apenas de países, mas de formas. É isso que propõe Henry H. H. 

Remak ao afirmar que o estudo comparativo literário se constitui da relação entre 

literatura e outras artes. Portanto, embora essa ainda não seja uma definição que 

contemple todas as especificidades desse estudo, já é um conceito que amplia os 

horizontes desta discussão teórica, pois nos ajuda a identificar os objetos de 

comparação. Nesse sentido, a comparação entre literatura e pintura, escultura, 

arquitetura e música faz parte sim do que entendemos por literatura comparada, pois 



  43 

tal disciplina não se restringe ao estudo da linguagem verbal, mas também da 

linguagem não verbal: assim como a palavra desenha imagens, a imagem desenha 

palavras.  

Porém, é necessário discorrer sobre as linhas teóricas traçadas por críticos 

como Susan Bassnett. De acordo com Bassnett, a literatura comparada é dividida 

nos seguintes pólos: “antiga literatura comparada mundial” e “nova literatura 

comparada mundial.” (BASSNETT apud NITRINI, 2000, p. 31). A antiga comparação 

era “voltada para o estudo das fontes, para a documentação sobre o modo como 

textos foram lidos através das fronteiras lingüísticas e culturais, para o 

estabelecimento das origens da base cultural e da consciência nacional.” Em 

contrapartida, a nova comparação está “centrada no modelo transnacional, numa 

perspectiva interdisciplinar.” (NITRINI, 2000, p. 31). No entanto, é importante lembrar 

que a interdisciplinaridade artística não é característica da “nova comparação”, pois 

desde Horácio, criador da expressão Ut Pictura Poesis8, que o diálogo entre as artes 

se faz presente, constituindo, assim, um comparatismo interdisciplinar.   

Em vista disso, entre o método interdisciplinar e o histórico, o teórico Remak, 

representante da tendência comparatista americana – antes de René Wellek –, 

afirmava que a literatura comparada deveria ser um estudo que abrange outras 

áreas de conhecimento, interdisciplinarmente. Porém, Tieghem, representante da 

tendência comparatista francesa, defende que a literatura comparada deve limitar-se 

ao estudo histórico das literaturas: 

 

Até o fim da Segunda Guerra Mundial, a literatura comparada na 
Europa seguia os métodos históricos, propostos pelos franceses. 
Nos Estados Unidos, havia cursos de literatura geral ou mundial que 
eram ministrados sem nenhum método rigoroso. (NITRINI, 2000, p. 
29-30) 

 

 Quanto à divisão feita por Bassnett, é importante no sentido de que tenta 

separar, cronologicamente, duas tendências metodológicas. Entretanto, nada 

impede que os comparatistas contemporâneos utilizem o método considerado pela 

autora como “antiga comparação”, pois há trabalhos, muitos, que ainda se 

fundamentam numa pesquisa voltada para o estudo de fontes e influências. Ainda 

que exista uma “nova comparação”, mas que, por ser interdisciplinar, não possui 

                                                 
8
 A poesia é como a pintura. 



  44 

“nenhum método rigoroso.” Portanto, fica a critério do teórico se a literatura 

comparada deve ser trabalhada interdisciplinarmente ou, se deve delimitar seu 

objeto de estudo, contemplando apenas o aspecto histórico dos textos; pois cada 

pesquisa tem suas particularidades e cada pesquisador sua necessidade de 

“confirmar uma hipótese” que acredita válida perante a teoria literária. Pois, visto que 

cada autor defende o seu método, não existe uma metodologia definida da literatura 

comparada, porém, há uma sugestão do comparatista ideal: 

 

[...] procurar ler tudo o que for possível das literaturas e culturas 
disponíveis, nas línguas originais, para compor um quadro de 
referência; na pesquisa, apresentar suas próprias hipóteses e 
metodologias; ler cuidadosamente sobre tudo o que vai escrever ou 
falar; escrever e falar de modo claro; ter consciência de que idéias 
são importantes e devem, também, se apresentar enraizadas em 
circunstâncias históricas. (NITRINI, 2000, p. 36) 

 

Diante de tais argumentos, o objetivo deste capítulo é desenvolver uma 

comparação des-colonizadora a partir da demonstração do caráter neocolonialista e, 

também, redutor do conceito de influência. Segundo Brunel (2004, p. 8), “[a] 

influência não cria nada: ela desperta”. Entretanto, partindo do pressuposto de que a 

influência de uma literatura sobre a outra caracteriza a literatura influenciada como 

devedora da que a influenciou, des-colonizar um texto denota a liberdade diante da 

obrigação de ele estar filiado a outros autores, obras, literaturas, ou culturas 

dominantes. Tal concepção será desenvolvida no decorrer desta discussão teórica. 

Além disso, este estudo abrange, também, aspectos estéticos, socioculturais e 

políticos visando contemplar, a partir da intertextualidade temática, a diferença entre 

os elementos linguísticos que constituem os textos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  45 

2.2. POR UM COMPARATISMO DES-COLONIZADOR 

 

Como não é possível desvincular o nascimento de uma disciplina dos eventos 

socioculturais de sua época, pois transformações nos âmbitos social, cultural e 

político tendem a afetar as ideias e os ideais dos indivíduos, é importante destacar 

que o estudo comparativo foi instaurado em um momento marcado pelo 

estabelecimento das nações: 

 

Convém lembrar que o termo “literatura comparada” surgiu 
justamente no período de formação das nações, quando novas 
fronteiras estavam sendo erigidas e a ampla questão da cultura e 
identidade nacional estava sendo discutida em toda a Europa. 
Portanto, desde suas origens, a literatura comparada acha-se em 
íntima conexão com a política. (NITRINI, 2000, p. 21) 

  

De acordo com Nitrini, a ligação entre literatura comparada e política se faz 

presente a partir do século XIX. Entretanto, não devemos restringir a conexão entre 

literatura e política à literatura comparada, pois, uma vez produzido, todo o texto 

representa aspectos sociais, culturais e políticos. Essas representações são 

constituídas pela linguagem literária: “usar a linguagem é sempre engajar-se em 

alguma ação [social, cultural, política] em que ela é o próprio lugar onde a ação 

acontece, necessariamente em coordenação com os outros.” (KOCH, 2004, p. 31). 

Tais ações não são autônomas, mas se desenvolvem no contexto social, “com 

finalidades sociais e com papéis distribuídos socialmente.” (KOCH, 2004, p. 32). 

Portanto, a literatura comparada é, assim como todo texto literário, conectada à 

política e não se furta de seu contexto histórico-social, muito pelo contrário, está 

inserida nele.  

Em vista disso, a partir da formação das nações, questionamentos sobre 

fronteira, identidade e, consequentemente, cultura também começaram a fazer parte 

do universo literário. Assim, tais temas constituem, também, os textos da literatura 

chamada pós-colonial que, nas palavras de Thomas Bonnici (2000, p.10), “pode ser 

entendida como toda a produção literária dos povos colonizados pelas potências 

européias entre os séculos XV e XX.”  

Nesse sentido, a perspectiva comparativa des-colonizadora denota os 

processos de colonização e descolonização, suas lutas e reconciliações narrativas, 

as negociações culturais construídas no discurso, assim como o bilinguismo 



  46 

presente em romances contemporâneos. Mas por que escolhi o termo des-

colonizadora? Dentre uma vasta gama de significações, o prefixo des-, do latim dis-, 

significa “cessação de algum estado primitivo ou de uma situação anterior” (CUNHA, 

1997, p. 249), contudo, o colonialismo não acabou, pois a colonização, hoje, é 

mascarada pelo imperialismo socioeconômico e cultural.  

Diante disso, o termo des-colonizar indica o movimento de resistência (des-) e 

a contínua ação (neo)colonizadora, assim como “[c]olonialism and neocolonialism 

imply both oppression and the possibility of resistance”. (SHOHAT, 2000, p. 134).9 

Portanto, é preciso refletir sobre a escolha dos termos que utilizamos em nossas 

contribuições teóricas. A crítica pós-colonial é de suma importância para esta 

dissertação, mas o prefixo pós- é amplamente censurado. Conforme a autora Eloína 

Prati dos Santos (2005, p. 341): 

 

O prefixo “pós” tem sido fonte de discussões constantes entre os 
críticos por seu sentido primeiro indicar “depois” do colonialismo, 
enquanto os estudos pós-coloniais abrangem, principalmente, as 
articulações “entre” e “através” dos períodos históricos politicamente 
definidos, do pré-colonial, passando pelo colonial, estendendo-se às 
culturas pós-independência e, mais recentemente, ao 
neocolonialismo de nossos dias. 

 

Então, o termo pós-colonial seria o mais adequado para designar a “teoria do 

discurso colonialista”? Pois a mesma autora afirma que “os estudos pós-coloniais 

desenvolveram-se no que ficou conhecido como teoria do discurso colonialista” 

(SANTOS, 2005, p. 341), disseminado pelos teóricos Edward Said, Gayatri Spivak, 

Homi Bhabha, entre outros. Mas, para Anne Mcclintock e Ella Shohat, “o conceito é 

utilizado para marcar o fechamento final de um período histórico, como se o 

colonialismo e seus efeitos estivessem definitivamente terminado.” (HALL, 2003, p. 

96). Entretanto, de acordo com Ella Shohat, além de determinar o fim de um período 

histórico, o pós-colonial substitui o termo “Terceiro Mundo”:  

 

O pós-colonial não surgiu para preencher um espaço vazio na 
linguagem da análise político-cultural. Ao contrário, sua ampla 
adaptação durante os anos 1980 coincidiu com, e foi dependente de, 
o eclipse de um paradigma antigo, o do Terceiro Mundo. (SHOHAT, 
2000, p. 127) 

 

                                                 
9
 “[c]olonialismo e neocolonialismo indicam, ambos, opressão e a possibilidade de resistência”.   



  47 

Porém, o que é o “Terceiro Mundo” senão um termo criado pelo discurso 

colonialista? Pois o “Primeiro Mundo” representa o que, hoje, equivale ao centro e o 

“Terceiro Mundo” é o lugar da periferia. Logo, tais designações não excluem os 

binarismos metrópole-colônia; dominador-dominado; colonizador-colonizado; dentre 

tantos outros, apenas mudam os termos. Assim, acerca dos binarismos políticos, 

observa Stuart Hall (2003, p. 98): 

 

[...] parece-me que a lição ubíqua dos nossos tempos, que dói até a 
alma, consiste em saber que os binarismos políticos não estabilizam 
permanentemente o campo dos antagonismos políticos (se é que já o 
fizeram antes), nem conferem a este uma inteligibilidade 
transparente. 

 

Apesar da censura ao pós-, a crítica pós-colonial está aqui, justamente, para 

questionar problemas como este, pois, independente dos termos designados, os 

antagonismos políticos permanecem. E o reflexo dessa discrepância social está 

presente na literatura contemporânea. Contudo, Angela Prysthon (2002, p. 134) 

constata que o pós-colonial não é só uma mudança de termo, mas de paradigma:  

 

O paradigma „Terceiro Mundo‟ desaba porque é excessivamente 
indiferenciador, porque homogeniza diferenças e principalmente 
porque vem carregado com uma essência revolucionária advinda das 
lutas de independência nos anos 60 e 70. 

 

Porém, o termo pós-colonial é tão homogeneizador quanto o precedente, 

pois, como afirmou a autora Eloína Prati dos Santos, ele indica “‟depois‟ do 

colonialismo”, “‟entre‟ e „através‟ dos períodos históricos politicamente definidos” e 

estende-se “ao neocolonialismo de nossos dias”; portanto, como estabelecer em 

qual sentido está sendo usado? Primeiro, o que significa depois do colonialismo? 

Depois da época em que o binarismo vigente era colonizador-colonizado? Sim, pois 

o colonialismo ainda existe, mas revestido de outra forma de exploração: a 

hegemonia sociopolítica e cultural dos centros sobre as periferias. Segundo, entre e 

através de quais períodos históricos? De acordo com Bonnici (2000, p. 9), “[a]utores 

tradicionais, definindo pós-colonialismo, usam o termo „colonial‟ para descrever o 

período pré-independência e os termos „moderno‟ ou „recente‟ para assinalar o 

período após a emancipação política.” Porém, é difícil falar em algo politicamente 

definido quando a única mudança está nos termos (colonialismo-neocolonialismo) e 



  48 

não na política, pois os antagonismos continuam afetando a sociedade e refletindo 

na literatura. Mas quando Prysthon se refere a uma mudança de paradigma, ela 

enfatiza que “ao impor o colonialismo como algo „passado‟, inevitavelmente o 

componente utópico-revolucionário [inerente ao “Terceiro mundo”] é suprimido desta 

proposta teórica” (PRYSTHON, 2002, p. 134), o que é mais conveniente para os 

representantes primeiro-mundistas. 

Nesse sentido, primeiro, nossa crítica ao pós deve-se ao seu aspecto 

cronológico, pois vivemos numa era neocolonial e, por isso, não podemos afirmar 

que o colonialismo é coisa do passado. Segundo, sublinho seu caráter 

generalizante, pois assim como “os outros „pós‟ com os quais se alinha, o pós-

colonial funde histórias, temporalidades e formações raciais distintas em uma 

mesma categoria universalizante.” (HALL, 2003, p. 96). No entanto, a literatura pós-

colonial “não é, portanto, simplesmente aquela que veio depois do império, mas 

aquela que veio com o império, para dissecar a relação colonial e, de alguma 

maneira, resistir às perspectivas colonialistas.” (SANTOS, 2005, p. 343).  

Todavia, não é apenas o caráter contraditório e homogeneizador do termo 

que o torna passível de ser criticado. A autora Ella Shohat destaca o caráter 

ambíguo do conceito, pois não está claro se o pós-colonial abrange um período 

epistemológico ou cronológico: 

 

Ecoando pós-modernidade, a pós-colonialidade sinaliza um estado, 
uma situação, uma condição, ou uma época contemporânea. [Por um 
lado] o prefixo pós-, portanto, alinha o pós-colonialismo com uma 
série de outros pós – pós-estruturalismo, pós-modernismo, pós-
Marxismo, pós-feminismo, pós-desconstrucionismo – todos 
compartilhando a noção de um movimento além. (...) [Por outro lado] 
o prefixo pós- alinha o pós-colonial com outro gênero de pós – pós-
guerra, pós-guerra fria, pós-independência, pós-revolução – todos 
eles enfatizam a passagem para um novo período e o término de um 
determinado evento ou época histórica, oficialmente marcada por 
datas. (SHOHAT, 2000, p. 128) 

 

Portanto, embora as definições do termo não esclareçam, nós precisamos 

estabelecer o seu uso. Não devemos utilizá-lo no nível cronológico, pois o 

colonialismo ainda existe, então, é mais adequado usá-lo no seu sentido 

epistemológico; só assim a crítica pós-colonial revela-se profícua. Bonnici (2000, p. 

32) constata que “[a] importância da teoria pós-colonialista reside no fato de que o 

Ocidente jamais analisou suficientemente o problema do imperialismo”. Então, a 



  49 

partir das discussões acerca do pós-colonial, tal problema é questionado, discutido e 

criticado por teóricos dos centros, e, também, das periferias. Para Hall (2003, p. 

101): 

 

[...] uma das principais contribuições do termo „pós-colonial‟ tem sido 
dirigir nossa atenção para o fato de que a colonização nunca foi algo 
externo às sociedades das metrópoles imperiais. Sempre esteve 
profundamente inscrita nelas – da mesma forma como se tornou 
indelevelmente inscrita nas culturas dos colonizados. 

 

Em última instância, o termo pós-colonialismo é usado “para descrever a 

cultura influenciada (grifo nosso) pelo processo imperial desde os primórdios da 

colonização até os dias de hoje.” (BONNICI, 2000, p.9) Assim, a influência é a marca 

do colonizador na produção literária do colonizado e des-colonizar o texto significa 

analisá-lo enfatizando o processo transcultural inserido nele. Entenda-se tal 

processo pela criação de um novo texto literário a partir do emprego de formas, 

temas, línguas, movimentos, entre outros aspectos, oriundos de literaturas 

européias.10 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
10

 Ver COUTINHO, Eduardo F.: 2003. 



  50 

2.3. UMA QUESTÃO SEM INFLUÊNCIA 

 

Fundamentada nas ideias de Cionarescu (1964; 1966), Sandra Nitrini (2000, 

p. 126-7) observa duas acepções do conceito de influência: “A primeira, a mais 

corrente, é a que indica a soma de relações de contato de qualquer espécie, que se 

pode estabelecer entre um emissor e um receptor”. Porém, a segunda acepção 

refere-se à influência como “resultado artístico autônomo de uma relação de 

contato”. (CIONARESCU apud NITRINI, 2000, p.127). A autora explica: 

 

A expressão “resultado autônomo” refere-se a uma obra literária 
produzida com a mesma independência e com os mesmo 
procedimentos difíceis de analisar, mas fáceis de reconhecer 
intuitivamente, da obra literária em geral, ostentando personalidade 
própria, representando a arte literária e as demais características 
próprias de seu autor, mas na qual se reconhecem, ao mesmo 
tempo, num grau que pode variar consideravelmente, os indícios de 
contato entre seu autor e um outro, ou vários outros. 

 

Portanto, tais definições são diferentes, mas complementares. Primeiro, há o 

contato com a obra de outro autor; segundo, o resultado da possível influência. 

Contudo, como a influência denota, no texto analisado, a presença de elementos 

literários que caracterizam o estilo de outrem, o “resultado artístico autônomo” busca 

a originalidade do escritor. O caráter original do texto pressupõe algo novo, 

autêntico. No entanto, só é possível perceber a autenticidade de um texto quando o 

analisamos sob a ótica da reflexão crítica, isso significa que a investigação histórica 

não é o melhor caminho. Mas antes de desenvolver esta discussão, é importante 

elucidar uma questão: há duas concepções de influência; a primeira reside na 

tentativa de delinear o processo sofrido pelo escritor ao ser influenciado como, por 

exemplo, tentou Paul Valéry ao criar a imagem do “leão que é feito de carneiro 

assimilado”; a segunda é investigada pelo crítico literário que busca vestígios de 

autores consagrados nos textos analisados. 

Em vista disso, a primeira preocupação de muitos críticos reside nessa 

questão, e trabalhar com esse conceito é uma prática tão tradicional que, talvez, seu 

sentido tenha sido colocado de lado: o substantivo feminino influência significa 

“autoridade intelectual ou moral que uma pessoa ou coisa exerce sobre outra” 

(FERREIRA, 2008, p. 477). Se significa autoridade, é porque é superior; se é 

superior é porque, como já afirmado anteriormente, legitima o que é classificado 



  51 

como inferior. Tal palavra é uma variação etimológica do verbo fluir, sua origem é 

latina, influentĭa, e remete ao século XV, assim como o verbo influenciar que data do 

século XIX.11 Nas palavras de Lorde Henry Wotton, personagem notável do romance 

O retrato de Dorian Gray (2005), do autor Oscar Wilde, influenciar alguém significa:  

 

[...] emprestar-lhe a nossa alma. Essa pessoa deixa de ter idéias 
próprias, de vibrar com as suas paixões naturais. As suas qualidades 
não são verdadeiras. Os seus pecados, se é que existe o que se 
chama pecado, vêm-lhe de outrem. Essa pessoa torna-se o eco da 
música de outra pessoa, intérprete de um papel que não foi escrito 
para ela. (WILDE, 2005, p. 28) 

 

 Nesse sentido, além de sua significação linguística, a observação crítica do 

personagem nos incita a olhar a influência sob outro ponto de vista: vê-la como 

símbolo do imperialismo cultural, pois o neocolonialismo deseja tornar-nos o eco da 

cultura dominante. Mas o comparatismo numa perspectiva des-colonizadora busca a 

originalidade literária a partir de sua transculturalidade, não há privilégios, todas as 

vozes que constituem o texto são analisadas sob a mesma égide. O teórico Eduardo 

Coutinho (2003, p. 29), fundamentado nas ideias de Ana Pizarro e Tzvetan Todorov, 

observa:  

 

O que se visa é a um “comparatismo descolonizado”, para empregar 
a expressão polêmica de Ana Pizarro (1986, 7-14), ou melhor, a um 
comparatismo que seja realmente capaz de estabelecer com o objeto 
de suas investigações um diálogo no qual, como afirmou Todorov em 
seu A conquista da América, “ninguém tem a última palavra, onde 
nenhuma das vozes reduz a outra ao status de mero objeto e onde 
se tira vantagem de sua exterioridade ao outro” (1983, 246). 

 

Entretanto, há outra concepção de descolonização cultural. De acordo com 

Bonnici (2000, p. 21), para “certos autores, o termo descolonização significa a 

recuperação dos idiomas e culturas pré-coloniais”. Pois se a literatura pós-colonial é 

vista como dependente das literaturas européias, para alguns críticos, um dos 

caminhos para livrar-se dessa “dívida” seria voltar às origens. Por isso, escolhemos 

o termo des-colonizar, pois entre a expressão de Ana Pizarro (1986) e a concepção 

de críticos como Ngugi e Huggan, para quem “o renascimento da cultura indígena 

outrora florescente anulará todos os malefícios que informaram a cultura no período 

                                                 
11

 Ver CUNHA, Antônio Geraldo da.: 1997. 



  52 

pós-colonial” (BONNICI, 2000, p. 21), ou seja, algo que dificilmente seria possível; 

defendemos o conceito de que as relações interculturais, embora calcadas em toda 

a violência da colonização, são enriquecedoras.  

Apesar de conceber “o projeto colonialista que cria o colonizador e o 

colonizado como uma situação doentia” (BONNICI, 2000, p. 34), a observação de 

Albert Memmi (2007, p. 14) também nos mostra a ligação intrínseca entre dominador 

e dominado: “a relação colonial [...] acorrentava o colonizador e o colonizado em 

uma espécie de dependência implacável, talhava seus respectivos traços e ditava 

seus comportamentos”. 

Portanto, não tencionamos desfazer ou invalidar o trabalho feito a partir de 

fontes e influências, mesmo porque não seria possível (diante de tantos teóricos que 

argumentam a seu favor), só estamos demonstrando que é totalmente viável fazer 

um estudo comparativo eficiente sem abordar as possíveis influências das obras, 

lhes des-colonizando com o objetivo de analisar a pluralidade cultural dos textos, 

pois o retorno à linguagem pré-colonial não eliminaria o ranço da colonização e nem 

os contatos culturais decorrentes dela. Ademais, se a “libertação política e 

econômica é a condição essencial para a libertação cultural, para a verdadeira 

liberdade do espírito criativo e da imaginação do povo” (NGUGI apud BONNICI, 

2000, p. 30), ainda vivemos sob o véu do (neo)colonialismo, pois o imperialismo 

geopolítico, econômico e sociocultural faz parte de nossas vidas e, 

consequentemente, de nossa literatura.  

Assim, não há como atribuir a criação de um texto a uma única cultura, pois a 

literatura é, muitas vezes, oriunda da negociação cultural que cria, a partir da 

transculturação textual, obras que se destacam por sua qualidade literária inovadora. 

Por fim, o método aqui oferecido visa trabalhar a intertextualidade temática entre as 

obras, The Tortilla Curtain, de T. C. Boyle, e Volkswagen Blues, de Jacques Poulin, 

tendo a fronteira como tema principal. Assim, sob a análise literária de estruturas e 

discursos diferentes, o próximo, e último, capítulo tratará dos romances citados. 

Logo, este estudo não está fincado em pilares de similitudes, mas em fronteiras de 

diferenças e negociações culturais:  

 

Nesta época de capitalismo global, parece que a solução para a 
descolonização constante e coerente da cultura nos países que 
foram submetidos à colonização consiste na denúncia de 



  53 

inautenticidade [...] a nível de instituições culturais e na recusa de ser 
subalterno a nível de literatura. (BONNICI, 2000, p. 31) 

 

 E quando nos recusamos a ser subalternos a nível de literatura, afirmamos 

que o texto literário não precisa de um autor ou uma obra consagrada em algum 

cânone para legitimar o seu valor. Por isso, o estudo comparativo proposto neste 

trabalho aborda, a partir da temática da fronteira, as convergências e, sobretudo, as 

divergências entre as obras escolhidas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  54 

3. TRANSCULTURALIDADE ENTRE FRONTEIRAS NO CONTINENTE NORTE-

AMERICANO 

 

3.1. OS ESTADOS UNIDOS E THE TORTILLA CURTAIN, DE T. C. BOYLE 

 

 Em The Tortilla Curtain (1995), T. C. Boyle destaca a contradição do espaço 

fronteiriço, tanto político quanto cultural, entre os Estados Unidos e o México. Para 

tanto, o autor constrói uma narrativa composta por capítulos alternados, criando uma 

metáfora fronteiriça tanto no âmbito formal quanto no discursivo. A vida dos 

personagens estadunidenses, Delaney e Kyra Mossbacher, e dos mexicanos, 

Cândido e América Rincón, é narrada separadamente, o que constitui um texto 

“alinear” dentro da linearidade da sequência dos eventos narrados. Portanto, o 

elemento que torna o romance alinear em sua linearidade temporal é a fronteira, o 

espaço construído para evitar o contato, principalmente, cultural entre 

estadunidenses e mexicanos.  

Nesse sentido, os quatro personagens ocupam o mesmo espaço na narrativa, 

mas a fronteira cultural os impede de terem as histórias narradas continuamente. 

Então, não basta atravessar a fronteira política. A narrativa alternada representa 

ambas as fronteiras, a geográfica, que separa as duas nações e a cultural, que 

separa duas etnias que dividem o mesmo tempo e espaço narrativos. Escrito em 

Inglês, em 1995, e traduzido para o Português, em 1998, por Celso Nogueira12, a 

epígrafe do romance, de John Steinbeck em The Grapes of Wrath, já nos direciona 

ao destino de Cândido e América: “They ain‟t human. A human being wouldn‟t live 

like they do. A human being couldn‟t stand it to be so dirty and miserable”.13 De 

acordo com Roland Walter (2004, p. 209), “Boyle nos dá uma versão atual do 

American Dream como mito vivo, distorcido por uma dinâmica interesseira de 

subalternalização do outro que afirma a identidade anglo-americana”.  

Na condição de imigrantes ilegais e sem recursos para ter uma vida digna nos 

Estados Unidos, os personagens mexicanos vivem acampados no canyon de 

Topanga, a oeste do Condado de Los Angeles, na Califórnia. Tal área está 

localizada nas Montanhas de Santa Mônica e engloba algumas partes do Parque 

                                                 
12

 Todas as traduções utilizadas nesta dissertação são de Celso Nogueira, responsável pela versão 
em Língua Portuguesa do romance, cujo título é América (1998). 
13

 Eles não são humanos. Um ser humano não viveria como eles. Um ser humano não suportaria que 
a vida fosse tão suja e miserável. John Steinbeck, As vinhas da ira. 



  55 

Estadual de Topanga e da Área de Recreação Nacional das Montanhas Santa 

Mônica. Delaney e Kyra, por outro lado, moram em um confortável condomínio 

chamado Arroyo Blanco, título do primeiro capítulo do romance.  

A narrativa se desenvolve após o atropelamento de Cândido, ao caminhar 

pelo bulevar do canyon, por Delaney. Nesse primeiro capítulo já é possível perceber 

a fronteira linguística representada no texto, pois tais personagens não conseguem 

se compreender por meio do idioma, ponto que será aprofundado na análise 

comparativa. Então, após o acidente e a recusa de Cândido a um atendimento 

médico, Delaney começou a refletir sobre o que aconteceu e se questionou sobre o 

seguinte: o que aquele homem estaria fazendo ali, nas margens do canyon? Por que 

recusara tratamento? Diante disso, concluiu que ele era imigrante ilegal e estava 

acampado naquele local. Portanto, a partir desse momento, a culpa de Delaney, em 

virtude de seus ideais liberais e humanistas, se transformou em revolta. Além disso, 

ao lembrar-se da quantidade de lixo espalhado pelas Montanhas de Santa Mônica, 

pois costumava fazer trilhas lá, atribuiu toda a culpa pela sujeira aos mexicanos, 

inclusive, comparando-os a lixo: 

 

There wasn‟t a trail in the Santa Monica Mountains that didn‟t have 
its crushed beer cans, its carpet of glass, its candy wrappers and 
cigarette butts, and it was people like this Mexican or whatever he 
was who where responsible, thoughtless people, stupid people, 
people who wanted to turn the whole world into a garbage dump, a 
little Tijuana…14 (BOYLE, 1995, p. 11) 

 

Em vista disso, o romance de Boyle não é caracterizado pelo conflito 

identitário inerente a quem vive no entre lugar fronteiriço, mas pela reafirmação da 

identidade estadunidense em detrimento da identidade mexicana. Contudo, Cândido 

e América não reivindicam uma identidade anglo-americana, mas desejam 

atravessar a fronteira da diferença cultural: 

 

A visão do sonho americano por parte de América e Cândido, a sua 
luta para conseguir trabalho, comida e um lar, é um embate com 
uma fronteira mental determinada pelo nacionalismo anglo-
americano e impregnada por um preconceito classista e etnorracial 
– um racismo que é contra a abolição das fronteiras precisamente 

                                                 
14

 Não conhecia trilha, nas montanhas de Santa Mônica, livre das latas de cerveja amassadas, dos 
cacos de vidro, das embalagens de doces e das pontas de cigarro. A responsabilidade cabia a gente 
como aquele mexicano, ou fosse lá o que fosse. Gente irresponsável, estúpida, gente ansiosa para 
transformar o mundo inteiro num depósito de lixo, numa pequena Tijuana... (BOYLE, 1998, p. 21) 



  56 

porque diferentes estilos de vida e tradições fundamentam a 
incompatibilidade cultural. (WALTER, 2004, p. 209) 

 

 Destarte, a incompatibilidade cultural representada no romance reflete o 

“preconceito classista e etnorracial” encontrado nas contradições que envolvem os 

undocumented workers: “A crescente polarização do mercado de trabalho nos 

Estados Unidos tem aumentado a procura por trabalhadores mexicanos para 

preencher as camadas mais baixas de empregos, na agricultura, na linha de 

montagem e no setor de serviços”. (BRAH, 1996, p. 200). Assim, os personagens 

mexicanos são “trabalhadores não documentados”, pois trabalham ilegalmente nos 

Estados Unidos. Então a fronteira cultural imposta a eles também se deve à classe 

social à qual eles pertencem e, portanto, por precisarem se submeter – em nome de 

um sonho que, aos poucos, se transforma em pesadelo – a uma vida nas 

adjacências da fronteira e a subempregos que não lhe garantem o sustento: “O 

sonho de assimilação cultural de Cândido e América colide com o monoculturalismo 

anglo, o nacionalismo xenófobo que afirma uma imagem racialmente codificada da 

norte-americanidade”. (WALTER, 2004, p. 210).  

  

She [América] had to walk back up the canyon in the bleak light of 
the declining day while the cars swished by her in a lethal hissing 
chain, and in every one a pair of eyes that screamed, Get out, get 
out of here and go back where you belong! – and how long before 
one of them tore up the dirt in front of her and the police were 
standing there demanding her papers? She hurried along, head 
down, shoulders thrust forward, and when the strip of pavement at 
the side of the road narrowed to six inches she had to climb over the 
guardrail and plow through the brush.15 (BOYLE, 1995, p. 19) 

 

 Então, a partir do segundo capítulo, a vida do casal mexicano começa a ser 

narrada separadamente, sendo interrompida no terceiro, continuada no quarto 

capítulo e assim por diante. Ademais, as fronteiras política e cultural, na narrativa, 

também se apresentam sob a forma de uma pseudoproteção, pois Delaney e Kyra 

moram em um condomínio cercado por fronteiras sociais: 

 

                                                 
15

 Foi obrigada a descer a trilha do canyon sob a luz fraca do entardecer, enquanto os carros 
sibilavam, letais, numa corrente ininterrupta. Em cada um, o par de olhos de gritava: Fora daqui, volte 
para o lugar de onde veio! Quanto tempo levaria até que um levantasse a poeira a seu lado e a 
polícia surgisse, pedindo documentos? Andava depressa, de cabeça baixa, os ombros projetados 
para a frente; quando o acostamento da pista se estreitou, até reduzir-se a quinze centímetros, foi 
obrigada a pular o guard-rail e ir pelo mato. (BOYLE, 1998, p. 29) 



  57 

High up the canyon, nestled in a fan-shaped depression dug out of 
the side of the western ridge by the action of some long-forgotten 
stream, lay the subdivision known as Arroyo Blanco Estates. It was a 
private community, comprising a golf course, ten tennis courts, a 
community center and some two hundred and fifty homes, each set 
on one-point-five acres and strictly conforming to the covenants, 
conditions and restrictions set forth in the 1973 articles of 
incorporation. The houses were all of the Spanish Mission style, 
painted in one of three prescribed shades of white, with orange tile 
roofs.16 (BOYLE, 1995, p. 30) 

 

 Nesse sentido, The Tortilla Curtain “é um bom exemplo do policiamento da 

fronteira pela cultura dominante”. (WALTER, 2004, p. 210). Portanto, no romance, as 

temáticas fronteiriça, identitária e multicultural representam as contradições da 

sociedade contemporânea, mas não fazem da narrativa de Boyle uma metaficção 

historiográfica, assim como Volkswagen Blues. O romance de Boyle não apresenta 

intertextos da história empírica para refutá-lo e reconstruí-lo, mas problematiza a 

história contemporânea com os temas, os personagens, o espaço e, sobretudo, a 

ironia que perpassa toda a narrativa como, por exemplo, diante da dificuldade 

enfrentada por Cândido para conseguir emprego: “‟I‟m going to stand right here till 

somebody hires me – it‟s a free country, isn‟t it?‟”17 (BOYLE, 1995, p. 198).  

Como foi argumentado no primeiro capítulo, a principal característica das 

metaficções historiográficas é o paradoxo historiográfico, porém, o romance de 

Boyle não o constrói. Entretanto, há uma linha tênue que liga, em tal texto ficcional, 

o discurso literário ao histórico. Se analisarmos a problemática criada em torno da 

relação entre mexicanos e estadunidenses, podemos observar dois fatos históricos 

subjacentes à narrativa: a guerra entre os Estados Unidos e o México, que resultou 

na perda de quase metade do território mexicano, e a diáspora mexicana: 

 

Na diáspora mexicana, não houve desenraizamento fundacional 
traumático. A perda de mais da metade do território do México 
durante o século XIX é essencial para explicar a localização 
geográfica, a distinção cultural, e a própria origem das comunidades 

                                                 
16

 No trecho superior do canyon, aninhado na depressão em forma de leque escavada na parte oeste 
pela ação de um rio há muito esquecido, encontra-se o subdistrito conhecido como Arroyo Blanco. 
Trata-se de um condomínio fechado, com campo de golfe, dez quadras de tênis, centro comunitário e 
cerca de duzentos e cinqüenta casas, todas em terrenos de seis mil metros quadrados, em estrita 
conformidade com as disposições, condições e restrições estabelecidas pelos 1973 artigos da 
incorporação. As casas seguem, sem exceção, o estilo missão espanhola, sendo pintadas num dos 
três tons de branco permitidos, com telhados cor de laranja. (BOYLE, 1998, p. 40) 
17

 “Vou ficar aqui parado, até alguém me contratar. Estamos num país livre, certo?” (BOYLE, 1998, p. 
205) 



  58 

mexicano-americanas nos Estados Unidos. Mas a grande maioria 
dos mexicano-americanos não são, e não se consideram, 
descendentes daqueles primeiros mexicano-americanos que 
tornaram-se parte de outro país como resultado da guerra de 
independência do Texas (1836), da guerra Estados Unidos – México 
(1847-1848), ou do Tratado de Mesilla (1853), mas, particularmente, 
o produto de um trabalho de migração que vem ocorrendo ao longo 
do século, especialmente nos últimos 30 anos. (Gutiérrez, 1999, p. 
548)  

 

Para Carlos González Gutiérrez (1999), a diáspora mexicana não é 

decorrente da guerra entre os Estados Unidos e o México e nem de outros fatos 

históricos, como os citados acima, mas um movimento migratório intensificado nos 

últimos 30 anos. No entanto, no romance de T. C. Boyle, o resultado do conflito 

entre os dois países – a perda do território onde, hoje, é a Califórnia – é citado pelo 

narrador enquanto o estadunidense Delaney conversa com o seu vizinho Jack 

Jardine, no supermercado próximo ao canyon.  

Nesse sentido, nos parece que, se, para os mexicanos, não houve o 

desenraizamento fundacional traumático que afirma Gutiérrez, para os 

estadunidenses, uma das causas da imigração mexicana deve-se, sim, à perda de 

parte do território do país vizinho. E, mais uma vez, observamos a contradição entre 

atitude e ideologia que acompanha o personagem Delaney no decorrer da narrativa, 

pois ele pensa em dizer a Jack que os mexicanos merecem uma chance, mas não o 

faz:  

 

Delaney was trying to organize his thoughts. He wanted to tell 
Jack that he was wrong, that everyone deserved a chance in 
life and that the Mexicans would assimilate just like the Poles, 
Italians, Germans, Irish and Chinese and that besides which  
we‟d stolen California from them in the first place, but he didn‟t 
get the chance.18 (BOYLE, 1995, p. 102) 

 

De acordo com Denise Lorenzoni Pierrotti Faria, autora da dissertação 

Representações da Diáspora, Memória e Transculturação em Beloved e The Tortilla 

Curtain (2010), “As dificuldades enfrentadas pelos personagens [Cândido e América] 

no processo diaspórico demonstram mais uma vez que toda diáspora está 

acompanhada por alguma forma de intolerância, discriminação e violência [...]”. 

                                                 
18

 Delaney estava tentando organizar o pensamento. Queria explicar a Jack que ele se equivocava, 
que todos mereciam uma chance na vida e que os mexicanos seriam assimilados, como ocorrera 
com os poloneses, italianos, alemães, irlandeses e chineses. Além disso, havíamos tirado a Califórnia 
deles, no passado. Mas não teve chance. (BOYLE, 1998, p. 111) 



  59 

(FARIA, 2010, p. 57). Portanto, uma das grandes ironias de The Tortilla Curtain está 

presente na construção do personagem Delaney Mossbacher, pois seus ideais 

liberais e humanistas não correspondem ao seu comportamento xenófobo: “Because 

he‟d just left the poor son of a bitch there alongside the road, abandoned him, and 

because he‟d been glad of it, relieved to buy him off with his twenty dollars‟ blood 

money. And how did that square with his liberal-humanist ideals?” 19 (BOYLE, 1995, 

p. 13).  

Eis a pergunta que perpassa toda a narrativa: como conciliar atitudes 

desumanas com ideais humanistas? A única resposta plausível é a seguinte: essa 

conciliação não é possível, pois comparar Cândido ao lixo que se encontra no 

canyon e, mais do que isso, tratá-lo como tal, não condiz com alguém que preza o 

ser humano. Por outro lado, de acordo com Gregory Meyerson (2004, p. 79), no 

artigo Tortilla Curtain and The Ecology of Fear, Delaney não enxerga Cândido como 

um ser humano, pois ele “humaniza o coiote e bestializa Cândido”: 

 

Cândido e o coiote são ambos simbolizados como trapaceiros, como 
os sobreviventes sagazes, capazes de se adaptar a novos 
ambientes. Em sua coluna, Delaney observa que o coiote pode 
comer por meio de irrigadores para conseguir água. Cândido pode 
instalar uma torneira em irrigadores para desviar a água. E ambos 
são capazes de encontrar caminhos em áreas em que eles são 
banidos. Os coiotes levaram o cachorro da família Mossbacher; 
Cândido, com América grávida e ambos sem dinheiro ou comida, 
leva o gato da família para um guisado! O significado da gíria Coiote 
refere-se a alguém que, muitas vezes sem escrúpulos, ajuda as 
pessoas a atravessarem a fronteira por uma taxa; isso também é 
trabalhado no romance, Cândido mesmo foi vitimado por esse coiote. 
(MEYERSON, 2004, p. 79) 

 

Assim, primeiro, os mexicanos são comparados a lixo, depois, são 

comparados a animais como o coiote, apelido, inclusive, daqueles que organizam a 

travessia de imigrantes ilegais na fronteira mexicano-americana, como foi destacado 

por Meyerson. Um exemplo disso está no capítulo 5 da segunda parte do romance, 

intitulada El Tenksgeevee, quando Delaney, em sua coluna “O Peregrino do Arroio 

Topanga”, escreve sobre os coiotes: 

 

                                                 
19

 Porque abandonara o pobre coitado na beira da estrada e sentira alívio ao fazer isso, comprando-
lhe o silêncio por vinte dólares sujos de sangue. Como conciliar essas coisas com seus ideais liberais 
e humanistas? (BOYLE, 1998, p. 23) 



  60 

But do not attempt to impose human standards on the world of 
nature, the world that has generated a parasite or predator for every 
species in existence, including our own. The coyote is not to blame – 
he is only trying to survive, to make a living, to take advantage of the 
opportunities available to him. I sit here in the comfort of my air-
conditioned office staring at a jar of scat and thinking of all the 
benefit this animal does us, of the hordes of rats and mice and 
ground squirrels he culls and the thrill of the wild he gives us all, and 
yet I can‟t help thinking too of the missing pets, the trail of suspicion, 
the nest baby left unattended on the patio. 
The coyotes keep coming, breeding up to fill in the gaps, moving in 
where the living is easy. They are cunning, versatile, hungry and 
unstoppable.20 (BOYLE, 1995, p. 214-15) 

  

 Portanto, para Faria (2010, p. 57), “O coiote é uma metáfora recorrente e ao 

mesmo tempo um dos símbolos mais fortes na narrativa”. Nesse sentido, o animal é 

uma metáfora importante em um texto que tem como foco principal uma das 

fronteiras mais destacadas da contemporaneidade: a que afasta e aproxima, 

simultaneamente, os Estados Unidos e o México. Como a teórica Avtar Brah (1996) 

sugere, a fronteira mexicano-americana é uma linha divisória convencional que tem 

como política excluir os imigrantes oriundos de nações economicamente 

subdesenvolvidas, que tende a rotulá-los como intrusos. Por isso, é tão forte a 

metáfora do coiote, o invasor impiedoso: ele pode ser o animal que invade lares, o 

homem que trafica pessoas de um país para o outro, ou o próprio imigrante ilegal. 

Porém, também há o outro lado da questão, como observa Denise Faria (2010, p. 

58): 

 

Podemos problematizar a presença do “coiote enquanto invasor de 
propriedades” levantando a seguinte questão: quem seria o 
verdadeiro invasor? Afinal o coiote vivia em seu habitat natural e os 
seres humanos teriam invadido esse habitat para construir suas 
moradias. Nesse caso o coiote seria uma vítima do ser humano que 
além de invadir seu território, construiu cercas para mantê-lo do lado 
de fora. Essa problemática nos leva a pensar a respeito da realidade 
da região da fronteira do México com os Estados Unidos. Afinal a 

                                                 
20

 Mas não devemos tentar impor à natureza padrões humanos de conduta. O mundo natural gerou 
parasitas e predadores para todas as espécies existentes, inclusive a nossa. O coiote não tem culpa: 
apenas tenta sobreviver, cuidar de sua vida, tirar vantagem das oportunidades que lhe são 
oferecidas. Sentado aqui, no conforto do ar-condicionado de meu escritório, observando o vidro de 
excremento, penso em todos os benefícios que esse animal nos traz, nas hordas de ratos e 
camundongos que mata, penso na emoção que nos proporciona com seu uivo selvagem. Mas não 
posso deixar de pensar também nos animais de estimação perdidos, no medo que nos impede de 
deixar um bebê no terraço ou varanda, sem alguém a vigiá-lo.  
Os coiotes continuarão a nos visitar, a se reproduzir para suprir as perdas da espécie, a se mudar 
para onde a vida for mais fácil. São espertos, versáteis, eternamente famintos e impossíveis de deter. 
(BOYLE, 1998, p. 221-22) 



  61 

diáspora do mexicano para o “norte” através da fronteira, pode se 
tratar da busca por sua terra ancestral. Terra que lhes foi tomada e 
invadida pelos anglo-saxões. 

 

 Em vista disso, apesar de os personagens mexicanos sobreviverem às 

margens da fronteira, mas, ainda assim, em solo estadunidense, o romance de 

Boyle nos apresenta os dois lados desse espaço intersticial: o de uma família 

abastada, que vive em um condomínio luxuoso na Califórnia, e o de uma família que 

sobrevive, com muitas dificuldades, em um acampamento no canyon. Mas, na 

verdade, o que queremos ressaltar, também, citando isso é que, mesmo Cândido e 

América vivendo nos Estados Unidos, o narrador retrata a vida que eles tinham no 

México, antes, e o momento da travessia para o país vizinho; além de comparar as 

dificuldades encontradas em ambos os países, ou seja, o reflexo da vida do outro 

lado da fronteira estadunidense. Portanto, o cenário de The Tortilla Curtain parte da 

fronteira para os Estados Unidos e, também, para o México.  

 Diante disso, a narrativa proporciona ao leitor realidades fronteiriças e, assim, 

interculturais. Nesse sentido, de acordo com a teoria de Gloria Anzaldúa (1987), ao 

ler o romance de Boyle, percebemos que as fronteiras estão presentes em qualquer 

lugar em que as culturas se encontram. Por isso, espaços fronteiriços como, por 

exemplo, aquele entre estadunidenses e mexicanos podem, ao mesmo tempo, atrair 

e repelir esses grupos étnicos. Então, diante das questões discutidas acerca do 

romance, eis a importante contribuição de Roland Walter (2004, p. 211):  

 

Boyle, portanto, desmitifica a fachada hipócrita do chamado 
multiculturalismo liberal norte-americano e a política neoliberal 
baseada em condições coloniais de exploração, denunciando o 
estado da mão-de-obra desterrada e móvel perseguindo um sonho 
americano construído para manter o sujeito pós-industrial em 
movimento. Em vez de ser símbolos do chamado melting pot norte-
americano, esses espaços fronteiriços do NAFTA são zonas de 
exílios nas quais os migrantes não são nem insiders nem outsiders 
(e, no entanto, ambos), flutuando entre territórios e ordens de saber 
diferentes, condenados a identidades-em-processo e em busca de 
raízes culturais.  

 

 Nesse sentido, a obra de Boyle nos apresenta um multiculturalismo hipócrita, 

que não condiz com a ideologia neoliberal dos personagens estadunidenses 

Delaney e Kyra. Assim, o sonho americano de Cândido e América se transformou 

em um pesadelo que termina com a morte de sua filha recém nascida, Socorro. 



  62 

Portanto, a única esperança que os personagens mexicanos tinham para 

estabelecer suas raízes culturais e políticas nos Estados Unidos, visto que eles eram 

os pais de uma cidadã estadunidense, se esvaiu com a enxurrada de água que os 

devastou. Porém, como a ironia perpassa todo o texto, a última está na atitude de 

Cândido em, no meio do desespero de ter perdido a filha e, também, ter quase 

perdido América, salvar o homem que queria tirar a sua vida, Delaney Mossbacher.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  63 

3.2. O CANADÁ E VOLKSWAGEN BLUES, DE JACQUES POULIN 

 

 

 

 

 

 

Volkswagen Blues, romance do escritor quebequense Jacques Poulin, foi 

escrito em Francês, publicado em 1984 e traduzido para o Inglês, em 1988, por 

Sheila Fischman; ainda sem tradução em Português. A edição inglesa do texto 

começa com a seguinte epígrafe, do autor de Ringolevio, Emmett Grogan: “We are 

no longer the heroes of history.”21 Se analisarmos tal texto, isoladamente, podemos 

inferir que nós, um dia, já nos imaginamos como os heróis da história. Mas, assim 

como não conseguimos sê-lo outrora, também não somos hoje. Com efeito, o texto 

de Poulin elucidará essa questão.  

A viagem do personagem-escritor, Jack Waterman, e da quebequense com 

ascendência indígena, Pitsémine, de Gaspé (Canadá) até São Francisco (Estados 

Unidos), revisita a rota de colonizadores e migrantes, nos apresentando, assim, um 

novo olhar acerca do processo colonizador. Portanto, neste romance, o diálogo 

crítico entre os discursos literário e histórico se faz presente por meio de uma 

narrativa que ressignifica o passado e o aproxima ao presente. Nesse sentido, o 

texto é constituído por diversas paisagens e ilustrações que remetem à história 

oficial da colonização. Além disso, é importante argumentar que entendemos a 

História como um discurso que deve ser contestado, pois, uma vez que a 

historiografia é constituída pela reconstrução imaginativa de registros do passado, 

não podemos aceitá-la como uma verdade absoluta. Nessa perspectiva, começamos 

por analisar o romance de Jacques Poulin com base no que a teórica Linda 

Hutcheon (1991) chama de metaficção historiográfica, que “representa um desafio 

às formas convencionais (correlatas) de redação da ficção e da história, com seu 

reconhecimento em relação à inevitável textualidade dessas formas”. (HUTCHEON, 

1991, p. 169).  

                                                 
21

 Não somos mais os heróis da história. 

[...] o crítico deve tentar apreender totalmente e 
assumir a responsabilidade pelos passados não 
ditos, não representados, que assombram o 

presente histórico. Homi Bhabha (1998, p. 34) 



  64 

Em Volkswagen Blues, o referente histórico está presente desde o primeiro 

capítulo, intitulado Jacques Cartier. Porém, sabemos que não é necessária a 

presença de referentes históricos para que alguma questão da História venha à 

tona. Apesar disso, é importante salientar que há diversos representantes da 

historiografia oficial no romance de Poulin. O primeiro deles, Jacques Cartier, foi o 

explorador francês responsável por três expedições ao que, hoje, conhecemos por 

Canadá. Diante disso, observamos uma narrativa que retorna aos primórdios do 

passado colonial canadense. A referência a Cartier é feita por Jack Waterman, 

personagem que sai à procura do irmão após cerca de vinte anos sem notícias dele. 

A última correspondência de Théo foi um cartão postal enviado de Gaspé:  

 

Il n‟avait pas vu son frère depuis très longtemps : une quinzaine 
d‟années, peut-être vingt, il ne se rappelait pas au juste. La dernière 
fois qu‟il l‟avait vu, c‟était au Mont-Tremblant où ils avaient assité à 
une course d‟autos. Des Formules Un. Ensuite son frère était parti 
en voyage. Au début, il envoyait des cartes postales. Il devait se 
déplacer beaucoup, car les cartes venaient de toutes sortes 
d‟endroits. [...] Puis, au bout de quelques années, il avait cessé 
d‟écrire. Il n‟avait plus jamais donné signe de vie. La dernière carte 
postale était vraiment bizarre et le timbre avait été oblitéré à 
Gaspé.22 (POULIN, 1998, p. 10) 

 

FIGURA 1. Camille Pouliot, La grande aventure de Jacques Cartier, p. 42. 

                                                 
22

 Ele não via seu irmão há muito tempo: quinze anos, vinte, talvez – ele não conseguia lembrar-se 
exatamente. A última vez foi em Mont-Tremblant, onde eles haviam assistido a uma corrida. Fórmula 
1. Em seguida, seu irmão viajou. No começo, ele enviava cartões postais. Ele deve ter andado 
bastante, porque os cartões tinham vindo de todos os tipos de lugares. [...] Então, alguns anos mais 
tarde, ele parou de escrever. Não havia nenhuma palavra dele. O último cartão postal foi muito 
peculiar e o selo tinha sido cancelado em Gaspé. 



  65 

 

Porém, como pode ser observado na figura acima, extraída do romance, a 

mensagem do cartão, um manuscrito antigo, estava completamente ilegível e, de 

acordo com o narrador, só era possível reconhecer a assinatura de Théo. Então, 

Pitsémine, companheira de viagem de Jack e mais conhecida por La Grande 

Sauterelle23, faz uma afirmação bastante irônica acerca do texto: “– Les textes 

anciens sont toujours difficiles à lire, dit-elle très posément. Votre frère Théo, c‟était 

un historien ou quelque chose du genre?”24 (POULIN, 1998, p. 11). Portanto, a ironia 

da personagem nos incita a refletir sobre os textos históricos de outrora que, 

segundo ela, são sempre difíceis de ler. Porém, um texto antigo inserido em um 

romance contemporâneo é um texto ressignificado. Logo, não seria incoerente 

afirmar que tal observação, relativa à mensagem do cartão, utiliza um intertexto da 

história “real” do passado e o ressignifica no presente: 

 

A intertextualidade pós-moderna é uma manifestação formal de um 
desejo de reduzir a distância entre o passado e o presente do leitor 
e também de um desejo de reescrever o passado dentro de um 
novo contexto. [...] Não é uma tentativa de esvaziar ou evitar a 
história. Em vez disso, ele confronta diretamente o passado da 
literatura – e da historiografia, pois ela também se origina de outros 
textos (documentos). Ele usa e abusa desses ecos intertextuais, 
inserindo as poderosas alusões de tais ecos e depois subvertendo 
esse poder por meio da ironia. (HUTCHEON, 1991, p. 157) 

 

Portanto, Poulin “usa e abusa desses ecos intertextuais” para reescrever o 

passado e questioná-lo no presente. Assim, em seu romance, o autor reconstrói o 

passado por meio da busca do personagem Jack. O desejo de reencontrar Théo, 

depois de tantos anos, o faz percorrer a rota de colonizadores e migrantes. A partir 

do cartão postal – encontrado dentro de mais um referente histórico-literário: o livro 

The Golden Dream, de Robert Silverberg, utilizando o pseudônimo Walker Chapman 

– sua primeira parada é o museu de Gaspé; lá, ele encontra a íntegra do texto que 

estava ilegível no postal.   

No entanto, o que faz o personagem Jack Waterman sair em busca do irmão? 

Segundo Cristiane Mafalda Rigolin, autora da dissertação Deslocamento e 

Alteridade em Volkswagen Blues de Jacques Poulin (2007), Jack estabelece uma 

                                                 
23

 O apelido é devido às suas pernas compridas, como as de um gafanhoto, sauterelle, em Francês. 
24

 - Textos antigos são sempre difíceis de ler, disse ela, calmamente. O teu irmão, Théo, era um 
historiador ou algo parecido? 



  66 

relação de alteridade com ele mesmo, com Théo e com Pitsémine. A alteridade, 

para Rigolin (2007, p. 50), funciona como “a construção do outro dentro do discurso 

romanesco”: 

 

A alteridade trabalhada por J. Poulin pode ser estudada pelo viés do 
tema do duplo. Como motivo literário, o duplo revela-se como uma 
instância angustiante capaz de apresentar um personagem literário 
abatido por suas inquietações. [...] Na literatura quebequense, mais 
especificamente na ficção de J. Poulin, o duplo toma forma na 
discussão identitária. Os protagonistas de Volkswagen Blues se 
caracterizam pela dualidade cultural e sexual. (RIGOLIN, 2007, p. 51) 

 

Portanto, a dualidade cultural e sexual que caracteriza os personagens reflete 

a confusão identitária protagonizada por eles. No caso de Jack, não conhecemos a 

sua identidade quebequense, pois, desde criança, ele e o irmão escolheram nomes 

ingleses para se identificar: Jack e Théo. Então, ao escolher um nome inglês em 

detrimento do nome francês, podemos perceber a alienação cultural do personagem. 

A questão da dualidade sexual é apontada devido à sua fragilidade, indecisão e 

melancolia, como observa Rigolin (2007, p. 51): “Jack é um homem indeciso e com 

características femininas. Isso se comprova pelo seu caráter melancólico, 

introspectivo e sonhador, sempre em busca de respostas a suas indagações de 

ordem identitária, psicológica e metafísica”.  

Jack Waterman é um escritor em crise, que se vê solitário aos quarenta anos 

de idade, e encontra na vida aventureira do irmão um motivo para seguir adiante.  

Contudo, nessa busca, a iniciativa e o apoio de Pitsémine são fundamentais; a 

perspicácia da personagem ao perceber e ir atrás de cada detalhe presente no 

último cartão postal de Théo representa, também, mais um dos pontos irônicos, e 

também paródicos, do texto: “– Excusez-moi, dit-il, mais je trouve qu‟on a l‟air de 

deux espèces de zouaves en train de déchiffrer une vieille carte au trésor!”25 

(POULIN, 1998, p. 14).  

A observação de Jack é paródica ao afirmar que eles parecem um par de 

soldados franceses (zouaves) em busca de um velho mapa do tesouro. E La Grande 

Sauterelle confirma que, de certa forma, eles são zouaves, sim, pois o manuscrito do 

postal não foi feito à mão, foi impresso e, se Théo teve o trabalho de imprimi-lo em 

um cartão postal, deve ter sido por algum motivo. Ela acredita que ele estava 

                                                 
25

 – Sinto muito, disse ele, mas acho que parecemos um par de soldados franceses tentando decifrar 
algum velho mapa do tesouro. 



  67 

querendo sinalizar algo. E acrescenta: “– À moins que ce soit une blague”.26 

(POULIN, 1998, p. 14). Então, diante da incerteza, eles prosseguem em busca de 

novos indícios. Eis o texto completo do primeiro deles, impresso no cartão postal: 

um excerto do relato da primeira viagem de Jacques Cartier presente em um pôster 

no salão principal do museu.  

 

Le XXIIIIe jour dudict moys nous fismes faire vne croix de trente 
piedz de hault, qui fut fete deuant pluseurs d‟eulx, sur la poincte de 
l‟entrée dudit hable, soubz le croysillon de laquelle mismes vng 
escusson en bosse à troyes fleurs de lys, et dessus vng escripteau 
en boys en grant, en grosse lettre de forme, où il y auoit « Vive le 
Roy de France » ; Et icelle croix  plantasmes sur la dicte poincte 
deuant eulx, lesquelz la regardèrent faire et planter ; Et après qu‟elle 
fut esleuée en l‟air, nous mismes tous à genoulz, les mains joinctes, 
en adorant incelle deuant eulx et leurs fismes signe, regardant et 
leur monstrant le ciel, que par icelle estoit nostre Redemption, de 
quoy ilz firent plusieurs admyradtions, en tournant et regardant icelle 
croix.27 (POULIN, 1998, p. 18) 

 

O fragmento acima representa, no romance, o primeiro contato do homem 

branco com o indígena em terras, hoje, canadenses e, como sempre, de acordo com 

a descrição, tal encontro foi marcado pela cordialidade. Porém, sabemos que a 

relação entre colonizadores e colonizados não costumava ser cordial, mas 

impositiva. Portanto, nos deparamos com o início da colonização francesa no 

Canadá, especificamente, no Quebec. Após reler o texto, os personagens 

observaram um grande mapa da América do Norte, nele podia ser percebido o vasto 

território que pertenceu à França na metade do século XVIII: “un territoire qui 

s‟étendait des régions arctiques au golfe du Mexique et qui, vers l‟ouest, atteignait 

même les montagnes Rocheuses”.28 (POULIN, 1998, p. 19).   

Algum tempo depois, Jack entrou na biblioteca do museu, pesquisou e 

encontrou o livro La Grande Aventure de Jacques Cartier, de Joseph-Camille 

Pouliot; na página 43, estava o excerto impresso no cartão com a seguinte nota: 

                                                 
26

 – A menos que isso seja uma brincadeira. 
27

 No vigésimo quarto dia do dito mês, uma cruz de nove metros de altura foi feita e colocada na 
presença de um grupo de índios, junto ao ponto de entrada deste porto, sob a barra a qual fixamos 
um escudo com três flores-de-lis em relevo e, acima dela, uma placa de madeira gravada em 
caracteres góticos grandes, onde foi escrito vida longa ao Rei da França. Nós erigimos essa cruz 
sobre aquele ponto, na presença deles, e eles assistiram-na sendo armada e erigida. E quando ela foi 
levantada ao ar, todos nós nos ajoelhamos de mãos dadas, adorando-a diante deles, e fizemos 
sinais, olhando para cima e apontando para o céu, que por meio dele, tivemos a nossa Redenção, a 
qual eles mostraram muitas marcas de admiração, ao mesmo tempo virando e olhando para a cruz. 
28

 [...] um território que se estendia do Ártico ao Golfo do México e, a oeste, até as Montanhas 
Rochosas.  



  68 

“«Fac-similé extrait de la relation originale du 1er voyage de Cartier contenant le récit 

de l‟érection d‟une croix dans la baie de Gaspé, le 24 juillet 1534.»”29 (POULIN, 

1998, p. 22). Então, após deduzir que Théo tirou uma cópia do fac-símile, escrito por 

Cartier, para reproduzi-lo no cartão postal, Pitsémine pediu para ver os livros de 

visita antigos, pois um visitante só poderia retirar um material do museu (visto que lá 

não tinha fotocopiadora) se deixasse seu nome registrado.  

Como podemos perceber, La Grande Sauterelle é uma personagem dotada 

de sagacidade, o oposto de Jack. Enquanto ela é ativa, ele é passivo e segue seus 

passos; mesmo, às vezes, relutando. A personagem ameríndia é chamada de La 

Grande Sauterelle, mas Pitsémine é seu nome de origem Montagnais, tribo indígena 

que se estabeleceu no Quebec, em Newfoundland e Labrador, no Canadá. A 

problemática identitária que a envolve no decorrer da narrativa tem suas raízes no 

relacionamento, do qual ela é o fruto, entre uma indígena e um homem branco:  

 

La fille n‟avait jamais eu de vraie Maison. Elle était venue au monde 
dans une roulotte parce que sa mere, en épousant un Blanc, avait 
perdu la maison qu‟elle possédait sur la reserve de La Romaine ; elle 
avait été expulsée et elle avait perdu son statu d‟Indienne. Mais les 
Blancs, de leur cote, la considéraient toujours comme une Indienne et 
ils avaient refuse de louer ou de vendre une maison aux nouveaux 
mariés. Finalement, ses parents avaient acheté une roulotte. 30  
(POULIN, 1998, p. 107) 

 

Nesse sentido, não é difícil entender o porquê de Pitsémine ter decidido viajar 

com Jack: ela “não tem residência fixa, é uma andarilha sem destino. A personagem 

abraça a busca de Jack por seu irmão, pois não está presa a nada e pode se deixar 

levar pelos acontecimentos [...]”. (RIGOLIN, 2007, p. 56). Assim, a confusão 

identitária dela se situa no problema de não se sentir nem indígena nem branca, pois 

ela é o resultado da união entre essas duas etnias. E no que se refere ao que 

Rigolin chama de dualidade sexual da personagem, pode ser observada em sua 

relação com Jack, pois em oposição a ele (e ao que se espera dele), Pitsémine é 

ativa e corajosa. 

                                                 
29

 «Fac-símile retirado do relato original da 1ª viagem de Cartier, contendo uma descrição da ereção 
de uma cruz na baía de Gaspé, 24 julho 1534.» 
30

 A menina nunca teve uma casa de verdade. Ela veio ao mundo em um trailer, pois quando sua 
mãe se casou com um homem branco, ela perdeu a casa que possuía na reserva, em La Romaine; 
ela tinha sido despejada e tinha perdido seu status de indígena. Mas os brancos, por sua vez, ainda a 
consideravam como uma indígena e se recusaram a alugar ou vender uma casa para os noivos. No 
final das contas, seus pais compraram um trailer. 



  69 

Mas ao contrário da alienação identitária em que vivem os personagens que, 

de fato, transitam entre identidades indeterminadas, a dualidade sexual não revela 

nenhuma dúvida sobre a sexualidade deles, revela apenas que Pitsémine tem, em 

sua personalidade, características ditas como masculinas e Jack, comportamentos 

ditos como femininos. Por exemplo, no capítulo La ligne de partage des eaux, 

quando eles chegam ao ponto em que o continente se divide, La Grande Sauterelle 

toma a iniciativa de ter uma relação sexual com Jack: ela se despe, o ajuda a tirar a 

roupa, o beija; ou seja, geralmente, são atitudes que partem do homem. Portanto, o 

autor mostra que os estereótipos socialmente criados para o homem e para a 

mulher, que incita a interpretação da dualidade sexual dos personagens, não 

funcionam no romance, pois Jack e Pitsémine os desconstroem.  

Contudo, para Maisa de Souza Navarro (2007, p. 37), autora da tese intitulada 

Representações imaginárias das Américas em Jacques Godbout, Jacques Poulin e 

Noël Audet, o autor de Volkswagen Blues coloca em evidência a geografia do lugar 

em detrimento do ato sexual mal sucedido (Jack ejaculou precocemente). Inclusive, 

o que parece ter despertado o desejo de Pitsémine foi o fato de ela estar na divisa 

do continente americano:  

 

Uma relação sexual mal sucedida entre Jack e sua companheira de 
viagem poderia ser um simples contato desprovido de paixão, algo 
que não influenciaria em nada a história, não fosse o fato de ter 
acontecido en plein sur le continental divide31 (POULIN, 1998, p. 
243): para adiante deles as águas corriam na direção do Pacífico e 
atrás elas corriam para o Atlântico. Poulin atribui muito mais ênfase à 
geografia do lugar onde tudo aconteceu do que, propriamente, ao 
que aconteceu. 

 

Além disso, a relação de alteridade que Jack estabelece com Pitsémine 

ressalta a figura do ameríndio como o Outro. Por isso, em Volkswagen Blues, “é a 

sociedade branca, norte-americana que representa o grupo de referência no qual se 

contrapõe, na maior parte do tempo, Pitsémine, a personagem mestiça”. (RIGOLIN, 

2007, p. 55). Portanto, como afirma Marie Vautier (1994, p. 27), em Postmodern 

Myth, Post-European History, and the Figure of the Amerindian: François Barcelo, 

George Bowering, and Jacques Poulin, “O foco principal de Poulin está na luta e nas 

dificuldades de reconciliação com a noção de heterogeneidade”. 

                                                 
31

 [...] exatamente sobre a divisão continental. 



  70 

Nessa perspectiva, o deslocamento dos personagens do Quebec, no Canadá, 

até São Francisco, nos Estados Unidos, se deve, também, a essa busca pela 

reconciliação com a noção de heterogeneidade, que está presente no contato e 

convívio com o Outro, no caso, La Grande Sauterelle, e, também, consigo mesmo, 

pois Jack precisa reencontrar Théo para se reconciliar com ele próprio. Diante disso, 

a questão da alteridade e da heterogeneidade está relacionada à travessia da 

fronteira canadense-americana, pois todos os eventos se desenvolvem no decorrer 

da viagem. Portanto, além de todas as questões problematizadas que, certamente, 

envolvem o espaço fronteiriço, o impacto de tal fronteira na problemática identitária 

dos personagens será abordado e aprofundado no subcapítulo comparativo. 

Ademais, além da intertextualidade histórica que se destaca ao longo do 

romance, também há um intertexto literário no final do primeiro capítulo – no 

momento em que La Grande Sauterelle diz o seguinte: “– On va faire une petite 

expérience, mon cher Watson!”32 (POULIN, 1998, p. 22), referindo-se ao trabalho de 

procurar a assinatura de Théo no livro de visitas do museu e descobrir a data exata 

em que ele esteve em Gaspé. Nesse sentido, a frase do personagem de Sir Arthur 

Conan Doyle, Sherlock Holmes, em diálogo com o seu fiel companheiro, Dr. Watson, 

não está no romance por acaso, mas constitui a forma de ficção pós-moderna:  

 

[...] a metaficção historiográfica é especificamente duplicada em sua 
inserção de intertextos históricos e literários. Suas recordações 
gerais e específicas das formas e dos conteúdos da redação da 
história atuam no sentido de familiarizar o que não é familiar por 
meio de estruturas narrativas, mas sua auto-reflexividade 
metaficcional atua no sentido de tornar problemática qualquer 
dessas familiarizações. A ligação ontológica entre o passado 
histórico e a literatura não é eliminada, mas sim enfatizada. O 
passado realmente existiu, mas hoje só podemos “conhecer” esse 
passado por meio de seus textos, e aí se situa seu vínculo com o 
literário. (HUTCHEON, 1991, p. 168) 

 

 Portanto, há uma grande quantidade de referentes históricos e, sobretudo, 

literários ao longo do romance. Dentre os históricos, a narrativa faz referência, 

primeiro, a Jacques Cartier, como já foi mencionado; depois encontramos um 

capítulo intitulado Une Discussion sur Étienne Brûlé, mais um referente da história 

empírica, entre outros. Dentre os literários, Jack cita os seus autores preferidos: 

                                                 
32

 - Nós iremos realizar uma pequena experiência, meu caro Watson! 



  71 

“Hemingway, Réjean Ducharme, Gabrielle Roy, Salinger, Boris Vian, Brautigan [...]” 

(POULIN, 1998, p. 42). Assim, observa Cristiane Rigolin: 

 

São mais de quinze romancistas americanos e, evidentemente, 
alguns deles pertencem à geração beat; alguns poucos autores são 
franceses. Há também escritores nessa lista de romancistas citados 
em Volkswagen Blues que exercem mais que o papel de escritores 
no romance, sendo também inseridos no enredo como personagens 
que favorecem a intertextualidade com os protagonistas de 
Volkswagen Blues. Dois deles, Saul Bellow e Lawrence Ferlinghetti, 
são personagens que aparecem com alto grau de verossimilhança, 
mesmo que figurantes, interagindo rapidamente em determinados 
momentos da narrativa. (RIGOLIN, 2007, p. 47) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FIGURA 2. Foto de Diana Church. Beat Angels. Editada por Arthur e Kit Knight, p. 

11. 

 

 Destarte, além de ser uma metaficção historiográfica, Volkswagen Blues 

também é um romance que problematiza, a partir da relação fronteiriça entre os 

personagens (tanto geográfica quanto cultural), questões como alteridade, 

identidade e, como será observado no estudo comparativo, multiculturalismo e, 

principalmente, transculturação. Agora, elucidaremos os pontos levantadas no início 

da análise. Para tanto, utilizaremos o mapa que se encontra no final da obra, em 

Francês, e o trecho referente a ele para demonstrar o caminho percorrido por Jack e 

Pitsémine até o encontro com Théo.  

 



  72 

Ils étaient partis de Gaspé, ou Jacques Cartier avait découvert le 
Canadá, et ils avaient suivi le fleuve Saint-Laurent et les Grands 
Lacs, et ensuite le vieux Mississippi, le Père des Eaux, jusqu‟à Saint 
Louis, et puis ils avaient emprunté la Piste de l‟Oregon et, sur la 
trace des émigrants du XIXе siècle qui avaient forme des caravanes 
pour se mettre à la recherche du Paradis Perdu avec leurs chariots 
tires par des bœufs, ils avaient parcouro les grandes plaines, franchi 
la ligne de partage des eaux et les montagnes Rocheuses, traversé 
les rivières et le désert et encore d‟autres montagnes, et voilà qu‟ils 
arrivaient à San Francisco.33 (POULIN, 1998, p. 279-280) 

 

 
 
FIGURA 3. Mapa que ilustra o caminho percorrido pelos personagens Jack e 

Pitsémine em Volkswagen Blues. 

 

 Nesse sentido, Poulin utiliza intertextos históricos e literários para construir 

uma narrativa que questiona a historiografia do passado colonial por meio da 

paródia que, desde o primeiro capítulo, apresenta os dois personagens como 

investigadores ou, como zouaves, o termo com o qual eles se identificavam.  

Portanto, depois de passar por todos os lugares pelos quais Théo, 

provavelmente, esteve, Jack e La Grande Sauterelle chegaram a São Francisco. Lá, 

eles encontraram Théo em uma cadeira de rodas. Jack tentou se comunicar com 

ele, mas o irmão não o reconheceu, pois está sofrendo de paralisia progressiva: 

                                                 
33

 Eles tinham saído de Gaspé, onde Jacques Cartier havia descoberto o Canadá, e haviam seguido 
o rio Saint-Laurent e os Grandes Lagos, depois, o velho Mississippi, Pai das Águas, até Saint Louis, 
onde tinham tomado a Trilha de Oregon e, seguindo o caminho dos emigrantes do século XIX, que 
tinham formado caravanas de carroças para partir em busca do Paraíso Perdido, eles haviam 
percorrido as vastas pradarias, atravessaram a divisão continental e as Montanhas Rochosas, 
cruzaram rios e atravessaram o deserto e ainda mais montanhas, e agora eles estavam entrando em 
San Francisco. 



  73 

“l‟image d‟un homme rampant sur le sol comme un insecte”.34 (POULIN, 1998, p. 

315). Diante disso, Théo, por quem Jack e Pitsémine atravessaram parte do Canadá 

e dos Estados Unidos, não representa mais aquele herói idealizado por Jack e nem 

o herói da narrativa: “– I‟ve travelled a long way and all my heroes...”.35 (POULIN, 

1998, p. 308). Como sinalizado na epígrafe da tradução inglesa do romance, já não 

há mais heróis na história, principalmente, na de Jack Waterman. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
34

 [...] a imagem de um homem rastejando a terra como um inseto. 
35

 – Eu percorri um longo caminho e todos os meus heróis... 



  74 

3.3. ESTUDO COMPARATIVO: THE TORTILLA CURTAIN E VOLKSWAGEN 

BLUES 

 

3.3.1. O ESPAÇO FRONTEIRIÇO 

 

 Como já observamos nas análises dos romances, a fronteira assume 

significados opostos nos textos de T. C. Boyle e Jacques Poulin. No romance The 

Tortilla Curtain, cujo próprio título e construção narrativa representam o espaço 

fronteiriço EUA-México, a fronteira simboliza um obstáculo, tanto geográfico quanto 

sociocultural: 

 

Did you know that the U.S. accepted more immigrants last year than 
all the other countries of the world combined – and that half of them 
settled in California? And that‟s legal immigrants, people with skills, 
money, education. The ones coming in through the Tortilla Curtain 
down there, those are the ones that are killing us. They‟re peasants, 
my friend. No education, no resources, no skills.36 (BOYLE, 1995, p. 
101)  

 

 Nessa perspectiva, o trecho acima reflete um dos principais conflitos entre os 

Estados Unidos e o México: a rígida política de imigração estadunidense, que 

condena imigrantes ilegais. Entretanto, como pode ser percebido ao longo da 

narrativa, é conivente com o subemprego oferecido a eles. Assim, ao narrar em 

capítulos alternados o cotidiano dos mexicanos Cândido e América e dos 

californianos Delaney e Kyra, Boyle destaca a fronteira geográfica e cultural entre 

eles. Segundo Roland Walter (2004, p. 210): 

 

Nesse romance, a fronteira e seus espaços intersticiais constituem 
uma zona de guerra onde dois conceitos de cultura e nacionalismo 
se combatem: por um lado, a noção de cultura e de nação como 
entidades orgânicas e homogêneas baseadas em identidades 
étnicas estáticas e ligadas a um território fixo e a uma língua; por 
outro lado, o conceito de cultura e nação como entidades 
heterogêneas caracterizadas por fronteiras dinâmicas e permeáveis 
entre grupos étnicos e diferentes códigos culturais. 

 

                                                 
36

 Sabe que os Estados Unidos aceitaram mais imigrantes no ano passado do que todos os outros 
países do mundo somados? E que metade deles veio parar na Califórnia? Falo de imigrantes legais, 
gente com dinheiro, profissão, estudo. Os outros, que entram pela Cortina de Tortilha, estão 
liquidando conosco. São camponeses, meu amigo. Sem instrução nem profissão. (BOYLE, 1998, p. 
110). 



  75 

Dessa forma, além do limite geográfico, os estrangeiros também precisam 

transpor as fronteiras socioculturais. Em vista disso, a autora Glória Anzaldúa (1987, 

prefácio) afirma: “[...] as fronteiras estão fisicamente presentes em todo lugar que 

duas ou mais culturas se encontram [...]”. Em contrapartida, em Volkswagen Blues, o 

espaço fronteiriço representa um local livre e permeado pelo imaginário aventureiro 

de Jack e Pitsémine: “Quelque part au milieu du fleuve, une frontière imaginaire 

séparait le Canada et les États-Unis”.37 (POULIN, 1998, p. 56-7).  

Portanto, nesse romance, a fronteira não significa um empecilho na viagem 

dos personagens quebequenses, pois além de ser caracterizada por ter um controle 

ínfimo se comparado ao controle militarizado presente na fronteira dos EUA com o 

México, o propósito dos viajantes não era emigrar para o país vizinho, mas encontrar 

Théo, irmão de Jack. Diante disso, Jack precisou apenas preencher um formulário e 

responder a algumas perguntas, mas ainda assim questionou: “– I don‟t know why 

they sent me here [immigration office]. I don‟t want to emigrate to the United 

States!”38 (POULIN, 1998, p. 98): 

 

Não se pode deixar de explicitar que este romance coloca em 
evidência a saída dos protagonistas do território quebequense para 
entrar em terras estadunidenses. Portanto, o espaço do romance é 
bastante dilatado, pois recobre todo o espaço do Quebec e também 
o de grande parte dos Estados Unidos. O fato de ultrapassar as 
fronteiras da província do Quebec corresponde a uma busca de uma 
identidade definida pelo reconhecimento de suas margens [...]. 
(RIGOLIN, 2007, p. 36). 

 

Nesse sentido, se, em The Tortilla Curtain, o espaço fronteiriço EUA-México é 

caracterizado pela dualidade que une e separa personagens mexicanos e 

estadunidenses; em Volkswagen Blues, o deslocamento entre fronteiras aproxima 

grupos étnicos diferentes, como o personagem-escritor quebequense Jack e a 

quebequense de origem indígena Pitsémine. Além disso, a construção da narrativa 

remete aos fluxos de deslocamento do romance por meio da relação de palavras 

que podem ser associadas à água.  

Primeiro, o próprio “nome” do personagem, Jack Waterman. A escolha do 

pseudônimo do personagem revela, também, um ser humano frágil: “Waterman, ou 

                                                 
37

 Em algum lugar no meio do rio, uma fronteira imaginária separa o Canadá e os Estados Unidos. 
38

 Eu não sei por quê eles me mandaram aqui [escritório de imigração]. Eu não quero emigrar para os 
Estados Unidos! 



  76 

numa interpretação livre, homem água, inconstante, abalável”. (RIGOLIN, 2007, p. 

51).  Segundo, Jack associa as lembranças da infância com o irmão Théo ao rio 

situado próximo à casa em que eles moravam, mostrando que a água também 

funciona como um fluxo de memória:  

 

– Parlez-moi [Pitsémine] encore de Théo. 
Il se mit à parler de son frère et, presque aussitôt, une vague de 
souvenirs le ramena dans la grande Maison de bois située au bord de 
la rivière, non loin de la frontière dês États-Unis.  
[...] Jack parla encore un peu de la rivière. Une grande partie des 
souvenirs qu‟il avait en commun avec son frère étaient associés à 
cette rivière. Les souvenirs n‟avaient pas d‟âge précis (Il ne pouvait 
se rappeler exactement l‟année), mais ils étaient toujours liés à une 
saison et, le plus souvent, c‟était l‟hiver.39 (POULIN, 1998, p. 34-36) 

 

Terceiro, na trajetória entre o Canadá e os Estados Unidos, ele sempre que 

pode opta por caminhos à margem do rio. Logo, os fluxos das águas ao longo do 

texto simbolizam a fragilidade, a memória e o deslocamento dos personagens. 

Diante disso, como podemos perceber, encontramos mais uma divergência 

importante entre os dois romances: enquanto, em The Totilla Curtain, o principal 

símbolo narrativo é a fronteira que divide a sequência dos capítulos e a vida de 

personagens estadunidenses e mexicanos; em Volkswagen Blues, o fluxo da água, 

e a própria viagem de Jack e Pitsémine, representam o símbolo de deslocamento na 

narrativa. 

Ademais, os autores dos romances também utilizam mais um elemento para 

representar a fronteira em seus textos. Como já foi mencionado, The Tortilla Curtain, 

além de ser o título do romance, também reflete a concepção do autor sobre o 

espaço fronteiriço entre os Estados Unidos e o México. Por outro lado, em 

Volkswagen Blues, cujo próprio título representa o deslocamento na narrativa, pois o 

Volkswagen é o automóvel que os personagens utilizam para viajar e atravessar os 

limites do Quebec, Jacques Poulin representa a fronteira como “Un Endroit Bien 

                                                 
39

 Fale-me [Pitsémine] mais sobre Théo. 
Ele começou a falar sobre o seu irmão e, quase imediatamente, uma onda de lembranças o levou de 
volta ao casarão de madeira, localizado na margem do rio, perto da fronteira dos Estados Unidos. 
[...] Jack falou um pouco mais sobre o rio. Uma grande parte das lembranças que ele tinha 
compartilhado com o seu irmão estava associada a esse rio. As memórias não tinham uma idade 
específica (ele não conseguia lembrar o ano exato), mas eram sempre associadas a uma estação 
que era, mais frequentemente, o inverno. 



  77 

Tranquille”40, título do capítulo em que eles chegam à fronteira entre o Canadá e os 

Estados Unidos.  

 

3.3.2. IDENTIDADES TRANSMIGRATÓRIAS 

 

 No romance de Jacques Poulin, a fronteira funciona também como espaço 

para a reconstrução identitária dos personagens Jack e Pitsémine, tanto numa 

perspectiva de busca das origens quanto na de transculturação. Ao refazer o 

percurso de colonizadores e imigrantes, eles buscam redescobrir a América e a eles 

próprios. Uma vez que, como já observamos na análise de Volkswagen Blues e 

podemos perceber na citação a seguir, as identidades civis dos personagens são 

indeterminadas: 

 

– Vous vous appelez Jack? Dit-elle en lisant le nom et l‟adresse qui 
figuraient à la droite du texte. 
– C‟est comme ça que mon frère m‟appelait. Quand on était petits, on 
se donnait des noms anglais et on trouvait que ça faisait beaucoup 
mieux ! 
– Moi, les gens m‟appellent la Grande Sauterelle. Il paraît que c‟est à 
cause de mes jambes qui sont trop longues.41 (POULIN, 1998, p. 13). 

 

Ao usar o pseudônimo Jack, ele assume a identidade do personagem-escritor 

e oculta seu nome verdadeiro, isto é, o que lhe foi dado no ato do nascimento e que 

remete à sua origem. Assim como Jack, a personagem Pitsémine, seu nome tribal, 

se identifica como La Grande Sauterelle e se apresenta usando o apelido no lugar 

do nome Montagnais. Tais escolhas refletem a questão da identidade cultural: 

 

Em toda parte, estão emergindo identidades culturais que não são 
fixas, mas que estão suspensas, em transição, entre diferentes 
posições; que retiram seus recursos, ao mesmo tempo, de diferentes 
tradições culturais; e que são o produto desses complicados 
cruzamentos e misturas culturais que são cada vez mais comuns 
num mundo globalizado. (HALL, 2006, p. 88) 

 

                                                 
40

 Um lugar muito tranquilo. 
41

 - Seu nome é Jack? Perguntou ela ao ler o nome e o endereço que estavam à direita do texto. 
- É como o meu irmão me chamava. Quando éramos criança, nos demos nomes Ingleses e achamos 
que nos representaria muito melhor! 
- As pessoas me chamam de a Grande Gafanhoa. Aparentemente, é porque as minhas pernas são 
muito longas. 



  78 

Outra questão referente à identidade e presente em ambos os romances, mas 

de maneiras diferentes, é a coexistência de dois idiomas nas narrativas. Nesse 

sentido, como uma das propostas do romance de Boyle é problematizar a questão 

migratória e seus efeitos sobre a identidade cultural, o autor coloca personagens 

mexicanos e estadunidenses frente a frente e apresenta a fronteira linguística:  

 

It wasn‟t French he was speaking, that was for sure. And it wasn‟t 
Norwegian. The United States didn‟t share a two-thousand-mile 
border with France – or with Norway either. The man was Mexican, 
Hispanic, that‟s what he was, and he was speaking Spanish, a hot 
crazed drumroll of a language to which Delaney‟s four years of high-
school French gave him little access.42 (BOYLE, 1995, p. 8) 

  

 Deste modo, sendo o principal traço constituinte da identidade o idioma, 

Cândido e América não falam inglês e Delaney e Kyra não falam espanhol, assim, a 

relação intercultural entre eles enfrenta, entre outras fronteiras, a linguística. Nesse 

sentido, enquanto na construção da narrativa Boyle utiliza tais idiomas, o mesmo 

não se pode dizer sobre o contato entre os personagens, pois na tentativa de afirmar 

e reafirmar, respectivamente, as identidades culturais mexicana e estadunidense, 

não há conflitos identitários no que diz respeito à origem e ao grupo étnico ao qual 

pertencem. Porém, ainda assim, Cândido e América desejam assimilar a cultura dos 

californianos. Ademais, Delaney tem consciência de que “os imigrantes são a força 

motriz” dos Estados Unidos. Contudo, na obra de Poulin, a relação entre 

quebequenses e estadunidenses se caracteriza pela convivência cordial entre 

culturas e idiomas, ambos os personagens falam francês e inglês: 

 

As intervenções em inglês, a partir do momento em que os 
personagens atravessam a fronteira do Quebec com os Estados 
Unidos, vêm habitar um texto constituído em francês [...]. Mas essas 
intervenções não acontecem para causar problema ou 
estranhamento ao leitor, pelo contrário, os personagens lidam 
perfeitamente bem com essa interseção, querendo ressaltar a 
naturalidade do encontro com outras culturas. (RIGOLIN, 2007, p. 
25) 

 

                                                 
42

 Não falava francês, certamente. Nem norueguês. Os Estados Unidos não tinham uma fronteira de 
três mil quilômetros com a França e muito menos com a Noruega. O homem era mexicano, hispânico, 
isso mesmo, e falava espanhol, uma língua maluca e enrolada à qual seus quatro anos de francês no 
colégio davam pouco acesso. (BOYLE, 1998, p. 18) 



  79 

 Todavia, apesar de conviver pacificamente com o outro, Pitsémine não se 

relaciona bem consigo mesma, pois não consegue definir sua identidade cultural. Ao 

viver entre a cultura indígena e a quebequense, a personagem evidencia seu conflito 

identitário: “– Je ne suis même pas une vraie Indienne, dit-elle”.43 (POULIN, 1998, p. 

246). Logo, ao questionar a própria origem e viver no entre lugar étnico, torna-se 

notável o processo transcultural no qual ela está inserida: 

 

Quando criança, ela foi rejeitada tanto por ameríndios quanto por 
não-ameríndios por causa de sua identidade transcultural. Quando 
adulta, suas explorações andróginas, nomes adequados 
(quebequense versus ameríndio), e a história dos ameríndios 
recontada apontam para a sua fascinação pela própria identidade e 
origem cultural. (VAUTIER, 1994, p. 28) 

 

3.3.3. TRANSCULTURALIDADE ENTRE FRONTEIRAS 

 

 Estar entre um lugar e outro; entre uma cultura e outra; entre uma fronteira e 

outra: não ser nem uma coisa nem outra. A constante transição identitária entre 

fronteiras leva à questão transcultural: “[...] et elle recommença à dire qu‟elle n‟était 

ni une Indienne ni une Blanche, qu‟elle était quelque chose entre les deux et que, 

finalement, elle n‟était rien du tout”.44 Assim, diante do conflito identitário de 

Pitsémine, Jack afirmou: “Vous dites que vous êtes « quelque chose entre les deux 

»... Eh bien, je ne suis pas du tout de votre avis. Je trouve que vous êtes quelque 

chose de neuf, quelque chose qui commence. Vous êtes quelque chose qui ne s‟est 

encore jamais vu”.45 (POULIN, 1998, p. 246-7).  Portanto, em Volkswagen Blues, o 

processo transcultural focaliza-se na personagem Pitsémine – La Grande Sauterelle 

– e é exposto a partir do momento em que ela sai do Quebec, tenta compreender 

sua origem, entra em contato com Jack e descobre-se “quelque chose entre les 

deux”46. 

Todavia, ao contrário da obra de Poulin, que tanto na forma escrita – francês 

e inglês – quanto no discurso – conflito identitário de La Grande Sauterelle – revela 

na fronteira Canadá-Estados Unidos um espaço fértil para o processo transcultural; 

                                                 
43

 – Eu não sou mesmo uma indígena de verdade, disse ela. 
44

 [...] e ela começou a dizer que ela não era nem indígena nem branca, mas algo entre os dois e que, 
no final, ela não era nada. 
45

 Você diz que é « algo entre os dois »... Bem, eu não concordo com você. Eu acho que você é algo 
novo, algo que começa. Você é algo que nunca foi visto. 
46

 [...] algo entre os dois. 



  80 

a relação divergente entre mexicanos e estadunidenses ressalta a fronteira numa 

perspectiva simultânea de unir e, sobretudo, separar, sendo possível observar que, 

em The Tortilla Curtain, o multiculturalismo prevalece, embora a construção 

narrativa, em inglês e espanhol, sugira um diálogo entre as duas culturas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  81 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

 Esta dissertação teve como fundamentação teórica os Estudos Culturais e 

Pós-Coloniais. Além disso, destacamos recursos literários como, por exemplo, 

intertextualidade, ironia, paródia, personagens; e temas como fronteira, identidade e 

multiculturalismo, que constituem os romances, mas também fazem parte dos 

problemas sociais da atualidade e, portanto, são elementos que devem ser 

problematizados na literatura contemporânea. 

Nós, como críticos literários, devemos observar além do que o texto nos 

apresenta como forma, pois é importante, também, que “reconsideremos a 

representação do relacionamento cultural e identitário e reflitamos sobre os 

caminhos e meios de como analisarmos esta representação”. (WALTER, 2005, p. 

152). Portanto, como objetivo geral desta dissertação, nós analisamos 

comparativamente os romances escolhidos, problematizando dois dos espaços 

fronteiriços mais importantes da contemporaneidade, dentro das Américas: aqueles 

entre o Canadá, os Estados Unidos e o México. Para tanto, verificamos como eles 

são retratados nas narrativas, identificamos como os temas fronteira, identidade, 

multiculturalismo e transculturação são abordados em cada obra e problematizamos 

suass semelhanças e diferenças. Ademais, traçamos um panorama teórico sobre os 

conceitos metaficção historiográfica, fronteira, identidade nacional, multiculturalismo 

e transculturação na literatura, além de um capítulo que discute as proposta do 

estudo comparativo e a direção escolhida para realizar este trabalho.  

Nessa perspectiva, um dos pontos que enfatizamos nessa comparação situa-

se no fato de que os dois textos questionam o chamado Multicultural Act, ato que na 

teoria garante a convivência pacífica entre diversas culturas por meio do respeito às 

diferenças étnicas, culturais e sociais; porém, não é colocada em prática no 

cotidiano de personagens estadunidenses e mexicanos em território norte-

americano, ao contrário do que acontece com os personagens canadenses, no 

mesmo local. Então, apresentamos suas contradições a partir da comparação entre 

os romances escolhidos. 

 Nesse sentido, T. C. Boyle e Jacques Poulin fazem recortes literários 

diferentes do espaço fronteiriço contemporâneo e, consequentemente, do 

multiculturalismo: em The Tortilla Curtain, a fronteira EUA-México é caracterizada 



  82 

por uma dualidade que une e separa personagens mexicanos e estadunidenses; em 

Volkswagen Blues, o deslocamento do Canadá até os Estados Unidos aproxima 

grupos étnicos, como os personagens Jack e Pitsémine. 

Assim, por estar entre o Canadá e o México e, apesar de ainda não estar 

recuperado da crise financeira recente, ser um dos lugares que melhor representa o 

consumismo capitalista, os EUA atrai pessoas de vários lugares do mundo, inclusive 

dos países vizinhos. Deste modo, muitos mexicanos, como retratado no romance de 

Boyle, veem nesse país uma oportunidade de ascender economicamente, ou seja, 

impulsionados pelo American Dream eles “acabam por acreditar na „mensagem‟ do 

consumismo global e se mudam para os locais de onde vêm os „bens‟ e onde as 

chances de sobrevivência são maiores.” (HALL, 2006, p. 81). Em contrapartida, no 

romance de Poulin, os personagens não desejam nem necessitam emigrar para os 

Estados Unidos, eles buscam redescobrir a América; por um lado, idealizada por 

Jack e, por outro, desmitificada por Pitsémine.  

Portanto, em virtude desse retrato sociocultural e histórico, este trabalho 

contribui de forma original à atual discussão literária dentro dos Estudos Culturais e 

Pós-Coloniais no que diz respeito à migração e seus efeitos sobre as fronteiras 

políticas e culturais, às identidades transmigratórias e, concomitantemente, à 

questão do multiculturalismo e da transculturação. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  83 

REFERÊNCIAS 

 

 

ANZALDÚA, Gloria. Borderlands / La Frontera: the new mestiza. San Francisco: 

Spinsters; Aunt Lute, 1987. 

BAUMAN, Zygmunt. Identidade: entrevista a Benedetto Vecchi. Trad. Carlos Alberto 

Medeiros. Rio de Janeiro: Zahar, 2005. 

BHABHA, Homi. O Local da Cultura. Trad. Myriam Ávila et al. Belo Horizonte: Editora 

UFMG, 1998. 

BONNICI, Thomas. O Pós-Colonialismo e a Leitura: estratégias de leitura. Maringá: 

Ed. da Universidade Estadual de Maringá, 2000. 

BOYLE, T. Coraghessan. América. Trad. Celso Nogueira. São Paulo: Companhia 

das Letras, 1998. 

_____. The Tortilla Curtain. New York: Penguin, 1995. 

BRAH, Avtar. Diaspora, Border and Transnational Identities. In: Cartographies of 

Diaspora: contesting identities. London: Routledge, 1996, pp. 178-210.  

BRUNEL, Pierre; CHEVREL, Yves [org.]. Compêndio de Literatura Comparada. 

Trad. Maria do Rosário Monteiro. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2004. 

COUTINHO, Eduardo F. Literatura Comparada na América Latina. Rio de Janeiro: 

Ed. UERJ, 2003.  

CUNHA, Antônio Geraldo da. Dicionário Etimológico Nova Fronteira da Língua 

Portuguesa. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1997. 

FARIA, Denise Lorenzoni Pierrotti. Representações da Diáspora, Memória e 

Transculturação em Beloved e The Tortilla Curtain. Recife: UFPE, 2010. 82 p. 

Dissertação (Mestrado) – Centro de Artes e Comunicação, Programa de Pós-

Graduação em Letras, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2010.   

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Miniaurélio: o dicionário da língua 

portuguesa. 7. ed. Curitiba: Positivo, 2008. 

GÓMEZ-PEÑA, Guillermo. Warrior for Gringostroika: essays, performance texts, and 

poetry. Saint Paul: Graywolf Press, 1993. 

GUTIÉRREZ, Carlos González. Fostering Identities: Mexico‟s relations with its 

diaspora. The Journal of American History. Bloomington, vol. 86, n. 2, pp. 545-567, 

set de 1999.  



  84 

HALL, Stuart. A Identidade Cultural na Pós-Modernidade. Trad. Tomaz Tadeu da 

Silva, Guaracira Lopes Louro. 11. ed. Rio de Janeiro: DP & A, 2006.  

HALL, Stuart. Da Diáspora: identidades e mediações culturais. Liv. Sovik [org.]. Trad. 

Adelaine La Guardia Resende et al. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003. 

HUTCHEON, Linda. Poética do Pós-Modernismo: história, teoria, ficção. Trad. 

Ricardo Cruz. Rio de Janeiro: Imago, 1991. 

ICKSTADT, Heinz. Myth and History – Symbolizations of the Frontier in US-American 

and Canadian Fiction. In: Faces of Fiction: essays on American Literature and culture 

from the jacksonian period to postmodernity. Heidelberg: C. Winter 

Universitätsverlag, 2001. 

KOCH, Ingedore Grunfeld Villaça. Introdução à Lingüística Textual: trajetória e 

grandes temas. São Paulo: Martins Fontes, 2004.  

LE GOFF, Jacques. A História Nova. In: _____ [dir.]. A História Nova. 4 ed. São 

Paulo: Martins Fontes, 2001. p. 25-64. 

MCLAREN, Peter. Multiculturalismo Crítico. Trad. Bedel Orofino Schaefe. São Paulo: 

Cortez, 1997.  

MEMMI, Albert. Retrato do Colonizado Precedido de Retrato do Colonizador. Trad. 

Marcelo Jacques de Moraes. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2007.  

MEYERSON, Gregory. Tortilla Curtain and The Ecology of Fear. A Contracorriente: a 

journal on social history and literature in Latin America. North Carolina, n. 1, p. 68-91, 

2004. 

NAVARRO, Maisa de Souza. Representações Imaginárias das Américas em 

Jacques Godbout, Jacques Poulin e Noël Audet. Niterói: UFF, 2007. 140 p. Tese 

(Doutorado) – Instituto de Letras, Programa de Pós-Graduação em Letras, 

Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2007.   

NERUDA, Pablo. Livro das Perguntas. Trad. Olga Savary. Porto Alegre: L&PM, 

2004. (L&PM Pocket). 

NITRINI, Sandra. Literatura Comparada: história, teoria e crítica. São Paulo: Edusp, 

2000. 

ORTIZ, Renato. Da raça à cultura: a mestiçagem e o nacional. In: ORTIZ, Renato. 

Cultura Brasileira e Identidade Nacional. São Paulo: Brasiliense, 1998, pp. 36-44. 

POULIN, Jacques. Volkswagen Blues. Montréal: Leméac, 1998. 

_____. Volkswagen Blues. Trad. Sheila Fischman. Toronto: Cormorant Books, 2004. 



  85 

PRATT, Mary Louise. Os Olhos do Império: relatos de viagem e transculturação. 

Trad. Jézio Hernani Bonfim Gutierre. Bauru: EDUSC, 1999. 

PRYSTHON, Angela. Pós-colonialismo e Estudos Culturais Latino-Americanos 

Contemporâneos. In: Cosmopolitismos Periféricos: ensaios sobre modernidade, pós-

modernidade e estudos culturais na América Latina. Recife: Bagaço, 2002.  

RIGOLIN, Cristiane Mafalda. Deslocamento e Alteridade em Volkswagen Blues de 

Jacques Poulin. Porto Alegre: UFRGS, 2007. 78 p. Dissertação (Mestrado) – 

Instituto de Letras, Programa de Pós-Graduação em Letras, Universidade Federal do 

Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2007.   

SALDÍVAR, José David. Border Matters: remapping American cultural studies. 

Berkeley: University of California Press, 1997. 

SANTOS, Eloína Prati dos. Pós-Colonialismo e Pós-Colonialidade: conceitos de 

literatura e cultura. [org.]. Eurídice Figueiredo. Juiz de Fora/Niterói: EdUFJF / EdUFF, 

2005. 

SHOHAT, Ella. Notes on the Post-Colonial. In: The Pre-Occupation of Postcolonial 

Studies. Eds. Fawzia Afzal-Khan, Kalpana Seshadri-Crooks. Durham / London: Duke 

UP, 2000. 

STEIMAN, Rebeca. Áreas Protegidas nas Zonas de Fronteira Internacional da 

Amazônia Brasileira. Rio de Janeiro: UFRJ, 2008. 190 p. Tese (Doutorado) – 

Instituto de Geociências, Programa de Pós-Graduação em Geografia, Universidade 

Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2008. 

THOREAU, Henry David. A Desobediência Civil. Trad. Sérgio Karam. Porto Alegre: 

L&PM, 1997. (L&PM Pocket).  

TORRES, Sonia. Nosotros in USA: literatura, etnografia e geografias de resistência. 

Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2001. 

VAUTIER, Marie. Postmodern Myth, Post-European History, and the Figure of the 

Amerindian: François Barcelo, George Bowering, and Jacques Poulin. Canadian 

Literature: a quarterly of criticism and review. Vancouver, n. 141, p. 15-33, 1994. 

WALTER, Roland. Afro-América: diálogos literários na diáspora negra das Américas. 

Recife: Bagaço, 2009. 

_____. Literatura Comparada: diversidades, diferenças e fronteiras de identidades 

culturais. Revista Brasileira de Literatura Comparada. Porto Alegre, n. 7, p. 149-167, 

2005. 



  86 

_____. Rosto Colado: a dança fronteiriça do contraditório processo de significação 

nos Estados Unidos. In: OLIVEIRA, Marcos Guedes de. [org.]. Brasil e EUA no Novo 

Milênio. Recife: Editora Universitária UFPE, 2004. p. 209-231. 

_____. The Americas between Nation-Identity and Relation-Identity: literary 

dialogues. Interfaces Brasil/Canadá. Rio Grande, n. 6, p. 233-248, 2006. 

 


