
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS E LINGUÍSTICA 

MESTRADO EM TEORIA DA LITERATURA 

 

 

 

 

 

 

 

VISÕES DO PARAÍSO: RELEITURA DA DIVINA COMÉDIA, DE 

DANTE ALIGHIERI, EM AVALOVARA, DE OSMAN LINS 
 

 

Fernando Oliveira Santana Júnior 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2011 



1 

 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS E LINGUÍSTICA 

MESTRADO EM TEORIA DA LITERATURA 

 

 

 

VISÕES DO PARAÍSO: RELEITURA DA DIVINA COMÉDIA, DE 

DANTE ALIGHIERI, EM AVALOVARA, DE OSMAN LINS 
 

 

 

Fernando Oliveira Santana Júnior 

 
 

 

Dissertação de Mestrado apresentada ao 

Programa de Pós-Graduação em Letras e 

Linguística da UFPE, com linha de 

pesquisa em Literatura Comparada, como 

requisito à obtenção do grau de Mestre em 

Teoria da Literatura. 

 

Orientadora: Profª Drª Ermelinda Maria 

Araújo Ferreira 

 

Trabalho realizado com bolsa de mestrado 

do CNPq 

 
 

 

 

 

RECIFE 

2011  



2 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária Gláucia Cândida da Silva, CRB4-1662 

 

S233v Santana Júnior, Fernando Oliveira. 

Visões do paraíso: releitura da Divina Comédia, de Dante Alighieri, 
em Avalovara, de Osman Lins / Fernando Oliveira Santana Júnior. – 
Recife: O autor, 2011. 

197p. : il. ; 30 cm. 

 

Orientador: Ermelinda Maria Araújo Ferreira. 

Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, 
CAC. Letras, 2011. 

Inclui bibliografia. 
 

1. Literatura comparada. 2. Literatura italiana. 3. Literatura brasileira 
I. Ferreira, Ermelinda Maria Araújo (Orientador). II. Titulo. 
 

         800 CDD (22.ed.)    UFPE (CAC2011-06) 

       



3 

 

 



4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esta dissertação a duas pessoas 

queridas, exemplares, heroínas e amadas que 

partiram no caminho da minha jornada do 

mestrado: meu pai Fernando Oliveira Santana 

(de abençoada memória – In memorian) e 

minha avó materna Maria Lizete dos Santos 

Souza (de abençoada memória – In 

memorian). 

 

Também a dedico à minha mãe – Léa Maria 

de Souza Santana – e à minha irmã – Maria 

Leilane Souza Santana, amores sempre 

presentes, mesmo quando muitos estão 

ausentes.  



5 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Ao meu Ribono shel Olám – רבונו של עולם – Mestre do Universo, Deus da vida, 

razão maior do meu viver, por me conduzir em mais esta travessia-etapa da minha vida, 

outorgando-me forças para vencer os obstáculos: muito obrigado, Pai! 

Ao meu querido e herói, meu pai Fernando Oliveira Santana (de abençoada 

memória – In memorian), que deixou seu legado exemplar, a fim de me formar/moldar 

para a vida. Esta vitória também é dele!  

À minha querida e heroína, minha avó materna Maria Lizete dos Santos Souza (de 

abençoada memória – In memorian), uma segunda mãe desde o meu balbuciar, quando 

a palavra ainda escorregava seus primeiros passos (avôs e avós são duas vezes pais e 

mães). Vejo-a, hoje, pela bravura em enfrentar muitas agruras da vida, usufruir as 

doçuras, como a Joana Carolina, avó de Osman Lins, homenageada pelo neto num 

retábulo de palavras. 

À minha mãe Léa Maria de Souza Santana e à minha irmã Maria Leilane Souza 

Santana, amores tão presentes no meu viver, sem os quais não poderia enfrentar os 

dissabores que juntos passamos quando nossas pérolas partiram para a eternidade. Esta 

vitória também é de vocês duas!  

À minha querida avó paterna Maria Silvia de Oliveira, outra segunda mãe, 

heroína: seu retábulo ainda está em construção. Aos meus tios, às minhas tias, primos 

do nosso solo sergipano, que direta e indiretamente contribuíram para eu chegar até 

aqui. 

À querida e saudosa professora Rachel de Hollanda Costa (In memorian), ex-

coordenadora do Departamento de Letras da UNICAP, que no final da minha 

graduação, ano em que partira, se empenhou junto aos professores para que tivesse 

meus exames antecipados, a fim de que me preparasse para e me inscrevesse no 

mestrado. Ao Departamento de Letras da UNICAP, Coordenação e corpo docente. 

À minha estimada e querida orientadora, profª Drª Ermelinda Ferreira, que é mais 

que uma orientadora, é alguém com quem amadureço uma sólida amizade osmaniana-

humana, compartilhando meus “saltos quânticos” na paixão pela obra de Osman Lins; 

pela precisa-preciosa orientação, por acreditar em mim. Ganhei uma mãe osmaniana!  

À Universidade Federal de Pernambuco, especialmente ao Programa de Pós-

Graduação em Letras e Linguística e todo o quadro de funcionários que o formam, 



6 

 

desde a Coordenadora Profª Evandra Grigoletto, bem como o corpo docente, incluindo 

Jozaías e Diva, e todos os bolsistas, proporcionando atenção e consideração. 

Ao CNPq, pela bolsa concedida, para pudesse me dedicar integralmente ao 

mestrado com eficácia e às pesquisas deste trabalho. 

Aos professores com quem estudei durante o curso, que contribuíram com seus 

ensinamentos fecundantes: Ermelinda Ferreira (novamente), Sébastien Joachim, 

Lourival Holanda, Anco Márcio, Maria do Carmo Nino, Sônia Ramalho. 

Um agradecimento especial para o professor Sébastien Joachim pelas indicações 

valiosas na Pré-Banca.  

Um agradecimento especial para os professores que compuseram a Banca 

Examinadora, na Defesa, Sébastien Joachim (novamente) e Fábio Andrade. 

Agradecimento pelas leituras críticas para esta dissertação e pelo juízo valorativo deste 

trabalho, como contribuinte para os estudos dantescos e osmanianos.  

Ao hoje amigo, prof. Robson Teles, que nel mezzo del cammin di mia 

graduazione  acreditou em mim, e apresentou-me à obra de Osman Lins, de modo que o 

PIBIC osmaniano foi uma maravilhosa e fecunda experiência. Meu pai literário, que 

pôde ver na minha cabeça “uma casa de ideias”. Também agradeço à sua irmã, Rosana 

Teles, que também contribuiu para a minha entrada na família osmaniana. 

Um agradecimento especial para a profª Elizabeth Siqueira, da UNICAP. 

Ao grande amigo da arte do palco e da palavra, Alexsandro Souto Maior de 

Macedo, com quem amadureci uma permanente amizade. 

Às minhas queridas amigas Angélica Guilherme, Angela Maranhão, Adriana 

Maranhão, Marta Milene e Jessica Oliveira com quem compartilhar é dar início a novas 

cartilhas nas peripécias da existência, para alçar novos voos. 

À profª Drª Regina Dalcastagnè, da UnB, apaixonada pela obra osmaniana, que 

gentilmente me cedeu um artigo sobre Avalovara, útil para este trabalho, bem como ao 

poeta, crítico e professor José Fernandes, pela outorgada contribuição em prosa e verso.  

Aos funcionários das seguintes bibliotecas, pois contribuíram com o meu acesso a 

fontes imprescindíveis para a realização desta dissertação: Biblioteca do Programa de 

Pós-Graduação em Letras da Universidade Federal de Pernambuco, Biblioteca Joaquim 

Cardozo, Biblioteca Central da Universidade Federal de Pernambuco, Biblioteca do 

Centro de Filosofia e Ciências Humanas.   

  



7 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O Talmude nos diz que toda a água do mundo, 

derradeiramente, tem sua raiz no rio que emergiu 

do Éden. Num certo sentido, esse rio é a fonte 

espiritual de toda a água. Mesmo que uma pessoa 

não possa entrar no próprio Jardim do Éden, 

sempre que se associa com esses rios [o Tigre, o 

Nilo, o Eufrates e o Ganges] – ou com qualquer 

outra água, – ela está restabelecendo sua ligação 

com o Éden. 

 

Rabino Aryeh Kaplan, As águas do Éden – O 

mistério do micvê. 

 

Veramente quant’io del regno santo / ne la mia 

mente potei far tesoro, / sarà ora materia del mio 

canto. Verdadeiramente, o quanto eu do reino 

santo / na minha mente puder fazer tesouro, / será, 

já, o tema do meu canto (Tradução nossa) 

 

Dante Alighieri, Divina Comédia  

 

As narrativas simulam a conjunção de fragmentos 

dispersos e com isto nos rejubilamos. Os eclipses 

evocam-nas. 

As narrativas constituem simulacros de uma ordem 

que intuímos e da qual somos nostálgicos. 

 

Osman Lins, Avalovara 

 

A crítica amplia a obra literária. A Divina 

Comédia, hoje, é o poema de Dante e tudo o que se 

escreveu sobre ele. Um grande texto, assim, é algo 

que não cessa de crescer. 

 

Osman Lins, O último texto: para que serve a 

crítica?, Evangelho na taba. 

 



8 

 

RESUMO 

 

Esta dissertação tem por objetivo fazer uma análise comparativa entre a Divina 

Comédia (escrita entre 1307 e 1321), de Dante Alighieri (1265-1321), e o romance 

Avalovara, de Osman da Costa Lins (1924-1978), publicado em 1973. Tendo 

constatado que pouco se tem escrito sobre a relação entre a Commedia e Avalovara, 

resolvemos escrever um estudo de caráter mais amplo, trazendo para o nosso trabalho 

contribuições feitas e dar a nossa contribuição. Para essa análise, priorizamos a 

comparação quanto ao tema do Paraíso, visto que tanto a Commedia quanto Avalovara 

recorrem ao mito bíblico. Mito que retornou com força no século XX, após um processo 

de saturação com o cientificismo e a industrialização herdeira do século das Luzes, 

segundo Gilbert Durand, de modo que conforme o escritor e crítico mexicano Carlos 

Fuentes, a necessidade do mito surgiu, paradoxalmente, das ruínas da cultura que o 

rejeitou. A influência da Divina Comédia sobre o romance Avalovara foi ressaltada por 

Osman Lins em várias entrevistas, mas ressalvando que o romance – ao seu modo – 

homenageia o poeta italiano. Nesse sentido, o estudo dessas duas obras se fundamentou 

no comparatismo latino-americano. Reflexões e ensaios de Antonio Candido, Silviano 

Santiago, Roberto Schwarz, Leyla Perrone-Moisés, Haroldo de Campos e Octavio Paz, 

por exemplo, foram importantes para entendermos como a releitura da Commedia por 

Avalovara não se deu passivamente, mas de maneira inovadora, de modo que contribuiu 

para a renovação do gênero romanesco latino-americano. A comparação entre essas 

obras ocorreu em dois aspectos: o estético e o identitário. Este se deteve, especialmente, 

na análise da androginia adâmica para problematizar a híbrida identidade latino-

americana, através de Avalovara, visto que Dante não menciona o Adão andrógino. 

Aquele quanto à estrutura (composição catedrática), personagem (focalizando a Beatriz 

dantesca e as leituras variantes dela pelas personagens osmanianas, especialmente Roos, 

Cecília e ) e ao espaço (narrativização do Éden como espaço anímico e globalizante). 

Nosso ensaio termina com uma discussão sobre uma possível leitura do regionalismo 

literário na Divina Comédia (fundamentando-se no conceito de regionalismo como 

tendo seus primórdios na tradição greco-latina); também com uma discussão sobre uma 

releitura do regionalismo nordestino em Avalovara. Aproveitamos para também 

fazermos uma revisão de certos postulados da crítica osmaniana. 

 

PALAVRAS-CHAVE: comparatismo latino-americano; Paraíso; Divina Comédia; 

Dante Alighieri; Avalovara; Osman Lins.         

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

ABSTRACT 

 

This dissertation aims to make a comparative analysis between the Divine Comedy 

(work written between 1307 and 1321), by Dante Alighieri (1265-1321), and 

Avalovara, a novel by Osman da Costa Lins (1924-1978), published on 1973. Because 

of the few productions about the relation between the Commedia  and Avalovara, we 

decided to write a study with a character more ample, bringing for our work 

contributions already made and giving our contribution. For this analysis, we focused 

the comparison regarding to the Paradise‟s myth, because both works (the Commedia 

and Avalovara) search this Biblical myth. This myth returned with force on 20
th

 century, 

after a process of saturation with the scientificism and the industrialization as a legacy 

of the Century of Light, according to Gilbert Durand. Therefore, according to the 

Mexican writer Carlos Fuentes, the necessity of the myth emerged, paradoxally, from 

the ruins of the culture that rejected it. The Commedia‟s influence over Avalovara was 

emphasized by Osman Lins in many broadcasts; but Lins said that Avalovara, in its 

way, pays homage to Dante. So the study of these works was based in the Latin 

American Comparatism. Reflections and essays of Antonio Candido, Silviano Santiago, 

Roberto Schwarz, Leyla Perrone-Moisés, Haroldo de Campos and Octavio Paz, for 

example, were important to figure out how Avalovara make a new reading of the Divine 

Comedy, without a passive way, but active and renewed. So Avalovara contributed to 

the renovation of Latin American novel. The comparison between these works was 

made through two aspects. The first one is the aesthetic, which worked the structure 

(cathedratic composition), character (focusing Beatrice and the variant readings of her 

by the osmanian feminine characters, specially Ross, Cecília and ) and the space 

(narrativization of Eden as globalizant and animistic space). The second one is the 

identitary, which worked, specially, the Adamic androgyny to problematize the hybrid 

American Latin identity through Avalovara, because Dante didn‟t spoke about the 

androgyny Adam. Our essay ends with some discussion about one possible reading of 

the literary regionalism in the Divine Comedy (based in the concept that affirms the 

regionalism begins in the Latin-Greek tradition) as well as with some discussion about 

one (re)reading of the Northeast regionalism in Avalovara. We enjoyed this opportunity 

to make one revision of some postulates of the osmanian critic. 

 

KEY-WORDS: Latin-American Comparatism; Paradise; Divine Comedy; Dante 

Alighieri; Avalovara; Osman Lins.                  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO 

(Dos preparativos do banquete) ................................................................................. 11 

 

1. Do Paraíso ................................................................................................................ 21  

1.1 O Paraíso segundo os pensamentos judaico e cristão ......................................... 23 

1.2 O Paraíso e seu habitante primordial: o andrógino ........................................... 42  

 

2 A ascensão ao Paraíso segundo Dante Alighieri .................................................... 46 

2.1 A Divina Comédia: a estrutura de uma cosmologia poética do Paraíso 

........................................................................................................................................ 52   

2.2 O homo viator e a Divina Comédia como precursora do Bildungsroman ......... 60 

2.3 A androginia na Divina Comédia ......................................................................... 68   

 

3 A descida ao Paraíso segundo Osman Lins ............................................................ 70 

3.1 Avalovara: a estrutura de uma cosmogonia romanesca do Paraíso 

........................................................................................................................................ 71 

3.2 Do homo viator ao homo creator: a sagração do literário e Avalovara como um 

Bildungsroman ............................................................................................................. 82 

3.3 A androginia em Avalovara ................................................................................. 114 

 

4 Variações em torno do Jardim do Éden: do romance ao romanesco ................ 126 

4.1 Avalovara e a Divina Comédia: o mito do Paraíso e o Regionalismo 

...................................................................................................................................... 162 

4.2 O direito de Florença ao Paraíso na poesia: A Divina Comédia e o regionalismo 

literário ....................................................................................................................... 164 

4.3 O direito do Nordeste brasileiro ao Paraíso no romance: Avalovara e o 

regionalismo de 30 ..................................................................................................... 168 

 

CONCLUSÃO ............................................................................................................ 181 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS .................................................................... 187 



11 

 

 

INTRODUÇÃO 

(Dos preparativos do banquete) 

 

No início de todo banquete bem organizado, os 

serventes costumam tomar pão preparado e 

depurá-lo de toda mancha. Dante Alighieri, Il 

Convivio (O Banquete). 

 

 

Definir o que seja Literatura Comparada não é uma tarefa cômoda, sobretudo 

considerando as mutações/dilatações conceituais pelas quais essa disciplina vem 

passando nos últimos cento e cinquenta anos. Ademais, a tarefa se torna ainda mais 

complexa quando começamos a pensar nos estudos comparativos aplicados à Literatura 

Latino-Americana. Essa complexidade demanda a revisão de velhas terminologias, 

como “literatura ocidental”, ou “tradição literária europeia”, portadoras de um complexo 

de superioridade (NITRINI, 2000, p. 62). Não obstante, podemos elencar algumas 

definições básicas que servirão como fundamento, ou background, para o nosso marco 

teórico escolhido para desdobramento analítico deste trabalho, seguindo a temática 

proposta. Para este trabalho, priorizamos a análise comparatista do tema do Paraíso na 

Divina Comédia e no romance Avalovara, atentando, também, para a renovação dos 

gêneros literários trazida por Dante e Osman Lins, priorizando este, como atualização 

estética dos gêneros nos quais investiram: poesia e romance, respectivamente. Vale 

ressaltar que a comparação entre obra e obra lida, segundo Tânia Franco Carvalhal, com 

a investigação “dos processos de estruturação das obras” (2006, p. 06).   

Conforme Leyla Perrone-Moisés, “qualquer estudo que incida sobre as relações 

entre duas ou mais literaturas pertence ao âmbito da literatura comparada” (1990, p. 91), 

conceituação também sustentada pelos críticos René Wellek e Austin Warren (2003, p. 

48), entre outros. Ainda segundo Perrone-Moisés (1990), essas relações se expressam 

de vários modos, dentro da variada análise comparatista: comparação entre autor e 

autor, obra e obra, entre movimentos literários de ambos e ambas, análise da recepção 

da fortuna crítica e da fortuna de tradução de um autor em país estrangeiro, estudo de 

um tema e das personagens, por exemplo. Já Álvaro Manuel Machado e Daniel-Henry 



12 

 

Pageaux, além de confirmarem a comparação entre dois ou mais textos literários, dois 

autores, incluem “dois ou mais fenómenos culturais”, significando “duas ou mais 

culturas de que dependem esses autores e esses textos” (1988, p. 17). Especificamente, 

essa inclusão lida com as discussões em torno da cultura europeia frente às culturas do 

chamado Terceiro Mundo, nos interessando – no plano literário – a questão do 

posicionamento da identidade latino-americana frente à identidade europeia. Não 

obstante, esses teóricos dos estudos comparatistas defendem que o comparativismo não 

se fundamenta somente na comparação. Para eles, “de facto, trata-se, sobretudo, muito 

mais frequentemente, muito mais amplamente, de relacionar” (MACHADO; 

PAGEAUX, 1988, p. 17), visto que a “literatura comparada não pode ser entendida 

apenas como sinônimo de „comparação‟” (CARVALHAL, 2006, p. 07). Dito de outro 

modo, “comparar é sempre ver semelhanças e diferenças” (PERRONE-MOISÉS, 1990, 

p. 96), visto que o ato de relacionar pressupõe a investigação das convergências e das 

divergências entre autores e entre obras literárias. Diante da variedade de definições de 

Literatura Comparada, Tânia Franco Carvalhal a denomina de Babel, cujas sinuosas 

veredas, variadas e conflitantes, tornam a caminhada do comparativista sobremodo 

complexa.     

Não é nosso objetivo recapitular a longa trajetória dos estudos comparativos
1
, 

partindo do modelo mais tradicionalista de comparação (o colonizador) até o atual (o 

descolonizado), mas pontuar panorâmica e condensadamente os sucessivos 

deslocamentos pelos quais passaram os estudos comparativos. A menção a esses 

deslocamentos, partindo do contexto europeu do século XIX, também nos servirá de 

background para o entendimento do marco teórico comparatista que norteará o nosso 

trabalho. Contudo, as discussões acerca do que Eduardo Coutinho denominou de 

“sentido e função da Literatura Comparada na América Latina” (2003), relacionadas 

com o tema deste trabalho, serão realizadas no capítulo três, com reflexões de Antonio 

Candido, Roberto Schwarz, Silviano Santiago, Leyla Perrone-Moisés, Octavio Paz, 

entre outros.  

É no contexto cientificista, positivista e historicista do século XIX, na Europa, 

que a Literatura Comparada se institui como disciplina acadêmica, embora o ato de 

                                                           
1
 Para um entendimento panorâmico do percurso histórico da Literatura Comparada como disciplina 

acadêmica, ler, por exemplo, “Literatura Comparada”, de Tânia Franco Carvalhal (2006), “Literatura 

Comparada na América Latina”, de Eduardo Coutinho (2003), e “Literatura Comparada”, de Sandra 

Nitrini (2000).   



13 

 

comparar seja bastante antigo, visto que o encontramos na Antiguidade Clássica, 

também passando pelo Renascimento
2
. No século XIX, as comparações entre estruturas 

e os fenômenos naturais, que norteavam as pesquisas nas ciências naturais, eram 

fundamentados na analogia, na semelhança, no que havia de comum entre essas 

estruturas e fenômenos. Por conseguinte, princípios causais e factuais determinariam 

tais pesquisas. É esse tipo de comparação que afetaria, no século XIX, não só a 

Linguística (por meio das comparações genealógicas entre as línguas, a fim de buscar a 

origem comum entre elas), mas também a Literatura.  

É na França que a Literatura Comparada principiará seu trajeto 

institucionalmente como disciplina acadêmica, também surgindo na Alemanha, Itália, 

Inglaterra e Portugal. Do solo acadêmico francês partiram postulados clássicos. Por 

exemplo, em 1921, através da Revue de Littérature Comparée, Fernand Baldensperger e 

Paul Hazard, postulariam dois métodos que, segundo eles, configurariam os estudos 

comparativos. Inicialmente, o contato real, documentado, do autor com a obra e do 

autor com países, especialmente os da Europa. Com isso, o então comparativismo 

procurava elencar fontes e influências, buscando o estabelecimento de parentescos, 

imitação e empréstimos recebidos, além do estudo da fortuna crítica de um autor noutro 

país europeu, por exemplo, Goethe na França (CARVALHAL, 2006, p. 14; 

COUTINHO, 2003, p. 15). Vê-se, nesse primeiro método, um ranço dos estudos 

comparatistas do período renascentista, fincados na imitação passiva dos clássicos 

greco-latinos, e – por causa de tal ranço – um binarismo por aproximação analógica e 

uma construção genealógica de “famìlias literárias”. O segundo método “determinava a 

definitiva vinculação dos estudos literários comparados com a perspectiva histórica. 

Nesse contexto, a literatura comparada passa a ser vista como um ramo da história 

literária” (CARVALHAL, 2006, p. 14), cuja abordagem extrìnseca não apreciava o 

fenômeno literário em si mesmo, mas só usando esse fenômeno desde que ele fosse 

semelhante a outros (COUTINHO, 2003, p. 15). Outro postulado clássico do 

comparativismo francês, mas em nada diferente do de Baldensperger e Hazard, é o de 

                                                           
2
 Por exemplo, como aponta Eduardo Coutinho, “na Roma clássica, autores como Macrobius e Aulus 

Gellius teceram diversos paralelos entre poetas romanos e gregos” (2003, p. 12). Essas comparações eram 

baseadas nas analogias entre os mesmos mitos que povoaram o imaginário dos gregos e dos romanos. Já 

na Renascença, o modismo em que veio a se tornar o comparativismo, baseado no conceito de mímesis 

como imitatio, consistia na passiva imitação dos clássicos, priorizando paralelos analógicos e a análise de 

influências recebidas (COUTINHO, 2003, p. 12).  



14 

 

Van Tieghem. Em sua obra La littérature comparée, de 1931, Paul Van Tieghem atesta 

que as pesquisas em Literatura Comparada devem se centrar na análise das afinidades, 

ou semelhanças e conjunções, entre duas obras literárias (CARVALHAL, 2006, p. 19). 

Portanto, segundo o comparatismo clássico francês, com seu binarismo hierarquizado a 

favor da complexada hegemonia do cânone literário europeu, “qualquer que fosse o 

resultado da comparação, a dívida quanto ao outro termo da equação era sempre 

reforçada” (SOUZA; MIRANDA, In: CARVALHAL (Org.), 1997, p. 40). 

O questionamento dos postulados clássicos da Literatura Comparada ocorreu 

inicialmente em 1958, durante o II Congresso da Associação Internacional de Literatura 

Comparada. Nesse evento acadêmico de grande prestígio, ocorrido nos Estados Unidos, 

o crítico literário René Wellek apresentou uma polêmica conferência, intitulada The 

Crisis of Comparative Literature, por meio da qual se posiciona contra a chamada 

escola francesa. Segundo Wellek, o comparativismo francês sobrecarregava “a literatura 

comparada com uma metodologia obsoleta e sobre ela deitaram a mão mortal do 

factualismo, do cientismo e do relativismo histórico do século XIX” (apud 

CARVALHAL, 2006, p. 36). Atacando o evolucionismo historicista que privilegiava o 

cânone literário europeu, e que buscava o paralelismo por semelhanças, Wellek 

sustentava que a Literatura Comparada precisava sobrepujar as fronteiras europeias, 

para “incluir outras literaturas até então alheias ao cânone da tradição ocidental” 

(COUTINHO, 2003, p. 17). Essa inclusão é ratificada em Theory of Literature, de 1948, 

na qual diz, juntamente com Austin Warren, que devemos reconhecer – na múltipla 

unidade da literatura mundial – “uma unidade ìntima, que inclui toda a Europa, a 

Rússia, os Estados Unidos e as literaturas latino-americanas” (2003, p. 51). Ademais, 

Wellek, influenciado pela Fenomenologia, pelo New Criticism e pelo Formalismo 

Russo, sustentava que os estudos comparativistas precisavam focar o texto literário 

como objeto primordial da comparação, não propondo, com isso, um imanentismo, mas 

um vínculo entre texto e contexto social (COUTINHO, 2003, p. 16; CARVALHAL, 

2006, p. 36-37).  

René Wellek também se posiciona contra o comparatismo centrado na busca 

passiva das semelhanças sob fontes e influências. Juntamente com Austin Warren, 

Wellek ensina que na comparação entre textos literários não só devemos buscar 

“paralelos e afinidades, mas também divergências entre o desenvolvimento literário de 

uma nação e o da outra” (2003, p. 48; cf. WELLEK; WARREN, 2003, p. 49/51). Na 



15 

 

conferência supracitada, Wellek disse que “a matéria-prima provinda de qualquer parte 

deixa de ser matéria inerte e é assimilada numa nova estrutura” (apud CARVALHAL, 

2006, p. 37). Ou seja, a influência de uma obra sobre a outra se revela na releitura, de 

modo que uma obra que, por exemplo, recebe a influência de um tema provindo de uma 

obra anterior, vai relê-lo num processo de assimilação fundamentado criticamente na 

diferença, embora possa manter certas semelhanças. Em função de haver mais 

combatido o comparativismo francês, Wellek – segundo Carvalhal (2006, p. 38-39) – 

não construiu um postulado teórico-metodológico para os estudos comparatistas, mas a 

contribuição crítica deixada por ele abriu caminho para o comparatismo latino-

americano. No entanto, precisamos dar menção valorativa a um crítico feroz do 

comparatismo clássico francês, que também era francês, sendo, portanto, uma exceção 

crítica: René Etiemble. Em suas obras Comparaison n'est pas raison, publicada em 

1963, e Essais de littérature (vraiment) générale, publicada em 1974, Etiemble, 

atacando o eurocentrismo de seus compatriotas dos estudos comparatistas, defende “um 

interesse que ignora divisões políticas e limites geográficos, pois, para ele, as literaturas 

asiáticas [por exemplo] têm a mesma importância que as européias” (CARVALHAL, 

2006, p. 33).     

O comparatismo latino-americano, que toma força no final da década de 1970, 

se insurge contra a reprodução passiva dos cânones literários europeus, questionando 

criticamente as noções de “tradição”, “fonte”, “influência”, “autoria” e “originalidade”, 

por exemplo. Desde o ensaio Tradition and Individual Talent, de T. S. Eliot, passando 

pelos manifestos oswaldianos Pau-Brasil e Antropófago, pelos textos ensaísticos e 

ficcionais de Jorge Luiz Borges, como Kafka e seus precursores e Pierre Menard, autor 

de Quixote, a literatura latino-americana se posiciona criticamente perante a literatura 

europeia. As discussões sobre esse posicionamento, também partindo de reflexões de 

Antonio Candido
3
, Octavio Paz

4
, Silviano Santiago

5
, Roberto Schwarz

6
, Leyla Perrone-

Moisés
7
 e Haroldo de Campos

8
, serão realizadas tendo como foco a comparação entre 

                                                           
3
 Literatura e subdesenvolvimento (In: CANDIDO, 1986). 

4
 Literatura de fundação (In: PAZ, 1990). 

5
 Apesar de dependente, universal (In: SANTIAGO, 1982); O entre-lugar do discurso latino-americano 

(In: SANTIAGO, 2000). 

6
 Nacional por subtração (In: SCHWARZ, 1987). 

7
 Paradoxos do nacionalismo literário na América Latina (In: PERRONE-MOISÉS, 2007). 



16 

 

Avalovara e a Commedia dantesca. Por ora, podemos sumariar as reflexões desses 

teóricos e escritores. Ao invés de propugnar uma auto-suficiência latino-americana, que 

rejeita o referente tradicional europeu, ou uma passiva recepção inquestionável desse 

referente, pensamos na interdependência (CANDIDO, 1989), no entre-lugar 

(SANTIAGO, 2000). Uma literatura que se mostra como segundo texto, como o caso da 

literatura latino-americana, e influenciada pela literatura europeia, não sofre mais com o 

complexo de inferioridade, pois a comparação, fundamentada mais na diferença, mostra 

que esse segundo texto enriquece o primeiro. Assim, no caso da literatura latino-

americana, ela – reapropriando-se do modelo literário europeu – o recria, modificando-o 

para que ele seja problematizado, a fim de que atenda, por exemplo, as questões da 

identidade cultural na América Latina. Por conseguinte, “os termos do sistema 

hierárquico anterior invertem-se no processo [comparativo] e o texto da cultura 

dominada acaba por configurar-se como o mais rico dos dois” (COUTINHO, 2003, p. 

21). Assim, ao invés de partir do olhar do modelo europeu, reproduzido anteriormente 

na América Latina, a literatura latino-americana é quem passa a ser determinante na 

análise comparatista quanto aos cânones literários europeus.        

Não constitui novidade alguma a inserção de Osman Lins no contexto do 

romance latino-americano, especialmente no movimento da nova narrativa latino-

americana: o boom: “ele [Osman Lins] integra [...] várias inovações da moderna 

narrativa latino-americana do momento” (ANDRADE, 1987, p. 13). Segundo Ana 

Luiza Andrade, é tendência da crítica literária pôr a ficção de Osman Lins junto com a 

de Cortázar, García Marquez e Lezama Lima (1987, p. 41), de modo que a obra do 

escritor pernambucano se insere numa “linha épica latino-americana baseada na 

construção estrutural” (ANDRADE, 1987, p. 42-43). Assim, o crítico literário norte-

americano e tradutor da obra de Osman Lins para o inglês, Gregory Rabassa disse em 

uma carta enviada para Osman Lins: “se agora alguém me perguntasse quem são os três 

„grandes‟ romancistas da América Latina, eu teria de dizer Cortázar, Garcìa Marquez e 

Osman Lins (com um aceno a Lezama Lima)” (In: FUNDAÇÃO CASA DE RUI 

BARBOSA, 1988, p. 03). Esse mesmo crítico vê uma relação entre Avalovara e 62, 

modelo parar armar, romance de Cortázar, incluindo esse romance osmaniano na 

grande parte das obras ficcionais escritas na segunda metade do século XX, 

                                                                                                                                                                          
8
 Da razão antropofágica: a Europa sob o signo da devoração (In: REVISTA COLÓQUIO/LETRAS, 

1981). 



17 

 

denominadas por Rabassa de “the inventive novel
9
” (RABASSA, In: LINS, 2002). Essa 

ficção inventiva, para o crìtico estadunidense, é do tipo na qual o ficcionista “produces 

the raw materials and hands them over to the reader to give them shape or structure and 

sometimes meaning
10

” (In: LINS, 2002, p. vii).   

A inserção de Osman Lins no contexto latino-americano é vista em vários 

trabalhos que compararam romances do escritor pernambucano principalmente com 

textos ficcionais de Júlio Cortázar e Jorge Luis Borges. Apresentaremos apenas alguns 

trabalhos: A estrutura labiríntica e o texto aberto; a literatura e a linguagem como 

problemas: comparação entre Rayuela, de Júlio Cortázar, e Avalovara, de Osman Lins 

e Jorge Luis Borges-Osman Lins, poética de la lectura
11

. Tratam-se da dissertação e da 

tese de doutoramento de Graciella Cariello, escritora argentina. Ermelinda Ferreira, no 

ensaio Osman Lins e Jorge Luis Borges: testamentos literários (In: SEDYCIAS (Org.), 

2007), compara o conto Pierre Menard, autor de Quixote, de Borges, com o romance A 

rainha dos cárceres da Grécia, de Lins, investigando a leitura de obras dentro desses 

gêneros, problematizando a questão da autoria. Regina Dalcastagnè, em seu livro A 

garganta das coisas (2000), faz uma relação possível entre o conto borgiano El Aleph 

com o romance Avalovara, vendo no conto borgiano a presença de um pássaro persa 

que contém todos os pássaros, espécie de Avalovara a borges, além do simultaneísmo 

da temporalidade, buscada por Borges e realizada por Osman Lins. Vale ressaltar que a 

incidência de trabalhos comparativos entre Borges e Osman Lins é predominante. Além 

disso, é oportuno salientar que Osman Lins estava ciente da produção literária latino-

americana de seu tempo, tendo lido Alejo Carpentier e Júlio Cortázar, por exemplo 

(1979, p. 264). Todavia, o autor de Avalovara nega ter recebido influências cortazianas 

e joycianas, mas diz que recebeu “de Dante e Rabelais” (1979, p. 172): “Dante, 

principalmente, na medida e na estrutura. E Rabelais, em certa desmesura e na 

construção de um ou dois personagens” (LINS, 1979, p. 172). Ao mesmo tempo, 

Osman Lins se posiciona contra o fato de o gênero romanesco “ficar submetido 

                                                           
9
 “O romance inventivo” (Tradução nossa). 

10
 “Cria os materiais brutos e os cede para que o leitor dê a eles forma ou estrutura e, às vezes, 

significado” (Tradução nossa). 

11
 Em termos de publicação, podemos ter acesso a uma parte da tese de doutoramento de Graciella lendo 

o ensaio Osman Lins – Jorge Luis Borges, encruzilhadas e bifurcações, publicado no livro organizado 

por Hugo Almeida (2004). 



18 

 

eternamente a cânones do século XIX” (1979, p. 264), ou seja, especificamente contra 

os romances europeus de tradição realista. Diante dessa afirmação, temos, portanto, a 

oportunidade de analisar a obra de Osman Lins dentro do processo inovador do 

comparatismo latino-americano, contra a passividade da influência europeia. 

Álvaro Manuel Machado percebe na nova literatura latino-americana, 

especificamente no romance, “a formação de uma nova cosmogonia”, assinalada por 

uma multiplicidade de referências a “civilizações primitivas, grandes culturas orientais 

da Antiguidade, primeiros impérios” (In: COLÓQUIO/LETRAS, 1976, p. 30). Essas 

referências traduzem, poeticamente, “imagens das origens do mundo, imagens que 

formam uma cosmogonia liberta dos vìcios do intelectualismo europeu”, de modo que a 

linguagem romanesca “é uma sìntese trans-histórica e adâmica” (MACHADO, In: 

COLÓQUIO/LETRAS, 1976, p. 30). É exatamente o que diz o crítico e escritor 

mexicano Carlos Fuentes sobre o novo romance latino-americano, em La nueva novela 

hispanoamericana: “hoy la novela es mito, lenguaje y estructura. Y al ser cada uno de 

estos términos es, simultáneamente, los otros dos” (apud LAMB, In: TOVAR (Org.), 

1982, p. 101
12

). Noutras palavras, a nova literatura latino-americana constitui uma 

linguagem edênica, pela qual a América Latina pode ser, adamicamente, renomeada, 

estabelecendo uma arte da contra-conquista colonial. É nessa cosmogonia literária 

latino-americana que o crítico português põe Osman Lins e Lezama Lima, também se 

posicionando contra a dicotomia entre literatura brasileira e literatura hispano-

americana, denominando-a de “puritanismo linguìstico” (Idem, 1976, p. 30). Mais 

precisamente, o crítico português vê o romance osmaniano Avalovara como “uma 

verdadeira obra-prima do romance latino-americano” (In: COLÓQUIO/LETRAS, 1976, 

p. 35).  

Também queremos, com o nosso trabalho, dar continuidade às pesquisas da 

presença de Dante na Literatura Brasileira, iniciadas por Gibson Monteiro, postas em 

sua dissertação intitulada Dante: um percurso pela literatura brasileira (2007). Nesse 

importante e oportuno trabalho, Gibson – estudando a obra de vários autores de 

distintos períodos da Literatura Brasileira – fez uma fecunda leitura de como a 

Commedia de Dante contribuiu para o background desses autores. Os autores estudados 

foram Álvares de Azevedo, Castro Alves, Augusto dos Anjos e Guimarães Rosa. 

                                                           
12

 “Hoje, o romance é mito, linguagem e estrutura, e sendo cada um desses termos é ao mesmo tempo os 

outros dois” (Tradução nossa). 



19 

 

Entendemos que damos continuidade, pois inserimos Osman Lins, para o qual a leitura 

da Commedia contribuiu para a elaboração de um dos romances mais experimentalistas 

da literatura mundial: Avalovara.  

O capítulo um deste trabalho se detém numa apresentação/discussão crítica a 

respeito do mito do Paraíso, tendo a contribuição polemizadora do pensamento judaico, 

porquanto, em vários momentos interpretativos, o Judaísmo destoa do Cristianismo 

quanto ao drama do Éden. Essa contribuição se faz necessária no âmbito deste trabalho, 

pois, entre outros motivos, o pensamento cristão-católico, na esteira da influência da 

filosofia platônica, é mais conhecido do que o judaico. Isso serve para mostrar que, 

conquanto haja provindo do ventre da religião judaica, e apesar de seu suposto 

fundador, Jesus, ter se mantido judeu observante por toda a vida, os ditames cristãos não 

seguiram o legado judaico em vários aspectos, fundindo-o com a filosofia grega, inda 

mais no quesito Éden.  

Já no capítulo dois, faremos uma análise do Paraíso de Dante, ressaltando 

elementos que servirão de arcabouço preparatório para o estudo comparativo entre a 

Commedia e Avalovara, nos capítulos seguintes. Elementos envolvendo a visão de 

Dante sobre o Éden, visão não tão fiel ao seio católico, que faz do vate um cristão 

heterodoxo, e, evidentemente, elementos constitutivos da Commedia, especialmente 

estrutura e a personagem Beatriz, serão considerados. Além disso, refletiremos sobre a 

contribuição dessa magna obra poética para a renovação do gênero no qual o poeta 

florentino investiu.  

No capítulo três, abordaremos Avalovara como (re)leitura do paraíso e da obra-

prima de Dante. Nossa análise comparativa se deterá na estrutura, nas personagens e no 

espaço. Na estrutura, para refletirmos a composição de Avalovara e da Commedia como 

uma planta cósmica que dialoga com a catedral medieva. Nas personagens tendo como 

foco Beatriz e as leituras variantes dela provocadas pelas personagens femininas 

principais: Anneliese Roos, Cecília e a mulher enigmaticamente inominável, 

representada romanescamente pelo seguinte símbolo gráfico: . No espaço quanto à 

narrativização do Éden como temática provocadora de recursos de renovação de 

gêneros literários: poesia, em Dante, e o romance, em Osman Lins. Ademais, para além 

dessa análise focada em elementos narrativos, como estrutura, personagem e espaço, a 

comparação entre a Divina Comédia e Avalovara mantém as discussões do 

comparatismo latino-americano atuais, especificamente quanto à leitura latino-



20 

 

americana de um texto literário europeu e à identidade da América Latina. Também – a 

exemplo de Dante – veremos como Osman Lins, através de sua obra-prima Avalovara, 

contribuiu imensamente para a renovação do gênero romanesco, numa época em que era 

visto como esgotado, à beira da morte.  

No capítulo quatro, faremos uma leitura da presença do regionalismo literário 

tanto na Divina Comédia quanto no romance Avalovara. Na Divina Comédia 

refletiremos a presença do regionalismo literário, partindo do conceito de regionalismo 

como tendo suas origens na tradição greco-latina. Já em Avalovara, faremos uma 

releitura do regionalismo nordestino. Ambas as leituras serão, obviamente, realizadas 

sob o mito do Paraíso. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



21 

 

1 Do Paraíso  

 

Apesar de o homem ter sido expulso do Éden, 

permanece um vínculo (Aryeh Kaplan, As 

águas do Éden – o mistério do micvê). 

 

A chamada Pós-modernidade, ou modernidade tardia, é caracterizada pela 

falência múltipla de projetos, pelo estilhaçamento dos ideais, pela ausência da esperança 

em um mundo melhor. Em suma: a anulação de um futuro parece ser o pregoeiro dos 

tempos modernos tardios. Esse fenômeno decorre da decepção com a promessa de um 

mundo melhor, garantido a partir do pensamento iluminista, que atestava que a razão 

seria o meio principal de o ser humano alcançar a felicidade. Entretanto, o século XX 

mostrou uma desmontagem parcial do humano, através das duas grandes guerras 

mundiais, por meio das quais o Homem utilizou a razão para delirar contra a própria 

espécie. Diante de um humano parcialmente estilhaçado, como ainda pensar em um 

projeto-esperança de um mundo melhor, já que a Pós-modernidade rejeita qualquer 

proposta de utopia, por apenas pensar no hic et nunc do consumismo da própria 

espécie? 

O filósofo Gilbert Durand pensa que, após um processo de saturação com o 

progressismo cientificista e com a industrialização do século XIX, na condição de 

“herdeiro glorioso das Luzes”, o Ocidente passa a vivenciar uma “ressurgência 

deliberada do mito”, no século XX (1994, p. 11). Não obstante, Durand aponta o século 

XIX como germinação dessa ressurgência, com a explosão do Romantismo e do 

Simbolismo “diante do estrondo triunfante da revolução industrial” (1994, p. 07). Já no 

século XX, essa reabilitação do mito na sociedade ocidental será acentuadamente 

impulsionada “pela explosão dos meios técnicos audiovisuais” (DURAND, 1994, p. 

07), como o cinema e a fotografia. Eles foram incorporados à literatura através de um 

exímio recurso estético: a colagem, associada à fragmentação narrativa, mediante a 

desmontagem cronológica do enredo tradicional, em busca de uma presentificação do 

tempo, estetizando as descobertas de Einstein, com ecos da teoria agostiniana do tempo. 

Com isso, há um retorno a estruturas cosmológicas, uma revisitação à cosmologia 

dantesca, por exemplo, verificada já nos Quartetos de Eliot. Northrop Frye lembra que 

Paul Valéry, falando sobre Eureka, de Poe, sustentava a cosmologia “como uma das 

mais velhas artes literárias” (2000, p. 62), sendo um recurso estético usado pela poesia 



22 

 

moderna de Pound e Eliot, por exemplo. Há, consequentemente, um retorno acentuado 

– na literatura moderna – da ligação do Homem com o Cosmos e com o mito. Diante 

disso, escritores e poetas passam a buscar “a expressão nova, não o conteúdo novo” 

(FRYE, 2000, p. 66). Assim, um conteúdo antigo como o Paraíso pode ser trazido de 

volta à literatura do século XX, assumindo esteticamente uma expressão (i)nova(dora). 

Frye exemplifica, entre outros, com o poema Ash wednesday, de Eliot, baseado na 

Divina Comédia, num percurso poético que vai do Purgatório até o Paraìso, pois “a 

imagem central do poema [de Eliot] é a escada em caracol da montanha [purgatório] de 

Dante, que conduz a um jardim paradisìaco” (2000, p. 71).  

A nostalgia do Paraíso retorna com força no século XX, vindo a ser uma 

necessidade ontológica, conforme o medievalista Jean Delumeau: “does not our age, 

more than any other, need to know the paradises of which our predecessors dreamed?” 

(2000, p 01
13

). Reforçando esse específico retorno da busca do Paraíso na 

contemporaneidade, diz argutamente Carlos Fuentes: “Paradójicamente, la necesidad 

mìtica há surgido en Occidente sobre las ruinas de la cultura que negó el mito...” (apud 

LAMB, In: TOVAR (Org.), 1982, p. 101
14

). Diante disso, o ser humano revê o que a 

Pós-modernidade rejeitou: a esperança fundamentada em um projeto utópico de um 

mundo melhor, uma tirada impulsionada, sensivelmente, pela literatura moderna. 

Portanto, o Paraíso é uma nostalgia que se assume busca do tempo da felicidade 

perdida, face ao esgotamento da esperança da modernidade tardia: uma revisão do 

escamoteamento do Século das Luzes pelo Século das Trevas do Totalitarismo 

Moderno. Ademais, também faremos uma leitura latino-americana do Paraíso, através 

da comparação entre Avalovara e a Commedia, especificamente quando tratarmos do 

arquétipo do andrógino, para problematizarmos, à luz desse arquétipo, a questão da 

identidade na América Latina, não como foco principal, mas como parte do nosso 

trabalho.  

Mas por que os mitos (seja o do Paraíso, seja o do andrógino, etc.) são tão 

importantes para os estudos literários e para a literatura? Conforme Northrop Frye, para 

esse questionamento, que afeta o exercício da crítica literária, a única resposta possível 

                                                           
13

 “Não é a nossa época, mais do que qualquer outra, uma época necessária para se conhecer os paraìsos 

com os quais os nossos antepassados sonharam?” (Tradução nossa). 

14
 “Paradoxalmente, a necessidade do mito surgiu no Ocidente sobre as ruínas da cultura [ocidental] que 

negou o mito...” (Tradução nossa). 



23 

 

é “porque o mito é e sempre foi um elemento integrante da literatura, [considerando 

que] o interesse de poetas pelo mito e pela mitologia tem sido notável e constante desde 

a época de Homero” (2000, p. 28). Dito de outro modo, o mito “como estrutura total, 

que define as crenças religiosas, as tradições históricas e as especulações cosmológicas 

de uma sociedade [...] é a matriz da literatura”, de forma que é dificultoso encontrar 

“um tema literário que não coincida com o mito” (FRYE, 2000, p. 41). Assim, 

dependendo dos níveis, graus com maior ou menor intensidade, implicitude ou 

explicitude, as narrativas míticas (sejam orientais, sejam ocidentais) sempre farão parte 

da literatura e, consequentemente, dos estudos literários. Talvez tendo em mente a 

literatura moderna, Frye ressalta que o mito pode passar por reelaborações, sendo não só 

contado, mas também recontado, de modo que “diferentes padrões podem ser 

descobertos nele
15

” (2000, p. 40). Por conseguinte, “a literatura é uma mitologia 

reconstruìda” (FRYE, 2000, p. 46). Também por essa razão é que vemos a importância 

do estudo literário do Paraíso, à luz dos pensamentos judaico e cristão, não 

desconsiderando as narrativas pagãs da Idade de Ouro e dos Campos Elísios, pois, a 

partir do segundo século da Era Cristã, os pais eclesiásticos viam nelas uma mimese 

greco-latina das narrativas do Gênesis judaico (Cf. DELUMEAU, 2000, p. 10-15). 

 

 

1.1 O Paraíso segundo os pensamentos judaico e cristão 

   

O medievalista Jean Delumeau, em seu livro O que sobrou do paraíso?, 

elenca textos fundadores que “abriram as portas do paraìso” (2003, p. 33). Os textos que 

nos interessam para este trabalho são os seguintes: o livro de Gênesis, o livro de 

Apocalipse (ambos provindo do Judaísmo), e a Divina comédia, de Dante Alighieri. 

Começando pelo Gênesis II:8-10/15, vemos a criação e a formação do Paraíso:  

 

Then Hashem, God, planted a garden toward the east, in „Eden, and 

there he put the person whom he had formed. Out of the ground 

Hashem, God, caused to grow every tree pleasing in appearance and 

good for food, including the tree of life in the middle of the garden 

and the tree of the knowledge of good and evil. A river went out of 

                                                           
15

 É justamente tendo esse pensamento que a nossa investigação, neste trabalho, analisará o deslocamento 

do mito do Paraíso para uma discussão atualizada da América Latina, por meio do romance Avalovara, de 

Osman Lins. Dito de outro modo, como o mito do Paraíso pode contribuir para uma leitura literária da 

condição latino-americana através desse romance. 



24 

 

„Eden to water the garden, and from there it divided into four streams. 

[…] Hashem, God, took the person and put him in the garden of „Eden 

to cultivate and care for it (THE COMPLETE JEWISH BIBLE, 1998, 

p. 02)
16

.  

 

Etimologicamente, no original hebraico de Gênesis, o Paraíso é גם עדן, Gan 

Éden, literalmente jardim das delícias, dos prazeres, dos adornos, das jóias (Cf. KIRST 

et al., 2002, p. 43/174). Reforçando essa tradução etimológica, é oportuno dizer que a 

raiz hebraica da palavra Éden designa – ipsis literis – o “viver em delìcias”, de modo 

que essa raiz gera ednah (עדנה), substantivo que significa “desejo” e “prazer” (Idem, 

2002, p. 174). Já “paraìso” decorre da tradução grega do Antigo Testamento – a 

Septuaginta – paradeisos, significando literalmente, “paraìso”, “jardim”, 

“horta”, “bosque” (TAYLOR, 199, p. 160), que também aparece nas traduções gregas 

do Novo Testamento, nas passagens neotestamentárias em que essa palavra ocorre. Dito 

de outro modo, paradeisos, usada na tradução grega do Antigo Testamento (a 

Septuaginta), traduz as duas palavras hebraicas para jardim: gan e pardês. Pardês é uma 

palavra hebraica originada da antiga palavra persa apiri-daeza, cujo significado é pomar 

cercado por um muro (DELUMEAU, 2000, p. 04; KRAUSS, 2006, p. 30). À vista 

disso, o Jardim do Éden foi criado para ser lugar de uma vida física terrestre, natural e 

deleitosa, não apenas um recinto para uma vivência unicamente espiritual, considerando 

a sua criação e aspectos terrenos: “in this garden, which was set in the midst of a 

prosperous countryside (éden), everything was pleasant, savorous, and fragrant” 

(DELMUMEAU, 2000, p. 04
17

). Assim, teólogos se dividiam no entendimento literal 

ou figurativo da narrativa bíblica do Gênesis, de modo que a maioria cria na junção dos 

dois entendimentos. Por conseguinte, na Idade Média ocorreram viagens marítimas cujo 

escopo era a localização exata do Jardim do Éden. 

                                                           
16

 O Eterno Deus plantou um jardim na direção do Oriente, no Éden, e foi onde Ele colocou a pessoa [o 

ser humano] a quem Ele formou. Para fora do solo, o Eterno Deus fez que se produzisse todo tipo de 

árvore agradável à vista, e boa para alimento, incluindo a Árvore da Vida, no meio do Jardim, e a Árvore 

do conhecimento do Bem e do Mal. Um rio partia do Éden para regar o jardim, e daí ele se dividia em 

quatro cursos d‟água. [...] O Eterno Deus tomou a pessoa [o ser humano], e a pôs no Jardim do Éden, para 

cultivá-lo e guardá-lo (Tradução nossa). O uso da Complete Jewish Bible, tradução inglesa feita pelo 

teólogo judeu messiânico David H. Stern, é justificado pelo fato de ela ser, por ora, a tradução que mais 

corresponde crítica e fielmente ao contexto judaico, visto que os escritores dos textos bíblicos eram 

judeus. 

17
 “Nesse jardim, que foi posto no meio de uma próspera zona rural (éden), tudo era agradável, saboroso e 

fragrante” (Tradução nossa). 



25 

 

Conforme a tradição judaica, legada posteriormente para a fé cristã, a despeito 

das variações interpretativas, o Éden “está situado no centro exato do mundo, suas 

dimensões são enormes, e tudo que há nesta terra tem sua forma inscrita nele” 

(UNTERMAN, 1992, p. 85). Ademais, os rabinos ensinam que o Jardim do Éden 

constitui a sexagésima parte do planeta, tamanha a importância da extensão jardinesca 

desse idílico lugar para canalizar o equilíbrio cósmico.   

O texto bíblico apresenta três elementos importantes para o estudo do Paraíso, 

pois eles o integravam, essencialmente: a água, a árvore e a palavra. A água constitui a 

fonte da qual se originavam os quatro rios do Paraíso. Há fontes históricas, como 

História dos hebreus (do primeiro século da Era Cristã), de Flávio Josefo (1990, p. 49), 

que dizem que esses quatro rios são o Nilo, o Eufrates, o Ganges e o Tigre. Dois desses 

rios são nomeados no Gênesis: o Tigre e o Eufrates, rios até hoje existentes. Já o 

Ganges e o Nilo são nomes dados para os nomes antigos mencionados no Gênesis: 

Pison e Guihon.  

Para judeus e cristãos, a água é associada, inicialmente, à criação/formação do 

cosmos. No texto hebraico do primeiro versìculo do livro de Gênesis, em que é dito “no 

princípio, Deus criou do nada os céus e a Terra”, a palavra schamáim (céus) pode ser 

lida como um anagrama da expressão scham máim (ali [estão] as águas). Nesse sentido, 

a água estava presente na formação do macro-cosmos, a Terra, e depois estaria na 

formação do micro-cosmos, o ser humano
18

. Diante disso, como lembram Chevalier e 

Gheerbrant, “o Mem (M) hebraico – מ – simboliza a água sensível: ela é mãe e matriz 

(útero). Fonte de todas as coisas, a água manifesta o transcendente e deve ser, em 

consequência, considerada como uma hierofania [manifestação do sagrado no mundo]” 

(2009, p. 16).  

Um rio-fonte emergia do Éden para fora do Jardim, desdobrando-se em quatro 

rios, representando o vínculo entre esse jardim e o mundo externo. O pensamento 

judaico ensina que a água, mesmo hodiernamente, é o vínculo original que temos com o 

Jardim do Éden, mesmo após a queda. Esse vínculo é reforçado pelo ensinamento 

midráschico (da hermenêutica rabínica) de que após a expulsão do Paraíso, Adão se 

arrependeu sentado sobre esse rio-fonte que saía da região do Éden para o mundo 

                                                           
18

 O ser humano, como ensina a tradição judaica, é uma combinação de terra (pois Adam significa 

“terroso”, em hebraico) e água, de modo que durante a vida terrena, o ser humano terá a água como “a 

parte mais essencial do seu ser” (KAPLAN, 1992, p. 104). 



26 

 

exterior (compreendendo o estado fora do Jardim). Vale ressaltar que as águas 

paradisíacas, do Jardim do Éden, brotam de sob a árvore da vida (UNTERMAN, 1992, 

p. 32). Como lembra o rabino Aryeh Kaplan, em seu livro As águas do Éden: o mistério 

do micvê, “o Talmude nos diz que toda a água do mundo, derradeiramente, tem sua raiz 

no rio que emergiu do Éden”, de modo que “mesmo que uma pessoa não possa entrar no 

próprio Jardim do Éden, sempre que se associa com esses rios [os quatro] – ou com 

qualquer outra água – ela está restabelecendo sua ligação com o Éden” (1992, p. 58). 

Não por acaso, segundo o livro de Apocalipse (22:1-2), a Nova Jerusalém, que 

representa a restauração do Éden, fundindo o Paraíso terreal com o celestial, terá a água 

da vida como elemento essencial (Cf. FRYE, 2004, p. 178; STERN, 1992, p. 855). 

Em se tratando da árvore, ela apresenta dois aspectos antitéticos, e 

indissociáveis, que se revelam na duplicação: a árvore da vida e a árvore do 

conhecimento do bem e do mal, pois a ambivalência simbólica da árvore é 

universalmente aceita. Mais adiante falaremos a respeito do conhecimento da árvore do 

bem e do mal, como desdobramento das discussões em torno do fruto proibido. Por isso 

nos deteremos em reflexões sobre a árvore da vida e a associação da árvore com o ser 

humano. A árvore da vida estava no centro do Jardim, e essa centralidade pode elucidar 

porque “o Cosmos foi imaginado sob a forma de uma árvore gigante” (ELIADE, 2008, 

p. 124), representando a plenitude da vida cósmica. Conforme Chevalier e Gheerbrandt, 

ela simboliza o vínculo entre o céu e a terra, considerando que sua raiz é fincada no solo 

e os seus galhos estendidos para o céu, vindo a representar o equilíbrio entre o terreno e 

o celestial (1992, p. 85). Desse motivo decorre o fato de ela fornecer a eternidade aos 

que provarem de seus frutos, não só na narrativa do Gênesis judaico, mas também na 

epopeia de Gilgamesh, sendo um correlato da fonte da juventude. Por essa razão, não 

fortuitamente, segundo Mircea Eliade, “os mitos da busca da imortalidade ou da 

juventude ostentam uma árvore de frutos de ouro ou de folhagem miraculosa” (2008, p. 

124-125). Tendo isso em mente, nota-se que Adão e Eva foram expulsos do Éden 

também para não provarem do fruto da árvore da vida, pois se o fizessem readquiririam 

a imortalidade, uma condição desfeita com violação da ordem divina de não comerem 

do fruto proibido. 

Outro aspecto importante no estudo arquetípico da árvore é a sua associação 

íntima com o ser humano. A referência bíblica para tanto é do livro Cânticos dos 

cânticos, atribuído ao rei Salomão:  



27 

 

 

My sister, my bride, is a garden locked up, a pool covered over, a 

spring sealed shut. You are an orchard that puts forth pomegranates 

and other precious fruits, henna and nard – nard, saffron and aromatic 

cane, cinnamon and all kinds of frankincence tress, myrrh, aloes, all 

the best spices. You are a garden fountain, a spring of running water, 

flowing down from the L‟vanon. [She] Awake, north wind! Come, 

south wind! Blow on my garden to spread its fragrance. Let my 

darling enter his garden and eat its finest fruit (THE COMPLETE 

JEWISH BIBLE, 1998, p. 1051
19

). 

   

A botânica salta aos olhos do leitor irrompendo metáforas da relação sexual, 

de forma que esse livro é uma celebração do amor conjugal/carnal realizado entre 

Salomão e Sulamita. Comentando essas metáforas, Chevalier e Gheerbrandt veem a 

representação da parte sexual do corpo da mulher (2009, p. 515). Mesmo que o 

Judaísmo tenha visto nessas metáforas uma alegoria do relacionamento íntimo entre 

Deus e Israel, o sentido literal é altamente reconhecido na tradição judaica, pois o 

Talmude ensina, em termos hermenêuticos, que “um versìculo nunca abandona seu 

significado direto” (apud UNTERMAN, 1992, p. 206). Assim, a expansão semântica da 

alegoria, ou da interpretação mística, não ofusca e nem solapa o sentido literal. Todavia, 

não foi o que fez o Catolicismo. A igreja, durante o período medieval, através de São 

Bernardo, tratou de desvincular a interpretação erótica do texto, alegando “que só era 

válida a leitura alegórica e espiritual” (LE GOFF, 1994, p. 159), significando apenas a 

comunhão entre Cristo e a Igreja. Outra interpretação alegórica é a que ensina que o 

“jardim fechado” (em latim, hortus conclusus) é o corpo virgem de Maria
20

 (Cf. FRYE, 

2004, p. 190). Um exemplo da desvinculação do sentido original, para apenas sustentar 

a leitura mística, são o Hortus Deliciarum (Jardim das Delícias), obra confeccionada 

sob a ordem da abadessa Herrard, no século XII. Sendo uma obra hagiográfica e 

catequética, de acordo com o pensamento da supracitada abadessa, o Hortus Deliciarum 

deveria elevar as monjas em direção do noivo divino, para experimentarem as delícias 

                                                           
19

 “Minha irmã [no povo judeu], minha noiva, você é um jardim fechado, um manancial coberto, uma 

fonte selada. Você é um pomar que revela romãs e outros frutos preciosos. A hena e o nardo – o nardo, o 

açafrão e a cana aromática, a canela e todas as espécies de árvores de resinas aromáticas, a mirra, o aloés, 

todas as melhores especiarias. Você é uma fonte de jardins, uma fonte de água viva, que brota do Líbano. 

[Ela diz] Levante-se, vento norte! Venha, vento do sul! Assopre no meu jardim para disseminar sua 

fragrância. Venha, meu querido, entre em seu jardim e coma o seu fruto mais excelente!” (Tradução 

nossa).    

20
 Reforçando essa interpretação, também há o ensinamento católico de que Maria retificou a falha de 

Eva, assim como Cristo retificou a de Adão (Cf. KRAUSS, 2006, p. 70-72).  



28 

 

espirituais, de modo que, assim, chegariam ao jardim eternal (Cf. DELUMEAU, 2003, 

p. 131). Não obstante, as metáforas postas por Salomão para descrever a beleza ardente 

do corpo de sua amada decorrem da narrativa bíblica do Éden, e esse entendimento faz 

admitir mais uma vez que a relação sexual no Éden não foi o pecado original, 

propriamente dito. De qualquer forma, a associação simbólica da árvore ou do jardim 

com o ser humano, especificamente com a mulher, existe nas vertentes mística e física.  

Vimos que para o pensamento judaico a água é um fenômeno concreto que 

brotou do Jardim do Éden, significando que ela é um remanescente do vínculo perdido 

com o Paraíso. Além da água, há outro elemento que apresenta essa mesma 

característica: a palavra. Esse ensinamento é dado pelo poeta Dante Alighieri, em sua 

obra ensaística Da linguagem vulgar. Conforme Dante, considerando o fato de que 

Deus criou o homem e o pôs no Jardim do Éden, “Deus quis que ele falasse, para ser 

glorificado na exibição de tal dote [a capacidade inata para falar]” (1999, p. 10). Assim, 

conforme o poeta florentino, “podemos com certeza daqui deduzir o lugar onde 

primeiro se emitiu a palavra; pois se o homem foi animado fora do paraíso, então foi 

fora dele; mas se foi no paraíso, deduzimos que o local da primeira palavra foi o 

paraìso” (1999, p. 10). À vista disso, assim como Adão procurou perscrutar a essência 

dos animais, nomeando-os pela palavra, assim também a interpretação se instaura como 

um processo de busca da essência edênica do humano, através da palavra, como mostra 

a hermenêutica judaica. Essa hermenêutica é fundamentada no antigo ditado talmúdico 

de que a Torá tem setenta faces
21

, significando que ela possibilita uma multiplicidade de 

interpretações àqueles que se debruçarem sobre o texto sagrado do Judaísmo, cuja 

investigação é mais plausível com o conhecimento da língua original hebraica. Não 

obstante, como lembra o rabino Joseph Shulam, em seu livro Hidden Treasures, “no 

matter what a text‟s origins are, every single one of them has many options for 

interpretation. […] Every text has the plain, obvious meaning as well as the hidden and 

                                                           
21

 Comentando Jeremias 23:29, versículo no qual a palavra divina é comparada a um martelo que 

despedaça a rocha, diz o Talmude, Schabat 83b: “tal qual a rocha que se parte em muitos fragmentos sob 

o golpe do martelo, assim cada palavra do Santìssimo, bendito seja, foi dividida em setenta expressões” 

(apud BUNIM, 2001, p. IV). Entendimento que o mesmo Talmude, noutro tratado (San’hedrín 34a), o 

confirma do seguinte modo: “um versìculo das Escrituras Sagradas pode admitir muitos significados” 

(apud BUNIM, 2001, p. V).  



29 

 

the hinted meaning” (2008, p. 20-21
22

). Ademais, o tratamento judaico dado à 

interpretação pode ser encontrado nos estudos literários. Assim como a sagrada Torá é 

uma interpretativa fonte inesgotável, assim também a literatura, como afirma Northrop 

Frye, é “uma fonte inexaurìvel de novas descobertas crìticas e continuaria sendo, 

mesmo que novas obras literárias cessassem de ser escritas” (2000, p. 16).  

Conforme dissemos, uma das palavras hebraicas para designar o paraíso, 

além de gan (jardim), é pardês – פרדס, a qual além de “paraìso” significa “pomar”. 

Além de designar o Paraíso celestial, morada dos justos post-mortem, pardês também 

passou a ser utilizado como acrônimo
23

 de quatro métodos básicos da hermenêutica 

judaica. O peschat – פשת (lato), sentido simples e literal, fundamentado no significado 

gramatical, ou linguístico, das palavras no texto, lidando com a coerência e a coesão. O 

segundo método é o rémez – רמז (insinuação): lida com o significado que está nas 

entrelinhas do texto, ocultado por meio de sugestão indireta. O terceiro é conhecido 

como derasch – דרש (busca, procura e associação), pelo qual o texto é interpretado 

distintamente do sentido lato por um processo de lógica associativa e alusiva, não 

lidando com entrelinhas, tampouco com significados secretos, sendo o mais complexo 

dos quatro métodos. O derasch “examines not only the main text that is being studied or 

expounded but also any other sacred texts that are associated with the main text. When 

one associates these texts together, he can learn something that he had not understood 

previously” (SHULAM, 2008, p. 22
24

), desde que haja coerência. O quarto método é o 

sod – סוד (segredo) e lida com o significado mìstico, sendo “a leitura mais ìntima e 

profunda de um texto, geralmente seguindo a concepção mística da Cabalá, a atingindo 

um grau de profundidade do significado que vai muito além dos anteriores” (BUNIM, 

2001, p. V). Portanto, a hermenêutica judaica se instaura como um instrumento da busca 

da essência edênica do ser humano, por meio da palavra, elo remanescente do Paraíso. 

                                                           
22

 “Não importa quais são as origens de um texto; cada um deles tem muitas opções de interpretação. [...] 

Cada texto tem o plano, tanto o significado óbvio quanto o significado secreto e sugerido” (Tradução 

nossa). 

23
 Noutras palavras, cada consoante hebraica da palavra pardês designa os quatro métodos hermenêuticos, 

respectivamente. 

24
 “Examina não só o texto principal que está sendo estudado ou explicado, mas também outros textos 

sagrados que estão associados com o texto principal. Quando alguém associa esses textos juntos, pode 

aprender algo que não havia sido compreendido previamente” (Tradução nossa). 



30 

 

  Shulam diz que o pardês não só constitui o fundamento da hermenêutica 

judaica, como também de cada texto, caso ele apareça em um jornal, romance, na 

Bíblia, consistindo dos quatro métodos supracitados (Cf. 2008, p. 23). A referência a 

romance não é fortuita, pois lança a possibilidade de investigarmos a obra literária à luz 

dessa hermenêutica. É interessante ressaltar, segundo entendemos, que o rémez é o 

método mais utilizado no texto literário, fundido com os demais, obviamente. Ademais, 

muitíssimo tempo antes de Bakhtin criar o termo dialogismo, ou Julia Kristeva criar o 

termo intertextualidade, o derasch judaico se põe como antecedente não só 

terminológico, mas também funcional, e como método que nos remete para a Literatura 

Comparada. Outro fato muito importante a ser considerado é que os quatro métodos do 

pardês judaico correspondem aos quatro métodos hermenêuticos de Dante, em Il 

Convito (O Banquete), especialmente para a interpretação da Commedia
25

. Por ora, 

ignoramos comprovadamente se Dante os estudou.  

Dando continuidade à narrativa bíblica, Deus disse que o ser humano 

poderia se alimentar de toda a árvore do Paraíso, com exceção da Árvore do 

conhecimento do Bem e do Mal, pois, contrariando o mandamento divino, viria a 

morrer (COMPLETE JEWISH BIBLE, 1998, p. 02). Não obstante, sucedeu o inverso: 

Adão e Eva se alimentarem do fruto da Árvore do conhecimento do Bem e do Mal, 

cedendo à tentação da serpente, instrumento de Satanás para a realização da queda do 

gênero humano. 

 Antes de discorrermos sobre a expulsão do ser humano do Éden, é oportuno 

entendermos que “o paraìso das origens tornou-se, mais tarde celeste” (DELUMEAU, 

2003, p. 27
26

). O Paraíso, no Judaísmo e no Cristianismo, veio a designar, também, o 

lugar de repouso dos justos falecidos antes da ressurreição final deles, por ocasião do 

estabelecimento da Era Messiânica, na consumação dos séculos. Paralelamente, o 

Paraìso passou a designar, nos profetas judeus (Isaìas, Ezequiel e Zacarias), “novos céus 

                                                           
25

 O literal, o alegórico (o que se esconde), o moral e o anagógico (o místico), conforme O banquete, em 

seu segundo tratado, capítulo primeiro (ALIGHIERI, s/d, p. 49-51). 

26
 “Divide-se no jardim inferior, terreno, e no superior, celestial. Adão e Eva viviam no jardim inferior, 

que contém belas árvores frutíferas. O superior está cheio de deleites espirituais, e para ele vão, após a 

morte, as almas dos justos, para ouvir Deus explicar a Torá” (UNTERMAN, 1992, p. 85. Cf. 

DELUMEAU, 2006, p. 123).  



31 

 

e nova Terra”, o terreno redimido junto com o celestial
27

: a Cidade Celestial, a Nova 

Jerusalém, vista pelo apóstolo João, conforme o Apocalipse 21:1-3, etc. e 22:1-5: 

 
Then I saw a new heaven and a new earth, for the old heaven and 

the old earth had passed away, and the sea was no longer there. Also I 

saw the holy city, New Yerushalayim, coming down out of heaven 

from God, prepared like a bride beautifully dressed for her husband. 

[…]. Next the angel showed me the river of the water of life, sparkling 

like crystal, flowing from the throne of God and of the Lamb. 

Between the main street and the river was the Tree of Life producing 

twelve kinds of fruit, a different kind every month; and the leaves of 

the tree were for healing the nations – no longer will there any curses. 

The throne of God and of the Lamb will be in the city, and his 

servants will worship him (THE COMPLETE JEWISH BIBLE, 1998: 

1554-1555)
28

.  

 

Vemos – lendo o texto de Apocalipse – a fusão do Paraíso primordial com o 

paraíso escatológico. O Paraíso original, estando no centro da Terra, planeta circular, 

fez-se como projeção dessa esfera. “Por isso, o paraìso terrestre era circular” 

(CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 251), e o círculo simboliza o celestial em 

atividade com o terreno, o divino difundindo a bondade como origem, essência e 

consumação de todas as coisas, em suma: o Alfa e o Ômega (Cf. Idem, 2009, p. 250, 

251). É através desse movimento de atividade do celeste com o terreno, já presente no 

Paraíso terrestre, que se pode vê o percurso que levará ao Paraíso celestial, teleológico, 

escatológico, aparecendo no livro de Apocalipse como uma fusão do Paraíso primordial 

com o Paraíso celeste, porquanto o apóstolo João fala de “novos céus e nova terra” 

juntos
29

. Assim, o Paraíso celestial é a Cidade Sagrada, a Nova Jerusalém, a qual marca, 

                                                           
27

 Conforme enfatiza Mircea Eliade, em seu livro Mito e realidade, o Fim do Mundo, na condição de 

parte integrante do projeto messiânico, é marco da restauração do Paraíso, a renovação cósmica 

assinalada pelo retorno do Messias na figura de Jesus (para cristãos), ou na chegada do Messias 

aguardado pelos judeus (2007, p. 62-63). 

28
 Então, eu vi um novo céu e uma nova terra, pois o céu antigo e a terra antiga passaram, e o mar não 

mais existe. Também vi a cidade santa, a nova Yeruschaláim [Jerusalém], descendo do céu de Deus, 

preparada como uma bela noiva endereçada para o seu esposo. [...] Depois, o anjo me mostrou o rio da 

água da vida, brilhando como cristal, brotando do trono de Deus e do Cordeiro [o Messias]. Entre a rua 

principal e o rio há a Árvore da Vida produzindo doze tipos de frutos, um fruto diferente a cada doze 

meses, e as folhas da árvore para a cura das nações. Não mais existirão quaisquer maldições. O trono de 

Deus e do Cordeiro estarão na Cidade, e seus servos o adorarão (Tradução nossa. Grifo de David Stern).  

 
29

 O círculo, em sua fusão-simultaneização com o quadrado, “evoca uma idéia de movimento, de 

mudança de ordem, ou de nìvel”, pois mostra “uma dialética entre o celeste transcendente, ao qual o 

homem aspira naturalmente, e o terrestre, onde ele se situa no momento, onde percebe a si mesmo como 

sujeito de uma passagem a realizar [...]” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 251). Assim podemos 



32 

 

por ser quadrática, a fusão do cìrculo com o quadrado, “estabilização na perfeição: [...] 

o caso da Jerusalém celeste” (CHEVALIER, GHEERBRANT, 2009, p. 750)
30

.  

A fusão do Paraíso terreno com o celestial, como aponta o medievalista Jean 

Delumeau, é vista “na literatura escatológica aproximadamente contemporânea do 

Apocalipse, uma obra judaica, [...] o livro de Baruque” (2003, p. 102). Conforme o livro 

de Baruque, a Nova Jerusalém foi revelada por Deus a Adão, no Paraíso terrestre, antes 

da queda. No entanto, quando Adão transgrediu a ordem divina, Deus a tirou com o 

Paraíso terrestre (apud DELUMEAU, 2003, p. 102-103). Desse modo, “a Jerusalém 

eterna e o paraíso terrestre preservado encontram-se daí em diante um ao lado do outro 

nas alturas do céu e serão um dia os lugares de felicidade e de paz da humanidade 

purificada” (DELUMEAU, 2003, p. 103). Há elementos – anteriormente presentes no 

Paraíso original – que são restaurados no Paraíso escatológico: a árvore da Vida, o rio, 

por exemplo. A árvore evoca o jardim, restaurado no Paraìso teleológico: “o jardim é 

um símbolo do Paraíso terrestre, do Cosmo de que ele é o centro, [bem como] do 

Paraíso celeste, de que é a representação, dos estados espirituais, que correspondem às 

vivências paradisìacas” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 512. Grifo nosso).  

Na arte pictórica, por exemplo, não faltaram inumeráveis exemplos de 

quadros, retábulos, iluminuras e tapeçarias descrevendo o Paraíso escatológico e o 

terreno juntos, formando um Paraíso restaurado. Vejamos uma tapeçaria do fim do 

século XIV, plasticizando essa junção: 

 

                                                                                                                                                                          
compreender a fusão do paraíso terrestre com o celestial, e, ainda assim, termos um só paraíso, agora 

restaurado, fundindo o antigo e o novo. 

30
 Não por acaso, muitas igrejas medievais foram construídas ad quadratum, visto que, entre outras 

razões, quatro eram os rios do Paraíso terrestre, mesmo sendo circular, e quadrada será a Jerusalém 

Celestial, o Paraíso celeste, fundida à terra circular (Cf. CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 

750/752-753). 



33 

 

 

Apocalipse. Castelo de Angers, peça 6, tapeçaria 80. Fim do século XIV. 

 

As presenças do jardim e de um rio sob a Cidade Celestial são saltáveis aos 

olhos do espectador, o jardim como entorno da Cidade Santa, a Nova Jerusalém, 

fundindo Paraíso terrestre e Paraíso celeste: há uma evocação do capítulo vinte e um do 

livro de Apocalispe nessa tapeçaria. No canto inferior esquerdo vemos o apóstolo João e 

acima, quase no centro superior da tapeçaria, Cristo revelando para o apóstolo a descida 

da Nova Jerusalém dos céus para Terra, como consolidação da fusão escatológica dos 

novos céus com a nova Terra, antevista pelo profeta Isaías, séculos antes de Cristo. 

Assim, “o apocalipse panorâmico termina com a restauração da árvore e da fonte da 

vida, os dois elementos da criação original” (FRYE, 2004, p. 170. Grifo nosso). 

O estado primordial e beatífico do ser humano no Paraíso não durou muito 

tempo: a queda de Adão e Eva ocorreu. O pecado original foi cometido pelo casal 

quando comeram do fruto da árvore do conhecimento do Bem e do Mal, cedendo à 

proposta tentadora de Satan, conforme Gênesis 3:1-8: 

 

Now the serpent was more crafty than any wild animal which 

Hashem, God, had made. He said to the woman, “Did God really say, 

„You are not to eat from any tree in the garden‟?” The woman 

answered the serpent, “We may eat from the fruit of the trees of the 

garden, but about the fruit of the tree in the middle of the garden God 

said, „You are neither to eat from it nor touch it, or you die.‟” The 

serpent said to the woman, “It is not true that you will surely die; 



34 

 

because God knows that on the day you eat from it, your eyes will be 

opened, and you will be like God, knowing good and evil.”  When the 

woman saw that the tree was good for food, that it had a pleasing 

appearance and that the tree was desirable for making one wise, she 

took some its fruit and ate. She also gave some to her husband, who 

was with her; and he ate. Then the eyes of both of them were opened, 

and they realized that they were naked. So they sewed fig leaves 

together to make themselves loincloths (COMPLETE JEWISH 

BIBLE, 1998, p. 03
31

). 

 

Conforme a tradição judaica, a serpente, não o leão, era o rei dos animais, 

considerando-se que ela falava e comia como o ser humano, caminhava sobre duas 

pernas, o que explica o porquê de Deus haver se dirigido a ela, quando decretou que ela 

rastejaria sobre a terra, sem as mãos e as pernas de antes. Visto que a criação de Adão e 

Eva foi o coroamento da Criação, Satã – que já havia sido expulso do céu, pois se 

rebelara contra Deus, apesar das altas prerrogativas que tinha como querubim – sentiu 

inveja da raça humana. Por conseguinte, planejou a derrocada da espécie humana: “por 

instigação de Satã ou Samael, ou, segundo algumas, possuída por ele, a serpente 

persuadiu Eva a comer o fruto proibido e seduziu-a” (UNTERMAN, 1992, p. 236).  

Tendo visto o primeiro casal tendo relações sexuais, a serpente desejou Eva, 

de modo que “quando teve relação sexual com Eva, injetou sua peçonha nela e em todos 

os seus descendentes” (Idem, 1992, p. 236). Por haver sido um instrumento de Satã, a 

serpente foi simbolicamente identificada com ele (Cf. Apocalipse 12:9), e até mesmo 

com a mulher (Eva), conforme testemunha esta ilustração gótica do manuscrito 

medieval Les Très riches heures du duc de Berry: 

 

                                                           
31

 “Mas a serpente era mais astuta que todo o animal selvagem que o Eterno Deus criara. Ele [a serpente] 

disse para a mulher: “Deus realmente disse: você não comerá de qualquer árvore do jardim?” A mulher 

respondeu à serpente: “Podemos comer do fruto das árvores do jardim, mas com relação ao fruto da 

árvore que está no meio do jardim, Deus disse: „vocês não o comerão, nem o tocarão, ou vocês 

morrerão‟”. A serpente disse para a mulher: “Não é verdade que vocês certamente morrerão, porque Deus 

sabe que no dia em que vocês comerem esse fruto, os olhos de vocês serão abertos, e serão como Deus, 

conhecendo o bem e o mal”. Então, a mulher viu que a árvore era boa para alimento, que ela tinha uma 

aparência agradável e que era desejável para fazer alguém sábio; ela tomou um pouco do fruto da árvore e 

comeu. Ela também entregou parte dele para o seu marido, que estava com ela, e ele o comeu. Então, os 

olhos de ambos foram abertos, e então eles compreenderam que estavam nus. Assim, eles juntos coseram 

folhas de figueira, para fazer – para si mesmos – tangas” (Tradução nossa). 



35 

 

 

Tentação, Queda e Expulsão. De Les Tres Riches Heures du Duc de Berry 

1411-1416.      

 

Essa iluminura mostra um simultaneísmo do drama do Éden: a Queda e a 

Expulsão são postos lado a lado, no mesmo quadro. Eva está no canto esquerdo do Éden 

esférico, recebendo o fruto proibido da serpente, uma serpente que está precisamente em 

forma de mulher, tendo não só os mesmos cabelos longos de Eva, mas também a cor 

física e o semblante, excetuando, obviamente, a cauda serpentina, enroscada na árvore 

do conhecimento do bem e do mal, como um marco diferencial entre elas
32

. Logo 

abaixo, é mostrado um Adão assujeitado, passivo, quase de joelhos, recebendo de Eva o 

fruto proibido, o que implica a responsabilidade plena de Eva no pecado original (o qual 

é associado diretamente ao comer esse fruto, não ao ato sexual). Após o pecado original, 

Deus, representado por um ancião de barbas brancas, em cuja cabeça está uma auréola 

fulgurante, decreta a expulsão do casal, e após aparece o querubim conduzindo Adão e 

Eva para fora do Jardim.   

                                                           
32

 Não obstante, há pinturas que mostram a serpente como serpente: por exemplo, A árvore da vida e da 

morte, de 1481, do livro de orações do arcebispo de Saltzburgo. 



36 

 

À primeira vista, superficial e desprendida de um contexto exegético mais 

aprofundado, a culpa pela queda na tentação repousa só sobre a mulher. É essa a 

interpretação predominante no Ocidente cristão, que contribuiu para marginalização da 

mulher:  

 

Mal magnífico, prazer funesto, venenosa e enganadora, a mulher foi 

acusada pelo o outro sexo de ter introduzido na terra o pecado, a 

desgraça e a morte. Pandora grega ou Eva judaica, ela cometeu a falta 

original ao abrir a urna que continha todos os males, ou ao comer o 

fruto proibido. O homem procurou um responsável para o 

sofrimento, para o malogro, para o desaparecimento do paraíso 

terrestre, e encontrou a mulher (DELUMEAU, 2009, p. 468. Grifo 

nosso). 

 

Cabendo-lhe a culpabilidade pela inoculação do pecado na raça humana, a 

mulher, com o corpo e a sexualidade femininos, sofrerá um desprezo máximo: “desde 

Eva até a bruxa dos fins da Idade Média, o corpo da mulher é o lugar da eleição do 

diabo” (LE GOFF, 1989, p. 57)
33

. Jean Delumeau, em seu livro A história do medo no 

Ocidente, elenca vários clérigos cristãos com seus ataques hermenêuticos contra a 

natureza feminina, seguindo a uma misoginia germinada pelos primeiros Padres da 

Igreja Cristã, como Tertuliano
34

. Um exemplo medieval misógino é dado por Marborde, 

bispo de Rennes e depois monge em Angers, no século XI: “[...] mulher, funesta cepa 

de desgraça, muda de todos os vícios, que engendrou no mundo inteiro os mais 

numerosos escândalos [...]. A mulher, doce mal, que com um gládio untado de mel corta 

o coração até dos sábios” (apud DELUMEAU, 2009, p. 474). 

O Judaísmo não age com Eva da mesma forma que os teólogos misóginos. 

A tradição judaica indaga, critica: no momento em que Eva foi tentada, onde estava 

Adão? “Os nossos sábios disseram: o Altìssimo acompanhava Adão [acompanhando 

por respeito ao livre arbítrio dele. Nota nossa] a todos os rincões do planeta, mostrando-

lhe os lugares mais indicados para o plantio deste ou daquele vegetal”, conforme o 

                                                           
33

 Jacques Le Goff, em seu ensaio Observações sobre corpo e ideologia no Ocidente Medieval, mostra 

que havia uma contradição entre o desprezo total pelo corpo e, por exemplo, a valorização dele através 

das visões das alegrias dos justos no Paraíso, em termos corporais (Cf. 1983, p. 57-59). “O sacro revela-se 

muitas vezes para os homens da Idade Média no inquietante contacto entre o espiritual e o corporal” (LE 

GOFF, 1983, p. 59), exemplificada, também, no século XII, pela Santa Ildergada de Bingen, em seu 

tratado Causae et curae, obra que lançou os fundamentos da compreensão da união entre a biologia e a 

medicina com a teologia mística.    

34
 Tertuliano disse que a mulher é “a porta do diabo” (apud DELUMEAU, 2009, p. 470). 



37 

 

Midrasch Bereschit Rabá 19:3 (apud AVINER, 2004, p. 26). Isso significa que, 

conforme o Rabino Shelomo Aviner (2004, p. 26):  

 
Adão estava preocupado com o povoamento e construção do mundo. 

Enquanto ele se preocupava com suas tarefas, a esposa sentia-se 

carente e sem perspectivas na vida. [...] Queria uma vida familiar, um 

coração batendo ao lado do seu e isso ainda não havia acontecido. O 

homem preocupava-se com o mundo. 

 

A tradição judaica, passando pelo pensamento judaico-medieval, ensina que 

Adão havia proibido a Eva de tocar a árvore, embora o mandamento divino só proibisse 

o consumo do fruto. Ainda conforme a tradição judaica, “it was Adam's exaggeration 

that afforded the serpent the possibility of persuading Eve to taste of the forbidden fruit” 

(GINZBERG, 1909, p. 12
35

). Diante disso, na contramão da interpretação cristã 

ocidental, o Judaísmo ensina que a culpa não se germinou em Eva, mas partiu do 

exagero de Adão: acrescentar à proibição divina de comer o fruto proibido a proibição 

de simplesmente tocar na árvore. Obviamente, foi Eva quem primeiro provou o fruto, 

mas foi Adão quem abriu, com seu exagero-acréscimo ao mandamento divino, a porta 

da tentação para Eva, a despeito de “his zeal to guard her against the transgressing of 

the Divine command” (GINZBERG, 1909, p. 12
36

). Ademais, ainda que Eva seja 

“amaldiçoada por causar todos os problemas da Humanidade”, isso “[...] não acontece 

nas fontes rabìnicas que condenam Adão, igualmente, ou mais do que Eva”, como 

mostra a judia ortodoxa e feminista Tamar Frankiel, em seu livro A voz de Sara (2000, 

p. 160-161). Essas fontes rabínicas são, por exemplos, os comentários dos sábios Radak 

(Rabi David Kinhi) e Avraham Ibn Ezra. Comentando o texto de Gênesis III:7, segundo 

o qual Adão “estava com ela [Eva]”, no momento do comer do fruto proibido, Radak e 

Ibn Ezra ensinam que “com ela” – imá, no hebraico – significa “em harmonia com ela 

[Eva]”, pois Adão “não foi desesperadamente tentado ou iludido” (FRANKIEL, 2000, 

p. 179). Outra autoridade judaica, Dom Isaac Abravanel (1437-1508), “sustenta que 

Adão foi em realidade o primeiro pecador porque tinha sido o primeiro a receber o 

mandamento” (FRANKIEL, 2000, p. 179). Uma opinião moderna também é dada por 

                                                           
35

 “Foi o exagero de Adão que proporcionou à serpente a oportunidade de persuadir a Eva para provar do 

fruto proibido” (Tradução nossa). 

36
 “Seu zelo em guardá-la [a Eva] de transgredir a ordem divina” (Tradução nossa). 



38 

 

David H. Stern, um teólogo judeu messiânico
37

. Stern diz em seu Jewish New Testament 

Commentary, sobre 1ª Timóteo II:14
38

:  

  

Sha‟ul does not say that Eve sinned, but that she became involved in 

the transgression (literally, “has become in transgression”), which I 

take to mean that she became mixed up in Adam‟s transgression. At 

Ro 5:12-21 Sha‟ul teaches that it was Adam who sinned through 

directly disobeying God‟s command to him (Genesis 2:18, 3:1-7), and 

therefore he bears the primary responsibility for the “Fall” – the 

introduction of sin into human life. Although the Apocrypha give us 

the verse, “Sin began with a woman, and thanks to her we must all 

die” (Sirach 25:24), the New Testament presents a different picture. 

Eve was not the sinner, Adam was, since it was he who disregarded 

God‟s command. Eve, rather, was “deceived” (2C 11:3) – when the 

serpent duped her, she became involved in Adam‟s transgression 

(1992, p. 640
39

).  

 

Em se tratando do fruto proibido, conforme Northrop Frye, “na Idade 

Média, quando havia apenas Bíblias em latim, presumiu-se que a árvore proibida fosse 

uma macieira, porque em latim a palavra malum significa tanto o mal como a maçã
40

” 

(2004, p. 182). No entanto, a tradição judaica ensina que o fruto era uma figueira. O 

rabino medieval Rashi (acrônimo de Rabi Shelomô ben Itschak, 1040-1105), em seu 

comentário sobre Gênesis III:7, traz o que o Talmude já ensinara bem antes sobre esse 

                                                           
37

 Que acredita em Jesus como Messias, mas não é cristão, membro de alguma denominação cristã, sendo 

integrante do segmento religioso conhecido hodiernamente como Judaísmo Messiânico. 

38
 “Also it was not Adam who has deceived, but the woman who, on being deceived, became involved in 

the transgression” (COMPLETE JEWISH BIBLE, 1998, p. 1482). “Outrossim, não foi Adam quem foi 

enganado, mas a mulher que, ao ser enganada, tornou-se envolvida na transgressão” (Tradução nossa). 

39
 Schaul [Paulo] não diz que Eva pecou, mas que ela se tornou envolvida na transgressão (literalmente, 

“se tornou em transgressão” [conforme o texto grego original]), que eu tomo para querer dizer que ela se 

tornou fundida à transgressão de Adão. Em Romanos 5:12-21, Schaul [Paulo] ensina que foi Adão quem 

pecou, por meio de uma desobediência direta à ordem de Deus, dada a ele (Gênesis 2:17, 3:1-7). 

Consequentemente, foi ele quem suportou a responsabilidade principal pela “Queda” – a inoculação do 

pecado na vida humana. Embora os livros apócrifos nos proporcionem o versìculo, “o pecado começou 

através de uma mulher, e graças a ela todos nós devemos morrer” (Sirach 25:24), o Novo Testamento 

apresenta um quadro diferente. Eva não foi a pecadora, foi Adão, visto que ele desconsiderou a ordem de 

Deus. Eva, pelo contrário, foi “enganada” (2ª Corìntios 11:3). Quando a serpente a enganou, Eva se 

tornou envolvida na transgressão de Adão (Tradução nossa. Grifos de Stern).  

 
40

 Outra associação comparativa, que se insere no contexto do drama da Queda, é apresentada pela 

Disputatio (Discussão) entre o mestre Alcuíno e o jovem Pepino, segundo filho do imperador Carlos 

Magno, ocorrida no século VIII. Nesse texto, Pepino pergunta ao mestre: “a que é semelhante o 

homem?”. Alcuìno responde: “a um fruto”. Como lembra Luiz Jean Lauand, “há, no original, um jogo de 

palavras: homo-pomo” (1986, p. 80). Essa associação, no contexto do fruto proibido, consequentemente, 

gera uma relação metonímica entre Eva e a maçã, assumindo uma conotação pejorativa do sexo feminino, 

fomentada pela misoginia de vários teólogos cristãos, embora essa não tenha sido, possivelmente, a 

intenção da Disputatio entre Alcuíno e Pepino.   



39 

 

assunto: “fig leaves. That is the tree of which they had eaten. With that which they had 

sinned, they were rectified, but the other trees prevented them from taken their leaves”. 

(RASHI, 2009
41

). 

   Em relação à associação conceitual católica do pecado original ao ato 

sexual, “não há nos Evangelhos nenhuma declaração do Cristo acerca do pecado 

original. Clemente de Alexandria (v. 150-215) foi o primeiro a relacionar [não 

conceituar] o pecado original com o acto sexual” (LE GOFF, 1994, p. 161), embora não 

o ato necessariamente, mas o modo com que fora praticado. Não poderia, entretanto, ser 

o ato sexual, pois Deus disse que o homem e a mulher deveriam crescer e se multiplicar, 

conforme Gênesis I:28; a única forma seria – e é – através do ato sexual, não por 

alguma osmose. O pecado original foi a desobediência de Adão e Eva à ordem de não 

comerem do fruto da árvore do conhecimento do Bem e do Mal (Cf. LE GOFF, 1994, p. 

161; PAGELS, 1992, p. 57). A vinculação do usufruto do fruto proibido ao ato sexual 

foi fundamentada, no pensamento cristão católico, pela ideia de que Adão e Eva foram 

criados para permanecerem virgens. Essa é, por exemplo, a interpretação de Jerônimo, 

que viveu no século IV, cuja expressão “Paraìso da virgindade” (apud PAGELS, 1992, 

p. 97) sintetiza bem tal interpretação. Por conseguinte, para esse que foi o tradutor da 

Bíblia para o latim, a Vulgata, conforme Elaine Pagels, Adão e Eva “foram unidos pelo 

casamento [o que denota o ato sexual] só depois de terem pecado e sido expulsos” 

(1992, p. 97). No entanto, outros teólogos cristãos foram mais amenos, com 

diferenciação nos graus de leituras oferecidas por eles sobre a queda. Por exemplo, 

Clemente sustenta que o ato sexual faz parte do plano original divino, de modo que a 

relação sexual não é pecaminosa, pois a geração de filhos integra esse plano. No 

entanto, segundo Clemente, a relação sexual foi praticada por Adão e Eva 

precipitadamente, quais dois adolescentes precipitados que se unem sem o aval dos pais. 

Ainda segundo o pensamento de Clemente, Adão e Eva eram adolescentes que 

precisavam se tornar adultos para terem a união matrimonial concretizada através da 

relação sexual. Essa interpretação era seguida, também, por Irineu: “por terem sido 

criados pouco tempo antes, nada sabiam sobre a procriação. Era necessário, primeiro, 

que se tornassem adultos e a partir de então se „multiplicassem‟” (apud PAGELS, 1992, 

                                                           
41

 “Folhas de figueira. Essa é a árvore da qual eles comeram; com essa árvore, com a qual eles pecaram, 

eles foram retificados, mas as outras árvores impediram que eles [Adão e Eva] tomassem de suas folhas” 

(Tradução nossa). 



40 

 

p. 57). Tendo essa interpretação em mente, Clemente sustentou que Adão desejou a 

relação matrimonial antes de se tornar adulto, de modo que o problema pecaminoso não 

estava no ato sexual, mas na maneira com que ele fora praticado: antes do tempo certo 

(Cf. PAGELS, 1992, p. 58-59
42

). Um exemplo notório é o de Juliano de Eclanum, bispo 

e filho de um dos colegas de Agostinho, bispo de Hipona. Foi de encontro à teologia 

agostiniana quanto ao pecado original, dizendo: “Deus fez os corpos, diferenciou os 

sexos, fez a genitália, concedeu o afeto com o qual os corpos se uniriam, deu poder ao 

sêmen operando na sua natureza secreta – e Deus não fez nenhuma maldade” (apud 

PAGELS, 1992, p. 177). Assim, para Juliano, o desejo sexual não é um problema 

pecaminoso, de modo que esse desejo não foi o pecado original. Além disso, nem todos 

os teólogos compartilham com interpretação de que Adão e Eva eram adolescentes. 

Santo Agostinho é uma exceção, pois para ele, como lembra Delumeau, “since Adam 

was not born of parents but was formed out of the earth, God created him a fully 

developed man” (2000, p. 188)
43

. Essa interpretação atravessou não só a Idade Média, 

como também o Renascimento, formando a opinião de praticamente todos os católicos. 

Por exemplo, segundo Bellarmine, conforme sintetiza Delumeau, “our first parents were 

created at an age and with a constitution that would enable them to beget children, for 

they were ordered to people the earth” (2000, p. 188)
44

.    

Outro fato a ser considerado é que a proibição de comer desse fruto, 

conforme a tradição judaica, era temporária; tinha a finalidade de provar Adão e Eva, o 

exercício do livre arbítrio de ambos, visto que não eram fantoches, sem liberdade de 

escolha
45

. Conforme o rabino Aryeh Kaplan: 

 

Nossos sábios nos ensinam que a proibição de provar do fruto da 

Árvore do Conhecimento era apenas temporária. Gradualmente, a 

                                                           
42

 Não obstante, Elaine Pagels, em seu livro Adão, Eva e a serpente, lembra que Clemente restringiu a 

prática sexual, para os cristãos, “aos atos especìficos destinados à procriação” (1992, p. 59).  

43
 “Uma vez que Adão não nasceu de pais, mas foi formado da terra, Deus o criou um homem 

completamente desenvolvido” (Tradução nossa). 

44
 “Nossos primeiros pais foram criados com uma idade e com uma constituição que os capacitaram a 

gerar filhos, pois eles foram ordenados a povoar a terra” (Tradução nossa). 

45
 Talvez essa interpretação do Judaísmo ajude a compreender o porquê de Northrop Frye dizer que a 

árvore do conhecimento do bem e do mal e a árvore da vida são, metaforicamente, a mesma árvore (2004, 

p. 181), considerando que ambas fornecem o conhecimento: uma o conhecimento da vida eterna (por 

exemplo, a viagem de Dante pelo Paraíso celestial, na qual, a cada elevação pelas esferas, revela o desejo 

dele de conhecimento); a outra do conhecimento profundo do bem e do mal. 



41 

 

natureza espiritual do homem se desenvolveria, até que por fim ele 

ficasse forte o suficiente para dominar seus instintos animais. Quando 

esse momento chegasse, ele poderia provar da Árvore do 

Conhecimento sem colocar em risco a sua essência espiritual (1992, p. 

11). 

 

A ascensão à essência espiritual foi interrompida pela falta de paciência do 

ser humano, pois – ao experimentar o conhecimento antes do tempo certo – esse 

crescimento espiritual foi limitado, dando lugar ao predomínio da natureza animalesca. 

Segundo Kaplan, “essa é uma linha que atravessa toda a história da humanidade”, pois 

“o conhecimento deu ao homem um poder imenso, mas ele ainda não aprendeu a 

utilizar esse poder para o bem” (1992, p. 11). De acordo com a tradição judaica, o mal e 

a liberdade de escolha precediam o comer do fruto da árvore do conhecimento do bem e 

do mal, de modo que eram duas esferas completamente separadas, e o mal era algo 

completamente exterior ao ser humano. No entanto, ao comer do fruto proibido, o ser 

humano ingeriu profundamente o conhecimento intrínseco do mal. Essa ingestão não foi 

só em si mesmo, mas também em todo o cosmo, visto que o ser humano é um micro-

cosmo em toda a criação macro-cósmica, o Universo. Consequentemente, a partir do 

momento em que essas esferas se tornaram confundidas, não há bem sem mal e mal sem 

bem. Na árvore do conhecimento do bem e do mal, esses dois elementos estavam 

fundidos: não poderiam ser separados, de modo que tendo Adão e Eva, uma vez que 

provaram do fruto dessa árvore, fizeram que o ser humano fosse “uma mistura do Bem e 

do Mal” (KAPLAN, 1996, p. 54). 

O conhecimento, ainda conforme Kaplan, concedeu ao homem a capacidade 

tecnológica:  

 
De criar instrumentos de destruição, mas sua força moral não foi 

grande o suficiente para evitar o mau uso deles. Esse processo atingiu 

seu apogeu em nossa geração, quando o homem tem o poder de 

destruir todo o planeta, seja com armas nucleares, seja com a poluição 

do meio ambiente. [...] É por isso que a Era Messiânica precisa chegar 

logo. Só então o homem aprenderá a usar o seu conhecimento para o 

bem (1992, p. 11). 

  

Esse uso indevido, e até maléfico, do conhecimento usado pelo homem para 

sua própria destruição também é, de certo modo, interpretado por Octavio Paz, em seu 

ensaio A árvore da vida: “curiosa inversão da história bìblica: a mesma ciência que 

causara a perda de Adão e Eva seria agora o instrumento da divinização dos homens...” 



42 

 

(1991, p. 237). Trata-se, de acordo com a nossa leitura das reflexões do poeta e crítico 

mexicano, de um orgulho científico-tecnológico, que culmina no esvaziamento do 

sentido da (palavra) vida. A árvore da vida é verde e/ou dourada, mas a teorização-

realização científica é cinzenta, de modo que a teoria cinzenta suplantou o sentido da 

vida-verde da árvore: “a vida já não é para nós uma árvore verde e/ou dourada, mas uma 

relação físico-quìmica entre moléculas” (PAZ, 1991, p. 236), de modo que o progresso 

cientìfico contribuiu para a dessacralização do mistério da vida, “desfazendo nossa 

pretensão à divindade e à imortalidade” (Idem, 1991, p. 237). Mas a Era Messiânica 

corresponde ao retorno do Paraìso perdido. Conforme Robert Couffignal, “quem fala de 

„paraìso perdido‟ não demora postular um „paraìso reencontrado‟” (In: BRUNEL (Org.), 

2005, p. 296). Nessa perspectiva, segundo Northrop Frye, o Éden bìblico “prefigura a 

redenção que levará o homem de volta ao nìvel superior” (2004, p. 172). 

 

 

1.2 O Paraíso e seu habitante primordial: o andrógino 

 

Quanto ao Paraíso, é fundamental para o nosso trabalho compreendermos a 

existência de um de seus habitantes primordiais, cujo arquétipo aparece nas mais 

variadas religiões, o andrógino. Neste capítulo, o conceito de andrógino será visto, mais 

enfaticamente, conforme os pensamentos grego e judaico, pois existem outros modelos 

míticos de compreensão da androginia
46

.  Comparando brevemente os modos como o 

Judaísmo e a Religião Helênica veem o andrógino, entenderemos que ambos, em certo 

sentido, estão sincronizados com a questão da gênese da Humanidade. 

A propósito da origem dos seres humanos, os pensamentos das religiões 

grega e judaica desempenham papel relevante para a compreensão do andrógino como o 

ser humano primordial. Consoante Chevalier e Gheerbrant, “o andrógino é muitas vezes 

representado como um ser duplo, possuindo, a um só tempo, os atributos dos dois sexos 

                                                           
46

 Por exemplo, o Avaloktesvara, o Buda da compaixão, masculino no budismo indiano, torna-se 

feminino no budismo chinês: “sua imagem [do Avaloktesvara] mais corrente o representa com nove 

cabeças emergindo, em ato de compaixão para com os sofrimentos de todos os seres penitentes. Os 

crentes budistas procuram consolo nele, pois é a fonte de todo o amor. Os praticantes vão além desta fase 

de simples fé e o visualizam até ao extremo da alucinação. Vivem em seu seio, recebendo seu amor, 

sossegados e protegidos por sua compreensão e piedade. Neste ponto, como nas conveniências dos 

adeptos chineses, pode se tornar a Dama da Misericórdia” (ZOLLA, 1997, p. 32. Grifo nosso). No 

romance Avalovara, o Avaloktesvara aparece recriado esteticamente como um pássaro formado de 

pássaros, como alegoria desse romance osmaniano (Cf., por exemplo, a página 136 desta dissertação).  



43 

 

ainda unidos, mas a ponto de separar-se” (2009, p. 52). Assim, de acordo com essa 

definição, a androginia primordial do gênero humano elucida o mistério do Adão 

Bíblico e, consequentemente, do amor e do casamento (Cf. Idem, 2009, p. 52), 

estabelecendo-se, portanto, uma antropogonia da existência humana. Nesse sentido, o 

amor e a união dos sexos são elementos relevantes para se explicar, conforme a 

perspectiva platônica, a separação entre masculus e femina, a qual, como se pressupõe, 

já existia potencialmente nesse ser bissexuado. Segundo Mircea Eliade, o princípio da 

androginia ensina, em suas variadas interpretações culturais, que “a perfeição humana 

era imaginada como uma unidade sem fissuras” (1999, p. 111). 

Antes de vermos a leitura que as religiões judaica e grega dão à origem da 

raça humana, convém deixar evidente que essa leitura vai de encontro à visão que a 

maioria das pessoas, mormente cristãs, têm a respeito da criação do Homem. Boa parte 

dessas pessoas ouve desde pequena que Adão era macho e que estava à procura da 

mulher a qual, na visão cristã, não existia ainda e veio a ser criada depois do homem. 

Em vista disso, para o rabino Shmuley Botêach: 

 

Essa interpretação, porém, lança uma luz inteiramente negativa sobre 

as qualidades femininas, implicando que, de alguma forma, elas não 

são intrínsecas para o ser humano. A história [cristã] implica que Deus 

criou a mulher numa idéia que ocorreu a Ele depois, e muitas 

mulheres se ressentem disso, e com razão (2000, p. 161). 

 

No entanto, os judeus e os gregos não vêem a criação do homem e da 

mulher dessa maneira. Portanto, vamos analisar a compreensão que o Judaísmo e a 

Religião Grega dão para a criação do gênero humano. Começando pelo pensamento 

religioso grego, berço da cultura ocidental, é oportuno dizer que a palavra andrógino 

procede etimológica e literalmente da língua helênica. Nessa perspectiva, por ser 

formada por – andrê (homem) e  – guinê (mulher), andrógino é uma 

palavra composta. 

Em sua obra Banquete, cujo tema é o amor, Platão, na voz do comediante 

Aristófanes, narra a gênese da raça humana. Para o filósofo grego, os humanos 

possuíam a masculinidade e feminilidade simultaneamente. Os humanos tinham, 

segundo o Banquete, entre outros aspectos, “[...] duas faces semelhantes sobre um 

pescoço redondo, uma só cabeça para esses dois rostos opostamente colocados, quatro 

orelhas, dois órgãos de geração, e tudo mais na mesma proporção (1999, p. 121-122. Cf. 



44 

 

ELIADE, 1999, p. 110-111). No entanto, consoante a narrativa platônica, esses seres 

humanos, influenciados pela robustez e pujança físicas, resolveram atacar o Olimpo. 

Diante desse problema, Zeus e as demais deidades olímpicas se reuniram para decidir o 

que fazer com o gênero humano, sem dizimá-lo. Então, Zeus cortou ou seccionou a 

natureza humana, separando os sexos, ordenando, em seguida, “a Apolo que curasse as 

feridas e que virasse o rosto dos cortados e o pescoço para o lado em que a separação 

havia sido feita, a fim de que o homem, pela contemplação do corte, se tornasse mais 

humilde, e que se curasse do seu orgulho” (PLATÃO, 1999, p. 123). Segundo o 

pensamento platônico, o amor origina-se dessa separação, na condição de sentimento 

que faz que cada uma das metades procure a outra. O amor e a união dos dois sexos 

tendem, conseqüentemente, “a recompor a antiga natureza, procurando, dos dois, fazer 

um só e, assim, restaurar a antiga perfeição” (Idem, 1999, p. 124). 

Para o Judaìsmo, “o Adão rabìnico [na interpretação dos rabinos] é 

andrógino. Eva é apenas uma de suas partes, uma „metade‟, uma „fase‟” (DURAND, 

2002, p. 292), visto que o estado primordial do gênero humano foi a androginia (Cf. 

UNTERMAN, 1992, p. 25). Na antiga obra enciclopédica do Judaísmo conhecida como 

Talmude, é dito pelo rabino Jeremias ben Eleazar que “God created two countenances in 

the first man”
47

. Mais detalhadamente, de acordo com o comentário Bereschit Rabá, o 

primeiro ser humano, Adão, “era homem do lado direito e mulher do lado esquerdo; 

mas Deus fendeu-o em duas metades” (apud ELIADE, 1999, p. 107). Essa criação 

ocorreu para que, a partir de uma delas, Deus criasse Eva no momento em que fosse 

necessário fazer a separação dos sexos. Assim, vemos que essa antiga interpretação 

judaica é diretamente relacionada à Bíblia, especificamente ao livro de Gênesis, que 

descreve a criação do gênero humano. Essa interpretação é, atualmente, confirmada 

pelos rabinos. Segundo o rabino Shmuley Boteach: 

 

[...] Deus criou Adão no jardim do Éden como um híbrido de macho e 

fêmea. A interpretação judaica tradicional [...] do Gênesis sugere que 

a palavra [hebraica] tselá, em geral traduzida como „costela‟, aqui 

significa „lado‟. Adão não foi o primeiro homem, mas, sim, o primeiro 

ser humano, e era um ser andrógino com os aspectos masculino e 

feminino. Quando Adão adormeceu, Deus retirou um lado inteiro, o 

lado feminino, da sua criatura. O resultado foi uma cisão do primeiro 

                                                           
47

 “Deus criou duas faces no primeiro ser humano” (Tradução nossa). Disponìvel em: http://www.come-

and-hear.com/berakoth/berakoth_61.html   

 

http://www.come-and-hear.com/berakoth/berakoth_61.html
http://www.come-and-hear.com/berakoth/berakoth_61.html


45 

 

ser humano, formando Adão, que permaneceu macho, e Eva, que se 

tornou fêmea (2000, p. 161). 

 

Para o pensamento judaico, cada metade, sentindo-se agora incompleta, 

passa a depender da busca e do encontro com a outra, para que, por meio da união dos 

sexos, as metades voltem a formar a inteireza primordial (Cf. BOTEACH, 2000, p. 162; 

Cf. CHEVALIER; GHEERBRANT, 2000, p. 53). Isso é confirmado pela Bíblia 

(Gênesis II, 23-24): 

 
The man-person said, “At last! This is bone from my bones and flesh 

from my flesh. She is to be called Woman [Hebrew: ishah], because 

she was taken out of Man [Hebrew: ish].” This is why a man is to 

leave his father and mother and stick with his wife, and they are to be 

one flesh (THE COMPLETE JEWISH BIBLE, 1998, p. 03
48

). 

 

É interessante ressaltar que essa idéia concorda com a concepção platônica 

da origem do amor. Entretanto, a religião judaica não vê o corte dos sexos tal como o 

viam os gregos: fruto de uma rebelião contra o Olimpo e como castigo dos deuses 

olímpicos. O Judaísmo sempre viu a separação dos sexos como proveniente da 

necessidade que o andrógino adâmico sentiu de ter alguém junto a si da mesma forma 

que os animais, que foram criados com os sexos separados (Cf. Gênesis II, 18-21). Isso 

corresponde ao que disseram Chevalier e Gheerbrant: que o andrógino, mesmo tendo 

ainda unidos os dois sexos, estavam, potencialmente, a ponto de serem separados (Cf. 

2009, p. 52).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
48

 “A pessoa-homem disse: „afinal, esta é feita do osso dos meus ossos e da carne da minha carne. Ela 

será chamada Mulher [Hebraico: ischá], visto que foi tirada do Homem [Hebraico: isch]”. Essa é a razão 

pela qual deverá o homem deixar seu pai e sua mãe e unir-se à sua esposa, e eles serão uma só carne” 

(Tradução nossa). 



46 

 

2 A ascensão ao Paraíso segundo Dante Alighieri 

 

Assim, por vez, contando o Paraíso / convém que salte, este sacro 

poema, / como o viandante à frente de um aviso. // Mas quem 

considerar o grave tema / e o mortal ombro que com ele arca, / não o 

censure, inda que às vezes trema (Dante Alighieri, Divina Comédia, 

Paraíso). 

 

Outro texto abriu as portas (para a discussão a respeito) do Paraíso: a Divina 

Comédia, de Dante Alighieri. Em sua principal obra poética, o poeta de Florença segue 

a classificação judaico-cristã dos dois paraísos, o Jardim do Éden, nos cantos finais do 

Purgatório, e o Paraíso celestial (de acordo com o sistema cosmológico ptolomaico e a 

hierarquia celestial de Dionísio, o areopagita). Vale ressaltar que Dante o faz com uma 

liberdade poética incrível, por exemplo, fundindo elementos cristãos e pagãos na 

composição da Commedia, bem como dando a Beatriz um tratamento mariano. Neste 

capítulo, priorizamos, por ora, as reflexões de Dante sobre o Paraíso do Éden, de modo 

que as reflexões sobre o Paraíso celestial serão vistas nos próximos capítulos, no estudo 

comparativo da Commedia com o romance Avalovara.  

Por ora, podemos dizer que mesmo no Paraíso celestial há elementos do 

Paraíso terreal, significando que Dante antevia, por ocasião da ressurreição dos mortos 

justos, o retorno do Éden, em uma nova e definitiva configuração escatológica, cujo 

marco decisivo é o Juízo Final. Esse retorno edênico-escatológico é reforçado pelos 

versos do Paradiso que mostram Dante dizendo que a ressurreição da carne humana se 

realizará considerando que Adão e Eva eram imortais antes da queda, a qual trouxe a 

mortalidade para a criação. Dito de outro modo, assim como os corpos de Adão e Eva 

eram imortais no Éden original, assim também os corpos dos justos serão imortais por 

ocasião da ressurreição, conforme os versos 145-148 do canto VII do Paraíso 

(ALIGHIERI, 2008, p. 56). Há também versos que mostram os espíritos justos 

desejando ter de volta os seus corpos terrenos, para que, com esses corpos, eles tenham 

maior luminosidade, de modo que a visão beatífica seja também maior com o corpo 

humano ressurgido:  

 

„così questo folgór che già ne cerchia / fia vinto in apparenza de la 

carne / che tutto dí la terra ricoperchia; // né potrà tanta luce 

affaticarne, / ché li organi del corpo saran forti / a tutto cio che potrà 

dilettarne‟. // Tanto mi parver sùbiti e accorti / e l‟uno e l‟altro coro a 



47 

 

dicer “Amme!”, / che ben mostrar disio de‟ corpi morti
49

 (Idem, 2008, 

p. 103). 

          

Há também versos em que o vate italiano narra seu encontro, no Empíreo 

(céu espiritual em que há somente pura luz), com os espíritos justos já mostrando o 

aspecto físico que terão por ocasião da ressurreição. E a possível antevisão prefigurativa 

da Nova Jerusalém, quando Beatriz pede para Dante, no verso 130 do canto XXX do 

Paraìso: “Vedi nostra città quant‟ella gira” (2008, p. 213)
50

.  

O Jardim do Éden está localizado no alto da montanha do Purgatório, que se 

eleva a partir de uma ilha do Mar Oceano, situada no Hemisfério Sul. Essa elevação 

montanhosa do Purgatório se dá em forma de cone, cuja estruturação em cornijas segue 

uma ascensão esférica que vai diminuindo de tamanho até a chegada de Dante e Virgílio 

ao cume terrestre, local do Jardim do Éden, posto entre o final do Purgatório e a entrada 

do Paraíso celestial. Antes, é importante ressaltar que apesar de o Paraíso terrestre estar 

situado na segunda parte da Commedia, ou no Purgatório, esse Jardim está intimamente 

ligado ao Paraíso celeste, pois aquele funciona como uma ante-sala deste. Ademais, 

quanto ao usufruto estético, o poeta e crítico T. S. Eliot diz que os cantos que tratam do 

Jardim do Éden têm a mesma qualidade da terceira parte da Commedia, o Paradiso, “e 

nos preparam para ele; movem-se diretamente para frente, sem qualquer desvio ou 

atraso
51

” (1989, p. 92). A poesia dantesca irrompe-se, a partir do Éden, no movimento 

espiralado da elevação/ascese místico-poética em direção à visio beatífica, no último 

cântico do Paradiso. Como bem sintetiza o poeta e crìtico César Leal, “no Inferno, 

[Dante] deseja empregar rimas „aspre‟ e „chiocce‟”; no Purgatório, rimas melódicas e 

suaves, no Paraíso, anáforas e rimas intensificadoras de efeitos luminosos, além de 

rimas metafìsicas, psicológicas ou teológicas” (1986, p. 41). 

                                                           
49

 “Assim, mais do que a luz que nos encerra / o da carne terá de fulgurar, / inda até então coberta pela 

terra. // Nem poderá tanta luz nos cansar, / porque os órgãos do corpo bons serão / pra tudo que puder nos 

deleitar”. // De um e outro coro foi tão pronta e tão vibrante a voz a responder: “Amém”, / que de seu 

corpo enunciava a paixão” (Tradução de Italo Eugenio Mauro). Preferimos, para fins de clareza maior, 

traduzir o último verso assim: “que bem mostraram o desejo de terem os corpos mortos de volta”. Versos 

55-63 do Canto XIV do Paraíso, respectivamente.  

50
 Que Italo Eugenio traduziu como “vê esta nossa cidade quanto habita”. 

51
 Mesmo as reflexões sobre a Queda não aparentam ser digressões, por mais que tratem do estado 

edênico perdido. O mesmo pode ser dito em relação às profundas reflexões teológicas, filosóficas, 

cosmológicas e históricas (reflexões envolvendo especialmente Florença), na terceira parte da Commedia. 



48 

 

Dante, no verso 23 do canto XXVIII do Purgatório, revelando uma nostalgia 

do Paraíso bíblico, inicialmente denomina-o “la selva antica” (2008, p. 184)
52

, por cujo 

bosque desejava andar. Depois, pela fala de Matilde, o denomina “luogo eletto a 

l’umana natura per suo nido (2008, p. 185)
53

” e “la campagna santa (2008, p. 187)
54

”. 

Eis uma descrição do estado beatífico original do ser humano no Jardim do Éden, antes 

de acontecer a Queda.  

O vicejar da vegetação edênica também é visto na Divina Comédia, nas 

seguintes palavras de Matilde, direcionadas a Dante, nos versos 106-123 do canto 

XXVIII do Purgatório:  

 

In questa altezza ch‟è tutta disciolta / ne l‟aere vivo, tal moto percuote, 

/ e fa sonar la selva perch‟è folta; // e la percossa pianta tanto puote, / 

che de la sua virtute l‟aura impregna / e quella poi, girando, intorno 

scuote; // e l‟altra terra, secondo ch‟è degna / per sé e per suo ciel, 

concepe e figlia / di diverse virtú diverse legna. // Non parrebbe di là 

poi maraviglia, / udito questo, quando alcuna pianta / sanza seme 

palese vi s‟appiglia. // E saper dèi che la campagna santa / dove tu se‟, 

d‟ogne semenza è piena, / e frutto ha in sé che di là nin si schianta. // 

L‟acqua che vedi non surge di vena / che ristori vapor che gel 

converta, / come fiume ch‟acquista e perde lena (2008, p. 187)
55

;  

 

Dante vê uma água cuja nascente transcendente é eterna e invariável, de 

modo que se ela desdobra em dois rios, o Létes (cujas águas apagam os pecados) e o 

Eunoé (cujas águas trazem à memória as boas obras). Dante não menciona os nomes 

dos quatro rios do Paraíso terreno, pois com licença poética, efetua uma redução de 

quatro para dois rios, para seguir uma tradição patrística que ensinava que os Campos 

Elísios eram o modo de os poetas pagãos falarem do mesmo Jardim do Éden (Cf. 

DELUMEAU, 2000, p. 10-15/50). Dante o confirma nos versos 139-141 do canto 

                                                           
52

 “A selva antiga” (Tradução nossa). Italo Eugenio Mauro traduz, para fins de rima, como “selva 

primeira”, e assim ele fez com todos os versos da Commedia, uma tentativa de fazer uma terza rima 

portuguesa. 

53
 “[...] terra, eleita / pra dos humanos ninho protegido,//” (Tradução de Italo Eugenio Mauro). 

54
 “Esta terra santa” (Tradução de Italo Eugenio Mauro). 

55
 “Nesta altura do monte, incontrastado, / no folhedo da selva vem bater / e o faz soar por ser assim 

cerrado; // e a planta, sacudida, tal poder / tem, que da sua virtude impregna o vento / que após girando, à 

volta a vai verter; // e a outra terra, conforme o acolhimento / por si e por seu céu, concebe e gera / várias 

plantas, de vário alimento. // Grã surpresa por lá não merecera, / depois disto, saber que alguma planta / 

sem manifesto semear crescera. // Saibas agora que esta terra santa, / onde estás, tem si toda semente; / 

fruta que lá [no mundo dos vivos] não tem, aqui tem tanta” (Tradução de Italo Eugenio). 



49 

 

XXVIII do Purgatório: “Quelli ch‟anticamente poetaro / l‟età de l‟oro e suo stato felice, 

/ forse in Parnaso esto loco sognaro.// (2008, p. 188).
56

” 

Conforme a narrativa bíblica, Adão e Eva foram expulsos do Jardim do 

Éden, após haverem comido o fruto da árvore do conhecimento do Bem e do Mal. A 

Divina Comédia versifica reflexões sobre a queda de Adão e Eva no Paraíso. No canto 

XXVIII, do Purgatório, é dito: “Lo sommo Ben, che solo esso a sé piace, / fé l‟uom 

buono e a bene, e questo loco / diede per arr‟a lui d‟etterna pace. // Per sua difalta in 

pianto e in affanno / cambiò onesto riso e dolce gioco” (2008, p. 186)
57

.  

Notemos que Dante fala da culpa do “homem”, de ambos – Adão e Eva, 

pois “homem” tem o sentido de gênero humano, independentemente do sexo. Já nos 

versos 31-32/37-39 do canto XXXII, do Purgatório, vemos: “Sì passeggiando l‟alta 

selva vòta, / colpa di quella ch‟al serpente crese / [...] // Io senti‟ mormorare a tutti 

„Adamo‟; / poi cerchiaro una piata dispogliata / di foglie e d‟alta fronda in ciascun 

ramo” (2008, p. 208)
58

. Nesses versos, a árvore do conhecimento do Bem e do Mal é 

denominada “Adão”, como sinal da culpa dele. Não obstante, a culpa de Eva é 

mencionada pelo poeta florentino, pois foi mediante ela que o Paraíso tornou-se inóspito 

para o ser humano. Por conseguinte, houve a expulsão, cujo estado de permanência 

original pouco tempo durou: sete horas, segundo as palavras de Dante postas na boca do 

espírito de Adão, quando o vê no Paraíso celestial (2008, p. 186). 

Obviamente, Dante culpa Eva por ter ouvido à serpente, mas o vate italiano 

– ao denominar a árvore do conhecimento do Bem e do Mal de Adamo, “Adão”, 

segundo entendemos – põe a culpa pelo pecado original sobre os dois, mas com a 

responsabilidade maior sobre Adão. Do contrário, essa árvore seria denominada “Eva”, 

não “Adão”. Nos versos 22-24 do canto XXIX do Purgatório, Dante reprova o 

comportamento imprudente de Eva, pois ela desobedeceu e violou os mandamentos 

divinos (2008, p. 190), cedendo à tentação da serpente. No mesmo canto, o poeta revela 

                                                           
56

 “Os que a idade do ouro antigamente / poetaram, e o estado seu feliz, / este Parnaso deviam ter em 

mente” (Tradução de Italo Eugenio Mauro). 

57
 “O Sumo Bem, que só a si mesmo apraz, / fez o homem bom e ao bem, e este torrão / lhe deu como 

penhor de eterna paz. // Sua falta [o pecado original] lhe trocou em labuta e dor / digna alegria e amena 

diversão” (Tradução de Italo Eugenio). 

58
 “Assim, na selva marchando, vazia, / por culpa da que creu numa serpente, / [...] // E ouvi de todos 

murmurar: „Adão!‟, / contornando uma árvore despida / de folha ou fruto ou qualquer floração” 

(Tradução de Italo Eugenio). 



50 

 

uma nostalgia do Paraìso: “sotto ‟l qual se divota fosse stata, / avrei quelle ineffabili 

delizie / sentite prima e piú lunga fiata” (2008, p. 190)
59

. Já nos versos 4-6 do canto 

XXXII, do Paraíso, é dito pelo último guia do poeta florentino, São Bernardo, que a 

chaga, o pecado original, que Maria sanou e ungiu, foi aberta e pungida por Eva (2008, 

p. 221), significando a redenção feminina representada por Maria, mãe de Cristo.  

Interessante é o próprio Adão expondo para Dante a culpa pela expulsão do 

Éden, nos versos 115-117 do canto XXVII do Paraíso, quando o poeta o encontra no 

Paraìso celeste: “Or, figluol mio, non il gustar del legno / fu per sé la cagion di tanto 

essilio, / ma solamente il trapassar del segno” (2008, p. 185)
60

. Diante desses excertos 

da obra máxima do vate italiano, vemos que Adão e Eva são culpabilizados juntos, por 

haverem comido do fruto da árvore do conhecimento do Bem e do Mal. Portanto, 

segundo a nossa leitura, não vemos a misoginia aterradora tão difundida por vários 

Padres da Igreja nos versos de Dante, agindo como um católico heterodoxo quanto ao 

comportamento ortodoxo desses teólogos. Conforme Gibson Monteiro (2007, p. 29-30):  

 

O poeta, mesmo sendo cristão, não era refém do Cristianismo, existem 

muitas outras doutrinas que se mesclam em meio aos tercetos. Pois 

nenhum cristão apegado à doutrina seria capaz de colocar um suicida 

no Purgatório (Catão, Canto I) ou um pagão no Paraíso (Rifeu 

Troiano, canto XX). E Dante o faz para mostrar a magnitude divina, 

em meios às doutrinas que a obra esconde (Inf. IX, 613). 

 

Dante, a partir da variedade de versos citados e comentados nos parágrafos 

anteriores, no que diz respeito à temática do pecado original, suscita uma bipolarização 

de níveis de culpa abarcados no e pelo mito adâmico da Queda, analisada por Paul 

Ricoeur, em O conflito das interpretações. Tais níveis lidam com a interioridade e a 

exterioridade do pecado original. A própria expressão “pecado original” traz em si a 

ideia de interiorização da culpa, uma culpa herdada per generationem, ou seja, através 

do nascimento, desde o primeiro ato de Adão: todos os humanos estavam imbricados 

em Adão por ocasião da Queda. Como lembra Ricouer (1989, p. 273), é Agostinho 

quem funda um conceito de pecatum originale num deslocamento de ato exterior 

                                                           
59

 “Que, se ela [Eva] houvesse optado obedecer, / teriam tocado a mim tantas delìcias, / por toda a vida, 

desde o meu nascer” (Tradução de Italo Eugenio). Note-se que Italo omite “ineffabilli” (inefáveis), 

adjetivo de “delizie” (delìcias). 

60
 “Ó filho, não do fruto o apetite / foi, por si só, a razão de tanto exìlio, / mas, tão-só, o exceder do seu 

limite” (Tradução de Italo Eugenio). 



51 

 

jurídico para um estado moral inoculado biologicamente, sem depender de um ato 

decorrente de uma vontade sob o livre-arbítrio, uma exterioridade arbítria. Essa 

interpretação faz, aparentemente, o ser humano ser mais o primeiro autor do mal do que 

propriamente o veículo da entrada do mal no mundo.  

O princìpio da exterioridade lê o mal como um “estar aì”: quando o primeiro 

humano surgiu, o mal já existia, como lembra Ricoeur, na representação da serpente: “a 

serpente representa, no próprio coração do mito adâmico, a outra face do mal [...]: o mal 

já está aì, o mal anterior, o mal que atrai e seduz o homem”, de modo que “a serpente 

significa que o homem não começa o mal. Ele encontra-o. Para ele, começar é 

continuar”, sendo ela “o Outro do mal humano” (RICOEUR, 1989, p. 290). Assim, a 

exterioridade do mal é representada na figura serpentina. No mito adâmico da Queda, 

interioridade e exterioridade conflituam o drama da má escolha do homem: dar 

continuidade ao mal iniciado pela serpente. A exterioridade transplanta a origem do mal 

para um conflito anterior ao homem, sendo Adão a anterioridade do mal no mundo. Já a 

interioridade relida denota “a experiência dolorosa da consciência culpada e 

escrupulosa” (Idem, 1989, p. 290), não sendo o homem a origem do mal, mas veículo, 

com uma denotação mais ética e jurídica, sem o sentido agostiniano do pecado de Adão 

legado aos seus descendentes.  

Posteriormente baseando-se em Kant, especialmente A religião nos limites 

da simples razão, Ricoeur expõe o argumento de uma inclinação para o mal 

“inteligìvel”, como sendo um a priori da condição da possibilidade de máximas más. 

Ou seja, há uma propensão para o mal no homem, nível inteligível, (de)notado e 

empírico, mas atrelado ao limite da razão há outro nível, mais abstrato, não-empírico, 

conotado. Noutras palavras, citando Kant, Ricoeur admite que a experiência, a 

demonstração empírica, mesmo que mostre inteligivelmente a inclinação humana para o 

mal, seu a priori causal é para além dos limites da razão: a experiência “nunca pode 

descobrir a raiz do mal na máxima suprema do livre-arbítrio em relação à lei, porque se 

trata de uma ação inteligível que precede toda a experiência” (KANT apud RICOEUR, 

1989, p. 302). Mesmo com o afastamento do biologismo naturalista agostiniano, na 

esteira do pensamento kantiano, Ricoeur concebe que a inclinação para o mal é dada no 

nascimento, “embora o nascimento não seja a sua causa” (RICOEUR, 1989, p. 302). 

Lendo essa releitura empreendida por Ricoeur, na esteira das reflexões de Kant, vemos 

uma aproximação com que o Judaísmo ensina sobre essa questão, estabelecendo uma 



52 

 

distinção com o Cristianismo: para os cristãos, o ser humano nasce pecador, mas para os 

judeus, o ser humano torna-se pecador, a partir do momento/tempo em que discerne o 

bem do mal. Quanto a Dante, apesar de sua tentativa de redimir a figura de Eva da 

unicidade da culpa, o vate florentino parece-nos ainda ser filiado ao conceito 

agostiniano de pecado original. Não obstante, sua tentativa heterodoxa de pôr a culpa do 

pecado também em Adão poderia muito bem ser vista como heresia pela igreja católica 

medieval.    

   

 

2.1 A Divina Comédia: a estrutura de uma cosmologia poética do Paraíso 

 

Uma característica importante que norteia a poética medieval é a conexão 

entre o ser humano e o Universo, especialmente se fundamentando no simbolismo 

numérico como princípio da criação divina do Cosmos, fundindo cosmologia e 

cosmogonia. A Idade Média recebeu da Antiguidade Clássica e do Cristianismo o gosto 

pelo simbolismo místico dos números, de modo que essa recepção aritmético-simbólica 

contribuiu fortemente para a criação do que Curtius chama de “composição numérica” 

(1979, p. 511), vindo a influenciar, notoriamente, a criação poética medieval. Essa 

compreensão decorre de um pressuposto: “o plano de Deus [na criação] era aritmético! 

Não devia o escritor, pelo seu esquema, deixar-se também guiar pelos números?” 

(CURTIUS, 1979, p. 543). Assim, o Gênesis judaico era visto pelo homem medieval 

como uma estrutura aritmética empregada na formação e na criação do Cosmos. Não só 

os cristãos medievais, especialmente os que tinham conhecimento da literatura greco-

latina, como é de se esperar em termos óbvios, mas também os judeus medievais 

conheciam bem esse modo de compreender o plano criacional de Deus para o Universo. 

A tradição judaica ensina, além do Livro da Sabedoria, no tratado talmúdico Pirkê Avôt 

(Ética dos Pais) V:1, que “através de dez pronunciamentos (Divinos) foi criado o 

mundo” (apud BUNIM, 2001, p. 306), pronunciamentos encontrados nos capìtulos um e 

dois do Gênesis. Assim, conforme Irving Bunim, “a Criação vai do simples para o 

complexo, da matéria bruta para a inteligência crescente. O homem veio por último, 

como ápice da criação, a coroação de tudo o que veio antes dele” (2001, p. 307). Ou 

seja, a criação se deu aritmeticamente num processo que foi do macro-cosmo (o 

Universo) para o micro-cosmo (o ser humano), marcado pelo número 10. 



53 

 

Outro texto judaico, embora apócrifo, serviu de mote para o vínculo entre 

simbolismo aritmético e composição numérica, na Idade Média: “dispuseste tudo em 

medida, número e peso”, conforme o livro da Sabedoria de Salomão 11:21, texto 

possivelmente originário do primeiro século antes de Cristo. Por essa razão, como diz 

argutamente Ernst Curtius: 

 

O conceito de ordo [ordem] da mentalidade medieval se desenvolveu 

desse único versículo da Bíblia [Católica], que santificou o número 

como elemento formador da obra divina da criação, e lhe conferiu 

dignidade metafísica. Essa é a grandiosa causa da composição 

numérica na literatura (1979, p. 543). 

 

Agio de Corvey, em um poema computístico, ensinou que conquanto as 

artes procedam de Deus e sejam benéficas, a aritmética é maior que todas as artes, 

“porque a obra da criação, o ritmo do tempo, o calendário e as estrelas são fundadas no 

número” (CURTIUS, 1979, p. 542). Tendo esse ensinamento de Agio em mente, 

chegamos à classificação da natureza dos números, corrente no medievo: os números 

redondos, como 50, 100, 200, entre outros, considerando todos os números que são 

passíveis de ser divididos por 5 ou 10. Eles podem ter tanto valor simbólico quanto 

denotação estética. Já os números simbólicos, como 3, 7, 9, entre outros, apresentam 

significado teológico ou filosófico. Além de ressaltar essa classificação dos números, 

Curtius diz que “tanto o número de versos como o das estrofes numa poesia, e também 

o de capítulos de um livro, ou o de livros numa obra, pode ser determinado pelo 

simbolismo numérico”, culminando com um jogo literário numérico junto com o 

simbolismo dos números (CURTIUS, 1979, p. 543-544). Um exemplo da determinação 

do simbolismo numérico em um texto é a carta de Dante a Can Grande, a qual tem 33 

parágrafos, em alusão à idade com que Cristo morrera, além do Decameron, de 

Boccaccio, lidando com os números 10 e 100, por exemplo.  

Dante Alighieri, com sua “maravilhosa harmonia da composição numeral”, 

é – conforme atesta Curtius – “o fecho e auge de uma longa evolução”, de modo que, e 

aqui revemos contextualmente a citação de Curtius que é epígrafe de Avalovara: 

 

Desde as enéadas da Vita Nouva, marcha Dante para a artística 

construção numeral da Divina Comédia: 1 + 33 + 33 + 33 = 100 

cantos conduzem o leitor através de três reinos, o último dos quais 

abrange 10 céus. Tríadas e décadas se entretecem na unidade. O 



54 

 

número, aqui, não é mais simples esqueleto exterior, mas símbolo 

do ordo cósmico (1979, p. 549. Grifo nosso). 

 

  Dante seguiu, e experimentou, o princípio herdado pelo medievo, de modo 

que criou uma obra inovadora para seu tempo, transcendendo o esgotamento das formas 

épicas clássicas. O simbolismo numérico, com sua mística, serviu de base na 

composição da opera prima de Dante, para mostrar que o ser humano está integrado ao 

cosmos, cujo exemplo dado pelo vate é a ligação dos espíritos justos com os céus-

planetas do Paradiso, nos quais residem recompensados de acordo com a conduta 

terrena. 

Seguindo a numerologia e seu simbolismo místico, Dante enfatizou, na 

composição de sua obra-prima poética, o 3, o 10 e seus respectivos múltiplos, 

sobressaindo o três. Assim, o gigantesco poema dantesco foi criado com 14.233 versos 

decassílabos, dividido nas três partes/lugares supracitados, de modo que cada uma delas 

se chama cantiche, cantos, e se dividem em 33 canti
61

, que podem ser considerados 

capítulos, segundo Hernâni Donato (In: ALIGHIERI, 1981, p. XIV). A centena de 

cantos que totalizam a configuração cosmo-poética da Commedia pode ser lida como 

uma poética de retorno cosmológico ascensional ao Paraíso, devido à simbologia do 10. 

Paralelamente, há a terza rima, algo inovador criado por Dante, cujo esquema simétrico 

de rimas (ABA BCB CDC, e assim sucessivamente, até VZV Z, como que ad 

infinitum), é que “simula uma permanente ascensão do inìcio ao fim da obra” (STERZI, 

2008, p. 105).  

Precisa é a interpretação que Ernst Curtius dá para as rimas dantescas: 

“encadeamento contìnuo com a inevitável energia. [...] A perfeita cobertura e 

interpenetração do interior dantesco e do exterior cósmico; congruência da alma e do 

mundo” (1979, p. 396). Portanto, as rimas de Dante, ásperas no Inferno, atenuantes no 

Purgatório, ascendem ao efeito da luz, fundindo teologia, metafísica, cosmologia, 

história humana e psicologia, no Paraíso (Cf. LEAL, 1986, p. 41), uma cosmogonia 

poética da alma, que renovaram profundamente o gênero poético de seu tempo. 

                                                           
61

 O canto primeiro do Inferno funciona como introdução, dando 34 cantos à primeira parte da Divina 

Comédia. Mas é em função desse primeiro canto que esse poema de Dante totaliza 100 cantos: “sendo 10 

o número perfeito, 100 seria a perfeição do perfeito” (DONATO, In: ALIGHIERI, 1981, p. XIV). É uma 

retomada da concepção pitagórica do 10, que além de significar a totalidade, a conclusão, denota o 

retorno à unidade, após o desenvolvimento cíclico dos noves números antecedentes, sendo, portanto, 

número-símbolo da criação universal (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 334). Também vimos 

que segundo o Judaísmo, o Cosmos foi criado através de 10 pronunciamentos divinos. 



55 

 

É também em nome do Paraíso que Dante faz um deslocamento do sentido 

conceitual da comédia. Geralmente, a comédia é vista como gênero dramático que 

mostra pessoas inferiores, oposta à tragédia (que eleva seres superiores), não sendo 

aquela tão estimada quanto esta. Entretanto, Dante, para explicar a razão de haver dado 

o título de Comédia para sua obra poética, desloca o sentido dramático em nome da 

recolocação do conceito a priori “de que a tragédia começa em felicidade e termina em 

infortúnio, enquanto, inversamente, a comédia começa em infortúnio e termina em 

felicidade”, como lembra Eduardo Sterzi (2008, p. 105). Esse entendimento é visto no 

percurso dantesco pela obra: do infortúnio trevoso do inferno, passando pela esperança 

de felicidade vista no Purgatório, para a felicidade beatífica do Paraíso.  

Retornando à questão do plano composicional da Commedia, convém 

ressaltar que ela é comparada a uma catedral medieval: “o poeta exigiu da sua obra o 

esboço arquitetônico de uma catedral do medievo” (DONATO, In: ALIGHIEIRI, 1981, 

p. XIV). Esboço denota as plantas com as representações do formato das catedrais, 

esquematicamente projetados, como a seguinte: 

 

 

 

 

Planta de Notre-Dame, Paris. 1163-c.1250. 

 



56 

 

 

Vista principal da nave de Notre-Dame. 

 

De baixo para cima, observa-se uma harmonia entre as partes, partes de 

quadrados simétricos, cujo formato é o da cruz, e termina, no caso dessa planta, com 

uma abóbada propondo um cìrculo, com mais três cìrculos embutidos. Assim, “o 

arquiteto tornou-se um virtuose que sobrecarrega o esqueleto estrutural com uma trama 

tão intensa e fantasiosa de elementos decorativos, que a estrutura fica quase 

completamente oculta” (JANSON; JANSON, 1996, p. 135). Sendo uma planta 

catedrática o esboço para uma arte de pedras, Dante a usou para esculpir uma catedral 

poética da palavra, sua Commedia, a qual os dantólogos efetivamente chamam de 

catedral. A terza rima aponta para a ascensão das partes simétricas das paredes internas 

da catedral, quando vemos a nave central, culminando com a luminosidade dos vitrais 

das janelas e a circularidade parcial dos arcos ogivais, que na Commedia atingem o 

ápice desse simbolismo quando o vate vê a Santíssima Trindade, através de três 

círculos.  

As imagens traduzem o sentido transcendental da insistência gótica na 

verticalidade, e, não fortuitamente, Dante é considerado o mais verticalizante dos 

poetas. Assim, o entendimento do abade Suger sobre a arquitetura da catedral gótica 

pode ser aplicado à obra poética máxima de Dante: “a „harmonia‟, a relação perfeita 

entre as partes, constitui a fonte da beleza, uma vez que exemplifica as leis segundo as 

quais a razão divina criou o universo; a „milagrosa‟ inundação de luz através das „mui 

sagradas‟ janelas transforma-se na luz divina” (JANSON; JANSON, 1996, p. 135). Essa 

compreensão do abade Suger aponta para outra compreensão bem fincada no 

pensamento medieval, e que norteou a composição numérica e simbólica da arte 



57 

 

medieval: a ligação do ser humano com o cosmos, expressa, por exemplo, nesta 

iluminura medieval, intitulada simplesmente de Microcosmus: 

 

 

 

A criação com o universo e o homem cósmico, Liber divinorum operum simplicis 

hominis (Livro das obras divinas do homem direito), c. 1230. 

   

 

Conforme o medievalista Jean Delumeau, “a perfeição do cìrculo serviu 

muito tempo para evocar e explicar a correspondência entre o homem e o mundo, o 

microcosmo e o macrocosmo” (2003, p. 285). Proclus, no século V, em seu comentário 

a respeito do Timeu, de Platão, disse: “o homem é um microcosmo e tudo que está no 

cosmo, sob forma divina e total, encontra-se parcialmente no homem” (apud 

DELUMEAU, 2003, p. 285). O ser humano, através do formato esférico da cabeça, por 

exemplo, apresenta uma correspondência parcial com a totalidade cósmica das esferas 

do Universo. Essa é a interpretação da iluminura Microcosmus, outra do Hortus 

deliciarum, diz argutamente Jean Delumeau: 

 

O homem, apresentado em seu estado natural, ali está emoldurado 

pelos quatro elementos: a terra, á água, o ar e o fogo. Uma legenda 

sublinha que “sua cabeça é redonda como a esfera celeste; nela 

brilham dois olhos como as duas luminárias do céu [o Sol e a Lua]; aí 



58 

 

se encontram sete aberturas [olhos, narinas, orelhas, boca] 

correspondendo às sete harmonias da esfera celeste (2003, p. 285) 

 

Essa leitura da iluminura Microcosmus tem ligação direta com a iluminura A 

criação com o universo e o homem cósmico. Nela, o homem está de braços abertos, 

fincado dentro de quatro círculos concêntricos (símbolos dos quatro elementos), e 

também fundido às esferas circundantes da Terra; os raios que atingem o homem partem 

dos cìrculos são, segundo Delumeau, uma “justificação da astrologia” (2003, p. 285). 

Embaixo, canto esquerdo inferior, há uma representação pictórica de santa Hildergada. 

A propósito:  

 
Las últimas visiones de Santa Hildergada, escritas entre 1163 y 1173, 

tienen por objeto la integración del hombre en el orden de la creación 

divina. El amor divino del Hijo [Cristo] aparece en el cielo bajo una 

figura cósmica de color rojo, superada solamente por la bondad del 

Padre
62

 (ROOB, 2005, p. 161). 

 

   Dante realiza magistralmente a incorporação dessa compreensão do ser 

humano inserido na constelação do Cosmos em sua Divina Comédia, como um 

elemento sobremodo relevante que contribuiu para a renovação do gênero poético de 

seu tempo. Conforme Delumeuau, “Dante construiu seu Paraíso de maneira 

deslumbrante a partir de A hierarquia celeste, do Pseudo-Dionìsio” (2003, p. 43), além 

de seguir o sistema cosmológico do astrônomo e geógrafo grego Ptolomeu, que cria que 

a Terra estava no centro do Cosmos. Isso é confirmado na Commedia, em dois 

momentos. Nos versos 115-117 do canto X, do Paraíso, quando Dante se encontra no 

céu do Sol, onde estão os doutores da Igreja e os sábios, Beatriz pede para que o vate 

contemple o lume do sírio que na Terra conheceu intimamente a natureza e o ministério 

dos anjos (2008, p. 75). Posteriormente, nos versos 97-132 do canto XXVIII, Beatriz 

faz uma apresentação da hierarquia dos espíritos celestiais e dos distintos céus
63

, e 

                                                           
62

 “As últimas visões de Santa Hilderdaga, escritas entre 1163 e 1173, têm por objetivo a integração do 

homem na ordem da criação divina. O amor do Filho aparece no céu sob uma figura cósmica de cor 

vermelha, superada somente pela bondade do Pai” (Tradução nossa). 

63
 Resumidamente, conforme A hierarquia celeste, obra que surgiu no século VI: Os sete céus planetários, 

depois, acima deles, o céu das estrelas fixas e o do “primeiro motor” (circundado pelo empìreo), são 

habitados pelos nove coros angélicos e que as diferentes categorias de espíritos celestes servem de 

mediadores para fazer vir de cima para baixo a força divina que move os astros (DELUMEAU, 2003, p. 

43). Vale lembrar que, conforme Delumeau, antes da Divina Comédia, em o O banquete, “Dante, de 

acordo com a doutrina do Pseudo-Dionísio, já repartira a condução dos nove céus entre os nove coros da 



59 

 

menciona o sábio: “E Dïonisio con tanto disio / a contemplar questi ordini si mise, / che 

li nomò e distinse com‟io
64

” (2008, p. 199). Já nos versos 112-120 do canto II do 

Paraíso, há uma breve menção a essa hierarquia das esferas do Paraíso celeste, dada por 

Beatriz, antes do aprofundamento do canto XXIII, para cuja leitura pormenorizada 

recomendamos:  

 
Dentro dal ciel de la divina pace/ si gira un corpo ne la cui virtute/ 

l‟esser di tutto suo contento giace.// Lo ciel seguente, c‟ha tante 

vedute,/ quell‟esser parte per diverse essenze,/ da lui distinte e da lui 

contenute.// Li altri giron per varie differenze/ le distinzion che dentro 

da sé hanno/ dispongono a lor fini e lor semenze (ALIGHIERI, 2008, 

p. 23
65

).     

 

É assim narrada a cosmologia do Paraíso encontrado por Dante, processo 

final de sua ascensão/purificação mística, por meio de sua poética inovadora da 

Commedia, fundindo tipos vários de cosmos. Como aponta Curtius: “na Comédia, todo 

o cosmo da história é desdobrado para ser repartido de novo no cosmo astrofísico do 

universo e no metafísico da transcendência. A cosmologia física e o universo metafísico 

se entrosam, na mais rigorosa correspondência” (1979, p. 381). Na esteira desse 

pensamento, o diz de outro modo Auerbach: “A Comédia é, entre outras coisas, um 

poema didático enciclopédico, no qual são apresentadas conjuntamente as ordens 

universais físico-cosmológica, ética e histórico-política” (1976, p. 164). Ademais, a 

poética de Dante é a poética da reintegração paradisíaca do ser humano com o Cosmos, 

criado por Deus
66

, reintegração também reforçada por este paralelismo entre o corpo 

humano e o Universo: “E come l‟alma dentro a vostra polve/ per differenti membra e 

conformate/ a diverse potenze si risolve,// cosi l‟intelligenza sua bontate/ multiplicata 

per le stelle spiega,/ girando sé sovra sua unitate” (Paraìso, Canto II:133-138, 

                                                                                                                                                                          
hierarquia celeste, mas por vezes afastando-se ligeiramente da nomenclatura do Areopagita” (2003, p. 

43). 

 
64

 “Dionìsio com tal gosto os apogeus / se pôs a contemplar, que distribuiu, / como eu disse, e nomeou 

todos os céus;” (Tradução de Italo Eugenio). 

65
 “No nono céu, o da divina paz,/ um corpo gira, no poder de Quem / o ser de tudo que ele abrange jaz.// 

O seguinte [das estrelas fixas], que tantos lumes tem,/ o reparte em essências diferentes,/ dele distintas, 

que ele contém.// Os outros céus, nos modos pertinentes/ às virtudes da vária condição,/ distribuem os 

seus fins e as suas sementes” (Tradução de Italo Eugenio). 

66
 Como atesta Auerbach, a Divina Comédia é, em particular, “a história do desenvolvimento e da 

salvação de um único homem, Dante, e, como tal, uma história figurativa da salvação da humanidade em 

geral” (1976, p. 164). 



60 

 

ALIGHIERI, 2008, p. 23-24
67

). Diante do exposto, tendo visto a apresentação sobre o 

Paraíso e a interpretação dantesca sobre ele, veremos no próximo capítulo como o 

romance Avalovara, de Osman Lins, leu essa temática e foi influenciado, a seu modo, 

pela Commedia. 

 

 

2.2 O homo viator e a Divina Comédia como precursora do Bildungsroman 

 

Uma das concepções que predominou no pensamento medieval é de que o 

ser humano é um viajante, cujo percurso, com caráter iniciático, vai do deslocamento 

físico de um local a outro até um deslocamento interior, de ordem mística e psíquica, 

uma viagem simbólica. Uma suma conceitual é dada por Jacques Le Goff, o qual define 

esse ser humano medieval como homo viator. Trata-se “do homem em marcha, em 

viagem permanente nesta terra e na sua vida, que são o espaço/tempo efémeros do seu 

destino e onde ele caminha, segundo as suas opções, para a vida ou para a morte – para 

a eternidade” (LE GOFF, In: LE GOFF (Org.), 1989, p. 13). 

Lugares físicos eram alvos peregrinatórios dos viajantes, de modo que o 

simbolismo do número três, representando o Deus trino, também é aplicado a eles. As 

cidades de Jerusalém, Roma e Santiago de Compostela se tornaram no mundo cristão 

medieval as principais rotas do homo viator, conquanto outras localidades – com grau 

menor de importância – também fossem outros ponto de peregrinação. Assim, em seu 

estágio mais elevado, o homo viator atinge a culminância de uma jornada dentro dos 

espaços do espírito, mesmo através dos itinerários físicos assinalados, como dissemos, 

pelas cidades sagradas e pela consciência de que a vida terrena é uma busca do Paraíso, 

ou da Cidade Celeste. 

O poeta se tornou personagem em sua poética, um homo viator pelos três 

loci do Além, Inferno, Purgatório e Paraíso, tendo três guias. Virgílio, simbolizando a 

razão e a filosofia, conduz o viator Dante através do Inferno, passando pelo Purgatório, 

findando no Paraíso Terrestre, no cimo da montanha purgatorial. Beatriz, a fé e a 

teologia, do Paraíso Terreno, ascendendo pelas esferas até o Empíreo; e São Bernardo, o 

                                                           
67

 “E como a alma, dentro à vossa argila,/ a cada único membro a faculdade/ que lhe é conforme dispensa 

e vigila,// assim a Inteligência a sua bondade/ por todas as estrelas multiplica,/ enquanto gira sobre a sua 

Unidade” (Tradução de Italo Eugenio). 



61 

 

amor, conduz o vate italiano à visão beatífica. A Commedia, pois, pode ser vista como 

um rito de iniciação, pelo viés peregrino
68

, cujo percurso serve de preparação salvífica 

para o poeta, culminando com a reintegração do ser humano com o Cosmos (denotada 

pela subida de Dante pelas esferas do Paraíso celestial, em direção à visão de Deus). 

No que tange ao conceito de homo viator, especialmente a respeito da 

elevação místico-simbólica durante a peregrinação, ressaltamos que Dante fez um 

deslocamento do conceito da comédia. Esse deslocamento, no que se refere à comédia, 

quanto ao quesito baixeza das personagens, ocorreu devido ao fato de o poeta ser, ele 

mesmo, personagem da própria obra, tendo a elevação de caráter dos heróis épicos e 

trágicos. Assim, Dante não representa as pessoas inferiores do sentido tradicional do 

objeto da mimesis realizada pela comédia.  

Erick Auerbach também chama a atenção para este deslocamento de Dante, 

porquanto o poeta florentino chama seu poema: 

 

De comédia, malgrado sua forma, que nos parece épica
69

, porque ele 

termina bem e porque foi escrito na língua comum do povo; nisso, o 

poeta segue uma teoria medieval; às vezes, porém, chama-o de 

„poema sagrado‟, indicando assim que pertence ao estilo sublime 

(1972, p. 136).  

 

Para Dante, o “cômico”, nas palavras de Hernâni Donato, “designava o 

estilo preferencialmente adotado para tratar assuntos em que ao sublime se combinasse 

o trivial; o religioso ao profano; o alento ao desalento, enfim, a contradição que é o 

homem governado por sentimentos e paixões” (In: ALIGHIERI, 1981, p. XIII). Não 

obstante, temos que considerar a hamartía (a falha ou o erro do herói, não decorrentes 

de maldade, mas de ignorância) não no sentido aristotélico, mas no cristão. Ou seja, 

falha na condição de pecado, pois o vate florentino se encontra perdido em uma “selva 

escura”, por haver se desviado do caminho cristão.  

                                                           
68

 Que o percurso de Dante pelos três loci do Além é visto como uma viagem iniciática, Virgílio já o 

avisara ao poeta, quando se achava em uma selva escura, alegoria do desvio do caminho justo (Inferno, 

Canto I:91-93, 2008, p. 28. Cf. FRANCO JÚNIOR, 1986, p. 65-66).  

69
 Já o conteúdo da Commedia parece ser mais (mas não unicamente) lírico, assinalado, especialmente, 

pela busca do amor divino e do amor de Beatriz, com densidade emocional, escoamento da alma amante 

do poeta. Não obstante, não podemos desconsiderar o caráter épico da Commedia, devido à presença 

histórico-política da nação italiana, mas uma presença universalizada pelo tratamento cósmico dado pelo 

vate florentino. Diante disso, a crítica dantesca, por exemplo, Berardinelli (2007, p. 75) e Curtius (1979, 

p. 374-380), vê na Commedia uma mistura de gêneros literários, que compreendemos inovadora para os 

conceitos do lírico e do épico. 



62 

 

Dante se envolveu demasiadamente com as coisas terrenas, de modo que se 

afastou do caminho divino, afastamento dito por Beatriz a ele quando do encontro no 

Éden, no alto da montanha do Purgatório. E Dante inicia sua Comédia já no 

acontecimento irrompido da hamartía, no sentido cristão de desvio moral, não 

mostrando necessária e claramente um trajeto pré-hamártico, apenas a razão da 

hamartía. O sentido cristão se dá porque Dante entende o estar, no meio da vida, aos 35 

anos, afastado de Deus, de modo que precisa fazer um novo caminho de conversão 

cristã, tendo que se submeter à viagem iniciática pelos três mundos do Além: processo 

de purificação do poeta. 

Em função de se tornar personagem de sua obra poética, tendo em vista uma 

evolução/maturação poético-espiritual, e de cumprir – através do princípio do homo 

viator – o processo de viagem simbólica, Dante pode ser visto e lido como precursor do 

Bildungsroman (o romance de formação). Para reforçarmos essa premissa, descobrimos 

que, nos estudos sobre o bildungsroman, obras prototípicas são elencadas como 

antecessoras/precursoras dessa modalidade de gênero romanesco (MAAS, 2000, p. 53; 

BAKHTIN, 2003, p. 217), e uma nos chamou a atenção: Parzifal (1200-1210). Trata-se 

de um poema lírico do período medieval, escrito por Wolfram von Eschenbach. Nesse 

poema, é narrada a vida individual do cavaleiro que leva o mesmo nome, pertencente ao 

ciclo arturiano, e que foi submetido a árduas provações iniciáticas, durante a busca do 

Graal, por fim encontrado por ele no tabernáculo de Monsalvat.  

Antes de dar prosseguimento sobre a Commedia ser uma obra precursora do 

bildungsroman, algumas considerações conceituais sobre esse gênero literário são 

importantes. Cunhado por Karl Morgenstern em 1810, o termo foi e continua sendo 

usado para se referir, primordialmente, à obra de Goethe Os anos de aprendizado de 

Wilhelm Meister. Nesse período marcado pela ascensão da burguesia através do 

comércio, por exemplo, vale lembrar que o romance estava se afirmando como gênero 

literário. Essa obra goethiana trata justamente da vida de um moço burguês que não se 

adéqua ao estilo de vida da família burguesa, de modo que ele sente a necessidade de se 

aperfeiçoar, trilhar o próprio caminho pela senda do aprendizado com o e no mundo, 

atravessando fases iniciáticas, num processo de mais ou menos dez anos. Fases que se 

revelam através do teatro, da Sociedade da Torre e do amor (GOETHE, 2006).  

É um gênero de romance que evoca as viagens iniciáticas medievais, ritos 

de iniciação, entre outros elementos, também se levando em conta “que se desenvolveu 



63 

 

a partir do romance sentimental de viagem
70

, da autobiografia pietista e do romance de 

caráter autobiográfico-psicológico” (MORITZ apud MAAS, 2000, p. 55). Assim o 

conceituou Morgenstern: “[essa forma romanesca] poderá ser chamada de 

Bildungsroman, sobretudo devido a seu conteúdo, porque ela representa a formação do 

protagonista em seu início e trajetória em direção a um grau determinado de 

perfectibilidade” (apud MAAS, 2000, p. 46. Citação entre colchetes da autora). Esse 

conceito de Morgenstern é baseado na distinção que o crítico alemão faz entre o 

romance burguês e a epopeia clássica, sob o pensamento hegeliano. Nesta, mostra-se o: 

  
Protagonista agindo em direção ao exterior, provocando alterações 

significativas no mundo; o romance, por sua vez, [mostra] mais os 

homens e o ambiente agindo sobre o protagonista, esclarecendo a 

representação de sua gradativa formação interior. Por isso mesmo, a 

epopéia apresentará antes os atos do herói com seus efeitos exteriores 

sobre os outros; o romance, ao contrário, privilegiará os fatos e os 

acontecimentos com seus efeitos interiores sobre o protagonista... 

(apud MAAS, 2000, p. 47). 

 

 O “romance de formação” representa a busca pela formação universal a 

partir do desejo de mudança do indivíduo personagem, posto, na esteira do pensamento 

de Morgenstern, “como ideal comum ao todo da humanidade” (Idem, 2000, p. 51). Não 

obstante, essa modalidade romanesca está fincada na sociedade alemã burguesa, para 

problematizá-la, conforme Wilma Maas: 

 
O Bildungsroman é considerado [...] como um fenômeno de natureza 

histórico/literária, cujas origens se confundem em meio à própria 

„história do espìrito alemão‟. O excesso de subjetivismo, o caráter 

reconhecidamente apolítico da incipiente classe média alemã, bem 

como o desejo burguês por uma formação universal e pelo 

equilíbrio entre a subjetividade e a coletividade formam o núcleo 

de circunstâncias que serão consideradas pela historiografia como a 

origem do Bildungsroman (2000, p. 53. Grifo nosso). 

  

É justamente essa busca de equilíbrio que foi problematizada por Lukács, 

quando o filósofo alemão analisou o Wilhelm Meister como uma última tentativa de 

                                                           
70

 O romance de aventura e de viagens contribuiu para a origem formativa do Bildungsroman através de 

Robinson Crusoé, de Defoe, cuja recepção na Alemanha levou à criação entusiasta de Robinsinaden 

(Robinsoníadas), conforme Wilma Maas, sob processo sintomático de subjetivização típica do caráter 

espiritualizante do povo alemão. Consequentemente, ocorreu “uma transformação das narrativas de 

viagens em narrativas da evolução da personalidade e do caráter individual” (MAAS, 2000, p. 77), em 

suma numa viagem da alma pelas sendas do interior do espírito. 



64 

 

conciliar a subjetividade do herói problemático, reduto do romantismo da desilusão, 

com a realidade circundante, que evoca a imanência de sentido transcendente que 

existia nas sociedades epopéicas (2000, p. 138-143). Por isso, mesmo ambientado no 

mundo burguês dessacralizado, Lucáks não poupou esforços para criticar o desfecho do 

Bildungsroman goethiano, pois para Wihelm Meister lograr um acordo com a realidade 

social burguesa, Goethe teve de pôr atmosferas fantásticas, ou da esfera do maravilhoso 

na obra. O Bildungsroman não nasce totalmente emancipado da atmosfera épica. 

Somente nos modelos pós-goethianos é que haverá uma fissura mais definida. No seu 

todo e na sua proposta, o Bildungsroman goethiano é “equilìbrio entre atividade e 

contemplação, entre vontade de intervir no mundo e capacidade receptiva em relação a 

ele” (LUKÁCS, 2000, p. 141).  

Os elos são mantidos com as obras/temáticas precursoras, de modo que não 

evanesceu o princípio medieval do homo viator. Um exemplo é dado por esta 

conceituação do Bildungsroman dada por Jürgen Jacobs. No romance de formação:  

 

O protagonista [jovem] tem como experiências típicas a separação em 

relação à casa paterna, a atuação de mentores e de instituições 

educacionais, o encontro com a esfera da arte, experiências 

intelectuais eróticas [sic], experiência em um campo profissional e 

eventualmente também contato com a vida pública, política
71

 (apud 

MAAS, 2000, p. 62). 

 

Excetuando, talvez, o elemento erótico, o caso de Dante se encaixa 

adequadamente à supracitada definição do protagonista bildungsromaniano: foi 

profissional político, foi exilado/separado da cidade e da família, teve contato, no exílio, 

com a esfera artística do verso. Os desenganos políticos e o sofrimento exílico de Dante 

dizem respeito a outro princípio do Bildungsroman: a história “que conduz, por meio de 

uma sucessão de enganos e decepções, a um equilìbrio com o mundo” (Idem, 2000, p. 

62), equilíbrio atingido em seu Paradiso. Não obstante, o mesmo talvez não se diga 

quanto a “experiências intelectuais eróticas”, pois ele jamais as realizou com o grande 

                                                           
71

 Esses aspectos do protagonista do Bildungsroman dialogam com os rituais iniciáticos primitivos, nos 

seguintes termos de Mircea Eliade: “a iniciação comporta geralmente uma tripla revelação: a do sagrado, 

a da morte e a da sexualidade. [...] O iniciado as conhece, assume e integra a sua nova personalidade. [...] 

Se o neófito morre para sua vida infantil, profana, não-regenerada, renascendo para uma nova existência, 

santificada, ele renasce também para um modo de ser que torna possível o conhecimento, a ciência. O 

iniciado [...] é um homem que sabe, que conheces os mistérios. [...] A cerimônia começa sempre com a 

separação do neófito de sua família e um retiro na selva. [...] É aí que os jovens candidatos sofrem uma 

parte de suas provas e são instruìdos nas tradições secretas da tribo” (2008, p. 153-154). 



65 

 

amor de sua vida: Beatriz, pois ambos estavam prometidos a pretendentes distintos em 

Florença e a morte fez que a amada partisse cedo.  

Dante casou com Gemma Donati, mulher escolhida pelo pai dele, segundo o 

costume dos casamentos previamente estabelecidos na sociedade florentina, mas ele 

realizou com ela “experiências intelectuais eróticas”? Fato é que foi pai de três filhos, 

mas o descaso com ela é tão grande que nem sequer é mencionada em toda a 

Commedia: Beatriz é a condutora de seu amado viator. Diante do exposto, a Divina 

Comédia talvez devesse figurar entre as obras precursoras do Bildungsroman
72

, sendo 

talvez mais apropriada do que o Parzifal de Eschenbach, devido à projeção que a obra-

prima de Dante tem em toda a História da Literatura Ocidental. 

Os guias de Dante, durante a travessia pelos três loci post-mortem, Virgílio, 

Beatriz e São Bernardo, respectivamente, representam os mentores que conduzem o 

jovem poeta do meio do caminho de sua vida exilada em direção ao grau de 

perfectibilidade, em termos morgensternianos, de autoconhecimento: a visão beatífica. 

Assim, tendo em vista as aberturas do Bildungsroman “como conceito em constante 

movimento”, dependendo de sua reapropriação em cada perìodo histórico-cultural, 

podemos pensar nas seguintes categorias: “Bildungsroman medieval, um 

Bildungsroman barroco, um Bildungsroman clássico, um romântico, realista, capitalista, 

socialista, e até mesmo um Bildungsroman psicanalìtico e um feminista” (MAAS, 2000, 

p. 262). Assim, fazendo um deslocamento retroativo, podemos chamar, tranquilamente, 

a Divina Comédia, como Os anos de aprendizado de Dante Alighieri, pois, em síntese e 

em tese, possui ingredientes-chave do romance de formação: busca espiritual, amorosa e 

intelectual, “embora o processo de aquisição dessa mesma informação permaneça 

inconclusivo” (Idem, 2000, p. 38). 

 Ao mesmo tempo, como o concebe Bakhtin, em seu ensaio O problema do 

romance de educação, o Wilhelm Meister é uma obra na qual a formação do 

protagonista ocorre “concomitantemente com o mundo”, refletindo “em si mesmo a 

formação histórica do mundo”. Consequentemente, situando-se não no interior de uma 

época [seja burguesa, seja neófita], mas na fronteira de duas épocas, no ponto de 

transição de uma para outra”, realizando essa passagem, o protagonista “é obrigado a 

                                                           
72

 Talvez Fausto também possa ser incluído como obra que contém princípios do Bildungsroman, como a 

busca espiritual, amorosa e intelectual. Por exemplo, os mentores de Fausto, em sua maturação iniciática, 

são Mefistófeles e Margarida; aquele representa a catabase, ou a descida ao inferno, e Margarida a 

anabase, a elevação redentora e paradisíaca de Fausto. 



66 

 

tornar-se um novo tipo de homem, ainda inédito” (BAKHTIN, 2003, p. 222). Dante 

transcendeu seu mundo exílico e frustrante, ao mesmo tempo carregando em sua poética 

máxima a transição desse estado de mundo para uma transcendência ontológica, em seu 

Paradiso, para retornar um novo homem. Retornado problematizando a Florença de seu 

tempo: a formação de Dante fica como embrião da formação histórica de uma nova 

Florença, aquela mesma, mais tarde arrependida, que reclamaria as cinzas do vate em 

Ravena, mas sem sucesso.  

A ideia de inacabamento, já referida, coaduna-se com a ideia dos problemas 

“da iniciativa criadora” (Idem, 2003, p. 222). Nesse último quesito é possìvel ver um 

percurso que atinge a vida do protagonista: a criação de uma nova pessoa. No caso de 

Dante, além dessa antropocosmogonia do ser, há a busca desse processo através do 

verso. Homo viator e creator se fundem numa só pessoa, numa só poética. Alcança o 

Paraíso a fim de legar para o mundo uma catedral poética, edificada, lapidada 

geometricamente: sacralização da palavra de um vate criador-viajante. Assim, o canto 

do poeta “constrói cidades” (STEINER, 1988, p. 56), que, no caso de Dante, implica a 

arquitetura, cujo exemplo é a catedral, estrutura cosmológica/modelo da Cidade Celeste, 

a Nova Jerusalém (Cf. ELIADE, 1999, p. 57). Não obstante, esse processo poético de 

sacralização dantesca da palavra foi uma viagem iniciática extremamente complexa, 

especialmente a redação dos três últimos cantos do Paradiso. Limite da linguagem e 

excesso transbordante de luz se encontram, para potencializar até aonde vai o uso da 

língua no verso. Nesse sentido, nos ensina George Steiner, em seu ensaio O poeta e o 

silêncio, acerca do vate e seu Paradiso:  

 
Um exercício, extremamente controlado, mas repleto de extremo risco 

moral e poético, no cálculo da possibilidade lingüística. A língua é 

deliberadamente levada até seu limite. A cada ato de ascensão, de 

esfera a radiante esfera, a linguagem de Dante é submetida a rigor 

cada vez mais intenso e exato da visão; a revelação divina amplia o 

idioma humano cada vez mais para além dos domínios do uso 

cotidiano e indiscriminado. Por meio de metáforas exaustivas, de 

símiles mais e mais audaciosos e precisos – ouvimos a prece na 

sintaxe – , Dante consegue tornar verbalmente inteligíveis as formas e 

os significados de sua experiência transcendente (1988, p. 59). 

 

 Dante – na condição de homo viator – busca o seu Texto como homo 

creator. O silêncio da contemplação beatífica, potência do desafio da linguagem entre o 

cálculo do geômetra da palavraimagem/verso e a irrupção do Logos em êxtase, 



67 

 

espiralando o infinito. Diante disso, conforme Haroldo de Campos, “o olho de Dante, 

aqui, é o de um artista óptico, cinético, apto a divisar a luz na luz, o íris no íris, o fogo 

no fulgor: espécies luminosas”. Consequentemente, “Dante extrema o italiano a um 

ponto que nele, como colhido em pleno voo da metamorfose, o latim se transforma no 

momento mesmo da nomeação, não lìngua morta, mas lìngua viva em lìngua viva” 

(1998, p. 74/81). 

O excesso da linguagem vai se espiralando no limite da língua da criação 

artìstica e da faculdade humana: “Perch‟io lo ‟ngegno e l‟arte e l‟uso chiami, / sì nol 

direi, che mai s‟imaginasse; / ma creder puossi e di veder si brami
73

.” (ALIGHIERI, 

2008, p. 72). E “Oh quanto è corto il dire e como fioco / al mio concetto! e questo, a 

quel ch‟i‟ vidi, / è tanto, che non basta a dicer „poco‟” (Idem, 2008, p. 233).  Homo 

viator e creator coincidem travessia e linguagem: a transcendência do sema de luz faz o 

grafema do verbo humano balbuciar como um bebê, pois a espiral excedeu os limites do 

quadrado: “Omai sarà piú corta mi favella, / pur a quel ch‟io ricordo, che d‟un fante / 

che bagni ancor la lingua a la mammella
74

” (Idem, 2008, p. 233). Reconhecendo os 

limites da língua, o homo viator Dante reza a fim de que quede uma centelha da 

fulgurante glória divina para a posteridade, nos versos do Dante Homo creator: “e fa la 

lingua mia tanto possente, / ch‟una favilla sol de la tua gloria / possa lasciare a la futura 

gente
75

” (Idem, 2008, p. 231). Portanto, conforme George Steiner:  

 
O círculo está completo: em seu alcance mais distante, onde se 

delimita com a luz, a linguagem dos homens torna-se inarticulada 

como a da criança antes de ter o domínio da palavra. Aqueles que 

querem empurrar a língua para além de sua esfera de delimitação 

divina, que querem restringir o Logos no interior da palavra, enganam-

se tanto quanto ao gênio da linguagem como quanto à imediaticidade 

intraduzível da revelação. Mergulham as mãos no fogo em vez de 

recolher luz (1988, p. 60-61).  

     

                                                           
73

 “Nem com engenho e com arte sequer / obteria eu que alguém o imaginasse; / mas crê-lo pode-se, e 

ansiar para ver” (Tradução de Italo Eugenio Mauro), versos 43, 44 e 45 do canto X do Paraìso. “Oh, quão 

curto é o dizer, e traiçoeiro, / para o conceito! Este, pra o que eu senti, / julgá-lo „pouco‟ é quase 

lisonjeiro”. (Idem), versos 121, 122 e 123 do canto XXXIII do Paraìso. “Fioco” significa, literalmente, 

“débil” e “rouco”, apesar de Italo haver traduzido como “traiçoeiro”, em nome da rima da tradução 

portuguesa. 

74
 “Mais incapaz será o meu dito, eu creio, / ora pra o que recordo, que o do infante / ainda co‟ a lìngua no 

materno seio” (Tradução de Italo Eugenio Mauro). Versos 106, 107 e 108 do canto XXXIII do Paraìso. 

75
 “E faças minha lìngua tão potente / que uma centelha apenas de tua glória / possa deixar para a futura 

gente” (Idem). Versos 70, 71 e 72 do Canto XXXIII do Paraìso. 



68 

 

 

2.3 A androginia segundo Dante Alighieri  

 

Quanto à androginia, em todos os momentos da Commedia, Dante não 

mostra Adão como ser andrógino, de acordo com as tradições judaica e grega. Uma 

possível razão para essa postura de Dante é que o Catolicismo evitava reconhecer 

teologicamente a androginia, conforme Elémire Zolla (1997, p. 29). Possivelmente 

mantendo essa esquiva da Igreja, Dante mostra Adão como um ser masculino, mas isso 

não deve nos levar a crer que o autor da Commedia ignorasse o fenômeno da 

androginia, pois os versos 82-95 do canto XXVI do Purgatório narram o seguinte:  

 

Nostro peccato fu ermafrodito; / ma perché non servammo umana 

legge, / seguendo como bestie l‟appetito, // in obbrobrio di noi, per noi 

si legge, / quando partinci, il nome di colei / che s‟imbestiò ne le 

‟mbestiate schegge. // Or sai nostri atti e di che fummo rei: / se forse a 

nome vuo‟ saper chi semo, / tempo non è dire, e non saprei. // Farotti 

ben di me volere scemo: / son Guido Guinizelli, e già mi purgo / per 

ben dolermi prima ch‟a lo stremo.” (2008, p. 172. Grifo nosso
76

). 

    

Certamente, como argutamente diz Marie Miguet, Dante faz “uma alusão ao 

mito com um caráter muito particular”, por meio da qual “o andrógino é um modelo 

equìvoco que se torna a metáfora de uma empreitada literária” (In: BRUNEL (Org.), 

2005, p. 33). O equívoco diz respeito ao deslocamento que Dante faz do mito, sob sua 

verve poética, para falar metaforicamente das almas dos poetas do dolce stil nuovo que 

ele encontra no último círculo do Purgatório. Nessa cornija, as almas que na vida terrena 

se deram aos prazeres da luxúria findam a purgação de seus pecados, e o vate de 

Florença vê dois grupos distintos, que andam em sentido contrário: o dos sodomitas e o 

dos que classificam seu pecado como sendo “hermafrodito”. A voz definidora desse 

peccato é de Guido Guinizelli, considerado o fundador do dolce stil nuovo, que marcou 

a poesia trovadoresca do Trecento.  

Guido, falando em nome do grupo, utiliza como símbolo do pecado deles 

Pasífae, a qual, para copular com um touro, entrou numa figura de vaca esculpida em 

                                                           
76

 “Hermafrodito o nosso erro tem sido, / mas, surdos ao que a humana lei cautela, / tendo o apetite 

quais bestas seguido, // em nosso encontro aqui, o nome daquela / bradamos, para nossa desvalia, / que se 

embestou na embestada aduela. // Ora sabes que culpa nos crucia; / se buscas nossos nomes outrossim, / 

não vem ao caso, nem eu saberia. // Mas posso contentar-me quanto a mim: / sou Guido Guinizelli; aqui 

me adianto / por ter-me arrependido antes do fim.” (Tradução de Italo Eugenio. Grifo nosso). 



69 

 

forma de madeira. Dessa relação bestial nasceu minotauro. Mais do que “uma metáfora 

da normalidade sexual desregrada – o que passaria a designar os libertinos”, segundo 

alguns críticos, Marie Miguet vê Pasífae sendo usada por Dante, sob a égide da 

metáfora vinculada à tradição alegórica, “como um sìmbolo da união do corpo e da 

alma” (In: BRUNEL (Org.), 2006, p. 33). Uma união marcada pelo hibridismo meio 

homem elevado e meio homem animal dos instintos. Contudo, Marie Miguet entende 

que devido ao fato de Dante enobrecer as almas desses poetas como seus mestres, o 

mais provável é que a recusa imediata do acesso ao Paraìso para eles seja “porque os 

temas amorosos de sua poesia tentavam conciliar o amor profano com o amor sagrado” 

(In: BRUNEL (Org.), 2006, p. 33-34).  

Como aponta Italo Eugenio Mauro, o uso dantesco de hermafrodito é para 

designar a “relação de apenas um sexo com o oposto”, de modo que parafraseia a culpa 

dos poetas, dizendo: “nós nos culpamos apenas do excesso de nossas relações normais 

de um sexo com o oposto, citando o excesso de Pasìfae” (In: ALIGHIERI, 2008, p. 

174). Nesse sentido, o excesso profano nas canções trovadorescas de Guido Guinizelli, 

e dos outros poetas que estão com ele no Purgatório, se traduzira em excesso nas 

relações de um homem com uma mulher.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



70 

 

3 A descida ao Paraíso segundo Osman Lins 

 

O escritor latino-americano brinca com os signos de um outro 

escritor [ou poeta], de uma outra obra. As palavras do outro têm a 

particularidade de se apresentarem como objetos que fascinam seus 

olhos, seus dedos, e a escritura do segundo texto é em parte a história 

de uma experiência sensual com o signo estrangeiro (Silviano 

Santiago, O entre-lugar do discurso latino-americano). 

 

Imita, sem seus pontos principais, antigo poema moralizante. Busca, 

porém, descrever apenas relações entre várias mulheres e um homem, 

delineando-se por esta via profana um trajeto que o protagonista 

ignora e cujo significado, para o autor, não está ainda definido 

(Osman Lins, Avalovara). 

 

 

A utilização de Dante, neste trabalho, não é só devido à possível afinidade 

entre ele e o escritor Osman Lins quanto à temática proposta a partir do título. A ligação 

entre o pernambucano e o florentino, sobretudo no que diz respeito à criação do 

romance mais ambicioso de Lins, Avalovara, é dita em uma de suas entrevistas. 

Segundo Osman Lins, Dante influenciou a tessitura desse romance “principalmente, na 

medida e na estrutura” (1979, p. 172). Não só em entrevistas, mas também noutros 

textos, a filiação com Dante pode ser vista direta e indiretamente.  

Por exemplo, em sua derradeira entrevista, Osman Lins fala sobre a obra-

prima poética de Dante como exemplo da serventia da crìtica literária: “a crìtica amplia 

a obra literária. A Divina Comédia, hoje, é o poema de Dante e tudo o que se escreveu 

sobre ele. Um grande texto, assim, é algo que não cessa de crescer” (1979, p. 267). Em 

seu ensaio com caráter ficcional, Guerra sem testemunhas: o escritor, sua condição e a 

realidade social, publicado em 1969, por exemplo, Osman utiliza Dante para 

exemplificar a posição do escritor como alguém com honrarias exíguas, ao menos na 

vida, sem reconhecimento na própria terra: “Dante morre no exílio e um século decorre 

antes que Florença reclame de Ravena as cinzas do poeta” (1969, p. 244). Ademais, há 

uma epígrafe no romance Avalovara que faz referência à obra-prima do vate florentino, 

excerto de Literatura medieval e Idade Média Latina, de Curtius: “triadas e décadas se 

entretecem na unidade. O número, aqui, não é mais simples esqueleto exterior, mas 

símbolo do ordo cósmico” (apud LINS, 1973, p. 7).  

No romance Avalovara, há referências explícitas a Dante e outra à 

Commedia. Quando Abel está com Roos, vendo Florença como uma das cidades que a 



71 

 

compõem, em termos do maravilhoso: “Exclamo em meu ìntimo: „É a pátria de Dante!‟ 

[...] O florentino cujos coices abrem o Paraìso” (1973, p. 52-53), e: “Rápido encontro 

sob as árvores, ao cair da noite, junto à estátua de Dante Alighieri” (1973, p. 20).  A 

Commedia como ingrediente mimético da composição do romance: “Imita, em seus 

pontos principais, antigo poema moralizante” (1973, p. 73), mas deslocando a temática 

do amor apenas místico entre Dante e Beatriz para uma viagem pós-dantesca vinculada 

à relação de Abel com três mulheres, “delineando-se por esta via profana” (Lins, 1973, 

p. 73), o amor carnal, tal como era visto, nos tempos de Dante. Vejamos como 

Avalovara e a Commedia confluem para semelhanças e disjunções significativas, 

começando pela estrutura desse romance: síntese cósmica da aspiração do humano à 

transcendência, revelados pela espiral e pelo quadrado.  

 

 

3.1 Avalovara: a estrutura de uma cosmogonia romanesca do Paraíso 

 

Em sua segunda fase literária, Osman Lins amadureceu um estilo e uma 

estética experimentalista pessoais, como produto dos esforços de revisão, efetuados de 

uma obra para outra. Essa nova fase na vida do escritor pernambucano inicia com a obra 

de narrativas Nove, novena, publicada em 1966, passando pelo romance Avalovara, de 

1973, indo até o romance A rainha dos cárceres da Grécia, de 1976. Nessa segunda 

fase, marcada, sobretudo, por um experimentalismo estético, dá-se uma renovação da 

estrutura narrativa, instaurando uma ruptura-fusão dos gêneros literários, sobrepujando 

os limites canônicos do conto, da novela, do romance e do ensaio. Exemplificando: 

enquanto alguns escritores centravam seu processo de inovação estética na sintaxe, 

como o fez Guimarães Rosa, Osman Lins, indo mais além, o centrava na estrutura (Cf. 

LINS, 1979, p. 173).  

Os processos narrativos experimentalistas de Osman Lins, por exemplo, 

podem ser vistos através do uso de sinais gráficos e geométricos, para representar o 

espaço narrativo, as personagens e os narradores, sinais vistos, especialmente, em Nove, 

novena e Avalovara. Avalovara, para se ter uma ideia geral, foi construído sobre um 

quadrado localizado dentro de uma espiral circular, a qual faz surgir as oito linhas 



72 

 

narrativas. Nesse quadrado há um palíndromo latino – Sator arepo tenet opera rotas
77

 – 

traduzido como “o lavrador sustém cuidadosamente o mundo em sua órbita”. Conforme 

o romance, a estória do surgimento do palíndromo mágico se passa na cidade de 

Pompeia, por volta de 200 a.C. Um escravo chamado Loreius é o responsável pela 

criação do quadrado mágico. 

Cada letra da frase palindrômica constitui o índice de temas, ou capítulos da 

obra, o que evoca a linguagem-desdobramento dos anagramas. Esse processo rigoroso 

de construção faz a palavra ser tematizada com precisão matemática em Avalovara, de 

modo que esse romance pode ser lido de várias maneiras, não obedecendo, 

necessariamente, a ordem tradicional cronológica, mantendo, com isso, a característica 

palindrômica.  

 

 

 

A espiral simboliza o infinito, o universo, com o percurso da existência 

humana, caracterizada por fins-começos e vice-versa, obedecendo a um percurso que 

vai do Caos à Ordem, busca do equilíbrio primordial. Esse percurso, em Avalovara, é 

elencado pela personagem Abel, através do amor de três mulheres, Roos, Cecília e a 

Mulher-sem-nome , sobretudo da derradeira, representada por um símbolo gráfico 

esférico, com um ponto no centro, e duas asas superiores. O quadrado representa os 

percursos pelo(s) espaço(s) narrativo(s) do romance, além do estado caótico do espaço 

humano-terreno. Por conseguinte, conforme José Fernandes, “o quadrado, ao simbolizar 

                                                           
77

 Para uma análise pormenorizada do Quadrado Mágico em relação ao romance Avalovara, conferir, por 

exemplo, a Introdução do livro de Regina Dalcastagnè: A garganta das coisas: movimentos de Avalovara, 

de Osman Lins (2000), bem como a tese de doutoramento de Inara Ribeiro Gomes: A estrutura genética 

de Avalovara (2005). Especificamente sobre o Quadrado Mágico, incluindo os valores numérico-

simbólicos de cada uma de suas letras, consultar o capítulo um do livro de José Fernandes: O poema 

visual: leitura do imaginário esotérico – da Antiguidade ao século XX (1996). 



73 

 

o universo criado, consolida a criação e corporaliza a interação do criador com o criado” 

(1996, p. 28). O quadrado – somado à espiral, representativa da ordem cósmica – gera, 

nessa intersecção geométrica, o equilíbrio decorrente da passagem do caos ao cosmo, da 

expulsão ao retorno do Paraíso. Assim, como aponta Dalcastagnè:  

 

Se a Cidade [buscada por Abel] é representação da nostalgia do 

Paraíso, o percurso que leva até ela é o mesmo que transportará Abel e 

 ao Jardim original. Esse percurso vai em direção ao centro, ao N 

do palíndromo mágico. É lá, no centro, que se encontra o Paraíso – 

umbigo do mundo (2000, p. 35). 

      

Como já é possível perceber, a recorrência de Osman Lins a símbolos 

geométricos, na condição de elementos germinadores da formação do romance, 

corresponde à estruturação numérica que regia, também, muitas obras do medievo. Uma 

dessas obras é a Divina Comédia, de Dante, construída pelo vate italiano sob um rigor 

metafísico intimamente associado a um transbordamento poético. Transbordamento que 

faz sua terza rima – no limite VZV Z – irromper a visão beatífica: fim e início do 

conhecimento, porque se na quadratura da vida terrena o conhecimento é infinito e 

insaciável, quão mais o é na espiral da eternidade. É precisamente essa característica 

que – segundo Inara Gomes – atraiu a admiração de Osman Lins pela Commedia, de 

modo a fazê-la “uma espécie de protótipo de seu romance [Avalovara]” (2005, p. 68). 

    A influência da obra-prima de Dante na composição de Avalovara mostra 

que essas obras convergem para o princípio do simbolismo numérico, o qual regia os 

jogos literários na criação das obras medievais, conforme dissemos anteriormente, 

especialmente as composições poéticas. Assim, quanto a Avalovara, “Osman Lins 

concebe o romance como uma forma medida, tal como o verso poético” (GOMES, 

2005, p. 66). Prova disso é o importantíssimo trabalho que fez Lauro de Oliveira: 

conseguiu montar/estruturar trechos de Avalovara como poemas, com absoluta lealdade 

às palavras e ao sentido desse romance. Segundo ele, que foi um grande amigo de 

Osman, “sua ficção é densa, rigorosa e repassada de poesia. Osman, no entanto, nunca 

se arvorou em poeta. Escreveu poemas, acidentalmente, sem maior preocupação” 

(OLIVEIRA, In: DIÁRIO OFICIAL – ESTADO DE PERNAMBUCO, 1998, p. 31). 

Vejamos os três poemas desentranhados da prosa de Avalovara, solicitando ao leitor 

que os compare com o texto romanesco da primeira edição:  

 



74 

 

 
POEMA I

78
 

 

Vem, Abel, / Penetra-me e acrescenta-me. // Não viverei sequer mil anos / minha vida é rápida 

risco no tempo. / Tal como um peixe / salta acima da vastidão do mar / vê o Sol e um 

arquipélago / onde se movem cabras entre rochas / assim eu: salto da eternidade / como todos 

eis-me no ar / vejo o mundo dos homens. / Logo voltarei aos abismos marinhos. // Breve salto / 

esta aspiração ao ato de voar / é tudo que me foi concedido / para ir da grafita ao grafito 

para consumir o que os espongiários / em milhões de anos nem sequer esboçam. // Vens? 

 

 

POEMA II
79

 

 

Emergimos do mar, Abel, para indagar. / Quem fez o meu corpo? // Tão longe vem / Como um 

texto de dez mil anos / Reescrito, apagado, evocado / Criação clara/enigmática. // Transita em 

silêncio de um ventre para o outro / Enquanto a língua original se desvanece. // Tudo ouço / Não 

me aventuro a repetir sons. 

 

 

POEMA IV
80

 

 

Ainda não falo / desagrego as coisas / reorganizo-as em mim. // O mundo é uma constelação / 

de espadas regirantes. / Todas as manhãs esta pergunta / me assalta: / Como sobreviver?  

 

 

Lauro publicou esses trechos no Suplemento Cultural, do Diário de 

Pernambuco, que homenageou Osman Lins, em 1998, por ocasião dos vinte anos de sua 

morte. De fato, trechos do romance Avalovara são versos poéticos latentes. Já Antonio 

Candido, além de confirmar que Avalovara vai “aos vôos largos da poesia”, diz que o 

romance é “paráfrase do Cântico dos Cânticos”, do rei Salomão (In: LINS, 1973, p. 11). 

Essa leitura pode ser vista, por exemplo, no segmento História de , Nascida e 

Nascida (Cf. LINS, 1973, p. 85-88). Tudo isso decorre do que Robson Teles chama de 

“força imagética” da prosa osmaniana, a qual “intima o leitor a observar mais e melhor 

o universo de cada personagem e, por exemplo, poder se espelhar, mimeticamente, com 

o que lê/vê/imagina”. Esse fecundo espelhamento, ainda conforme a reflexão de Robson 

Teles, é para que o leitor venha a “concordar, discordar, incomodar-se, purgar-se, com o 

uso poderoso da palavra, que pode, peremptoriamente, perseguir profundos espaços nas 

personagens-protagonistas ou nas possíveis personagens-público, receptor” (In: 

FERREIRA (Org.), 2004, p. 267).  

                                                           
78

 Extraído da página 26 da primeira edição de 1973. 

79
 Extraído das páginas 28 e 29 da primeira edição de 1973.  

80
 Extraído da página 103 da primeira edição de 1973. 



75 

 

Se antes de Osman Lins, os romancistas davam prioridade de renovação na 

construção das personagens, do foco narrativo, do enredo, à mistura entre prosa e 

poesia, Lins fará essa mistura não apenas no nível da palavra, mas também no nível da 

estrutura prosa-poesia, como se as linhas romanescas fossem versos: “Imita, em seus 

pontos principais, antigo poema moralizante” (LINS, 1973, p. 73). Esse investimento 

renovador faz o romance quase perder as características próprias às definições de gênero 

literário, fazendo de Avalovara aparentemente romance para fins didáticos, mas 

efetivamente inclassificável, pois a bricolagem estrutural marcada pela fusão/mistura de 

artes é marca estética desse romance osmaniano. Não obstante, mesmo que a Commedia 

e Avalovara convirjam para o uso do simbolismo numérico para a estruturação da 

composição, o desdobramento da construção é assinalado pela diferença apontada pelo 

narrador de Avalovara: “exercerá assim o construtor uma vigilância constante sobre o 

seu romance, integrando-o num rigor só outorgado, via de regra, a algumas formas 

poéticas” (LINS, 1973, p. 19-20). Uma dessas formas poéticas que integra a construção 

romanesca de Avalovara é a Divina Comédia, visto que não só as alusões/menções a ela 

e a Dante o confirmam, como também a boca de Osman Lins o disse, em uma de suas 

entrevistas, como vimos. Fábio Andrade entende que esse fragmento romanesco 

justifica a afirmação de que “Avalovara segue de perto a Divina Comédia” (2003, p. 

22). O número 3 é um elo entre essas duas obras, semelhança fincada na diferença: “as 

413 páginas (4 + 1 + 3 = 8) de Avalovara espelham a estrutura do livro: as oito linhas 

narrativas que lhe constituem. A relação com a Divina Comédia, assim, estabelece uma 

atitude estética semelhante, frente o simbolismo numérico” (ANDRADE, 2003, p. 23). 

Infelizmente, é oportuno ressaltar/protestar que as edições posteriores de 

Avalovara, especialmente as publicadas pela Companhia das Letras, não mantiveram o 

número exato de linhas narrativas de cada segmento do romance, nem mesmo a última 

página, reveladora do simbolismo numérico, que nas primeiras edições é a 413. Por essa 

razão, é recomendável que os leitores leiam essa obra-prima de Osman Lins em suas 

primeiras edições, uma vez que elas respeitaram a medida e a consequente estrutura das 

linhas do romance.  

A medida e a estrutura são, de fato, notadas através da numerologia, 

especialmente o número 3, símbolo do Deus triuno para os cristãos, com o múltiplo 9, 

tão usados por Dante para ousar estruturalmente, por exemplo, na infinita terza rima 

que ele criou. O romance de Lins, para evocar essa marca poética de Dante, faz crescer 



76 

 

as linhas narrativas de cada segmento/capítulo, evocando o aumento da terza rima dos 

versos dantescos como que ad infinitum, findáveis com os cantos. Noutras palavras, a 

ideologia da estrutura numérica da Commedia é “veladamente mesclada ao romance 

Avalovara através de sua organização métrica, ao longo da simbologia passível de ser 

extraída dos três momentos amorosos vividos pelo protagonista, e pela vibração rítmica 

do romance” (IGEL, 1988, p. 140). E conforme Regina Igel, essa é uma das bases 

dependentes que constituem o romance Avalovara: a “base ideal”. Uma base pela qual 

Avalovara seguiu – a seu modo – o trabalho poético medieval de Dante, do qual, 

reiterando, “emprestou, ainda que veladamente, suas divisões principais e seu ritmo 

interior” (IGEL, 1988, p. 133). Sobre a simbologia do número 3, especificamente 

quanto às três personagens femininas principais, Anneliese Roos, Cecília e , 

dissertaremos sobre elas como variações/iniciações de Beatriz. 

  Falamos anteriormente a respeito do uso de números redondos no medievo. 

Dos números redondos, como 50, 100, 200, entre outros, considerando todos os 

números que são passíveis de ser divididos por 5 ou 10. Eles podem ter tanto valor 

simbólico quanto denotação estética. Em Avalovara, há uma passagem inusitada e 

aparentemente enigmática que retoma essa simbologia do 10, em consonância alusiva 

com a Divina Comédia: “Um texto que cem bocas pronunciam, cada boca profere três 

palavras, quatro, uma, cada boca ignora as palavras que emitem outras bocas, ignoram 

inclusive onde as outras bocas falam, quantas são e se existem. Pode uma boca falar e 

não saber o quê” (LINS, 1973, p. 21). Linhas antes dessa afirmação, o narrador diz que 

“os eventos são enigmáticos e quase nunca se apresentam ìntegros” (Idem, 1973, p. 21). 

Estamos diante do evento da palavra em seu uso literário, que não deixa de ser 

enigmático. Para tentarmos decifrar o enigma do texto de cem bocas, uma leitura nossa, 

há na página anterior a menção à “estátua de Dante Alighieri”, por ocasião do encontro 

inicial de Abel com , em Ubatuba, São Paulo, em um passeio que ambos fazem. O 

tempo desse encontro “são exatamente dez horas da manhã”.  

Como vimos, o número dez, além do número três, também foi explorado por 

Dante na composição poemática da Comédia. Assim, o texto com cem bocas pode ser a 

Divina Comédia; as três palavras proferiras são as três divisões estruturais/temáticas 

dessa obra: Inferno, Purgatório e Paraíso. A quarta e uma referem-se ao canto I do 

Inferno, como introdução à Comédia. O fato de a boca falar e não saber do que se trata 

alude à constante sede de conhecimento de Dante quanto aos mundos do Além. Mesmo 



77 

 

versando o que sabe, as respostas de Beatriz, no Paradiso, por exemplo, faz o 

poeta/personagem reconhecer a limitação de não saber outras camadas de conhecimento 

do que sabe, cujo ápice é a (tentativa de) descrição da visão beatífica. Mas o poeta é 

confortado por sua amada, pois, para que o vate tenha o seu anelo de conhecimento 

concretizado, ela diz, no céu dos contemplativos, no canto XXI, verso 51 do Paradiso: 

“Solvi il tuo caldo disio”, que traduzimos como “dê vazão ao teu caloroso desejo de 

conhecimento”. A busca por conhecimento também é refletida pela personagem Abel, 

especialmente em seu processo de busca como homo viator, em percursos continentais 

amorosos com três mulheres, que cumprem a função relida da Beatriz dantesca, que 

veremos no próximo tópico deste segundo capítulo.   

Os números redondos, em Avalovara, cumprem tanto a função estética 

quanto a simbólica. Nem todos os segmentos/capítulos os possuem, como o tema T – 

Cecília entre os Leões, pois começa com 21 linhas no segmento T1, dobrando para 42 

linhas no T2, e assim sucessivamente. Mas, por exemplo, o segmento S – A Espiral e o 

Quadrado começa com 10 linhas em S1, dobrando para 20 linhas no T2, e assim por 

diante. Entendemos que, nesse caso de uso redondo, cumprem a função estética de 

inovação estrutural do romance, pois talvez inexista um romance fundamentado, à 

dantesca, na medição de linhas como Avalovara, e cumprem a função simbólica de 

integrar o Homem com o Cosmos, pois os céus cósmicos percorridos por Dante, 

incluindo o Empíreo, são dez. 

Segundo Fábio Andrade, “a mais sutil e significativa analogia de Avalovara 

com a Divina Comédia está na arte construção do cosmo, ideal de elevação estética” 

(2003, p. 24). Trocando em miúdos, as esferas descendentes do Inferno dantesco são 

similares a uma espiral que finda seu movimento fechando-se. Todavia, as esferas 

ascendentes do Paraíso dantesco se abrem cada vez mais. Fábio Andrade chama a 

atenção para a semelhança da Commedia com Avalovara. Em Avalovara, o narrador, no 

segmento S – A Espiral e o Quadrado, diz os oito temas do romance são “a seu modo, 

espirais que se abrem ou cones que se alargam” (LINS, 1973, p. 19). De fato, o poema 

de Dante é espiralado, pois o vate começa numa selva oscura e termina na 

contemplação beatífica de Deus, no Paradiso. O romance Avalovara também o é, pois 

seus personagens, especialmente Abel e , iniciam o movimento espiralado de suas 

existências na formação larval espiralada (LINS, 1973, p. 13), passando pelo quarto do 

escuro edifício Martinelli, para alcançar/ingressar no Paraíso. Portanto, entre outras 



78 

 

coisas, “atando ao ato criador de Dante o seu”, Osman Lins aproxima “a literatura da 

superação dos limites: um gesto que outro, em algum segmento desconhecido do tempo, 

continua, atualiza” (ANDRADE, 2003, p. 25). 

Assim como a Divina Comédia, conforme dissemos anteriormente, 

Avalovara também é concebido como um romance que foi construído como uma obra 

arquitetônica, tal como uma catedral gótica. Essa leitura foi feita por Regina 

Dalcastagnè. Segundo Dalcastagné, o palíndromo mágico SATOR talvez seja a planta 

baixa, ou um mapa, de uma catedral. Com efeito, há indícios narrativos, em Avalovara, 

que permitem essa comparação arquitetônica: “Pouco sabe do invento o inventor, antes 

de o desvendar com o seu trabalho. Assim, na construção aqui iniciada”, “Como, então, 

fazer repousar a arquitetura de uma narrativa, objeto limitado e propenso ao concreto, 

sobre uma entidade ilimitada [a espiral] e que nossos sentidos, hostis ao abstrato, 

repudiam?” (LINS, 1973, p. 15/17). Respondendo à questão: “Sendo a espiral infinita, e 

limitadas as criações humanas, o romance inspirado nessa figura geométrica aberta há 

que socorrer-se de outra, fechada – e evocadora, se possível, das janelas, das salas e das 

folhas de papel [...]. O quadrado [...]” (Idem, 1973, p. 19).  

De fato, a quadratura do espaço catedrático evoca o espaço romanesco, a 

localização, múltipla, do ser humano no mundo terreno. Ao mesmo tempo, a ascensão 

das paredes das catedrais, assinalada pela visão de luz e cores das janelas-vitrais evoca 

espirais que se abrem em direção às abóbadas superiores ogivais: circularidade 

inconclusa que simboliza a infinitude, viés verticalizante da estética gótica. Abel, de 

suas visitas às catedrais francesas, durante o investimento frustrado em Annelise Roos, 

ascende ao Paraíso, em seu encontro amoroso definitivo com a Mulher Inominável, 

perfazendo o movimento do olhar contemplador da quadratura-espiral catedrática.  

Em um estudo sobre o vitral gótico do século XII, Grodecki e Brisac viam 

na fachada da Catedral de Chartres e na abside de Poitiers a concretização manifesta “de 

um edifício com muros de luz semelhante à Jerusalém celeste do Apocalipse” (apud 

DALCASTAGNÈ, 2000, p. 59). Assim, a Jerusalém que desce flutuando sobre os ares, 

em termos escatológicos, é equiparada à catedral. Quando está vendo a Catedral de 

Notre-Dame, Abel diz que ela é “de tal modo iluminada que parece leve, a ponto de 

alçar-se e flutuar” (LINS, 1973, p. 127). A Cidade buscada por Abel, ao longo da 

travessia dele pela Europa e pelo Brasil, evoca a Jerusalém Dourada, descendo sobre os 

canaviais do Nordeste Brasileiro, a Cidade coincide com o ingresso de Abel com sua 



79 

 

mulher definitiva e compósita no Paraìso: “Contemplo a Cidade, radiosa e insulada, 

sobre o canavial, contemplo as águas imóveis, os palácios brilhantes como quartzo, as 

colunas muito altas [...] nos integramos no tapete [..] do Jardim” (Idem, 1973, p. 

410/413). 

Tudo o que dissertamos sobre Avalovara até o momento converge para a 

ideia de que esse romance é uma estrutura cosmogônica, assim como o é a Divina 

Comédia, não só quanto à referência a astros e suas relações com as personagens 

humanas, como também sendo um modus operandi que vai do Caos ao Cosmos. Tendo 

como fundamento o Gênesis judaico, que mostra o processo de criação divina do 

Universo, que especificamente atenta para a Terra inicialmente informe no caos e 

depois ordenada dentro da proporção e da medida do Cosmos, a passagem do Caos ao 

Cosmos tornou-se um princípio norteador da criação artística. Não a fortuito, Mircea 

Eliade é citado como epígrafe de Avalovara com esse princìpio: “uma criação implica 

superabundância de realidade, ou, em outras palavras, uma irrupção do sagrado no 

mundo. Segue-se se daí que toda construção ou fabricação tem como modelo exemplar 

a cosmogonia” (2008, p. 44). Para corroborar a afirmação de que a passagem do Caos 

ao Cosmos tornou-se princípio da criação artística, citamos mais uma vez Eliade: “a 

Criação do Mundo torna-se o arquétipo de todo gesto criador humano, seja qual for seu 

plano de referência” (2008, p. 44). Assim como Eliade exemplifica o Centro do Mundo 

como modelo cosmogônico criado a partir de um ponto central (o “umbigo”), repetido 

pelo homem nos ritos religiosos, assim também a arte, como gesto criador humano, 

reitera/efetua, a seu modo, um plano cosmogônico. Osman Lins o confirma em uma de 

suas entrevistas, falando justamente sobre Avalovara:  

 

Parti para uma construção que fosse significativa, evocando a ordem 

cósmica, as medidas do mundo. Tudo na vida é um balanço entre o 

caos e o cosmos. Há uma ordenação. A atividade artística passou a me 

fascinar pelo fato de representar um triunfo do cosmos sobre o caos. E 

eu tento ordenar o caos da palavra e do mundo. Nada no romance é 

gratuito (1979, p. 207). 

 

No romance Avalovara, a relação amorosa do escritor Abel com , desde 

o encontro de ambos no Rio Grande do Sul, para ver um eclipse solar, no meio-dia, até 

o clímax do ato sexual sobre um tapete com a imagem plástica do Éden, é alçada ao 

princípio cosmogônico:  



80 

 

 
Aguardamos o eclipse anunciado para esta manhã de novembro, sem 

nuvens, sem vento. A nossa existência mesma nem sempre é 

compreensível; isto por não ser, forçosamente, um evento completo. 

As narrativas simulam a conjunção de fragmentos dispersos e com isto 

nos rejubilamos. Os eclipses evocam-nas. Atraídos pelo eclipse, vindo 

eu do Nordeste e ela do Centro-Oeste, confluem as nossas trajetórias 

na Terra de um modo não de todo estranho ao fenômeno celeste. [...] 

Presidem este encontro o signo da escuridão – símile de insciência e 

do caos – e o signo da confluência: germe do cosmos e evocador da 

ordenação mental. Terra, espaço, Lua, movimento, Sol e tempo 

preparam a conjunção da simetria e das trevas. [...] Quando o Sol, ao 

meio-dia, escurece,  e eu nos abraçamos, invasores de um 

firmamento ao qual somos estranhos. [...] As narrativas constituem 

simulacros de uma ordem que intuímos e da qual somos nostálgicos 

(LINS, 1973, p. 27/36/47-48).  

 

Assim, a conjunção macro-cósmica assinalada pelo eclipse corresponde à 

conjunção micro-cósmica dos amantes: a narrativa de ambos no romance tece, 

evocando, a conjunção cósmica: o fenômeno da abóbada celeste é fator do encontro 

decisivo de Abel com . Até um relógio musical, concebido rigorosamente pelo 

relojoeiro e cravista alemão Julius Heckethorn, faz parte da fusão cosmo-amorosa de  

com Abel, relógio que mais tarde adornaria o apartamento de :  

 

Julius quer evocar as conjunções do cosmos, mas poeticamente; não 

apenas a móbil ordem celeste, mas a harmonia de imponderáveis que 

permite a um homem encontrar a mulher com quem se funde, que 

faz nascer uma obra de arte, uma cidade, um reino (Idem, 1973, p. 

347).  

  

E um exemplo dessa busca/evocação da conjunção cósmica são os eclipses, 

de modo que Julius fabrica seu relógio constituído com a introdução da Sonata em Fá 

Menor (K 462), do compositor barroco Domenico Scarlatti, numa secção distribuidora 

de treze partes sobrepostas, com os grupos de notas a fundirem separação e fusão
81

. Para 

captar a beleza artístico-poética dessa obra moderna, a música de Scarlatti funcionaria 

como “uma espécie de „alma‟ do objeto” (ALMEIDA NETO, 2008, p. 30). No final das 

páginas de Avalovara, o relógio toca durante a cópula amorosa de Abel e , embora 

falhe “o penúltimo grupo notas musicais” (LINS, 1973, p. 412), mas a conjunção –

                                                           
81

 Para um estudo detalhado da musicalidade como recurso estético e composicional, também 

especificamente sobre o relógio musical de Julius, em Avalovara, recomendamos a leitura da dissertação 

Música das formas: a melopoética no romance Avalovara, de Osman Lins, de Arnoldo Guimarães de 

Almeida Neto (2008). 



81 

 

eclipse dos amantes se realizaria. Dentro do relógio, esses grupos soariam separados e 

de quando em quando voltariam a se fundir. Essa empreitada tinha objetivo, pois para 

Heckethorn, “voltar a ouvir, ìntegra, a frase de Scarlatti, será como testemunhar um 

eclipse. Os eclipses, para ele, afiguram-se o mais fascinante dentre os fenômenos que 

pedem – como tudo que merece existir e ser fruído – uma conjugação feliz de 

circunstâncias” (Idem, 1973, p. 345). Assim, Julius e Abel, “ambos à procura da ordem 

e da harmonia, um através de um mecanismo científico, outro por meio de um encontro 

carnal e ideal com o sexo oposto; [...] ambos coincidentes na atenção e pertinácia em 

atender a seus próprios desìgnios” (IGEL, 1988, p. 152). Ademais:  

 

O papel do relógio na obra osmaniana não é apenas o de evocar um 

símbolo da modernidade, do encarceramento do tempo na 

burocratização da vida urbana e do empobrecimento da vida das 

formas num mundo mecanizado e avesso ao mistério; é também o de 

resgatar a beleza e o sagrado neste/deste objeto para as futuras 

gerações (ALMEIDA NETO, 2008, p. 40). 

 

A narrativa romanesca de Avalovara reencena o drama cosmogônico: do 

informe planeta caótico, o percurso criativo finda com a ordenação cósmica de um 

Jardim, o Éden. As narrativas, em sua relação com as constelações cósmicas, evocam 

uma ordem da qual somos nostálgicos: a ordem é o Éden, nostalgia, aliás, nostos, volta 

para casa, após séculos da queda.  

Adão, Sete e Enoque foram os primeiros a fazerem da constelação de Órion 

uma narrativa do drama do Éden. Isso porque, como ensina Ethelbert William Bulinger, 

em seu livro The Witness of the Stars (2003, p. 10), Adão, Sete e Enoque foram os 

primeiros a darem nomes às constelações, sendo eles os primeiros astrônomos, segundo 

antigas tradições arábicas e persas, não os babilônios. Ademais, no primeiro século 

antes de Cristo, além de afirmar que Adão, Sete e Enoque foram os primeiros a 

instituírem o conhecimento astronômico, Flávio Josefo disse que para a 

visão/conhecimento deles não se perder, numa época em que ainda não havia a escrita, 

seus descendentes ergueram dois pilares de pedra. Uma cosmogonia vindoura esculpida 

na pedra.  

Do caos da queda à ordem cósmica de Órion, narrativa tecida que devolve o 

nostos do Éden, configuração final/inicial de Avalovara: do eclipse ao Éden, os amantes 

vivenciam a narrativa de um novo Paraíso: da constelação cósmica, a narrativa 

volta/desce para casa (LINS, 1973, p. 413). Com isso, Avalovara cumpre seu papel de 



82 

 

ser evocador de mitos cosmogônicos (Idem, 1979, p. 166). Portanto, conforme arremata 

Sandra Nitrini, “o plano rigoroso de Avalovara concretiza, na sua estrutura e linguagem 

literária, um dos pontos fundamentais do ideário de Osman Lins: a narrativa é uma 

cosmogonia” (In: CULT – REVISTA DE LITERATURA BRASILEIRA, 2001, p. 48).   

 

 

3.2 Do homo viator ao homo creator: a sagração do literário e Avalovara como um 

Bildungsroman 

 

O simbolismo da viagem – muito presente no conceito de homo viator, já 

elucidado, - abarca outras representações simbólicas. Esse simbolismo também mostra 

que a viagem é um percurso em busca do conhecimento, submetido a provas iniciáticas, 

constituindo uma progressão mìstica e que “exprime-se muitas vezes como um 

deslocamento ao longo do Eixo do mundo” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 

951). Esses exemplos conceituais são dados por Dante, em sua Divina Comédia, sempre 

no eixo. Da descida ao Inferno, passando pelo Purgatório, e a subida ao Paraíso, o vate 

italiano realiza profundamente a viagem iniciática típica do homo viator, além de dar 

um tratamento literário às viagens místicas tão exploradas em muitas obras medievais, 

no âmbito do maravilhoso. 

Em Avalovara, o topos do homo viator é retomado pela personagem Abel, 

em configuração moderna, mas com ressonâncias míticas da nostalgia do Paraíso. Em 

plena modernidade respirante do apocalipse do romance como gênero literário, sob 

pretensas alegações do seu esgotamento, Abel se insurge na busca não só do amor, do 

Paraíso (fundido com a Cidade Ideal), mas também do Texto, do gênero romanesco 

renovado. Busca, de certa forma, também empreendida por Dante, visto que sua Divina 

Comédia, como aponta Curtius, é uma obra que “não se acomoda a nenhum gênero” 

(1979, p. 379), sob o ponto de vista do gênero no qual o poeta investiu, a poesia, pois o 

vate florentino viveu numa época de esgotamento das formas poéticas clássicas. Talvez 

isso explique o fato de Alfonso Berardinelli considerar o autor da Commedia um 

“grande clássico
82

 „não classicizado‟ e não classicista”
83

, pois além de ser “aquele que 

                                                           
82

 Nesse sentido, pensamos nos conceitos de Ítalo Calvino: por exemplo, “um clássico é um livro que 

nunca terminou de dizer aquilo que tinha para dizer”, de modo que os clássicos “mais se revelam novos, 

inesperados, inéditos” (CALVINO, 1993, p. 11-12).  



83 

 

mistura os gêneros”, Dante empreendeu uma renovação de “purificação formal” da 

poesia de seu tempo (BERARDINELLI, 2007, p. 74-75). Assim, Dante também buscou 

o seu Texto e o criou: arquitetura catedrática do verso, por um novo gênero poético 

acentuadamente lírico, mas também com caráter épico, conforme dissemos, sob “o 

caráter extraordinário da experiência e da criação”, segundo Berardinelli (2007, p. 74). 

Quanto a Abel, ele também pode ser visto como um homo viator da viagem iniciática 

medieval, bem como o homo creator que sacraliza o fazer literário, e ainda atualiza o 

Bildungsroman. 

A recorrência constante de Avalovara aos mitos cosmogônicos, 

especialmente o da Criação do Mundo, conforme o Gênesis judaico e o budismo, e o do 

Paraíso tem por função a sagração do texto literário. Segundo Mircea Eliade, conforme 

dissemos anteriormente, um ato criador implica aumento superabundante de realidade, 

uma irrupção do sagrado no mundo (1999, p. 44), de modo que todo gesto criador 

humano tem como arquétipo a Criação do Mundo. Inegavelmente, as origens da 

literatura são míticas, tendo, por isso, uma forte relação com o sagrado, apesar de todo o 

processo de dessacralização por que passou o Ocidente a partir do Renascimento, 

passando pela Modernidade, até a Contemporaneidade. Nesse sentido, Max Bilen, em 

seu ensaio Literatura e iniciação, diz:  

 
O nascimento para uma nova maneira de ser só pode ser assegurado 

por uma iniciação. E é pelo fato de a obra nos transmitir indícios desse 

itinerário que ela permitiria ao leitor, ao ouvinte e ao expectador 

viverem o estado poético na expectativa do qual se encontra, ou seja, 

que eles experimentariam, sem maiores custos e a um nível menor, as 

seqüências da morte aparente, do novo nascimento e da metamorfose 

do eu e do mundo, enfim, reconciliados graças a uma linguagem 

singular (In: BRUNEL (Org.), 2005, p. 586).  

  

Reforçando essa reflexão, Philippe Sellier, Simone Vierne e Jean Biès 

sustentam que o romance pode ser ligo como uma cosmogonia, uma iniciação; 

parafraseando-os, Max Bilen diz: “ler é morrer para si próprio e para o mundo profano, 

a fim de atingir o mundo sagrado dos mitos e dos sìmbolos”. Já o “escrever seria 

procurar, por meio de uma falsa morte, renascer imortal, assegurar-se uma permanência 

do ser, transcender a condição humana fadada à destruição” (In: Idem, 2005, p. 587). 

                                                                                                                                                                          
83

 Vemos consonância entre essas reflexões de Curtius e Berardinelli. Este excerto de Curtius ampara a 

supracitada reflexão de Berardinelli: “O Virgìlio de Dante é medieval e, portanto, não-clássico, em 

contraposição ao de Tasso ou de Mìlton” (1979, p. 376). 



84 

 

Nesse sentido, o autor-escritor mantém uma relação profundamente iniciática com sua 

obra, de modo que o alcance metamórfico da linguagem criada nessa obra, com seu 

impacto real, também iniciático sobre o leitor, só ocorre sob a condição de que o homo 

creator haja vivenciado o estado de homo viator. Mas é a criação da obra que faz que o 

homo creator também viva o homo viator.  

Paremos, então, para refletir sobre o autor-escritor Osman Lins, como homo 

viator e homo creator, a exemplo de sua personagem Abel, sobre o qual discorreremos 

posteriormente. Ademais, este conceito do protagonista do Bildungsroman pode ser 

muito bem aplicado para o autor de Avalovara: “o protagonista deve ter uma 

consciência mais ou menos explícita de que ele próprio percorre não uma seqüência 

mais ou menos aleatórias de aventuras, mas, sim, um processo de autodescobrimento e 

de orientação no mundo” (JACOBS, In: MAAS, 2000, p. 62). Uma obra de Osman Lins 

permite essa leitura: Marinheiro de primeira viagem, um gênero de literatura de viagem, 

publicado em 1963, no qual Osman Lins se ficcionaliza através de um narrador em 

terceira-pessoa (“ele”). Nessa obra, a viagem do escritor pernambucano pela Europa, 

especialmente pela França, é narrada em tom fragmentário, sem cronologia, 

retabulização da narrativa, plasticidade da escrita, uma renovação estrutural do gênero 

literatura de viagem, fundindo narrativa de viagem e romance. Além disso, Marinheiro 

de primeira viagem, “no plano da realização literária”, segundo Sandra Nitrini, 

“corresponde a uma espécie de viagem iniciática no exercìcio” da nova narrativa do 

escritor pernambucano (In: CULT – REVISTA DE LITERATURA BRASILEIRA, 

2001, p. 46). Portanto, as supracitadas teses de Philippe Sellier, Simone Vierne e Jean 

Biès se concretizaram na vida e na obra do autor de Avalovara. 

Um exemplo plástico de Marinheiro de primeira viagem é a visita de 

Osman Lins (narrador-personagem) à Catedral de Saint-Etienne, no fragmento-título 

Saint Etienne, cujos vitrais, com seus criadores, são lapidados pela reflexão filosófica 

do homo viator/creator:  

 
[...] Ante os vitrais, a biografia ou parábola representadas seu objetivo 

edificante, se não vê mais os personagens, suas atitudes, seus rostos, 

as pregas dos seus mantos, então a beleza das cores se destaca, 

autônoma – e o maravilhamento não descresce. Sente-se ligado aos 

homens de há 700 anos, que teceram essas ogivas de chumbo, vidro e 

luz. Que há, pergunta, nestes vitrais do século XII, que os faz 

superiores aos dos séculos XV e XVI? [...] E por que desenhos como 

estes, ingênuos, apenas sugeridos, podem liberar, em nós, potências 



85 

 

que um desenho rigoroso deixará para sempre indiferentes? [...] Que 

nostalgia temos nós de um mundo que, segundo as aparências, não 

existe – e que, mesmo se com ele nos defrontamos pela primeira vez, 

levanta em nós uma dupla alegria, a de descobrir, a de encontrar? 

(LINS, 1963, p. 6-7).   

 

Insinua-se uma espécie de preparação antropofágica da parte de Osman 

Lins, em sua relação latino-americana com a arte europeia, pois, conforme Sandra 

Nitrini, em Marinheiro de primeira viagem, Osman Lins é o “escritor-viajante que 

busca, em outras artes, alimento para sua literatura e para sua própria interioridade” (In: 

DIÁRIO OFICIAL – ESTADO DE PERNAMBUCO, 1998, p. 22). Ao mesmo tempo 

em que o peregrino escritor sente implodir dentro de si a ancestralidade europeia, ele 

não nega sua raiz nordestina
84

. No fragmento-capítulo O Agreste, o viator-creator faz 

um paralelismo, como que por confronto, entre seu Nordeste e Paris, a espiral da 

memória quer se narrar saudade no quadrado de um “bárbaro” quarto parisiense: 

 
No Recife, quando tirava os olhos do papel em que escrevia e olhava 

através da janela, via um grande pé de fruta-pão, pequenos 

mamoeiros, um coqueiro anão, dois pés de eucalipto, copas de 

mangueiras. Em Paris, são estas chaminés, a galharia nua, o negro 

oitão de uma escola, com o esqueleto de hera, aguardando o fim do 

Inverno para reverdecer. Recorda, neste quarto ainda estranho, as 

vozes do Nordeste, seus cheiros, os panos estendidos sobre as pedras, 

ao sol do verão, caras de gente e de santos no oratório. Revê os 

manuscritos que trouxe do Brasil, anotações, um longo conto há meses 

interrompido. Lembra-se de Kathy Mansfield: “Agora... agora são as 

reminiscências da minha ilha natal que desejo escrever” (Idem, 1963, 

p. 13). 

 

Até mesmo Dante é mencionado pelo viajante escritor. Em um museu 

italiano, Osman Lins se encontra com um suíço, que havia feito cinco mil desenhos para 

ilustrar uma edição da Divina Comédia. Esse suíço estava na Itália para buscar o 

verdadeiro rosto de Dante, pois – segundo ele – a máscara mortuária não combina com 

os ossos do poeta. Falando desse suíço, Osman Lins faz um paralelo entre a busca de 

Dante e a do ilustrador:  

 

                                                           
84

 O mesmo acontece em termos literários, quando Osman Lins, em Confissão, diz que está fazendo a 

revisão do romance O fiel e a pedra, “essa tentativa de transposição, para o Nordeste de 1936, da Eneida. 

Não propriamente uma transposição, uma vez que muitos dos personagens e fatos apresentados têm 

origem na minha experiência. Mas a verdade é que o romance, já iniciado, foi replanejado tendo em vista 

o poema de Virgìlio” (LINS, 1963, p. 43). 



86 

 

Passou meia hora falando sobre Dante Alighieri. Despediu-se afinal e 

foi embora, lento, pesadão, com a sua mansa e original loucura, 

naquela peregrinação inútil, porém, não sem beleza, e que se 

assemelhava à do próprio Florentino, buscando em sua alma, para 

revelá-lo aos homens, um rosto amado e para sempre oculto” (LINS, 

1963, p. 87). 

 

Viaja para a cidade de Dante, Florença, “ao mesmo tempo alegre e 

detestável” (Idem, 1963, p. 85-86), com sua agitação barulhenta de veículos e pessoas 

brigando aos gritos, mas se frustra várias vezes, pois chegava aos locais de arte à beira 

do horário de fechar.  

Como se nota, Osman Lins faz todo um mapeamento das obras e dos artistas 

europeus, aproveitando cada hora dessa viagem, não sendo um turista medíocre, pois 

esse percurso pela Velha Europa se constituiu num dos fatores determinantes de sua 

segunda fase literária: a tradição do medievo seria renovada na prosa experimentalista 

de Osman Lins. Especialmente, através do aperspectivismo, já iniciado em Nove, 

novena, que mostra a pluralização do foco narrativo mesmo entre personagens anônimas 

e o simultaneísmo. De fato, em relação à fecundação de sua segunda fase literária, essa 

viagem denota o processo de maturação artística de Osman Lins: o homo viator de 

Marinheiro de primeira viagem antecedia o homo creator de Avalovara. Bildungsroman 

iniciático em um escritor viajante personagem de si mesmo: Abel latente, Abel potência, 

Avalovara a surgir. E, de fato, “em Avalovara também reaparece, numa requintada 

elaboração ficcional, a experiência de Osman Lins na França, como bolsista da Aliança 

Francesa” (NITRINI, In: DIÁRIO OFICIAL – ESTADO DE PERNAMBUCO, 1998, p. 

22), através do personagem-escritor Abel, residente provisório no Boulevard Raspail, 

juntamente com a alemã Anneliese Roos, tentativa de amor frustrado de Abel.  

É interessante ressaltar que a personagem Roos, misteriosamente feita de 

cidades, compósito europeu, possivelmente foi criada sob a influência do fragmento A 

moça, de Marinheiro de primeira viagem. Nesse fragmento, o viajante escritor 

contempla, num trem, uma jovem bela, cuja beleza, somada à junção do reflexo solar, se 

transfigura para Osman como um ser que reflete compositamente várias obras de arte, 

de Van Gogh, Renoir, as madonas pré-rafaelitas. A face dessa garota “parecia 

esplendente como se fora de vidro” e seu corpo revelava “o frescor primaveril”. De 

repente, o jovem escritor viajante de si mesmo incorre numa “ilusão de eternidade que 

sempre nos assalta ante a suprema beleza”, de modo que ele esqueceu que ainda existia 



87 

 

o tempo. Posteriormente, a jovem vai embora e o encanto finda. No lugar da linda 

jovem senta uma senhora de negro, com a mesma pele da jovem, mesmos cabelos de 

mel, embora enrugada. Logo após, o homo viator/creator evoca o Paraíso não só para 

falar da beleza da que se foi, mas do distanciamento provocado pela segunda, mais 

velha que a que partiu, com uma dose de ironia:  

 
Como em certo tipo de história edificante, na qual, contemplando o 

Paraíso, passam-se muitos anos, sem que o bem-aventurado, 

embebido no sobrenatural, veja o curso do tempo, quarenta anos 

decorreram, ou mais, sem que o homem se desse conta disso. Pensa, 

então, que esta mulher envelhecida é a mesma jovem que desceu – 

quando? – naquela mesma estação. Mas, em todos esses anos, através 

dos quais ela sofreu e envelheceu, que Paraíso ele terá contemplado? 

(LINS, 1963, p. 6-7). 

     

De certa forma, a moça ida do trem se assemelha ao perfil de Anneliese 

Roos. Não só esse episódio narrativo, mas vários outros de Marinheiro de primeira 

viagem nos permitem dizer que essa obra foi usada na preparação do romance 

Avalovara, obviamente considerando que Osman Lins pesquisou outros materiais, como 

o demonstra o material do acervo pessoal do escritor. Não obstante, é quase impossível 

não pensarmos na Beatriz dantesca evocada pela jovem do trem, com sua beleza 

resplandecente paradisíaca. Portanto, podemos perceber já em Marinheiro de primeira 

viagem a presença de Dante e sua obra-prima poética, mesmo que seja em menor grau 

do que em Avalovara.  

Quanto às reflexões do comparatismo latino-americano, Marinheiro de 

primeira viagem é uma obra que problematiza a relação Europa-América Latina, o 

entrechoque do passado da tradição artística europeia com o presente da modernidade 

latino-americana, irrompendo através do boom
85

. Isso pode ser visto no último 

fragmento, propositalmente chamado de Anti-Orfeu. O escritor viator pôde, em seu 

itinerário iniciático e antecipador de sua segunda e experimentalista fase literária, sorver 

a produção artística europeia. Tanto a sorveu que nos últimos instantes no Velho Mundo 

disse “que ainda estava preso” a esse continente, “atado a uma porção de coisas mortas” 

(LINS, 1963, p. 165), como “postais”, “retratos”, “fotografias” dos lugares e das 

                                                           
85

 1963, ano de publicação de Marinheiro de primeira viagem, está dentro do período do boom latino-

americano, iniciado, segundo alguns críticos, nos anos 1960 e marcado por uma intensa renovação da 

narrativa latino-americana. 1963 também é o ano de publicação de um dos romances mais experimentais 

da literatura: Rayuela, de Julio Cortázar. 



88 

 

pessoas por onde percorreu. Tão copioso da cópia estava que se sentiu, ao que parece, 

um Orfeu, vendo e ouvindo Eurídice quase por toda a parte, conforme alguns 

fragmentos que mostram direta e indiretamente esse mito retomado, como “Perguntas” e 

“Exodus” (Idem, 1963, p. 121/125). No entanto, antes de entrar no avião de regresso ao 

Brasil, o viator começa a dar lugar ao creator, já sinalizado no início do último 

fragmento de Marinheiro: “logo ficará para trás o continente, com sua carga de gente e 

de passado”. Não obstante, há uma última insistência do sentimento de Orfeu no 

viajante, ao perceber uma presença feminina imaginária, uma voz de mulher atrás dele, 

e ele pergunta:  

 

- Eurídice? 

Responderá: Você bem sabe que Eurídice morreu há muito tempo. A 

viagem acabou. A infância acabou. Eurídice está morta. Eu sou o 

tempo futuro, a vida por viver (Idem, 1963, p. 165). 

 

Mas o viajante reluta e diz: “- Se você é a vida por viver, porque está aqui, 

de onde parto?” Ao que a voz feminina responde, e os dois entabulam esse diálogo 

instigante para a nossa reflexão:  

 

- Não estou aqui. Apenas, me anuncio. Espero-o do outro lado. Quero 

que prepare o coração. 

- Vou encontrá-la? 

- Vai encontrar-me. 

- Como? 

- Será simples, e também inevitável. Assim como encontrar o dia de 

amanhã (LINS, 1963, p. 165). 

 

Passado clássico europeu e presente latino-americano deparam-se com a 

continuidade da tradição europeia na barroca América Latina. O diálogo é claro: 

Eurídice não mais existe para ser imitada na mesma proporção virgiliana, mas no 

“tempo futuro, a vida por viver”, “assim como encontrar o dia de amanhã”. O viator dá 

lugar ao creator e, após desfazer-se da atadura/dependência, provocada pelo 

encantamento da viagem, diferentemente de Orfeu, assinalou o término da viagem: “ele 

seguia. Sem olhar para trás, de coração confiante” (Idem, 1963, p. 165). O homo viator 

passa a ser homo craetor, de modo que dez anos depois dará ao mundo sua leitura 

antropofágica da tradição artística europeia: Avalovara. Ademais, conforme Darcy 

Ramos, em sua dissertação sobre Marinheiro de primeira viagem, Osman Lins:  

 



89 

 

O viajante inicia sua experiência em terras estrangeiras como Orfeu, 

que perambulou pelo mundo em busca de conhecimento. Ele mostrou-

se disposto a viver in loco seu passado cultural tão bem guardado e 

representado pelo Velho Continente. Ao partir, porém, ele revela-se 

um oposto a Orfeu, um Anti-Orfeu. Ele deixa o aeroporto, sem 

apegar-se ao passado, diferentemente do que havia acontecido ao 

antigo cantor-poeta, que em sua descida ao Hades perdeu sua Eurídice 

(seu passado) e também se perdeu como indivíduo (2007, p. 101).  

 

Ainda conforme Darcy Ramos, o viajante escritor passou por uma espécie 

de “morte”. Dito de outro modo, “uma catábase – uma descida de iniciação nessa sua 

jornada, como marinheiro de primeira viagem. Mas também realizou o movimento de 

retorno, a anábase – a subida – , quando deixou o aeroporto” (2007, p. 101). Portanto, 

finda a iniciação europeia de Osman Lins para dar lugar a uma (re)criação da 

contribuição dessa iniciação em sua literatura.  

Paralelamente, “Avalovara pode também ser considerado como um romance 

de formação inscrito numa nova poética” (NITRINI, In: CULT – REVISTA DE 

LITERATURA BRASILEIRA, 2001, p. 49). As viagens de Abel, seus três amores 

vinculados também à busca da escrita, desde os contos incipientes mostrados a Roos, 

passando pelo conto germinado e sintetizado para Cecília, até o ensaio A viagem e o rio 

(que trata das relações entre tempo mítico e narrativa), mostrado à , mostram uma 

busca (das bildung) do amadurecimento da escrita. Essa leitura nos permite ver o 

escritor-viajante de Marinheiro de primeira viagem (o próprio Osman) como um Abel 

virtual
86

, à luz das propostas borgianas de Pierre Menard, autor del Quijote: que quanto 

à construção da personagem, Abel é autor-releitor do “ele”, de Marinheiro. Que quanto 

à construção romanesca, o tema Roos e as Cidades relê, criativamente, todo o 

Marinheiro, bastando-nos, por ora, a comparação entre a jovem do fragmento A moça 

com a personagem Roos: “os passeios e [as] viagens, por eles [Abel e Roos] realizados, 

remetem ao clima e à atmosfera experimentados pelo escritor-viajante de Marinheiro de 

primeira viajem” (NITRINI, In: DIÁRIO OFICIAL – ESTADO DE PERNAMBUCO, 

1998, p. 22). Ademais, há algo a mais que nos instiga nesta brevíssima e necessária 

intra-comparação dessas duas obras osmanianas, que mostra o processo 

bildungsromaniano da feitura de Avalovara em relação à de Marinheiro, quanto ao 

                                                           
86

 Este trecho do romance permite essa interpretação: “os textos, de certo modo, existem antes que sejam 

escritos. Vivemos imersos em textos virtuais” (LINS, 1973, p. 64). 



90 

 

distanciamento narrativo propositalmente realizado nessa obra de 1963. Em uma de suas 

entrevistas sobre o Marinheiro, Osman Lins se posicionou, dizendo:  

 
Assim, e também para evitar a incômoda intromissão de mim mesmo 

ante meus próprios olhos, coloquei a narração da viagem na terceira 

pessoa. O que me trouxe ainda outras vantagens: quebrar meu pudor, 

permitir-me falar um pouco mais à vontade de coisas muito íntimas e 

aproximar o gênero viagem do gênero romance
87

” (In: RAMOS, 2007, 

p. 142).   

 

Lendo as duas referidas obras osmanianas, entendemos que Abel opera o 

mesmo distanciamento narrativo que o “ele” de Marinheiro. Precisamente, para 

embasar essa interpretação, Abel encontra, na Biblioteca Marciana de Veneza, o esboço 

de Avalovara, um livro com “a versão grega de um poema místico. Seu fundo é a 

espiral. Um dos temas, a busca do Nome. O autor consagra a obra ao Unicórnio” (LINS, 

1973, p. 220). No segmento A espiral e o quadrado, entendemos que Abel também 

opera um distanciamento narrativo em terceira pessoa, pois ele, ao falar da 

contribuição/preparação do escravo Loreius e do comerciante Publius Ubonius para o 

plano do romance Avalovara, diz: “contempla-os, com gratidão, o narrador, por sobre os 

dois mil anos que a eles o unem” (Idem, 1973, p. 24). Abel vive no mesmo período 

existencial do narrador de A espiral e o quadrado, dois mil anos depois dos referidos 

personagens de Pompeia. Todavia, esse distanciamento, que é mantido até o final de 

Marinheiro, é subvertido nos segmentos seguintes de Avalovara, com exceção de O 

relógio de Julius Heckethorn, no qual a narração em terceira pessoa é retomada. Diante 

do exposto, o livro com o poema místico, com as letras do quadrado mágico Sator, foi 

utilizado por Abel (Cf. Idem, 1973, p. 96) para a construção de Avalovara, seguindo o 

mesmo distanciamento narrativo operado em Marinheiro. Assim, Abel fala de si mesmo 

e da mulher inominável, em termos de Bildungsroman, no início do segmento A espiral 

e o quadrado:  

 
Surgem onde, realmente – vindos, como todos e tudo, do princípio das 

curvas – , esses dois personagens ainda larvares e contudo já trazendo, 

não se sabe se na voz, se no silêncio ou nos rostos apenas adivinhados, 

o sinal do que são e do que lhes incube? A porta junto à qual se 

                                                           
87

 Essa entrevista foi dada a Esdras do Nascimento, pela Tribuna da Imprensa, Rio de Janeiro, 26/08/1963 

(In: RAMOS, 2007, p. 142). Ambos os tìtulos constam da matéria: “O livro, visto pelo autor” e “As 

viagens do romancista Osman Lins”. 



91 

 

contemplam ou avaliam, face a face, rodeados de sons, cheiro de pós e 

obscuridade, é limiar de quê? 

Ingressam ambos na sala e talvez, ao mesmo tempo, no espaço ainda 

mais amplo, conquanto igualmente limitado, do texto que os desvenda 

e cria (Idem, 1973, p. 13). 

 

Fazendo um jogo com o leitor, o narrador Abel, fala da formação – do 

bildung – romanesco-cosmogônico dele e de , quando a linha da espiral toca no 

quadrado S, expondo a formação-origem do romance Avalovara (“o princìpio das 

curvas”). No entanto, mostra não só Abel-si-mesmo como o protagonista do 

bildungsroman, mas também , subvertendo a tradição desse gênero, em seu 

nascedouro, privilegiante de personagens masculinas. Ainda relendo a tradição do 

bildungsroman, o narrador usa o princípio da cosmogonia
88

 para falar do bildung das 

personagens com o simultaneìsmo, antecipando, embora sutilmente, o “limiar” do 

encontro amoroso de Abel e , quando ambos ingressam tanto na sala de um edifício 

quanto “no espaço ainda mais amplo”, que, o leitor verá, é um tapete. Ou seja, o final do 

processo da formação (bildung) de Abel e  é antecipado de forma esboçada pelo 

narrador. Ao mesmo tempo, nesse processo de releitura da tradição do bildungsroman, a 

formação das personagens Abel e  não depende apenas do contato exterior, com a 

realidade social (como acontece no romance de formação), mas também – isso é 

explícito – “do texto que os desvenda e cria”: um tapete. É esse tapete – representação 

do Éden – que será o marco culminante do processo de bildung iniciático dessas 

personagens ao longo do romance.  

O bildung iniciático, findado com o ingresso no tapete edênico, dos dois 

amantes reconfigura os conceitos de anábase e catábase. Ou seja, numa leitura lacunar 

da Divina Comédia, Abel e  não fazem uma anábase (ascensão ou subida) ao Paraíso 

ao modo dantesco: eles fazem o movimento da descida (a catábase), não para os 

                                                           
88

 Marcus Vinícius Mazzari, em sua Apresentação ao romance Os anos de aprendizado de Wilhelm 

Meister, diz que a tradução de bildung é complexa, e mostra o longo trajeto histórico desse termo alemão, 

dizendo que ele inicia: “a sua identificação com o sentido primeiro de Bild („imagem‟, imago) e 

desdobrando-se na ideia de reprodução por semelhança, Nachbildung (imitatio)” e arremata: “nessa 

acepção original, o arquétipo de Bild („imagem‟), e da forma verbal bilden („formar‟) estaria relacionado 

com o próprio Criador, „que formou o homem à sua imagem e semelhança‟ (In: GOETHE, 2006, p. 11). 

Assim, há uma ideia de cosmogonia humana por detrás de bildung, remontando à Criação. Vemos isso em 

Avalovara, quanto à expressão do quadrado mágico Sator arepo tenet opera rotas: “difìcil encontrar 

alegoria mais precisa e nítida do Criador e da Criação. Eis o lavrador [o homem], o campo, a charrua e as 

leiras; eis o Criador [Deus], Sua vontade, o espaço e as coisas criadas”, com a analogia do escritor: 

“idêntica é a imagem do escritor, entregue à obrigação de provocar, com zelo, nos sulcos das linhas, o 

nascimento de um livro” (LINS, 1973, p. 72).      



92 

 

infernos, como Ulisses, Enéias e Dante, mas para o Jardim do Éden. Como ensina 

Silviano Santiago, o texto latino-americano precisa revê as lacunas do texto do cânone 

europeu: Avalovara o fez com maestria. Esse romance fez uma leitura do Paraíso 

trazendo-o de volta para a Terra, ao passo que Dante não termina assim sua Commedia, 

embora o retorno do Paraíso para a Terra seja admitido nessa obra dantesca
89

. Abel e 

 não quiseram o Paraíso no Além, mas neste mundo
90

. Logo após o ingresso no Éden 

do tapete, o casal adâmico reinicia um bildung em sua existência, em contato exterior 

com a fauna e a flora, readmitido ao equilíbrio cósmico.  

No romance Avalovara, Abel é uma espécie de antípoda do Caim bíblico, 

visto que – diferentemente do irmão – o Abel romanesco reassume dele a condição de 

peregrino pela Terra, mantendo, ao mesmo tempo, a ontologia semântica do próprio 

nome. Abel provém da lìngua hebraica e quer dizer “vento”, “sopro”, denotando 

transitoriedade. Filho de Adão e Eva, Abel foi assassinado pelo irmão por causa da 

recusa divina da oferta de Caim, visto que Deus preferiu a oferta de Abel. A errância 

pelo mundo veio como penalidade pelo homicídio, mas ninguém deveria matar Caim, 

porquanto Deus colocou um sinal nele. Já “o Abel que circula pelas páginas de 

Avalovara é o mesmo que teve a garganta rasgada na Bíblia, mas já é inteiramente 

outro” (DALCASTAGNÈ, 2000, p. 31). Outro Abel que além de reassumir a errância 

do irmão, não para construir cidades, mas para buscar a Cidade, nasce impregnado tanto 

da tradição judaico-cristã quanto da tradição indiana, disjunções de um pássaro recriado 

do budismo e um Jardim do judaísmo-cristianismo que se conjugam em uma mesma 

busca: o Éden. Diante disso, “Avalovara é um romance alegórico de uma procura épica 

levada a efeito por um Abel que carregava, no próprio nome, o destino fatal do seu 

homônimo bìblico” (IGEL, 1988, p. 125), destino levado a cabo pelo disparo de 

revólver cometido por Olavo Hayano, um análogo grotesco de Caim: “[...] Olavo 

Hayano [...] a pistola [...] o Portador na mão direita a morte o fim a conclusão [...] o 

cabelo negro e branco os dentes grandes e vazia devorada uma banda da cara volta para 

nós o cano vemos bem o seu gesto [...] novo relâmpago na sala” (LINS, 1973, p. 412). 

                                                           
89

 É por essa razão que intitulamos este capìtulo de “a descida ao Paraìso segundo Osman Lins”. 

90
 Por exemplo, o Judaísmo ensina que o Éden retornará para o mundo terreno. O estado beatífico dos 

justos após a morte, em nível espiritual, é provisório e antecede a ressurreição do corpo físico (Cf. 

KAPLAN, 1992, p. 76-87).  



93 

 

Regina Dalcastagnè ressalta a aproximação das idades de Dante e Abel. Este 

com cerca de trinta e cinco anos, especificamente trinta e dois e Dante com trinta e 

cinco, provavelmente (2000, p. 174). Essa aproximação associativa ocorre para 

corresponder ao princìpio de que ambos estavam “no meio do caminho da nossa vida”. 

Essas idades para ambos se configuram como início de suas viagens iniciáticas.  

Assim como Dante, de acordo com sua Vita nouva, começou um percurso 

de busca amorosa por Beatriz, com implicações consequentes em torno do Paraíso, 

assim também Abel sai em busca do amor, atrelado ao nostos do Paraíso, conquanto 

seja um nostos ignorado por ele no percurso. A de Dante começa aos nove anos e é 

reendossada aos dezenove, quando o vate revê a amada. A de Abel inicia aos “nove ou 

dez anos”, quando, após sobreviver miraculosamente a um afogamento numa cisterna, 

escorre o nome de Cecìlia, uma de suas mulheres amadas iniciáticas: “Cercìrlia. 

Cercília? Ercília, talvez? Cecília. Nesta noite, Cecília e eu não nos amamos ainda. 

Ainda desconheço-a. Conheço, entretanto, uma Ercìlia. Tenho nove ou dez anos” 

(LINS, 1973, p. 78).  

Há uma quebra cronológica, ou seja, uma presentificação do passado de 

Abel quanto ao início de sua busca: trata-se de mais uma inovação do romance 

Avalovara, a totalização do tempo num presente contínuo. Não é ainda Cecília, mas 

uma Ercília, viúva de um tio, xará de Abel, que morreu afogado. Ainda não aparece a 

Cidade, mas o amor, sim. É possivelmente aos dezesseis anos, na cidade de Olinda, em 

Pernambuco, que Abel, enfim, tem a visão da Cidade, nessa mesma cisterna, da qual 

sobreviveu:  

 
Tenho dezesseis anos: meus olhos furam sombras. Mesmo assim, mal 

vejo as minhas mãos e braços, refletindo surdamente, à borda da 

cisterna, as parcas luzes de Olinda. [...] Assim escapa, entre as malhas 

da busca, o que procuro e cuja natureza ainda desconheço. [...] Meu 

trabalho secreto, a procura sega de uma indicação (o onde, o nome, o 

por quê) que aplaque em minhas veias o castigo de buscar. Enxergo 

mais do que pretendo e suporto. Por que, então, não vejo o que 

procuro? 

Encaminho-me para a cisterna. [...] Neste mesmo lugar – onde a 

Cidade mais tarde surgiria incitando-me à procura – várias vezes se 

cumpre em mim um rito arcaico. [...] (Tenho doze ou treze anos?) [...] 

Surge assim o mundo – no mundo, eu – e com isto retorna a velha 

ordem imponderável que, equivocando-me, creio aplacada: “Vai 

homem, busca a Cidade.” [...] Buscar a Cidade? Onde e de que modo? 

Não terminou a caçada? Casal. Procura, Abel, a Cidade aqui surgida e 

dissolvida. (LINS, 1973, p. 68/267).  



94 

 

 

A busca pela Cidade integra a inicial busca pelo amor. Apesar da oscilação 

em ter certeza da idade exata quando teve a visão da Cidade, talvez por causa do 

simultaneísmo da temporalidade, Abel sente que precisa dar inìcio a um “rito arcaico”, a 

busca de uma Cidade “aqui surgida e dissolvida”. Assim, pouco tempo depois, o homo 

viator Abel parte para a Europa, especificamente para Paris. Mas não é na Europa que 

Abel encontrará a Cidade, mas, sim, no Brasil, de onde partiu. No último capítulo, 

dedicado ao estudo da representação do espaço edênico no romance Avalovara, 

retomaremos essa discussão, visto que a Cidade chega a ser sinônimo do Jardim. 

Abel reatualiza/ritualiza a condição mítica, simbólica e ontológica do homo 

viator e do homo creator, também trilhada por Dante. Conforme atestam Chevalier e 

Gheerbrant, “em todas as literaturas, a viagem simboliza, portanto, uma aventura e uma 

procura, quer se trate de um tesouro, ou de um simples conhecimento, concreto ou 

espiritual” (2009, p. 952). Ademais, a viagem ao centro cósmico é simbolizada pelo 

livro, devir do verbo (Idem, 2009, p. 951), “sìmbolo do universo”, considerando que “ o 

Livro da Vida do Apocalipse está no centro do Paraíso, onde se identifica com a Árvore 

da Vida” (Idem, 2009, p. 555. Negrito dos autores). Ainda conforme Chevalier e 

Gheerbrant, “as folhas da árvore, como os caracteres do livro [lembremo-nos dos 

arabescos], representam a totalidade dos seres, mas também a totalidade dos decretos 

divinos” (2009, p. 555).  é para Abel um livro vivente fechado, que precisa ser 

aberto/penetrado, para que ele atinja o conhecimento. Não fortuitamente, o verbo 

hebraico yadá (ידע), usado em Gênesis 4:1, também significa “coabitar”, conhecer 

sexualmente, para mostrar a relação sexual entre Adão e Eva (Cf. KIRST et al, 2002, p. 

85-86). Busca que é saber e sabor. 

Ambos – Abel e Dante – buscam, tanto na Commedia quanto em Avalovara, 

o conhecimento
91

, com similitudes e distinções. Em sua obra Il convívio (O banquete), 

fundamentando-se na premissa aristotélica de que é natural que todo ser humano deseje 

saber, o poeta diz:  

                                                           
91

 Admitir-se sexualmente ao mundo do corpo de Cecília, por exemplo, é para Abel “um gênero 

vertiginoso de conhecimento” (LINS, 1973, p. 287). Para Dante, sua ascensão ao Paraìso é comparada ao 

insaciável pan de li angeli (pão dos anjos), conforme os versos 11 e 12 do Canto II, do Paraíso (2008, p. 

19. Cf. [s./d.], p. 16). Dante prioriza o amor místico por Beatriz; Abel o carnal fundido com o místico, 

visto que ele almeja, conforme Regina Igel, “unir o gozo da união fìsica com o prazer da comunhão 

espiritual” (1988, p. 127), em sua terceira relação com a Mulher Inominável. 



95 

 

 
A razão para isso é que cada coisa, predisposta pela providência 

segundo a natureza que lhe é própria, tende naturalmente para sua 

própria perfeição. Por conseguinte, uma vez que o saber é o último 

grau de perfeição da nossa alma, saber em que reside nossa suprema 

felicidade, todos somos por natureza levados a nutrir o desejo dele 

(s./d., p. 15). 

 

 

Esse conhecimento, que não diríamos simples, buscado ardorosamente por 

Abel e Dante os impulsionou a enfrentar as alegrias e as frustrações que podem decorrer 

da procura in via, durante a travessia. O conhecimento tem seu lado místico, mas não se 

pode ignorar a sua natureza carnal e, especialmente no plano terreno, seu lado sexual. 

Esse significado diz respeito mais a Abel que a Dante, até porque, conforme aponta 

Mircea Eliade, a descoberta da sexualidade faz parte dos ritos iniciáticos (1999, p. 153), 

descoberta que se concretizará com , pois é através dela que Abel ingressará no 

Paraíso.  

A crítica literária osmaniana vem percebendo uma releitura da Beatriz 

dantesca por intermédio das três mulheres-guias da vida de Abel, bem como uma 

releitura dos três loci do poema de Dante. Segundo Regina Dalcastagnè, “o longo 

percurso de Abel através da vida e da arte abarca, em determinado sentido, céu, 

purgatório e inferno. Se Dante contou com a condução de Virgílio e Beatriz
92

 para sua 

travessia, Abel teve como guias Anneliese Roos, Cecília e ” (2000, p. 173-174). 

Nessa perspectiva, também diz Marisa Balthasar Soares, em sua tese de doutoramento, 

incluindo a personagem Francisca, de Quarup, romance de Antonio Callado, já 

apontando a inversão da releitura de Osman Lins quanto a Dante:  

 

Tanto Francisca como Roos/Cecìlia/ „O‟ [ ] (aqui consideradas na 

integração para que confluem) são musas inspiradas na Beatriz de 

Dante, na condução simbólica entre céu e inferno, com que elas 

permitem aos protagonistas o processo de “conhecimento”. Em seus 

corpos, para além da idealização do amor platônico cantado pelo poeta 

italiano (de modo condizente com o veio religioso de onde sabemos, a 

voz do poeta avalia sua época), efetiva-se forte amor carnal, com 

latentes implicações políticas (2007, p. 107). 

 

                                                           
92

 Dalcastagnè não pôs São Bernardo na composição trilógica dos guias de Dante, uma vez que esse 

terceiro guia assume o lugar de Beatriz um pouco antes de o poeta findar seu poema com a visão 

beatífica. 



96 

 

Já outros críticos apontaram uma filiação de apenas duas personagens, 

Anneliese Roos e , com a Beatriz dantesca, mas tratando da relação de uma dessas 

personagens com Beatriz, separadamente. Piotr Kilanowski, em um artigo sobre 

Avalovara, diz que Anneliese Roos se mostra tão idealizada, “que aparece comparada às 

madonas renascentistas de Leonardo, a Beatriz de Dante (ambas as referências podem 

ser encontradas em capítulo A7), ou a quadros como a Madonna col Bambino, de 

Giovanni Bellini” (In: REVISTA CERRADOS, 1998, p. 86. Grifo nosso). Já o crìtico 

norte-americano Paul West, em um ensaio sobre Avalovara, diz que é , a Mulher 

Inominável, que tem relação com Beatriz:  

 

In every sense, she is Abel's newfoundland, physically, of course, but 

also mentally and cosmologically; and for Lins's narrator, openly 

trying to write the allegorical novel of paradise found - "several 

women and one man . . . a trajectory of which the protagonist is 

ignorant" - she becomes the source and symbol of all he cannot say 

[...]. In a word, she is life, not just Dante's Beatrice, La Belle Dame 

Avec Merci and Garbo rolled into one, but everything - erotica, 

mystery, soul and by mathematical extension an infinite spiral which 

the narrator can't capture in his grid of pages
93

 (1995, p. 01. Grifo 

nosso). 

  

  Concordamos com todas essas propostas de leitura. Um pouco mais com a 

de Marisa Balthasar Soares e a de Regina Dalcastagnè: que as três mulheres são 

variações iniciáticas da busca de Abel, ao longo do romance Avalovara. Isso como um 

modo de Osman Lins respeitar, embora distintamente, a simbologia do número três 

quanto ao princípio do homo viator no poema de Dante, já que o autor de Avalovara 

disse que esse romance é uma homenagem ao poeta florentino. Não obstante, por ser 

variações de Beatriz, cada uma dessas mulheres-personagens incorpora, em grau maior, 

a amada de Dante, especialmente Roos e . Mas não podemos ignorar que  teve – a 

exemplo de Abel – três guias em sua busca iniciática: Inácio Gabriel, namorado que 

morreu prematuramente, cuja função foi antecipar Abel, Olavo Hayano – o maligno 

iólipo – e Abel. Com isso, há um equilíbrio dos princípios masculino e feminino, fusão 

                                                           
93

 “De certo modo, ela [a Mulher-sem-nome] é a Terra Nova de Abel, fisicamente, naturalmente, mas 

também mental e cosmologicamente. E para o narrador de Lins, que tenta abertamente escrever o 

romance alegórico do paraíso encontrado – “várias mulheres e um homem ... uma trajetória ignorada pelo 

protagonista” – ela se torna a fonte e o símbolo de tudo o que ele não consegue dizer [...]. Em uma 

palavra, ela é vida, não apenas a Beatriz de Dante, La Belle Dame avec Merci e Garbo laminada para 

dentro dela, mas tudo – erótica, mistério, alma e, por extensão matemática, uma espiral infinita que o 

narrador não consegue apreender em sua rede de páginas” (1995, p. 01. Grifo e tradução nossos). 



97 

 

que é defendida constantemente no romance, por exemplo, através da androginia, 

iniciada em Cecília e desdobrada em . Ademais,  permite que ela seja lida como 

uma inovadora protagonista de um gênero do Bildungsroman, o romance de formação 

feminino (Cf. MAAS, 2000, p. 262), pois ela, por exemplo, quer transcender a vida de 

opressão sob Olavo Hayno, para buscar o amor verdadeiro, consumado em Abel. 

Portanto, Osman Lins, ao mesmo tempo em que põe Abel como protagonista masculino, 

tal como a maior parte dos bildungsromane, ao mesmo tempo subverte, não em outro 

romance, mas no mesmo Avalovara, a tradição predominante de protagonistas homens 

do romance de formação, legitimando a voz feminina no gênero bildungsroman.   

O desdobramento compósito do ser de , descoberto por Abel quando 

ambos se amam sobre o tapete edênico, também sustenta a leitura das três mulheres 

como variações de Beatriz, de modo que nenhuma das três, Roos, Cecília e , 

escapam à analogia com a amada de Dante: 

 
Aos poucos, eis que ressurgem da ausência, uma e outra, ambas tensas 

de drásticos contrastes nem sempre discerníveis, ambas dúplices, e, 

mais do que dúplices, acima de medidas e limites, ressurgem as duas 

mulheres a quem amo em pontos afastados dos anos e do mundo, que 

me atravessam, às quais me confio, que em dado momento 

concentram e assumem minhas obsessões, trituro entre os molares os 

seus nomes e os dois nomes como que se fundem, o primeiro nome: 

claridade constante, maré resplendente, Roos, cardume de fogos, o 

segundo: Cecília, guarnecida de virilidade, essas a quem amo e ante as 

quais, humilde e assombrado, subvejo a face – cheia de vozes e signos 

– do mundo, eis que ressurgem.  

[...] Ambas, Roos e Cecília, não me ouvem em , foz e confluência? 

[...] , neste caso um ser tríplice, dual e uno [...]. Jamais diria, 

entretanto, serdes fragmentos ou simples tentativas inconclusas desta 

que, ainda não sei como, vos revive. Sendo, cada uma, absoluta e por 

assim dizer ilimitada, nenhuma é tudo. Íntegras, não constituem, 

apesar disto, realidades solitárias: na sua integridade, unem-se em um 

todo – soma e súmula de totalidades – não superior ou mais perfeito 

do que as unidades abrangidas (LINS, 1973, p. 260-262). 

 

Por essa Abel não esperava: (poli)ver sua amada  não só como um ente 

composto por carne e palavras, mas também como um ser compósito de suas amadas 

anteriores, ressurgidas em , as quais agregam nela suas qualidades, uma personagem 

total. Essa técnica de composição de personagens empreendida engenhosamente por 

Osman Lins é, conforme Ermelinda Ferreira, uma transplantação das artes plásticas para 

o gênero romanesco, especialmente oriunda da pintura do maneirista Giuseppe 

Arcimboldo (1527-1593), considerando que Avalovara é um romance descontínuo. 



98 

 

Descontínuo porque implode em fragmentos a integridade (aparente) da construção das 

personagens do romance realista, vindo a refazê-las de partes fragmentadas oriundas da 

natureza e do Cosmos. Assim, em Avalovara, conforme Ermelinda Ferreira: 

 
Os seres que são investidos das funções próprias de personagem 

apresentam peculiaridades morfológicas tais que fogem 

completamente à aparência comum da personagem, mesmo aquela 

advinda do fantástico e do maravilhoso. Só é possível encontrar 

semelhanças e paralelos para essas figuras no âmbito das artes 

plásticas, particularmente numa certa tradição de retratos grotescos 

que teria sido instaurada no século XVI pelo pintor italiano Giuseppe 

Arcimboldo. Fazendo escola ao longo do tempo, esse estilo teria 

ressurgido na modernidade, voltando a influenciar os pintores do 

surrealismo e, em épocas mais modernas, as produções ditas 

neobarrocas (2005, p. 163). 

 

Diante disso, à guisa de exemplo, o quadro Eva e a maçã, de Arcimboldo, 

se assemelha à constituição compósita de Cecília, povoada por seres humanos; o quadro 

Ar, do mesmo pintor, se assemelha a Avalovara, o pássaro feito de cem pássaros; o 

quadro Cabeça rafaelita estalando, de Salvador Dalí evoca o rosto mágico de Roos, 

composto de cidades. Assim, ao invés de o espaço narrativo tradicional englobá-las, 

“Roos e Cecìlia englobam, com seus corpos gigantescos, anacrônicos e bizarros, os 

contornos ou fronteiras do espaço romanesco que paradoxalmente habitam, como 

mulheres, no plano da história” (FERREIRA, 2005, p. 189). Pelo menos, vejamos dois 

desses quadros
94

:  

 

                                                           
94

 Os demais quadros, entre outros, podem ser encontrados, juntamente com as análises deles com as 

personagens femininas osmanianas, no livro Cabeças compostas: a personagem feminina na narrativa de 

Osman Lins, de Ermelinda Ferreira (2005). 



99 

 

 
 

Ar (1570), de Giuseppe Arcimboldo (1527-1593). 
 

 

Eva e a maçã (1578), de Giuseppe Arcimboldo (1527-1593). 

 

 

Já  se distingue de suas antecessoras, segundo Ermelinda Ferreira, pelo 

fato de ter/ser “um corpo completamente metafórico e auto-referencial, um texto 

travestido, personificado, englobado pela personagem que o habita. Um texto que se 

torna personagem de si mesmo” (2005, p. 190). Em suma, um corpo feminino textual 



100 

 

humanizado do espaço gráfico da página em branco, pois, segundo , “entre minha 

mente e o meu corpo desmembrado flutua um pequeno léxico arbitrário” (LINS, 1973, 

p. 136). “  é o livro, o texto que Abel descobre e escreve. Mas é também a mulher que 

ele ama e que completa a sua existência. É o ser que lhe oferece o conhecimento do 

inferno sem obrigá-lo a ir até lá” (DALCASTAGNÈ, 2000, p. 182). 

Mesmo não sendo uma analogia perfeita, Ermelinda Ferreira mostra o 

quadro O bibliotecário, de Arcimboldo, denotante de uma possível similitude com . 

Isso em razão de  ser composta de palavras, e o bibliotecário arcimboldiano ser 

composto de livros, material espacial das palavras. Mas o quadro que pode se adequar 

mais a  é o Johann Gutenberg, de Heinz Kroehl, quadro de 1968, no qual a imagem 

computacional de Gutenberg o mostra como um ser constituído de palavras (Cf. 2005, 

p. 190). 

Considerando que Osman Lins asseverou que Dante influenciou a 

composição do romance Avalovara na “medida”, isto é, no número, entendemos que 

assim como a numerologia influenciou a criação de Beatriz Portinari como personagem 

da Commedia, assim também influenciou a criação da(s) Beatriz(es) de Abel. O três e o 

nove, seu múltiplo, são a composição poética de Beatriz Portinari desde a Vita nouva:  

 
O número três é a raiz de nove, porque, sem nenhum outro, por si 

mesmo produz nove, como vemos manifestamente que três vezes três 

são nove. Se, pois, três é por si mesmo fator de nove, e o fator dos 

milagres é, por si mesmo, três, isto é, Pai, Filho e Espírito Santo, os 

quais são três em um, essa mulher foi acompanhada por esse número 

nove para fazer compreender que ela era um nove, isto é, um milagre, 

cuja raiz, isto é, a do milagre, é somente a miraculosa Trindade 

(ALIGHIERI, In: ALIGHIERI; AQUINO, 1988, p. 241-242). 

 

 

Curtius cita as respostas de Dante, contidas na Vita nouva, para termos uma 

comprovação de que Beatriz era um nove (1979, p. 391-392). A primeira é que Dante 

compôs um poema dignificante das sessenta mulheres mais belas de Florença: Beatriz 

foi posta no número nove dentre elas (ALIGHIERI, In: ALIGHIERI; AQUINO, 1988, 

p. 211-212), ou seja, foi a nona mulher florentina mais bela no tempo do vate italiano. A 

segunda é de ordem cronológica e astrológica. O número nove rege o dia da morte de 

Beatriz na contagem do dia do costume arábico e na contagem dos meses do calendário 

sírio e nove são as esferas celestiais, sendo a amada de Dante alçada ao Cosmos 

(ALIGHIERI, In: ALIGHIERI; AQUINO, 1988, p. 241). Portanto, “Dante fez a corte a 



101 

 

uma florentina, a que chamou Beatriz; reestilizou-a depois no mito da Senhora Nove” 

(CURTIUS, 1979, p. 393). 

Em Avalovara, o três e seu múltiplo nove, por exemplo, são parte da vida da 

derradeira mulher de Abel: 
95

. Exemplificando, em idas e vindas ao Martinelli, onde 

reside adolescente: “três vezes minha avó me leva para a sua casa; três vezes volto 

sozinha ao Martinelli, a pé. Todas as vezes o mesmo ritual. Um jogo, uma repetição” 

(LINS, 1973, p. 162). Também para dizer que aos nove anos ainda não fala e que 

renasceu outra vez, após uma queda num poço do referido edifício, tendo, doravante, 

um intervalo de nove anos entre as duas idades (Idem, 1973, p. 29). Assim como Dante 

atingiu a plenitude (significado do nove) do Paraíso celestial através da amada Beatriz, 

assim também Abel ingressou no Jardim do Éden através de , e ambos alcançaram a 

plenitude prevista por ela para o encontro definitivo de ambos: “o nosso encontro 

alcança agora a plenitude e o final. Abel!” (LINS, 1973, p. 20). Todavia, as versões de 

amor diferem:  é ente verbal e carnal, e Beatriz é ente místico, apenas. De qualquer 

forma, a exemplo de Dante,  segue o percurso de seu ancestral literário. Ela desce ao 

inferno, através do casamento com o monstruoso Olavo Hayano
96

, cuja glande fria é 

suficiente para evocar a visão dantesca do Diabo no lugar gélido das trevas, e 

                                                           
95

 Essa personagem é vista como uma evolução literária da personagem “Ponto no cìrculo”. O primeiro a 

defender essa posição foi o crítico português Álvaro Manuel Machado, em seu ensaio Osman Lins e a 

nova cosmogonia latino-americana, publicado em 1976. Segundo esse crìtico, “constate-se, portanto, 

antes de mais nada, que Osman Lins retoma em Avalovara as grandes „obsessões‟ de Nove, novena e que 

utiliza uma personagem-chave desse livro. Essa personagem-chave é a mulher de „Ponto no Cìrculo‟ que 

tentava converter a sua vida „em cìrculo e encontrar o Ponto‟, mulher representada então por um 

triângulo, mulher que é, afinal, mais uma ideia (encarnação da ideia do Uno e da harmonia cósmica) do 

que propriamente um ser humano do sexo feminino” (In: COLÓQUIO/LETRAS, 1976, p. 37). Nessa 

mesma trilha evolutiva quanto a deslocamento de personagem de uma obra para outra, Ermelinda 

Ferreira, em seu livro Cabeças compostas: a personagem feminina na narrativa de Osman Lins, 

publicado em 2000, especificamente no tópico “Um Ponto no Cìrculo” e : Do conto ao romance” 

endossa essa trilha, mas aplicando a teorização osmaniana do espaço romanesco, vista em sua tese de 

doutorado Lima Barreto e o espaço romanesco. Conforme Ermelinda, a personagem da narrativa de 

Nove, novena funciona exoticamente como “espaço intertextual” entre esse “conto” e Avalovara, de modo 

que “  - literalmente „Um ponto no Cìrculo‟ – denuncia o romance como uma extensão do espaço 

diegético e discursivo criado no conto”. Justamente por essa razão, conforme a autora, “é que a mesma 

cena do conto [o ato sexual], quase imobilizada, parece transmigrar para o segmento N do romance 

Avalovara” (2005, p. 104). Contribuindo ineditamente para a reflexão iniciada pelo referido crítico 

português, Ermelinda analisa a narrativa e o romance como procedimentos da superposição de espaços 

pretéritos, conceito defendido por Osman Lins (Cf. 1976, p. 59). Esse procedimento de superposição foi 

“ensaiado no conto „Um Ponto no Cìrculo‟ e aperfeiçoado no romance pela intervenção do tema da 

morte” e pela substituição do “motivo pictórico do quadro dependurado na parede pelo tapete no qual se 

imprimem as figuras na última página do livro” (FERREIRA, 2005, p. 105/104).    

96
 Olavo Hayano é uma representação simbólica do regime militar de 64, denunciado sutilmente em 

Avalovara. 



102 

 

transcende ao Paraíso, através do encontro definitivo com Abel. Mais 

pormenorizadamente, , segundo Ana Luisa Andrade, caiu livremente na armadilha de 

Olavo Hayano, “a obrigatória e ritual descida ao inferno que a emudece na forma estéril 

do monstro iólipo”, trancando-a na “prisão verbal” (1989, p. 197). Essa prisão, um 

inferno experimentado em vida, é confirmada pela personagem, na noite de núpcias: 

“Meu gozo, quando vem, é mudo, soturno, eu travo os dentes e clamo: „Inferno!‟ [...] 

Recebo ainda, em mim, a glande fria de Hayano e continuo estéril” (LINS, 1973, p. 

282).  

A glande de Olavo Hayano representa a esterilidade dos iólipos (Idem, 

1973, p. 327), não tendo o princìpio gerador da vida de um novo ser, pois a “substância 

das coisas passa através do Iólipo e transita para o Nada” (LINS, 1973, p. 303). 

Ademais,  experimenta a dimensão infernal do contato com Olavo Hayano, quando o 

pássaro Avalovara, que carrega dentro de si mesma, é fossilizado, ficando sem vida, até 

a chegada de Abel, verdadeiro amor, princípio criativo, que faz o pássaro maravilhoso 

Avalovara ressurgir (LINS, 1973, p. 274-275/282). Portanto, unindo-se a Abel, a 

personagem quebra o casamento-pacto feito, inconscientemente, com Olavo Hayano. 

Entretanto, diferentemente de , segundo Regina Dalcastagnè, o trajeto de Dante é 

invertido por Abel, o qual: 

 

Começa seu percurso fascinado pelas luzes de Anneliese, “cardume de 

fogos” (Av, 260); atravessa a humanidade amando Cecìlia, que “é ela 

e outros” (Av, 158); e atinge os mistérios das sombras através de , 

“eclipse, transparência, trevas” (Av, 260). Mas como o romance de 

Osman Lins possui uma estrutura circular
97

,  é a um só tempo 

inferno e paraíso, englobando ainda os homens em sua existência 

histórica (o que aqui está sendo identificado ao purgatório, pelo 

simples fato de a Terra ficar entre o céu e o inferno). Ela, , lugar de 

confluências, é a síntese do caminho (2000, p. 174). 

 

Elucidando, convém ressaltar que  não é infernal, mas esteve nesse 

estado ao casar com o monstruoso Olavo Hayano. A presença do pássaro Avalovara, 

ave do Paraíso, dentro de , petrificado tal fóssil por esse iólipo, mas revivificado por 

Abel, sustenta a nossa elucidação. Pássaro que tem relação com o espaço edênico do 

tapete e com a teoria osmaniana da “ambientação”. 

                                                           
97

 Entendemos que espiralar é o termo mais apropriado para designar a estrutura romanesca de Avalovara 



103 

 

, através de sua apresentação gráfica, duas hastes/asas, um círculo e um 

ponto central, é aberta a uma multiplicidade de interpretações, cuja empreitada segue as 

hermenêuticas judaica e dantesca, com destaque para a alegoria/sugestão/insinuação que 

subjaz ao aparente (o rémez rabínico) e a anagogia/enigma/oculto (o sôd). A busca de 

Abel, escritor, pela natureza/nome de  também se torna a nossa: dissertar o 

imprescindível, atravessar os infindáveis anos-luz da linguagem. Necessidade do crítico 

expressa por um Cortázar também romancista, em seu ensaio Situação do romance:  

 
É preciso nomear (porque nomear é apreender). Aí está tudo: essa 

estrela esperando que a chamemos sírio; essas outras oferecendo-se 

aos lapidários para que construam as constelações. O mar, para que 

lhe digam que é purpúreo, ou nosso rio para que lhe ensinem que é da 

cor do leão. Tudo espera que o homem o conheça. Tudo pode ser 

conhecido (1993, p. 63-64). 

 

O símbolo de  “expressa o que não pode ser denominado, portanto, 

dominado: a essência da pessoa”, conforme Piotr Kilanowski (In: REVISTA 

CERRADOS, 1998, p. 92). Não obstante, esse crítico oferece algumas possibilidades de 

leitura/identificação de :  

 
Podemos atribuir a esse símbolo várias interpretações, vendo nele 

vários símbolos astrológicos: o símbolo do signo de Touro, ligado à 

Terra, e animal sagrado da época pré-clássica; o símbolo do Sol com 

asas, que significa o processo de individuação, de encontro com a 

própria verdade e o transcender de si (asas); uma parte do símbolo de 

Mercúrio, que indicaria a ligação com a palavra, comunicação e auto-

expressão (KILANOWSKI, In: REVISTA CERRADOS, 1998, p. 92) 

 

Com isso,  entra no terreno da simbólica alquímica (Cf. CHEVALIER; 

GHEERBRANT, 2009, p. 649), assim como Cecília, pulverização dos amantes Sol e 

Lua pelo fogo, fermento da ressurreição andrógina, totalidade compósita sob o 

conhecimento da Pedra Filosofal. Fábio Andrade vê cada parte compósita desse símbolo 

como uma identificação compósita das três mulheres, e também o reconhece “estrutura 

aberta”, mãos humanas tentando plasmar a leitura incomensurável do Cosmos, anos-luz 

de apreensão da linguagem: “Roos, as hastes, a parte mais exterior, de órbita mais 

afastada; Cecília, o círculo, atração e delimitação da busca; e a última o centro para 

onde converge o sìmbolo. Constelação microcósmica, poeira e totalidade” (2005, p. 80-

81). 



104 

 

O tradutor de Avalovara para a língua inglesa e também crítico literário 

norte-americano Gregory Rabassa defende que o uso desse sìmbolo “for the woman 

who is ultimately the most important one in the book as she leads Abel to his 

apocalypse is Lins‟s way of showing that she is both real and unimaginable
98

” (In: 

LINS, 2002, p. ix). Partindo desse pressuposto, Rabassa também oferece suas 

possibilidades de leitura, fundamentando na premissa de que “it is the reader who must 

truly creates this arcane character
99

” (Idem, 2002, p. ix). As possibilidades são três. A 

primeira encontrada no Judaísmo: assim como o nome verdadeiro e secreto de Deus não 

pode ser designado, o nome de , no romance, é impronunciável. A segunda na escrita 

chinesa, quanto ao símbolo da personagem: os ideogramas chineses são lidos em 

diversificados dialetos, de modo que haja sons multiplamente pronunciáveis. A terceira, 

bem simplória, Rabassa tirou do filme The history of O, que foi exibido à época de 

Avalovara:  é chamada, por Rabassa, trivialmente de O. Não obstante, não vemos 

que essa terceira possibilidade/alternativa, oferecida pelo crítico literário e tradutor 

norte-americano, seja trivial, porquanto – conforme Chevalier e Gheerbrant – “a letra O 

é um dos símbolos alquímicos mais usados”, usada em signos/cìrculos “que se 

invertem, da purificação e da sublimação, do dia e da noite” (2009, p. 649). Inda mais 

que Abel parece ler o nome de  em um O que gira, nome “escrito com punho firme” 

(LINS, 1973, p. 386).  

Há uma relação entre  e um poema visual de Gilberto Mendonça Teles, 

pois apresenta um círculo composto pela palavra eu, em todas as línguas:  

 

                                                           
98

 “Para a mulher que é, definitivamente, a mais importante no livro, visto que ela conduz Abel até o 

apocalipse dele, é o modo de Lins mostrar que ela é tanto real quanto inimaginável” (Tradução nossa). 

99
 “É o leitor quem deve, verdadeiramente, criar essa personagem enigmática” (Tradução nossa). 



105 

 

 

 

Esse poema visual é, na verdade, a segunda parte poemática de um poema 

compósito chamado Versões, do livro Nominais, de Gilberto Mendonça Teles. O título, 

mapa-múndi, antecipa a presença da palavra “eu” em todas as lìnguas como um 

processo da busca interminável da essência do eu. Ao mesmo tempo em que parecem 

partir do cento do círculo (logogonia – onde nasce a palavra), cujo signo é o hieróglifo 

eu
100

, elas retornam para esse centro (nostologonia – irrupção do retorno à origem 

edênica da palavra). Diante disso, “a conjunção do ìbis com o panìculo, tal como se 

encontra no centro do poema, leva-nos ao sentido macrocósmico e totalizante do eu”, 

inda mais que o hieróglifo central “significa boca e, mais profundamente, logos, a 

pronúncia primeira, o fiat fundador e ordenador do caos” (FERNANDES, 1996, p. 

191/196). Esse poema é semelhante a , um eu feminino híbrido, compósito, com um 

nome inominável, tese que sustentamos pelo fato de essa personagem de Avalovara ser 

comparada ao disco de Festo, texto sígnico e arcano, e por ser constituída por palavras: 

 

                                                           
100

 Como bem diz o poeta e crìtico José Fernandes, “descobrimos que na constituição dos hieróglifos não 

se procurava representar apenas o objeto nomeado, mas também suas relações com o cosmo” (1996, p. 

191). 



106 

 

 

Disco de Festo (entre 1850 e 1650 a.C.) 

 

O texto em espiral do disco de Festo, quando grafado, teria um 

primeiro significado, efêmero e já perdido. Hoje, ressoa de longe, de 

um mundo impenetrável e nos atinge sem significar, evocando a 

presença, evocando a presença e a visão do mistério. Não é isto 

linguagem na sua expressão mais densa? Assim o corpo de . Aqui, 

o texto, em caracteres totalmente desconhecidos e resistentes à 

decifração, entra pelas bordas, vindo do mundo exterior, vindo do 

princípio – e enrosca-se em espiral, girando para o centro (LINS, 

1973, p. 325).  

 

Abel ainda diz que , no centro do corpo, é uma “imagem de uma escrita 

esquecida” (Idem, 1973, p. 326). O percurso da palavra primordial para a 

contemporânea desemboca no caos, de modo que é preciso voltar a origem cósmica. 

Conforme Regina Dalcastagnè, Abel “vê a escrita como possibilidade de reintegração 

ao mundo, [...] uma reintegração simbólica” (In: ESTUDOS DE LITERATURA 

CONTEMPORÂNEA, 2007, p. 58), e essa possibilidade é alimentada pelo corpo de , 

feito de palavras. Dante ensinou que a primeira palavra foi dita no Jardim, em sua obra 

Da linguagem vulgar, de forma que se há a busca pelo nome original, pela natureza de 

, é para o Jardim que Abel deve ir. À vista disso, vemos em Abel o que vimos em 

Dante: homo viator e homo creator se fundem numa mesma pessoa: 

 
Caço, hoje, um texto e estou convencido de que todo o segredo da 

minha passagem no mundo liga-se a isto. O texto que devo encontrar 

(onde está impresso ou se me cabe escrevê-lo, não sei) assemelha-se 

ao nome de uma cidade: seu alcance ultrapassa-o – como um nome de 



107 

 

cidade –, significando, na sua concisão, um ser real e seu evoluir 

(LINS, 1973, p. 64).  

 

Texto, tecido, tecer, não fortuitamente, a busca desse texto será concretizada 

numa “página” de lã, feita de “linhas”, fios que constituem a tessitura de um tapete 

maravilhoso
101

: nele está representado o Jardim do Éden, narrativa congelada, 

convergência da viagem/busca de Abel: “convivemos todos os dias com as narrativas 

escritas e isto esconde o seu mistério. Uma viagem está no texto, íntegra: partida, 

percurso e chegada. Nele, há o ir e o estar, isto é, coincidem o fluxo e a permanência” 

(Idem, 1973, p. 261. Itálicos de Osman Lins). Assim, a busca pelo Éden se configura na 

busca de um Texto primordial, palavras virtualizadas em um tapete. Na opressão (leia-

se totalitarismo político), a palavra, com a qual lida o homo creator da escrita, é “um 

bem confiscado” (Idem, 1973, p. 261), pois a palavra que ordena o caos é usada 

inversamente: “a ordem, para o opressor, é um reflexo degenerado das leis que regem o 

Cosmos: rigidamente concebida, tende à petrificação” (Idem, 1973, p. 48). Mas o 

“corpo verbal e ressoante e proliferador” (Idem, 1973, p. 410) de , ao ser penetrado 

por Abel, passa a configurar uma potência cosmogônica para a palavra, de modo que é 

no Jardim que o verbo será reintegrado ao seu estado primordial.  

Avalovara, Bildungsroman cosmogônico. Abel e , após ingressarem no 

texto-tecido-tapete do Éden, depois do clìmax de estarem “no ponto de transição de uma 

época a outra”, são impulsionados “a tornar-se um novo tipo de homem, ainda inédito” 

(BAKHTIN, 2002, p. 222), pois atingem o grau de perfectibilidade paradisíaca. 

Bildungsroman de Abel e : a história de ambos “que conduz, por meio de uma 

sucessão de enganos e decepções, a um equilìbrio com o mundo” (Idem, 2000, p. 62). 

Inicia-se, no Éden, um novo romance de formação, novo processo de autoconhecimento 

e orientação no cosmos. O individual-universal do casal é ideal comum ao todo 

humano: retornar ao Éden.    

Dando prosseguimento à análise da mulher inominável, propomos que o 

símbolo de  também possa ser lido como uma analogia a Beatriz dantesca, visto que 

assim como Beatriz conduziu o vate italiano para o Paraíso, assim também  conduziu 

Abel para o Jardim do Éden, tendo como portal de acesso um tapete maravilhoso. O 

formato esférico da mulher inominável também aponta para uma comparação muito 

                                                           
101

 Analisamos o espaço edênico do tapete no próximo capítulo. 



108 

 

importante: ambas – Beatriz e   – foram constelacionadas, profundamente elevadas à 

harmonia estelar, potências cósmicas, visões beatíficas. De Beatriz, Dante extasiado de 

amor diz, entre várias declarações, quando a contempla no Éden:  

 
O isplendor di viva luce eterna, / chi palido si fece sotto l‟ombra / sì di 

Parnasso, o bevve in sua cisterna, // che non paresse aver la mente 

ingombra, / tentando a render te qual tu paresti / là dove armonizzando 

il ciel t‟adombra, // quando ne l‟aere aperto ti solvesti?
102

 

(ALIGHIERI, 2008, p. 206).     

 

Beatriz, esplendor da vida luz eterna, tem – no Paraíso – a harmonia das 

esferas celestes como sombra. Já de , ela, “erotismo de registro universal” e 

“espiritualidade erótica” (IGEL, 1988, p. 157), também com êxtase amoroso o diz Abel, 

também entre várias declarações de amor: 

 
Seu rosto acende-se contra o horizonte vago e os cascos das barcaças: 

livro transparente, iluminado, numa língua além do meu alcance. 

Vejo, como se os reflexos das águas penetrassem-na, pontos 

luminosos, roxos, verdes, brancos, não simples reflexos, signos. 

(Letras?) Ó formosura do teu rosto [...] delícia extrema da carne [...] 

(LINS, 1973, p. 35/62/411-412). 

 

Apesar de  ter Roos e Cecília integradas a si, compondo compositamente 

o seu ser, é ela ainda a terceira mulher de Abel, de modo que as anteriores estão, de 

certo modo, a serviço ontológico de . À vista disso, podemos dizer que o círculo, as 

hastes e o ponto central evocam, a seu modo distinto, a condução de Abel para o Éden. 

O círculo também simboliza o estado primordial, e sendo o Paraíso terrestre circular
103

, 

o círculo designa esse locus primordial do gênero humano (Cf. CHEVALIER; 

GHEERBRANT, 2009, p. 251). As hastes podem ser lidas como transcendência, e o 

ponto como o lar primordial: “o termo de retorno” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 

2009, p. 730). Não é assim que é descrita  (LINS, 1973, p. 314), como fim, início, 

convergência e equilíbrio? Assim,  é uma Eva carnalmente erotizada e uma Beatriz 

relida no que faltou de “carnalidade” à musa de Dante, pois, em seu amor por ela, o vate 

                                                           
102

 “Ó, reflexo da viva luz eterna, / quem que, tornado pálido na sombra / do Parnaso, bebendo em sua 

cisterna, // poderia encobrir como se assombra, / ao tentar descrever qual te mostraste / lá, onde a 

harmonia dos céus inda te ensombra, // quando no ar teu véu desataste?” (Tradução de Italo Eugenio 

Mauro). Respectivamente, versos 139-145 do Canto XXXI do Purgatório.  

103
 No romance Avalovara, o Paraìso é descrito como “a esfera o Jardim ainda impenetrável” (LINS, 

1973, p. 410). 



109 

 

nunca concretizou com o corpo o que realizou/idealizou com a alma. Assim, através da 

personagem , coube a Avalovara, inovador romance latino-americano, também 

cumprir esta função frente ao modelo original dantesco: “surpreender o modelo original 

em suas limitações, suas fraquezas, em suas lacunas” (SANTIAGO, 2000, p. 20). 

Houve, porque faltou na Commedia, “a história de uma experiência sensual com o signo 

estrangeiro” (Idem, 2000, p. 21), a personagem-signo  é elemento sígnico do jogo 

osmaniano com o signo-Beatriz. Esse processo comparativo de (re)leitura também 

condiz com o fato de que, como afirma Sandra Nitrini, a literatura receptora – ao 

mesmo tempo em que tem uma necessidade intrínseca de uma determinada influência – 

faz que qualquer influência, ou empréstimo, acarrete “sempre uma transformação 

criadora do modelo emprestado” (2010, p. 209).  

O texto literário latino-americano está ávido pela transmutação do referente 

literário europeu, num fecundo processo que funde “regresso e procura de uma 

tradição”, conforme lembra Octavio Paz. Não obstante, como bem diz argutamente o 

poeta e crítico mexicano, a literatura hispano-americana, por extensão a latino-

americana, ao buscar a tradição literária europeia, inventa essa tradição, sendo essa 

literatura “vontade de encarnação, literatura de fundação” (PAZ, 1990, p. 131). Nesse 

sentido, a literatura latino-americana empreende uma antropofagia da literatura 

europeia. Beatriz “devorada” por , reinvindicação e gozo da herança europeia 

dantesca, tornando-a mais próspera no preenchimento transformador das lacunas. 

Portanto, não podemos arcaizar a Commedia, chamá-la de passado medieval retrógrado, 

sem valor para a literatura moderna e/ou contemporânea, indigna de ser lida, devendo 

ser chamada de literatura morta, pois não é assim que pensa, por exemplo, Otto Maria 

Carpeaux:  

 
Não tem sentido insistir na pergunta: quando acaba a “literatura 

morta” ou quando começa a “literatura viva”? Presente e passado 

encontram-se tão indissoluvelmente ligados – seja em relação 

unilinear, seja em relação dialética – que a nossa civilização não 

existe, em nenhum ponto da evolução histórica, sem encerrar todo seu 

passado. Não se deve perguntar quando termina o passado; é mister 

perguntar quando o passado principia (CARPEAUX, 1959 [?], p. 

157).  

 

Roos e Cecília também apresentam uma analogia com a Beatriz dantesca. 

Cecília em grau bastante menor, visto que é extremamente carnal, unicamente ficando, 



110 

 

talvez, o princìpio de guia no percurso de Abel: “pode, quando muito ser uma parte do 

percurso que me conduzirá ao termo da procura” (LINS, 1973, p. 231). Ademais, 

Cecília funciona não como acesso, mas como alegoria da expulsão do Éden, sem espaço 

para a idealização do retorno do Jardim. Deslê inteiramente Beatriz, em termos 

bloomianos, e justamente sendo a segunda mulher no percurso de Abel, assim como a 

musa Portinari o foi da travessia de Dante, sendo escatologicamente otimista com seu 

amado viator: “Tu se‟ sì presso a l‟ultima salute”, / cominciò Bëatrice, “Che tu dei / 

aver le luci tue chiare e acute
104

” (ALIGHIERI, 2008, p. 159).  Assim, num dado 

momento, diz Abel acerca de Cecília, após expressar o desejo de inaugurar, com ela, um 

mundo em harmonia, um Éden: “Cecìlia, de cabeça baixa, lembra que não mais existe e 

não será reencontrada a harmonia do tempo em que a onça lambe as unhas do homem” 

(LINS, 1973, p. 213). Tanto que Abel, ao que parece, chegou a ser afetado, mesmo 

temporariamente, por esse pessimismo de Cecília, por meio do qual Cecília, como 

apontamos, diz que a harmonia edênica é impossível: 

 
Devo aceitar o meu estado de banido do Éden. Não inauguramos, eu e 

ela [Cecília], um mundo. Mundo algum. Nenhum. Não estamos 

separados ou isentos do mal. O mal, quinhão e herança, faz parte de 

nós. Ao contrário, porém, dos afortunados solitários do Éden, estamos 

[Abel e Cecília] longe de ser protagonistas de alguma fábula de queda 

e expulsão: nascemos expulsos e caídos. Temos, com isto, a 

alternativa de aceitar a condição de degradados e realizar, em ações 

densas de generosidade e de cólera, a nostalgia do Jardim (Idem, 

1973, p. 236). 

 

 À vista disso, a leitura osmaniana realizada, em Avalovara, de Beatriz 

corresponde à atitude de releitura que o escritor latino-americano deve ter com uma 

obra do cânone europeu. Ou seja, “vivendo entre a assimilação do modelo original, isto 

é, entre o amor e o respeito pelo já-escrito, e a necessidade de produzir um novo texto 

que afronte o primeiro e muitas vezes o negue” (SANTIAGO, 2000, p. 23. Grifo 

nosso). Assim, é sob a égide da negação que vemos a releitura avalovariana da Beatriz 

dantesca através da personagem Cecília, especificamente.  Não é, de certo modo, o caso 

de , como dissertamos, anteriormente. 

                                                           
104

 “„Próximo estás da última salvação‟, / começou Beatriz, „que ora tu deves / aguda e clara ter a tua 

visão‟” (Tradução de Ítalo Eugenio Mauro). Respectivamente, versos 124, 125 e 126 do canto XXIII do 

Paraíso. 



111 

 

Quanto a Annelise Roos, sobra-lhe a luminosidade de Beatriz, para também 

designar a frustrada travessia de Abel em sua busca pela Cidade/Paraíso, nas cidades 

desertas de homens, as quais compõem magicamente Roos (Idem, 1973, p. 298): “Com 

que mal fundadas esperanças encaro esta viagem que eu e Roos, Annelise Roos, 

devemos fazer juntos!” (Idem, 1973, p. 24), de modo que o amor que Abel sente por 

Roos “é mesclado com inalcançável” (Idem, 1973, p. 153). Assim, Roos sugere a 

inacessibilidade entre o vassalo cavaleiro e a dama casada, típica do amor cortês 

medieval (Cf. IGEL, 1988, p. 144-146). Não fortuitamente, “Roos” significa “Rosa”, 

evocando a Rosa Mística composta pelos bem-aventurados vistos por Dante, entre eles 

Beatriz. 

Outro elemento a ser explorado comparativamente entre Avalovara e a 

Divina Comédia quanto a Abel e Roos, é o grifo, animal mítico presente em episódios 

envolvendo-os. Do bestiário medieval, o grifo possui grande alcance simbólico, devido 

a seu caráter compositamente agregador:  

 

É a quintessência do simbolismo animal: ele reúne as qualidades da 

águia, rei das aves, e do leão, rei dos animais terrestres: possui quatro 

pernas de leão, bico e as asas da águia e, às vezes, cauda de serpente. 

A maior entre as aves, tem força descomunal nas garras e leva homens 

adultos para o seu ninho. Suas origens remontam à Antiguidade. 

Possui naturezas contraditórias: era o inimigo ferrenho do cavalo, sua 

caça e prato preferidos. Era ligado ao culto do sol e tido como o 

guardião implacável das minas de ouro. Na tradição cristã, sua dupla 

natureza simboliza as naturezas divina e humana de Cristo 

(WOENSEL, 2001, p. 203)  

  

Ainda é oportuno ressaltar que em virtude do simbolismo do grifo abarcar a 

águia e o leão, essa ave fabulosa pode ser vista como participante “da terra e do céu, o 

que faz dele [o grifo] um símbolo das duas naturezas – humana e divina – do Cristo” 

(CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 478), bipolarizando as energias terrestre e 

celeste. É justamente com o simbolismo cristão medieval que é o grifo é utilizado pela 

Divina Comédia, especificamente nos cantos XXIX e XX do Purgatório, dos quais 

citamos alguns fragmentos: 

 

Lo spazio dentro a lor quattro contenne / un carro, in su due rote, 

trïunfale, / ch‟al collo d‟un grifon tirato venne. // [...] Esso tendeva in 

sú l‟una e l‟altra ale / tra la mezzana e le tre e tre liste, / sì ch‟a nulla, 

fendendo, facea male. // Tanto salivan che non eran viste; / le membra 



112 

 

d‟oro avea quant‟era uccello, / e bianche l‟altre, di vermiglio miste // 

[...] cosí dentro una nuvola di fiori / che da le mani angeliche saliva / e 

ricadeva in giú dentro e di fori, // sovra candido vel cinta d‟uliva / 

donna m‟apparve, sotto verde manto / vestita di color di fiamma 

viva
105

 (ALIGHIERI, 2008, p. 192-193/196).  

   

Trata-se da chegada de Beatriz em uma carruagem celeste conduzida por um 

grifo, em sua luminosidade de dama triunfante, chegada que abalou de tal forma o poeta 

que fez reviver nele a chama do “amor antigo” que ele nutriu (nutre) pela sua amada. A 

carruagem representa a igreja cristã, e o grifo representa Cristo. A vinda de Beatrïce 

para o poeta, acompanhada pela ave fabulosa, representa a preparação dele para não só 

se reencontrar com sua dama, mas também o início de seu ingresso no Paraíso celestial, 

antes – sob a ordem da amada – tendo que se purificar nos rios Letes e Eunoé. É uma 

atmosfera de amor místico em que reina a perfeita harmonia correspondente à 

expectativa dos amantes.  

Já em Avalovara, o grifo reaparece no segmento Roos e as cidades, 

especificamente em um fular que Abel trouxe de Veneza, para dar de presente a Roos, 

como mais uma das vãs tentativas de amor pela alemã. Um grifo compósito e 

circundado de outros animais, além da presença de um velho, talvez Esopo, formam 

esse fular fabuloso. Mas há algo inusitado: no extremo da cauda do grifo, que é também 

a de um lobo, “incrustados num penacho, dois personagens idênticos, mulher e homem. 

Conversam?” (LINS, 1973, p. 220). É possìvel que Abel veja nesse casal a ausência de 

diálogo amoroso, ausência que ele passa em relação a Roos. Num momento em que 

Abel maravilhosamente se vê habitando as cidades da carne intemporal de Roos, “o 

grifo e as flores do fular rugem e giram” (Idem, 1973, p. 226). Esse movimento 

animizador do grifo no fular é, para Abel, uma catáfora de uma dor maior para ele, a 

partida de Roos: “Corremos através dos passageiros, o grifo do fular comendo as flores: 

ruge, ladra, brame e canta feito pássaro. Os avisos que antecedem a partida já ecoam por 

entre esses ruìdos” (Idem, 1973, p. 230). Assim, a atmosfera do grifo exultante na 

Comédia aponta para o encontro dos amantes Dante e Beatriz, mesmo que o seja no 

                                                           
105

 “Havia, no espaço entre eles ajustado, / um carro de duas rodas, triunfal, / que do colo de um Grifo era 

puxado, // que alto estendia suas asas, por igual, / para os dois lados da mediana lista, / de modo a lhes 

poupar dano fatal. // Tanto subiam, a se as perder de vista: / de ouro qual toda, de ave, a sua figura, / 

branca a restante, de vermelho mista. // assim, em meio a uma nuvem de flores / que, de angélicas mãos, 

subia festiva / e retombava espargindo candores, // sobre um véu níveo cingida de oliva, // dama me 

apareceu num verde manto / sobre as vestes da cor de chama viva” (Tradução de Italo Eugenio Mauro). 

Respectivamente, versos 106-114 e 28-33 dos cantos XXIX e XXX do Purgatório. 



113 

 

nível místico, em suma, a partida com a amada para o Paraíso Celestre. Mas em 

Avalovara, o grifo não presencia a partida/fusão dos amantes; ele grita, come as flores, 

numa espécie de frenesi desesperado e de lamento pela não realização amorosa de Abel 

e Roos: as cordas da lira que deliram num triste soneto da separação.   

A cada subida pelas esferas concêntricas do Paraíso celeste, Dante elogia 

ardorosamente a luminosidade crescente de sua amada e “doce guia”, como ele a 

chama: “e vidi le sue luci tanto mere, / tanto gioconde, che la sua sembianza / vinceva li 

altri e l‟ultimo solere
106

” (ALIGHIERI, 2008, p. 129). Já Abel, a cada viagem de cidade 

em cidade pela Europa com Roos, reconhece que a claridade é uma marca da estudante 

alemã, mas “uma claridade que não ajuda a ver e que talvez ofusque” (LINS, 1973, p. 

92), diferentemente da claridade de Beatriz, que esclarecia cada vez mais a viagem de 

Dante (Cf. SOARES, 2007, p. 117-118). O talvez de Abel quanto a Roos dá, 

posteriormente, lugar à certeza da tez de Roos: “Roos, ser – além de ofuscante
107

 – 

dúbio e fugidio, desequilibrado em sua absoluta simetria”, bem como “foz do ir e do 

vir” (LINS, 1973, p. 181). Não obstante toda sua configuração luminosa, Roos também 

é “carnal” (Idem, 1973, p. 187), mas aparentemente reprimida.  

Apesar da luminosidade, elemento dialógico com Beatriz, a inacessibilidade 

entre ela e Abel os faz esbarrar “em tantas sombras”, numa “aventura sem brilho com 

Annelise Roos” (Idem, 1973, p. 190/ 218). Por conseguinte, ao final do 

segmento/capítulo Roos e as Cidades, Abel apercebendo-se de que não verá em Roos a 

Cidade buscada, irrompe em delírio os nomes das cidades que a formam, implodindo o 

anagrama R – O – O – S. Entre elas, Ravena, onde estão as cinzas de Dante, alusão que 

pode ser lida como significando a pulverização frustrante de todo investimento amoroso 

de Abel em Roos: “O diálogo é vão e insensato, nem sei porque voltamos a falar, eu e 

Roos em verdade falamos sós, ou isto não é falar, falamos para ninguém, para um 

morto, de dentro de nossas mortes, pois nunca mais nos veremos e o sumo da sua 

presença já não subsiste, eu sei” (LINS, 1973, p. 297). Inclusive o de Dante não haver 

retornado para sua amada pátria, Florença. Assim, Roos não deixa a luminosidade do 

                                                           
106

 “E vi em suas luzes brilhar tão inteira / satisfação, que alçava-lhe o semblante / para além de sua glória 

costumeira” (Tradução de Italo Eugenio Mauro). Respectivamente, versos 55, 56 e 57 do canto XVIII do 

Paraíso. 

107
 Abel confirma noutro momento: “Roos, uma visão, um impossìvel, a fugidia, a próxima, a ofuscante, a 

clara, a quase, a que entrevejo, a que perpassa, o relâmpago, a irisada, a apenas visitada, a intangível, a 

vinda inconclusa, o perene ir” (LINS, 1973, p. 297). 



114 

 

amor, mas uma “ofuscante solidão” para Abel (Idem, 1973, p. 300). Dante, em sua 

Comédia, elevou Beatriz à condição de “potência cósmica”, ou “a beatificante potência 

feminina” (CURTIUS, 1979, p. 394-395), com poder de agregar o cosmos em suas 

manifestações: a história, o universo e a salvação. Em contrapartida, para Abel, Roos é 

uma fragmentação cósmica
108

, com suas “cidades vazias de seres humanos” (LINS, 

1973, p. 152). Diante de todo o exposto e analisado, a comparação das personagens 

dantescas da Commedia com as personagens osmanianas de Avalovara vem mostrando 

conjunções e disjunções, a “literatura comparada não pode ser entendida apenas como 

sinônimo de „comparação‟” (CARVALHAL, 2006, p. 07) porquanto, “comparar é 

sempre ver semelhanças e diferenças” (PERRONE-MOISÉS, 1990, p. 96).  

 

3.3 A androginia em Avalovara 

 

Cecília, em relação à Divina Comédia pode ser lida como elemento que 

supre a ausência da androginia adâmica nessa obra, implícita ou explicitamente. Vimos 

que Dante usa a androginia para problematizar a fusão entre o sagrado e o profano 

realizada pelo Dolce Stil Nouvo, de modo que alguns de seus poetas são postos no 

Purgatório pelo vate florentino, pois “os poetas florentinos do Dolce Stil Nuovo [...] 

denominavam a si próprios mulheres” (ZOLLA, 1997, p. 17), num processo de fusão 

andrógina com as damas de suas liras amantes e luxuriantes. Eles se arrependeram a 

tempo e por isso estavam no Purgatório de Dante. Não obstante, em nenhum verso de 

sua obra, Dante sustenta que o Adão bíblico foi um andrógino, e também não vemos 

alguma personagem que alegorize esse Adão primordial edênico, pelo menos de modo 

explícito. No entanto, para Elémire Zolla (1997, p. 17), os versos 64-72 do canto I, do 

Paraíso, denotam que Dante está sendo submetido a um processo de androginização. 

Essa androginização de Dante ocorreu por meio da contemplação amorosa de Beatriz, 

de modo que o poeta diz que transumanou. Esse processo talvez seja explicado pela 

referência do poeta a Glauco, que provou de uma erva e se transformou numa divindade 

marinha.  

Entendemos que Cecília, explicitamente andrógina, é um elemento de 

discussão lacunar à ausência explícita do andrógino na Commedia, pois ela é uma 

                                                           
108

 “Roos fragmentando-se, um cosmos, cidades vazias de seres humanos” (LINS, 1973, p. 152). 



115 

 

alegoria da expulsão do Éden: “Cecìlia, o equilìbrio é pouco seguro e ilusório, bem sei, 

quando o homem nele está incluído. Mesmo no Éden, esse estado perdura muito menos 

do que se pode esperar. Quantos passos daremos juntos?” (LINS, 1973: 196-197). 

Cecília, em seu estado andrógino, é uma evocação do Adão bíblico antes de ser fendido 

em Adão e Eva, pois os princípios masculino e feminino estavam bem fundidos: 

“Conciliam-se, bem vejo, contrários em Cecília; e não posso isolar, na sua carne, a 

Mulher e o Homem. Macho e Fêmea, ela não distingue os inconciliáveis fundidos no 

seu corpo” (Idem, 1973, p. 270). Não obstante a sua androginia, Cecìlia engravida de 

Abel, mostrando que para ele a predominância foi do lado feminino: “frutal e imbroso 

parece-me seu corpo” (Idem, 1973, p. 269). Nesse sentido, o amor sexual entre os dois 

funcionou como um meio de retorno à androginia primordial (Cf. ELIADE, 1999, p. 

104). Ademais, Cecìlia é um andrógino compósito, formado por pessoas do povo: “dez 

mil homens estão na sua carne. [...] No seu corpo, há corpos” (Idem, 1973, p. 195-196). 

Mas sobre esse elemento discutiremos no final deste tópico, entendendo que a 

androginia funciona como um meio de discussão da identidade latino-americana. Nesse 

sentido, tudo o que dizemos, comparativamente, sobre a Divina Comédia e Avalovara 

concorre para uma discussão mais ampla no campo dos estudos do comparatismo 

latino-americano. Essa discussão consiste no relacionamento entre a cultura latino-

americana e a cultura europeia, no tocante à questão da identidade latino-americana, 

bem como o relacionamento entre a literatura latino-americana e a literatura europeia, 

quanto à influência desta sobre aquela, no nosso caso específico: entre a Divina 

Comédia e Avalovara.  

As personagens femininas de Avalovara suscitam, a seu modo e de maneira 

instigante, discussões em torno do comparatismo latino-americano, desde Roos – que 

não fortuitamente é europeia – até Cecília (com sua problematização sinalizada no 

parágrafo supracitado) e , latino-americanas. Retornando à personagem Roos, cuja 

constituição mágica e compósita de cidades europeias, em seu corpo, a mostra como um 

micro-cosmo europeu, é possível, já a partir dessa personagem, ver a questão do 

relacionamento conflituoso da América Latina com a Europa. Considerando esse 

relacionamento, focalizaremos a questão do texto literário nesse contexto, para depois 

refletirmos sobre a questão da identidade, sugerida pelas demais personagens de 

Avalovara: 

 



116 

 

O ritmo da vida e dos sinos de Eltville (aí nasce Anneliese Roos e aí 

vivem os seus) repercute em tudo que faz: no andar, nos gestos, no 

falar. A língua de Racine, que utiliza de um modo literário, digno e até 

elaborado, com uma pronúncia na qual a exatidão constituiría a única 

falha, adquire, interposta entre idiomas diferentes – os idiomas que 

cada um de nós traz do país de origem e que o outro não fala – um 

sentido mágico e benévolo: nós, sem ela, dois mudos. As vias que nos 

abre, contudo, são limitadoras e mais para mim do que para Roos: 

raras vezes, e talvez nunca, expresso com exatidão o que me esforço 

por dizer-lhe. 

Assim, não obstante o meu fervor, nossas conversações, flutuando 

numa órbita até certo ponto neutra, alheia igualmente à atmosfera da 

pequena cidade alemã onde nasce Anneliese Roos e à parte do 

Nordeste que – sempre sem êxito – tento descrever-lhe, ilustram, para 

meu desespero, as limitações da linguagem e mais ainda as do 

escritor, egresso com frequência, de territórios pouco familiares 

(LINS, 1973, p. 33). 

   

Conforme Telênia Hill, “o amor impossìvel de Abel por Roos expressa um 

conflito de culturas, indicando o fascínio dos brasileiros [e, por extensão, dos latino-

americanos] pela cultura europeia que, embora contemplada, é, para eles, de difícil 

apreensão” (1986, p. 91). Não obstante essa proposta de leitura, entendemos que tal 

conflito de culturas abrange não só a questão literária, mas também a questão 

identitária. Essa leitura é reforçada por uma interpretação arguta de Ana Luiza Andrade. 

Para essa autora, a falta de contato familiar de Abel com Roos é exprimida “no 

relacionamento desencontrado e distante, „um pássaro fugidio‟ [...] entre colonizado e 

colonizador”. Nesse sentido, continuando Ana Luiza Andrade, “a atração paradoxal que 

aproxima e distancia Abel de Roos provém do fato de ele reconhecer nela a cidade 

ancestral colonizadora que contém as raìzes romanescas”, de modo que os ancestrais 

históricos de Abel e os ancestrais/referentes romanescos “sobrevivem em Roos” (1987, 

p. 187). Por conseguinte, “o final de „Roos e as Cidades‟ assinala a separação definitiva 

entre Abel e Roos como um rompimento com a tradição europeia que, todavia, 

sobrevive nas imagens fugidias da Cidade e do Romance nos voos ainda principiantes 

de Avalovara” (ANDRADE, 1987, p. 188). Será mesmo cabìvel falarmos de 

rompimento, ou utilizarmos esse termo? 

Leyla Perrone-Moisés, em seu ensaio Paradoxos do nacionalismo literário 

na América Latina, diz: “por mais violento que seja o desejo de libertação, permanece 

uma ligação indissolúvel entre essas culturas [europeia e latino-americana], e essas 

literaturas, com as metropolitanas, quando mais não fosse pelo uso da mesma lìngua”. 

Por conseguinte, arremata Perrone-Moisés (2007, p. 30-31), “as relações das literaturas 



117 

 

latino-americanas com as literaturas europeias não são o enfrentamento de tradições 

diversas, mas constituem um caso de famìlia”, “uma relação filial”, vista “como uma 

diferença no seio da identidade” da América Latina. Mais claramente, “a América 

Latina é cria da cultura europeia e, em vez de rejeitar essa filiação, deve reivindicá-la, 

reivindicando ao mesmo tempo tudo o que as culturas indígenas, africanas e outras, 

mais recentemente trouxeram à sua constituição” (PERRONE-MOISÉS, 2007, p. 40). O 

escritor argentino Ernesto Sabato também pensa assim, com palavras incisivas, 

indagações veementes: 

 

Parece-me que chegou o momento de assumirmos nossa realidade 

espiritual com inteireza, sem arrogâncias, mas também sem 

sentimentos de inferioridade. Chegamos à maturidade, e uma das 

características de uma nação madura é a de saber reconhecer seus 

antecedentes sem ressentimento, nem pejo. [...] Nossa cultura provém 

da Europa e não temos como fugir disso. Ao mesmo tempo, por que 

fugir disso? Pôr o quê, no lugar dessa herança, ou não faremos nada 

em absoluto. [...] Querem uma originalidade absoluta? Isso não existe. 

Nem na arte, nem em nada. Tudo se constroi sobre o anterior, e em 

nada do que é humano é possível encontrar a pureza. [...] Herança 

cultural formidável que não somente não podemos como não devemos 

negar, mas que, como toda herança cultural, é enriquecida pelos 

herdeiros de gênio (2003, p. 17-19).  

  

 

Outro escritor latino-americano que também viu como positiva a 

contribuição europeia para sua formação/criação literária foi o argentino Julio Cortázar. 

Conforme Cortázar, o contato com a Europa não tirou nada da sua “latino-

americanidade”, ou da sua “argentinidade”, pelo contrário, acrescentou profundas 

experiências que não ocorreriam em solo argentino, vindo a afetar a maneira de ler o 

mundo. Refutando àqueles que viam como negativa a sua experiência europeia e que 

reprovavam sua ausência da Argentina, Cortázar diz que essa experiência, “ao ser 

positiva para mim, era indiretamente, por repercussão, positiva para a literatura do meu 

país, já que eu estava fazendo literatura argentina, escrevendo em castelhano e olhando 

diretamente para a América Latina” (In: BARMEJO, 2002, p. 17). 

As reflexões de Leyla Perrone-Moisés, de Julio Cortázar e de Ernesto 

Sabato são importantíssimas para o destino aventuroso da literatura comparada no 

mundo, visto que os críticos literários estadunidenses Wellek e Warren apontaram os 

problemas de um comparatismo fincado no provincianismo nacionalista e no atavismo 

da superioridade literária europeia. Esses críticos valorizaram todas as literaturas, de 



118 

 

modo que – além de ressaltarem a continuidade das literaturas greco-latina e medieval 

nas literaturas modernas, continuidade que não implica inferioridade, dizem: “devemos 

reconhecer uma unidade íntima, que inclui toda a Europa, a Rússia, os Estados Unidos e 

as literaturas latino-americanas
109

” (WELLEK; WARREN, 2003, p. 51). Uma unidade, 

diga-se oportunamente, fincada na diferença, de forma que a literatura latino-americana 

opera um discurso alternativo, relativizador da autoridade do Weltanschauung literário 

eurocêntrico, sendo “capaz de estabelecer um diálogo franco, plural e em pé de 

igualdade” com o legado europeu (COUTINHO apud NITRINI, 2010, p. 287), através 

de criações literárias originais e admiráveis. É precisamente com esse discurso que 

Álvaro Manuel Machado e Daniel Henri-Pagueaux entendem o desdobramento contínuo 

da comparação entre literaturas: “a „filia‟ desenvolve processos de avaliação e de 

reinterpretação do estrangeiro. À aculturação brutal que implica a „mania‟, opõem-se a 

troca de ideias, o diálogo de igual para igual com o Outro” (1988, p. 74). 

O diálogo confluente e divergente entre a literatura latino-americana e a 

europeia deve fazer que aquela crie obras originais, mesmo estando na dependência 

desta. Um texto fundador no Brasil que sustenta esse modo de realização fecundante da 

tangibilidade dialógica entre essas literaturas é Literatura e subdesenvolvimento, de 

Antonio Candido. Nesse primoroso ensaio, Candido diz que é ilógico pensarmos “em 

supressão de contatos e influências”, pois devemos vê-los “como vinculação normal no 

plano da cultura”, de modo que a antiga dependência deve ser vista como 

interdependência. Tal concepção inovadora das relações entre a Europa e a América 

Latina “não apenas dará aos escritores da América Latina a consciência de sua unidade 

na diversidade, mas [também] fornecerá obras de teor maduro e original, que serão 

lentamente assimiladas pelos outros povos, inclusive dos países metropolitanos e 

imperialistas”, num processo de “integração transnacional” e “assimilação recìproca
110

” 

(CANDIDO, 1989, p. 155). Nessa cisterna crítica desembocam os ensaios Apesar de 

                                                           
109

 Falta a inclusão das literaturas africanas no dizer desses críticos, conforme ressalvamos. 

110
 Esse mesmo pensamento é defendido por Haroldo de Campos, em seu ensaio Da razão antropofágica: 

a Europa sob o signo da devoração, de 1981. Para ele, as obras intelectuais, sejam da América, sejam da 

Europa, “tornam-se propriedade comum de todas” as nações. Consequentemente, devemos pensar em 

“ponto de cruzamento de discursos, diálogo necessário e não xenofobia monológica, paralelograma de 

forças em atrito dialéctico e não equação a uma incógnita mimético-pavloviana”. Ainda para Haroldo de 

Campos, a concepção castradora e reducionista de que um país subdesenvolvido deve ser reflexo passivo 

econômico e literário da Europa é “falácia do sociologismo ingênuo”, ou “nacionalismo ontológico”, 

baseado, como ele diz em termos derridianos, na “metafìsica ocidental da presença, transferido para as 

nossas latitudes tropicais” (In: COLÓQUIO/LETRAS, 1981, p. 12).  



119 

 

dependente, universal e O entre-lugar do discurso latino-americano, ambos de Silviano 

Santiago. 

No primeiro ensaio, Santiago diz que “ter um pensamento autóctone auto-

suficiente, desprovido de qualquer contato „alienìgena‟, é devaneio verde-amarelo”. Ao 

mesmo tempo, se a apreciação comparativa entre a literatura brasileira (e a literatura 

latino-americana, por extensão) e a europeia se fundamentar nos “princìpios 

etnocêntricos – fonte e influência – da literatura comparada, apenas insistiremos no seu 

lado dependente, nos aspectos repetitivos e redundantes” (SANTIAGO, 1982, p. 20). 

Dessa bipolarização medíocre, a comparação deve passar para a originalidade, a 

diferença, o suplemento de leitura e a revisão de universalidade que a literatura latino-

americana deve provocar na europeia. Assim, “a ênfase é dada à diferença que o texto 

dependente consegue inaugurar, apesar de sua sujeição” à cultura europeia, mas gerando 

um “suplemento de leitura e de criação que caracteriza a produção significativa numa 

cultura periférica”. Causando isso, o texto literário descolonizado “da cultura dominada 

acaba por ser o mais rico [...], por conter em si uma representação do texto dominante e 

uma resposta a essa representação no próprio nível da fabulação, resposta esta [sic] 

que passa a ser um padrão de aferição cultural” (SANTIAGO, 1982, p. 23. Itálico do 

crítico). Já no segundo ensaio, sob o princípio oswaldiano da antropofagia e o 

barthesiano do texto escrevível, o crítico mineiro diz que o escritor latino-americano 

vive entre a assimilação amorosa e respeitosa do modelo europeu “e a necessidade de 

produzir um novo texto que afronte o primeiro e muitas vezes o negue” (2000, p. 23). 

Essa necessidade irrompe no ato de “surpreender o modelo original em suas limitações, 

suas fraquezas, em suas lacunas”, desarticulando-o e rearticulando-o segundo a 

intencionalidade do texto latino-americano, quanto à ideologia e “à visão do tema 

apresentado de início pelo original” (SANTIAGO, 2000, p. 20). Uma riqueza que a tal 

ponto tem o poder de fazer a Europa revisar sua literatura, ou pelo menos não ignorar a 

trituração estética que os latino-americanos estão fazendo com as obras europeias
111

. 

Como diz argutamente Haroldo de Campos, “escrever, hoje, na América Latina como 

na Europa, significará, cada vez mais, reescrever, remastigar”. Isso porque “a certo 

momento, com Borges pelo menos, o europeu descobriu que não podia mais escrever a 

                                                           
111

 Para Leyla Perrone-Moisés, em seu ensaio Literatura comparada, intertexto e antropofagia, publicado 

originalmente em 1982, a Europa vem recepcionando entusiasticamente a literatura da América Latina, 

“na medida em que autores fortes (como o próprio Borges) obrigarão à descoberta e à releitura de seus 

„precursores‟ europeus” (1990, p. 99). 



120 

 

sua prosa do mundo sem o contributo cada vez mais avassalador da diferença aportada 

pelos vorazes bárbaros alexandrinos” (CAMPOS, In: COLÓQUIO/LETRAS, 1981, p. 

23). Esclarecendo o exemplo de Borges, Campos diz: “os livros [europeus] que lia já 

não podiam ser mais os mesmos, depois de manducados e digeridos pelo cego 

homeríada de Buenos Aires, que ousará até mesmo reescrever o Qujote, sob o 

pseudônimo de Pierre Menard...” (In: Idem, 1980, p. 23). 

É o que faz o romance Avalovara com a Divina Comédia. Ao mesmo tempo 

em que esse romance osmaniano “imita, em seus pontos principais, antigo poema 

moralizante”, “busca, porém, descrever apenas relações entre várias mulheres e um 

homem” (LINS, 1973, p. 73), através da via do amor profano, carnal, não poetizado por 

Dante, conforme dissertamos anteriormente. É a permanência da tradição literária 

ocidental na modernidade, consistindo em dois movimentos que, conforme Silviano 

Santiago, em sua leitura de Os filhos do barro, constituem a poética de Octavio Paz: o 

da tradição da ruptura e o da tradição da analogia (1989, p. 94-123). Ideia também 

partilhada pelo crítico uruguaio Emir Rodriguez Monegal, em seu ensaio Tradição e 

renovação. Monegal ensina que na ruptura “há um corte brusco com a tradição 

imediata, mas ao mesmo tempo um enlace com alguma tradição anterior”, e mesmo que 

a ruptura exista, “alguma coisa continua, muda e se amplia” (In: UNESCO (Org.), 1979, 

p. 135). O crítico uruguaio além de confirmar o que Silviano Santiago disse de Paz, 

ratifica um postulado de T. S. Eliot e fecha com um exemplo apropriado para as nossas 

discussões sobre a comparação entre Avalovara e a Divina Comédia: 

 
O duplo movimento que Paz aponta, para o futuro e para o passado, 

permite integrar a ruptura dentro da tradição. Já Eliot tinha visto isso 

com muita clareza, ao falar (num de seus ensaios sobre Tradition and 

individual talent) da dupla transformação que toda obra-mestra opera: 

aproveita uma tradição e ao mesmo tempo a altera profundamente, ao 

incorporar-se-lhe. A existência da Divina Comédia modifica 

profundamente nossa leitura do canto VI da Eneida, assim como o 

canto em que Ulisses convoca os mortos, na Odisseia. Mas a 

existência de Ulisses, essa odisseia moderna que parodia e corrige a 

clássica, também modifica nossa visão não só de Homero, mas 

[também] do próprio Dante: a visita de Leopold Bloom e Stephan 

Daedalus ao bordel de Dublin é também uma descida ao mundo dos 

mortos (MONEGAL, In: UNESCO (Org.), 1979, p. 135).  

  

Se o Ulisses joyciano modificou a compreensão da leitura de Dante, 

conquanto o florentino seja mais relacionado com Virgílio, quanto mais um escritor 



121 

 

como Osman Lins, que aproveitou a tradição épica e medieval da poesia dantesca e a 

alterou profundamente, para dar forma a um dos romances mais renovadores da tradição 

romanesca. Assim, Avalovara funde tradição europeia medieval, legada por Dante, e 

renovação para um gênero literário (o romance), numa época em que esse gênero era 

atacado por discursos apocalìpticos em torno de sua extinção. À vista disso, “porque 

não pode haver ruptura senão de alguma coisa, como só pode haver renovação de 

alguma coisa, e para criar em direção ao futuro é preciso voltar-se para o passado, para a 

tradição”, embora não se trate de um retorno, “mas uma projeção do passado dentro do 

presente para o futuro” (MONEGAL, In: UNESCO (Org.), 1979, p. 137). 

Avalovara é, também, uma realização estética dos textos borgianos Pierre 

Menard, autor del Quijote e Kafka y sus precursores, assim como Macunaíma foi visto 

como realização estética dos manifestos de Oswald de Andrade. Avalovara é uma 

reescritura da Commedia, de modo que Osman Lins passa a ser um dos precursores de 

Dante, e a Divina Comédia passa a ser antecessora de releituras, pois “se a imitação se 

torna simples repetição, o diálogo cessa e a tradição se petrifica” (PAZ, 1992, p. 134). 

Consequentemente, como diz Octavio Paz, em seu ensaio Invención, subdesarrollo, 

modernidad, falando do ocaso da modernidade, “não há centro”, “centros mundiais de 

arte” (1990, p. 134). Sob o postulado refundador desconstrucionista, conforme Roberto 

Schwarz, em Nacional por subtração, outro ensaio condizente com os outros citados 

neste trabalho, ratifica o que disse Paz e confirma o caminho crítico despontado por 

Antonio Candido:  

 
Por que dizer que o anterior prima sobre o posterior, o modelo sobre a 

imitação, o central sobre o periférico, a infra-estrutura econômica 

sobre a vida cultural e assim por diante? [...] Seria mais exato e 

neutro
112

 imaginar uma sequência infinita de transformações, sem 

começo nem fim, sem primeiro ou segundo, pior ou melhor 

(SCHWARZ, 1989, p. 36). 

  

Anos antes, Haroldo de Campos também ressaltou essa ideia, seguindo o 

princípio antropofágico oswaldiano, com ecos do pensamento de Derrida, pensando a 

literatura do nosso trópico como “capaz tanto de apropriação quanto de expropriação, 

                                                           
112

 O uso de neutro, por Schwarz, se refere à neutralização da supremacia da cultura europeia sobre os 

países latino-americanos, por exemplo, à luz do contexto do ensaio Nacional por subtração, não 

significando uma crìtica isenta de posicionamento (“neutra”), até porque, nesse ensaio, o crítico se 

posiciona. Ademais, dialoga com o ensaio Invención, subdesarrollo, modernidad, de Octavio Paz, 

conforme dissemos. 



122 

 

desierarquização” (In: COLÓQUIO/LETRAS, 1981, p. 12). Ademais, Sandra Nitrini 

chama a nossa atenção, em sua leitura do ensaio de Schwarz, para o fato de o crítico 

usar, para problematizar o relacionamento entre a América Latina e a Europa, palavras 

abominadas pelos comparatistas latino-americanos: “imitação” e “cópia”, pois são 

propagadoras das ideias do comparatismo europeu tradicional, já ultrapassado (2010, p. 

219). Mas é com esse último termo, por exemplo, que Schwarz arremata seu ensaio, 

dizendo: “a questão da cópia não é falsa, desde que tratada pragmaticamente, de um 

ponto de vista estético e político, e liberta da mitologia da exigência da criação a partir 

do nada” (1989, p. 48). Não obstante, só podemos falar sobre a autonomia 

interdependente da literatura latino-americana em relação à literatura europeia, a partir 

das construções originais no âmbito técnico-estrutural da obra literária produzida nos 

trópicos. 

Há outro ponto discutível, além do elemento literário, suscitado pelas 

personagens femininas do romance Avalovara, agora, especialmente, Cecília, a 

andrógina compósita, e , personagem compósita que ao mesmo tempo se funde com 

a androginia de Cecília
113

: a questão da identidade latino-americana. Mas, ainda assim, 

discutida na e pela estrutura mestiça do texto literário latino-americano, por causa, como 

lembra Eduardo Coutinho, da franca homologia desse texto “com a mestiçagem étnica e 

cultural do continente” (2003, p. 22). Comecemos vendo fragmentos importantes do 

romance que entabulam essa discussão:  

 
A natureza recôndita de Cecília, sua identidade verdadeira. [...] Vejo a 

espessura da carne de Cecília, povoada de seres tão reais quanto nós. 

[...] Cecília, deste modo, é ela e outros. [...] Na sua carne estável e 

instável, real e mágica, [...] simulacro da memória, a presença de seres 

que haverei de amar, amando-a. [...] Ela e os seus entes, uns nus, 

outros vestidos, uns sem armas, outros armados. [...] Ela abarca os 

contrários em uma das raras encarnações terrenas. [...] Homens e 

mulheres do povo: estivadores, caixeiros, engraxates, pescadores, 

marafonas, lavadeiras, artistas de circo, empregadas domésticas, 

costureiras, caiadores de paredes, lavadeiras, camelôs, enfermeiras, 

venderores de grampos, de pássaros, de alfinetes, mestras de primeiras 

letras, pedreiros, sacristães  

[...] Ambas, Roos e Cecília, não me ouvem em , foz e confluência? 

[...] , neste caso um ser tríplice, dual e uno [...]. Jamais diria, 

entretanto, serdes fragmentos ou simples tentativas inconclusas desta 

                                                           
113 Séculos antes, o Midrasch (comentário hermenêutico rabínico) interpretou a criação de todo o corpo de 

Adão como produto da palavra divina, ser humano vinculado a espaços de todo o planeta, não de um 

ponto geográfico: “o corpo de Adão foi formado da terra da Babilônia, sua cabeça foi criada da Terra de 

Israel e seus membros foram trazidos das outras terras do mundo” (apud IGEL, 1997, p. 129).  



123 

 

que, ainda não sei como, vos revive. Sendo, cada uma, absoluta e por 

assim dizer ilimitada, nenhuma é tudo. Íntegras, não constituem, 

apesar disto, realidades solitárias: na sua integridade, unem-se em um 

todo – soma e súmula de totalidades – não superior ou mais perfeito 

do que as unidades abrangidas  (LINS, 1973, p. 158/196/264/288/260-

262).  

 

Através desses fragmentos romanescos de Avalovara, vemos que Osman 

Lins alinha o literário com o identitário, e em se pensando no tropos dos trópicos 

literários da América Latina, esses elementos andam de mãos dadas, configurados 

harmoniosamente no texto. Essas personagens femininas osmanianas, localizadas 

nacionalmente no território brasileiro, são também latino-americanas, alegorias de uma 

cosmogonia latino-americana, identidade em processo, obra aberta do vir-a-ser de um 

povo visto como “subdesenvolvido”.  

O caso de Cecília é instigante, problematizador, pois ela é andrógina num 

ângulo além do comum da compreensão da androginia: sua androginia é compósita, 

considerando-se a reduplicação dela com o ser feminino dúplice de , ela e Roos, a 

europeia. E a androginia problematiza a definição de uma identidade nacional calcada na 

essência/pureza, deixando-a como uma ponte entre o ser a si mesmo e o ser o outro. 

Somando-se a esse elemento, deve-se entender que “nenhuma cultura, nenhuma 

literatura – a começar pelas das nações hegemônicas – se constituiu sem 

contaminações”, pois “as culturas se constituem por empréstimos e assimilações” 

(PERRONE-MOISÉS, 2007, p. 40). Nesse sentido, qualquer ufanismo exclusivista ou 

qualquer repugnação dos elementos constituintes da identidade latino-americana, 

conforme Leyla Perrone-Moisés, “podem ter razões ideológicas, mas nunca terão 

fundamentação cultural. A diversidade é nossa riqueza” (2007, p. 40-41). Essa reflexão 

nos advém da maneira como o pensamento judaico compreende, em determinado 

contexto, o ser andrógino: “como o andrógino tem seu sexo desconhecido, ou representa 

um terceiro sexo, ele/ela [...] deve ser tratado às vezes como homem, às vezes como 

mulher, às vezes como ambos, às vezes como nenhum dos dois” (UNTERMAN, 1992, 

p. 25). 

Nem europeus, desterrados no solo americano, como pensou o historiador 

Sérgio Buarque de Holanda, embora se tenham traços da ancestralidade europeia, em 

nome de um suposto “branqueamento”, nem amerìndios, nem africanos. Povos que se 

fundem e formam um “terceiro sexo identitário”, o grande e compósito andrógino dos 



124 

 

trópicos, usando as palavras de Roberto Schwarz, com “a experiência do caráter postiço, 

inautêntico, imitado da vida cultural” decorrente desse fusionismo hìbrido. Fusionismo 

que no romance Avalovara é representado não só pela personagem tríplice , mas 

também pelo ato sexual do escritor Abel, brasileiro, latino-americano, com essa 

compósita mulher, ato que também representa a fecundação renovante do gênero 

romanesco latino-americano, romance-rizoma, sorvedor do caule de todas as plantas.  

Fundem-se identidades culturais e literaturas europeias, ameríndias, norte-

central-sul-americanas, africanas, tessitura da imagem do banquete carnal fecundante, 

no qual  e Abel se amam declarando-se amor cosmogônico:  

 

O odor do ar que aspiro, tépido, das narinas de , alcança 

intensidade quase insuportável. Maior, ainda assim, o prazer de sorvê-

lo. Respiro sobre um vaso de vinho? Uvas esmagadas, vides recém-

podadas [...]. A língua quente e agitada, feita para degustar os sabores 

da Terra, inverte esta função e faz-se alimento. Sabe a licor. De quê? 

Bebo o suco sempre renovado desse fruto vivo. Embebo-me do 

rumuroso ser que abraço [...] Cruza-me e rega-me, Abel, vê como te 

recebo e como te festeja a minha carne, ai, [...] vem e cruza-me em 

triunfo com a tua vara florida, [...] e abro ao teu ingresso tudo que sou 

e hei (LINS, 1973, p. 18/400-401). 

  

Frutas, metáforas da dança dos corpos, Roos e Cecília, Europa e América 

Latina se fundem em , e Abel goza livremente das heranças desses pólos, assumindo 

a terceira natureza do grande andrógino dos trópicos: “somos tecidos no tapete eu e eu” 

(Idem, 1973, p. 413). Lezama Lima, em La expressión americana, fala da grande 

função do escritor latino-americano, em seu “banquete literário” com a literatura 

europeia: trazer o “refinamento do banquete ocidental, o outro refinamento da 

natureza”. “Mas a essa perfeição do banquete que leva a assimilação à cultura, 

corresponderia ao americano o primor inapelável, o rotundo ponto final da folha do 

tabaco” (1988, p. 139). Nesse banquele universal, Lezama Lima fala da contribuição 

dos ingredientes trazidos pelo americano: “depois das bandejas que trazem os assados, 

as frutas sorridentes e o costelame auroral do crustáceo, vem a perinha postreira, como 

podia ter sido o confeito ou o creme para com o azeite o bolinho, que serve de 

intermediário entre o fogo e o estufado” (1988, p. 139). O autor cubano também fala da 

contribuição do ocidental europeu ao banquete, criola:  

 
O ocidental, treinado na gota do alambique, acrescenta a moagem da 

essência do café, trazido pela magia das culturas orientais, que oferece 



125 

 

o deleite de algumas overturas à turca realizadas por Mozart, ou [...] 

algumas cantatas em que se entretinha o majestoso divertimento 

bachiano (LEZAMA LIMA, 1988, p. 139). 

 

De relação paradoxal, vitimada pela hegemonia europeia, vai-se para “a 

para-doxa latino-americana”, que “pode constituir uma instância crítica e libertadora 

para as próprias culturas hegemónicas” (PERRONE-MOISÉS, 2007, p. 49), para que a 

América, como espelho, devolva sua identidade-rizoma para a identidade-raiz. Tapete-

Paraíso, cujo Adão não é mais o europeu à caravela, mas o latino-americano, novo 

nomeante da intimidade dessa Eva edênica e tropical. A fusão dos dois constitui a 

grandeza compósita do andrógino dos trópicos americanos. Portanto, usando as palavras 

de Lezama Lima, “a relação alma-corpo-natureza está integrada ante o caos dos valores, 

ante a physis, que preludia o renascimento” (1988, p. 184).   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



126 

 

4 Variações em torno do Jardim do Éden: do romance ao romanesco 

 

Análise e juízo de valor são termos de uma 

atividade que se torna legítima na medida em 

que a sua expressão corresponde a um 

acréscimo de visão daquilo que se analisa ou 

se julga (João Alexandre Barbosa, Crítica e 

criação literária). 

 

Como temos visto no percurso desta dissertação, não só na medida e na 

estrutura, mas também na temática mítica, a Commedia influenciou a criação do 

romance Avalovara. Esse romance osmaniano tem o Paraíso como tema central, sobre o 

qual reflete, especialmente, nos segmentos-temas-capítulos, designados pelas letras que 

constituem o palíndromo quadrático, sobre o qual o romance é rigorosamente elaborado: 

T – Cecília entre os leões, E –  e Abel: ante o Paraíso e N –  e Abel: o Paraíso. 

Esse tema se baseia em uma tapeçaria com imagens do Paraíso bíblico, sobre a qual o 

casal Abel e  se relaciona sexualmente, prestes a se integrarem miraculosamente a 

ele; restaurando, ao fim do romance, o estado edênico original, após serem assassinados 

por Olavo Hayano. O tema T trata do Paraíso e da Unidade, no qual o homem conhece a 

morte e é expulso; o E – a peregrinação do homem em busca da sabedoria e o N – a 

comunhão dos homens e das coisas (Lins, 1973, p. 96).  

Entrando nas discussões em torno do como Avalovara lê o Paraíso dantesco, 

dissertaremos sobre o Éden como espaço narrativo nesse romance osmaniano. Para essa 

abordagem, a teoria de Osman Lins sobre o espaço narrativo, como sendo aplicada ao 

romance Avalovara, e o foi magistralmente, será sobremodo relevante, considerando a 

contribuição das artes plásticas para essa empreitada romanesca. Paralelamente, 

contaremos rápida e brevemente com reflexões de Northtop Frye quanto algumas 

definições de “comédia” e “romanesco”
114

, pois entendemos que tais conceitos 

condizem com a temática mítica de Avalovara. 

                                                           
114

 Fábio Andrade também usou esses conceitos fryerianos, para fazer uma leitura (neo)barroca de 

Avalovara em sua dissertação. Por sua vez, Inara Ribeiro Gomes, em sua tese de doutoramento, mostra 

que esse conceito foi invocado por Osman Lins em Avalovara, por causa da epígrafe do medievalista Paul 

Zumthor, que define o romancesco em seu uso medievo. Discutiremos essa utilização posteriormente. 

Queremos contribuir com reflexões inclusivas do conceito fryeriano de comédia. Vale ressaltar que 

Osman Lins diz em uma de suas entrevistas que leu A anatomia da crítica, de Frye. 



127 

 

Entre Avalovara e a Divina Comédia há uma simbiose analógica quanto à 

representação do Jardim do Éden, conquanto os meios utilizados hajam, em parte, sido 

distintos. Dito de outro modo, Osman Lins usou mais a tapeçaria para elaborar o Paraíso 

como espaço romanesco, enquanto que Dante foi mais influenciado pela literatura de 

seu tempo que tinha o Jardim do Éden como tema, por exemplo, O romance da Rosa 

(AUERBACH, 1972, p. 180). Osman Lins se debruçava sobre a literatura medieval, ao 

mesmo tempo revelando profundo conhecimento das artes do medievo, como a pintura, 

os vitrais. Assim, o universo medieval tornou-se, na obra de Osman Lins, sobretudo em 

sua segunda fase literária, uma presença marcante. O autor de Avalovara deixou claro, 

em uma de suas entrevistas, que o que mais o marcou, quando esteve na França, foi “o 

contato com os vitrais e com a arte românica, a arte medieval em geral” (LINS, 1978, p. 

212).  

A presença de duas imagens de tapetes orientais, em dois recortes de 

jornais, e uma imagem reproduzida de um cartão contendo um dos seis painéis da por 

demais conhecida tapeçaria La Dame à la Licorne
115

, existentes entre os papéis que 

compõem o material das pesquisas do autor para a elaboração de Avalovara
116

. As 

imagens podem ser vistas na dissertação intitulada A chave de Jano – os trajetos da 

criação de Avalovara, de Osman Lins: uma leitura das notas de planejamento à luz da 

Crítica Genética, de Eder Rodrigues Pereira (2009), disponível no Banco de Teses do 

site da USP. Os tapetes orientais são, respectivamente, um bukhara do atual 

Uzbequistão e um Nain, do centro da Pérsia, em torno das cidades de Nain e Isfahan 

(PINHEIRO, 2009, p. 299).  

No recorte da página da revista em que se podem ver as imagens desses 

tapetes há um trecho datilografado, no qual é dito: “Tema N – Abel: o Paraíso – Estudos 

sobre tapetes” (In: Idem, 2009, p. 299), e esse tema é o último segmento/capítulo do 

romance, no qual se narra o ato sexual amoroso de Abel e  sobre um tapete. Nesse 

recorte, ao lado das imagens dos tapetes há comentários sobre o design pictórico deles. 

                                                           
115

 Para um estudo comparativo dos possíveis significados dos seis painéis da tapeçaria A Dama e o 

Unicórnio, ler o importante estudo de Ermelinda Ferreira “A dama e o unicórnio: exercícios de 

imaginação” (In: ALMEIDA, 2004, p. 264-291). 

116
 Materiais do acervo osmaniano podem ser encontrados tanto no Arquivo-Museu de Literatura 

Brasileira da Fundação Casa de Rui Barbosa, no Rio de Janeiro, quanto no Arquivo Osman Lins, do 

Instituto de Estudos Brasileiros da USP.  

 



128 

 

Parte do comentário sobre o primeiro, sublinhado a mão por Osman Lins, diz: “motivos 

florais regulares em forma octogonal”, “motivos geométricos repetidos tecidos em 

marfim, laranja e preto sobre um fundo vermelho escuro”.  

O comentário do segundo, também sublinhado a mão por Osman Lins, frisa: 

“desenhos de lebres e garças”, “árvores, animais, e flores com pouquìssimas 

estilizações”, “[...] lã é muito macia e sedosa” (In: Idem 2009, p. 299). Retomaremos 

depois essa descrição. Por ora, vejamos uma imagem integral de um tapete Nain, pois a 

imagem do tapete do recorte da revista é muito parcial, cortada: 

 

 

Raro tapete Nain, do séc.XIX
117

. 

 

                                                           
117

 Disponível em: http://www.centurysarteeleiloes.com.br/destaques.asp?Num=093&Tipo=5 Acesso em 

16 de setembro de 2010. 

http://www.centurysarteeleiloes.com.br/destaques.asp?Num=093&Tipo=5


129 

 

As possibilidades de leituras plásticas desse belo Nain saltam aos olhos do 

espectador. Possibilidades alimentadas por essa bela representação do Paraíso, mundo 

natural harmônico, sinfonia edênica, fauna e flora em perfeito equilíbrio cósmico, 

equilíbrio que é indicado pela presença de uma grande árvore no centro do tapete, 

circundada pela quadratura maravilhosa dessa intensa cartilha do Jardim. Dança de tear 

de bocas adâmicas que nomearam pelas mãos, urdidura nostálgica tecida na maciez da 

esfera do divino com o humano, desde as bordas cúficas, os caligramas da pura lã, para 

as cores empastadas na comunhão do banquete do céu com a terra. O simbolismo das 

cores também deve ser levado em conta. No caso do tapete vinculado ao Jardim, por 

exemplo, o vermelho simboliza a felicidade, a alegria; o verde simboliza a renovação e 

a ressurreição, curiosamente as cores das vestes dos habitantes do Éden; o branco, luz, 

paz e pureza, como lembram Chevalier e Gheerbrant (2009, p. 844).  

A árvore é ornamento bastante comum na tapeçaria persa, envolvendo todo 

o jardim. Assim, vemos a representação da Árvore da Vida, com os animais usufruindo-

a. Não a fortuito, dissemos que a palavra paraíso é de origem persa. Nesse sentido, 

também “como sìmbolo estético, o tapete expressa muitas vezes a noção de jardim 

inseparável da idéia de paraìso”, pois, nele “encontram-se flores, árvores, animais, 

pássaros, reais ou mìticos” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 864). Portanto, 

além do uso prático, que é a única funcionalidade para a maioria dos ocidentais, os 

tapetes são muito mais do que objetos decorativos: sua carga simbólica vai até o Éden. 

Vejamos um exemplo da descrição do tapete utilizado em Avalovara, longa, devido à 

sua importância em fundamentar o nosso dissertar, mas com alguns cortes necessários: 

 

Enquadra o tapete, prolongado, nas bordas menos largas, por duas 

franjas pálidas, fina moldura sangüínea, cercando duas seqüências 

florais, ambas com predomínio do azul, mas baseada em distintos 

modelos. Segue-se uma barra bem mais larga, também florida e onde 

as flores, ligadas entre si por uma caligrafia de folhas, salientam-se, 

douradas e índigo, sobre fundo vermelho, evidentemente estilizadas e 

repetindo-se, rítmicas, com variações quase imperceptíveis. Repetem-

se, então, as duas seqüências das bordas, agora na ordem inversa. Esta 

quíntupla demarcação isola no espaço o verdadeiro motivo da 

tapeçaria, o festivo retângulo onde avançamos talvez para o 

conhecimento. Nele visceja uma vegetação nascida de meditações 

felizes, estranhas à idéia de Mal – nem o mínimo vestígio de 

destruição, de violência, de morte [...]. Estamos abraçados sobre um 

quadro fantástico e engendrado na Beatitude, mas permanecem os 

liames que o associam ao mundo perecível e sem os quais 

corresponderiam apenas a frágeis idealizações esta vegetação 



130 

 

imaginosa e a fauna que a povoa. Troncos retorcidos e curtos, 

obviamente sem raízes e apoiando-se em um dos lados do retângulo, 

procuram identificar esse lado com uma superfície sólida, convenção 

negada pela existência de outras árvores cujos troncos levitam, 

acrescentando ao espaço do jardim uma qualidade arbitrária e 

vagamente celeste. [...] Assim, sem que se altere a unidade do quadro, 

o espaço, terreno e aéreo (levitação das árvores, existência de seres 

alados), completa-se: eis, invisível, um lago. [...] Mundo que eu e  
rondamos. As representações são sempre enigmáticas, alusivas, 

fracionárias e quanse nunca contempladas na sua totalidade. [...] 

Peixes, animais do chão [...] e toda uma população ornitológica 

transparecem nas pernaltas e nas lebres – e se figuram no tapete, 

precisamente, lebres e aves ribeirinhas [...]: denotam o reverso da 

violência. [...] Paira em tudo um ar de imunidade e mesmo o olhar 

distraído bem depressa advinha, não sem nostalgia, que os seres aqui 

tecidos são imortais. O tapete é o Paraíso
118

 [...] (LINS, 1973, p. 356-

357).  

 

Que tipo específico de tapete está presente na sala do Edifício Martinelli, 

onde Abel e  se amam intensa e avidamente? O medieval (um dos seis painéis de A 

dama e o unicórnio)? O persa (propositalmente edênico)? Ou ambos? Nessa terceira 

hipótese, temos a possibilidade de um tapete compositamente estético. Mais um arcano 

de Avalovara? Não obstante, mesmo que as similitudes entre os painéis medievais e o 

tapete espacializado por Osman Lins em Avalovara sejam tênues, há uma possível 

exceção para a técnica de composição deles: a mille-fleurs, conforme Ermelinda 

Ferreira. Essa técnica de composição lida com o espaço profuso de flores e pequenos 

animais, deixando o espectador em apuros por causa da ornamentação decorativa 

exuberante da paisagem. Mas a mesma técnica pode ser vista nos tapetes persas, por 

exemplo, quando vemos o joshagan, motivo de campo do tapete persa marcado por uma 

sucessão estilizada de losangos com flores. Segundo a autora, isso é “mera 

especulação”, pois o que mais importa “é o modo como suas alegorias, não apenas 

plásticas, mas também literárias e musicais, entretecem-se à cena principal do enredo, 

onde os protagonistas Abel e  amam-se sobre um tapete” (In: ALMEIDA, 2004, p. 

272).  

Espere-se: será mesmo um único tapete? Há um momento em que Abel fala 

de dois tapetes, não de um só: “os motivos geométricos, os animais e as ramagens dos 

dois imensos tapetes diluem-se num rosa meio encardido” (1973, p. 14). No recorte de 

                                                           
118

 “É importante atentar para o fato de que o eventual modelo da tapeçaria de Osman Lins guarda estreita 

relação com pinturas antigas que representam versões da história de Adão e Eva, como o quadro O 

Paraíso, do tríptico O Jardim das Delícias, de Hieronymus Bosch, de 1500” (FERREIRA, 2005, p. 54). 



131 

 

revista, existem dois tapetes, um Nain, já descrito e brevemente analisado, e um 

Bukhara, que precisamente é descrito no recorte de revista sobre tapetes como tendo 

“motivos geométricos” que são “florais regulares em forma octogonal”. Ademais, é um 

modelo que no geral tematiza a fauna:  

 

 

Tapete Bukhara, lã e seda, de 200 x 150 cm
119

 

 

A dissertação de Éder Pereira, disponível no Banco Virtual de Teses da 

USP, especialmente quanto ao uso das imagens dos tapetes dos recortes de revistas 

usados por Osman Lins, só está disponibilizada apenas para consulta. Sem justificativa 

devida foi bloqueado o acesso para transposição das imagens para o nosso trabalho, de 

modo que os tapetes reproduzidos podem ter o mesmo nome, qualidade, tecidos, mas 

podem diferir dos que aparecem, de fato, no recorte de revista do acervo osmaniano. 

Dos dois, o Bukhara é quase o mesmo do recorte, mudando estilo de bordas e um 

                                                           
119

 Disponível em: http://www.bukhart.com/index.php?categoryID=78 Acesso em 16 de setembro de 

2010 

http://www.bukhart.com/index.php?categoryID=78


132 

 

corrimão com sequência horizontal de mais motivos geométricos octogonais. Não 

obstante, o que realizamos foi uma transposição da página da dissertação de Éder 

Pereira, em que está o recorte de revista com as fotos dos tapetes:  

 

 

 

O verbo “diluem-se”, que consta do fragmento citado, parece insinuar que 

houve uma fusão animizante entre o continente e o conteúdo dos tapetes?  

O uso da tapeçaria no romance Avalovara assume funções inovadoras e 

problematiza a nossa concepção de todos os elementos constituintes da narrativa 

romanesca, não sendo um uso passivo, a reboque de mera “natureza-morta” dentro do 

espaço literário. Nesse sentido, conforme Ermelinda Ferreira, “os detalhes do bordado 

desses tapetes evocam, ainda que indiretamente, a atmosfera presente em personagens, 

títulos de capítulos e enredos de algumas das muitas histórias que compõem Avalovara” 

(In: ALMEIDA, 2004, p. 264). Evocação da atmosfera narrativa, a tapeçaria se adensa 

ao longo da leitura do romance, de modo a se espacializar integralmente nele, um 

processo titânico iniciado numa pequena sala de um apartamento e por um foulard dado 

a Roos por Abel, com motivos edênicos, reforçados, também, pela presença de um grifo 

(Cf. NITRINI, In: REVISTA BRASILEIRA DE LITERATURA COMPARADA, 2007, 

p. 259-272; FERREIRA, 2005, p. 58-62).    

Há uma imensa força de precisão na descrição do Jardim, embora 

reconhecendo a impossibilidade de totalizar o lado arcano do quadrado edênico, 



133 

 

mostrando o seu estado-fauna-flora de pureza primordial, sem maldade, misto de 

maravilhoso e realidade. Há uma descrição pictórica em forma literária: fruição plástica 

transplasmada em palavra. É esse tipo de procedimento romanesco que garante a Osman 

Lins, conforme Sandra Nitrini, “um lugar ìmpar em nossa literatura”. Isso porque o 

escritor pernambucano “não rompe apenas as fronteiras entre os gêneros literários, mas 

também, num certo sentido, entre a literatura e a pintura, ao absorver procedimentos 

dessa arte visual, evidentemente, nos limites da natureza da linguagem literária” (In: 

REVISTA BRASILEIRA DE LITERATURA COMPARADA, 2007, p. 260).  

Os críticos possivelmente divergem na identificação teórica do que Osman 

está fazendo com esse tapete, ou com as representações literárias das obras de arte que 

são mencionadas em Avalovara, romance, na bela expressão de Dalcastagnè, de “tintas 

poéticas” (In: ESTUDOS DE LITERATURA BRASILEIRA CONTEMPORÂNEA, 

2007, p. 57). Enquanto que para alguns, Osman Lins esteja realizando uma ekfrasis, 

para outros
120

, ele faz uma “escritura pictural”, conceito de Daniel Bergez: 

“diferentemente da ekfrasis, que é a descrição de uma obra de arte, a escritura pictural, 

além de designar implicitamente seu referente, como sendo de natureza pictórica, 

interioriza a linguagem da pintura, tornando-a também estilo” (In: Idem, 2007, p. 260). 

Logo, esse conceito de Bergez, aplicado à obra osmaniana, leva Sandra Nitrini a uma 

formulação teórica, independentemente, ou não, de ter alcance nos estudos de teoria da 

literatura: “a poética que se assume como literatura é aquela que mais se torna pictórica 

internamente” (In: Idem, 2007, p. 261). Não obstante, não seria esse, de certo modo, o 

caso da poética dantesca plasmada na Divina Comédia? Mesmo que o vate não lance 

mão, especificamente no Paraíso
121

, de uma eventual escritura pictural no versar, ou da 

                                                           
120

 Lendo Avalovara de acordo com um conceito originado num tipo de técnica pictórica, Dalcastagnè, 

em seu ensaio Nas tripas do cão: a escrita como espaço de resistência, propõe que a escrita desse 

romance seja aproximada à ideia de ansiedade da arte, de Harold Rosenberg, a qual esse crítico de arte 

cunhou para se referir à action painting (pintura da ação), tipo de pintura realizada, por exemplo, por 

Jackson Pollock. Parafraseando Rosenberg, focando a aplicação a Avalovara, Dalcastagnè diz: “a 

expressão [...] não está absolutamente relacionada com a intensidade das angústias dos artistas, mas, sim, 

com a consciência dolorosa de que se a arte não envolve o criador com as dificuldades de seu tempo, ela 

se esgota em sua própria realização” (In: ESTUDOS DE LITERATURA BRASILEIRA 

CONTEMPORÂNEA, 2007, p. 57-58), de modo que tal ansiedade viria à tona, nos termos de Rosenberg, 

“não como um reflexo da condição dos artistas, mas como resultado da reflexão que eles fazem sobre o 

papel da arte em outras atividades humanas” (apud DALCASTAGNÈ, In: Idem, 2007, p. 58), levando à 

análise crítica do fazer artístico. De fato, Osman Lins diz sobre Avalovara: “meu romance, claro, não é 

indiferente à inquietação do nosso século no que se refere à criação artìstica” (1979, p. 179).    

121
 Mas no canto 10 do Purgatório, Dante constroi uma poética ecfrásica, no primeiro terraço, local em 

que os orgulhosos e avarentos são expiados carregando pedras pesadas. Aí há três representações 

esculpidas em mármore branco, denotando a humildade em contraposição à soberba. A primeira é a 



134 

 

ekfrasis, para adensar seus versos, em termos circunscritamente teóricos, como não 

dizer que a visão beatífica, no mais alto ponto do Paraíso, não seja uma potência 

pictórica? 

 
La forma universal di questo nodo / credo ch‟i vidi, perché piú di 

largo, / dicendo questo, mi sento ch‟i‟ godo. // [...] Ne la profunda e 

chiara sussistenza / de l‟alto lume parvermi tre giri / de tre colori e 

d‟una contenenza; // e l‟un da l‟altro com‟iri da iri / parea reflesso, e ‟l 

terzo parea foco / che quinci e quindi igualmente si spiri. // [...] Quella 

circulazion che sí concetta / pareva in te come lume reflesso, / da li 

occhi miei alquanto circunspetta, // dentro da sé, del suo colore stesso, 

/ mi parve pinta de la nostra effige; / per che ‟l mio viso in lei tutto era 

messo
122

 (ALIGHIERI, 2008, p. 232-233).   

 

Como não esculpir esses versos no pergaminho, sem o mínimo de potência 

pictórica? Não obstante, o investimento plástico de Osman Lins é superior ao de Dante, 

pois, além de ter usado o mesmo recurso do vate italiano, o verbo com a potência 

pictural, e a representação verbal a partir da visual, Osman incorporou em seu romance 

referentes plásticos concretos, realizando largamente a escritura pictural
123

. 

Obviamente, dizemos isso também em relação ao tapete paradisíaco espacializado no 

romance Avalovara. Outra vez acertado é o pensamento de Silviano Santiago: obra 

latino-americana, preenchimento das lacunas europeias. Não só com o tapete (seja ele 

fictício, ou real incorporado picturalmente em Avalovara), mas também com as pinturas 

citadas
124

, Osman Lins faz que elas sejam vistas como “linguagem literária congelada”, 

nos termos de Nitrini. Pictura, potência do verbo, fecundação da palavra.  

                                                                                                                                                                          
anunciação do nascimento de Cristo; a segunda mostra o rei Davi dançando diante da Arca da Aliança; a 

terceira narra o imperador Trajano interrompendo seu percurso bélico para fazer justiça a uma viúva que 

perdera o filho.  

122
 “E desse nó a forma universal / creio ter visto, que, só referido / pela palavra, ora me move igual. // 

[...] Do alto Lume na clara subsistência, / três círculos agora apareciam / de três cores, em uma só 

abrangência. // Um ao outro, de dois, se refletiam / quais íris para íris, e o terceiro / fogo emanava que 

ambos recebiam. // [...] O círculo que, qual luz refletida, / gerado parecia do teu Fulgor, / à minha vista, à 

sua volta entretida” (Tradução de Italo Eugenio Mauro). Respectivamente, versos 91-93, 115-120 e 130-

133 do Paraíso. 

123
 Não obstante, Osman Lins, com sua fecunda imaginação plástica, poderia muito bem fazer uma escrita 

pictural sem depender, necessariamente, de obras plásticas concretas. 

124
 Veja-se, por exemplo, os dois momentos em que Anneliese Roos é relacionada, em termos picturais, à 

pintura pré-renascentista Madonna Col Bambino, de Giovanni Bellini (LINS, 1973, p. 149/188), para 

representar a inacessibilidade amorosa carnal. 



135 

 

Todo o ornamento plástico entalhado paciente e engenhosamente por 

Osman Lins em Avalovara tem um uso experimental para a renovação do romance: a 

aplicação do arcabouço teórico de Lins sobre o espaço romanesco, conforme sua tese de 

doutoramento Lima Barreto e o espaço romanesco, contribuição valiosa e instigante 

para a compreensão do espaço narrativo em sua profunda relação, aliás, fusão, com as 

personagens, e vice-versa, numa implosão de focos narrativos à mise en abyme:  

 
Quatro e cinquenta e oito? Os objetos claros e as paredes guardam o 

fulgor dos relâmpagos. Volto ao apartamento – seus bichos de vidro, 

seus narguilés –, apago todas as luzes. O Avalovara (as asas bem 

abertas, os pequenos saltos ondulantes) move-se em torno de mim e de 

Abel. Olavo Hayano agora ressona (LINS, 1973, p. 284). 

 

Há uma superposição de narrativas, envolvendo tempo e espaço. , nesse 

mesmo longo período narrativo, com uma enorme paragrafação, ora está com Abel, 

tendo o pássaro Avalovara livre com eles, ora está com o cruel Olavo Hayano, ocasião 

em que o pássaro fabuloso foge pela janela, e já não há mais sinal carnal de Abel. Logo 

depois, Abel e o pássaro irrompem na narrativa, num simultaneísmo de quase tirar o 

fôlego da leitura (Cf. LINS, 1973, p. 285). Assim, um novo espaço estético irrompe 

para o gênero romanesco, tendo seu autor já desierarquizado a concepção realista de 

espaço, herança convalescente do romance burguês. Em nome da renovação, “o que se 

espera do romancista é a organização do espaço textual em livre articulação com 

horizontes espaciais e textuais que o cercam”, pois “isso acontece quando nomes de 

lugares e de objetos se desprendem dos referentes e se constituem significantes no 

universo romanesco” (SCHÜLER, 1989, p. 71-72). 

Apesar das “negações reinantes” na superfìcie da realidade circundante, 

Osman Lins usou “o olho de vidro” da personagem masculina de Um ponto no círculo, 

narrativa também de blocos espácio-temporais superpostos, para discernir “os 

mananciais da vida” (1969, p. 262) nessa técnica altamente experimentalista. Olho de 

vidro que, conforme Rosana Teles, “tem uma simbologia vinculada ao imaginário 

medieval”, pois devido ao “rigor técnico com que é produzido associa-se a um trabalho 

de geômetra” (In: FERREIRA, Ermelinda (Org.), 2004, p. 261). Consequentemente, “o 

espaço no texto osmaniano, ou seja, o espaço reservado à história, tende a confundir-se 

com o próprio espaço discursivo” (FERREIRA, 2005, p. 95). Personagens como Roos, 

na qual Abel passeou pelas cidades vazias, Cecília, espaço andrógino e habitat de 



136 

 

homens e mulheres do povo, , espaço da fecundação do pássaro Avalovara, e, este, 

espaço compósito de outros pássaros, são o experimento contestador de seu autor:  

 
Move-se constantemente no escritor a necessidade de romper as 

normas, de contestar o que parece assentado. Não seria, por exemplo, 

destituída de interesse uma narrativa na qual o espaço se construísse a 

partir da personagem. Tal narrativa, aliás, já tem o seu modelo no 

Gênesis e em outros mitos cosmogônicos (LINS, 1974, p. 72. Cf. 

1979, p. 166).     

 

Osman Lins recorre ao Gênesis judaico, para falar/embasar sua técnica 

experimentalista, pois o texto bíblico mostra a palavra divina gerando personagens e 

espaços. Ao mesmo tempo, o escritor nordestino fala, em outra entrevista, da divindade 

budista em que se baseou para criar o pássaro fabuloso Avalovara: Avaloktesvara, 

divindade da compaixão que fez o espaço cósmico emergir de si. Como alegoria do 

romance, o Avalovara funciona, por ser um pássaro formado de muitos pássaros, como 

o próprio romance, tal como a divindade que tem seu nome sincopado: uma estrutura 

romanesca que é composta de outras estruturas de estórias romanescas.  

Diante das supracitadas reflexões, o espaço, para Osman Lins, “não é um 

pano de fundo estático, posto fora das personagens, descrito como um universo de seres 

inanimados e opacos, mas algo que se entrelaça constantemente com os demais 

elementos, jamais podendo ser redutìvel a si mesmo” (FERREIRA, 2009, p. 78). Trata-

se da chamada “ambientação dissimulada ou oblìqua”, pela qual, em suma, o espaço 

surge “como projeção da personagem” (1976, p. 139). Não é o que acontece, por 

exemplo, com , cujos seios se abrem em flores “tão vivas quanto às do Paraìso”? 

(LINS, 1973, p. 362). Vimos que Salomão, em seu Cântico dos cânticos, utilizou 

elementos botânicos para representar o corpo feminino da sua amada: chamou-a de 

“jardim fechado”, “manancial coberto”, “fonte selada”, “pomar que revela romãs e 

outros frutos preciosos” (THE COMPLETE JEWISH BIBLE, 1998, p. 1051). Assim, 

elementos da fauna e da flora são usados pelo rei judeu, metaforicamente, a serviço do 

amor conjugal/carnal. Mesmo sendo processo metafórico, é possível ver uma espécie de 

animização desses elementos espaciais no corpo da sulamita, mulher de Salomão. 

Conforme Ernest Aeppli, “o jardim designa, muitas vezes, para o homem, a parte 

sexual do corpo feminino” (apud CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 515. Grifo 

dos autores).  



137 

 

Abel continua animizando o corpo da sua amada, edenizando-o: “eu tenho 

nas mãos, na boca, os grandes frutos da fronde, seus frutos gêmeos, redondos, únicos, 

maduros, impossível colher esses pomos encantados e cuja pele não os fecha ao mundo, 

antes encerra na sua polpa o mundo” (LINS, 1973, p. 350). Tanto Salomão quanto Abel, 

além do jardinesco, utilizam frutos para denotar os desejos sensuais que sentem por suas 

respectivas amadas (Cf. CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 453). Já Abel, noutro 

momento, a exemplo de Salomão, vê o próprio jardim no corpo de : “o corpo que 

conheço que em mais de um nível e plano conheço e que luxuriante copioso aprazível 

imita o aprazìvel copioso luxuriante mundo do jardim com ele quase se confunde” 

(LINS, 1973, p. 407). Ao mesmo tempo,  vê as flores do Éden da tapeçaria brotarem 

no espaço da boca de Abel: “enfio a lìngua na boca de Abel, enfio a lìngua entre as 

flores que brotam em sua boca” (Idem, 1973, p. 80). 

Salomão a chama de “fonte de jardins”; Abel chama  de “foz das coisas”: 

acerta Antonio Candido, Avalovara é uma paráfrase do Cântico salomônico. Já Dante, 

mesmo se o for apenas em nível espiritual, vê o Paraíso na boca e nos olhos de sua 

amada Beatriz; ela o ratifica: “Vincendo me col lume d‟un sorriso, / ella mi disse: 

„Volgiti ed ascolta; / ché non pur ne‟ miei occhi è paradiso
125

” (ALIGHIERI, 2008, p. 

128. Grifo nosso). Assim, a intensa contemplação do rosto paradisíaco da amada 

resultará nisto: “Quella che ‟mparadisa la mia mente
126

” (Idem, 2008, p. 195). Troca de 

profundos olhares, na contemplação mística do amor, tendo Beatriz a luz, elemento 

espacial do Paraíso, em seu ser. Logo, seu amado vate recebe esse elemento do espaço 

celeste, fulgurante, de modo que tem a sensação de que sua mente, não fortuitamente a 

cabeça humana é esférica, se torna o Paraíso, ou, em seu neologismo, emparadisa a sua 

mente. A animização ocorre, também, em Dante: a luz se dilata do espaço para o corpo, 

a face, especificamente, de Beatriz, e – num processo transmutante decorrente desse 

fluxo/deslocamento da luz paradisíaca – o vate imageticamente vê sua mente, 

considerando que a cabeça é esférica, como esféricos são os planetas do Paraíso – 

                                                           
125

 Cuja tradução fazemos como “vencendo-me co‟a luz d‟um sorriso, / disse-me ela: „volte-se e ouça; / 

que não só dentro dos meus olhos está o Paraíso” (Grifo nosso). A de Italo Eugenio Mauro também é 

vera, pois o verbo italiano essere significa tanto “ser” quanto “estar”, como o verbo inglês to be: 

“Vencendo-me co‟o lume de um sorriso / ela me disse: „Volta-te ora e escuta, / que não só no olhar meu 

é o Paraíso” (Grifo nosso). Versos 19, 20 e 21 do Canto XVIII do Paraìso.  

 
126

 Preferimos traduzir: “Aquela que emparadisa a minha mente”, pois a de Italo Eugenio não contempla a 

intenção do vate: “Aquela que ao Paraìso eleva a minha mente”. Verso 3 do Canto XXVIII do Paraíso. 



138 

 

transmutar-se nessa imago globalizante. Não obstante, Avalovara, e também incluimos 

o Schir Haschirím (o Cântico dos cânticos), fundem “o gozo da união física com o 

prazer da comunhão espiritual”, “num erotismo de registro universal e de idade 

milenária, celebrada numa filosofia amorosa”, usando as palavras da crìtica literária 

Regina Igel (1988, p. 127/156). Citamos este fragmento de Avalovara que legitimiza 

essa leitura de Regina Igel: “A união na carne, sabemos, é agora temporâ entre nós. Nos 

nossos corpos, desejados [...] descobrimos certo caráter sagrado [...]” (LINS, 1973, p. 

304). Até o espaço êdenico do tapete é “celeste, aquático e terrestre simultaneamente” 

(Idem, 1973, p. 361). 

Avalovara, como dissemos anteriormente, faz uma releitura do amor 

dantesco, vendo-o lacunar, de modo que faltando Dante investir no amor da união física, 

esse romance osmaniano realiza uma “espiritualidade erótica” (IGEL, 1988, p. 156). No 

processo comparativo latino-americano, Avalovara, como segundo texto, surpreendeu o 

modelo dantesco quanto à limitação e lacunas, de modo a realizar uma rearticulação até 

mesmo “do tema apresentado de inìcio pelo original” (SANTIAGO, 2000, p. 20).      

Os amantes Abel e , através do ato sexual sobre o tapete em que a fauna 

e a flora estão congelados, provocam uma animização delas, cujo processo de influência 

animizadora é exercida tanto sobre elementos interiores quanto sobre exteriores (Idem, 

1976, p. 139). Consequentemente, os animais emigram do tapete animalizado para estar 

entre os amantes: 

 
Olhando-se o tapete, não se vê entre as flores e pássaros o crocodilo. 

Este, dissimulado na profusão de motivos, mais facilmente pode ser 

descoberto no reverso, no lado sempre oculto da trama, onde se 

cortam os fios e dão-se os nós. Liberto dos hábeis artifícios que o 

escondem, fazendo-o a um só tempo presente e invisível, o crocodilo 

(absorvido como os motivos evidentes do tapete) passeia no tronco 

estendido de Abel. O gamo rubro, de pé entre os nossos corpos 

abraçados, olha o mostrador do relógio como se olhasse para o Sol, 

cauda e patas traseiras no flanco de Abel, a cabeça e o peito no meu 

flanco. O crocodilo, escurecendo o torso de Abel, tem a boca à altura 

do seu sexo e pressiona-me a coxa. Morde o bico do meu peito o 

coelho, morde de leve, como se mordesse um talo tenro de capim 

(LINS, 1973, p. 46. Cf. Idem, 1973, p. 80). 

   

De maneira impressionante, descobrimos que há um artista plástico 

holandês, Maurits Cornelis Escher, que pintou xilogravuras, litografias, por exemplo, 

nas quais se vê animização de seres humanos e animais. Nesses quadros, humanos e 



139 

 

animais saem de um micro-espaço pictórico estático, para se expandir pelo macro 

espaço da tela, vindo à superfície, marcada por metamorfoses animizadoras. Uma obra 

escheriana servirá de exemplo, pois percebemos aproximações entre a animização dos 

animais no tapete, sobre o qual Abel e  se amam, e a animização empregada por 

Escher em alguns quadros, como esta:  

 

 

Répteis (1943), de Maurits Cornelis Escher (1898-1972). Litografia 

 

Trata-se de uma escrivaninha sobre a qual há um desenho com répteis, do 

qual eles migram (animizando-se), rastejam sobre os objetos dela e depois retornam 

para esse desenho, sendo a animização possivelmente mais reforçada pelo dedecaedro, 

símbolo geométrico. Através dele, os répteis (na medida em que cada réptil passa sobre 

ele) sopram fumaça de seus narizes, e após isso retornam para o desenho (estado 

inanimado). Já no tapete paradisíaco de Avalovara, os animais saem do desenho e ficam 

andando entre os amantes Abel e , havendo uma animização da fauna e da flora, mas 

não há um retorno ao estado estático, como na pintura de Escher. Não obstante, 

enfatizamos que um dos animais, que migram do tapete, é um crocodilo, elemento que 

acentua ainda mais o diálogo com Os répteis, de Escher, também crocodilos.  



140 

 

O crocodilo do tapete faz movimento animalizante similar aos crocodilos de 

Escher: rasteja sobre os amantes Abel e , pacificamente, prefigurando o estado de 

plena paz, após a entrada do casal no tapete
127

. O casal revive a cena edênica, a 

harmonia entre o humano e a natura fora do tapete é antecipada pela animização da 

criação, de modo que, após o tiro disparado pelo monstruoso Olavo Hayno, eles 

ingressam no Paraíso representado no tapete:  

 
[...] Cruzamos um limite e nos integramos no tapete somos tecidos no 

tapete eu e eu margens de um rio claro murmurante povoado de peixes 

e de vozes nós e as mariposas nós e girassóis nós e o pássaro benévolo 

mais e mais distantes latidos dos cachorros vem um silêncio novo e 

luminoso vem a paz e nada nos atinge, nada, passeamos, ditosos, 

enlaçados, entre os animais e plantas do Jardim (LINS, 1973: 

412,413). 

 

Diante desse fato narrativo, além do percurso do foulard, usado por Roos 

em seu pescoço, com motivos paradisíacos, para o tapete, há – especialmente – o 

percurso do quarto declinante em seu fausto, no tenebroso Martinelli, onde mora o 

monstruoso Olavo Hayano, para o imenso tapete do Paraíso: evocação do trajeto de 

Dante, só que do micro-espaço terreno da superfície, não das profundezas da Terra. 

Mais um dado da aplicação fecunda da ambientação proposta por Osman Lins: “de 

espaço „globalizado‟ pela narrativa, o tapete – ou a sua representação verbal – é que 

passa a espaço „globalizante‟ da narrativa” (FERREIRA, 2005, p. 56). Eis, portanto, 

algumas contribuições importantes de Osman Lins para a renovação do gênero 

romanesco.    

Já a menção do “pássaro benévolo” Avalovara merece comentários 

provocadores, pois aponta para uma diferença entre a cosmovisão de Dante e a de 

Osman Lins a respeito do Paraíso. Em uma de suas entrevistas sobre Avalovara, Osman 

Lins falou que esse pássaro é uma criação literária baseada/retirada da divindade 

oriental indiana Avalokiteçvara, um ser cósmico composto de quatro braços, cheio de 

amor pelos humanos, irradiante de luz e cosmogônico (1979, p. 165. Cf. Chevalier; 

                                                           
127

 Apesar de no Ocidente, o crocodilo, por causa da voracidade, ter um simbolismo voltado para a 

duplicidade e a hipocrisia, noutras culturas, como na dos astecas do antigo México, ele é símbolo 

cosmogônico (Cf. CHEVALIER; GHEERBRANT, 2010, p. 306). Entendemos que em Avalovara, visto 

que há uma edenização cosmogônica através do tapete paradisíaco, o crocodilo prefigura o novo estado 

que assumirão as personagens e o espaço, uma cosmogonia, com a entrada do casal no mundo edênico do 

tapete: “[...] vem a paz e nada nos atinge, nada, passeamos, ditosos, enlaçados, entre os animais e plantas 

do Jardim” (LINS, 1973, p. 413).  



141 

 

Gheerbrant, 2009, p. 136). Além dessa referência, contribuiu para a recriação osmaniana 

a águia resplandecente, maravilhosa e composta vista por Dante no sexto céu esférico, o 

do planeta Júpiter, onde viu os príncipes justos e pios. Uma águia composta, pois é 

formada pelos espíritos justos, e ao mesmo tempo singular, visto que fala a Dante com 

voz única, cuja função e descrição ocupam os cantos XVIII, XIX e XX do Paradiso 

dantesco (2008, p. 130-138). Esta ilustração de Gustave Doré a mostra bem: 

 

 
As almas benditas formando uma águia no céu (1861)  

Ilustração de Gustave Doré (1832-1883). 

 

Possivelmente, Osman Lins e Dante partem, para suas recriações literárias, 

de leituras próprias da Ave do Paraíso: a Fênix. Conforme o Judaísmo, todos os 

animais, incluindo aves, se alimentaram do fruto proibido no Jardim do Éden, exceto a 

Fênix, e por essa razão ela “nunca morre” (UNTERMAN, 1992, p. 32. Cf. FRYE, 2004, 

p. 198). Diante disso, a recriação dessa ave edênica, por Dante e Osman Lins, tomam 

caminhos distintos na leitura do Paraíso.  

Para Dante, o Paraíso judaico-cristão retornará, uma vez que o vate era 

confessadamente católico, embora nalguns momentos da Commedia se mostre como um 

cristão heterodoxo, por exemplo, pondo Catão, um suicida, no Purgatório. Já Osman 

Lins se declarou apenas como “um homem de formação católica, com uma grande 



142 

 

fascinação pela Igreja”, mas impedido de ser um verdadeiro católico, como ele o disse, 

“talvez pelo lado sensual da minha natureza” (1979, p. 130). Ademais, disse que quando 

às vezes se inclinava para o ateísmo, era barrado pela recordação de uma metáfora dita 

por uma de suas filhas, quando criança: os olhos e as mãos são “iguais a Deus e a gente. 

O olho vê a mão, e a mão não vê o olho” (LINS, 1979, p. 130).  

Falando do Paraíso celeste, Osman Lins disse que sentia um tipo de 

cansaço-enjoo, pois, conforme o escritor, “a promessa da existência como puro espìrito 

não tem atrativo para mim” (1979, p. 130), priorizando mais a condição física: ele via 

uma possível monotonia na eternidade. Não obstante, Dante apontou para o retorno do 

Paraíso para o mundo terreno, quando descreve o desejo dos espíritos justos de 

readquirirem seus corpos físicos, denotando que o estado de espírito puro é provisório. 

Diante das declarações de Osman Lins em entrevista, podemos compreender 

que a reimplantação do Éden, no final de Avalovara, foi uma crença do escritor, parte de 

um repertório religioso sublimado, não apenas algo simbólico usado no romance. Essa é 

uma leitura que fazemos com liberdade, baseados nas declarações de Lins, tendo em 

mente que religião e religiosidade nem sempre são sinônimas. Ainda assim, talvez 

Osman insinue um Paraíso diversificado, por causa das influências orientais apontadas, 

por exemplo, pelo pássaro Avalovara: significando um mundo melhor e harmonioso 

para o ser humano, e, também simbolicamente.  

Só que antes do ingresso maravilhoso (ou fantástico) do casal no tapete, não 

havia casal humano algum, como lembra o narrador Abel:  

 
Ocorre que, nesta versão do Paraíso, as árvores, todas carregadas de 

flores, não frutificam: falta a portadora da maçã a ser colhida e que 

transmitirá, a quem a colha, conhecimentos e castigos. Ausente, ainda, 

o casal humano. Contudo, um casal meio despido se ama na manhã 

eterna do tapete e na hora fugaz da tarde, o homem tendo nas mãos os 

seios da companheira e sorvendo-os em êxtase. Situa-se, o casal, 

aquém ou além dos limites floridos? (LINS, 1973, p. 358). 

 

 O congelamento da fauna é justificado/causado pela ausência de Adão e 

Eva, mas em seu estado provisório de latência cosmogônica de animalização, aliás, logo 

depois, em seu processo animalizador, o tapete aguarda Abel e , a irrupção do vir-a-

ser no mundo. A Eva sinalizada é a estigmatizada pela culpa unívoca do pecado 

original. É possível que Avalovara – indo de encontro à misoginia contra Eva, mostre, 

de fato, Adão e Eva como culpados, juntos, através das personagens Abel e , atitude 



143 

 

heterodoxa também seguida por Dante, principalmente quando chama a árvore do 

conhecimento do bem e do mal de Adão: “[...] talvez levemos em nós o gérmen 

destinado a matá-las [as aves do Paraíso terrestre, vistas na tapeçaria] e a corromper o 

bosque onde cantam em silêncio.  [...] será a um só tempo a mulher do jardim e a 

árvore mortal da sabedoria” (LINS, 1973, p. 371).  

O casal Abel e  se amam sobre um tapete maravilhoso, estando prestes a 

se integrarem no Paraíso, motivo pictórico dessa tapeçaria. Diante dessa expectação, 

Abel teme que ele e ela levem para esse Paraíso retornado o germe do pecado original: 

ambos, não  sozinha. Noutro momento da narrativa romanesca, Abel diz que não é 

“inocente e o desacordo participa” da natureza dele (Idem, 1973, p. 372). Segundo a 

nossa leitura, seguindo a tradição judaica, essa atitude de Abel sugere Adão tomando a 

responsabilidade da expulsão ancestral do Jardim. Por outro lado, com a integração no 

plano do Éden, pode-se admitir que ambos, ele e , foram redimidos, espécie de nova 

imersão no Letes e no Eunoé, pois Abel avistou um rio dentro da paisagem paradisíaca, 

de modo que no momento maravilhoso da entrada na tapeçaria, passaram pelo rito 

iniciático da nova vida. Desse modo, iniciados pela água, símbolo de transcendência, e 

reminiscência do Éden, conforme vimos na hermenêutica rabínica: “nada sabemos além 

do reconhecimento
128

 e da beatitude”, “vem um silêncio novo e luminoso vem a paz e 

nada nos atinge, nada, passeamos, ditosos, enlaçados, entre os animais e plantas do 

Jardim” (LINS, 1973, p. 412-413). Queremos, com essa reflexão, fazer uma releitura 

crítica dos seguintes comentários de duas estudiosas osmanianas sobre esse ingresso de 

Abel e  no tapete edênico, com base não em outrem, mas no próprio romance 

Avalovara. O primeiro é de Sandra Nitrini:  

 
Abel, personagem-escritor brasileiro da década de 1970, 

conscientizado e plenamente realizado, é assassinado juntamente com 

a mulher amada e com ela atinge o paraíso. Não vai encontrá-la, 

depois da morte, no paraíso, como ocorrera com Dante e Beatriz. O 

paraíso está concretamente representado na alegórica cena da relação 

sexual no tapete com motivos paradisíacos (In: ESTUDOS 

AVANÇADOS, 2010, p. 153). 

 

                                                           
128

 Esta reflexão de Northrop Frye pode nos elucidar o sentido dessa palavra: “a anagnórisis, ou 

reconhecimento de uma sociedade recém-nascida que se constitui triunfalmente em volta de um herói 

ainda algo misterioso e de sua noiva [quer dizer, Abel e ], é o tema arquetípico da comédia [narrativa 

com desenlace feliz]” (1979, p. 191). 



144 

 

Não entendemos o “atinge o paraìso” apenas se referindo ao momento da 

cópula amorosa, se assim Nitrini o entende, pois esse momento prepara Abel e  para 

o ingresso ressurginte (não “divorciante”) de ambos no Paraìso representado no tapete. 

Assim, o “atinge o paraìso” só se concretiza quando ambos ingressam no tapete e 

começam a andar no Jardim, vivendo-o, exatamente de acordo com as palavras finais do 

romance, de modo que Abel encontrou sua amada  no Éden do tapete. A razão para 

isso é que ambos morreram: foram assassinados por Olavo Hayano. Logo após o 

assassínio, ressurgem/ingressam no tapete do Paraíso. Portanto, como ocorrera com o 

vate de Florença e sua amada, Abel encontrou sua amada no Paraíso, só que um 

encontro diferente do de Dante: este a encontrou no Paraíso celeste, aquele, no Paraíso 

terreno, o Éden. 

Outro comentário que exige revisão é este de Inara Ribeiro Gomes, apesar 

de ter sido construído em tom indagativo:  

 
A morte dos protagonistas e a vinda anacrônica de uma cidade 

pestilenta seriam um castigo pelo desejo do paraíso, uma forma de 

expiar a culpa por essa busca sempre recomeçada por uma harmonia 

impossível? A relação entre a linguagem e a morte parece negar a 

possibilidade de reconstituição da unidade perdida. A linguagem, em 

última análise, é impotente contra o tempo e o imponderável que ele 

traz em seu bojo, o acaso que não pode ser reduzido à ordem do 

discurso. Redenção ou castigo? A ambivalência de sentido no final do 

romance é coerente com a idéia nele implícita de que a linguagem 

literária contém uma verdade que só pode ser enunciada através de 

uma dupla afirmação paradoxal (In: FARIA; FERREIRA, 2009, p. 

140). 

   

Preferimos apontar uma resposta plausível, que já demos: redenção, pois ela 

condiz com o princípio da integração do humano com o Cosmos, tão defendido por 

Osman Lins, incluindo este: “escrever, para mim, é um meio, o único de que 

disponho, de abrir uma clareira nas trevas que me cercam” (LINS, 1979, p. 152. 

Grifo nosso). Se fosse “castigo”, o Éden, primordial estado de ser integrado com o 

Cosmos, não apareceria em seguida à morte dos amantes. As palavras finais do romance 

não mostram uma negação da possibilidade de reconstituir a unidade perdida, mostram-

na por meio de uma linguagem que transcendeu a morte provocada pelo castigado 

Olavo Hayano, linguagem já vivenciada pela personagem Natividade. Seguindo 

exatamente o princípio osmaniano do triunfo do cosmos sobre o caos, diz Sandra Nitrini 

que a procura da unidade perdida é “narrada numa linguagem deliberadamente 



145 

 

ornamental que poetiza a simbiose do homem com a natureza e o cosmos” (In: CULT – 

REVISTA DE LITERATURA BRASILEIRA, 2001, p. 47). Se o romance terminasse 

em “quero arrancar-me à Cidade e não posso, grito um pedido de ajuda, mas quem iria 

acudir-me, a minha voz é uma voz de condenado” e “e ouvimos irado cheio de dentes 

irados o ladrar dos cães” (LINS, 1973, p. 411-412), a leitura de Inara Gomes seria 

incontestável. Todavia, o final do romance institui uma cosmogonia paradisíaca, sem 

fusão com estados infernais e purgatoriais, sem fusão de linguagem de redimido e 

condenado:  

 
[...] e cruzamos um limite e nos integramos no tapete somos tecidos 

no tapete eu e eu margens de um rio claro murmurante povoado de 

peixes e de vozes nós e as mariposas nós e girassóis e o pássaro 

benévolo mais e mais distantes latidos dos cachorros vem um silêncio 

novo e luminoso vem a paz e nada nos atinge, nada, passeamos, 

ditosos, enlaçados, entre os animais e plantas do Jardim (Idem, 1973, 

p. 412-413). 

  

Antes de ingressarem no tapete edênico, Abel e  viveram inferno, 

purgatório e paraíso, mas após esse ingresso cosmogônico, a linguagem romanesca não 

é de castigo, inferno, penalidade e condenação. A linguagem se edeniza de redenção, 

emparadiza-se, metamorfose que condiz perfeitamente com o princípio da cosmogonia, 

já referido. Para Piotr Kilanowski, Abel e  atingem “a volta da perdida união entre o 

homem e as coisas, iluminam-se, morrem e entram no tapete que representa o Paraíso, 

em completa integração com os animais e motivos geométricos” (In: CERRADOS – 

REVISTA DO CURSO DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LITERATURA, p. 95). 

Consequentemente, essa linguagem “viabiliza a concretização literária da ideia de uma 

harmonia no mundo, de uma ligação mais íntima com a totalidade das coisas e do 

Universo”, de modo que Avalovara pode “ser considerado uma alegoria da harmonia 

cósmica” (In: CULT – REVISTA DE LITERATURA BRASILEIRA, 2001, p. 140). A 

linguagem é superior à morte, pois a antecede, e assim a sucede numa nova vida, que 

Abel e  encontraram. 

Segundo Northrop Frye, o Éden bìblico “prefigura a redenção que levará o 

homem de volta ao nìvel superior” (2004, p. 172). Segundo a nossa leitura, é esse o 

leitmotiv de Avalovara. Os amantes na sala, amando-se sobre a tapeçaria com imagens 

do Paraìso, sentem, segundo Abel, que a solidão em que se encontram é um “embrião 

em seu óvulo” (LINS, 1973, p. 348). Essa expressão é interpretada por Abel: 



146 

 

“estivéramos, ela e eu, gerando algum ser afável e gracioso, o júbilo dos homens, a 

idade da concórdia, a universal sabedoria!” (Idem, 1973, p. 348). Eis a resposta para a 

indagação: “o que na carne de  clama por liberar-se – tensão de mola presa, ânsia 

dominada, explosão latente na neutra aparência da bomba – é a sua beleza em outro 

plano, mais depurado? (Idem, 1973, p. 395). Abel e  – na sala, debruçados amantes 

sobre o tapete, ingressarão “em algum gênero de futuro”, gênero que está desenhado 

nesse tapete: o Paraíso, “ser afável e gracioso”, “júbilo dos homens”, “idade da 

concórdia”, “universal sabedoria”, terminologias que gravitam em torno da busca do 

tempo edênico perdido.  

Abel e  são, de certo modo, Adão e Eva renascidos para uma nova 

configuração cósmica da existência humana? Por que Avalovara finda/reinicia com o 

Éden? Considerando a multiplicidade de leituras que permite o texto literário, mesmo 

com a opressão/caos imperando no mundo, será o cosmos/Éden o horizonte a despontar 

para o gênero humano? Reforcemos o questionamento com Mircea Eliade, leitura de 

cabeceira de Osman Lins
129

:  

 

Estamos sempre diante de uma situação transcendental que, por ser 

impossível de se conceber, é expressa por imagens contraditórias ou 

paradoxais. Esse é o motivo pelo qual a fórmula da coincidentia 

oppositorum é sempre aplicada quando se trata de exprimir uma 

situação inimaginável em nosso Cosmos ou em nossa História. A 

síndrome escatológica por excelência, o sinal de que o Tempo e a 

História chegaram ao fim é o do cordeiro ao lado do leão e da criança 

brincando com a víbora. Os conflitos, ou seja, os contrários, são 

abolidos; o Paraíso está recuperado (ELIADE, 1999, p. 126). 

 

Reforçando sua síntese, Eliade diz que essa imagem, ao poder também 

“significar o retorno paradoxal do Mundo ao estado paradisìaco”, revela duas coisas 

intrínsecas. A primeira é que – com a existência pacífica entre o cordeiro, o leão, a 

criança e a víbora – ela denota que a Terra ainda existirá, que haverá não um Caos, mas 

um Cosmos. A segunda é que – com “o fato de o cordeiro estar perto do leão e de a 

criança adormecer perto da víbora implica igualmente que não se trata mais de nosso 

mundo [caótico de outrora], mas do Paraìso” (ELIADE, 1999, p. 127). 

                                                           
129

 Pediríamos ao leitor que lesse esta citação que Osman Lins pôs em Avalovara, antes de ler a de Eliade: 

“Cecìlia, de cabeça baixa, lembra que não mais existe e não será reencontrada a harmonia do tempo em 

que a onça lambe as unhas do homem” (LINS, 1973, p. 213). Isaías 65:25 diz que o lobo e o cordeiro 

serão apascentados juntos , que o leão comerá palha com o boi. 



147 

 

Analisemos outra leitura do uso do Éden, que talvez exija uma mudança de 

postulado da teoria do romance, especialmente quanto à desprezada epopeia: “ao 

entrarem no Paraíso [...] –  e Abel ingressam também numa ordem narrativa”, 

conforme Regina Dalcastagnè (2000, p. 212). Qual nova ordem narrativa? A autora não 

responde, mas podemos usar sua leitura aberta para problematizarmos o difícil 

relacionamento entre o romance e a epopeia. Essa problematização diz respeito a um 

desmoronamento possível de um pensamento teórico, em nome da renovação do gênero 

romanesco, e que serve para considerarmos a reabilitação da epopeia, apesar dos 

discursos apocalípticos de que tanto ela quando o romance são vítimas. Para chegarmos 

à discussão sobre essa reabilitação, precisamos partir de outras leituras de cabeceira de 

Osman Lins, que serão fundidas em uma só reflexão: Paul Zumthor e Northrop Frye. A 

de Paul Zumthor, saudoso medievalista, funciona como epígrafe de Avalovara, logo a 

primeira delas: 

 
[...] O romance confunde-se com a criação de gesta, a história e uma 

certa hagiografia; pinta aventuras maravilhosas, quase sempre ligadas 

pelo processo da “busca” e entretecidas de intrigas amorosas; (...) a 

coerência da obra é assegurada segundo métodos de composição 

numeral e temática, mais que por necessidade dramática (apud LINS, 

1973, p. 07). 

 

Já discutimos sobre a composição, o percurso da busca, envolvendo as 

intrigas amorosas tríplices de Abel. Não obstante, Zumthor, sob o aval de Osman Lins, 

fala que o romance – mesmo como gênero literário – pode se confundir, assumindo, a 

sua maneira, modalidades épicas, como a canção de gesta, envolvendo a irrupção do 

sagrado e do maravilhoso no mundo. São coisas que farão os seguidores do jovem 

Lukács torcerem o nariz: ao invés de se falar em romancização dos gêneros clássicos, 

como o propalou Bakhtin, Avalovara não seria uma inversão dessa formulação teórica? 

Uma epização do romance? Depois prosseguiremos polemizando essa questão que abre 

o debate sobre Lukács e Bakhtin quanto ao romance, pois precisamos inserir a outra 

leitura de cabeceira de Osman Lins: Northrop Frye, especialmente o Frye da Anatomia 

da crítica
130

. 

                                                           
130

 Osman Lins cita Frye, nominalmente com Anatomia da crítica, em uma das entrevistas publicadas no 

livro O evangelho na taba (1979, p. 167). 



148 

 

Entendemos que o romance Avalovara segue de perto a classificação que 

Frye dá para os mitos, em seu terceiro ensaio chamado Crítica Arquetípica, ao mesmo 

tempo em que mantém certos conceitos do romance moderno, como a fissura do mundo 

com o sagrado, aspecto representado pelo predomínio antagonístico do mundo 

monstruoso Olavo Hayano, inclusive matando os bons amantes. Talvez, devêssemos 

incluir Cecília, pois ela não cria no retorno do Éden. Essa atitude corresponde ao que 

Frye chama de “visão trágica”, dentro dos “Mythos de Outono”, marcada pelo 

despotismo como característica do mundo e do herói fracassado. Nessa situação, Olavo 

Hayano é um tipo que faz parte do “grupo alazón, um impostor no sentido de que se 

auto-ilude ou é atormentado pela hybris (Olavo tinha pesadelos com monstros). É do 

tipo que começa semi-divino (as duas faces: a diurna e a noturna), mas é fissurado da 

realidade humana: o que seria tragédia para Abel e a amante, na verdade, o foi para o 

iólipo. Assim, Olavo Hayano é “o herói trágico [que] é comumente revestido com a 

suprema autoridade, mas encontra-se amiúde na posição mais ambígua de um týrannos, 

cujo poder depende de suas próprias faculdades” (FRYE, 1979, p. 213), ao invés de ser 

um governo modelo, tal como o idealizado por Ambrogio Lorenzetti, em um de seus 

afrescos. Ademais, o locus sinistro da floresta negra é representado pelo trevoso 

Edifício Martinelli, onde o iólipo reside, no romance. Os exemplos dados são 

suficientes. 

Já Abel e  correspondem a dois conceitos fryerianos: a comédia e o 

romanesco, especificamente ressaltando o entrelaçamento de ambos conceitos: este no 

Mythos do Verão, aquela, Mythos da Primavera. Mas tenhamos, especialmente, o 

romanesco em mente quando tratarmos da possível reviravolta que Avalovara pode 

causar (está causando?) à teoria do romance (de Lukács e Bakhtin). 

O casal Abel e  corresponde à “visão cômica” da plenitude do amor, do 

triunfo do Cosmos sobre o Caos, em comunhão com a natureza, sob um “mundo 

vegetal” paradisìaco, com – no caso deles – uma cidade (os segmentos do romance em 

que mostra a cena do amor do casal sobre o tapete correspondem a esses aspectos). A 

 e Abel correspondem ao que Frye chama de quarta fase da comédia. Nessa quarta 

fase, eles começaram, ao ingressar no “festivo retângulo”, “a sair do mundo da 

experiência para entrar no mundo ideal da inocência e do romanesco”. E, seguindo o 

pensamento de Frye, verificando-o no final/reinício de Avalovara, “normalmente, a 

sociedade mais, estabelecida no fim da comédia, fica indefinida [...]” (1979, p. 181). 



149 

 

Mesmo que Avalovara seja marcado por um percurso, de certo modo, trágico para os 

amantes “assassinados”, “a ação da comédia”, na quarta fase caracterìstica, “começa 

num mundo representado como um mundo normal, move-se para o mundo verde, 

ingressa aí em metamorfose, na qual o desenlace cômico se completa, e volta para o 

mundo normal” (Idem, 1979, p. 181). Mas visto que se mantém com o princìpio do 

mundo verde, o Cosmos, isso “não é fuga, é forma genuìna do mundo” (Idem, 1979, p. 

183). Mas o romanesco exerce, talvez, o maior papel, pois a tônica de Avalovara e do 

romanesco “é a aventura” (Idem, 1979, p. 185), com consecuções e avanços. 

Consequentemente, Frye pensa que o mito da busca é o mais central da literatura, de 

modo que reativa imagens arquetípicas do estado primordial do mundo edênico (Cf. 

2000, p. 25), busca – sinônimo do Éden – o mito dos mitos. Assim, “a forma perfeita da 

estória romanesca é claramente a procura bem sucedida”, envolvendo os perigos e as 

lutas do trajeto iniciático (FRYE, 1979, p. 185). Nesse ponto, Frye e Zumthor se 

irmanam: “o fundamento da estória romanesca [é] uma série de maravilhosas aventuras” 

(1979, p. 190). 

Como dissemos, mas é oportuno repetirmos, conforme Inara Gomes, o 

conceito de romanesco foi invocado por Osman Lins em Avalovara, por causa da 

epígrafe do medievalista Paul Zumthor. Inara defende que Osman Lins convocou esse 

gênero e que Frye o prioriza sobre o mundo do romance realista, ou que siga a 

especificidade realista (2005, p. 33). Assim, Avalovara reforça ainda mais tese de 

Carlos Fuentes: morte não ao romance, mas à maneira realista, burguesa, cartesiana 

absoluta de narrar, pois como ensina o escritor e crítico mexicano, o romance latino-

americano é mito, estrutura e linguagem, os três fundidos no gênero. Assim, como 

ensina Fuentes, é paradoxal o renascimento do mito, especialmente o do Paraíso, na 

sociedade ocidental que o rejeitou. Se para Lukács e Bakhtin, é impossível um retorno 

ao passado da epopeia, pois foi desagregado pela modernidade e por ele não ter uma 

continuidade, talvez não aja assim o gênero romanesco (nos dois sentidos fryerianos) 

Avalovara.  

Expliquemos mais adequadamente. Apesar de a tradição épica greco-latina 

haver legado um conceito de epopeia que, de fato, não finque os pés com firmeza e 

perpetuidade nas sociedades “pós-épicas”, não é convincente Bakhtin, em seu ensaio 

Epos e Romance: sobre a metodologia do estudo do romance, dizer que o passado épico 

não tem nada a ver com o presente inacabado da modernidade, que é inacessível para os 



150 

 

descendentes e que não toca no presente (2002, p. 405-409). Assim, para Bakhtin, 

necessária e absolutamente “o discurso épico, por seu estilo, tom e caráter imagético, 

está infinitamente longe do discurso [do romance] de um contemporâneo que fala sobre 

um contemporâneo aos seus descendentes” (2002, p. 405). O que se entende, por 

consequência, é que o veio épico dos gregos e dos romanos é o todo épico do planeta, 

de modo que o romance é visto como indigno do épico, distante absolutamente do 

épico, isolado da busca do mundo das origens. Essa visão se refere apenas ao passado e 

mundo épico greco-latinos, especialmente, por causa de lendas de fundação 

nacionalista, pois para o passado épico greco-latino, o mundo épico é incorrigível, 

impassível de ser revisto, porque é um dado acabado. A tradição épica greco-latina é 

prepotente em se impor (ou ser imposta?) como meio único e cabal do entendimento do 

que seja épico.    

O problema do ensaio bakhtiniano é generalizar, ou seja, a tradição épica 

greco-latina virou uma espécie veio único de definição e compreensão do que seja 

mundo e passado épicos em toda a História. No entanto, todo o passado épico é heróico 

nacional, no sentido greco-latino? A partir do momento em que um romance da urdidura 

de Avalovara usa um passado épico bem mais remoto que o greco-latino, e universal, 

mesmo narrado pelos judeus, esse passado tem outra razão de ser. Noutras palavras, o 

gênesis edênico não é “o pássaro heróico nacional”, mas as fundações de um conceito 

universal de épica, abrangendo passado, presente e futuro, afetando a condição histórica 

contemporânea. Tantas culturas o narram a seu modo. Tantos discutem e rediscutem o 

drama do Éden. O pensamento judaico ensina que a criação divina, incluindo o Éden, 

mesmo ocorrida num tempo imemorável, é inacabada, pois – segundo o judaísmo – 

cabe ao ser humano dar prosseguimento à criação, uma construção. Não fortuitamente, 

Gênesis 2:2, no texto hebraico original, mostra o acabamento em aberto da obra da 

criação: Deus criou o mundo por fazer, que é o verbo – לעשות – la’assôt. O ser 

humano, como co-participante, se insere no processo do “por fazer” do andamento 

cósmico da criação
131

. Mito, o Logos dança a sua origem em espiral.  

                                                           
131

 O poeta gaúcho Mário Quintana, segundo entendemos, compreendeu, a seu modo, esse princípio 

judaico, quando escreveu o poema Versículo inédito do Gênesis, de Caderno H (de 1973), mostrando os 

poetas como co-participantes da continuidade em aberto da Criação: “E eis que, tendo Deus descansado 

no sétimo dia, os poetas continuaram a obra da Criação” (1978, p. 53). Há outra interpretação rabìnica: 

conforme os rabinos Avraham Ibn Ezra (1089-1164) e Radak (anagrama de Rabi David Kimhi [1160-

1235]), la’assôt denota que Deus concedeu poder à Terra a fim de que ela se reproduza por si mesma.   



151 

 

 Em certa altura de seu ensaio, Bakhtin diz: “o mundo épico do passado 

absoluto, por sua própria natureza, é inacessível à experiência individual e não admite 

pontos de vista e apreciações pessoais” (2002, p. 408), de modo que não se pode 

penetrar nas entranhas desse mundo. Avalovara, contudo, desconstroi esse postulado. 

Abel e Cecília refletem, a seu modo, sobre o Éden, trazendo-o para bem perto da 

condição humana presente, de modo que no fim das páginas do romance, Abel e  

mergulham nas entranhas desse mundo passado edênico, representado num tapete. 

Incrível, numa época em que anunciava o fim do romance, Avalovara o renova com 

esse mundo épico do Éden, banido pelo romance moderno, para sepultar o modo 

romanesco de legado realista. Reforçando o nosso pensamento, conforme Ana Luiza 

Andrade, Avalovara: 

 
Corresponde à volta às origens do romance, a fase paradisíaca da 

epopéia. Na busca das origens do romance burguês reprimido pela 

máquina, existe o reencontro com a realidade paradisìaca, o „éden‟ do 

poético que havia sido dilacerado pelo mundo burguês. Nesse sentido, 

o romance é uma tentativa de resgate desse romance burguês 

abandonado pelos deuses, a sua reconquista (1987, p. 183).  

 

Não fortuitamente, esta epígrafe de Avalovara, citando Eliade: “uma criação 

implica superabundância de realidade, ou, por outras palavras, uma irrupção do sagrado 

no mundo. Segue-se daí que toda a construção ou fabricação tenha como modelo 

exemplar a cosmogonia” (apud LINS, 1973, p. 7. Cf. ELIADE, 2008, p. 44). Avalovara 

é uma cosmogonia do gênero romanesco, e o é através do reencontro com o não distante 

passado do mundo épico do Éden, epopeia não dos gregos, dos romanos ou troianos, 

mas do gênero humano universal. Assim, Avalovara rompe com o romance burguês, 

para ser um romance romanesco, nos termos de Northrop Frye, e até mesmo épico. Os 

postulados de Bakhtin, cujo ensaio é de 1941, sobre a suposta inadequação do passado 

épico no romance moderno precisam ser revistos. Inclusive, sobre a epopeia como 

gênero literário, pois o século XX mostrou a reabilitação desse gênero na literatura, para 

espanto dos leitores do jovem Lukács hegeliano. Uma reabilitação, inclusive, notória na 

poesia brasileira, conforme o demonstra Saulo Neiva, ao analisar essa reabilitação nas 

poéticas de Haroldo de Campos, Carlos Nejar, Marcus Accioly, Gerardo Mello Mourão. 

O foco desse importante trabalho de reabilitação da epopeia é o princípio da renovação. 

Princípio que não segue a transposição fiel do modelo épico dos clássicos, contentando-

se “em tomar emprestado a essa tradição genérica os elementos precisos que a definem 



152 

 

– atribuindo-lhes novas funções e às aspirações caracterìsticas de sua época” (NEIVA, 

2009, p. 210), como o faz Marcus Accioly, com a anamnese épica, por exemplo, em 

Latinoamerica. A epopeia e o romance são gêneros renováveis: a destruição fica para o 

modo burguês de narrar: “o realismo que prescreve o descritivismo, a análise individual 

e social. Essa morte propiciou a revitalização de mitos [como o do Éden], o cuidado 

com a escrita, a criação de mundos inteiramente verbais” (SCHÜLER, 1989, p. 9). 

Há reflexões, sim, positivas no ensaio de Bakhtin, que traz uma contribuição 

para refletirmos sobre a renovação do romance. Para o filósofo russo, o romance é um 

“gênero em devir” (2002, p. 413), “acanônico”, pois “está ligado aos elementos do 

presente inacabado [como a condição humana fluida] que não o deixam enrijecer”, de 

modo que “os seus traços distintivos são a reinterpretação e a reavaliação permanentes” 

(Idem, 2002, p. 417/420/427). O romance não morre, ele prediz, segundo o pensamento 

bakhtiniano, defendendo que “a „modernidade‟ do romance é indestrutìvel” (Idem, 

2002, p. 420). O futuro da literatura mundial se originou a partir do romance como 

gênero mutável. A acanonicidade do romance – para Bakhtin – se atesta pela 

plasticidade desse tipo de obra ficcional ser “um gênero que eternamente se procura, se 

analisa e que reconsidera todas as suas formas adquiridas. Tal coisa só é possível ao 

gênero que é construído numa zona de contato direto com o presente em devir” (2002, 

p. 427). É justamente devido a essa natureza acanônica, segundo as reflexões de 

Bakhtin, que o romance deve ser visto como um gênero por se formar, tendo, ainda, o 

inacabamento como sua caracterìstica. Assim, “a ossatura do romance enquanto gênero 

ainda está longe de ser consolidada, e não podemos ainda prever todas as suas 

possibilidades plásticas” (BAKHTIN, 2002, p. 397).  

Concordamos com Bakhtin quando diz que o romance parodia outros 

gêneros literários, “integra outros à sua construção particular, reinterpretando-os e 

dando-lhes um outro tom”, mas não necessariamente com a afirmação de que o romance 

“elimina alguns gêneros” (2002, p. 399). Sob essa afirmação está a velha teoria 

hegeliana, retomada pelo jovem Lukács: de que a epopeia foi eliminada pelo romance 

burguês, pensamento insustentável, como dissemos anteriormente. No limite de suas 

possibilidades, é morrendo, gerúndio que não se torna particípio, que o romance renasce 

a renovação. “O romance traça perfeitamente os limites até onde a humanização poderá 

crescer” (FÉHER, 1997, p. 103), pois para Féher, esse outro pensador que atacou a 

morte do romance, “o indivìduo fortuito, enquanto herói do romance, e a bipolaridade 



153 

 

do imprevisto e do fatal, enquanto fórmula da base estrutural do gênero, abrem a forma 

[romanesca] ao futuro” (1997, p. 99).  

Já Julio Cortázar parece ser partidário não da morte do romance, mas da 

demolição da palavra “gênero”. Segundo ele, fruto de um “racionalismo ocidental”, 

usamos essa palavra “por uma questão de método”, mas as narrativas modernas que 

lemos se abrem, num grau enorme de plasticidade, para todos os lados, de modo que 

“há romances que são poemas”, “há poemas que são romances” e “há romances que são 

colagens” (In: BERMEJO, 2002, p. 73). Cortázar cita o escritor cubano Miguel Barnet, 

que, em um longo texto, diz “mais ou menos que o romance tradicional está morto”. A 

posição de Cortázar sobre o romance é próxima da de Bakhtin: “eu continuo 

acreditando que o romance é um grande baú, é a possibilidade de expressar uma 

multiplicidade de conteúdos com uma liberdade enorme” (In: Idem, 2002, p. 73). 

Noutro momento de sua fala na entrevista, o autor de Rayuela fala do romance como 

que acanônico, a exemplo de Bakhtin: “o romance não tem leis, a não ser a de impedir 

que a lei da gravidade entre em ação e o livro caia nas mãos do leitor. Mas, fora isso, 

acabou: basta de retórica do romance. Nesse sentido, o romance”, arremata o escritor 

argentino, “é um instrumento precioso nas mãos do criador, que dá a ele infinitas 

possibilidades” (In: Idem, 2002, p. 75). 

Outro escritor e romancista argentino que também anda dizendo “viva o 

romance!” é Ernesto Sabato. Em seu livro-ensaio O escritor e seus fantasmas (2003), 

ele ataca àqueles que são partidários de “discussões bizantinas” sobre a crise do gênero 

romanesco que analisam o problema através do viés estritamente literário. Para Sabato, 

a crise do romance é atrelada ao drama da civilização ocidental que o criou: a burguesia. 

A partir do momento que tal civilização entrou em crise, o romance – aliás, o modo 

romanesco burguês de narrar/romancear – também passou a compartilhar desse colapso. 

Não obstante, Sabato adverte contra uma possível interpretação necessariamente 

positivista para suas colocações: não é a sua intencionalidade. Noutro momento de seu 

ensaio, Sabato diz que “Eliot proclamou que o gênero [romanesco] havia terminado 

com Flaubert e Henry James”, de modo que, “de uma forma ou de outra, diferentes 

ensaìstas reiteram esse juìzo fúnebre” (2003, p. 91). O escritor e crítico argentino rebate 

tal ajuizamento: não podemos fazer juízo de valor com o romance do século XX sob os 

binóculos do romance novecentista, impondo seus padrões canônicos literários para os 

escritores de uma realidade tão complexa como é a do século XX. Há um momento em 



154 

 

que Sabato parece falar como Cortázar: “e se a classificação da obra literária em 

gêneros estritos sempre constituiu uma tarefa destinada ao fracasso, no que se refere ao 

romance”, diz Sabato, “essa tentativa é radicalmente inútil, pois se trata de um gênero 

cuja única característica é a de ter tido todas as características e sofrido todas as 

violações” (2003, p. 92). Essa afirmação não se assemelha às de Bakhtin? 

Indo de encontro ao orgulho novecentista do romance burguês, Ernesto 

Sabato assevera que o romance moderno dá conta não só “de uma realidade mais 

complexa e verdadeira que a do século passado, como [também] adquiriu uma dimensão 

metafìsica que não tinha” (2003, p. 92). Dimensão que se desdobra nos seguintes temas 

contínuos da grande literatura: solidão, morte, absurdo, de forma que, segundo o 

pensamento de Sabato, a crise geral da civilização ocidental no século XX, ao invés de 

contribuir para o afogamento do romance, deu-lhe mais remo para navegar pelo mar 

profundo da existência humana. Assim, entrando em camadas de densa investigação não 

antes percorrida pelos romancistas novecentistas, as quais, segundo Sabato, eles “nem 

suspeitavam”, o romance obteve “dignidade filosófica e cognoscitiva” (2003, p. 92). 

Diante desse contributo de renovação extraordinária, Sabato lança o seguinte 

questionamento:  

 

Como se pode supor em decadência um gênero com semelhantes 

descobertas, com domínios tão vastos e misteriosos por percorrer, com 

o conseguinte enriquecimento técnico, com sua transcendência 

filosófica e com o que representa para o homem angustiado de hoje, 

que vê no romance não apenas seu drama, como ainda busca sua 

orientação? (2003, p. 92).    

 

E finaliza suas reflexões respondendo: “ao contrário, penso que é a 

atividade mais complexa do espírito de hoje, a mais integral e a mais promissora nessa 

tentativa de questionar e expressar o drama que nos coube viver” (SABATO, 2003, p. 

92). Também o escritor cubano Alejo Carpentier se posiciona contra a tese da morte do 

romance, em seu ensaio O papel social do romancista, originalmente lido como uma 

conferência, em 1967:  

 

O romance está muito longe de estar morto; independentemente da 

linguagem técnica que compreenda melhor amanhã, dispõe, 

entretanto, da linguagem de cada dia, linguagem dos velhos 

narradores, que está ainda longe de se ter esgotado em todos os seus 

recursos (s/d., p. 94). 

 



155 

 

Não poderíamos, em hipótese alguma, deixar Osman Lins de fora dessa 

reunião do colegiado literário latino-americano em prol do romance. O autor de 

Avalovara deixa claro, em entrevista, que as novas formulações do gênero romanesco 

podem permitir o uso do tempo linear. Não obstante, Osman volta a dizer que “o 

romance é uma selva interminável que cada um explica a seu modo”, de modo que 

“cada um explora um trecho da selva e só essa exploração tem sentido”. Ademais, para 

o romancista pernambucano, “mover-se em zonas já conquistadas é mais ou menos 

inútil” (LINS, 1979, p. 264). Dito de outro modo, “aliás, leitores do mundo inteiro já 

compreenderam que o romance não pode ficar submetido eternamente a cânones do 

século XIX” (Idem, 1979, p. 264). Diga-se de passagem: essa afirmação ecoa Sabato no 

seu ìmpeto crìtico. Noutra entrevista, Osman Lins disse: “a Literatura sempre foi 

ameaçada. Há quatrocentos anos Cervantes se queixava disso. E sempre continuam a 

surgir novos romances” (1979, p. 127. Grifo nosso). 

 O romance é um gênero ambivalente, pois mesmo fincado na sociedade 

burguesa que o originou, ao mesmo tempo a transcende. Gênero inconcluso, eis o 

romance. Mesmo tendo publicado seu ensaio em 1941, as reflexões de Bakhtin 

especialmente sobre a essência do romance como gênero em devir parecem-nos bastante 

atuais quando vemos Avalovara, e esta dissertação é uma amostra disso. 

Diante da instigante problematização em torno da renovação do romance na 

condição de gênero inconcluso, é imprescindível que também entabulemos argutas 

reflexões a respeito de revisão de conceitos ou movimentos literários. Noutras palavras, 

é quase impossível – na discussão de renovação de gêneros literários – não trazermos 

para a ordem do dia, especificamente quanto à literatura nordestina, propostas de 

revisão de um movimento conceitual que até hoje repercute: o regionalismo literário. 

Partilhamos da opinião de que o romance latino-americano, através do Boom, por 

exemplo, operou um retorno “a fase paradisìaca da epopéia” (ANDRADE, 1987, p. 

183), reencontrando-se com a realidade do éden poético que havia sido reprimido pela 

máquina tradicional realista do mundo burguês. Partilhamos da interpretação de que o 

romance moderno, supostamente “moribundo”, “agonizante”, ainda assim, teve potência 

criativa para revitalizar mitos (como o Paraíso, em especial), inovar linguagens, 

estruturas e operar “a criação de mundo inteiramente verbais” (SCHÜLER, 1989, p. 9). 

Partilhamos a tese de que o romance – por causa dos elementos do nosso presente 

inconclusivo – se reavalia, se reinterpreta constantemente, de modo a não se enrijecer 



156 

 

sob os parâmetros tradicionais da tradição realista/naturalista. Tendo exposto essas três 

partilhas, não seria o momento de empreendermos a revisão de uma velha cartilha? Não 

seria a ocasião de fazermos uma releitura cosmogônica do regionalismo, do espaço 

geográfico do romance nordestino, com suas tensões? Nessa acepção crítica, qual seria a 

contribuição do romance osmaniano para entabularmos essas questões que voltam nas 

obras de escritores que atualizam a temática regionalista? É tendo Avalovara como 

modelo das nossas discussões que faremos esses questionamentos, também fazendo 

uma releitura da temática regionalista na obra do escritor pernambucano. 

No caso específico de Osman Lins, alguns críticos de sua obra pensam que 

ele abandonou o regionalismo nordestino a partir de sua segunda e experimentalista fase 

literária. Citemos apenas dois exemplos desse pensamento. Segundo Sandra Nitrini, em 

seu ensaio O tempo na arte, a arte no tempo (Uma leitura de Marinheiro de primeira 

viagem), Osman Lins, a partir de sua experiência pessoal na Europa, em “suas viagens 

literárias, sem renegar seus pontos de partida, nunca a eles retornariam [sic], pois, 

assim como a vida, a literatura é movimento” (In: ALMEIDA (Org.), 2004, p. 45. Grifo 

nosso). O outro exemplo é dado por Ana Luiza Andrade, em seu livro-ensaio Osman 

Lins: crítica e criação: “Como plataforma de chegada e de saída dentro do conjunto 

ficcional de Osman Lins, o trajeto épico de O fiel e a pedra representa uma transição 

entre a busca do personagem e a construção da estrutura narrativa, transição que reflete 

a ruptura crítica com a problemática social da tradição romanesca na criação de 

um romance que se constrói a partir de um jogo intertextual” (1987, p. 110. Grifo 

nosso). Assim, Osman Lins pôde “romper com uma tradição romanesca centrada na 

problemática social” (ANDRADE, 1987, p. 110). Diante do exposto, perguntamos: 

Romper com o regionalismo nordestino? Ou romper com uma faceta desse 

regionalismo, para instaurar um novo regionalismo?  

De fato, o romance de 30 fincou suas estacas nas vidas secas dos filhos do 

barro de um paraíso rachado: sertanejos, místicos, cangaceiros, engenhos, mas não 

reabilitou o paraíso à condição humana e à condição natural nordestinas. O espectro do 

romance de 30 consiste justamente nas imagens do nordeste que povoam, ainda, o 

imaginário de outras regiões brasileiras, imagens de legado de atraso, miséria, 

subdesenvolvimento, seca, atavismo, decadências de engenhos, em nome de um 

memorialismo nostálgico esteticamente acrítico. Denunciar a seca de Fabiano e relatar a 

decadência do engenho do seu Lula, por exemplo, não foi plenamente eficaz para purgar 



157 

 

uma imagem que se talhava, negativa, desde os romances do regionalismo naturalista 

(como O cabeleira, de Franklin Távora, por exemplo). A intenção não irrompeu em 

implosão. Todavia, com Avalovara, especificamente com o segmento Cecília entre os 

leões, vinculado ao segmento Abel e : no Paraíso, Osman Lins permite-nos lê-los 

como uma revisão do regionalismo nordestino preconizado pelo romance de 30, 

justamente no ponto lacunar: o direito ao Paraíso para a condição humana nordestina, 

não necessariamente igual às visões dos colonizadores europeus, fundamentadas no 

exotismo, mas, de certa forma, atualizando-a, ontologicamente. Essa reabilitação do 

Paraíso é sugerida pelo romance Avalovara, quando Abel contempla, ao meio-dia – 

justamente no período mais quente do dia (o que evoca a seca) – a descida esplendorosa 

da Cidade, buscada por ele, sobre um canavial nordestino. Como bem afirma Regina 

Igel, essa Cidade, ao longo do romance, “é precursora do Paraìso”, ou seja, são 

sinônimos edênicos.  

Entendemos que Osman Lins jamais rompeu com a temática regionalista 

nordestina, mesmo em sua segunda fase literária, experimental e/ou re(i)novadora. O 

que aconteceu foi uma retomada distinta da geração romanesca de 30. Como atesta 

Alfredo Bosi, mesmo na primeira fase, o autor de Avalovara fazia, “paralelamente ao 

uso de processos tradicionais, sérios esforços de revisão temática e tradicional” (2006, 

p. 422). Por exemplo, na narrativa Pastoral, de Nove, novena, a obra inaugural da 

segunda fase literária osmaniana, a paisagem nordestina à alçada a uma condição 

relida/moderna quanto às pastorais greco-latinas: a paisagem, mesmo em um mundo 

“rubro e desequilibrado”, enxergado pelo narrador (por causa do patriarcalismo de seu 

tempo), tem árvores, além de “copiosas”, “vigorosas”, “retorcidas”, são “todas verdes, 

verde transparente, verde espesso, verde carregado, puro, impuro, verde” (1994, p. 145). 

Na visão horizontal, o céu mostra que “a tarde está nublada, fria. Antes que anoiteça, 

vai chover” (Idem, p. 150). Outro exemplo é dado pela narrativa Retábulo de Santa 

Joana Corolina: 

 
Escapando pela vereda feminina rosiana, uma natureza completamente 

renovada surge no enterro da sofrida literatura regionalista brasileira 

figurada no corpo da protagonista de “Retábulo de Santa Joana 

Carolina”, de Nove, novena. Com a força de um renascimento, uma 

nova e exuberante paisagem ergue-se majestosa de um cenário feito de 

brotos verdejantes de palavras que ornamentam o cortejo fúnebre da 

personagem, e que evocam árvores, flores e animais extraídos dos 

nomes e sobrenomes dos sertanejos que acompanham a sacralização 



158 

 

desta mulher simples do povo, no seu ritual de retorno à terra. Um 

retorno que, ao fincar raízes em seu próprio solo, opõe-se desde logo 

ao viciado movimento diaspórico anterior, que busca salvação na 

modernidade dos grandes centros urbanos do sul do país, valorizando-

os à custa de uma eterna condenação do Nordeste e do nordestino à 

caricatura da miséria, da ignorância e da desesperança. (FERREIRA, 

2010, p. 3). 

 

O exemplo de Carolina é o da sertaneja que soube lutar e vencer, sendo 

reintegrada ao cosmos edênico do chão nordestino, e que esteve longe do beatismo 

atávico, pois ela fora comiserada (LINS, 1994, p. 116). As vozes narrativas dos 

acompanhantes do enterro de Carolina também apontam para uma visão relida do 

Nordeste, reconhecendo a labuta, mas gozando a vida dessa e nessa terra: “o mundo que 

foi seu [de Carolina] e para o qual voltamos, de onde dentre nós alguns jamais saíram, 

terra onde comemos, fornicamos, praguejamos, suamos, somos destruídos, pensando em 

ir embora e sempre não indo, quem sabe lá por quê” (LINS, 1994, p. 114). Diante 

desses exemplos da obra inaugural da segunda fase literária de Osman Lins, o 

regionalismo permanece vivo na obra dele, mas, como bem atesta Lourival Holanda, 

tomando “outra dimensão”, vindo a escapar “ao lugar-comum, à paroquialização, e 

assume o desafio contemporâneo de pretender ao universal sem sacrificar o especìfico”. 

Assim, para crìtico pernambucano, “Osman Lins é um escritor regional, sem as peias”, 

pois “regional é pertencer a um solo, não aos limites de uma fronteira” (HOLANDA, In: 

FERREIRA (Org.), 2004, p. 115). Eis, portanto, uma conceituação revista e atualizada 

do que é ser escritor regionalista, “afinal, nem tudo na literatura brasileira é folclore e 

cor local”, conforme Osman Lins (1979, p. 266). 

É imprescindível deixar patente que não estamos idealizando a paisagem 

nordestina, como se ela não fosse passível de secas, etc., assim como o é qualquer outra 

região brasileira. O problema é a permanência estética do mesmo discurso do 

romanceiro regionalista de 30, sem apontar caminhos para a renovação do regionalismo 

por meio da reabilitação edênica da nossa região, algo feito, persuasivamente, por 

Osman Lins. Com essa perspectiva, fazemos nossas as seguintes palavras do escritor 

pernambucano Gilvan Lemos, amigo de Osman, recapitulando o que dissemos, não 

aceitando os extremismos quanto ao Nordeste Brasileiro: “Infelizmente, ainda persiste 

em nosso país a convicção de que o Brasil do Norte/Nordeste é diferente do Brasil 

Sul/Sudeste. Quando acaba, vai-se-ver, é tudo o mesmo Mané-José, grandezas e 



159 

 

misérias lá como cá” (In: DIÁRIO OFICIAL. ESTADO DE PERNAMBUCO, 1998, p. 

9). 

Lendo uma carta para Gilvan Lemos, tomamos conhecimento do próprio 

Osman Lins se posicionando sobre o regionalismo de 30, e mesmo sobre o de 

Guimarães Rosa, o “supra-regionalismo”, nos termos de Antonio Candido. Nessa carta, 

Osman diz estar cansado do regionalismo, querendo ressaltar a desnecessidade na muita 

insistência no uso dele quanto à mistura de uma vivência à sombra do de 30 (por 

exemplo, José Lins do Rego) e com uma à sombra do de Guimarães Rosa. Desse último, 

Osman Lins diz que faltou a Rosa uma amplidão do mundo regional em que ele 

investiu. E arremata citando um exemplo latino-americano que soube fazer o que 

Guimarães Rosa não fez: A morte de Artêmio Cruz, de Carlos Fuentes. Segundo o autor 

de Avalovara, esse livro, além de se coadunar, resumindo até certo ponto, com o que 

Osman Lins vinha pensando em termos de renovação do regionalismo, “sem perder o 

caráter nacional, tem as portas – que são numerosas – larguìssimas”. (In: DIÁRIO 

OFICIAL. ESTADO DE PERNAMBUCO, 1998, p. 5). Isso só confirma o que Osman 

Lins já dizia em seu ensaio Guerra sem testemunhas: a “obra alçada a um nìvel 

expressivo de grande significação [...] poderá modificar conceitos literários” (1969, p. 

76). Não obstante, precisamos deixar patente que essa reflexão da carta não representa 

rompimento com o regionalismo. O seguinte depoimento de Lauro de Oliveira, que 

também foi amigo de Osman Lins, é oportuno: 

 

Essa mudança para São Paulo era parte de sua estratégia para 

firmar-se como escritor. Não representou uma renúncia às suas 

raízes nordestinas. Ele jamais perdeu o contato com Pernambuco, 

com o Recife, com Vitória de Santo Antão, sua cidade natal. Sempre 

que vinha ao Recife, viajava a Vitória de Santo Antão para rever 

parentes e amigos, inclusive seu velho mestre e incentivador, o 

professor José de Aragão Bezerra Cavalcanti – o professor Aragão, 

como era conhecido, que, segundo ele, o impulsionou definitivamente 

para a vocação literária (OLIVEIRA, In: DIÁRIO OFICIAL. 

ESTADO DE PERNAMBUCO, 1998, p. 5. Grifo nosso).   

   

Ainda assim, o regionalismo não deixou de ser objeto de criação literária na 

obra de Osman Lins. Osman apenas quis dar movimento a essa tradição, atualizando-a: 

“a absorção feliz da tradição faz do passado não um fato consumado, mas um presente 

em movimento”, conforme Lourival Holanda (IN: DIÁRIO OFICIAL. ESTADO DE 

PERNAMBUCO, 1998, p. 18). Feliz e orgulhoso de suas raízes regionais, Osman Lins 



160 

 

as renova por meio de uma reconfiguração cósmica: o trajeto dantesco é relido e posto 

no sertão espaço (pensamos em Cecília entre os leões) e no sertão edenizado (Abel e 

: no Paraíso), assim como, no romance O fiel e a pedra, Osman transplamou a 

epopeia virgiliana numa Eneida sertaneja
132

. A propósito, como bem diz João 

Alexandre Barbosa, esse romance é um acerto de contas com toda a rica tradição 

ficcional do regionalismo de 30, acerto de contas que, em nenhum momento, significa 

rompimento, mas amplitude estética.  

O regionalismo de 30 legou do passado uma mimese das canções de gestas, 

de amores trágicos, como o de Tristão e Isolda, e das novelas de cavalaria. Mas o novo 

regionalismo que já se desenha em O fiel e a pedra não pede autorização a Dante; 

Osman viaja à Eneida nordestina e a atualiza em nome da renovação do regionalismo 

nordestino: dois passados se encontram em um banquete do presente. Não usa, 

necessariamente, em O fiel e a pedra, o medievo para inovar, mas, alargando a distância 

da empreitada, o clássico latino, o que exige maior engenho dessa transplantação. 

Avalovara vai, além de outros caminhos, à Antiguidade Clássica e ao medievo, mas 

principalmente a Dante, para fazer de forma inovadora o que o vate fez com sua 

Commedia: transformar o romance numa catedral de palavras. Paralelamente, é 

oportuno ressaltar a importância que escritores dão a obra de Osman Lins, vendo, 

inclusive, nas primeiras obras do escritor pernambucano maturação digna do ofício 

literário. Um foi Autran Dourado que, em seu ensaio Osman Lins: rigor e paixão, fez 

um breve traçado da obra de Osman Lins: 

 
O Visitante já possuía força e paixão, rigor frásico, plasticidade de 

linguagem, grandeza de plano e confecção, presença vigorosa dos 

personagens, a ampla visão do mundo, que ele iria ampliar e 

desenvolver em várias claves, de Os gestos a O fiel e a pedra 

(CADERNO DE SÁBADO, 1978, p. 7).  

 

Ana Luiza Andrade, entretanto, diz que as obras da primeira fase de Osman 

Lins revelam “tendência de propagação estéril existente nos gestos rituais e nas palavras 

                                                           
132

 Em Marinheiro de primeira viagem, Osman Lins confessaria, um pouco antes de publicá-lo, quando 

ainda era bolsista na Aliança Francesa parisiense, que o romance seria uma tentativa de transposição da 

Eneida para o Nordeste de 1936, ou seja, um romance planejado “tendo em vista o poema de Virgìlio” 

(1963, p. 43). Diante desse depoimento do próprio autor de O fiel e a pedra, estamos diante de um 

romance, que – conquanto publicado em 1961 – viaja no tempo narrativo, se espacializa justamente no 

sertão da década de 1930, época da explosão do romance regionalista nordestino, para dialogar com toda 

a tradição legada por esse tipo de romance. 



161 

 

mecânicas” (1987, p. 221). Não é o que pensa o romancista Autran Dourado, como 

vimos, pois ele contrapõe “esterilidade” e “mecanicismo” à “plasticidade de 

linguagem”, “presença” (não estéril, mas) vigorosa das personagens”, de modo que O 

visitante já se revela como uma narrativa cosmogônica, mesmo que os espaços regional 

e psicológico sejam ingredientes predominantes. Usemos apenas O visitante, como 

exemplo, pois Os gestos, pediria uma brevidade de abordagem maior, pois tem treze 

contos. 

Narrativa cosmogônica, O visitante? Sim, por que não? Como não ver na 

trajetória da professora Celina uma condensação cosmogônica do drama edênico? 

Criação, expulsão e retorno numa só personagem que espacializa em si mesma o drama 

do Paraíso. Do estado de pureza vai à queda, ao envolver-se num ato de adultério com o 

professor Artur, expressado pelo ato sexual de ambos. O narrador, 

atualizando/insinuando a expulsão do Éden (Cf. HILL, 1986, p. 32), com a imagem da 

espada flamejante em torno do Jardim. Esse processo imprime uma plasticidade 

imagética impressionante, que ocorre neste momento em que Celina se vê expulsa de 

seu paraìso de pureza, no “leito impuro, outrora casto” (LINS, 1955, p. 188): “Alguma 

coisa se fechava sobre o contentamento, mal definida certeza que ela se apressava em 

afastar. [...] Com inexplicável sobressalto, abriu os olhos e inclinou o corpo. No alvo 

lençol, a mácula estendia-se – lâmina de fogo – em direção ao seu ventre” (Idem, 1955, 

p. 71). Mas após ter “a oportunidade de tentar redimir-se a seus próprios olhos pelo 

sacrifìcio e escapar [...] ao jugo de Artur” (Idem, 1955, p. 188), Celina transplasma-se 

num retorno epifânico para um novo Éden: “súbita e esplendente visão atravessou-lhe a 

alma, veloz, difusa e refratada, como um feixe de luz penetra a água intranqüila” (Idem, 

1955, p. 189). E num possível diálogo com Pedro Páramo, de Juan Rulfo, romance 

também de 1955, o final de O visitante põe filha e pai juntos, o romance osmaniano 

migra do realismo psicológico, que o atravessou em sua maior parte, para o realismo 

fantástico:  

 

O trovão estalou, e a presença do pai fez-se vívida no quarto. – Meu 

pai! – Gemeu. Chamava um morto, como se ele fora vivo. Porque eu 

também morri, eu também morri – pensava. Mas era como se 

pressentisse, na escuridão do túmulo, que a raiz de uma flor tocava o 

seu coração destruído, ligando-o à luz do sol (LINS, 1955, p. 189).     

 



162 

 

A obra inicial de Osman Lins precisa ser revista não como uma obra de 

tendência estéril e mecânica, mas dinâmica, que coloca, possivelmente, o seu autor, 

mesmo com quase meia página do final de seu primeiro romance, apenas, em contato 

com o então realismo mágico latino-americano. Uma proposta de releitura dessa obra. 

Ademais, mostra que o Paraíso foi uma temática que não surgiu na obra osmaniana em 

Avalovara, mas já em seu primeiro romance, obviamente sem o mesmo 

experimentalismo de seu romance obra-prima. 

Outro, o poeta José Paulo Paes, em seu texto Meia palavra sobre o escritor, 

diz que o projeto literário de Osman Lins é muito rico, muito criativo, muito vigoroso e 

muito “coerentemente realizado”. Para Paes, “esse projeto se desdobra sem quedas, nem 

extravios de O visitante à Rainha dos Cárceres da Grécia, trazendo para a nossa arte 

narrativa aquele empenho de renovação dos meios expressivos que se tem constituído 

na tônica da grande ficção do século XX” (In: FUNDAÇÃO CASA DE RUI 

BARBOSA, 1988, p. 5). Como se vê, a tônica desses escritores é de que a primeira fase 

de Osman Lins, mesmo tendo meios tradicionais de técnica narrativa, como é o caso da 

densa notação psicológica, eles veem usos germinais de técnicas que o autor 

pernambucano experimentaria radicalmente em sua segunda fase. Aproveitando a 

menção a Dante, gostaríamos de dizer que faremos uma leitura possível do regionalismo 

urbano na Commedia. Logo após, uma leitura revisora do regionalismo nordestino, 

ambos sob a temática do Paraíso. 

 

4.1 Avalovara e a Divina Comédia: o mito do Paraíso e o Regionalismo 

 

Mas o que Dante e seu Paraíso têm a ver com o regionalismo? Seria Dante, 

com suas marcantes preocupações estéticas esotéricas, um poeta não engajado com o 

seu tempo, alienado dos problemas políticos de sua Florença, por exemplo? As esferas 

concêntricas do Paraíso teriam alienado o poeta da realidade terrena? Essas perguntas 

são relevantes, pois o escritor e sua obra-prima, a Commedia, contribuíram 

decisivamente para a criação de um dos romances mais experimentais da literatura 

brasileira – e, portanto, um dos mais sujeitos à acusação de um exercício gratuito de 

esteticismo e de hermetismo vazios. 

Publicado em São Paulo, em 1973, Avalovara foi escrito por Osman Lins, 

nascido e criado na zona rural de Pernambuco, filho humilde de um alfaiate e órfão de 



163 

 

mãe, no nascimento. Suas primeiras incursões na literatura traziam as marcas do 

romance regionalista engajado, embora com um enfoque intimista e reflexivo, nem 

sempre comum a esse gênero. Com Avalovara, porém, o autor aparentemente rompe 

com a tradição do regionalismo, enveredando pelo exercício de técnicas expressivas e 

rebuscamentos narrativos, nem sempre bem compreendidos pela crítica, tampouco 

aceitos pelo público. 

Avalovara, não fortuitamente, tem o Paraíso como tema central. Ademais, 

esse romance tem sua estrutura montada na numerologia usada por Dante na Commedia, 

especialmente o número três. Por exemplo, na configuração de três personagens, as três 

mulheres que podem ser vistas como variações da Beatriz dantesca, guias no processo 

da busca de Abel/Dante pelo Paraíso. Na obra osmaniana, a alusão à Commedia se 

mostra como um projeto de releitura alegórica. Relatando, como diz Lukács na sua 

definição do romance, a busca degradada de valores autênticos (a esperança do Paraíso) 

de um herói problemático (o nordestino Abel
133

). Busca que ocorre num mundo também 

degradado (a região inóspita, causticada pelo sol, pela miséria, pela ignorância e pela 

imposição do exílio). Mas assim como Dante usou o Paraíso criado esteticamente na 

Commedia para denunciar a degradação moral que assolava a cidade de Florença, 

também Osman Lins o fez para erigir uma das mais devastadoras críticas feitas por um 

texto literário à ditadura militar, que impunha uma censura feroz ao artista de seu 

tempo. No entanto, ao contrário de obras como O quinze, de Rachel de Queiroz, A 

bagaceira, de José Américo de Almeida (tida como marco fundador do romance 

regionalista) e Vidas secas, de Graciliano Ramos, que mostram uma paisagem 

nordestina irredimivelmente assolada pela seca (no mesmo estado em que Dante 

encontrou a árvore do conhecimento), Avalovara torna possível
134

 a redenção para esse 

chão. Se obras como Pedra bonita, de José Lins do Rego e O romance d’a pedra do 

reino e o príncipe do sangue do vai-e-volta, de Ariano Suassuna, enfatizam um 

misticismo popular configurador do atavismo do povo nordestino, Avalovara possibilita 

a sua superação, no relato de um amor místico e carnal que se realiza como uma 

reintegração edênica da natureza com o humano.  

 

                                                           
133

 Cujo nome evoca o nome bíblico do filho eleito de Deus, mas assassinado por seu irmão Caim.  

134
 Nas espirais de seus experimentalismos estéticos necessários ao ocultamento de sua crítica à polícia do 

pensamento dos anos 70 no Brasil.  



164 

 

 

4.2 O direito de Florença ao Paraíso na poesia: A Divina Comédia e o regionalismo 

literário 

 

De maneira ampla, o regionalismo, segundo Ligia Chiappini, diz respeito 

não só aos costumes, superstições, crendices e modismos de uma região localizada no 

âmbito rural, mas também ao âmbito citadino, a despeito da ênfase na tradução das 

regiões rurais (In: ESTUDOS HISTÓRICOS, 1995, p. 155). Ainda conforme Chiappini, 

“no limite, toda obra literária seria regionalista, enquanto, com maiores ou menores 

mediações, de modo mais ou menos explícito, ou mais ou menos mascarado, expressa 

seu momento e lugar” (In: Idem, 1995, p. 155). Não obstante, durante algum tempo o 

regionalismo privilegiou, predominantemente, o local sobre o universal, especialmente 

no Romantismo, com a ênfase no exótico/pitoresco como afirmação de identidades 

nacionais nas nações colonizadas. No século XX, haverá um deslocamento: o universal 

passa a ser realçado sem abandonar o local: da crítica social da reificação humana em 

situação de miséria, exemplificada, no caso brasileiro, pelo romance de 30, o 

regionalismo alça voos metafísicos, por exemplo, na América Latina. Antonio Candido, 

em seu ensaio Literatura, espelho da América? (no qual retoma postulados de ensaios 

anteriores, como Literatura e subdesenvolvimento), assim o exemplifica:  

 
Eu propus a designação de „super-regionalismo‟ para esta modalidade, 

que abrange escritores latino-americanos como Juan Rulfo, García 

Marquez, Mário Vargas Llosa
135

. É uma espécie de superação do 

nacionalismo romântico, mediante o uso do tema regional como 

veículo de uma expressão de cunho universalista (In: REVISTA 

REMATE DE MALES, 1999, p. 112). 

   

Candido, obviamente, inclui Guimarães Rosa nesse contexto, cuja obra tem 

o regional, como Grande sertão: veredas, expressando “o que o homem tem de mais 

universal”, concluindo que o regionalismo “é capaz de assimilar a inovação sem perder 

a capacidade de representar as particularidades do contexto onde funciona” (In: Idem, 

1999, p. 112-113). Nesse sentido, Ligia Chiappini atesta que não é só a qualidade 

literária que eleva certas obras à universalidade, mas também a localidade, “o seu 

espaço histórico-geográfico, entranhado e vivenciado pela consciência das personagens, 

                                                           
135

 Ligia Chiappini põe outros nomes, como Faulkner, Verga, Carpentier, Arguedas, Steinbeck, além de 

Guimarães Rosa e Rulfo (In: ESTUDOS HISTÓRICOS, 1995, p. 156-158). 



165 

 

que permite concretizar o universal
136

” (In: ESTUDOS HISTÓRICOS, 1995, p. 157). 

Assim também pensa parte dos escritores internacionais contemporâneos, como o 

israelense Amós Oz, que numa entrevista falou: “I suppose there is something universal 

in the provincial. My books are very local, but in a strange way I find that the more 

local, parochial and provincial, the more universal literature can be
137

” (2008). 

Pensamento que concorda com esta reflexão de Ligia Chiappini, que utilizamos para 

aprofundar um pouco o que Amós Oz disse:  

 
Se o local e o provincial não são vistos como pura matéria, mas como 

modo de formar, como perspectiva sobre o mundo, a dicotomia entre 

local e universal se torna falsa. O importante é ver como o universal se 

realiza no particular, superando-se como abstração na concretude 

deste e permitindo a este superar-se como concreto na generalidade 

daquele. Desse modo, as “peculiaridades regionais” alcançam uma 

existência que as transcende. Assim, espaço fechado e mundo, ao 

mesmo tempo objetivos e subjetivos, não necessitam perder sua 

amplitude simbólica (In: ESTUDOS HISTÓRICOS, 1995, p. 158).  

 

  O regionalismo se instaurou como uma tensão dialética entre idílio e 

realismo/naturalismo. Dito de outro modo, o regionalismo, ao mesmo tempo em que 

cantou a natura, denunciou a agrura, de modo que, se no Romantismo a paisagem foi 

cantada como um Éden, essa mesma paisagem foi denunciada como um ermo pelo 

Modernismo.   

A obra-prima de Dante pode ser entendida como um espaço poético-

narrativo em que a dialética sobredita é, aparentemente, harmonizada, tornando possível 

ver um regionalismo poético e universal nessa Suma Poética, versando a partir da região 

da toscana, especificamente falando de sua Florença. Como lembra Ligia Chiappini, “há 

quem vincule o regionalismo literário à tradição greco-latina do idìlio e da pastoral” (In: 

Idem, 1995, p. 156). Mesmo que essa professora ponha George Sand, na França, Walter 

Scott, na Inglaterra, e Berthold Auerbach, na Alemanha, como retomadores dessa 

tradição nos moldes formais do romance regionalista, é possível ver Dante como um 

divisor de águas quanto à vinculação do regionalismo literário à tradição greco-latina. 

                                                           
136

 Conforme Chiappini, o espaço regional, em seu processo de criação literária, é “portador de sìmbolos” 

(In: ESTUDOS HISTÓRICOS, 1995, p. 158), de modo que, sendo portador de símbolos, o espaço 

regional está atravessado pela universalidade do simbolismo do imaginário humano. 

137
 “Penso que há algo universal no provincial. Meus livros são muito locais, mas, de um modo estranho, 

descubro que quanto mais local, paroquial e provincial, mais universal a literatura pode ser” (Tradução 

nossa).   



166 

 

Retomando a tese lukácsiana de que a Commedia é o ponto de convergência entre a 

epopeia e o romance (LUKÁCS, 2000, p. 68-69), essa obra dantesca pode ser 

considerada, de certa forma, por seu caráter duplamente poético e narrativo, como um 

híbrido poema-romance, ou melhor, um poema épico-romanesco
138

 (STERZI, 2008, p. 

106). Nesse sentido, o grande poema de Dante põe um pé no idílio greco-latino e o 

outro no realismo. Diante disso, muito antes de Sand, Scott e Auerbach iniciarem, no 

século XIX, a tensão entre esses pólos, em forma romanesca regionalista propriamente 

dita, a Commedia já a comportava em seus versos. Não só para descrever a viagem ao 

Além, mas também para mostrar as fissuras da sociedade de seu tempo com o sagrado 

(mesmo o papado) e apontar caminhos para a reintegração cósmica. 

Enquanto está em sua viagem iniciática pelo Além, o vate italiano, por 

exemplo, não se esquece de sua cidade natal: Florença, de modo que a Commedia 

também é conhecida como “História Poética de Florença” (STERZI, 2008, p. 35). 

Assim, a ascese paradisíaca como que o eleva a um estado moral pelo qual Dante não 

apenas enobrece o passado florentino, na voz de seu trisavô Cacciaguida, mas também 

se posiciona política e esteticamente contra os costumes florentinos degenerados, mas 

dando esperança de dias melhores. É sumamente importante ter em mente que ele esteve 

escrevendo a Commedia exilado de seu paraíso citadino-campestre. É por essa razão 

“que é tanto mais significativo que essa obra titânica [...] seja produto da situação de 

exílio de seu autor, expulso (exílio, ex-solum) de sua cidade natal” (LOMBARDI, In: 

Revista Entre Livros, [s.d.], p. 22). Portanto, Dante não fica restrito às descrições do 

inferno concreto e desse lugar como alegoria da maldade/baixeza moral humana, mas 

aponta que o humano tem o direito, se for retificado, de ascender ao Paraíso mesmo no 

estado terreno, como o vate florentino.  

Consideremos o encontro de Dante, no quinto céu (o dos mártires) com o 

trisavô Cacciaguida, um cavaleiro cruzado que faleceu na Terra Santa, encontro que 

constitui os cantos XV, XVI e XVII do Paraíso e mais uma menção no canto XXX:  

 

                                                           
138

 Curtius entende que a Commedia “não se acomoda a nenhum gênero [literário]” (1979, p. 379), de 

modo que a obra-prima dantesca trouxe uma renovação estrutural, sendo influenciada por obras clássicas 

(como A Eneida, de Virgílio) e medievais (como as narrativas místicas de viagens ao Além). Curtius, 

mais especificamente, entende que a epopeia virgiliana, que funde história e transcendência, e a epopeia 

filosófico-teológica de Alano “cooperaram na forma literária criada por Dante na Comédia” (1979, p. 

379). 



167 

 

“Fiorenza dentro da la cerchia antica,/ ond‟ella toglie ancora e terza e 

nona,/ si stava in pace, sobria e pudica.// [...] Se la gente ch‟al mondo 

piú traligna/ non fosse stata a Cesare noverca,/ ma come madre a suo 

figlio benigna,// tal fatto è fiorentino e cambia e merca,/ che si sarebbe 

vòlto a Simifonti,/ là dove andava l‟avolo a la cerca; [...] Sempre la 

confusion de le persone/ principio fu del mal de la cittade,/ come del 

vostro il cibo che s‟appone;// [...] A lui t‟aspetta e a‟ suoi benefici;/ 

per lui fia trasmutata molta gente,/ cambiando condizion ricchi e 

mendici;// [...] sederà l‟alma, che fia giú agosta,/ de l‟alto Arrigo, ch‟a 

drizzare Italia/ verrà in prima ch‟ella sia disposta”
139

 (ALIGHIERI, 

2008, p. 110/115/124/213).       

     

 

Por um lado, vemos uma louvação idílica do passado feliz de Florença, no 

qual a cidade usufruía de uma retidão política e cultural. Mas, por outro, devido à 

mistura com gentes vizinhas, à corrupção da Igreja e ao domínio político dos guelfos 

sobre a cidade, Florença é solapada por uma decadência moral. Dante, na voz de seu 

trisavô Cacciaguida, não poupa versos para não só enobrecer Florença como um Éden, 

mas também para denunciar a retirada desse estado edênico por causa da queda política 

e religiosa que assolou a cidade. Não fortuitamente, o poeta se declarou florentino de 

nascença, mas não de costumes. 

As relações familiares estavam indignas de respeito, havia compra e venda 

ilícitas no comércio, a Igreja comercializava indulgências e usurpava o poder temporal 

(o político). Mas Dante tinha esperança de que esse quadro mudasse, de modo que 

confiava em Henrique VII de Luxemburgo para que essa esperança fosse concretizada. 

Henrique VII tornou-se imperador em Milão e em Roma, respectivamente nos anos 

1311 e 1312, mas faleceu em 1313, levando Dante a ter uma decepção com a política, 

de modo que “vagando de cidade em cidade nos domìnios gibelinos, [Dante] dedicou-se 

até o fim da vida à elaboração da Comédia” (FRANCO JÚNIOR, 1986, p. 26). Antes do 

exílio, Dante era uma pessoa envolvida com política: foi priore, membro do governo 

florentino, mas com os conflitos entre guelfi bianchi e neri, mais uma acusação de 

corrupção, o vate teve de se exilar para escapar da morte.  

                                                           
139

 Florença, dentro de sua cerca antiga,/ aonde sua terça e nona ainda soa,/ estava em paz, da temperança 

amiga.// [...] Se a gente que no mundo é mais mesquinha /aqui madrasta com César não fora / mas como 

mãe que os filhos acarinha,// não seria alguém um florentino agora / e teria retornado a Simifonti,/ onde o 

avô seu mercadejava [mendigava] outrora;// [...] Nele (em Henrique VII) confia: seus prêmios e castigos/ 

benefício trarão a muita gente,/ cambiando estado ricos e mendigos./ [...] a alma estará de Henrique que, 

proposta a endireitar a Itália, será eleita/ a tanto, antes de estar-lhe ela disposta. (Tradução de Italo 

Eugenio Mauro). Respectivamente, versos 97-99 do canto XV, versos 58-63 do canto XVI, versos 88-90 

do canto XVII, versos 136-138 do canto XXX.  



168 

 

No exílio, Dante se refugia não mais na conjuntura da polêmica política de 

seu tempo, mas em sua fé religiosa e na arte poética, a composição de sua Suma 

Poética. A esperança é transferida de Henrique VII para o Paraíso, de modo que o poeta 

sugere, no encontro com os espíritos dos justos com aparência física que terão por 

ocasião da ressurreição final, o retorno do Paraíso não só sobre Florença e a Itália, mas 

também sobre todo o cosmos. Diante do breve exposto, é possível ver na Divina 

Comédia a presença do elemento regionalista, representado pelas minuciosas 

considerações do autor sobre a cidade de Florença, mas ao mesmo tempo a 

transcendência desse regionalismo de denúncia do caos reinante por um “regionalismo 

cósmico”, na expressão feliz usada por Davi Arrigucci Júnior, quando fala de Grande 

sertão: veredas, de Guimarães Rosa
140

. Reiterando que, através dos poucos justos 

florentinos encontrados por Dante nas esferas paradisíacas (três, entre eles o trisavô), o 

poeta antevê a chegada de uma áurea felicidade, alegorizada e concretizada pelo direito 

ao Paraíso como símbolo de um mundo harmonioso e justo.  

Apesar do topos salvacionista e redentor, Dante foi um poeta que 

absolutamente não silenciou sobre o seu tempo. Como diz Segismundo Spina, a 

Commedia é uma “literatura semi-empenhada”, e essa expressão denota, em termos 

medievais, uma literatura que apresenta a sátira, o propósito artístico e a alegoria, ao 

mesmo tempo em que apresenta a teologia e a filosofia (1973, p. 17). Mesmo alçado às 

mais transcendentais alturas do Paraíso, o vate italiano estava com os olhos bem fitos na 

sua Florença. É por esta razão que a obra-prima de Dante pode ser considerada 

“engajada”, se compreendermos esse “engajamento” como um comprometimento claro 

e deliberado de denúncia social, pela contestação e crítica ao autoritarismo e à 

brutalidade, acolhendo a dor das vìtimas; e “como espaço onde a história dos vencidos 

continua se fazendo, lugar onde a memória é resguardada para exemplo e vergonha das 

gerações futuras” (DALCASTAGNÈ, 1996, p. 24-25).  

 

 

4.3 O direito do Nordeste brasileiro ao Paraíso no romance: Avalovara e o 

regionalismo de 30 

 

No tema T, do romance Avalovara, a personagem Cecília, segunda mulher 

por quem Abel se apaixona, é, conforme abordamos, um ser andrógino, cujo corpo é 

                                                           
140

 Que antes de Arrigucci Júnior foi empregada por Harry Levin ao Ulysses, de James Joyce. 



169 

 

composto por pessoas: “dez mil homens estão na sua carne. [...] No seu corpo, há 

corpos” (1973, p. 195-196). A androginia de Cecília é uma evocação do estado original 

do ser humano, no Paraíso, pois, segundo o Judaísmo, o ser humano era andrógino, 

tendo os princípios masculino e feminino fundidos em si mesmo, logo antes de serem 

separados os sexos (UNTERMAN, 1992, p. 25). Além dessa evocação adâmico-

primordial, Cecília é uma alegoria da expulsão do Éden, o que traz provocadoras 

implicações para uma releitura desafiadora do regionalismo nordestino que Osman Lins 

estaria propondo com a prosa experimental de Avalovara. 

  Quando as caravelas portuguesas chegaram ao Brasil, e justamente ao 

Nordeste brasileiro, a natureza litorânea foi equiparada ao Éden. O Romantismo 

construiu uma imagem exótica do país, fincada na cor local, fruto de descrições 

saudosistas de portugueses e de “brasileiros” exilados na Europa. Com a ascensão do 

Realismo/Naturalismo, porém, e sob os imperativos de um cientificismo predominante, 

essa imagem exótica foi rejeitada e substituída pela análise social e econômica das 

regiões interioranas, nas quais o sofrimento humano e a exploração dos poderosos eram 

evidentes. Aludindo ao que falamos, o regionalismo nasce no século XIX e se consolida 

com o romance dos anos 1930. A tônica dessa prosa romanesca consiste na constatação 

da seca como um elemento fatídico que torna a natureza/paisagem nordestina 

irredimível nessa prosa, forçando seus habitantes a se exilarem. Em meio à miséria 

circundante, surgem as figuras dos cangaceiros sem humanidade e dos místicos-beatos 

atávicos (filhos espirituais de Conselheiro), que se juntam à figura sofrida do homem 

sertanejo, tendo como pano de fundo cenários bélicos repletos de mortandades. Nesse 

contexto, a única esperança a que se pode almejar é a de um purgatório que nem sequer 

vislumbra, na penumbra, o Paraíso. 

Em se falando de Avalovara, Roos, Cecília e , as três mulheres pelas 

quais Abel se apaixona, como aponta Ana Luiza Andrade, “representam três estágios da 

vida e do romance de Abel [...]: Roos é a procura desnorteada, Cecília é a transição e 

 é a plenitude” (1987, p. 185-186). Esse “romance” representa a busca de Osman 

Lins, a partir dos referentes europeu e brasileiro, para criar seu próprio gênero 

romanesco (ANDRADE, 1987, p. 186). Nesse processo de busca de Osman Lins como 

escritor nordestino, através de seu alter ego Abel, também escritor, Cecília é uma peça 

alegórica fundamental, representando uma “transição” de gêneros romanescos e, talvez, 

uma fase de transição do regionalismo, que ainda subsiste sob o espectro de 30. Nesse 



170 

 

contexto, a temática edênica, alegorizada através de Cecília, símbolo da unidade perdida 

do Jardim
141

, nos interessa sobremodo. Num dado momento, diz Abel acerca de Cecília, 

após expressar o desejo de inaugurar, com ela, um mundo em harmonia com a fauna: 

“Cecìlia, de cabeça baixa, lembra que não mais existe e não será reencontrada a 

harmonia do tempo em que a onça lambe as unhas do homem” (LINS, 1973, p. 213). 

Considerando que a história amorosa de Abel e Cecília evoca o espaço-físico do 

Nordeste Brasileiro e o espaço-tempo da literatura e da cultura popular nordestina 

(FERREIRA, In: FARIA; FERREIRA (Orgs.), 2009, p. 95), as implicações dessa 

assertiva sobre Cecília traduzem a imagem negativa do Nordeste como Éden ressequido 

e configurador de banidos, sendo um lugar adverso
142

. Tanto que Abel, ao que parece, 

chegou a ser afetado por esse pessimismo de Cecília, diante da suposta miserabilidade 

fatídica do chão nordestino, por meio do qual Cecília diz que a harmonia edênica é 

impossível, de modo que essa imagem negativa deve continuar: 

 
Devo aceitar o meu estado de banido do Éden. Não inauguramos, eu e 

ela (Cecília), um mundo. Mundo algum. Nenhum. Não estamos 

separados ou isentos do mal. O mal, quinhão e herança, faz parte de 

nós. Ao contrário, porém, dos afortunados solitários do Éden, estamos 

(Abel e Cecília) longe de ser protagonistas de alguma fábula de queda 

e expulsão: nascemos expulsos e caídos. Temos, com isto, a 

alternativa de aceitar a condição de degradados e realizar, em ações 

densas de generosidade e de cólera, a nostalgia do Jardim (LINS, 

1973, p. 236). 

 

Ao encarnar uma personagem envolvida com a defesa dos direitos das 

populações menos favorecidas da região, partilhando tanto as “atribulações dos que 

povoam os mangues e os bairros afastados” (Idem,1973, p. 210) como as dores dos 

explorados trabalhadores dos canaviais dos engenhos (Idem, 1973, p. 171), Cecília 

sugere em sua narrativa que a imagem austera do nordestino sofredor, sem direito ao 

Éden, deve perdurar. A ponto de Abel ser aparentemente afetado por tal imagem, 

dizendo que o direito ao Paraíso para o nordestino não é possível, nem sequer como 

uma nova narrativa edênica. Devemos, então, contentar-nos apenas com os gestos e os 

                                                           
141

 “Cecìlia, o equilìbrio é pouco seguro e ilusório, bem sei, quando o homem nele está incluìdo. Mesmo 

no Éden, esse estado perdura muito menos do que se pode esperar. Quantos passos daremos juntos?” 

(Lins, 1973, p. 196-197).  
142

 Essa imagem é ratificada por Ana Luiza Andrade: “a configuração de Cecìlia entre os leões se explica 

por esta se apresentar rodeada por um meio adverso, o nordeste, terra natal de Abel, e ter ao mesmo 

tempo a capacidade de nele viver” (1987, p. 188). Todavia, Abel mostra a condição subumana, por 

exemplo, da vida no Edifício Martinelli, denotando que vários pontos do país inteiro, não só uma região, 

podem ser “um meio adverso”.  



171 

 

atos nostálgicos do Éden. Ao mesmo tempo, fica a imagem da perpetuação de uma 

condição má, pela qual o mal é ressaltado, seja no conflito dos cangaceiros, seja na 

morte provocada pela seca, perpetuação alimentada não só pelos mecanismos de poder, 

mas também pelas artes:  

 
Os romances de Graciliano Ramos e Jorge Amado, da década de 

trinta, a poesia de João Cabral de Melo Neto, a pintura de caráter 

social, da década de quarenta, e o Cinema Novo, do final dos 

cinquenta e início dos anos sessenta, tomarão o Nordeste como o 

exemplo privilegiado da miséria, da fome, do atraso, do 

subdesenvolvimento, da alienação do país
143

 (ALBUQUERQUE 

JÚNIOR, 2009, p. 216). 

 
No entanto, Abel reluta em aceitar essa danação, de modo que ele não cede, 

como Cecília, ao enfrentamento direto, conquanto já antecipadamente condenado, com 

a causa social (FERREIRA, 2010, p. 4), preferindo investir na palavra, na literatura 

como uma forma de reação possível do ser humano numa situação adversa (LINS, 1973, 

p. 171/175-176/211). Considerando que a narrativa de Cecília encarna, de certa forma, 

uma etapa de transição do romance regionalista nordestino, Abel diz que a vê “de um 

modo purgador” (Idem, 1973, p. 209). Purgatório, locus da esperança certa do direito ao 

Paraíso. Na narrativa de Cecília, o regionalismo começa a ver purgada a sua temática da 

danação da seca, em termos dantescos, para ascender à concretização da esperança do 

Paraíso. Por essa razão, entendemos que Abel começa a se cansar dessa imitatio naturae 

da região nordestina, buscando apontar um novo horizonte para uma redefinição da 

literatura brasileira. Diz ele:  

 
Na zona canavieira há qualquer coisa de novo e que de certo modo me 

interessa: essas ocupações de terra e até esses incêndios. O objetivo é 

abalar e, quem sabe, eliminar de uma vez certos esquemas que já 

duraram muito. Mas será isto uma corrente ou um açude arrombado? 

(Idem, 1973, p. 174. Grifo nosso). 

 

Ainda a esse respeito, em entrevista a Jean-Louis Ezine, em Paris, Osman 

Lins declarou, a propósito de Avalovara, que sempre desconfiou do regionalismo
144

, 

                                                           
143

 Durval Muniz de Albuquerque Júnior, em seu livro A invenção do Nordeste e outras artes, ainda 

ressalta que essas artes tomaram a condição nordestina acriticamente, de modo que acabaram “por 

reforçar uma série de imagens e enunciados ligados à região que emergiram com o discurso da seca, já no 

final do século passado (o XIX)” (2009, p. 216). 

  
144

 Ermelinda Ferreira elenca outros textos ensaísticos de Osman Lins que entram nessa discussão (2010, 

p. 05). No ensaio Ao pé da fogueira, de 1976, Osman Lins se posiciona contra a caricaturização do 



172 

 

mas ressaltando que também nunca quis “falar de um Brasil colorido, carnavalesco, 

mascarado” (1979, p. 200). Em outra entrevista, disse, ainda especificamente sobre 

Avalovara, que “nem tudo na literatura brasileira é folclore e cor local” (LINS, 1979, p. 

266). Para Ermelinda Ferreira, a forma como Lins lida com a natureza sertaneja pode 

ser compreendida “como uma retomada e uma releitura do romance de 30 em seus 

aspectos mais marcantes, produzindo uma profunda ressignificação da geografia física e 

humana exaustivamente representada neste gênero” (2010, p. 1).  

Em Guerra sem testemunhas, o escritor vê a indissociabilidade entre o 

artista e a polìtica partidária, pois “um desses aspectos servirá ao outro, será absorvido 

pelo outro” (1969, p. 274), de modo que o escritor terá de optar pela literatura, pois com 

ela tem um pacto, pacto de fidelidade às palavras (LINS, 1969, p. 274). Do contrário, o 

escritor deveria abandonar a literatura, para se relacionar com “o comìcio, o panfleto, o 

cartaz, talvez a guerrilha. Todos estes meios seriam mais apropriados à ação política 

propriamente dita que à literatura” (Idem, 1979, p. 265).  

A morte de Cecília, no final do capìtulo, pode ser lida como uma “alusão ao 

abandono radical de qualquer possibilidade, no projeto do escritor protagonista, de uma 

escrita politicamente engajada nos moldes tradicionais, com a qual terá flertado em 

algum momento da vida” (FERREIRA, 2010, p. 8). Mas é preciso lembrar que a 

terceira mulher de Abel, , traz Cecília ressurgida em si mesma, juntamente com a 

europeia Roos, numa tripartição confluente e antropofágica de regionalismos para 

recriar um, o nordestino (LINS, 1973, p. 261-262).  representa a plenitude, o direito 

ao Paraìso, traduzindo um amadurecimento romanesco que enfatiza “uma literatura 

nordestina, afinal, renovada, emancipada da miséria” (FERREIRA, 2010, p. 4). Assim, 

os amantes, ao final do romance, podem ingressar no Paraíso: 

 
Cruzamos um limite e nos integramos no tapete somos tecidos no 

tapete eu e eu margens de um rio claro murmurante povoado de peixes 

e de vozes nós e as mariposas nós e girassóis nós e o pássaro benévolo 

mais e mais distantes latidos dos cachorros vem um silêncio novo e 

                                                                                                                                                                          
sofrido homem do campo, pondo-o como um estranho, inimigo da urbe e inferior, atitude burlesca feita, 

sobretudo, nas festas juninas: “falsificar esses nossos irmãos (homens e mulheres do campo), idealizá-los 

e ridicularizá-los, como tanto se faz nas festas de junho, não passa de irresponsabilidade. Uma brincadeira 

estúpida” (LINS, 1977, p. 156). Em outro texto ensaístico, apresentado como entrevista, sobre A Primeira 

Semana de Cultura Nordestina, ocorrida em Natal, em 1978, Lins se posiciona contra o patrocínio tutelar 

da cultura popular nordestina pelas elites intelectuais/acadêmicas. Consequentemente, essa atitude afeta 

letalmente a cultura nordestina, para torná-la “um objeto de museu. [...] Porque só as próprias camadas 

sociais que criam e elaboram a cultura popular têm condições de preservá-la, mantê-la viva” (Idem, 1979, 

p. 263).   



173 

 

luminoso vem a paz e nada nos atinge, nada, passeamos, ditosos, 

enlaçados, entre os animais e plantas do Jardim (LINS, 1973, p. 413). 

 

Embora assassinados pelo sistema ditatorial circundante, Abel e  não 

desaparecem enquanto arautos da esperança. Ao contrário, ressurgem irmanados com a 

fauna e a flora do Éden, eternizando-se fantasticamente, maravilhosamente, na trama de 

um tapete ornado com motivos do Paraíso – mas efetivamente tecido com as palavras 

do romance – sobre o qual as personagens se amam apaixonadamente. 

Concomitantemente, a Cidade buscada por Abel pousa sobre o canavial dos sofridos 

cortadores de cana-de-açúcar, explorados pelas usinas pós-engenhos. Assim, irrompe-se 

“a imagem de um Éden possìvel para o povo nordestino” (FERREIRA, 2010, p. 6), sem 

complexos de inferioridade, com seu chão reedenizado. Se a experiência dos jardins na 

inacessível Europa foi um sofrimento para Abel, assim como foi dilacerante a sua 

relação de intimidade com o peso e o desespero dos cenários abjetos e ressequidos da 

nordestina, com a urbana , o escritor, afinal, encontra um ponto de equilíbrio.  Ponto 

que lhe permite confessar, sem culpa, o seu desejo mais íntimo: o de apontar, sem 

remorso, como um autêntico florentino medieval, para a possibilidade de um mundo 

reordenado e feliz. Não se trata apenas de um “éden poético” (ANDRADE, 1987, p. 

205), mas também de um Éden existencial. 

 Através destas reflexões, fazemos uma revisão desta declaração de Sandra 

Nitrini, quanto à Cidade: “Como seus antecedentes [Dante, Werther e Ahab], [Abel] 

morre, sinalizando que, mesmo tendo alcançado ainda em vida a Cidade Ideal, essa não 

cabe em nosso mundo” (In: ESTUDOS AVANÇADOS, 2010, p. 155. Grifo nosso). 

Ora, se não cabe no planeta, pelo menos, para Abel, conforme o romance mostra – ipsis 

literis – cabe no Nordeste: “a Cidade, com uma topografia tão movimentada como a 

paisagem do Nordeste sobre que, efêmera, desce e pousa” (LINS, 1973, p. 405). Pouco 

tempo depois, Abel reforça esse pouso: “Contemplo a Cidade, radiosa e insulada, sobre 

o canavial” (Idem, 1973, p. 410). Conforme Regina Igel: “Para Abel, a Cidade 

flutuante, que lhe advém no momento microatômico que antecede a cópula excelsa, é a 

visão do Paraìso, mais próximo, funéreo e resplandecente”, de modo que a Cidade é 

“precursora do Paraìso” (1988, p. 153).  

Mais explicações sobre a Cidade são imprescindíveis, a começar pelas que 

são suscitadas por estes fragmentos:  

 



174 

 

Sobre o esplendor e a harmonia da Cidade pesa uma nota sombria. 

Tem a Cidade, na sua deslumbrante riqueza, algo de um cadáver podre 

e perfumado. [...] A Cidade: tartaruga sem cabeça. [...] Contemplo a 

Cidade, radiosa e insulada, sobre o canavial, contemplo as águas 

imóveis, os palácios brilhantes como quartzo, as colunas muito altas e, 

de súbito, [...] soprando-a, descobrisse no pássaro um animal 

escamoso, ninado de piolhos, pústulas e vermes, a Cidade, sem nada 

perder da pompa visível, revela seu asco, a sua doença, suas camadas 

maléficas, até aqui dissimuladas (LINS, 1973, p. 406-407/410). 

  

Durante parte significativa de Avalovara, não há descrições da Cidade tão 

negativas, aparentemente, como “algo de um cadáver podre”, “tartaruga sem cabeça”, 

“doença” e “camadas maléficas”, por exemplo. Talvez, tais notações fossem motivos 

para que Regina Dalcastagnè entendesse que Abel a destruiu, “porque revela seu 

segredo, porque renega seu fascìnio, quebra seu sortilégio” (2000, p. 43). 

Indubitavelmente, confessamos que essa Cidade é o símbolo mais hermético, ou 

enigmático, do romance Avalovara, até um pouco mais do que , de modo que nos 

deparamos com uma arqueologia literária. Não obstante, após outras pesquisas mais 

abrangentes, fundamentados justamente nas expressões “pejorativas” do caráter da 

Cidade, é que podemos lançar uma proposta hermenêutica que concilie o esplendor 

dessa Cidade com sua “nota sombria”.  

Segundo Éder Rodrigues Pereira, em sua dissertação sobre o planejamento 

de Avalovara à luz da crítica genética, baseado nos recortes escritos a mão, 

datilografados por Osman Lins, “a descrição faz referência à cidade de Stambul”, além 

de “provavelmente, parte da descrição se refere à Basìlica de Santa Sofia e outros 

pontos da cidade” (2009, p. 164). Não obstante, permanece a indefinição do nome da 

Cidade na anotação de Osman Lins, de modo que, apesar das referências a certos locais 

de Constantinopla, ou atual Istambul, isso não nos autoriza a dizer que a Cidade seja 

Istambul, mas que essas cidade foi usada como arcabouço para a criação literária da 

enigmática Cidade de Avalovara.  

De qualquer forma, em um dos manuscritos com informações descritivas da 

Cidade, Osman Lins explica a função da vinda da Cidade: “a vinda da Cidade liga-se: à 

busca de uma forma artística
145

; de uma sociedade ideal, eco das antigas idades de ouro; 

                                                           
145

 Essa questão da forma artística nos remete para a discussão da renovação do romance como gênero 

literário, já realizada no capítulo anterior. 



175 

 

da própria identidade; de uma harmonia com o mundo
146

” (In: PEREIRA, 2009, p. 

162. Grifo nosso). Com isso, Osman afugenta o aspecto pejorativo em torno da Cidade; 

mas o que dizer para as supracitadas expressões? A resposta pode ser encontrada na 

alquimia, elemento, inclusive, usado em Avalovara para falar da androginia de Cecília. 

Então, deixemos Osman Lins falar sobre o hermafroditismo alquímico:  

 
O segundo grande símbolo da alquimia é o matrimônio. A 

combinação do Sol e da Lua, “nosso ouro”, e “nossa prata”, 

simbolizava-se nestes termos, amiúde com um desenfado de 

simbolismo sexual inaceitável em um trabalho de publicação 

moderna. O Sol fecunda a Lua para gerar a pedra.  

Mas na Idade Média, a idéia de fecundação e geração era muito 

diferente da de hoje e simbolizava-se como uma morte seguida de 

uma ressurreição. 

Assim, o produto do matrimônio do Sol e da Lua, que figurava como 

um hermafrodita, porque continha elementos de ambos, simboliza-se 

como um corpo morto, um cadáver hermafrodita na tumba, tornando-

se negro e putrefato  

A influência celestial pode ser representada como orvalho caindo, 

porque amiúde se identificava o orvalho com esta influência celestial. 

Outro símbolo é o dos pássaros que voam para o firmamento e desce 

de novo; estes são um símbolo evidente de sublimação, destilação e 

todos os processos nos quais um espírito se desprende de um corpo. 

De maneira similar, a figura alada de um hermafrodita é o símbolo do 

corpo espiritual, o corpo no qual o espírito tem domínio sobre tdos os 

elementos, a pedra branca ou vermelha  

[...] 

O sol e a lua se convertem em um corpo hermafrodita que é ungido 

pelo orvalho celeste (In: PEREIRA, 2009, p. 151). 

   

                                                           
146

 Essa função coaduna-se muito bem com o Jardim do Éden. 



176 

 

 

Manuscrito datilografado de Osman Lins (In: PEREIRA, 2009, p. 150)
147

 

 

Ora, é justamente nesse contexto da morte, putrefação e ressurreição do 

andrógino alquímico que Osman Lins insere a Cidade. Mais abaixo do manuscrito, ele 

diz: “Pássaros negros atacando o sol e a lua mostram o enegrecimento e putrefação dos 

corpos. O sol e a lua se convertem em um corpo hermafrodita que é ungido pelo orvalho 

celeste” (In: PEREIRA, 2009, p. 151). Logo depois, mesmo riscando a anotação, ela dá 

uma orientação para o simbolismo da Cidade que estamos buscando: “Atenção! 

Pássaros cobrem o sol, no momento em que a hermafrodita morre. No momento em 

que a Cidade vai surgir, os pássaros também cobrem o sol numa nuvem, descem 

no campo e mostram a cidade, formando-a (In: Idem, 2009, p. 151. Grifo nosso). Há 

menção similar no romance: “a Cidade aproxima-se do vale ensolarado como uma 

nuvem de aves migradoras, a Cidade e seu rio, extraviada, tanto a procuro e agora surge 

na luz do meio-dia, pousa na plantação” (LINS, 1973, p. 344-345). Assim, a “nota 

sombria” da Cidade diz respeito, agora mais claramente, a um processo alquìmico da 

fusão mediante a fermentação, e nesse processo o cadáver fica putrefato. Osman Lins 

                                                           
147

 Em razão – não convincente – de os arquivos de Osman Lins estarem protegidos, a única forma de 

comprovarmos a consulta foi fazendo uma transferência da página da dissertação de Éder Pereira, em que 

se encontra o manuscrito de Osman Lins sobre a alquimia também quanto à Cidade. 



177 

 

ressaltou que uma das funções da Cidade, além de ser um eco do passado das idades de 

ouro (o Éden, também), tem ligação com “uma harmonia com o mundo”. E esse aspecto 

é um princípio alquímico, pois a fusão dos contrários é uma cosmogonia. Assim, nesse 

sentido, a Cidade está descendo sobre o canavial em processo alquímico-cosmogônico, 

simultaneamente ao ingresso de Abel e  no tapete. O “perfume” no cadáver, em 

termos alquímicos, representa a ressurreição, antecedida pela lavagem purificadora do 

corpo através do orvalho celestial.  

O pássaro, já que o narrador não especifica, podemos ler como o corvo, o 

qual aponta para o momento alquímico da putrefação, precedente da ressurreição do 

andrógino alquímico
148

. Outro pormenor, caroço do sema, é suscitado pela informação 

de Osman Lins, conforme seu manuscrito. A nuvem é símbolo de chuva (CHEVALIER; 

GHEERBRANT, 2009, p. 688), e o fato alquímico de os pássaros cobrirem o sol sugere 

que a Cidade está se preparando para receber a chuva, tal qual o andrógino 

morto/putrefato, a chuva celestial vivificante. Vale ressaltar que o mesmo é válido para 

compreendermos a ressurreição de Cecília: após a morte dela, pássaros escuros (os 

corvos, alquimicamente falando) cobrem o sol (LINS, 1973, p. 313). O segmento 

Cecília entre os leões finda sem vermos a ressurreição dessa personagem. Todavia, a 

partir do momento narrativo em que lemos a surpresa de Abel com a visão de Cecília no 

corpo de , não temos dúvida de que a ressurreição alquímica de Cecília ocorreu. 

Já “a tartaruga sem cabeça” implica, para a sua leitura quanto à Cidade, dois 

simbolismos relevantes: por causa da “carapaça, redonda como o céu na parte superior 

[...] e plana como a terra, na parte inferior, a tartaruga é uma representação do universo: 

constitui-se por si mesma numa cosmografia” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, 

p. 868). A Cidade vem do espaço cósmico para descer sobre o canavial nordestino. 

Nessa acepção simbólica, mais uma vez se confirma a leitura cosmogônica da descida 

dessa Cidade enigmática, romanesca, nos termos de Frye, vinculada à busca de um 

mundo ideal, evocando as idades de ouro, conforme atestou Osman Lins, em seu 

manuscrito sobreposto, visto que a tartaruga é um símbolo cosmogônico. Esse 

                                                           
148

 Talvez seja mesmo através da alquimia que possamos entender a reaparição de Cecília no corpo de 

, porquanto a androginia dessa personagem condiz mais com a dos processos alquìmicos: “Nem tudo, 

aqui, é segredo ou verdade apenas intuída. Conciliam-se, bem vejo, contrários em Cecília; e não posso 

isolar, na sua carne, a Mulher e o Homem. Macho e Fêmea, ela não distingue os inconciliáveis fundidos 

no seu corpo. [...] Nos códices alquímicos, um hermafrodita, imagem das núpcias entre o Sol e a Lua, 

morre e apodrece para renascer: dele se obtém a Pedra Branca, fermento para o Reinìcio” (LINS, 1973, p. 

270). 



178 

 

simbolismo é ratificado pela alquimia chinesa, que considera a tartaruga “como o ponto 

de partida da evolução, [...] princípio de espiritualização da matéria, cujas asas 

simbolizam o resultado” (Idem, 2009, p. 870).  

A ausência de cabeça pode não significar, necessariamente, que ela tenha 

sido decepada, pois a tartaruga pode ser vista como sem cabeça, quando a recolhe para 

dentro do casco. Tanto a cabeça para fora do casco quanto para dentro dele tem um 

simbolismo híbrido. Dito de outro modo, na China e nas tradições ameríndias, a cabeça 

da tartaruga dentro do casco simboliza o recolhimento virginal, ao passo que a cabeça 

para fora representa a ereção fálica (Cf. Idem, 2009, p. 870). Por conseguinte, ambos os 

simbolismos convergem para a fundação de um novo mundo virgem, uma nova terra, a 

ser povoada/penetrada pelo ser humano.   

Osman Lins, em uma de suas entrevistas revelou o segredo do Avalovara, 

mas da Cidade, nem sequer em seus manuscritos: não disse qual era o nome dela. No 

entanto, demos um passo a mais nessa busca, também propondo, com a nossa 

interpretação, uma revisão das leituras de Sandra Nitrini e Regina Dalcastagnè. Esta 

disse que coube a Abel destrui-la; aquela, que nem sequer cabe no mundo. Nesse 

sentido, também propomos, com esta dissertação, uma revisão da fortuna crítica 

osmaniana, especialmente a partir de elementos narrativos ainda não tão devidamente 

analisados, como é o caso da Cidade buscada por Abel. 

 

 

* * * 

 

Falamos sobre a intenção de Avalovara, obra-prima osmaniana, permitir 

uma leitura da descida do Paraíso para a Terra, diferentemente de Dante: verticalizou a 

ascensão para ele, e não se preocupou em findar seus versos trazendo o Paraíso para o 

mundo físico. Mas o que dizer do homem Osman Lins que tanto admirava o vate 

florentino? Que Osman Lins experienciou uma ascensão ao Paraíso, realizando a lição 

dantesca? Reflitamos profundamente nestas palavras que o autor de Avalovara 

escreveu, em uma de suas últimas cartas, para o seu grande amigo Lauro de Oliveira, 

não tendo ele qualquer pretensão literária, apenas existencial, num nível que foge à 

normalidade da lógica: 

 



179 

 

Algo se passa em mim: metamorfoses, deslocamentos (para falar em 

termos geológicos) de massa de terreno. É tudo tão atrapalhado que 

acho que nem a você – imagine – poderia transmitir. Tenho de mim, 

no momento, uma impressão astral: vejo-me como que atravessando 

um espaço celeste onde fatores diversos e misteriosos me alvejam, de 

certo modo mudando o meu curso ou me transformando. Isso assusta. 

Mas dá também uma espécie de alegria (apud OLIVEIRA, In: 

ALMEIDA (Org.), 2004, p. 33-34). 

 

 O que Osman Lins mais temia aconteceu: faleceu na plenitude de suas 

forças, da sua existência criativa, e como seu amigo Lauro de Oliveira disse: “Osman 

percorreu, ao longo dos seus 54 anos de vida, uma trajetória ascendente. Sua postura 

ética e profissional, tal qual a vivida pelos seus personagens, foi sempre irrepreensìvel” 

(In: Idem, 2004, p. 33). Na vida literária, Osman Lins ascendeu à plenitude de sua 

capacidade criadora. Com essa carta, Osman Lins começa a se despedir deste mundo, 

para depois, seguindo o exemplo do vate a quem admirava, ascender à travessia do 

infinito pelo espaço celeste, pois a “massa de terreno” não comportaria mais o espìrito 

engenhoso do artesão da palavra. Na obra, releu a Commedia, no fim da vida, ascendeu 

a Dante: nada mais justo? O homem que vários anos antes (em 1963) disse que 

“gostaria de, uma vez morto, desaparecer para sempre. A eternidade me enjoa” (1979, p. 

130) mostra-se num misto de susto e alegria com a ideia cósmica de atravessar o espaço 

celeste, sem náuseas intelectuais, mas com a profunda fruição do espírito. 

No período em que estava doente, poucos dias à beira da morte, internado 

num hospital, Osman Lins, conforme sua filha Letícia Lins, olhava para a intensa 

luminosidade do sol que batia à janela de seu quarto hospitalar. Quando Letícia 

perguntou no que ele pensava, disse: “– Quando eu sair daqui, vou visitar uma igreja”. 

No dia seguinte, diferentemente de Machado de Assis, aceitou a presença de um 

sacerdote, para estar “orando com ele humildemente”, pois, conforme Letícia Lins, “no 

final da vida, ele não me parecia tão ateu quanto dizia ser
149

” (In: DIÁRIO OFICIAL. 

ESTADO DE PERNAMBUCO, 1998, p. 6). 

  Anos depois de sua morte, outro amigo seu, o poeta e crítico José Paulo 

Paes disse numa entrevista que teve um sonho incrível com Osman Lins. O sonho foi 

                                                           
149

 “Inclino-me às vezes para a descrença. Mas sempre que isto me sucede, recordo o que me disse uma 

de minhas filhas, quando tinha quatro ou cinco anos. Olhando para os dedos, exclamou: „Iguais a Deus e a 

gente. O olho vê a mão, e a mão não vê o olho‟. Com efeito, se pudéssemos dizer à mão que o olho existe, 

ela decerto não acreditaria. Mesmo tocando o olho. Como poderia entender, tocando-o, sua capacidade de 

ver?” (LINS, 1979, p. 130). 



180 

 

posto num poema, chamado de Reencontro, publicado em Prosas seguidas de odes 

mínimas, de 1992: 

 

Ontem, treze anos depois da sua morte, voltei a me encontrar com 

Osman Lins. 

O encontro foi no porão de um antigo convento, sob cujo teto baixo ele 

encenava a primeira peça do seu Teatro do Infinito. 

A peça, Vitória da dignidade sobre a violência, não tinha palavras: ele 

já não precisava delas. 

Tampouco disse coisa alguma quando o fui cumprimentar. 

Mas o seu sorriso era tão luminoso que eu acordei (PAES, 2008, p. 

383).                                                                                                       
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



181 

 

CONCLUSÃO 

 

Nosso trabalho se deu à empreitada de estabelecer leituras comparatistas 

entre a Divina Comédia e o romance Avalovara, considerando a pouca produção, mais 

detidamente em um estudo específico, da crítica da obra do autor pernambucano sobre 

essas relações. À vista disso, mesmo reconhecendo, ou mencionando, outras influências 

europeias em seu romance mais experimental, como François Rabelais e Fiódor 

Dostoiévski, Osman Lins em várias de suas entrevistas, por exemplo, enfatizou mais a 

influência da Divina Comédia, o “antigo poema moralizante”, como ele a chama em 

Avalovara. Nesse sentido, pelo fato de tanto esse romance osmaniano quanto esse 

poema dantesco recorrerem, a seu modo, ao mito bíblico do Paraíso, demos ênfase a um 

estudo comparativo sob essa temática. Temática que retornou acentuadamente no século 

XX, após um agudo processo de saturação e esgotamento das esperanças do 

cientificismo e da industrialização herdeira do Iluminismo, como aponta o filósofo 

Gilbert Durand. Portanto, o questionamento do real sob o domínio da razão cientificista 

passou a ser realizado pela literatura moderna, em sua recorrência aos mitos, e 

Avalovara não fica de fora desse questionamento, em sua recorrência ao mito do 

Paraíso, sob a releitura dele a partir da Divina Comédia.  

Diante do exposto, Avalovara é uma obra por si só suficiente, para mostrar 

que a arte e o homem contemporâneo penetram no mito, na mística, no irreal, de modo 

que “a psicologia profunda faz estremecer os planos da consciência, impregnando a 

realidade de elementos onìricos” (ROSENFELD, 1996, p. 80, 81). Assim, o uso do mito 

no romance moderno, por exemplo, desmascara, conforme Anatol Rosenfeld, “o mundo 

empìrico das „aparências‟, isto é, o mundo temporal e espacial posto como real e 

absoluto pelo realismo tradicional e pelo senso comum” (1996, p. 81). Desse modo, os 

textos de Osman Lins, entre eles o romance Avalovara, que lança mão do mito do 

Paraíso, revelam, conforme Lourival Holanda, uma estrutura de linguagem que 

questiona o sentido do mundo (In: FERREIRA (Org.), 2004, p. 115), desse mundo 

simulacro, do qual falou Anatol Rosenfeld, logo acima. À vista disso, a poética 

romanesca de Osman Lins, recorrendo ao mito do Paraíso, se instaura – em Avalovara – 

como uma cosmogonia literária, pois: 

 
Inúmeros momentos dão conta do recurso mitológico, das 

prefigurações ancestrais, por avança um narrador fazendo da escritura 



182 

 

um gesto grave de perquirição. É quando à sensibilidade se soma a 

reflexão, a análise do mundo imediato – pela mediação da escritura. 

Escrever para tentar opor ao caos alguma ordem possível. A começar 

pela ordem da frase, que vai da dissidência da linguagem rotineira, à 

integração com o mundo (HOLANDA, In: FERREIRA (Org.), 2004, 

p. 120).  

 

No caso de Avalovara, a androginia de Cecília e a tapeçaria com a imagem 

do Paraíso terrestre, por exemplo, constituem recursos míticos e prefigurações de uma 

ordem cósmica ancestral. De fato, o autor de Nove, novena concebia a atividade artística 

como representação “do triunfo do caos sobre o cosmo”, tentando “ordenar o caos da 

palavra e do mundo” (LINS, 1979, p. 207), como meio eficaz de questionar o mundo 

imediato através da mediação da escrita-literatura. E o mundo questionado pelo 

romance Avalovara foi o mundo latino-americano, quanto à identidade e ao 

relacionamento deste com a cultura europeia, exemplificado nas influências literárias.  

Avalovara é um romance da condição humana latino-americana, pois suas 

personagens protagonizam uma revisão criativa dessa condição, sendo elas inseridas na 

latino-americanidade. Nesse sentido, esse romance trata, sob o olhar crítico de seus 

personagens Abel, Cecília e a Mulher Inominável, por exemplo, da identidade 

cosmogônica do continente latino-americano, situando-a em um posicionamento crítico 

ao modelo eurocêntrico constituído pelo olhar colonizador. A remodelação comparatista 

do cânone literário europeu pela literatura latino-americana mostra seus personagens 

indivíduos na condição de um novo Adão que renomeia a América Latina, pelo 

reconhecimento da androginia na formação mestiça, enriquecedora e valorizante desse 

continente. Consequentemente, a utilização literária da androginia ocorre em Avalovara 

para problematizar um paraíso latino-americano, fundamentado na interdependência dos 

modelos estéticos e identitários europeus, antropofagicamente. Assim, valorizando o 

surgimento de uma nova América Latina, a literatura latino-americana cada vez mais 

problematizará uma identidade compósita que se mostra indefinidamente adâmica, ou 

em devir, sob a égide de uma universidade baseada na mistura. Mais um aporte de 

leitura/visão do Paraíso, ampliação da temática do Éden para defender a riqueza 

múltipla da literatura dos trópicos americanos, sob a temática da androginia da 

personagem Cecília, pois Dante não menciona o Adão andrógino. Percebendo essa 

lacuna na Commedia, Osman a preenche em Avalovara, ampliando a discussão da 

androginia com a alquimia, conforme dissertamos neste trabalho.   



183 

 

Apesar da evidente distância temporal, Dante e Osman viveram períodos 

marcados pelo esgotamento das formas literárias de seu tempo: a poesia épica e o 

romance. Dante, depois de Virgílio, renovou a poesia de tal modo que sua Commedia se 

constitui, para Curtius, um gênero que não cabe em definições estanques de poesia 

épica. Diante disso, a Divina Comédia constitui, lembrando Lukács, uma espécie de 

intermezzo entre a epopeia e o romance vindouro. Ademais, o realismo poético com que 

o vate florentino descreve, por exemplo, o estado degradado da sociedade florentina é 

um elemento, de certa maneira, antecipador do realismo do século XIX. Já Osman Lins 

viveu uma época em que o romance, na condição de gênero literário, enfrentava um 

discurso apocalíptico de morte, porque pairava um aparente esgotamento 

formal/estrutural das investidas dos escritores nesse gênero. Confluindo em seu 

romance experimental uma variedade de obras procedentes das mais diversas 

manifestações artísticas, o escritor pernambucano conseguiu sepultar o discurso de 

morte do romance que se propalava em seus dias. Osman mostrou que o romance é uma 

obra mutante e que, dependendo do grau de experimentação, o romance se torna 

indefinível para o padrão tradicional dos gêneros literários, manifestação dada por 

Antonio Candido em seu prefácio a Avalovara (In: LINS, 1973, p. 9-11).  

Através do direito/entrada no Éden, Abel e  além iniciarem um “novo 

ponto de partida para suas histórias e para a dos homens [e mulheres, como Cecília, 

composta de pessoas do povo], que transportam consigo, o casal ingressa “também 

numa outra ordem narrativa, que se estabelece como possibilidade do vir a ser” 

(DALCASTAGNÈ, 2000, p. 212). Assim, não só a história nordestina assume uma nova 

configuração existencial, mas também a literatura regionalista do povo nordestino vê no 

seu chão uma fonte paradisíaca inesgotável, não apenas agruras. Ana Luiza Andrade diz 

que Cecília, como fusão de contrários, funde a inoculação questionadora do mundo-

opressão refletido pela sociedade arcaica geradora de um romance burguês em processo 

de extinção e a criação de uma liberdade cósmica através da escrita romanesca de Abel 

(Cf. 1987, p. 200). Seria apenas a extinção do romance burguês? Ou não estaríamos 

falando, também, de um “pedido de aposentadoria” do romance regionalista tradicional, 

sob o espectro de 30? Não seria essa, mais contextualmente, a outra ordem narrativa de 

que fala Dalcastagnè, dentro de uma mesma narrativa aparentemente esgotada?  

A textualização literária do Paraíso na tessitura romanesca de Avalovara 

permite-nos ver esse romance como uma “verdadeira renovação do gênero regionalista 



184 

 

nordestino no modo arrogante como reivindica para a nossa literatura o seu quinhão na 

partilha da beleza, da fartura e da esperança das quais esteve até então alijada” 

(FERREIRA, 2010, p. 06). Antes, vimos como a Divina Comédia, arcabouço da 

formação do romance Avalovara, também problematiza questões ligadas ao 

regionalismo literário, mas apontando caminhos para a vinda de dias melhores e felizes, 

marcados pelo retorno definitivo do Paraíso, na visão de Dante. Desejo expresso até 

mesmo pelos espíritos justos, encontrados por Dante no Paradiso, que queriam reaver 

seus corpos físicos. Nesse sentido, é possível ler a obra poética máxima de Dante como 

uma reflexão sobre a toscana regional de seus dias, com uma crítica arguta não só contra 

os costumes locais do povo, mas também contra o próprio clero católico, desde Florença 

até Roma.  

Em termos do gênero romanesco, obviamente, o regionalismo literário surge 

no século XIX. Nesse sentido, uma análise da Commedia não caberia oportuna. No 

entanto, em termos da conceituação ampla do regionalismo, de suas características 

(problematizar costumes, superstições, etc.) e por ele ser visto como originado na 

literatura greco-latina através do idílio e da pastoral
150

, aí cabe uma leitura da 

Commedia. Nesse sentido, conforme Chiappini, “no limite, toda obra literária seria 

regionalista, enquanto, com maiores ou menores mediações, de modo mais ou menos 

explícito, ou mais ou menos mascarado, expressa seu momento e lugar” (In: ESTUDOS 

HISTÓRICOS, 1995, p. 155).   

Leitura cabível porque o conceito de regionalismo transcende seu 

surgimento mais voltado para o romance, no século XIX. Leitura que nos faz ver a obra 

poética magna de Dante como continuidade desse marco conceitual antecessor do 

regionalismo literário, especificamente quando fala a partir de um local, a sua Florença, 

por exemplo, mesmo estando no Paraíso, em sua conversa com seu trisavô Cacciaguida, 

contrapondo duas Florenças.  

O tema do Paraíso é dilatado pelo poeta, para incluir sua região toscana, sua 

cidade-Éden da qual foi exilado, Florença, cuja nostalgia pode ser confirmada pelo seu 

                                                           
150

 Pensamos, por exemplo, nas Geórgicas, de Virgílio, que enaltece a vida campestre baseada na 

agricultura, numa época de grandes conflitos que ocasionavam êxodos rurais, conflitos marcados pelas 

guerras civis ao tempo em que Virgílio compunha as Geórgicas. Assim, o louvor de Virgílio à vida rural 

tem, entre outros motivos, mostrar que a vida no campo é digna, e que seus habitantes não deveriam 

abandoná-la. Assim, não há uma inocente idealização bucólica, pois essa obra, mesmo exaltando a vida 

campestre, está fincada nos problemas políticos provocados pela guerra civil. 



185 

 

intenso desejo de retorno para ela, desejo atrelado ao reconhecimento da sua missão 

poética através da Commedia. Mesmo separados no tempo e pelo espaço, Osman Lins e 

Dante Alighieri criaram obras, experimentaram/renovaram gêneros literários, mostrando 

que Florença e o Nordeste têm direito ao Paraíso: o mundo do Caos sendo elevado ao 

Cosmos-Equilíbrio no verso e na prosa, horizonte de uma felicidade possível para o 

humano. Ademais, o regionalismo, apesar de já visto negativamente como obsoleto, 

sempre reaparece na literatura (Cf. CHIAPPINI, In: ESTUDOS HISTÓRICOS, 1995, p. 

153-154).   

Paralelamente, com o último capítulo desta dissertação, queremos dar um 

passo a mais na análise da obra de Osman Lins, no âmbito dos estudos comparativos, 

incluindo a temática do regionalismo, que não é tão investigada pela crítica, 

especialmente na segunda fase literária do escritor pernambucano. A leitura da fortuna 

crítica de Osman Lins nos levou a duas ilações que nos permitem situar as reflexões dos 

críticos que se debruçaram e se debruçam sobre a obra do escritor pernambucano. A 

primeira baseada na ausência de estudos voltados para a temática regionalista e a 

segunda voltada para a defesa do abandono dessa temática na segunda fase literária de 

Osman Lins. A primeira é coerente tendo em vista análises que ressaltam as renovações 

implantadas experimentalmente por Osman no gênero romanesco (vistas em Nove, 

novena, Avalovara e A rainha dos cárceres da Grécia), que implicou certo 

distanciamento da análise da temática regionalista na segunda fase da obra osmaniana. 

Tal distanciamento, intencionalmente ou não, desdobrou-se na segunda ilação: a questão 

do abando da temática regionalista nordestina por Osman Lins. Revisando esse segundo 

postulado encontrado na fortuna crítica do autor pernambucano, chegamos à conclusão 

de que o autor de Avalovara não abandonou essa temática, mas soube incorporá-la em 

sua segunda fase dentro da dimensão do regionalismo cósmico introduzido na literatura 

brasileira pela obra de Guimarães Rosa
151

. Por exemplo, a leitura da narrativa Retábulo 

de Santa Joana Carolina, de Nove, novena, permite-nos ver esse regionalismo cósmico, 

perfeitamente condizente com ideário estético de Osman Lins: reconectar o ser humano 

com o Cosmos, e com o princípio sustentado por Tolstói: que se o escritor quiser ser 

universal, ele terá de cantar a sua aldeia.  

                                                           
151

 Seu romance inacabado A cabeça levada em triunfo, de 1978, é um exemplo oportunamente inusitado 

que confirma ainda mais a tese de que Osman Lins não abandonou a temática regionalista, pois nele o 

escritor nordestino reatualiza a temática do cangaço. 



186 

 

Outro grande e persuasivo exemplo é dado pelo romance Avalovara: a 

descida da Cidade ansiosamente buscada por Abel sobre um canavial nordestino, 

Cidade que se torna homônima do Paraíso no qual ele e sua amante ingressam através 

de um tapete, uma dilatação da temática do Paraíso para a inclusão da imago nordestina 

dentro da própria revisão do Paraíso de Dante. Isso sugere uma revisão do regionalismo 

nordestino, para além da imagem estereotipada do fracassado, possivelmente legada 

pelo regionalismo de 30. Um Nordeste não mais visto como banimento, mas como um 

Éden possível, reatualizando a imagem que os navegadores portugueses encontraram 

quando aqui chegaram, para pôr em xeque a dicotomia maniqueísta Nordeste-Sudeste. 

Esperamos que o nosso trabalho dissertativo possa trazer uma contribuição 

para a pesquisa sobre o obra de Osman Lins, não só no âmbito dos estudos 

comparativos latino-americanos
152

, mas também quanto à revisão da tese do abandono 

da temática do regionalismo na obra osmaniana. Nesse sentido, esses são dois vieses 

não devidamente analisados que podem certamente suscitar/incentivar pesquisas mais 

amplas para a fortuna crítica do autor de Avalovara. Neste trabalho procuramos, pois, 

seguir, dissertando, esta arguta reflexão de João Alexandre Barbosa, a respeito do papel 

da crítica literária, reflexão com a qual findamos nossas ponderações:  

 
O que pereniza o trabalho crítico é justamente o que nele há de menos 

estatístico: uma personalidade que encontra, por entre os veios de uma 

outra expressão, os caminhos da afirmação, as diretrizes de uma 

descoberta. Não se trata de obra feita por empréstimo, parasitária, mas 

de trabalho inovador desde que foi possível encontrar caminhos 

esquecidos, apontar trilhas desapercebidas (In: BARBOSA, 2007, p. 

46).    

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
152

 Quanto à questão da releitura de obras literárias do cânone europeu nas obras literárias latino-

americanas, caso de análise comparatista no qual se deteve o nosso trabalho, para mostrar que essa 

interdependência pode gerar obras originalíssimas, como Avalovara. 



187 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

OBRAS DE OSMAN LINS 

 

LINS, Osman. Avalovara. São Paulo: Melhoramentos, 1973. 

 

______ . O visitante. Rio de Janeiro: José Olympio, 1955. 

 

______ . Marinheiro de primeira viagem. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1963. 

 

______ . Nove, novena: narrativas. 4. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 1994. 

 

______ . Lima Barreto e o espaço romanesco. São Paulo: Ática, 1976. 

 

______ . Do ideal e da glória: problemas inculturais brasileiros. São Paulo: 

Summus,1977.  

 

______ . Evangelho na taba: outros problemas inculturais brasileiros. São Paulo: 

Summus, 1979. 

 

______ . Guerra sem testemunhas. São Paulo: Martins, 1969. 

 

OBRAS, ARTIGOS EM PERIÓDICOS, DISSERTAÇÕES E TESES SOBRE 

OSMAN LINS 

 

ALMEIDA NETO, Arnoldo Guimarães de. Música das formas: a melopoética no 

romance Avalovara, de Osman Lins. Recife: o autor. 86 folhas. Dissertação (Mestrado). 

Universidade Federal de Pernambuco. CAC. Letras, 2008. 

 

ANDRADE, Ana Luíza. Osman Lins: crítica e criação. São Paulo: Hucitec, 1987. 

 

ANDRADE, Fábio. Ordem sinuosa: o barroco em Avalovara. Recife: o autor. 93 

folhas. Dissertação (Mestrado). Universidade Federal de Pernambuco. CAC. Letras, 

2003. 

 

BARBOSA, João Alexandre. As tensões de Osman Lins. In: Diário Oficial. Estado de 

Pernambuco, Recife, ano XII, maio/junho de 1998, p. 20. (Suplemento Cultural, “O 

mundo das palavras, as palavras do mundo, ensaios e depoimentos revisitam cosmos e 

linguagem de Osman Lins vinte anos após sua morte”). 

CANDIDO, Antonio. A espiral e o quadrado. In: LINS, Osman. Avalovara. São Paulo: 

Melhoramentos, 1973. 

 

DALCASTAGNÈ, Regina. A garganta das coisas: movimento(s) de Avalovara, de 

Osman Lins. Brasília: UNB/Imprensa Oficial, 2000. 

 

_______ . Nas tripas do cão: a escrita como espaço de resistência. In: Estudos de 



188 

 

Literatura Brasileira Contemporânea, nº 29. Brasília, janeiro-junho de 2007. 

 

DOURADO, Autran. Osman Lins: rigor e paixão. Caderno de Sábado, p. 07, 30-9-

1978. 

 

FERREIRA, Ermelinda Maria Araújo. Cabeças compostas: a personagem feminina na 

narrativa de Osman Lins. 2. ed. São Paulo: EDUSP, 2005. 

 

_______ . A Dama e o Unicórnio: exercícios de imaginação. In: ALMEIDA, Hugo 

(Org.). Osman Lins: o sopro na argila. São Paulo: Nankin Editorial, 2004.  

 

_______ . Ecologia acústica e ecologia literária: as propostas de R. Murray Schafer e 

Osman Lins, In: FARIA, Zênia de; FERREIRA, Ermelinda (Orgs.). Osman Lins: 85 

anos. A harmonia de imponderáveis. Recife: Edufpe, 2009. 

 

_______ . Osman Lins e Jorge Luis Borges: testamentos literários. In: SEDYCIAS, 

João (Org.). A América Hispânica no imaginário literário brasileiro. Recife: Edufpe, 

2007. 

 

_______ . Expulsos do Paraíso: Avalovara e o romance regionalista nordestino. Artigo 

inédito, 2010. 

 

GOMES, Inara Ribeiro. A estrutura genética de Avalovara. Recife, 2005. 188 folhas: 

Tese (doutorado) - Universidade Federal de Pernambuco. CAC. Teoria da Literatura, 

2005. 

 

______ . A poética cifrada de Osman Lins. In: FARIA, Zênia de; FERREIRA, 

Ermelinda (Orgs.). Osman Lins: 85 anos. A harmonia de imponderáveis. Recife: 

Edufpe, 2009. 

 

HILL, Telênia. Osman Lins. Rio de Janeiro: Agir, 1986. (Coleção Nossos Clássicos, 

116). 

 

HOLANDA, Lourival. Osman Lins: resistência e rigor. In: FERREIRA, Ermelinda 

(Org.). Vitral ao Sol: ensaios sobre a obra de Osman Lins. Recife: Ed. Universitária da 

UFPE, 2004. 

 

______ . Uma abreviatura do mundo. In: Diário Oficial. Estado de Pernambuco, 

Recife, ano XII, maio/junho de 1998, p. 18. (Suplemento Cultural, “O mundo das 

palavras, as palavras do mundo, ensaios e depoimentos revisitam cosmos e linguagem 

de Osman Lins vinte anos após sua morte”).  

 

IGEL, Regina. Osman Lins: uma biografia literária. São Paulo: T.A. Queiroz; Brasília: 

INL, 1988. 

 

KILANOWSKI, Piotr. Avalovara de Osman Lins: o escritor em busca do romance 

interativo e total. In: CERRADOS – REVISTA DO CURSO DE PÓS-GRADUAÇÃO 

EM LITERATURA. Ano 7, nº 07, 1998. Universidade de Brasília. 



189 

 

 

LEMOS, Gilvan. Uma obra insubmissa e seus leitores – Em cartas ao escritor Gilvan 

Lemos, Osman Lins critica o regionalismo, os editores e o meio cultural de 

Pernambuco. In: Diário Oficial. Estado de Pernambuco, Recife, ano XII, maio/junho 

de 1998, p. 5. (Suplemento Cultural, “O mundo das palavras, as palavras do mundo, 

ensaios e depoimentos revisitam cosmos e linguagem de Osman Lins vinte anos após 

sua morte”). 

 

_______ . Meu amigo Osman Lins. In: Diário Oficial. Estado de Pernambuco, Recife, 

ano XII, maio/junho de 1998, p. 9. (Suplemento Cultural, “O mundo das palavras, as 

palavras do mundo, ensaios e depoimentos revisitam cosmos e linguagem de Osman 

Lins vinte anos após sua morte”).  

 

LINS, Letícia. Quando o escritor é pai. In: Diário Oficial. Estado de Pernambuco, 

Recife, ano XII, maio/junho de 1998, p. 6-7. (Suplemento Cultural, “O mundo das 

palavras, as palavras do mundo, ensaios e depoimentos revisitam cosmos e linguagem 

de Osman Lins vinte anos após sua morte”). 

 

MACHADO, Álvaro Manuel. Osman Lins e a nova cosmogonia latino-americana. In: 

REVISTA COLÓQUIO/LETRAS. nº 33, p. 30-39, set. 1976. 

 

NITRINI, Sandra. Do fular ao tapete: uma leitura de Avalovara. In: REVISTA 

BRASILEIRA DE LITERATURA COMPARADA. São Paulo, nº 10, p. 259-272, 2007. 

ISSN 0103-6963. 

 

_______ . O intertexto canônico em Avalovara. In: Estudos Avançados.  São Paulo,  v. 

24,  n. 69, 2010.  ISSN 0103-4014. Disponível no site: 

<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-

40142010000200009&lng=pt&nrm=iso>. Acesso em  21  set.  2010.   

 

_______. Poética de tensões. In: CULT – REVISTA DE LITERATURA 

BRASILEIRA. São Paulo, n. 48, p. 45-63, jul. 2001. ISSN 1414-7076. 

 

_______ . Viagem real, viagens literárias: Osman Lins na França e O Marinheiro de 

primeira viagem. In: Diário Oficial. Estado de Pernambuco, Recife, ano XII, 

maio/junho de 1998, p. 22-23. (Suplemento Cultural, “O mundo das palavras, as 

palavras do mundo, ensaios e depoimentos revisitam cosmos e linguagem de Osman 

Lins vinte anos após sua morte”). 

 

_______ . O tempo na arte, a arte no tempo: uma leitura de Marinheiro de primeira 

viagem. In: ALMEIDA, Hugo (Org.). Osman Lins: o sopro na argila. São Paulo: 

Nankin Editorial, 2004. 

 

OLIVEIRA, Lauro de. A essência da poesia: quatro poemas desentranhados da prosa 

de Nove, novena e Avalovara, por Lauro de Oliveira. In: Diário Oficial. Estado de 

Pernambuco, Recife, ano XII, maio/junho de 1998, p. 31. (Suplemento Cultural, “O 

mundo das palavras, as palavras do mundo, ensaios e depoimentos revisitam cosmos e 

linguagem de Osman Lins vinte anos após sua morte”). 

 



190 

 

_______ . Uma conversa a três sobre Osman Lins. In: Diário Oficial. Estado de 

Pernambuco, Recife, ano XII, maio/junho de 1998, p. 5. (Suplemento Cultural, “O 

mundo das palavras, as palavras do mundo, ensaios e depoimentos revisitam cosmos e 

linguagem de Osman Lins vinte anos após sua morte”). 

 

_______ . Osman Lins: ética na vida e na ficção. In: ALMEIDA, Hugo (Org.). Osman 

Lins: o sopro na argila. São Paulo: Nankin Editorial, 2004. 

 

PAES, José Paulo. Meia Palavra sobre o Escritor. In: FUNDAÇÃO CASA DE RUI 

BARBOSA. Rio de Janeiro: Centro de Difusão Cultural da FCRB, 1988. (Memória 

Literária XI). 

 

PEREIRA, Éder Rodrigues. A chave de jano: os trajetos da criação em Avalovara, de 

Osman Lins – uma leitura das notas de planejamento à luz da Crítica Genética. São 

Paulo: o autor. 309 folhas. Dissertação (Mestrado). Universidade de São Paulo. FFLCH. 

Letras/Teoria Literária e Literatura Comparada, 2009. 

 

RABASSA, Gregory. Introduction. In: LINS, Osman. Avalovara. Trad. Gregory 

Rabassa. Dalkey: EUA, 2002.  

 

______ . Carta enviada por Gregory Rabassa a Osman Lins (1978). In: FUNDAÇÃO 

CASA DE RUI BARBOSA. Rio de Janeiro: Centro de Difusão Cultural da FCRB, 

1988. (Memória Literária XI). 

 

RAMOS, Darcy Attanasio T. . Uma leitura poético-filosófica de Marinheiro de Primeira 

Viagem, de Osman Lins. São Paulo, 2007. 188 folhas: Dissertação (mestrado) - 

Universidade de São Paulo. FFLCH. Teoria Literária e Literatura Comparada, 2007. 

 

SOARES, Marisa Balthasar. Tempo de Avalovara: as diferentes dimensões temporais 

no romance de Osman Lins. São Paulo, 2007. 168 folhas: Tese (doutorado) - 

Universidade de São Paulo. Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas. Teoria 

Literária e Literatura Comparada, 2007. 

 

TELES, Robson. Nove, novena em cena. In: FERREIRA, Ermelinda (Org.). Vitral ao 

sol: ensaios sobre a obra de Osman Lins. Recife: Ed. Universitária da UFPE, 2004. 

 

TELES, Rosana. Visão circular do universo, uma rota do imaginário medieval em 

narrativas de Nove. Novena. In: FERREIRA, Ermelinda (Org.). Vitral ao sol: ensaios 

sobre a obra de Osman Lins. Recife: Ed. Universitária da UFPE, 2004. 

 

WEST, Paul. Osman Lins's Avalovara. In: Review of Contemporary Fiction, The. 

Available in: <http://findarticles.com/p/articles/mi_hb3544/is_n3_v15/ai_n28665328/> 

Access on: 25 Nov, 2009. 

 

 

OBRAS DE DANTE ALIGHIERI 

 

ALIGHIERI, Dante. A divina comédia: Inferno, Purgatório, Paraíso. Trad. Italo 

Eugenio Mauro. 2.ed. São Paulo: Editora 34, 2008. 

http://findarticles.com/p/articles/mi_hb3544/is_n3_v15/ai_n28665328/
http://findarticles.com/p/articles/mi_hb3544/is_n3_v15/ai_n28665328/


191 

 

 

_______ . Vida nova. In: AQUINO; São Tomás de; ALIGHIERI, Dante. Seleção de 

textos. Trad. João Luiz Baraúna. São Paulo: Abril Cultural, 1988. (Coleção – Os 

pensadores). 

 

_______ . Banquete. Trad. Ciro Mioranza. São Paulo: Editora Escala, s/d. (Coleção 

Grandes Obras do Pensamento Universal – 14). 

 

______ . Da linguagem vulgar. Trad. Paulo Costa Galvão. Edição E-books Brasil, 1999.  

 

 

OBRAS, ARTIGOS EM PERIÓDICOS, DISSERTAÇÕES SOBRE DANTE 

ALIGHIERI 

 

AUERBACH, Erich. Introdução aos estudos literários. Trad. José Paulo Paes. 2. ed. 

São Paulo: Cultrix, 1972. 

 

______ . Mimesis: a representação da realidade na literatura ocidental. Trad. George 

Bernard Sperber; Suzi Frankl Sperber. 2. ed. São Paulo: Perspectiva, 1976.  

 

BERARDINELLI, Alfonso. Dante ou Petrarca? Pasolini ou Calvino? Uma teoria 

literária nacional. In: Não incentivem o romance e outros ensaios. Trad. Doris N. 

Cavallari, Francisco Degani e Patricia De Cia. São Paulo: Nova Alexandria/Humanitas 

Editorial, 2007. 

 

CAMPOS, Haroldo de. Pedra e Luz na Poesia de Dante. Rio de Janeiro: Imago Ed., 

1998. 

 

CURTIUS, Ernest Robert. Dante. In: ______ . Literatura européia e Idade Média 

latina. Trad. Teodoro Cabral. 2. ed. Brasília: Instituto Nacional do Livro, 1979. 

 

DONATO, Hernâni. Prefácio – Notícias sobre o autor e a obra. In: ALIGHIEIRI, 

Dante. A Divina Comédia. Trad. Hernâni Donato. Ilustrações de Gustave Doré. São 

Paulo: Abril Cultural, 1981. 

 

FRANCO JÚNIOR, Hilário. Dante: o poeta do absoluto. São Paulo: Brasiliense, 1986. 

 

LEAL, César. Dante e os modernos. In: Os cavaleiros de Júpiter: estudos de poesia. 2. 

ed. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro; Recife: FUNDARPE, 1986.   

 

LOMBARDI, Andrea. Um corpo que cai. In: Revista Entrelivros: Entreclássicos  – 

Dante Alighieri. v. 01, s.d. ISBN 859953-09-9, p. 14-29.  

 

MAURO, Italo Eugenio. Notas aos cantos da Divina Comédia. In: ALIGHIERI, Dante. 

A divina comédia: Inferno, Purgatório, Paraíso. Trad. Italo Eugenio Mauro. 2.ed. São 

Paulo: Editora 34, 2008. 

 



192 

 

ROCHA, Gibson Monteiro da. Dante: um percurso pela literatura brasileira. Recife, 

2007. 129 folhas: Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco. CAC. 

Teoria da Literatura, 2007. 

 

STEINER, George. O poeta e o silêncio. In: _______ . Linguagem e silêncio: ensaios 

sobre a crise da palavra. Trad. Gilda Stuart; Felipe Rajabally. São Paulo: Companhia 

das Letras, 1988. 

 

STERZI, Eduardo. Por que ler Dante. São Paulo: Globo, 2008. 

 

 

BIBLIOGRAFIA GERAL 

 

ALBUQUERQUE JÚNIOR, Durval Muniz. A invenção do Nordeste e outras artes. 4. 

ed. rev. São Paulo: Cortez, 2009. 

  

AVINER, Shelomo. As mulheres da Bíblia. Trad. Paulo Rogério Rosenbaum. São 

Paulo: Sêfer, 2004. 

 

BARBOSA, João Alexandre. Criação e crítica literária. In: _______ . Leituras 

desarquivadas. Cotia-SP: Ateliê Editorial, 2007. 

 

BAKHTIN, Mikhail. Epos e romance (Sobre a metodologia do estudo do romance), In: 

_______ . Questões de Literatura e de Estética: a Teoria do Romance. Trad. Aurora 

Bernardini, José Pereira Júnior e Augusto Góes Júnior. São Paulo: Hucitec, Fundação 

para o desenvolvimento da UNESP, 2002. 

 

_______ . O problema do romance de educação. In: _______ . Estética da Criação 

Verbal. Trad. Maria Ermantina Galvão G. Pereira. 4. ed. São Paulo: Martins Fontes, 

2003. 

 

BERMEJO, Ernesto González. Conversas com Cortázar. Trad. Luís Carlos Cabral. Rio 

de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2002. 

 

BILEN, Max. Literatura e iniciação. In: BRUNEL, Pierre (Org.). Dicionário de mitos 

literários. Trad. Carlos Sussekind et al. 4. ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2005. 

 

BOSI, Alfredo. História concisa da literatura brasileira. 43. ed. São Paulo: Cultrix, 

2006.  

 

BOTEACH, Shmuley. Sexo Kasher: uma receita de paixão e intimidade. Trad. Isa 

Mara Lando. São Paulo: Manole, 2000.  

 

BULLINGER, Ethelbert William. The witness of the stars. Grand Rapids-MI, United 

States of America: Kregel Publications, 2003. 

 

BUNIM, Irving M. A ética do Sinai. Trad. Dagoberto Mensch. 2. ed. São Paulo: Editora 

Sêfer, 2001. 

 



193 

 

CALVINO, Ítalo. Por que ler os clássicos. Trad. Nilson Moulin. São Paulo: Companhia 

das Letras, 1993. 

 

CAMPOS, Haroldo de. Da razão antropofágica: a Europa sob o signo da devoração. 

In: REVISTA COLÓQUIO/LETRAS. nº 62, p. 10-25, set. 1981. 

 

CANDIDO, Antonio. Literatura e Subdesenvolvimento. In: _______ . A educação pela 

noite e outros ensaios. São Paulo: Ática, 1989. 

 

_______ . Literatura, espelho da América? In: REVISTA REMATE DE MALES. 

Número especial. Campinas: Departamento de Teoria Literária IEL/UNICAMP, 1999. 

 

CARPEAUX, Otto Maria. História da Literatura Ocidental. Vol. 1. Rio de Janeiro: O 

Cruzeiro, 1959 [?]. 

 

CARPENTIER, Alejo. O papel social do romancista. In: ______ . Literatura e 

consciência política na América Latina. Trad. Manuel J. Palmeirim. São Paulo: Global 

Editora, s/d. 

 

CARVALHAL, Tânia Franco. Literatura comparada. 4.ed. São Paulo: Ática, 1999. 

 

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionário de símbolos. Trad. Vera da 

Costa e Silva et al. 23 ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2009. 

 

CHIAPPINI, Ligia. Do beco ao belo: dez teses sobre o regionalismo na literatura. In: 

Estudos Histórios: Rio de Janeiro, vol. 8, n.15, 1995, p.153-159. 

 

COMPLETE JEWISH BIBLE. Translation by David H. Stern. Jewish New Testament 

Publications, Inc.: Clarksville, Maryland, 1998. 

 

CORTÁZAR, Julio. Situação do romance. In: _______ . Valise de cronópio. Trad. Davi 

Arrigucci Jr. e João Alexandre Barbosa. 2 ed. São Paulo, Perspectiva, 1993 (Col. 

Debates, 104).   

 

COUFFIGNAL, Robert. Éden. In: BRUNEL, Pierre (Org.). Dicionário de mitos 

literários. Trad. Carlos Sussekind et al. 4. ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2005. 

 

COUTINHO, Eduardo F. Sentido e função da Literatura Comparada na América 

Latina. In: _______ . Literatura Comparada na América Latina. Rio de Janeiro: 

EdUERJ, 2003, p. 11-30. 

 

CURTIUS, Ernest Robert. Literatura européia e Idade Média latina. Trad. Teodoro 

Cabral. 2. ed. Brasília: Instituto Nacional do Livro, 1979. 

 

DALCASTAGNÈ, Regina. O espaço da dor: o regime de 64 no romance brasileiro. 

Brasília: Editora da Universidade de Brasília, 1996. 

 

DELUMEAU, Jean. O que sobrou do paraíso? Trad. Maria Lucia Machado. São Paulo: 

Companhia das Letras: 2003. 



194 

 

 

_______ . A história do medo no Ocidente 1300-1800: uma cidade sitiada. Trad. Maria 

Lúcia Machado. São Paulo: Companhia das Letras, 2009. 

 

_______ . History of Paradise: the garden of Eden in myth & tradition. Translator: 

Matthew O‟Connell. Urbana and Chicago: University of Illinois Press, 2000. 

 

DURAND, Gilbert. As estruturas antropológicas do imaginário: introdução à 

arquetipologia geral. Trad. Hélder Godinho. 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 

 

______ . O retorno do mito: introdução à mitodologia. Mitos e sociedades. Revista 

Famecos: mídia, cultura e tecnologia. Faculdade de comunicação social, PUCRS, nº 01, 

Setembro. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1994, quadrimestral. 

 

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano: a essência das religiões. Trad. Rogério 

Fernandes. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2008. 

 

______ . Mefistófeles e o andrógino. Trad. Ivone Castilho Benedetti. 2. ed. São Paulo: 

Martins Fontes, 1999. 

 

______ . Mito e realidade. Trad. Pola Civelli. 6.ed. São Paulo: Perspectiva, 2007. 

(Coleção Debates, 52).  

 

FEHÉR, Ference. O romance está morrendo?: contribuição à teoria do romance. Trad. 

Eduardo Lima. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1997. 

 

FERNANDES, José. O poema visual: leitura do imaginário esotérico (da Antigüidade 

ao século XX). Petrópolis, RJ: Vozes, 1996. 

 

FRANKIEL, Tamar. A voz de Sara: a espiritualidade feminina e o judaísmo 

tradicional. Trad. Aida Lerner. São Paulo: Maayanot, 2000.  

 

FRYE, Northrop. Fábulas da identidade: ensaios sobre mitopoética. Trad. Sandra 

Vasconcelos. São Paulo: Nova Alexandria, 2000. 

 

______ . O Código dos códigos: a Bíblia e a Literatura. Trad. Flávio Aguiar. São 

Paulo: Boitempo, 2004. 

 

______ . Anatomia da crítica: quatro ensaios. Trad. Péricles Eugênio da Silva Ramos. 

São Paulo: Cultrix, 1979. 

 

GINZBERG, Louis. The legends of the Jews. Published in 1909. Available in Internet: 

www.sacred-texts.com Acesso em agosto de 2009. 

 

GOETHE, Johann Wolfgang von. Os anos de aprendizado de Wilhelm Meister. Trad. 

Nicolino Simone Neto. São Paulo: Ed. 34, 2006. 

 

 

HOLANDA, Sérgio Buarque de. Visões do Paraíso: os motivos edênicos no 

descobrimento e na colonização do Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 2010. 

http://www.sacred-texts.com/


195 

 

 

IGEL, Regina. Imigrantes judeus, escritores brasileiros. São Paulo: Perspectiva, 1997. 

 

JANSON, H. W.; JANSON, Anthony F. Iniciação à história da arte. Trad. Jefferson 

Luiz Camargol. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 1996.  

 

JOSEFO, Flávio. História dos hebreus. Trad. Vicente Pedroso. Rio de Janeiro: CPAD, 

1990. 

 

KAPLAN, Aryeh. Três ensaios de Aryeh Kaplan: se você fosse Deus, a imortalidade e 

a alma, um mundo de amor. Trad. Claudia M. Caon. São Paulo: Colel Torá Temimá do 

Brasil, 1992.  

 

_______ . As águas do Éden: o mistério do micvê. Trad. Rachel Rosenblum; Esther Eva 

Horowitz. São Paulo: Maayanot, 1992. 

 

KIRST, Nelson et al. Dicionário Hebraico-Português e Aramaico-Português. 15. ed. 

São Leopoldo: Sinodal; Petrópolis: Vozes, 2002.  

 

KRAUSS, Heinrich. O Paraíso: de Adão e Eva às utopias contemporâneas. Trad. 

Mário Eduardo Viaro. São Paulo: Globo, 2006. 

 

LAMB, Ruth S. “El mundo mìtico en la nueva novela latinoamericana”. In: ACTAS 

DEL CUARTO CONGRESO INTERNACIONAL DE HISPANISTAS / coord. por 

Eugenio Bustos Tovar, v. 2, 1982, ISBN 84-7481-215-1, p. 101-108. Disponible en:  

http://cvc.cervantes.es/obref/aih/pdf/04/aih_04_2_010.pdf  

 

LAUAND, Luiz Jean (Org.). Educação, teatro e matemática medievais. Trad. Luiz Jean 

Lauand. São Paulo: Perspectiva; Editora da Universidade de São Paulo, 1986. (Coleção 

elos, 45).  

 

LE GOFF, Jacques.  Observações sobre corpo e ideologia no Ocidente Medieval. In: 

LE GOFF, Jacques. O maravilhoso e o quotidiano no Ocidente Medieval. Trad. António 

José Pinto Ribeiro. Lisboa: Edições 70, 1989. 

 

_______ . (Dir.). O homem medieval. Trad. Maria Jorge Vilar de Figueiredo. Lisboa: 

Editorial Imprensa, 1989.  
 

_______ . O imaginário medieval.Trad. Manuel Ruas. Lisboa: Estampa, 1994. 

 

LIMA, José Lezama. A expressão americana. Trad. Irlemar Chiampi. São Paulo: 

Brasiliense, 1988. 

 

LUKÁCS, Georg. A teoria do romance. Trad. José Marcos Mariani de Macedo. São 

Paulo: Duas Cidades; Ed. 34, 2000. 

 

MAAS, Wilma Patrícia Marzari. Cânone mínimo: o bildungsroman na história da 

literatura. São Paulo: Editora UNESP, 2000.  

 

http://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=3876
http://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=3876
http://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=864188
http://cvc.cervantes.es/obref/aih/pdf/04/aih_04_2_010.pdf


196 

 

MACHADO, Álvaro Manuel; PAGEAUX, Daniel-Henri. Da literatura comparada à 

teoria da literatura. Lisboa: Edições 70, 1988. 

 

MAZZARI, Marcus Vinícius. Apresentação. In: GOETHE, Johann Wolfgang von. Os 

anos de aprendizado de Wilhelm Meister. Trad. Nicolino Simone Neto. São Paulo: Ed. 

34, 2006. 

 

MIGUET, Marie. Andróginos. In: BRUNEL, Pierre (Org.). Dicionário de mitos 

literários. Trad. Carlos Sussekind et al. 4. ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2005. 

 

MONEGAL, Emir Rodríguez. Tradição e renovação. In: MORENO, César Fernández 

(Org.). América Latina em sua literatura. São Paulo: Perspectiva, 1979. 

 

NEIVA, Saulo. Avatares da epopéia na poesia brasileira do final do século XX. Recife: 

Fundação Joaquim Nabuco; Ed. Massangana, 2009. 

 

NITRINI, Sandra. Literatura Comparada: História, Teoria e Crítica. 3. ed. São Paulo: 

Editora da Universidade de São Paulo, 2010. (Acadêmica; 16). 

 

OZ, Amós. The Bitter Test of Dreams Come True. U.S.A, 2008. Entrevista concedida a 

Joanna Chen, em 17 de fevereiro de 2008. Disponível em: 

<http://www.newsweek.com/2008/02/13/the-bitter-taste-of-dreams-come-true.html>. 

Acesso em: 26 jan. 2011. 

 

PAES, José Paulo. Poesia completa. São Paulo: Companhia das Letras, 2008. 

   

PAGELS, Elaine. Adão, Eva e a serpente. Trad. Talita M. Rodrigues. Rio de Janeiro: 

Rocco, 1992. 

 

PAZ, Octavio. A árvore da vida. In:______ . Convergências: ensaios sobre arte e 

literatura. Trad. Moacir Werneck de Castro. Rio de Janeiro: Rocco, 1991.  

 

_______ . Literatura de fundação. In: ______ . Signos em rotação. Trad. Sebastião 

Uchoa Leite. São Paulo, Perspectiva, 1990. 

 

_______ . Literatura, subdesenvolvimento e modernidade. In: ______ . Signos em 

rotação. Trad. Sebastião Uchoa Leite. São Paulo, Perspectiva, 1990. 

 

PERRONE-MOISÉS, Leyla. Paradoxos do nacionalismo literário na América Latina. 

In: ______ .Vira e mexe nacionalismo: paradoxos do nacionalismo literário. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2007.  

 

_______ . Literatura comparada, intertexto e Antropofagia. In: ______ . Flores da 

escrivaninha. São Paulo: Companhia das Letras, 1990. 

 

PLATÃO. O banquete. São Paulo: Martin Claret, 1999. 

 

QUINTANA, Mário. Prosa e verso: compilação do autor. Porto Alegre: Editora Globo, 

1978. 



197 

 

 

RASHI. Comentário sobre Gênesis. Banco de dados. Disponível na Internet. 

http://www.chabad.org Acesso em agosto de 2009.  

 

RICOEUR, Paul. O conflito das interpretações: ensaios de hermenêutica. Trad. M. F. 

Sá Correia. Porto, Portugal: RÊS Editora, 1989. 

 

ROSENFELD, Anatol. Reflexões sobre o romance moderno. In: ROSENFELD, Anatol. 

Texto/Contexto I. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 1996. 

ROOB, Alexander. Alquimia & mística: el gabinete hermético. Trad. Carlos Caramés. 

Madrid, España: Tashen, 2005.  

 

SABATO, Ernesto. O escritor e seus fantasmas. Trad. Pedro Maia Soares. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2003. 

 

SCHÜLER, Donaldo. Teoria do romance. São Paulo: Ática, 1989. 

 

SANTIAGO, Silviano. O entre-lugar do discurso latino-americano. In: Uma literatura 

nos trópicos: ensaios sobre dependência cultural. 2. ed. Rio de Janeiro: Rocco, 2000.  

 

_______ . A permanência do discurso da tradição no modernismo. In: _______ . Nas 

malhas da letra. São Paulo: Companhia das Letras, 1989. 

 

_______ . Apesar de dependente, universal. In: _______ . Vale quanto pesa: ensaios 

sobre questões político-culturais. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1982. (Coleção Literatura 

e Teoria Literária, v. 44). 

 

SCHWARZ, Roberto. Nacional por subtração. In: _______ . Que horas são? Ensaios. 

São Paulo: Companhia das Letras, 1987. 

 

SPINA, Segismundo. Iniciação na cultura literária medieval. Rio de Janeiro: Grifo, 

1973. 

 

SOUZA, Eneida Maria de; MIRANDA, Wander Melo. Perspectivas da literatura 

comparada no Brasil. In: CARVALHAL, Tânia Franco (Org.). Literatura Comparada 

no mundo: questões e métodos – Literatura comparada en el mundo: cuestiones y 

métodos. Porto Alegre: L&PM/VITAE/AILC, 1997.  

 

STERN, David H. Jewish New Testament Commentary. Jewish New Testament 

Publications, Inc.: Clarksville, Maryland, 1992. 

 

SHULAM, Joseph. Hidden Treasures: The First Century Jewish Way of Understanding 

The Scriptures. Jerusalem, Israel: Netivyah Bible Instruction Ministry, 2008. 

 

TAYLOR, William Carey. Dicionário do Novo Testamento Grego. 09. ed. Rio de 

Janeiro: Juerp, 1991.  

 

http://www.chabad.org/


198 

 

UNTERMAN, Alan. Dicionário judaico de lendas e tradições. Trad. Paulo Geiger. Rio 

de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1992.  

 

VAN WOENSEL, Maurice. Simbolismo animal na idade média: os bestiários: um 

safári literário à procura de animais fabulosos. João Pessoa: Editora Universitária, 

2001. 

 

WELLEK, René; WARREN, Austin. Literatura geral, literatura comparada e 

literatura nacional. In: _______ . Teoria da literatura e metodologia dos estudos 

literários. Trad. Luís Carlos Borges. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 

 

ZOLLA, Elémire. Androginia. Rio de Janeiro: Fernando Chinaglia Distribuidora, 1997.  
 


