UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE ARTES E COMUNICACAO
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM LETRAS E LINGUISTICA
MESTRADO EM TEORIA DA LITERATURA

VISOES DO PARAISO: RELEITURA DA DIVINA COMEDIA, DE
DANTE ALIGHIERI, EM AVALOVARA, DE OSMAN LINS

Fernando Oliveira Santana Junior

RECIFE
2011



UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE ARTES E COMUNICACAO
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM LETRAS E LINGUISTICA
MESTRADO EM TEORIA DA LITERATURA

VISOES DO PARAISO: RELEITURA DA DIVINA COMEDIA, DE
DANTE ALIGHIERI, EM AVALOVARA, DE OSMAN LINS

Fernando Oliveira Santana Junior

Dissertacdo de Mestrado apresentada ao
Programa de Po6s-Graduacdo em Letras e
Linguistica da UFPE, com linha de
pesquisa em Literatura Comparada, como
requisito a obtencdo do grau de Mestre em
Teoria da Literatura.

Orientadora: Prof® Dr?2 Ermelinda Maria
Araujo Ferreira

Trabalho realizado com bolsa de mestrado
do CNPq

RECIFE
2011



Catalogacdo na fonte
Bibliotecéria Glaucia Candida da Silva, CRB4-1662

S233v

Santana Junior, Fernando Oliveira.

VisBes do paraiso: releitura da Divina Comédia, de Dante Alighieri,
em Avalovara, de Osman Lins / Fernando Oliveira Santana Janior. —
Recife: O autor, 2011.

197p. :il. ; 30 cm.

Orientador: Ermelinda Maria Araujo Ferreira.

Dissertagdo (Mestrado) — Universidade Federal de Pernambuco,
CAC. Letras, 2011.

Inclui bibliografia.

1. Literatura comparada. 2. Literatura italiana. 3. Literatura brasileira
I. Ferreira, Ermelinda Maria Araujo (Orientador). Il. Titulo.

800 CDD (22.ed.) UFPE (CAC2011-06)




FERNANDO OLIVEIRA SANTANA JUNIOR

VISOES DO PARAISO: RELEITURA DA DIVINA COMEDIA, DE
DANTE ALIGHIERI, EM AVALOVARA, DE OSMAN LINS

Dissertagdo apresentada ao Programa de Pos-
Graduagdo em Letras da Universidade Federal de
Pernambuco como requisito para a obtengdo do
Grau de Mestrado em Teoria da Literatura, em
10/01/2011.

BANCA EXAMINADORA:

/7)%@(,&‘@&%

Prof*. Dr*. Ermelinda Maria Araijo Ferreira
Orientadora — LETRAS UFPE

Prof. ebastien Joachi
E RAS - UFPE

/

L

Prof. Dr. Fabio Cavalcante de Andrade
Letras - UFRPE

Recife — PE
2011



Dedico esta dissertacdo a duas pessoas
queridas, exemplares, heroinas e amadas que
partiram no caminho da minha jornada do
mestrado: meu pai Fernando Oliveira Santana
(de abengoada memodria — In memorian) e
minha avd materna Maria Lizete dos Santos
Souza (de abengcoada memoria — In

memorian).

Também a dedico a minha mée — Léa Maria
de Souza Santana — e a minha irma — Maria
Leilane Souza Santana, amores sempre
presentes, mesmo quando muitos estdo

ausentes.



AGRADECIMENTOS

Ao meu Ribono shel Olam — 0?1y 5w 11127 — Mestre do Universo, Deus da vida,
razdo maior do meu viver, por me conduzir em mais esta travessia-etapa da minha vida,
outorgando-me forcgas para vencer os obstaculos: muito obrigado, Pai!

Ao meu querido e her6i, meu pai Fernando Oliveira Santana (de abencoada
memoria — In memorian), que deixou seu legado exemplar, a fim de me formar/moldar
para a vida. Esta vitoria também ¢é dele!

A minha querida e heroina, minha avé materna Maria Lizete dos Santos Souza (de
abencoada memoria — In memorian), uma segunda mae desde o meu balbuciar, quando
a palavra ainda escorregava seus primeiros passos (avos e avos sao duas vezes pais e
maes). Vejo-a, hoje, pela bravura em enfrentar muitas agruras da vida, usufruir as
doguras, como a Joana Carolina, avd de Osman Lins, homenageada pelo neto num
retdbulo de palavras.

A minha mée Léa Maria de Souza Santana e & minha irm4 Maria Leilane Souza
Santana, amores tdo presentes no meu viver, sem 0s quais ndo poderia enfrentar os
dissabores que juntos passamos quando nossas pérolas partiram para a eternidade. Esta
vitdria também é de vocés duas!

A minha querida avo paterna Maria Silvia de Oliveira, outra segunda mae,
heroina: seu retabulo ainda esta em construcdo. Aos meus tios, as minhas tias, primos
do nosso solo sergipano, que direta e indiretamente contribuiram para eu chegar até
aqui.

A querida e saudosa professora Rachel de Hollanda Costa (In memorian), ex-
coordenadora do Departamento de Letras da UNICAP, que no final da minha
graduacdo, ano em que partira, se empenhou junto aos professores para que tivesse
meus exames antecipados, a fim de que me preparasse para € me inscrevesse no
mestrado. Ao Departamento de Letras da UNICAP, Coordenacdo e corpo docente.

A minha estimada e querida orientadora, prof® Dr2 Ermelinda Ferreira, que é mais
que uma orientadora, é alguém com quem amadure¢o uma sélida amizade osmaniana-
humana, compartilhando meus “saltos quanticos” na paixao pela obra de Osman Lins;
pela precisa-preciosa orientagéo, por acreditar em mim. Ganhei uma mae osmaniana!

A Universidade Federal de Pernambuco, especialmente ao Programa de Pos-

Graduacdo em Letras e Linguistica e todo o quadro de funcionarios que o formam,



desde a Coordenadora Prof® Evandra Grigoletto, bem como o corpo docente, incluindo
Jozaias e Diva, e todos os bolsistas, proporcionando atencéo e consideracao.

Ao CNPq, pela bolsa concedida, para pudesse me dedicar integralmente ao
mestrado com eficacia e as pesquisas deste trabalho.

Aos professores com quem estudei durante o curso, que contribuiram com seus
ensinamentos fecundantes: Ermelinda Ferreira (novamente), Sébastien Joachim,
Lourival Holanda, Anco Mércio, Maria do Carmo Nino, Sénia Ramalho.

Um agradecimento especial para o professor Sébastien Joachim pelas indicacdes
valiosas na Pré-Banca.

Um agradecimento especial para os professores que compuseram a Banca
Examinadora, na Defesa, Sébastien Joachim (novamente) e Fabio Andrade.
Agradecimento pelas leituras criticas para esta dissertacdo e pelo juizo valorativo deste
trabalho, como contribuinte para os estudos dantescos e osmanianos.

Ao hoje amigo, prof. Robson Teles, que nel mezzo del cammin di mia
graduazione acreditou em mim, e apresentou-me a obra de Osman Lins, de modo que o
PIBIC osmaniano foi uma maravilhosa e fecunda experiéncia. Meu pai literario, que
pdde ver na minha cabeca “uma casa de ideias”. Também agradeco a sua irma, Rosana
Teles, que também contribuiu para a minha entrada na familia osmaniana.

Um agradecimento especial para a prof? Elizabeth Siqueira, da UNICAP.

Ao grande amigo da arte do palco e da palavra, Alexsandro Souto Maior de
Macedo, com gquem amadureci uma permanente amizade.

As minhas queridas amigas Angélica Guilnerme, Angela Maranhdo, Adriana
Maranhdo, Marta Milene e Jessica Oliveira com quem compartilhar é dar inicio a novas
cartilhas nas peripécias da existéncia, para al¢ar novos voos.

A profé Dr* Regina Dalcastagné, da UnB, apaixonada pela obra osmaniana, que
gentilmente me cedeu um artigo sobre Avalovara, util para este trabalho, bem como ao
poeta, critico e professor José Fernandes, pela outorgada contribuicdo em prosa e verso.

Aos funcionarios das seguintes bibliotecas, pois contribuiram com 0 meu acesso a
fontes imprescindiveis para a realizacdo desta dissertagdo: Biblioteca do Programa de
Pds-Graduacgdo em Letras da Universidade Federal de Pernambuco, Biblioteca Joaquim
Cardozo, Biblioteca Central da Universidade Federal de Pernambuco, Biblioteca do

Centro de Filosofia e Ciéncias Humanas.



O Talmude nos diz que toda a agua do mundo,
derradeiramente, tem sua raiz no rio que emergiu
do Eden. Num certo sentido, esse rio é a fonte
espiritual de toda a agua. Mesmo que uma pessoa
ndo possa entrar no proprio Jardim do Eden,
sempre que se associa com esses rios [o Tigre, o
Nilo, o Eufrates e o Ganges] — ou com qualquer
outra &gua, — ela esté restabelecendo sua ligacéo
com o Eden.

Rabino Aryeh Kaplan, As &guas do Eden — O
mistério do micveé.

Veramente quant’io del regno santo / ne la mia
mente potei far tesoro, / sara ora materia del mio
canto. Verdadeiramente, o quanto eu do reino
santo / na minha mente puder fazer tesouro, / sera,
j&, o tema do meu canto (Traduc&o nossa)

Dante Alighieri, Divina Comédia

As narrativas simulam a conjuncéo de fragmentos
dispersos e com isto nos rejubilamos. Os eclipses
evocam-nas.

As narrativas constituem simulacros de uma ordem
que intuimos e da qual somos nostalgicos.

Osman Lins, Avalovara

A critica amplia a obra literaria. A Divina
Comédia, hoje, é o poema de Dante e tudo o que se
escreveu sobre ele. Um grande texto, assim, é algo
que ndo cessa de crescer.

Osman Lins, O ultimo texto: para que serve a
critica?, Evangelho na taba.



RESUMO

Esta dissertacdo tem por objetivo fazer uma analise comparativa entre a Divina
Comédia (escrita entre 1307 e 1321), de Dante Alighieri (1265-1321), e o romance
Avalovara, de Osman da Costa Lins (1924-1978), publicado em 1973. Tendo
constatado que pouco se tem escrito sobre a relacdo entre a Commedia e Avalovara,
resolvemos escrever um estudo de carater mais amplo, trazendo para o0 nosso trabalho
contribuicdes feitas e dar a nossa contribuicdo. Para essa analise, priorizamos a
comparagdo quanto ao tema do Paraiso, visto que tanto a Commedia quanto Avalovara
recorrem ao mito biblico. Mito que retornou com forca no século XX, apds um processo
de saturagdo com o cientificismo e a industrializacdo herdeira do século das Luzes,
segundo Gilbert Durand, de modo que conforme o escritor e critico mexicano Carlos
Fuentes, a necessidade do mito surgiu, paradoxalmente, das ruinas da cultura que o
rejeitou. A influéncia da Divina Comédia sobre o romance Avalovara foi ressaltada por
Osman Lins em vaérias entrevistas, mas ressalvando que o romance — ao seu modo —
homenageia o poeta italiano. Nesse sentido, o estudo dessas duas obras se fundamentou
no comparatismo latino-americano. Reflexdes e ensaios de Antonio Candido, Silviano
Santiago, Roberto Schwarz, Leyla Perrone-Moisés, Haroldo de Campos e Octavio Paz,
por exemplo, foram importantes para entendermos como a releitura da Commedia por
Avalovara ndo se deu passivamente, mas de maneira inovadora, de modo que contribuiu
para a renovagdo do género romanesco latino-americano. A comparagdo entre essas
obras ocorreu em dois aspectos: o estético e o identitario. Este se deteve, especialmente,
na andlise da androginia adamica para problematizar a hibrida identidade latino-
americana, através de Avalovara, visto que Dante ndo menciona o Adao andrégino.
Aquele quanto a estrutura (composicdo catedratica), personagem (focalizando a Beatriz
dantesca e as leituras variantes dela pelas personagens osmanianas, especialmente Roos,
Cecilia e ') e a0 espaco (narrativizacdo do Eden como espaco animico e globalizante).
Nosso ensaio termina com uma discussdo sobre uma possivel leitura do regionalismo
literdrio na Divina Comédia (fundamentando-se no conceito de regionalismo como
tendo seus primordios na tradicdo greco-latina); também com uma discussao sobre uma
releitura do regionalismo nordestino em Avalovara. Aproveitamos para também
fazermos uma revisao de certos postulados da critica osmaniana.

PALAVRAS-CHAVE: comparatismo latino-americano; Paraiso; Divina Comédia;
Dante Alighieri; Avalovara; Osman Lins.



ABSTRACT

This dissertation aims to make a comparative analysis between the Divine Comedy
(work written between 1307 and 1321), by Dante Alighieri (1265-1321), and
Avalovara, a novel by Osman da Costa Lins (1924-1978), published on 1973. Because
of the few productions about the relation between the Commedia and Avalovara, we
decided to write a study with a character more ample, bringing for our work
contributions already made and giving our contribution. For this analysis, we focused
the comparison regarding to the Paradise’s myth, because both works (the Commedia
and Avalovara) search this Biblical myth. This myth returned with force on 20™ century,
after a process of saturation with the scientificism and the industrialization as a legacy
of the Century of Light, according to Gilbert Durand. Therefore, according to the
Mexican writer Carlos Fuentes, the necessity of the myth emerged, paradoxally, from
the ruins of the culture that rejected it. The Commedia’s influence over Avalovara was
emphasized by Osman Lins in many broadcasts; but Lins said that Avalovara, in its
way, pays homage to Dante. So the study of these works was based in the Latin
American Comparatism. Reflections and essays of Antonio Candido, Silviano Santiago,
Roberto Schwarz, Leyla Perrone-Moisés, Haroldo de Campos and Octavio Paz, for
example, were important to figure out how Avalovara make a new reading of the Divine
Comedy, without a passive way, but active and renewed. So Avalovara contributed to
the renovation of Latin American novel. The comparison between these works was
made through two aspects. The first one is the aesthetic, which worked the structure
(cathedratic composition), character (focusing Beatrice and the variant readings of her
by the osmanian feminine characters, specially Ross, Cecilia and @) and the space
(narrativization of Eden as globalizant and animistic space). The second one is the
identitary, which worked, specially, the Adamic androgyny to problematize the hybrid
American Latin identity through Avalovara, because Dante didn’t spoke about the
androgyny Adam. Our essay ends with some discussion about one possible reading of
the literary regionalism in the Divine Comedy (based in the concept that affirms the
regionalism begins in the Latin-Greek tradition) as well as with some discussion about
one (re)reading of the Northeast regionalism in Avalovara. We enjoyed this opportunity
to make one revision of some postulates of the osmanian critic.

KEY-WORDS: Latin-American Comparatism; Paradise; Divine Comedy; Dante
Alighieri; Avalovara; Osman Lins.



10

SUMARIO
INTRODUCAO
(Dos preparativos do DANQUELE) ........ccecveiiiiicccece e 11
I B oI -V = 110 USRS RSURTS 21
1.1 O Paraiso segundo 0s pensamentos judaico € CriSt80 ..........ccccovvererririreninnene 23
1.2 O Paraiso e seu habitante primordial: 0 androgino ..........cccccceecvevevivevecieseenne. 42
2 A ascensdo ao Paraiso segundo Dante ANGhIeri ..o 46

2.1 A Divina Comédia: a estrutura de uma cosmologia poética do Paraiso

........................................................................................................................................ 52
2.2 O homo viator e a Divina Comédia como precursora do Bildungsroman ......... 60
2.3 A androginia na Divina COMEIA .........coevieiiriniieiie e 68
3 A descida ao Paraiso segundo OSman LiNS ..........ccccvveieiieiieie e 70

3.1 Avalovara: a estrutura de uma cosmogonia romanesca do Paraiso

3.2 Do homo viator ao homo creator: a sagracao do literario e Avalovara como um

BilAUNQSIOMAN ...ttt e sra et ans 82
3.3 A androginia em AVAIOVAIa ...........ccceeueiiieiieic e 114
4 Variages em torno do Jardim do Eden: do romance ao romanesco ................ 126

4.1 Avalovara e a Divina Comédia: o mito do Paraiso e o Regionalismo
4.2 O direito de Florenca ao Paraiso na poesia: A Divina Comédia e o regionalismo
1 =] = o USRS 164
4.3 O direito do Nordeste brasileiro ao Paraiso no romance: Avalovara e 0
regioNaliSMO A8 30 ...ccviiiiie e 168

CONCLUSAO oo e e e 181

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS ........coooieieieeveeee e, 187



11

INTRODUCAO

(Dos preparativos do banquete)

No inicio de todo banquete bem organizado, 0s
serventes costumam tomar pdo preparado e
depura-lo de toda mancha. Dante Alighieri, Il
Convivio (O Banquete).

Definir o que seja Literatura Comparada ndo é uma tarefa comoda, sobretudo
considerando as mutacOes/dilatacdes conceituais pelas quais essa disciplina vem
passando nos ultimos cento e cinquenta anos. Ademais, a tarefa se torna ainda mais
complexa quando comegamos a pensar nos estudos comparativos aplicados a Literatura
Latino-Americana. Essa complexidade demanda a revisdo de velhas terminologias,
como “literatura ocidental”, ou “tradicao literaria europeia”, portadoras de um complexo
de superioridade (NITRINI, 2000, p. 62). Ndo obstante, podemos elencar algumas
definicBes basicas que servirdo como fundamento, ou background, para 0 nosso marco
tedrico escolhido para desdobramento analitico deste trabalho, seguindo a temaética
proposta. Para este trabalho, priorizamos a analise comparatista do tema do Paraiso na
Divina Comédia e no romance Avalovara, atentando, também, para a renovacdo dos
géneros literérios trazida por Dante e Osman Lins, priorizando este, como atualizacao
estética dos géneros nos quais investiram: poesia e romance, respectivamente. Vale
ressaltar que a comparacao entre obra e obra lida, segundo Tania Franco Carvalhal, com
a investigacao “dos processos de estruturacao das obras™ (2006, p. 06).

Conforme Leyla Perrone-Moisés, “qualquer estudo que incida sobre as relagdes
entre duas ou mais literaturas pertence ao ambito da literatura comparada” (1990, p. 91),
conceituacdo também sustentada pelos criticos René Wellek e Austin Warren (2003, p.
48), entre outros. Ainda segundo Perrone-Moisés (1990), essas relacdes se expressam
de varios modos, dentro da variada analise comparatista: comparacdo entre autor e
autor, obra e obra, entre movimentos literdrios de ambos e ambas, analise da recepcdo
da fortuna critica e da fortuna de traducdo de um autor em pais estrangeiro, estudo de

um tema e das personagens, por exemplo. Ja Alvaro Manuel Machado e Daniel-Henry



12

Pageaux, além de confirmarem a comparagdo entre dois ou mais textos literarios, dois
autores, incluem “dois ou mais fendmenos culturais”, significando “duas ou mais
culturas de que dependem esses autores e esses textos” (1988, p. 17). Especificamente,
essa inclusdo lida com as discussdes em torno da cultura europeia frente as culturas do
chamado Terceiro Mundo, nos interessando — no plano literario — a questdo do
posicionamento da identidade latino-americana frente a identidade europeia. N&o
obstante, esses tedricos dos estudos comparatistas defendem que o comparativismo nao
se fundamenta somente na comparagao. Para cles, “de facto, trata-se, sobretudo, muito
mais frequentemente, muito mais amplamente, de relacionar” (MACHADO;
PAGEAUX, 1988, p. 17), visto que a “literatura comparada ndo pode ser entendida
apenas como sinéonimo de ‘comparac¢do’ (CARVALHAL, 2006, p. 07). Dito de outro
modo, “comparar é sempre ver semelhancas e diferencas” (PERRONE-MOISES, 1990,
p. 96), visto que o ato de relacionar pressup@e a investigacdo das convergéncias e das
divergéncias entre autores e entre obras literrias. Diante da variedade de defini¢Ges de
Literatura Comparada, Tania Franco Carvalhal a denomina de Babel, cujas sinuosas
veredas, variadas e conflitantes, tornam a caminhada do comparativista sobremodo
complexa.

N4&o é nosso objetivo recapitular a longa trajetéria dos estudos comparativos®,
partindo do modelo mais tradicionalista de comparacdo (o colonizador) até o atual (o
descolonizado), mas pontuar panoramica e condensadamente 0S sucessivos
deslocamentos pelos quais passaram o0s estudos comparativos. A mencdo a esses
deslocamentos, partindo do contexto europeu do século XIX, também nos servird de
background para o entendimento do marco tedrico comparatista que norteard 0 nosso
trabalho. Contudo, as discussdes acerca do que Eduardo Coutinho denominou de
“sentido e funcdo da Literatura Comparada na América Latina” (2003), relacionadas
com o tema deste trabalho, serdo realizadas no capitulo trés, com reflexdes de Antonio
Candido, Roberto Schwarz, Silviano Santiago, Leyla Perrone-Moisés, Octavio Paz,
entre outros.

E no contexto cientificista, positivista e historicista do século XIX, na Europa,

que a Literatura Comparada se institui como disciplina académica, embora o ato de

! Para um entendimento panoramico do percurso histérico da Literatura Comparada como disciplina
académica, ler, por exemplo, “Literatura Comparada”, de Tania Franco Carvalhal (2006), “Literatura
Comparada na América Latina”, de Eduardo Coutinho (2003), ¢ “Literatura Comparada”, de Sandra
Nitrini (2000).



13

comparar seja bastante antigo, visto que o encontramos na Antiguidade Cl&ssica,
também passando pelo Renascimento?. No século XIX, as comparagdes entre estruturas
e os fenbmenos naturais, que norteavam as pesquisas nas ciéncias naturais, eram
fundamentados na analogia, na semelhanca, no que havia de comum entre essas
estruturas e fendmenos. Por conseguinte, principios causais e factuais determinariam
tais pesquisas. E esse tipo de comparacdo que afetaria, no século XIX, ndo sO a
Linguistica (por meio das comparagdes genealdgicas entre as linguas, a fim de buscar a
origem comum entre elas), mas também a Literatura.

E na Franca que a Literatura Comparada principiard seu trajeto
institucionalmente como disciplina académica, também surgindo na Alemanha, Italia,
Inglaterra e Portugal. Do solo académico francés partiram postulados cléssicos. Por
exemplo, em 1921, através da Revue de Littérature Comparée, Fernand Baldensperger e
Paul Hazard, postulariam dois métodos que, segundo eles, configurariam os estudos
comparativos. Inicialmente, o contato real, documentado, do autor com a obra e do
autor com paises, especialmente os da Europa. Com isso, 0 entdo comparativismo
procurava elencar fontes e influéncias, buscando o estabelecimento de parentescos,
imitacdo e empréstimos recebidos, além do estudo da fortuna critica de um autor noutro
pais europeu, por exemplo, Goethe na Franca (CARVALHAL, 2006, p. 14;
COUTINHO, 2003, p. 15). Vé-se, nesse primeiro método, um rango dos estudos
comparatistas do periodo renascentista, fincados na imitacdo passiva dos classicos
greco-latinos, e — por causa de tal ran¢co — um binarismo por aproximacdo analdgica e
uma construgdo genealdgica de “familias literarias”. O segundo método “determinava a
definitiva vinculagcdo dos estudos literarios comparados com a perspectiva historica.
Nesse contexto, a literatura comparada passa a ser vista como um ramo da histéria
literaria” (CARVALHAL, 2006, p. 14), cuja abordagem extrinseca ndo apreciava o
fendmeno literario em si mesmo, mas s6 usando esse fenébmeno desde que ele fosse
semelhante a outros (COUTINHO, 2003, p. 15). Outro postulado cléssico do

comparativismo francés, mas em nada diferente do de Baldensperger e Hazard, é o de

2 Por exemplo, como aponta Eduardo Coutinho, “na Roma classica, autores como Macrobius e Aulus
Gellius teceram diversos paralelos entre poetas romanos e gregos” (2003, p. 12). Essas comparagdes eram
baseadas nas analogias entre 0s mesmos mitos que povoaram o imaginario dos gregos e dos romanos. Ja
na Renascenca, 0 modismo em que veio a se tornar o comparativismo, baseado no conceito de mimesis
como imitatio, consistia na passiva imitacdo dos classicos, priorizando paralelos analdgicos e a analise de
influéncias recebidas (COUTINHO, 2003, p. 12).



14

Van Tieghem. Em sua obra La littérature comparée, de 1931, Paul Van Tieghem atesta
que as pesquisas em Literatura Comparada devem se centrar na andlise das afinidades,
ou semelhancas e conjuncgdes, entre duas obras literarias (CARVALHAL, 2006, p. 19).
Portanto, segundo o comparatismo classico francés, com seu binarismo hierarquizado a
favor da complexada hegemonia do canone literario europeu, “qualquer que fosse o
resultado da comparacdo, a divida quanto ao outro termo da equacdo era sempre
reforcada” (SOUZA; MIRANDA, In: CARVALHAL (Org.), 1997, p. 40).

O questionamento dos postulados classicos da Literatura Comparada ocorreu
inicialmente em 1958, durante o Il Congresso da Associacao Internacional de Literatura
Comparada. Nesse evento académico de grande prestigio, ocorrido nos Estados Unidos,
o critico literrio René Wellek apresentou uma polémica conferéncia, intitulada The
Crisis of Comparative Literature, por meio da qual se posiciona contra a chamada
escola francesa. Segundo Wellek, o comparativismo francés sobrecarregava “a literatura
comparada com uma metodologia obsoleta e sobre ela deitaram a m&o mortal do
factualismo, do cientismo e do relativismo historico do século XIX” (apud
CARVALHAL, 2006, p. 36). Atacando o evolucionismo historicista que privilegiava o
canone literdrio europeu, e que buscava o paralelismo por semelhancas, Wellek
sustentava que a Literatura Comparada precisava sobrepujar as fronteiras europeias,
para “incluir outras literaturas até entdo alheias ao canone da tradicdo ocidental”
(COUTINHO, 2003, p. 17). Essa inclusdo é ratificada em Theory of Literature, de 1948,
na qual diz, juntamente com Austin Warren, que devemos reconhecer — na maultipla
unidade da literatura mundial — “uma unidade intima, que inclui toda a Europa, a
Russia, os Estados Unidos e as literaturas latino-americanas” (2003, p. 51). Ademais,
Wellek, influenciado pela Fenomenologia, pelo New Criticism e pelo Formalismo
Russo, sustentava que os estudos comparativistas precisavam focar o texto literario
como objeto primordial da comparagéo, ndo propondo, com isso, um imanentismo, mas
um vinculo entre texto e contexto social (COUTINHO, 2003, p. 16; CARVALHAL,
2006, p. 36-37).

René Wellek também se posiciona contra o comparatismo centrado na busca
passiva das semelhancas sob fontes e influéncias. Juntamente com Austin Warren,
Wellek ensina que na comparagdo entre textos literarios ndo s6 devemos buscar
“paralelos e afinidades, mas também divergéncias entre o desenvolvimento literario de

uma nacdo e o da outra” (2003, p. 48; cf. WELLEK; WARREN, 2003, p. 49/51). Na



15

conferéncia supracitada, Wellek disse que “a matéria-prima provinda de qualquer parte
deixa de ser matéria inerte e ¢ assimilada numa nova estrutura” (apud CARVALHAL,
2006, p. 37). Ou seja, a influéncia de uma obra sobre a outra se revela na releitura, de
modo gue uma obra que, por exemplo, recebe a influéncia de um tema provindo de uma
obra anterior, vai relé-lo num processo de assimilagcdo fundamentado criticamente na
diferenca, embora possa manter certas semelhancas. Em fungdo de haver mais
combatido o comparativismo francés, Wellek — segundo Carvalhal (2006, p. 38-39) —
ndo construiu um postulado tedrico-metodologico para os estudos comparatistas, mas a
contribuicdo critica deixada por ele abriu caminho para o comparatismo latino-
americano. No entanto, precisamos dar mencgdo valorativa a um critico feroz do
comparatismo classico francés, que também era francés, sendo, portanto, uma exce¢do
critica: René Etiemble. Em suas obras Comparaison n'est pas raison, publicada em
1963, e Essais de littérature (vraiment) générale, publicada em 1974, Etiemble,
atacando o eurocentrismo de seus compatriotas dos estudos comparatistas, defende “um
interesse que ignora divisdes politicas e limites geogréaficos, pois, para ele, as literaturas
asiaticas [por exemplo] tém a mesma importancia que as européias” (CARVALHAL,
2006, p. 33).

O comparatismo latino-americano, que toma forca no final da década de 1970,
se insurge contra a reproducdo passiva dos canones literarios europeus, questionando
criticamente as nogdes de “tradicdo”, “fonte”, “influéncia”, “autoria” e “originalidade”,
por exemplo. Desde o ensaio Tradition and Individual Talent, de T. S. Eliot, passando
pelos manifestos oswaldianos Pau-Brasil e Antropéfago, pelos textos ensaisticos e
ficcionais de Jorge Luiz Borges, como Kafka e seus precursores e Pierre Menard, autor
de Quixote, a literatura latino-americana se posiciona criticamente perante a literatura
europeia. As discussdes sobre esse posicionamento, também partindo de reflexfes de
Antonio Candido®, Octavio Paz*, Silviano Santiago®, Roberto Schwarz®, Leyla Perrone-
Moisés’ e Haroldo de Campos®, serdo realizadas tendo como foco a comparacéo entre

® Literatura e subdesenvolvimento (In: CANDIDO, 1986).
* Literatura de fundag&o (In: PAZ, 1990).

5 Apesar de dependente, universal (In: SANTIAGO, 1982); O entre-lugar do discurso latino-americano
(In: SANTIAGO, 2000).

® Nacional por subtracéo (In: SCHWARZ, 1987).

" Paradoxos do nacionalismo literario na América Latina (In: PERRONE-MOISES, 2007).



16

Avalovara e a Commedia dantesca. Por ora, podemos sumariar as reflexdes desses
tedricos e escritores. Ao invés de propugnar uma auto-suficiéncia latino-americana, que
rejeita o referente tradicional europeu, ou uma passiva recepcdo inquestionavel desse
referente, pensamos na interdependéncia (CANDIDO, 1989), no entre-lugar
(SANTIAGO, 2000). Uma literatura que se mostra como segundo texto, como 0 caso da
literatura latino-americana, e influenciada pela literatura europeia, ndo sofre mais com o
complexo de inferioridade, pois a comparacdo, fundamentada mais na diferenga, mostra
que esse segundo texto enriquece o primeiro. Assim, no caso da literatura latino-
americana, ela — reapropriando-se do modelo literario europeu — o recria, modificando-o
para que ele seja problematizado, a fim de que atenda, por exemplo, as questdes da
identidade cultural na América Latina. Por conseguinte, “os termos do sistema
hierarquico anterior invertem-se no processo [comparativo] e o texto da cultura
dominada acaba por configurar-se como o mais rico dos dois” (COUTINHO, 2003, p.
21). Assim, ao inves de partir do olhar do modelo europeu, reproduzido anteriormente
na América Latina, a literatura latino-americana € quem passa a ser determinante na
analise comparatista quanto aos canones literarios europeus.

N&o constitui novidade alguma a insercdo de Osman Lins no contexto do
romance latino-americano, especialmente no movimento da nova narrativa latino-
americana: 0 boom: “ele [Osman Lins] integra [...] varias inovagdes da moderna
narrativa latino-americana do momento” (ANDRADE, 1987, p. 13). Segundo Ana
Luiza Andrade, é tendéncia da critica literaria por a ficcdo de Osman Lins junto com a
de Cortézar, Garcia Marquez e Lezama Lima (1987, p. 41), de modo que a obra do
escritor pernambucano se insere numa “linha épica latino-americana baseada na
construgdo estrutural” (ANDRADE, 1987, p. 42-43). Assim, o critico literario norte-
americano e tradutor da obra de Osman Lins para o inglés, Gregory Rabassa disse em
uma carta enviada para Osman Lins: “se agora alguém me perguntasse quem S80 0S trés
‘grandes’ romancistas da América Latina, eu teria de dizer Cortazar, Garcia Marquez e
Osman Lins (com um aceno a Lezama Lima)” (In. FUNDACAO CASA DE RUI
BARBOSA, 1988, p. 03). Esse mesmo critico vé uma rela¢do entre Avalovara e 62,
modelo parar armar, romance de Cortazar, incluindo esse romance osmaniano na

grande parte das obras ficcionais escritas na segunda metade do seculo XX,

® Da razdo antropofagica: a Europa sob o signo da devoragéo (In: REVISTA COLOQUIO/LETRAS,
1981).



17

denominadas por Rabassa de “the inventive novel®” (RABASSA, In: LINS, 2002). Essa
ficcdo inventiva, para o critico estadunidense, ¢ do tipo na qual o ficcionista “produces
the raw materials and hands them over to the reader to give them shape or structure and
sometimes meaning™®’ (In: LINS, 2002, p. vii).

A insercdo de Osman Lins no contexto latino-americano é vista em varios
trabalhos que compararam romances do escritor pernambucano principalmente com
textos ficcionais de Julio Cortdzar e Jorge Luis Borges. Apresentaremos apenas alguns
trabalhos: A estrutura labirintica e o texto aberto; a literatura e a linguagem como
problemas: comparacéo entre Rayuela, de Julio Cortazar, e Avalovara, de Osman Lins
e Jorge Luis Borges-Osman Lins, poética de la lectura®’. Tratam-se da dissertacéo e da
tese de doutoramento de Graciella Cariello, escritora argentina. Ermelinda Ferreira, no
ensaio Osman Lins e Jorge Luis Borges: testamentos literarios (In: SEDYCIAS (Org.),
2007), compara o conto Pierre Menard, autor de Quixote, de Borges, com 0 romance A
rainha dos carceres da Grécia, de Lins, investigando a leitura de obras dentro desses
géneros, problematizando a questdo da autoria. Regina Dalcastagné, em seu livro A
garganta das coisas (2000), faz uma relacdo possivel entre o conto borgiano El Aleph
com o romance Avalovara, vendo no conto borgiano a presenca de um passaro persa
que contém todos os passaros, espécie de Avalovara a borges, além do simultaneismo
da temporalidade, buscada por Borges e realizada por Osman Lins. Vale ressaltar que a
incidéncia de trabalhos comparativos entre Borges e Osman Lins é predominante. Além
disso, é oportuno salientar que Osman Lins estava ciente da producéo literaria latino-
americana de seu tempo, tendo lido Alejo Carpentier e Julio Cortazar, por exemplo
(1979, p. 264). Todavia, o autor de Avalovara nega ter recebido influéncias cortazianas
e joycianas, mas diz que recebeu “de Dante e Rabelais” (1979, p. 172): “Dante,
principalmente, na medida e na estrutura. E Rabelais, em certa desmesura e na
construgdo de um ou dois personagens” (LINS, 1979, p. 172). Ao mesmo tempo,

Osman Lins se posiciona contra o fato de o género romanesco “ficar submetido

% «0 romance inventivo” (Tradugio nossa).

10 “Cria os materiais brutos e os cede para que o leitor dé a eles forma ou estrutura e, as vezes,
significado” (Tradugdo nossa).

1 Em termos de publicacéo, podemos ter acesso a uma parte da tese de doutoramento de Graciella lendo
0 ensaio Osman Lins — Jorge Luis Borges, encruzilhadas e bifurcagdes, publicado no livro organizado
por Hugo Almeida (2004).



18

eternamente a canones do século XIX” (1979, p. 264), ou seja, especificamente contra
0s romances europeus de tradicdo realista. Diante dessa afirmacéo, temos, portanto, a
oportunidade de analisar a obra de Osman Lins dentro do processo inovador do
comparatismo latino-americano, contra a passividade da influéncia europeia.

Alvaro Manuel Machado percebe na nova literatura latino-americana,
especificamente no romance, “a formacdo de uma nova cosmogonia”, assinalada por
uma multiplicidade de referéncias a “civiliza¢des primitivas, grandes culturas orientais
da Antiguidade, primeiros impérios” (In: COLOQUIO/LETRAS, 1976, p. 30). Essas
referéncias traduzem, poeticamente, “imagens das origens do mundo, imagens que
formam uma cosmogonia liberta dos vicios do intelectualismo europeu”, de modo que a
linguagem romanesca “é uma sintese trans-histérica e adamica” (MACHADO, In:
COLOQUIO/LETRAS, 1976, p. 30). E exatamente o que diz o critico e escritor
mexicano Carlos Fuentes sobre o novo romance latino-americano, em La nueva novela
hispanoamericana: “hoy la novela es mito, lenguaje y estructura. Y al ser cada uno de
estos términos es, simultaneamente, los otros dos” (apud LAMB, In: TOVAR (Org.),
1982, p. 101). Noutras palavras, a nova literatura latino-americana constitui uma
linguagem edénica, pela qual a América Latina pode ser, adamicamente, renomeada,
estabelecendo uma arte da contra-conquista colonial. E nessa cosmogonia literaria
latino-americana que o critico portugués pde Osman Lins e Lezama Lima, também se
posicionando contra a dicotomia entre literatura brasileira e literatura hispano-
americana, denominando-a de “puritanismo linguistico” (Idem, 1976, p. 30). Mais
precisamente, 0 critico portugués vé o romance osmaniano Avalovara como “uma
verdadeira obra-prima do romance latino-americano” (In: COLOQUIO/LETRAS, 1976,
p. 35).

Também queremos, com 0 nosso trabalho, dar continuidade as pesquisas da
presenca de Dante na Literatura Brasileira, iniciadas por Gibson Monteiro, postas em
sua dissertacdo intitulada Dante: um percurso pela literatura brasileira (2007). Nesse
importante e oportuno trabalho, Gibson — estudando a obra de varios autores de
distintos periodos da Literatura Brasileira — fez uma fecunda leitura de como a
Commedia de Dante contribuiu para o background desses autores. Os autores estudados
foram Alvares de Azevedo, Castro Alves, Augusto dos Anjos e Guimardes Rosa.

12 “Hoje, 0 romance ¢ mito, linguagem e estrutura, e sendo cada um desses termos é a0 mesmo tempo 0s
outros dois” (Tradugdo nossa).



19

Entendemos que damos continuidade, pois inserimos Osman Lins, para o qual a leitura
da Commedia contribuiu para a elaboracdo de um dos romances mais experimentalistas
da literatura mundial: Avalovara.

O capitulo um deste trabalho se detém numa apresentacéo/discussdo critica a
respeito do mito do Paraiso, tendo a contribui¢do polemizadora do pensamento judaico,
porquanto, em varios momentos interpretativos, o Judaismo destoa do Cristianismo
quanto ao drama do Eden. Essa contribuico se faz necesséria no ambito deste trabalho,
pois, entre outros motivos, 0 pensamento cristdo-catdlico, na esteira da influéncia da
filosofia platbnica, é mais conhecido do que o judaico. Isso serve para mostrar que,
conquanto haja provindo do ventre da religido judaica, e apesar de seu suposto
fundador, Jesus, ter se mantido judeu observante por toda a vida, os ditames cristdos néo
seguiram o legado judaico em varios aspectos, fundindo-o com a filosofia grega, inda
mais no quesito Eden.

Ja no capitulo dois, faremos uma andlise do Paraiso de Dante, ressaltando
elementos que servirdo de arcabouco preparatorio para o estudo comparativo entre a
Commedia e Avalovara, nos capitulos seguintes. Elementos envolvendo a visdo de
Dante sobre o Eden, visdo ndo tdo fiel ao seio catdlico, que faz do vate um cristdo
heterodoxo, e, evidentemente, elementos constitutivos da Commedia, especialmente
estrutura e a personagem Beatriz, serdo considerados. Além disso, refletiremos sobre a
contribuicdo dessa magna obra poética para a renovacdo do género no qual o poeta
florentino investiu.

No capitulo trés, abordaremos Avalovara como (re)leitura do paraiso e da obra-
prima de Dante. Nossa analise comparativa se deterd na estrutura, nas personagens € no
espaco. Na estrutura, para refletirmos a composi¢do de Avalovara e da Commedia como
uma planta cdésmica que dialoga com a catedral medieva. Nas personagens tendo como
foco Beatriz e as leituras variantes dela provocadas pelas personagens femininas
principais: Anneliese Roos, Cecilia e a mulher enigmaticamente inominavel,
representada romanescamente pelo seguinte simbolo grafico: . No espago quanto a
narrativizagio do Eden como tematica provocadora de recursos de renovacdo de
géneros literarios: poesia, em Dante, e 0 romance, em Osman Lins. Ademais, para além
dessa analise focada em elementos narrativos, como estrutura, personagem e espaco, a
comparagdo entre a Divina Comédia e Avalovara mantém as discussdes do

comparatismo latino-americano atuais, especificamente quanto a leitura latino-



20

americana de um texto literario europeu e a identidade da América Latina. Também — a
exemplo de Dante — veremos como Osman Lins, atraves de sua obra-prima Avalovara,
contribuiu imensamente para a renovagao do género romanesco, numa época em que era
visto como esgotado, a beira da morte.

No capitulo quatro, faremos uma leitura da presenca do regionalismo literario
tanto na Divina Comédia quanto no romance Avalovara. Na Divina Comédia
refletiremos a presenca do regionalismo literario, partindo do conceito de regionalismo
como tendo suas origens na tradicdo greco-latina. Ja& em Avalovara, faremos uma
releitura do regionalismo nordestino. Ambas as leituras serdo, obviamente, realizadas

sob o mito do Paraiso.



21

1 Do Paraiso

Apesar de 0 homem ter sido expulso do Eden,
permanece um vinculo (Aryeh Kaplan, As
aguas do Eden — o mistério do micveé).

A chamada P6s-modernidade, ou modernidade tardia, é caracterizada pela
faléncia multipla de projetos, pelo estilhagcamento dos ideais, pela auséncia da esperanca
em um mundo melhor. Em suma: a anulacdo de um futuro parece ser o pregoeiro dos
tempos modernos tardios. Esse fenbmeno decorre da decep¢do com a promessa de um
mundo melhor, garantido a partir do pensamento iluminista, que atestava que a razao
seria 0 meio principal de o ser humano alcangar a felicidade. Entretanto, o século XX
mostrou uma desmontagem parcial do humano, através das duas grandes guerras
mundiais, por meio das quais 0 Homem utilizou a razdo para delirar contra a prépria
espécie. Diante de um humano parcialmente estilhacado, como ainda pensar em um
projeto-esperanca de um mundo melhor, jA que a Pds-modernidade rejeita qualquer
proposta de utopia, por apenas pensar no hic et nunc do consumismo da prépria
especie?

O filésofo Gilbert Durand pensa que, apds um processo de saturacdo com o
progressismo cientificista e com a industrializacdo do século XIX, na condi¢do de
“herdeiro glorioso das Luzes”, o Ocidente passa a vivenciar uma “ressurgéncia
deliberada do mito”, no século XX (1994, p. 11). N&o obstante, Durand aponta o século
XIX como germinagdo dessa ressurgéncia, com a explosdo do Romantismo e do
Simbolismo “diante do estrondo triunfante da revolucao industrial” (1994, p. 07). Ja no
século XX, essa reabilitacdo do mito na sociedade ocidental serd acentuadamente
impulsionada “pela explosdo dos meios técnicos audiovisuais” (DURAND, 1994, p.
07), como o cinema e a fotografia. Eles foram incorporados a literatura atraves de um
eximio recurso estetico: a colagem, associada a fragmentacdo narrativa, mediante a
desmontagem cronoldgica do enredo tradicional, em busca de uma presentificacdo do
tempo, estetizando as descobertas de Einstein, com ecos da teoria agostiniana do tempo.
Com isso, ha um retorno a estruturas cosmoldgicas, uma revisitacdo a cosmologia
dantesca, por exemplo, verificada ja nos Quartetos de Eliot. Northrop Frye lembra que
Paul Valéry, falando sobre Eureka, de Poe, sustentava a cosmologia “como uma das

mais velhas artes literarias” (2000, p. 62), sendo um recurso estético usado pela poesia



22

moderna de Pound e Eliot, por exemplo. H&, consequentemente, um retorno acentuado
— na literatura moderna — da ligagdo do Homem com o Cosmos e com 0 mito. Diante
disso, escritores e poetas passam a buscar “a expressao nova, ndo o contetido novo”
(FRYE, 2000, p. 66). Assim, um contetdo antigo como o Paraiso pode ser trazido de
volta a literatura do século XX, assumindo esteticamente uma expressdo (i)nova(dora).
Frye exemplifica, entre outros, com o poema Ash wednesday, de Eliot, baseado na
Divina Comédia, num percurso poético que vai do Purgatério até o Paraiso, pois “a
imagem central do poema [de Eliot] é a escada em caracol da montanha [purgatorio] de
Dante, que conduz a um jardim paradisiaco” (2000, p. 71).

A nostalgia do Paraiso retorna com forga no seculo XX, vindo a ser uma
necessidade ontoldgica, conforme o medievalista Jean Delumeau: “does not our age,
more than any other, need to know the paradises of which our predecessors dreamed?”
(2000, p 01'%). Reforcando esse especifico retorno da busca do Paraiso na
contemporaneidade, diz argutamente Carlos Fuentes: “Paradojicamente, la necesidad
mitica ha surgido en Occidente sobre las ruinas de la cultura que negd el mito...” (apud
LAMB, In: TOVAR (Org.), 1982, p. 101*). Diante disso, 0 ser humano revé o que a
Pds-modernidade rejeitou: a esperanca fundamentada em um projeto utdpico de um
mundo melhor, uma tirada impulsionada, sensivelmente, pela literatura moderna.
Portanto, o Paraiso é uma nostalgia que se assume busca do tempo da felicidade
perdida, face ao esgotamento da esperanca da modernidade tardia: uma revisdo do
escamoteamento do Século das Luzes pelo Século das Trevas do Totalitarismo
Moderno. Ademais, também faremos uma leitura latino-americana do Paraiso, através
da comparacdo entre Avalovara e a Commedia, especificamente quando tratarmos do
arquétipo do androgino, para problematizarmos, a luz desse arquétipo, a questdo da
identidade na América Latina, ndo como foco principal, mas como parte do nosso
trabalho.

Mas por que 0s mitos (seja o do Paraiso, seja o do androgino, etc.) sdo tdo
importantes para os estudos literarios e para a literatura? Conforme Northrop Frye, para

esse questionamento, que afeta o exercicio da critica literaria, a Gnica resposta possivel

1 ~ 7 . : r JoR] ’
% “Nio ¢ a nossa época, mais do que qualquer outra, uma época necessaria para se conhecer os paraisos
com 0s quais 0s nossos antepassados sonharam?” (Tradugdo nossa).

4 «paradoxalmente, a necessidade do mito surgiu no Ocidente sobre as ruinas da cultura [ocidental] que
negou o mito...” (Tradug@o nossa).



23

¢ “porque 0 mito é e sempre foi um elemento integrante da literatura, [considerando
que] o interesse de poetas pelo mito e pela mitologia tem sido notavel e constante desde
a época de Homero” (2000, p. 28). Dito de outro modo, o mito “como estrutura total,
que define as crencas religiosas, as tradicdes historicas e as especulagdes cosmoldgicas
de uma sociedade [...] é a matriz da literatura”, de forma que ¢ dificultoso encontrar
“um tema literdrio que ndo coincida com o mito” (FRYE, 2000, p. 41). Assim,
dependendo dos niveis, graus com maior ou menor intensidade, implicitude ou
explicitude, as narrativas miticas (sejam orientais, sejam ocidentais) sempre fardo parte
da literatura e, consequentemente, dos estudos literarios. Talvez tendo em mente a
literatura moderna, Frye ressalta que o mito pode passar por reelaboracdes, sendo néo s6
contado, mas também recontado, de modo que “diferentes padrdes podem ser

descobertos nele’®”

(2000, p. 40). Por conseguinte, “a literatura ¢ uma mitologia
reconstruida” (FRYE, 2000, p. 46). Também por essa razdo € que vemos a importancia
do estudo literdrio do Paraiso, a luz dos pensamentos judaico e cristdo, ndo
desconsiderando as narrativas pagads da Idade de Ouro e dos Campos Elisios, pois, a
partir do segundo século da Era Cristd, os pais eclesiasticos viam nelas uma mimese

greco-latina das narrativas do Génesis judaico (Cf. DELUMEAU, 2000, p. 10-15).

1.1 O Paraiso segundo os pensamentos judaico e cristao

O medievalista Jean Delumeau, em seu livro O que sobrou do paraiso?,
elenca textos fundadores que “abriram as portas do paraiso” (2003, p. 33). Os textos que
nos interessam para este trabalho sdo os seguintes: o livro de Génesis, o livro de
Apocalipse (ambos provindo do Judaismo), e a Divina comédia, de Dante Alighieri.
Comecando pelo Génesis 11:8-10/15, vemos a criagéo e a formagéo do Paraiso:

Then Hashem, God, planted a garden toward the east, in ‘Eden, and
there he put the person whom he had formed. Out of the ground
Hashem, God, caused to grow every tree pleasing in appearance and

good for food, including the tree of life in the middle of the garden
and the tree of the knowledge of good and evil. A river went out of

15 E justamente tendo esse pensamento que a nossa investigac&o, neste trabalho, analisara o deslocamento
do mito do Paraiso para uma discussao atualizada da América Latina, por meio do romance Avalovara, de
Osman Lins. Dito de outro modo, como o mito do Paraiso pode contribuir para uma leitura literaria da
condicdo latino-americana através desse romance.



24

‘Eden to water the garden, and from there it divided into four streams.
[...] Hashem, God, took the person and put him in the garden of ‘Eden
to cultivate and care for it (THE COMPLETE JEWISH BIBLE, 1998,
p. 02)*.

Etimologicamente, no original hebraico de Génesis, o Paraiso € 77V 03, Gan
Eden, literalmente jardim das delicias, dos prazeres, dos adornos, das joias (Cf. KIRST
et al., 2002, p. 43/174). Reforcando essa tradugdo etimologica, é oportuno dizer que a
raiz hebraica da palavra Eden designa — ipsis literis — o “viver em delicias”, de modo
que essa raiz gera ednah (7717Y), substantivo que significa “desejo” e “prazer” (Idem,

2002, p. 174). Ja “paraiso” decorre da tradu¢do grega do Antigo Testamento — a
Septuaginta — topadeicog, paradeisos, significando literalmente, “paraiso”, “jardim”,
“horta”, “bosque” (TAYLOR, 199, p. 160), que também aparece nas tradugdes gregas
do Novo Testamento, nas passagens neotestamentérias em que essa palavra ocorre. Dito
de outro modo, paradeisos, usada na traducdo grega do Antigo Testamento (a
Septuaginta), traduz as duas palavras hebraicas para jardim: gan e pardés. Pardés é uma
palavra hebraica originada da antiga palavra persa apiri-daeza, cujo significado € pomar
cercado por um muro (DELUMEAU, 2000, p. 04; KRAUSS, 2006, p. 30). A vista
disso, o Jardim do Eden foi criado para ser lugar de uma vida fisica terrestre, natural e
deleitosa, ndo apenas um recinto para uma vivéncia unicamente espiritual, considerando
a sua criagdo e aspectos terrenos: “in this garden, which was set in the midst of a
prosperous countryside (éden), everything was pleasant, savorous, and fragrant”
(DELMUMEAU, 2000, p. 04'). Assim, tedlogos se dividiam no entendimento literal
ou figurativo da narrativa biblica do Génesis, de modo que a maioria cria na juncao dos
dois entendimentos. Por conseguinte, na Idade Média ocorreram viagens maritimas cujo

escopo era a localizago exata do Jardim do Eden.

1% 0 Eterno Deus plantou um jardim na direcdo do Oriente, no Eden, e foi onde Ele colocou a pessoa [0
ser humano] a quem Ele formou. Para fora do solo, o Eterno Deus fez que se produzisse todo tipo de
arvore agradavel a vista, e boa para alimento, incluindo a Arvore da Vida, no meio do Jardim, e a Arvore
do conhecimento do Bem e do Mal. Um rio partia do Eden para regar o jardim, e dai ele se dividia em
quatro cursos d’agua. [...] O Eterno Deus tomou a pessoa [0 ser humano], e a pds no Jardim do Eden, para
cultiva-lo e guarda-lo (Traducdo nossa). O uso da Complete Jewish Bible, traducéo inglesa feita pelo
tedlogo judeu messianico David H. Stern, é justificado pelo fato de ela ser, por ora, a tradugdo que mais
corresponde critica e fielmente ao contexto judaico, visto que os escritores dos textos biblicos eram
judeus.

17 «“Nesse jardim, que foi posto no meio de uma prospera zona rural (éden), tudo era agradavel, saboroso e
fragrante” (Tradug@o nossa).



25

Conforme a tradicdo judaica, legada posteriormente para a fé cristd, a despeito
das variagdes interpretativas, o Eden “estd situado no centro exato do mundo, suas
dimensbes sdo enormes, e tudo que h& nesta terra tem sua forma inscrita nele”
(UNTERMAN, 1992, p. 85). Ademais, os rabinos ensinam que o Jardim do Eden
constitui a sexagésima parte do planeta, tamanha a importancia da extensdo jardinesca
desse idilico lugar para canalizar o equilibrio c6smico.

O texto biblico apresenta trés elementos importantes para o estudo do Paraiso,
pois eles o integravam, essencialmente: a 4gua, a arvore e a palavra. A adgua constitui a
fonte da qual se originavam os quatro rios do Paraiso. Ha fontes historicas, como
Historia dos hebreus (do primeiro século da Era Cristd), de Flavio Josefo (1990, p. 49),
que dizem que esses quatro rios sdo o Nilo, o Eufrates, o Ganges e o Tigre. Dois desses
rios sdo nomeados no Génesis: o0 Tigre e o Eufrates, rios até hoje existentes. Ja o
Ganges e 0 Nilo sdo nomes dados para 0s nomes antigos mencionados no Geénesis:
Pison e Guihon.

Para judeus e cristdos, a agua é associada, inicialmente, a criacdo/formacéo do
cosmos. No texto hebraico do primeiro versiculo do livro de Génesis, em que € dito “no
principio, Deus criou do nada os céus e a Terra”, a palavra schamaim (céus) pode ser
lida como um anagrama da expressao scham méaim (ali [estdo] as aguas). Nesse sentido,
a agua estava presente na formacdo do macro-cosmos, a Terra, e depois estaria na
formacdo do micro-cosmos, o ser humano®®. Diante disso, como lembram Chevalier e
Gheerbrant, “o Mem (M) hebraico — » — simboliza a agua sensivel: ela é méde e matriz
(Utero). Fonte de todas as coisas, a agua manifesta o transcendente e deve ser, em
consequéncia, considerada como uma hierofania [manifestagdo do sagrado no mundo]”
(2009, p. 16).

Um rio-fonte emergia do Eden para fora do Jardim, desdobrando-se em quatro
rios, representando o vinculo entre esse jardim e o mundo externo. O pensamento
judaico ensina gque a agua, mesmo hodiernamente, é o vinculo original que temos com o
Jardim do Eden, mesmo ap6s a queda. Esse vinculo é reforcado pelo ensinamento
midraschico (da hermenéutica rabinica) de que apods a expulsdo do Paraiso, Addo se
arrependeu sentado sobre esse rio-fonte que saia da regido do Eden para o mundo

8 O ser humano, como ensina a tradicdo judaica, é uma combinacdo de terra (pois Adam significa
“terroso”, em hebraico) ¢ dgua, de modo que durante a vida terrena, o ser humano terd a dgua como “a
parte mais essencial do seu ser” (KAPLAN, 1992, p. 104).



26

exterior (compreendendo o estado fora do Jardim). Vale ressaltar que as aguas
paradisiacas, do Jardim do Eden, brotam de sob a arvore da vida (UNTERMAN, 1992,
p. 32). Como lembra o rabino Aryeh Kaplan, em seu livro As aguas do Eden: o mistério
do micvé, “o Talmude nos diz que toda a agua do mundo, derradeiramente, tem sua raiz
no rio que emergiu do Eden”, de modo que “mesmo que uma pessoa nio possa entrar no
proprio Jardim do Eden, sempre que se associa com esses rios [0s quatro] — ou com
qualquer outra 4gua — ela estd restabelecendo sua ligagio com o Eden” (1992, p. 58).
N&o por acaso, segundo o livro de Apocalipse (22:1-2), a Nova Jerusalém, que
representa a restauracdo do Eden, fundindo o Paraiso terreal com o celestial, tera a agua
da vida como elemento essencial (Cf. FRYE, 2004, p. 178; STERN, 1992, p. 855).

Em se tratando da arvore, ela apresenta dois aspectos antitéticos, e
indissociaveis, que se revelam na duplicacdo: a arvore da vida e a arvore do
conhecimento do bem e do mal, pois a ambivaléncia simbdlica da arvore ¢é
universalmente aceita. Mais adiante falaremos a respeito do conhecimento da arvore do
bem e do mal, como desdobramento das discussées em torno do fruto proibido. Por isso
nos deteremos em reflexdes sobre a arvore da vida e a associacdo da arvore com 0 ser
humano. A arvore da vida estava no centro do Jardim, e essa centralidade pode elucidar
porque “o Cosmos foi imaginado sob a forma de uma arvore gigante” (ELIADE, 2008,
p. 124), representando a plenitude da vida cosmica. Conforme Chevalier e Gheerbrandt,
ela simboliza o vinculo entre o céu e a terra, considerando que sua raiz é fincada no solo
e 0s seus galhos estendidos para o céu, vindo a representar o equilibrio entre o terreno e
o0 celestial (1992, p. 85). Desse motivo decorre o fato de ela fornecer a eternidade aos
que provarem de seus frutos, ndo s6 na narrativa do Génesis judaico, mas também na
epopeia de Gilgamesh, sendo um correlato da fonte da juventude. Por essa razéo, nao
fortuitamente, segundo Mircea Eliade, “os mitos da busca da imortalidade ou da
juventude ostentam uma arvore de frutos de ouro ou de folhagem miraculosa” (2008, p.
124-125). Tendo isso em mente, nota-se que Addo e Eva foram expulsos do Eden
também para nao provarem do fruto da arvore da vida, pois se o fizessem readquiririam
a imortalidade, uma condicdo desfeita com violagdo da ordem divina de ndo comerem
do fruto proibido.

Outro aspecto importante no estudo arquetipico da arvore € a sua associagdo
intima com o ser humano. A referéncia biblica para tanto € do livro Canticos dos

canticos, atribuido ao rei Salomao:



27

My sister, my bride, is a garden locked up, a pool covered over, a
spring sealed shut. You are an orchard that puts forth pomegranates
and other precious fruits, henna and nard — nard, saffron and aromatic
cane, cinnamon and all kinds of frankincence tress, myrrh, aloes, all
the best spices. You are a garden fountain, a spring of running water,
flowing down from the L’vanon. [She] Awake, north wind! Come,
south wind! Blow on my garden to spread its fragrance. Let my
darling enter his garden and eat its finest fruit (THE COMPLETE
JEWISH BIBLE, 1998, p. 1051%).

A boténica salta aos olhos do leitor irrompendo metaforas da relacédo sexual,
de forma que esse livro é uma celebracdo do amor conjugal/carnal realizado entre
Salomédo e Sulamita. Comentando essas metéaforas, Chevalier e Gheerbrandt veem a
representacdo da parte sexual do corpo da mulher (2009, p. 515). Mesmo que o
Judaismo tenha visto nessas metaforas uma alegoria do relacionamento intimo entre
Deus e Israel, o sentido literal é altamente reconhecido na tradicdo judaica, pois o
Talmude ensina, em termos hermenéuticos, que “um versiculo nunca abandona seu
significado direto” (apud UNTERMAN, 1992, p. 206). Assim, a expansdo semantica da
alegoria, ou da interpretacdo mistica, ndo ofusca e nem solapa o sentido literal. Todavia,
ndo foi o que fez o Catolicismo. A igreja, durante o periodo medieval, através de Sao
Bernardo, tratou de desvincular a interpretacdo erdtica do texto, alegando “que s6 era
valida a leitura alegorica e espiritual” (LE GOFF, 1994, p. 159), significando apenas a
comunhdo entre Cristo e a Igreja. Outra interpretacdo alegdrica é a que ensina que 0
“jardim fechado™ (em latim, hortus conclusus) é o corpo virgem de Maria® (Cf. FRYE,
2004, p. 190). Um exemplo da desvinculacdo do sentido original, para apenas sustentar
a leitura mistica, sdo o Hortus Deliciarum (Jardim das Delicias), obra confeccionada
sob a ordem da abadessa Herrard, no século XIl. Sendo uma obra hagiografica e
catequética, de acordo com o pensamento da supracitada abadessa, 0 Hortus Deliciarum

deveria elevar as monjas em dire¢cdo do noivo divino, para experimentarem as delicias

9 “Minha irma [no povo judeu], minha noiva, vocé ¢ um jardim fechado, um manancial coberto, uma
fonte selada. Vocé é um pomar que revela romds e outros frutos preciosos. A hena e o nardo — o nardo, 0
acafrdo e a cana aromatica, a canela e todas as espécies de arvores de resinas aromaticas, a mirra, o aloés,
todas as melhores especiarias. Vocé é uma fonte de jardins, uma fonte de agua viva, que brota do Libano.
[Ela diz] Levante-se, vento norte! Venha, vento do sul! Assopre no meu jardim para disseminar sua
fragrancia. Venha, meu querido, entre em seu jardim e coma o seu fruto mais excelente!” (Traducdo
nossa).

%0 Reforcando essa interpretagdo, também hé o ensinamento catélico de que Maria retificou a falha de
Eva, assim como Cristo retificou a de Adao (Cf. KRAUSS, 2006, p. 70-72).



28

espirituais, de modo que, assim, chegariam ao jardim eternal (Cf. DELUMEAU, 2003,
p. 131). N&o obstante, as metaforas postas por Saloméao para descrever a beleza ardente
do corpo de sua amada decorrem da narrativa biblica do Eden, e esse entendimento faz
admitir mais uma vez que a relacdo sexual no Eden ndo foi o pecado original,
propriamente dito. De qualquer forma, a associa¢do simbdlica da arvore ou do jardim
com o ser humano, especificamente com a mulher, existe nas vertentes mistica e fisica.
Vimos que para 0 pensamento judaico a dgua € um fendmeno concreto que
brotou do Jardim do Eden, significando que ela é um remanescente do vinculo perdido
com o Paraiso. Além da agua, ha outro elemento que apresenta essa mesma
caracteristica: a palavra. Esse ensinamento é dado pelo poeta Dante Alighieri, em sua
obra ensaistica Da linguagem vulgar. Conforme Dante, considerando o fato de que
Deus criou 0 homem e o pds no Jardim do Eden, “Deus quis que ele falasse, para ser
glorificado na exibi¢do de tal dote [a capacidade inata para falar]” (1999, p. 10). Assim,
conforme o poeta florentino, “podemos com certeza daqui deduzir o lugar onde
primeiro se emitiu a palavra; pois se 0 homem foi animado fora do paraiso, entdo foi
fora dele; mas se foi no paraiso, deduzimos que o local da primeira palavra foi o
paraiso” (1999, p. 10). A vista disso, assim como Ad&o procurou perscrutar a esséncia
dos animais, nomeando-os pela palavra, assim também a interpretacdo se instaura como
um processo de busca da esséncia edénica do humano, através da palavra, como mostra
a hermenéutica judaica. Essa hermenéutica € fundamentada no antigo ditado talmudico
de que a Tora tem setenta faces?, significando que ela possibilita uma multiplicidade de
interpretacdes aqueles que se debrucarem sobre o texto sagrado do Judaismo, cuja
investigacdo é mais plausivel com o conhecimento da lingua original hebraica. N&o
obstante, como lembra o rabino Joseph Shulam, em seu livro Hidden Treasures, “no
matter what a text’s origins are, every single one of them has many options for

interpretation. [...] Every text has the plain, obvious meaning as well as the hidden and

21 Comentando Jeremias 23:29, versiculo no qual a palavra divina é comparada a um martelo que
despedaca a rocha, diz o Talmude, Schabat 83b: “tal qual a rocha que se parte em muitos fragmentos sob
o golpe do martelo, assim cada palavra do Santissimo, bendito seja, foi dividida em setenta expressoes”
(apud BUNIM, 2001, p. 1V). Entendimento que 0 mesmo Talmude, noutro tratado (San’hedrin 34a), 0
confirma do seguinte modo: “um versiculo das Escrituras Sagradas pode admitir muitos significados”
(apud BUNIM, 2001, p. V).



29

the hinted meaning” (2008, p. 20-21?%). Ademais, o tratamento judaico dado a
interpretacdo pode ser encontrado nos estudos literarios. Assim como a sagrada Toré é
uma interpretativa fonte inesgotavel, assim também a literatura, como afirma Northrop
Frye, ¢ “uma fonte inexaurivel de novas descobertas criticas e continuaria sendo,
mesmo que novas obras literarias cessassem de ser escritas” (2000, p. 16).

Conforme dissemos, uma das palavras hebraicas para designar o paraiso,
além de gan (jardim), € pardés — D779, a qual além de “paraiso” significa “pomar”.
Além de designar o Paraiso celestial, morada dos justos post-mortem, pardés também
passou a ser utilizado como acronimo® de quatro métodos bésicos da hermenéutica
judaica. O peschat — nwd (lato), sentido simples e literal, fundamentado no significado
gramatical, ou linguistico, das palavras no texto, lidando com a coeréncia e a coesao. O
segundo método € o rémez — 17 (insinuacdo): lida com o significado que estad nas
entrelinhas do texto, ocultado por meio de sugestdo indireta. O terceiro € conhecido
como derasch — w17 (busca, procura e associacdo), pelo qual o texto é interpretado
distintamente do sentido lato por um processo de ldgica associativa e alusiva, ndo
lidando com entrelinhas, tampouco com significados secretos, sendo 0 mais complexo
dos quatro métodos. O derasch “examines not only the main text that is being studied or
expounded but also any other sacred texts that are associated with the main text. When
one associates these texts together, he can learn something that he had not understood
previously” (SHULAM, 2008, p. 22%%), desde que haja coeréncia. O quarto método é o
sod — 7D (segredo) e lida com o significado mistico, sendo “a leitura mais intima e
profunda de um texto, geralmente seguindo a concepcdo mistica da Cabal, a atingindo
um grau de profundidade do significado que vai muito além dos anteriores” (BUNIM,
2001, p. V). Portanto, a hermenéutica judaica se instaura como um instrumento da busca

da esséncia edénica do ser humano, por meio da palavra, elo remanescente do Paraiso.

22 “Nio importa quais sdo as origens de um texto; cada um deles tem muitas opcdes de interpretacéo. [...]
Cada texto tem o plano, tanto o significado 6bvio quanto o significado secreto e sugerido” (Traducao
nossa).

% Noutras palavras, cada consoante hebraica da palavra pardés designa os quatro métodos hermenéuticos,
respectivamente.

2 «“Examina ndo s6 o texto principal que esta sendo estudado ou explicado, mas também outros textos
sagrados que estdo associados com o texto principal. Quando alguém associa esses textos juntos, pode
aprender algo que ndo havia sido compreendido previamente” (Tradugdo nossa).



30

Shulam diz que o pardés ndo so constitui o fundamento da hermenéutica
judaica, como também de cada texto, caso ele apareca em um jornal, romance, na
Biblia, consistindo dos quatro métodos supracitados (Cf. 2008, p. 23). A referéncia a
romance nao é fortuita, pois lanca a possibilidade de investigarmos a obra literaria a luz
dessa hermenéutica. E interessante ressaltar, segundo entendemos, que o rémez é o
método mais utilizado no texto literério, fundido com os demais, obviamente. Ademais,
muitissimo tempo antes de Bakhtin criar o termo dialogismo, ou Julia Kristeva criar o
termo intertextualidade, o derasch judaico se pGe como antecedente ndo SO
terminologico, mas também funcional, e como método que nos remete para a Literatura
Comparada. Outro fato muito importante a ser considerado é que os quatro métodos do
pardés judaico correspondem aos quatro métodos hermenéuticos de Dante, em I
Convito (O Banquete), especialmente para a interpretacdo da Commedia®. Por ora,
ignoramos comprovadamente se Dante os estudou.

Dando continuidade a narrativa biblica, Deus disse que o ser humano
poderia se alimentar de toda a arvore do Paraiso, com excecdo da Arvore do
conhecimento do Bem e do Mal, pois, contrariando o mandamento divino, viria a
morrer (COMPLETE JEWISH BIBLE, 1998, p. 02). Ndo obstante, sucedeu o inverso:
Ad3o e Eva se alimentarem do fruto da Arvore do conhecimento do Bem e do Mal,
cedendo a tentacdo da serpente, instrumento de Satanas para a realizacdo da queda do
género humano.

Antes de discorrermos sobre a expulsdo do ser humano do Eden, é oportuno
entendermos que “o paraiso das origens tornou-se, mais tarde celeste” (DELUMEAU,
2003, p. 27%). O Paraiso, no Judaismo e no Cristianismo, veio a designar, também, o
lugar de repouso dos justos falecidos antes da ressurrei¢do final deles, por ocasido do
estabelecimento da Era Messianica, na consumacdo dos séculos. Paralelamente, o

Paraiso passou a designar, nos profetas judeus (Isaias, Ezequiel e Zacarias), “novos céus

% 0 literal, o alegérico (0 que se esconde), o moral e o anagégico (0 mistico), conforme O banquete, em
seu segundo tratado, capitulo primeiro (ALIGHIERI, s/d, p. 49-51).

% «Divide-se no jardim inferior, terreno, e no superior, celestial. Ad&o e Eva viviam no jardim inferior,
que contém belas arvores frutiferas. O superior esta cheio de deleites espirituais, e para ele vao, apos a
morte, as almas dos justos, para ouvir Deus explicar a Torda” (UNTERMAN, 1992, p. 85. Cf.
DELUMEAU, 2006, p. 123).



31

e nova Terra”, o terreno redimido junto com o celestial’’: a Cidade Celestial, a Nova

Jerusalém, vista pelo apdstolo Jodo, conforme o Apocalipse 21:1-3, etc. e 22:1-5:

Then | saw a new heaven and a new earth, for the old heaven and
the old earth had passed away, and the sea was no longer there. Also |
saw the holy city, New Yerushalayim, coming down out of heaven
from God, prepared like a bride beautifully dressed for her husband.
[...]. Next the angel showed me the river of the water of life, sparkling
like crystal, flowing from the throne of God and of the Lamb.
Between the main street and the river was the Tree of Life producing
twelve kinds of fruit, a different kind every month; and the leaves of
the tree were for healing the nations — no longer will there any curses.
The throne of God and of the Lamb will be in the city, and his
servants will worship him (THE COMPLETE JEWISH BIBLE, 1998:
1554-1555)%,

Vemos — lendo o texto de Apocalipse — a fusdo do Paraiso primordial com o
paraiso escatoldgico. O Paraiso original, estando no centro da Terra, planeta circular,
fez-se como projecdo dessa esfera. “Por isso, o paraiso terrestre era circular”
(CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 251), e o circulo simboliza o celestial em
atividade com o terreno, o divino difundindo a bondade como origem, esséncia e
consumagcdo de todas as coisas, em suma: o Alfa e 0 Omega (Cf. Idem, 2009, p. 250,
251). E através desse movimento de atividade do celeste com o terreno, ja presente no
Paraiso terrestre, que se pode V& o percurso que levara ao Paraiso celestial, teleolégico,
escatologico, aparecendo no livro de Apocalipse como uma fusdo do Paraiso primordial
com o Paraiso celeste, porquanto o apdstolo Jodo fala de “novos céus e nova terra”

juntos®. Assim, o Paraiso celestial é a Cidade Sagrada, a Nova Jerusalém, a qual marca,

2" Conforme enfatiza Mircea Eliade, em seu livro Mito e realidade, o Fim do Mundo, na condicdo de
parte integrante do projeto messianico, € marco da restauragdo do Paraiso, a renovagdo cdésmica
assinalada pelo retorno do Messias na figura de Jesus (para cristdos), ou na chegada do Messias
aguardado pelos judeus (2007, p. 62-63).

%8 Entdo, eu vi um novo céu e uma nova terra, pois 0 céu antigo e a terra antiga passaram, e 0 mar nio
mais existe. Também vi a cidade santa, a nova Yeruschaldim [Jerusalém], descendo do céu de Deus,
preparada como uma bela noiva enderecada para o seu esposo. [...] Depois, 0 anjo me mostrou o rio da
agua da vida, brilhando como cristal, brotando do trono de Deus e do Cordeiro [o Messias]. Entre a rua
principal e o rio ha a Arvore da Vida produzindo doze tipos de frutos, um fruto diferente a cada doze
meses, e as folhas da arvore para a cura das na¢Ges. Ndo mais existirdo quaisquer maldigdes. O trono de
Deus e do Cordeiro estardo na Cidade, e seus servos o adorardo (Tradugdo nossa. Grifo de David Stern).

2 O circulo, em sua fusdo-simultaneizagdo com o quadrado, “evoca uma idéia de movimento, de
mudanca de ordem, ou de nivel”, pois mostra “uma dialética entre o celeste transcendente, ao qual o
homem aspira naturalmente, e o terrestre, onde ele se situa no momento, onde percebe a si mesmo como
sujeito de uma passagem a realizar [...]” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 251). Assim podemos



32

por ser quadratica, a fusdo do circulo com o quadrado, “estabilizacao na perfeicdo: [...]
0 caso da Jerusalém celeste” (CHEVALIER, GHEERBRANT, 2009, p. 750)*.

A fusdo do Paraiso terreno com o celestial, como aponta 0 medievalista Jean
Delumeau, ¢ vista “na literatura escatoldgica aproximadamente contemporanea do
Apocalipse, uma obra judaica, [...] o livro de Baruque” (2003, p. 102). Conforme o livro
de Baruque, a Nova Jerusalém foi revelada por Deus a Ad&o, no Paraiso terrestre, antes
da queda. No entanto, quando Addo transgrediu a ordem divina, Deus a tirou com o
Paraiso terrestre (apud DELUMEAU, 2003, p. 102-103). Desse modo, “a Jerusalém
eterna e o paraiso terrestre preservado encontram-se dai em diante um ao lado do outro
nas alturas do céu e serdo um dia os lugares de felicidade e de paz da humanidade
purificada” (DELUMEAU, 2003, p. 103). Ha elementos — anteriormente presentes no
Paraiso original — que sdo restaurados no Paraiso escatologico: a arvore da Vida, o rio,
por exemplo. A arvore evoca o jardim, restaurado no Paraiso teleologico: “o jardim é
um simbolo do Paraiso terrestre, do Cosmo de que ele é o centro, [bem como] do
Paraiso celeste, de que € a representacdo, dos estados espirituais, que correspondem as
vivéncias paradisiacas” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 512. Grifo nosso).

Na arte pictorica, por exemplo, ndo faltaram inumeraveis exemplos de
quadros, retabulos, iluminuras e tapecarias descrevendo o Paraiso escatoldgico e o
terreno juntos, formando um Paraiso restaurado. Vejamos uma tapecaria do fim do

século X1V, plasticizando essa juncéo:

compreender a fusdo do paraiso terrestre com o celestial, e, ainda assim, termos um s paraiso, agora
restaurado, fundindo o antigo e o novo.

%0 N&o por acaso, muitas igrejas medievais foram construidas ad quadratum, visto que, entre outras
razdes, quatro eram os rios do Paraiso terrestre, mesmo sendo circular, e quadrada sera a Jerusalém
Celestial, o Paraiso celeste, fundida a terra circular (Cf. CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p.
750/752-753).



33

Apocalipse. Castelo de Angers, peca 6, tapegaria 80. Fim do século XIV.

As presengas do jardim e de um rio sob a Cidade Celestial sdo saltaveis aos
olhos do espectador, o jardim como entorno da Cidade Santa, a Nova Jerusalém,
fundindo Paraiso terrestre e Paraiso celeste: hd uma evocacgao do capitulo vinte e um do
livro de Apocalispe nessa tapecgaria. No canto inferior esquerdo vemos o apéstolo Joédo e
acima, quase no centro superior da tapecaria, Cristo revelando para o ap6stolo a descida
da Nova Jerusalém dos céus para Terra, como consolidacdo da fusdo escatoldgica dos
novos céus com a nova Terra, antevista pelo profeta lIsaias, séculos antes de Cristo.
Assim, “o apocalipse panoramico termina com a restauracdo da arvore e da fonte da
vida, os dois elementos da criacdo original” (FRYE, 2004, p. 170. Grifo n0sso).

O estado primordial e beatifico do ser humano no Paraiso ndo durou muito
tempo: a queda de Addo e Eva ocorreu. O pecado original foi cometido pelo casal
guando comeram do fruto da arvore do conhecimento do Bem e do Mal, cedendo a

proposta tentadora de Satan, conforme Génesis 3:1-8:

Now the serpent was more crafty than any wild animal which
Hashem, God, had made. He said to the woman, “Did God really say,
‘You are not to eat from any tree in the garden’?” The woman
answered the serpent, “We may eat from the fruit of the trees of the
garden, but about the fruit of the tree in the middle of the garden God
said, ‘You are neither to eat from it nor touch it, or you die.”” The
serpent said to the woman, “It is not true that you will surely die;



34

because God knows that on the day you eat from it, your eyes will be
opened, and you will be like God, knowing good and evil.” When the
woman saw that the tree was good for food, that it had a pleasing
appearance and that the tree was desirable for making one wise, she
took some its fruit and ate. She also gave some to her husband, who
was with her; and he ate. Then the eyes of both of them were opened,
and they realized that they were naked. So they sewed fig leaves
together to make themselves loincloths (COMPLETE JEWISH
BIBLE, 1998, p. 03*).

Conforme a tradicdo judaica, a serpente, ndo o ledo, era o rei dos animais,
considerando-se que ela falava e comia como o ser humano, caminhava sobre duas
pernas, o que explica o porqué de Deus haver se dirigido a ela, quando decretou que ela
rastejaria sobre a terra, sem as maos e as pernas de antes. Visto que a criacdo de Adao e
Eva foi o coroamento da Criacdo, Satd — que ja havia sido expulso do céu, pois se
rebelara contra Deus, apesar das altas prerrogativas que tinha como querubim — sentiu
inveja da raca humana. Por conseguinte, planejou a derrocada da espécie humana: “por
instigacdo de Satd ou Samael, ou, segundo algumas, possuida por ele, a serpente
persuadiu Eva a comer o fruto proibido e seduziu-a” (UNTERMAN, 1992, p. 236).

Tendo visto o primeiro casal tendo relaces sexuais, a serpente desejou Eva,
de modo que “quando teve relacdo sexual com Eva, injetou sua peconha nela e em todos
os seus descendentes” (Idem, 1992, p. 236). Por haver sido um instrumento de Sata, a
serpente foi simbolicamente identificada com ele (Cf. Apocalipse 12:9), e até mesmo
com a mulher (Eva), conforme testemunha esta ilustracdo gotica do manuscrito

medieval Les Trés riches heures du duc de Berry:

31 “Mas a serpente era mais astuta que todo o animal selvagem que o Eterno Deus criara. Ele [a serpente]
disse para a mulher: “Deus realmente disse: vocé ndo comera de qualquer arvore do jardim?” A mulher
respondeu a serpente: “Podemos comer do fruto das arvores do jardim, mas com relagdo ao fruto da
arvore que estd no meio do jardim, Deus disse: ‘vocés ndo o comerdo, nem o tocardo, ou VOCE€s
morrerdo’”. A serpente disse para a mulher: “Nao ¢ verdade que vocés certamente morrerdo, porque Deus
sabe que no dia em que vocés comerem esse fruto, os olhos de vocés serdo abertos, e serdo como Deus,
conhecendo o bem e o mal”. Entdo, a mulher viu que a arvore era boa para alimento, que ela tinha uma
aparéncia agradavel e que era desejavel para fazer alguém sabio; ela tomou um pouco do fruto da arvore e
comeu. Ela também entregou parte dele para o seu marido, que estava com ela, e ele 0 comeu. Entdo, 0s
olhos de ambos foram abertos, e entdo eles compreenderam que estavam nus. Assim, eles juntos coseram
folhas de figueira, para fazer — para si mesmos — tangas” (Tradug@o nossa).



35

Tentacdo, Queda e Expulsdo. De Les Tres Riches Heures du Duc de Berry
1411-1416.

Essa iluminura mostra um simultaneismo do drama do Eden: a Queda e a
Expulsio sio postos lado a lado, no mesmo quadro. Eva esta no canto esquerdo do Eden
esférico, recebendo o fruto proibido da serpente, uma serpente que esta precisamente em
forma de mulher, tendo ndo s6 os mesmos cabelos longos de Eva, mas também a cor
fisica e 0 semblante, excetuando, obviamente, a cauda serpentina, enroscada na arvore
do conhecimento do bem e do mal, como um marco diferencial entre elas®. Logo
abaixo, é mostrado um Adé&o assujeitado, passivo, quase de joelhos, recebendo de Eva o
fruto proibido, o que implica a responsabilidade plena de Eva no pecado original (o qual
é associado diretamente ao comer esse fruto, ndo ao ato sexual). Apos o pecado original,
Deus, representado por um ancido de barbas brancas, em cuja cabeca estad uma auréola
fulgurante, decreta a expulsdo do casal, e apds aparece o querubim conduzindo Adéo e
Eva para fora do Jardim.

%2 Nao obstante, ha pinturas que mostram a serpente como serpente: por exemplo, A &rvore da vida e da
morte, de 1481, do livro de ora¢des do arcebispo de Saltzburgo.



36

A primeira vista, superficial e desprendida de um contexto exegético mais
aprofundado, a culpa pela queda na tentacdo repousa sO sobre a mulher. E essa a
interpretacdo predominante no Ocidente cristdo, que contribuiu para marginalizacdo da

mulher:

Mal magnifico, prazer funesto, venenosa e enganadora, a mulher foi
acusada pelo o outro sexo de ter introduzido na terra o pecado, a
desgracga e a morte. Pandora grega ou Eva judaica, ela cometeu a falta
original ao abrir a urna que continha todos os males, ou ao comer o
fruto proibido. O homem procurou um responsavel para o
sofrimento, para 0 malogro, para o desaparecimento do paraiso
terrestre, e encontrou a mulher (DELUMEAU, 2009, p. 468. Grifo
N0sso).

Cabendo-lhe a culpabilidade pela inoculacdo do pecado na raca humana, a
mulher, com o corpo e a sexualidade femininos, sofrera um desprezo maximo: “desde
Eva até a bruxa dos fins da Idade Média, o corpo da mulher € o lugar da elei¢do do
diabo” (LE GOFF, 1989, p. 57)*. Jean Delumeau, em seu livro A histéria do medo no
Ocidente, elenca varios clérigos cristdos com seus ataques hermenéuticos contra a
natureza feminina, seguindo a uma misoginia germinada pelos primeiros Padres da
Igreja Crista, como Tertuliano®. Um exemplo medieval miségino é dado por Marborde,
bispo de Rennes e depois monge em Angers, no século XI: “[...] mulher, funesta cepa
de desgraca, muda de todos os vicios, que engendrou no mundo inteiro 0s mais
numerosos escandalos [...]. A mulher, doce mal, que com um gladio untado de mel corta
o coragdo até dos sabios” (apud DELUMEAU, 2009, p. 474).

O Judaismo ndo age com Eva da mesma forma que os te6logos misoginos.
A tradicdo judaica indaga, critica: no momento em que Eva foi tentada, onde estava
Adao? “Os nossos sabios disseram: o Altissimo acompanhava Adao [acompanhando
por respeito ao livre arbitrio dele. Nota nossa] a todos os rincdes do planeta, mostrando-

lhe os lugares mais indicados para o plantio deste ou daquele vegetal”, conforme o

% Jacques Le Goff, em seu ensaio Observagdes sobre corpo e ideologia no Ocidente Medieval, mostra
que havia uma contradigdo entre o desprezo total pelo corpo e, por exemplo, a valorizacdo dele através
das visdes das alegrias dos justos no Paraiso, em termos corporais (Cf. 1983, p. 57-59). “O sacro revela-se
muitas vezes para os homens da Idade Média no inquietante contacto entre o espiritual e o corporal” (LE
GOFF, 1983, p. 59), exemplificada, também, no século XII, pela Santa lldergada de Bingen, em seu
tratado Causae et curae, obra que langou os fundamentos da compreensdo da unido entre a biologia e a
medicina com a teologia mistica.

* Tertuliano disse que a mulher € “a porta do diabo” (apud DELUMEAU, 2009, p. 470).



37

Midrasch Bereschit Raba 19:3 (apud AVINER, 2004, p. 26). Isso significa que,
conforme o Rabino Shelomo Aviner (2004, p. 26):

Adéo estava preocupado com o povoamento e construcdo do mundo.
Enquanto ele se preocupava com suas tarefas, a esposa sentia-se
carente e sem perspectivas na vida. [...] Queria uma vida familiar, um
coracdo batendo ao lado do seu e isso ainda ndo havia acontecido. O
homem preocupava-se com o mundo.

A tradicdo judaica, passando pelo pensamento judaico-medieval, ensina que
Addo havia proibido a Eva de tocar a arvore, embora 0 mandamento divino s6 proibisse
0 consumo do fruto. Ainda conforme a tradi¢do judaica, “it was Adam's exaggeration
that afforded the serpent the possibility of persuading Eve to taste of the forbidden fruit”
(GINZBERG, 1909, p. 12%). Diante disso, na contramdo da interpretacdo cristd
ocidental, o Judaismo ensina que a culpa ndo se germinou em Eva, mas partiu do
exagero de Addo: acrescentar a proibicdo divina de comer o fruto proibido a proibicdo
de simplesmente tocar na arvore. Obviamente, foi Eva quem primeiro provou o fruto,
mas foi Addo quem abriu, com seu exagero-acréscimo ao mandamento divino, a porta
da tentag@o para Eva, a despeito de “his zeal to guard her against the transgressing of
the Divine command” (GINZBERG, 1909, p. 12°%). Ademais, ainda que Eva seja
“amaldicoada por causar todos os problemas da Humanidade”, isso “[...] ndo acontece
nas fontes rabinicas que condenam Adao, igualmente, ou mais do que Eva”, como
mostra a judia ortodoxa e feminista Tamar Frankiel, em seu livro A voz de Sara (2000,
p. 160-161). Essas fontes rabinicas sdo, por exemplos, 0os comentarios dos sabios Radak
(Rabi David Kinhi) e Avraham Ibn Ezra. Comentando o texto de Génesis I11:7, segundo
o qual Adao “estava com ela [Eva]”, no momento do comer do fruto proibido, Radak e
Ibn Ezra ensinam que “com ela” — im@, no hebraico — significa “em harmonia com ela
[Eva]”, pois Adao “nao foi desesperadamente tentado ou iludido” (FRANKIEL, 2000,
p. 179). Outra autoridade judaica, Dom lIsaac Abravanel (1437-1508), “sustenta que
Addo foi em realidade o primeiro pecador porque tinha sido o primeiro a receber o
mandamento” (FRANKIEL, 2000, p. 179). Uma opinido moderna também ¢ dada por

% “Foi 0 exagero de Addo que proporcionou a serpente a oportunidade de persuadir a Eva para provar do
fruto proibido” (Tradug@o nossa).

% «Seu zelo em guarda-la [a Eva] de transgredir a ordem divina” (Tradugio nossa).



38

David H. Stern, um te6logo judeu messianico®. Stern diz em seu Jewish New Testament

Commentary, sobre 12 Timoéteo 11:14%:

Sha’ul does not say that Eve sinned, but that she became involved in
the transgression (literally, “has become in transgression”), which I
take to mean that she became mixed up in Adam’s transgression. At
Ro 5:12-21 Sha’ul teaches that it was Adam who sinned through
directly disobeying God’s command to him (Genesis 2:18, 3:1-7), and
therefore he bears the primary responsibility for the “Fall” — the
introduction of sin into human life. Although the Apocrypha give us
the verse, “Sin began with a woman, and thanks to her we must all
die” (Sirach 25:24), the New Testament presents a different picture.
Eve was not the sinner, Adam was, since it was he who disregarded
God’s command. Eve, rather, was “deceived” (2C 11:3) — when the
serpent duped her, she became involved in Adam’s transgression
(1992, p. 640%).

Em se tratando do fruto proibido, conforme Northrop Frye, “na Idade
Média, quando havia apenas Biblias em latim, presumiu-se que a arvore proibida fosse
uma macieira, porque em latim a palavra malum significa tanto 0 mal como a maga**”
(2004, p. 182). No entanto, a tradicdo judaica ensina que o fruto era uma figueira. O
rabino medieval Rashi (acrébnimo de Rabi Shelomé ben Itschak, 1040-1105), em seu

comentario sobre Génesis 111:7, traz o que o Talmude ja ensinara bem antes sobre esse

%7 Que acredita em Jesus como Messias, mas ndo é cristdo, membro de alguma denominag&o cristd, sendo
integrante do segmento religioso conhecido hodiernamente como Judaismo Messianico.

%8 «Also it was not Adam who has deceived, but the woman who, on being deceived, became involved in
the transgression” (COMPLETE JEWISH BIBLE, 1998, p. 1482). “Outrossim, ndo foi Adam quem foi
enganado, mas a mulher que, ao ser enganada, tornou-se envolvida na transgressio” (Tradugdo nossa).

%9 Schaul [Paulo] ndo diz que Eva pecou, mas que ela se tornou envolvida na transgresséo (literalmente,
“se tornou em transgressdo” [conforme o texto grego original]), que eu tomo para querer dizer que ela se
tornou fundida & transgresséo de Addo. Em Romanos 5:12-21, Schaul [Paulo] ensina que foi Ad&o quem
pecou, por meio de uma desobediéncia direta & ordem de Deus, dada a ele (Génesis 2:17, 3:1-7).
Consequentemente, foi ele quem suportou a responsabilidade principal pela “Queda” — a inoculagdo do
pecado na vida humana. Embora os livros apocrifos nos proporcionem o versiculo, “o pecado comegou
através de uma mulher, e gragas a ela todos nds devemos morrer” (Sirach 25:24), o Novo Testamento
apresenta um quadro diferente. Eva ndo foi a pecadora, foi Ad&o, visto que ele desconsiderou a ordem de
Deus. Eva, pelo contrario, foi “enganada” (2¢ Corintios 11:3). Quando a serpente a enganou, Eva se
tornou envolvida na transgressdo de Adéo (Tradugdo nossa. Grifos de Stern).

0 Qutra associagdo comparativa, que se insere no contexto do drama da Queda, é apresentada pela
Disputatio (Discussdo) entre o mestre Alcuino e o jovem Pepino, segundo filho do imperador Carlos
Magno, ocorrida no século VIII. Nesse texto, Pepino pergunta ao mestre: “a que ¢ semelhante o
homem?”. Alcuino responde: “a um fruto”. Como lembra Luiz Jean Lauand, “ha, no original, um jogo de
palavras: homo-pomo” (1986, p. 80). Essa associagdo, no contexto do fruto proibido, consequentemente,
gera uma relacdo metonimica entre Eva e a maca, assumindo uma conotacédo pejorativa do sexo feminino,
fomentada pela misoginia de varios tedlogos cristdos, embora essa ndo tenha sido, possivelmente, a
intencdo da Disputatio entre Alcuino e Pepino.



39

assunto: “fig leaves. That is the tree of which they had eaten. With that which they had
sinned, they were rectified, but the other trees prevented them from taken their leaves”.
(RASHI, 2009*).

Em relacdo a associacdo conceitual catolica do pecado original ao ato
sexual, “ndo h& nos Evangelhos nenhuma declaragdo do Cristo acerca do pecado
original. Clemente de Alexandria (v. 150-215) foi o primeiro a relacionar [n&o
conceituar] o pecado original com o acto sexual” (LE GOFF, 1994, p. 161), embora ndo
0 ato necessariamente, mas 0 modo com que fora praticado. N&o poderia, entretanto, ser
0 ato sexual, pois Deus disse que 0 homem e a mulher deveriam crescer e se multiplicar,
conforme Génesis 1:28; a Unica forma seria — e é — atraves do ato sexual, ndo por
alguma osmose. O pecado original foi a desobediéncia de Adéo e Eva a ordem de nédo
comerem do fruto da arvore do conhecimento do Bem e do Mal (Cf. LE GOFF, 1994, p.
161; PAGELS, 1992, p. 57). A vinculacdo do usufruto do fruto proibido ao ato sexual
foi fundamentada, no pensamento cristdo catélico, pela ideia de que Adao e Eva foram
criados para permanecerem virgens. Essa €, por exemplo, a interpretacdo de Jerébnimo,
que viveu no século IV, cuja expressao “Paraiso da virgindade” (apud PAGELS, 1992,
p. 97) sintetiza bem tal interpretacdo. Por conseguinte, para esse que foi o tradutor da
Biblia para o latim, a Vulgata, conforme Elaine Pagels, Addo ¢ Eva “foram unidos pelo
casamento [0 que denota o ato sexual] s6 depois de terem pecado e sido expulsos”
(1992, p. 97). No entanto, outros tedlogos cristdos foram mais amenos, com
diferenciacdo nos graus de leituras oferecidas por eles sobre a queda. Por exemplo,
Clemente sustenta que o ato sexual faz parte do plano original divino, de modo que a
relacdo sexual ndo é pecaminosa, pois a geracdo de filhos integra esse plano. No
entanto, segundo Clemente, a relagdo sexual foi praticada por Addo e Eva
precipitadamente, quais dois adolescentes precipitados que se unem sem o aval dos pais.
Ainda segundo o pensamento de Clemente, Addo e Eva eram adolescentes que
precisavam se tornar adultos para terem a unido matrimonial concretizada atraves da
relagdo sexual. Essa interpretacdo era seguida, também, por Irineu: “por terem sido
criados pouco tempo antes, nada sabiam sobre a procriagdo. Era necessario, primeiro,

que se tornassem adultos e a partir de entdo se ‘multiplicassem’ (apud PAGELS, 1992,

* «“Folhas de figueira. Essa é a arvore da qual eles comeram; com essa &rvore, com a qual eles pecaram,
eles foram retificados, mas as outras arvores impediram que eles [Addo e Eva] tomassem de suas folhas”
(Traducédo nossa).



40

p. 57). Tendo essa interpretacdo em mente, Clemente sustentou que Addo desejou a
relagdo matrimonial antes de se tornar adulto, de modo que o problema pecaminoso néo
estava no ato sexual, mas na maneira com que ele fora praticado: antes do tempo certo
(Cf. PAGELS, 1992, p. 58-59*%). Um exemplo notdrio é o de Juliano de Eclanum, bispo
e filho de um dos colegas de Agostinho, bispo de Hipona. Foi de encontro a teologia
agostiniana quanto ao pecado original, dizendo: “Deus fez os corpos, diferenciou os
sexos, fez a genitalia, concedeu o afeto com o qual os corpos se uniriam, deu poder ao
sémen operando na sua natureza secreta — e Deus ndo fez nenhuma maldade” (apud
PAGELS, 1992, p. 177). Assim, para Juliano, o desejo sexual ndo € um problema
pecaminoso, de modo que esse desejo nao foi o pecado original. Além disso, nem todos
os tedlogos compartilham com interpretacdo de que Addo e Eva eram adolescentes.
Santo Agostinho é uma excegdo, pois para ele, como lembra Delumeau, “since Adam
was not born of parents but was formed out of the earth, God created him a fully
developed man” (2000, p. 188)*%. Essa interpretacdo atravessou no s6 a Idade Média,
como também o Renascimento, formando a opinido de praticamente todos os catolicos.
Por exemplo, segundo Bellarmine, conforme sintetiza Delumeau, “our first parents were
created at an age and with a constitution that would enable them to beget children, for
they were ordered to people the earth” (2000, p. 188)*.

Outro fato a ser considerado é que a proibicdo de comer desse fruto,
conforme a tradicdo judaica, era tempordria; tinha a finalidade de provar Adao e Eva, o
exercicio do livre arbitrio de ambos, visto que ndo eram fantoches, sem liberdade de

escolha®. Conforme o rabino Aryeh Kaplan:

Nossos sabios nos ensinam que a proibicdo de provar do fruto da
Arvore do Conhecimento era apenas temporaria. Gradualmente, a

*2 N&o obstante, Elaine Pagels, em seu livro Addo, Eva e a serpente, lembra que Clemente restringiu a
pratica sexual, para os cristdos, “aos atos especificos destinados a procriacao” (1992, p. 59).

4 ~ ~ . . .
® “Uma vez que Addo ndo nasceu de pais, mas foi formado da terra, Deus o criou um homem
completamente desenvolvido” (Tradugdo nossa).

# “Nossos primeiros pais foram criados com uma idade e com uma constituicio que os capacitaram a
gerar filhos, pois eles foram ordenados a povoar a terra” (Traducao nossa).

*® Talvez essa interpretacdo do Judaismo ajude a compreender o porqué de Northrop Frye dizer que a
arvore do conhecimento do bem e do mal e a &rvore da vida sdo, metaforicamente, a mesma arvore (2004,
p. 181), considerando que ambas fornecem o conhecimento: uma o conhecimento da vida eterna (por
exemplo, a viagem de Dante pelo Paraiso celestial, na qual, a cada elevacédo pelas esferas, revela o desejo
dele de conhecimento); a outra do conhecimento profundo do bem e do mal.



41

natureza espiritual do homem se desenvolveria, até que por fim ele
ficasse forte o suficiente para dominar seus instintos animais. Quando
esse momento chegasse, ele poderia provar da Arvore do
Conhecimento sem colocar em risco a sua esséncia espiritual (1992, p.
11).

A ascensdo a esséncia espiritual foi interrompida pela falta de paciéncia do
ser humano, pois — ao experimentar o conhecimento antes do tempo certo — esse
crescimento espiritual foi limitado, dando lugar ao predominio da natureza animalesca.
Segundo Kaplan, “essa ¢ uma linha que atravessa toda a historia da humanidade”, pois
“o conhecimento deu ao homem um poder imenso, mas ele ainda ndo aprendeu a
utilizar esse poder para o bem” (1992, p. 11). De acordo com a tradi¢do judaica, o mal e
a liberdade de escolha precediam o comer do fruto da arvore do conhecimento do bem e
do mal, de modo que eram duas esferas completamente separadas, e o mal era algo
completamente exterior ao ser humano. No entanto, ao comer do fruto proibido, o ser
humano ingeriu profundamente o conhecimento intrinseco do mal. Essa ingestdo nao foi
s6 em si mesmo, mas também em todo o cosmo, Vvisto que o0 ser humano ¢ um micro-
cosmo em toda a criagdo macro-cosmica, o Universo. Consequentemente, a partir do
momento em que essas esferas se tornaram confundidas, ndo ha bem sem mal e mal sem
bem. Na &rvore do conhecimento do bem e do mal, esses dois elementos estavam
fundidos: ndo poderiam ser separados, de modo que tendo Addo e Eva, uma vez que
provaram do fruto dessa arvore, fizeram que o ser humano fosse “uma mistura do Bem e
do Mal” (KAPLAN, 1996, p. 54).

O conhecimento, ainda conforme Kaplan, concedeu ao homem a capacidade

tecnoldgica:

De criar instrumentos de destruicdo, mas sua forca moral ndo foi
grande o suficiente para evitar o mau uso deles. Esse processo atingiu
seu apogeu em nossa geracdo, quando o homem tem o poder de
destruir todo o planeta, seja com armas nucleares, seja com a poluicao
do meio ambiente. [...] E por isso que a Era Messianica precisa chegar
logo. SO entdo o homem aprendera a usar 0 seu conhecimento para o
bem (1992, p. 11).

Esse uso indevido, e até maléfico, do conhecimento usado pelo homem para
sua propria destruicdo também é, de certo modo, interpretado por Octavio Paz, em seu
ensaio A &rvore da vida: “curiosa inversdo da historia biblica: a mesma ciéncia que

causara a perda de Adao e Eva seria agora o instrumento da diviniza¢do dos homens...”



42

(1991, p. 237). Trata-se, de acordo com a nossa leitura das reflexfes do poeta e critico
mexicano, de um orgulho cientifico-tecnoldgico, que culmina no esvaziamento do
sentido da (palavra) vida. A arvore da vida é verde e/ou dourada, mas a teorizacédo-
realizacéo cientifica é cinzenta, de modo que a teoria cinzenta suplantou o sentido da
vida-verde da arvore: “a vida ja ndo ¢é para nds uma arvore verde e/ou dourada, mas uma
relacdo fisico-quimica entre moléculas” (PAZ, 1991, p. 236), de modo que o progresso
cientifico contribuiu para a dessacralizagdo do mistério da vida, “desfazendo nossa
pretensdo a divindade e a imortalidade” (Idem, 1991, p. 237). Mas a Era Messianica
corresponde ao retorno do Paraiso perdido. Conforme Robert Couffignal, “quem fala de
‘paraiso perdido’ ndo demora postular um ‘paraiso reencontrado’” (In: BRUNEL (Org.),
20053, p. 296). Nessa perspectiva, segundo Northrop Frye, o Eden biblico “prefigura a

redencdo que levara 0 homem de volta ao nivel superior” (2004, p. 172).

1.2 O Paraiso e seu habitante primordial: o androgino

Quanto ao Paraiso, é fundamental para o nosso trabalho compreendermos a
existéncia de um de seus habitantes primordiais, cujo arquétipo aparece nas mais
variadas religifes, o andrdgino. Neste capitulo, o conceito de andrdgino sera visto, mais
enfaticamente, conforme o0s pensamentos grego e judaico, pois existem outros modelos
miticos de compreensdo da androginia®®. Comparando brevemente os modos como o
Judaismo e a Religido Helénica veem o andrdgino, entenderemos que ambos, em certo
sentido, estdo sincronizados com a questdo da génese da Humanidade.

A propdsito da origem dos seres humanos, os pensamentos das religiGes
grega e judaica desempenham papel relevante para a compreensdo do andr6gino como o
ser humano primordial. Consoante Chevalier e Gheerbrant, “o0 andrdgino € muitas vezes

representado como um ser duplo, possuindo, a um so tempo, os atributos dos dois sexos

¢ por exemplo, o Avaloktesvara, o Buda da compaixdo, masculino no budismo indiano, torna-se
feminino no budismo chinés: “sua imagem [do Avaloktesvara] mais corrente o0 representa com nove
cabecas emergindo, em ato de compaixdo para com os sofrimentos de todos os seres penitentes. Os
crentes budistas procuram consolo nele, pois é a fonte de todo o amor. Os praticantes vao além desta fase
de simples fé e o visualizam até ao extremo da alucinagdo. Vivem em seu seio, recebendo seu amor,
sossegados e protegidos por sua compreensdo e piedade. Neste ponto, como nas conveniéncias dos
adeptos chineses, pode se tornar a Dama da Misericérdia” (ZOLLA, 1997, p. 32. Grifo nosso). No
romance Avalovara, o Avaloktesvara aparece recriado esteticamente como um passaro formado de
passaros, como alegoria desse romance osmaniano (Cf., por exemplo, a pagina 136 desta dissertacdo).



43

ainda unidos, mas a ponto de separar-se” (2009, p. 52). Assim, de acordo com essa
definicdo, a androginia primordial do género humano elucida o mistério do Adéao
Biblico e, consequentemente, do amor e do casamento (Cf. Idem, 2009, p. 52),
estabelecendo-se, portanto, uma antropogonia da existéncia humana. Nesse sentido, o
amor e a unido dos sexos sdo elementos relevantes para se explicar, conforme a
perspectiva platonica, a separacdo entre masculus e femina, a qual, como se pressupde,
ja existia potencialmente nesse ser bissexuado. Segundo Mircea Eliade, o principio da
androginia ensina, em suas variadas interpretacdes culturais, que “a perfei¢do humana
era imaginada como uma unidade sem fissuras” (1999, p. 111).

Antes de vermos a leitura que as religides judaica e grega ddo a origem da
raca humana, convém deixar evidente que essa leitura vai de encontro a visdo que a
maioria das pessoas, mormente cristas, tém a respeito da criacdo do Homem. Boa parte
dessas pessoas ouve desde pequena que Addo era macho e que estava a procura da
mulher a qual, na visdo cristd, ndo existia ainda e veio a ser criada depois do homem.

Em vista disso, para o rabino Shmuley Botéach:

Essa interpretacdo, porém, langa uma luz inteiramente negativa sobre
as qualidades femininas, implicando que, de alguma forma, elas ndo
sdo intrinsecas para o ser humano. A histdria [cristd] implica que Deus
criou a mulher numa idéia que ocorreu a Ele depois, e muitas
mulheres se ressentem disso, e com razéo (2000, p. 161).

No entanto, os judeus e 0s gregos ndo véem a criagdo do homem e da
mulher dessa maneira. Portanto, vamos analisar a compreensdao que o Judaismo e a
Religido Grega dao para a criacdo do género humano. Comecando pelo pensamento
religioso grego, berco da cultura ocidental, é oportuno dizer que a palavra androgino
procede etimologica e literalmente da lingua helénica. Nessa perspectiva, por ser
formada por avépn — andré (homem) e yovn — guiné (mulher), andrégino é uma
palavra composta.

Em sua obra Banquete, cujo tema é o amor, Platdo, na voz do comediante
Aristéfanes, narra a génese da raga humana. Para o filésofo grego, os humanos
possuiam a masculinidade e feminilidade simultaneamente. Os humanos tinham,
segundo o Banquete, entre outros aspectos, “[...] duas faces semelhantes sobre um
pescoc¢o redondo, uma sO cabeca para esses dois rostos opostamente colocados, quatro

orelhas, dois 6rgdos de geragdo, e tudo mais na mesma proporcao (1999, p. 121-122. Cf.



44

ELIADE, 1999, p. 110-111). No entanto, consoante a narrativa platonica, esses seres
humanos, influenciados pela robustez e pujanca fisicas, resolveram atacar o Olimpo.
Diante desse problema, Zeus e as demais deidades olimpicas se reuniram para decidir o
que fazer com o género humano, sem diziméa-lo. Entdo, Zeus cortou ou seccionou a
natureza humana, separando os sexos, ordenando, em seguida, “a Apolo que curasse as
feridas e que virasse o rosto dos cortados e 0 pescoco para o lado em que a separagdo
havia sido feita, a fim de que o homem, pela contemplagéo do corte, se tornasse mais
humilde, ¢ que se curasse do seu orgulho” (PLATAO, 1999, p. 123). Segundo o
pensamento platénico, 0 amor origina-se dessa separacdo, na condi¢cdo de sentimento
que faz que cada uma das metades procure a outra. O amor e a unido dos dois sexos
tendem, conseqiientemente, “a recompor a antiga natureza, procurando, dos dois, fazer
um so e, assim, restaurar a antiga perfeicdo” (Idem, 1999, p. 124).

Para o Judaismo, “o Adao rabinico [na interpretagdo dos rabinos] ¢
andrégino. Eva é apenas uma de suas partes, uma ‘metade’, uma ‘fase’” (DURAND,
2002, p. 292), visto que o estado primordial do género humano foi a androginia (Cf.
UNTERMAN, 1992, p. 25). Na antiga obra enciclopédica do Judaismo conhecida como
Talmude, ¢ dito pelo rabino Jeremias ben Eleazar que “God created two countenances in
the first man™*’. Mais detalhadamente, de acordo com o comentario Bereschit Raba, o
primeiro ser humano, Adao, “era homem do lado direito e mulher do lado esquerdo;
mas Deus fendeu-o em duas metades” (apud ELIADE, 1999, p. 107). Essa criagdo
ocorreu para que, a partir de uma delas, Deus criasse Eva ho momento em que fosse
necessario fazer a separacdo dos sexos. Assim, vemos que essa antiga interpretacdo
judaica é diretamente relacionada a Biblia, especificamente ao livro de Génesis, que
descreve a criacdo do género humano. Essa interpretacdo &, atualmente, confirmada

pelos rabinos. Segundo o rabino Shmuley Boteach:

[...] Deus criou Adao no jardim do Eden como um hibrido de macho e
fémea. A interpretacdo judaica tradicional [...] do Génesis sugere que
a palavra [hebraica] tsela, em geral traduzida como ‘costela’, aqui
significa ‘lado’. Addo nao foi o primeiro homem, mas, sim, o primeiro
ser humano, e era um ser andrégino com 0s aspectos masculino e
feminino. Quando Adéao adormeceu, Deus retirou um lado inteiro, o
lado feminino, da sua criatura. O resultado foi uma cisdo do primeiro

" “Deus criou duas faces no primeiro ser humano” (Tradugio nossa). Disponivel em: http://www.come-
and-hear.com/berakoth/berakoth_61.html



http://www.come-and-hear.com/berakoth/berakoth_61.html
http://www.come-and-hear.com/berakoth/berakoth_61.html

45

ser humano, formando Adao, que permaneceu macho, e Eva, que se
tornou fémea (2000, p. 161).

Para o pensamento judaico, cada metade, sentindo-se agora incompleta,
passa a depender da busca e do encontro com a outra, para que, por meio da unido dos
sexos, as metades voltem a formar a inteireza primordial (Cf. BOTEACH, 2000, p. 162;
Cf. CHEVALIER; GHEERBRANT, 2000, p. 53). Isso é confirmado pela Biblia
(Génesis 11, 23-24):

The man-person said, “At last! This is bone from my bones and flesh
from my flesh. She is to be called Woman [Hebrew: ishah], because
she was taken out of Man [Hebrew: ish].” This is why a man is to
leave his father and mother and stick with his wife, and they are to be
one flesh (THE COMPLETE JEWISH BIBLE, 1998, p. 03*).

E interessante ressaltar que essa idéia concorda com a concepgao platonica
da origem do amor. Entretanto, a religido judaica ndo vé o corte dos sexos tal como o
viam os gregos: fruto de uma rebelido contra o Olimpo e como castigo dos deuses
olimpicos. O Judaismo sempre viu a separacdo dos Sexos como proveniente da
necessidade que o andrdgino adamico sentiu de ter alguém junto a si da mesma forma
que os animais, que foram criados com o0s sexos separados (Cf. Génesis 11, 18-21). Isso
corresponde ao que disseram Chevalier e Gheerbrant: que o andrégino, mesmo tendo
ainda unidos os dois sexos, estavam, potencialmente, a ponto de serem separados (Cf.
2009, p. 52).

8 «A pessoa-homem disse: ‘afinal, esta ¢ feita do osso dos meus ossos e da carne da minha carne. Ela
sera chamada Mulher [Hebraico: ischa], visto que foi tirada do Homem [Hebraico: isch]”. Essa é a razdo
pela qual deverd o homem deixar seu pai e sua mée e unir-se a sua esposa, ¢ eles serdo uma so carne”
(Traducédo nossa).



46

2 A ascensdo ao Paraiso segundo Dante Alighieri

Assim, por vez, contando o Paraiso / convém que salte, este sacro
poema, / como o viandante a frente de um aviso. // Mas quem
considerar o grave tema / e o mortal ombro que com ele arca, / ndo o
censure, inda que as vezes trema (Dante Alighieri, Divina Comédia,
Paraiso).

Outro texto abriu as portas (para a discussao a respeito) do Paraiso: a Divina
Comédia, de Dante Alighieri. Em sua principal obra poética, o poeta de Florencga segue
a classificacdo judaico-cristd dos dois paraisos, o Jardim do Eden, nos cantos finais do
Purgatorio, e o Paraiso celestial (de acordo com o sistema cosmoldgico ptolomaico e a
hierarquia celestial de Dionisio, 0 areopagita). Vale ressaltar que Dante o faz com uma
liberdade poética incrivel, por exemplo, fundindo elementos cristdos e pagdos na
composicdo da Commedia, bem como dando a Beatriz um tratamento mariano. Neste
capitulo, priorizamos, por ora, as reflexdes de Dante sobre o Paraiso do Eden, de modo
que as reflexdes sobre o Paraiso celestial serdo vistas nos proximos capitulos, no estudo
comparativo da Commedia com o romance Avalovara.

Por ora, podemos dizer que mesmo no Paraiso celestial ha elementos do
Paraiso terreal, significando que Dante antevia, por ocasido da ressurreicdo dos mortos
justos, o retorno do Eden, em uma nova e definitiva configuracio escatoldgica, cujo
marco decisivo é o Juizo Final. Esse retorno edénico-escatologico é reforcado pelos
versos do Paradiso que mostram Dante dizendo que a ressurrei¢do da carne humana se
realizard considerando que Addo e Eva eram imortais antes da queda, a qual trouxe a
mortalidade para a criacdo. Dito de outro modo, assim como 0s corpos de Addo e Eva
eram imortais no Eden original, assim também os corpos dos justos serdo imortais por
ocasido da ressurreicdo, conforme os versos 145-148 do canto VII do Paraiso
(ALIGHIERI, 2008, p. 56). Ha também versos que mostram 0S espiritos justos
desejando ter de volta 0s seus corpos terrenos, para que, cCom esses corpos, eles tenham
maior luminosidade, de modo que a visdo beatifica seja também maior com o corpo

humano ressurgido:

‘cosi questo folgor che gia ne cerchia / fia vinto in apparenza de la
carne / che tutto di la terra ricoperchia; // né potra tanta luce
affaticarne, / ché li organi del corpo saran forti / a tutto cio che potra
dilettarne’. // Tanto mi parver subiti e accorti / € ['uno e 1’altro coro a



47

dicer “Amme!”, / che ben mostrar disio de’ corpi morti* (Idem, 2008,
p. 103).

Ha também versos em que o vate italiano narra seu encontro, no Empireo
(céu espiritual em que h& somente pura luz), com os espiritos justos j& mostrando o
aspecto fisico que terdo por ocasido da ressurreicdo. E a possivel antevisao prefigurativa
da Nova Jerusalém, quando Beatriz pede para Dante, no verso 130 do canto XXX do
Paraiso: “Vedi nostra citta quant’ella gira” (2008, p. 213)*°.

O Jardim do Eden esta localizado no alto da montanha do Purgatorio, que se
eleva a partir de uma ilha do Mar Oceano, situada no Hemisfério Sul. Essa elevagédo
montanhosa do Purgatdrio se dd em forma de cone, cuja estruturacdo em cornijas segue
uma ascensdo esférica que vai diminuindo de tamanho até a chegada de Dante e Virgilio
ao cume terrestre, local do Jardim do Eden, posto entre o final do Purgatério e a entrada
do Paraiso celestial. Antes, é importante ressaltar que apesar de o Paraiso terrestre estar
situado na segunda parte da Commedia, ou no Purgatorio, esse Jardim esta intimamente
ligado ao Paraiso celeste, pois aquele funciona como uma ante-sala deste. Ademais,
quanto ao usufruto estético, o poeta e critico T. S. Eliot diz que os cantos que tratam do
Jardim do Eden tém a mesma qualidade da terceira parte da Commedia, o Paradiso, “e
nos preparam para ele; movem-se diretamente para frente, sem qualquer desvio ou

atraso®”

(1989, p. 92). A poesia dantesca irrompe-se, a partir do Eden, no movimento
espiralado da elevagdo/ascese mistico-poética em dire¢do a visio beatifica, no ultimo
cantico do Paradiso. Como bem sintetiza o poeta e critico César Leal, “no Inferno,
[Dante] deseja empregar rimas ‘aspre’ e ‘chiocce’”’; no Purgatorio, rimas melodicas e
suaves, no Paraiso, anaforas e rimas intensificadoras de efeitos luminosos, alem de

rimas metafisicas, psicologicas ou teoldgicas™ (1986, p. 41).

9 «“Assim, mais do que a luz que nos encerra / o da carne tera de fulgurar, / inda até entdo coberta pela
terra. // Nem podera tanta luz nos cansar, / porque 0s érgdos do corpo bons serdo / pra tudo que puder nos
deleitar”. // De um e outro coro foi tdo pronta e tdo vibrante a voz a responder: “Amém”, / que de seu
corpo enunciava a paixdo” (Traducdo de Italo Eugenio Mauro). Preferimos, para fins de clareza maior,
traduzir o ultimo verso assim: “que bem mostraram o desejo de terem os corpos mortos de volta”. Versos
55-63 do Canto XIV do Paraiso, respectivamente.

% Que Italo Eugenio traduziu como “vé esta nossa cidade quanto habita”.

1 Mesmo as reflexdes sobre a Queda ndo aparentam ser digressdes, por mais que tratem do estado
edénico perdido. O mesmo pode ser dito em relagcdo as profundas reflexfes teoldgicas, filosoficas,
cosmolégicas e historicas (reflexdes envolvendo especialmente Florenga), na terceira parte da Commedia.



48

Dante, no verso 23 do canto XXV III do Purgatério, revelando uma nostalgia
do Paraiso biblico, inicialmente denomina-o “la selva antica” (2008, p. 184), por cujo
bosque desejava andar. Depois, pela fala de Matilde, o0 denomina “luogo eletto a

>3 e “lg campagna santa (2008, p. 187)%*".

['umana natura per suo nido (2008, p. 185)
Eis uma descrigéo do estado beatifico original do ser humano no Jardim do Eden, antes
de acontecer a Queda.

O vicejar da vegetacdo edénica também é visto na Divina Comédia, nas
seguintes palavras de Matilde, direcionadas a Dante, nos versos 106-123 do canto

XXVIII do Purgatorio:

In questa altezza ch’¢ tutta disciolta / ne I’aere vivo, tal moto percuote,
/ e fa sonar la selva perch’e folta; // e la percossa pianta tanto puote, /
che de la sua virtute I’aura impregna / e quella poi, girando, intorno
scuote; // e I’altra terra, secondo ch’¢ degna / per sé e per suo ciel,
concepe e figlia / di diverse virtd diverse legna. // Non parrebbe di la
poi maraviglia, / udito questo, quando alcuna pianta / sanza seme
palese vi s’appiglia. / E saper déi che la campagna santa / dove tu se’,
d’ogne semenza é piena, / e frutto ha in sé che di Ia nin si schianta. //
L’acqua che vedi non surge di vena / che ristori vapor che gel
converta, / come fiume ch’acquista e perde lena (2008, p. 187)%;

Dante vé uma 4gua cuja nascente transcendente é eterna e invariavel, de
modo que se ela desdobra em dois rios, o Létes (cujas aguas apagam o0s pecados) e 0
Eunoé (cujas aguas trazem a memoria as boas obras). Dante ndo menciona 0s nomes
dos quatro rios do Paraiso terreno, pois com licenca poética, efetua uma reducdo de
quatro para dois rios, para seguir uma tradi¢do patristica que ensinava que os Campos
Elisios eram o modo de os poetas pagdos falarem do mesmo Jardim do Eden (Cf.
DELUMEAU, 2000, p. 10-15/50). Dante o confirma nos versos 139-141 do canto

52 «A selva antiga” (Tradugdo nossa). Italo Eugenio Mauro traduz, para fins de rima, como “selva
primeira”, e assim ele fez com todos os versos da Commedia, uma tentativa de fazer uma terza rima
portuguesa.

53« ..] terra, eleita / pra dos humanos ninho protegido,//” (Tradugao de Italo Eugenio Mauro).

> “Esta terra santa” (Traducdo de Italo Eugenio Mauro).

% “Nesta altura do monte, incontrastado, / no folhedo da selva vem bater / e o faz soar por ser assim
cerrado; // e a planta, sacudida, tal poder / tem, que da sua virtude impregna o vento / que apés girando, a
volta a vai verter; // e a outra terra, conforme o acolhimento / por si e por seu céu, concebe e gera / varias
plantas, de vario alimento. // Grd surpresa por |4 ndo merecera, / depois disto, saber que alguma planta /
sem manifesto semear crescera. // Saibas agora que esta terra santa, / onde estas, tem si toda semente; /
fruta que 1a [no mundo dos vivos] ndo tem, aqui tem tanta” (Tradugéo de Italo Eugenio).



49

XXVIII do Purgatoério: “Quelli ch’anticamente poetaro / 1I’eta de 1’oro e suo stato felice,
/ forse in Parnaso esto loco sognaro.// (2008, p. 188).°%”

Conforme a narrativa biblica, Addo e Eva foram expulsos do Jardim do
Eden, ap6s haverem comido o fruto da arvore do conhecimento do Bem e do Mal. A
Divina Comédia versifica reflexdes sobre a queda de Ad&o e Eva no Paraiso. No canto
XXVIII, do Purgatério, ¢ dito: “Lo sommo Ben, che solo esso a sé piace, / f€¢ 1’'uom
buono e a bene, ¢ questo loco / diede per arr’a lui d’etterna pace. // Per sua difalta in
pianto e in affanno / cambio onesto riso e dolce gioco” (2008, p. 186)57.

Notemos que Dante fala da culpa do “homem”, de ambos — Addo e Eva,
pois “homem” tem o sentido de género humano, independentemente do sexo. Ja nos
versos 31-32/37-39 do canto XXXII, do Purgatdrio, vemos: “Si passeggiando 1’alta
selva vota, / colpa di quella ch’al serpente crese / [...] / lo senti’ mormorare a tutti
‘Adamo’; / poi cerchiaro una piata dispogliata / di foglie e d’alta fronda in ciascun
ramo” (2008, p. 208)°. Nesses versos, a arvore do conhecimento do Bem e do Mal é
denominada “Addo”, como sinal da culpa dele. Nao obstante, a culpa de Eva ¢
mencionada pelo poeta florentino, pois foi mediante ela que o Paraiso tornou-se indspito
para o ser humano. Por conseguinte, houve a expulsdo, cujo estado de permanéncia
original pouco tempo durou: sete horas, segundo as palavras de Dante postas na boca do
espirito de Adédo, quando o vé no Paraiso celestial (2008, p. 186).

Obviamente, Dante culpa Eva por ter ouvido a serpente, mas o vate italiano
— ao denominar a arvore do conhecimento do Bem e do Mal de Adamo, “Adio”,
segundo entendemos — pde a culpa pelo pecado original sobre os dois, mas com a
responsabilidade maior sobre Ad&o. Do contrério, essa arvore seria denominada “Eva”,
nao “Addo”. Nos versos 22-24 do canto XXIX do Purgatorio, Dante reprova o
comportamento imprudente de Eva, pois ela desobedeceu e violou os mandamentos

divinos (2008, p. 190), cedendo a tentagdo da serpente. No mesmo canto, o poeta revela

% «Os que a idade do ouro antigamente / poetaram, e o estado seu feliz, / este Parnaso deviam ter em
mente” (Tradugdo de Italo Eugenio Mauro).

7«0 Sumo Bem, que s6 a si mesmo apraz, / fez 0 homem bom e ao bem, e este torrdo / lhe deu como
penhor de eterna paz. // Sua falta [o pecado original] Ihe trocou em labuta e dor / digna alegria e amena
diversdo” (Tradugdo de Italo Eugenio).

% «Assim, na selva marchando, vazia, / por culpa da que creu numa serpente, / [...] // E ouvi de todos
murmurar: ‘Adao!’, / contornando uma arvore despida / de folha ou fruto ou qualquer floragdo”
(Traducéo de Italo Eugenio).



50

uma nostalgia do Paraiso: “sotto ’1 qual se divota fosse stata, / avrei quelle ineffabili
delizie / sentite prima e pit lunga fiata” (2008, p. 190)*°. J& nos versos 4-6 do canto
XXXII, do Paraiso, é dito pelo ultimo guia do poeta florentino, Sdo Bernardo, que a
chaga, o pecado original, que Maria sanou e ungiu, foi aberta e pungida por Eva (2008,
p. 221), significando a redencdo feminina representada por Maria, mée de Cristo.
Interessante é o préprio Adao expondo para Dante a culpa pela expulsdo do
Eden, nos versos 115-117 do canto XXVII do Paraiso, quando 0 poeta o encontra no
Paraiso celeste: “Or, figluol mio, non il gustar del legno / fu per sé la cagion di tanto
essilio, / ma solamente il trapassar del segno” (2008, p. 185)60. Diante desses excertos
da obra méxima do vate italiano, vemos que Adédo e Eva sdo culpabilizados juntos, por
haverem comido do fruto da arvore do conhecimento do Bem e do Mal. Portanto,
segundo a nossa leitura, ndo vemos a misoginia aterradora tdo difundida por varios
Padres da Igreja nos versos de Dante, agindo como um catolico heterodoxo quanto ao

comportamento ortodoxo desses te6logos. Conforme Gibson Monteiro (2007, p. 29-30):

O poeta, mesmo sendo cristdo, ndo era refém do Cristianismo, existem
muitas outras doutrinas que se mesclam em meio aos tercetos. Pois
nenhum cristdo apegado a doutrina seria capaz de colocar um suicida
no Purgatério (Catdo, Canto I) ou um pagdo no Paraiso (Rifeu
Troiano, canto XX). E Dante o faz para mostrar a magnitude divina,
em meios as doutrinas que a obra esconde (Inf. 1X, 613).

Dante, a partir da variedade de versos citados e comentados nos paragrafos
anteriores, no que diz respeito a tematica do pecado original, suscita uma bipolarizacdo
de niveis de culpa abarcados no e pelo mito adamico da Queda, analisada por Paul
Ricoeur, em O conflito das interpretagdes. Tais niveis lidam com a interioridade e a
exterioridade do pecado original. A propria expressao “pecado original” traz em si a
ideia de interiorizagdo da culpa, uma culpa herdada per generationem, ou seja, através
do nascimento, desde o primeiro ato de Adao: todos os humanos estavam imbricados
em Ad&do por ocasido da Queda. Como lembra Ricouer (1989, p. 273), é Agostinho

quem funda um conceito de pecatum originale num deslocamento de ato exterior

% “Que, se ela [Eva] houvesse optado obedecer, / teriam tocado a mim tantas delicias, / por toda a vida,

desde o meu nascer” (Traducdo de Italo Eugenio). Note-se que Italo omite “ineffabilli” (inefaveis),
adjetivo de “delizie” (delicias).

80 «() filho, ndo do fruto o apetite / foi, por si s0, a razdo de tanto exilio, / mas, td0-50, 0 exceder do seu
limite” (Tradugdo de Italo Eugenio).



o1

juridico para um estado moral inoculado biologicamente, sem depender de um ato
decorrente de uma vontade sob o livre-arbitrio, uma exterioridade arbitria. Essa
interpretacdo faz, aparentemente, o ser humano ser mais o primeiro autor do mal do que
propriamente o veiculo da entrada do mal no mundo.

O principio da exterioridade 1€ o mal como um “estar ai”’: quando o primeiro
humano surgiu, o mal j4 existia, como lembra Ricoeur, na representacdo da serpente: “a
serpente representa, no proprio coragao do mito adamico, a outra face do mal [...]: o mal
jé& esta ai, o mal anterior, o0 mal que atrai e seduz o homem”, de modo que “a serpente
significa que o homem ndo comeca o mal. Ele encontra-o. Para ele, comecar é
continuar”, sendo ela “o Outro do mal humano” (RICOEUR, 1989, p. 290). Assim, a
exterioridade do mal € representada na figura serpentina. No mito addmico da Queda,
interioridade e exterioridade conflituam o drama da ma escolha do homem: dar
continuidade ao mal iniciado pela serpente. A exterioridade transplanta a origem do mal
para um conflito anterior ao homem, sendo Ad&o a anterioridade do mal no mundo. Ja a
interioridade relida denota “a experiéncia dolorosa da consciéncia culpada e
escrupulosa” (Idem, 1989, p. 290), ndo sendo o homem a origem do mal, mas veiculo,
com uma denotacdo mais ética e juridica, sem o sentido agostiniano do pecado de Adéo
legado aos seus descendentes.

Posteriormente baseando-se em Kant, especialmente A religido nos limites
da simples razdo, Ricoeur expde o argumento de uma inclinacdo para o mal
“inteligivel”, como sendo um a priori da condi¢do da possibilidade de méximas mas.
Ou seja, ha uma propensdo para o mal no homem, nivel inteligivel, (de)notado e
empirico, mas atrelado ao limite da raz&o ha outro nivel, mais abstrato, ndo-empirico,
conotado. Noutras palavras, citando Kant, Ricoeur admite que a experiéncia, a
demonstracdo empirica, mesmo que mostre inteligivelmente a inclinagdo humana para o
mal, seu a priori causal é para além dos limites da razdo: a experiéncia “nunca pode
descobrir a raiz do mal na méxima suprema do livre-arbitrio em relagéo a lei, porque se
trata de uma acdo inteligivel que precede toda a experiéncia” (KANT apud RICOEUR,
1989, p. 302). Mesmo com o afastamento do biologismo naturalista agostiniano, na
esteira do pensamento kantiano, Ricoeur concebe que a inclinagdo para o mal é dada no
nascimento, “embora o nascimento ndo seja a sua causa” (RICOEUR, 1989, p. 302).
Lendo essa releitura empreendida por Ricoeur, na esteira das reflexdes de Kant, vemos

uma aproximacdo com que o Judaismo ensina sobre essa questdo, estabelecendo uma



52

distingdo com o Cristianismo: para os cristdos, o ser humano nasce pecador, mas para 0s
judeus, o ser humano torna-se pecador, a partir do momento/tempo em que discerne o
bem do mal. Quanto a Dante, apesar de sua tentativa de redimir a figura de Eva da
unicidade da culpa, o vate florentino parece-nos ainda ser filiado ao conceito
agostiniano de pecado original. N&o obstante, sua tentativa heterodoxa de poér a culpa do
pecado também em Adao poderia muito bem ser vista como heresia pela igreja catolica

medieval.

2.1 A Divina Comédia: a estrutura de uma cosmologia poética do Paraiso

Uma caracteristica importante que norteia a poética medieval é a conexdo
entre o ser humano e o Universo, especialmente se fundamentando no simbolismo
numérico como principio da criacdo divina do Cosmos, fundindo cosmologia e
cosmogonia. A Idade Média recebeu da Antiguidade Cléssica e do Cristianismo o gosto
pelo simbolismo mistico dos numeros, de modo que essa recep¢ao aritmético-simbolica
contribuiu fortemente para a criagdo do que Curtius chama de “composi¢do numérica”
(1979, p. 511), vindo a influenciar, notoriamente, a criacdo poética medieval. Essa
compreensdo decorre de um pressuposto: “o plano de Deus [na criacdo] era aritmético!
Ndo devia o escritor, pelo seu esquema, deixar-se também guiar pelos niimeros?”
(CURTIUS, 1979, p. 543). Assim, 0 Génesis judaico era visto pelo homem medieval
como uma estrutura aritmética empregada na formacéo e na criagdo do Cosmos. N&o so
0s cristdos medievais, especialmente os que tinham conhecimento da literatura greco-
latina, como é de se esperar em termos Obvios, mas também os judeus medievais
conheciam bem esse modo de compreender o plano criacional de Deus para o Universo.
A tradicéo judaica ensina, além do Livro da Sabedoria, no tratado talmddico Pirké Avot
(Etica dos Pais) V:1, que “através de dez pronunciamentos (Divinos) foi criado o
mundo” (apud BUNIM, 2001, p. 306), pronunciamentos encontrados nos capitulos um e
dois do Génesis. Assim, conforme Irving Bunim, “a Criagdo vai do simples para o
complexo, da matéria bruta para a inteligéncia crescente. O homem veio por ultimo,
como apice da criacdo, a coroacao de tudo o que veio antes dele” (2001, p. 307). Ou
seja, a criacdo se deu aritmeticamente num processo que foi do macro-cosmo (0

Universo) para o micro-cosmo (o ser humano), marcado pelo nimero 10.



53

Outro texto judaico, embora apdcrifo, serviu de mote para o vinculo entre
simbolismo aritmético e composi¢do numérica, na Idade Média: “dispuseste tudo em
medida, nimero e peso”, conforme o livro da Sabedoria de Salomao 11:21, texto
possivelmente originario do primeiro século antes de Cristo. Por essa razdo, como diz

argutamente Ernst Curtius:

O conceito de ordo [ordem] da mentalidade medieval se desenvolveu
desse Unico versiculo da Biblia [Catélica], que santificou 0 ndmero
como elemento formador da obra divina da criagdo, e lhe conferiu
dignidade metafisica. Essa é a grandiosa causa da composicao
numérica na literatura (1979, p. 543).

Agio de Corvey, em um poema computistico, ensinou que conquanto as
artes procedam de Deus e sejam benéficas, a aritmética é maior que todas as artes,
“porque a obra da criagdo, o ritmo do tempo, o calendario e as estrelas sao fundadas no
numero” (CURTIUS, 1979, p. 542). Tendo esse ensinamento de Agio em mente,
chegamos a classificacdo da natureza dos nimeros, corrente no medievo: 0s nimeros
redondos, como 50, 100, 200, entre outros, considerando todos 0s numeros que sdo
passiveis de ser divididos por 5 ou 10. Eles podem ter tanto valor simboélico quanto
denotacdo estética. J& os numeros simbolicos, como 3, 7, 9, entre outros, apresentam
significado teoldgico ou filosofico. Além de ressaltar essa classificagdo dos nimeros,
Curtius diz que “tanto 0 nimero de versos como o das estrofes numa poesia, e também
0 de capitulos de um livro, ou o de livros numa obra, pode ser determinado pelo
simbolismo numérico”, culminando com um jogo literario numérico junto com o
simbolismo dos numeros (CURTIUS, 1979, p. 543-544). Um exemplo da determinacéo
do simbolismo numérico em um texto é a carta de Dante a Can Grande, a qual tem 33
paragrafos, em alusdo a idade com que Cristo morrera, além do Decameron, de
Boccaccio, lidando com os nimeros 10 e 100, por exemplo.

Dante Alighieri, com sua “maravilhosa harmonia da composi¢ao numeral”,
é — conforme atesta Curtius — “o fecho e auge de uma longa evolu¢ao”, de modo que, e

aqui revemos contextualmente a citagdo de Curtius que é epigrafe de Avalovara:

Desde as enéadas da Vita Nouva, marcha Dante para a artistica
construgdo numeral da Divina Comedia: 1 + 33 + 33 + 33 = 100
cantos conduzem o leitor através de trés reinos, o ultimo dos quais
abrange 10 céus. Triadas e décadas se entretecem na unidade. O



54

namero, aqui, ndo € mais simples esqueleto exterior, mas simbolo
do ordo cosmico (1979, p. 549. Grifo nosso).

Dante seguiu, e experimentou, o principio herdado pelo medievo, de modo
que criou uma obra inovadora para seu tempo, transcendendo o esgotamento das formas
épicas classicas. O simbolismo numérico, com sua mistica, serviu de base na
composicdo da opera prima de Dante, para mostrar que o ser humano esté integrado ao
cosmos, cujo exemplo dado pelo vate é a ligacdo dos espiritos justos com 0s céus-
planetas do Paradiso, nos quais residem recompensados de acordo com a conduta
terrena.

Seguindo a numerologia e seu simbolismo mistico, Dante enfatizou, na
composicdo de sua obra-prima poética, o 3, o 10 e seus respectivos multiplos,
sobressaindo o trés. Assim, o gigantesco poema dantesco foi criado com 14.233 versos
decassilabos, dividido nas trés partes/lugares supracitados, de modo que cada uma delas
se chama cantiche, cantos, e se dividem em 33 canti®, que podem ser considerados
capitulos, segundo Hernani Donato (In: ALIGHIERI, 1981, p. XIV). A centena de
cantos que totalizam a configuracdo cosmo-poética da Commedia pode ser lida como
uma poética de retorno cosmolégico ascensional ao Paraiso, devido a simbologia do 10.
Paralelamente, ha a terza rima, algo inovador criado por Dante, cujo esquema simétrico
de rimas (ABA BCB CDC, e assim sucessivamente, até VZV Z, como que ad
infinitum), é que “simula uma permanente ascensio do inicio ao fim da obra” (STERZI,
2008, p. 105).

Precisa € a interpretacdo que Ernst Curtius d& para as rimas dantescas:
“encadeamento continuo com a inevitavel energia. [...] A perfeita cobertura e
interpenetracdo do interior dantesco e do exterior cosmico; congruéncia da alma e do
mundo” (1979, p. 396). Portanto, as rimas de Dante, dsperas no Inferno, atenuantes no
Purgatorio, ascendem ao efeito da luz, fundindo teologia, metafisica, cosmologia,
histéria humana e psicologia, no Paraiso (Cf. LEAL, 1986, p. 41), uma cosmogonia

poética da alma, que renovaram profundamente o género poético de seu tempo.

®1 O canto primeiro do Inferno funciona como introducdo, dando 34 cantos & primeira parte da Divina
Comédia. Mas é em fungdo desse primeiro canto que esse poema de Dante totaliza 100 cantos: “sendo 10
0 nlmero perfeito, 100 seria a perfeigdo do perfeito” (DONATO, In: ALIGHIERI, 1981, p. XIV). E uma
retomada da concepcdo pitagérica do 10, que além de significar a totalidade, a conclusdo, denota o
retorno a unidade, apds o desenvolvimento ciclico dos noves nimeros antecedentes, sendo, portanto,
nimero-simbolo da criagdo universal (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 334). Também vimos
que segundo o Judaismo, o Cosmos foi criado através de 10 pronunciamentos divinos.



55

E também em nome do Paraiso que Dante faz um deslocamento do sentido
conceitual da comédia. Geralmente, a comédia é vista como género dramético que
mostra pessoas inferiores, oposta a tragédia (que eleva seres superiores), nao sendo
aquela tdo estimada quanto esta. Entretanto, Dante, para explicar a razdo de haver dado
0 titulo de Comédia para sua obra poética, desloca o sentido dramatico em nome da
recolocagdo do conceito a priori “de que a tragédia comeca em felicidade e termina em
infortdnio, enquanto, inversamente, a comédia comeca em infortunio e termina em
felicidade”, como lembra Eduardo Sterzi (2008, p. 105). Esse entendimento ¢ visto no
percurso dantesco pela obra: do infortdnio trevoso do inferno, passando pela esperanca
de felicidade vista no Purgatério, para a felicidade beatifica do Paraiso.

Retornando a questdo do plano composicional da Commedia, convém
ressaltar que ela ¢ comparada a uma catedral medieval: “o poeta exigiu da sua obra o
esbocgo arquitetonico de uma catedral do medievo” (DONATO, In: ALIGHIEIRI, 1981,
p. XIV). Esbogco denota as plantas com as representages do formato das catedrais,

esquematicamente projetados, como a seguinte:

O
-
- -
- -
g ||
Kot t -7!\‘\"
- - - -
S AT B, .
=8 Eae ;0;‘
KAl ==
TRy * SE . g
.‘0-0 0-0‘-
:eooo 000?:
:8000 0008;
= > * - » =
Y7 R A |
e
- - + o=
- v e
- v+

&
y

- -

Planta de Notre-Dame, Paris. 1163-c.1250.



56

Vista principal da nave de Notre-Dame.

De baixo para cima, observa-se uma harmonia entre as partes, partes de
quadrados simétricos, cujo formato é o da cruz, e termina, no caso dessa planta, com
uma abobada propondo um circulo, com mais trés circulos embutidos. Assim, “o
arquiteto tornou-se um virtuose que sobrecarrega o esqueleto estrutural com uma trama
tdo intensa e fantasiosa de elementos decorativos, que a estrutura fica quase
completamente oculta” (JANSON; JANSON, 1996, p. 135). Sendo uma planta
catedratica o esboco para uma arte de pedras, Dante a usou para esculpir uma catedral
poética da palavra, sua Commedia, a qual os dantélogos efetivamente chamam de
catedral. A terza rima aponta para a ascensdo das partes simétricas das paredes internas
da catedral, quando vemos a nave central, culminando com a luminosidade dos vitrais
das janelas e a circularidade parcial dos arcos ogivais, que na Commedia atingem o
apice desse simbolismo quando o vate vé a Santissima Trindade, através de trés
circulos.

As imagens traduzem o sentido transcendental da insisténcia gética na
verticalidade, e, ndo fortuitamente, Dante é considerado o mais verticalizante dos
poetas. Assim, o entendimento do abade Suger sobre a arquitetura da catedral gotica

(13

pode ser aplicado a obra poética maxima de Dante: “a ‘harmonia’, a relacao perfeita
entre as partes, constitui a fonte da beleza, uma vez que exemplifica as leis segundo as
quais a razdo divina criou o universo; a ‘milagrosa’ inundacdo de luz através das ‘mui
sagradas’ janelas transforma-se na luz divina” (JANSON; JANSON, 1996, p. 135). Essa
compreensdo do abade Suger aponta para outra compreensdo bem fincada no

pensamento medieval, e que norteou a composi¢cdo numérica e simbdlica da arte



57

medieval: a ligacdo do ser humano com o cosmos, expressa, por exemplo, nesta

iluminura medieval, intitulada simplesmente de Microcosmus:

A criacdo com o universo e 0 homem césmico, Liber divinorum operum simplicis
hominis (Livro das obras divinas do homem direito), c. 1230.

Conforme o medievalista Jean Delumeau, “a perfeicdo do circulo serviu
muito tempo para evocar e explicar a correspondéncia entre o0 homem e o mundo, o
microcosmo e o macrocosmo” (2003, p. 285). Proclus, no século V, em seu comentario
a respeito do Timeu, de Platdo, disse: “o0 homem ¢é um microcosmo ¢ tudo que esta no
cosmo, sob forma divina e total, encontra-se parcialmente no homem” (apud
DELUMEAU, 2003, p. 285). O ser humano, através do formato esférico da cabeca, por
exemplo, apresenta uma correspondéncia parcial com a totalidade cdsmica das esferas

do Universo. Essa é a interpretacdo da iluminura Microcosmus, outra do Hortus

deliciarum, diz argutamente Jean Delumeau:

O homem, apresentado em seu estado natural, ali esta emoldurado
pelos quatro elementos: a terra, & 4gua, o ar e o fogo. Uma legenda
sublinha que “sua cabeca ¢ redonda como a esfera celeste; nela
brilham dois olhos como as duas luminarias do céu [o Sol e a Lua]; ai



58

se encontram sete aberturas [olhos, narinas, orelhas, boca]
correspondendo as sete harmonias da esfera celeste (2003, p. 285)

Essa leitura da iluminura Microcosmus tem ligacdo direta com a iluminura A
criacdo com o universo e 0 homem cosmico. Nela, o0 homem esta de bracos abertos,
fincado dentro de quatro circulos concéntricos (simbolos dos quatro elementos), e
também fundido as esferas circundantes da Terra; os raios que atingem o homem partem
dos circulos sdo, segundo Delumeau, uma “justificacdo da astrologia” (2003, p. 285).
Embaixo, canto esquerdo inferior, ha uma representacao pictérica de santa Hildergada.

A proposito:

Las ultimas visiones de Santa Hildergada, escritas entre 1163 y 1173,
tienen por objeto la integracion del hombre en el orden de la creacion
divina. El amor divino del Hijo [Cristo] aparece en el cielo bajo una
figura cosmica de color rojo, superada solamente por la bondad del
Padre®® (ROOB, 2005, p. 161).

Dante realiza magistralmente a incorporacdo dessa compreensao do ser
humano inserido na constelacdo do Cosmos em sua Divina Comédia, como um
elemento sobremodo relevante que contribuiu para a renovacdo do género poético de
seu tempo. Conforme Delumeuau, “Dante construiu seu Paraiso de maneira
deslumbrante a partir de A hierarquia celeste, do Pseudo-Dionisio” (2003, p. 43), além
de seguir o sistema cosmologico do astrdnomo e gedgrafo grego Ptolomeu, que cria que
a Terra estava no centro do Cosmos. Isso é confirmado na Commedia, em dois
momentos. Nos versos 115-117 do canto X, do Paraiso, quando Dante se encontra no
céu do Sol, onde estdo os doutores da Igreja e os sabios, Beatriz pede para que o vate
contemple o lume do sirio que na Terra conheceu intimamente a natureza e 0 ministério
dos anjos (2008, p. 75). Posteriormente, nos versos 97-132 do canto XXVIII, Beatriz

faz uma apresentacdo da hierarquia dos espiritos celestiais e dos distintos céus®, e

62 «As tltimas visdes de Santa Hilderdaga, escritas entre 1163 e 1173, tém por objetivo a integragéo do
homem na ordem da criacdo divina. O amor do Filho aparece no céu sob uma figura césmica de cor
vermelha, superada somente pela bondade do Pai” (Tradugfo nossa).

%3 Resumidamente, conforme A hierarquia celeste, obra que surgiu no século VI: Os sete céus planetarios,
depois, acima deles, o céu das estrelas fixas e o do “primeiro motor” (circundado pelo empireo), sdo
habitados pelos nove coros angélicos e que as diferentes categorias de espiritos celestes servem de
mediadores para fazer vir de cima para baixo a forca divina que move os astros (DELUMEAU, 2003, p.
43). Vale lembrar que, conforme Delumeau, antes da Divina Comédia, em o O banquete, “Dante, de
acordo com a doutrina do Pseudo-Dionisio, ja repartira a condugdo dos nove céus entre 0s nove coros da



59

menciona o sabio: “E Dionisio con tanto disio / a contemplar questi ordini si mise, / che
li nomo e distinse com’io®” (2008, p. 199). Ja nos versos 112-120 do canto Il do
Paraiso, ha uma breve mencéo a essa hierarquia das esferas do Paraiso celeste, dada por
Beatriz, antes do aprofundamento do canto XXIII, para cuja leitura pormenorizada

recomendamos:

Dentro dal ciel de la divina pace/ si gira un corpo ne la cui virtute/
I’esser di tutto suo contento giace.// Lo ciel seguente, c’ha tante
vedute,/ quell’esser parte per diverse essenze,/ da lui distinte e da lui
contenute.// Li altri giron per varie differenze/ le distinzion che dentro
da séeshannol dispongono a lor fini e lor semenze (ALIGHIERI, 2008,
p. 23%).

E assim narrada a cosmologia do Paraiso encontrado por Dante, processo
final de sua ascensdo/purificacdo mistica, por meio de sua poética inovadora da
Commedia, fundindo tipos varios de cosmos. Como aponta Curtius: “na Comédia, todo
0 cosmo da histéria é desdobrado para ser repartido de novo no cosmo astrofisico do
universo e no metafisico da transcendéncia. A cosmologia fisica e 0 universo metafisico
se entrosam, na mais rigorosa correspondéncia” (1979, p. 381). Na esteira desse
pensamento, o diz de outro modo Auerbach: “A Comédia é, entre outras coisas, um
poema didatico enciclopédico, no qual sdo apresentadas conjuntamente as ordens
universais fisico-cosmoldgica, ética e historico-politica” (1976, p. 164). Ademais, a
poética de Dante € a poética da reintegracdo paradisiaca do ser humano com o Cosmos,
criado por Deus®, reintegracdo também reforcada por este paralelismo entre o corpo
humano e o Universo: “E come ’alma dentro a vostra polve/ per differenti membra e
conformate/ a diverse potenze si risolve,// cosi I'intelligenza sua bontate/ multiplicata

per le stelle spiega,/ girando sé sovra sua unitate” (Paraiso, Canto II:133-138,

hierarquia celeste, mas por vezes afastando-se ligeiramente da nomenclatura do Areopagita” (2003, p.
43).

® “Djonisio com tal gosto os apogeus / se pds a contemplar, que distribuiu, / como eu disse, e nomeou
todos os céus;” (Tradugdo de Italo Eugenio).

% “No nono céu, o da divina paz,/ um corpo gira, no poder de Quem / o ser de tudo que ele abrange jaz.//
O seguinte [das estrelas fixas], que tantos lumes tem,/ o reparte em esséncias diferentes,/ dele distintas,
que ele contém.// Os outros céus, nos modos pertinentes/ as virtudes da varia condigdo,/ distribuem 0s
seus fins e as suas sementes” (Tradugdo de Italo Eugenio).

% Como atesta Auerbach, a Divina Comédia é, em particular, “a histéria do desenvolvimento e da
salvagdo de um Unico homem, Dante, e, como tal, uma historia figurativa da salvacdo da humanidade em
geral” (1976, p. 164).



60

ALIGHIERI, 2008, p. 23-24°%"). Diante do exposto, tendo visto a apresentacéo sobre 0
Paraiso e a interpretacdo dantesca sobre ele, veremos no préximo capitulo como o
romance Avalovara, de Osman Lins, leu essa tematica e foi influenciado, a seu modo,

pela Commedia.

2.2 O homo viator e a Divina Comédia como precursora do Bildungsroman

Uma das concepcbes que predominou no pensamento medieval é de que o
ser humano é um viajante, cujo percurso, com carater iniciatico, vai do deslocamento
fisico de um local a outro até um deslocamento interior, de ordem mistica e psiquica,
uma viagem simbdlica. Uma suma conceitual é dada por Jacques Le Goff, o qual define
esse ser humano medieval como homo viator. Trata-se “do homem em marcha, em
viagem permanente nesta terra e na sua vida, que sdo o espago/tempo efémeros do seu
destino e onde ele caminha, segundo as suas opcOes, para a vida ou para a morte — para
a eternidade” (LE GOFF, In: LE GOFF (Org.), 1989, p. 13).

Lugares fisicos eram alvos peregrinatérios dos viajantes, de modo que 0
simbolismo do numero trés, representando o Deus trino, também ¢é aplicado a eles. As
cidades de Jerusalém, Roma e Santiago de Compostela se tornaram no mundo cristdo
medieval as principais rotas do homo viator, conquanto outras localidades — com grau
menor de importancia — também fossem outros ponto de peregrina¢do. Assim, em seu
estagio mais elevado, o homo viator atinge a culminancia de uma jornada dentro dos
espacos do espirito, mesmo através dos itinerarios fisicos assinalados, como dissemos,
pelas cidades sagradas e pela consciéncia de que a vida terrena é uma busca do Paraiso,
ou da Cidade Celeste.

O poeta se tornou personagem em sua poética, um homo viator pelos trés
loci do Além, Inferno, Purgatério e Paraiso, tendo trés guias. Virgilio, simbolizando a
razdo e a filosofia, conduz o viator Dante através do Inferno, passando pelo Purgatério,
findando no Paraiso Terrestre, no cimo da montanha purgatorial. Beatriz, a fé e a

teologia, do Paraiso Terreno, ascendendo pelas esferas até o Empireo; e S&o Bernardo, 0

%7 “E como a alma, dentro & vossa argila,/ a cada inico membro a faculdade/ que lhe é conforme dispensa
e vigila,// assim a Inteligéncia a sua bondade/ por todas as estrelas multiplica,/ enquanto gira sobre a sua
Unidade” (Tradugdo de Italo Eugenio).



61

amor, conduz o vate italiano a visdo beatifica. A Commedia, pois, pode ser vista como
um rito de iniciagdo, pelo viés peregrino®, cujo percurso serve de preparacéo salvifica
para 0 poeta, culminando com a reintegracdo do ser humano com o Cosmos (denotada
pela subida de Dante pelas esferas do Paraiso celestial, em direcédo a visao de Deus).

No que tange ao conceito de homo viator, especialmente a respeito da
elevacdo mistico-simbolica durante a peregrinacdo, ressaltamos que Dante fez um
deslocamento do conceito da comédia. Esse deslocamento, no que se refere a comédia,
quanto ao quesito baixeza das personagens, ocorreu devido ao fato de o poeta ser, ele
mesmo, personagem da propria obra, tendo a elevacdo de carater dos herois épicos e
tragicos. Assim, Dante ndo representa as pessoas inferiores do sentido tradicional do
objeto da mimesis realizada pela comédia.

Erick Auerbach também chama a atengdo para este deslocamento de Dante,

porquanto o poeta florentino chama seu poema:

De comédia, malgrado sua forma, que nos parece épica®, porque ele
termina bem e porque foi escrito na lingua comum do povo; nisso, o
poeta segue uma teoria medieval; as vezes, porém, chama-o de

‘poema sagrado’, indicando assim que pertence ao estilo sublime
(1972, p. 136).

Para Dante, o “comico”, nas palavras de Herndni Donato, “designava o
estilo preferencialmente adotado para tratar assuntos em que ao sublime se combinasse
o trivial; o religioso ao profano; o alento ao desalento, enfim, a contradicdo que é o
homem governado por sentimentos e paixdes” (In: ALIGHIERI, 1981, p. XIII). Nao
obstante, temos que considerar a hamartia (a falha ou o erro do her6i, ndo decorrentes
de maldade, mas de ignorancia) ndo no sentido aristotélico, mas no cristdo. Ou seja,
falha na condicéo de pecado, pois o vate florentino se encontra perdido em uma “selva

escura”, por haver se desviado do caminho cristao.

%8 Que o percurso de Dante pelos trés loci do Além é visto como uma viagem iniciética, Virgilio ja o
avisara ao poeta, quando se achava em uma selva escura, alegoria do desvio do caminho justo (Inferno,
Canto 1:91-93, 2008, p. 28. Cf. FRANCO JUNIOR, 1986, p. 65-66).

% J& o contetido da Commedia parece ser mais (mas ndo unicamente) lirico, assinalado, especialmente,
pela busca do amor divino e do amor de Beatriz, com densidade emocional, escoamento da alma amante
do poeta. N&o obstante, ndo podemos desconsiderar o carater épico da Commedia, devido a presenca
histérico-politica da nacédo italiana, mas uma presenca universalizada pelo tratamento césmico dado pelo
vate florentino. Diante disso, a critica dantesca, por exemplo, Berardinelli (2007, p. 75) e Curtius (1979,
p. 374-380), v& na Commedia uma mistura de géneros literarios, que compreendemos inovadora para 0s
conceitos do lirico e do épico.



62

Dante se envolveu demasiadamente com as coisas terrenas, de modo que se
afastou do caminho divino, afastamento dito por Beatriz a ele quando do encontro no
Eden, no alto da montanha do Purgatério. E Dante inicia sua Comédia ja no
acontecimento irrompido da hamartia, no sentido cristdo de desvio moral, néo
mostrando necessaria e claramente um trajeto pré-hamartico, apenas a razdo da
hamartia. O sentido cristdo se d& porque Dante entende o estar, no meio da vida, aos 35
anos, afastado de Deus, de modo que precisa fazer um novo caminho de conversédo
cristd, tendo que se submeter a viagem iniciatica pelos trés mundos do Além: processo
de purificacao do poeta.

Em funcdo de se tornar personagem de sua obra poética, tendo em vista uma
evolucdo/maturacdo poético-espiritual, e de cumprir — através do principio do homo
viator — o processo de viagem simbdlica, Dante pode ser visto e lido como precursor do
Bildungsroman (o romance de formacdo). Para reforcarmos essa premissa, descobrimos
que, nos estudos sobre o bildungsroman, obras prototipicas sdo elencadas como
antecessoras/precursoras dessa modalidade de género romanesco (MAAS, 2000, p. 53;
BAKHTIN, 2003, p. 217), e uma nos chamou a atenc¢do: Parzifal (1200-1210). Trata-se
de um poema lirico do periodo medieval, escrito por Wolfram von Eschenbach. Nesse
poema, € narrada a vida individual do cavaleiro que leva 0 mesmo nome, pertencente ao
ciclo arturiano, e que foi submetido a arduas provacdes iniciaticas, durante a busca do
Graal, por fim encontrado por ele no tabernaculo de Monsalvat.

Antes de dar prosseguimento sobre a Commedia ser uma obra precursora do
bildungsroman, algumas consideragdes conceituais sobre esse género literario séo
importantes. Cunhado por Karl Morgenstern em 1810, o termo foi e continua sendo
usado para se referir, primordialmente, a obra de Goethe Os anos de aprendizado de
Wilhelm Meister. Nesse periodo marcado pela ascensdo da burguesia através do
comeércio, por exemplo, vale lembrar que o romance estava se afirmando como género
literdrio. Essa obra goethiana trata justamente da vida de um moco burgués que néo se
adéqua ao estilo de vida da familia burguesa, de modo que ele sente a necessidade de se
aperfeicoar, trilhar o proprio caminho pela senda do aprendizado com o e no mundo,
atravessando fases iniciaticas, num processo de mais ou menos dez anos. Fases que se
revelam através do teatro, da Sociedade da Torre e do amor (GOETHE, 2006).

E um género de romance que evoca as viagens iniciaticas medievais, ritos

de iniciagdo, entre outros elementos, também se levando em conta “que se desenvolveu



63

a partir do romance sentimental de viagem’®, da autobiografia pietista e do romance de
carater autobiografico-psicologico” (MORITZ apud MAAS, 2000, p. 55). Assim o
conceituou Morgenstern: “[essa forma romanesca] podera ser chamada de
Bildungsroman, sobretudo devido a seu contetdo, porque ela representa a formacéo do
protagonista em seu inicio e trajetoria em dire¢do a um grau determinado de
perfectibilidade” (apud MAAS, 2000, p. 46. Citagao entre colchetes da autora). Esse
conceito de Morgenstern € baseado na distingdo que o critico alemdo faz entre o

romance burgués e a epopeia classica, sob o pensamento hegeliano. Nesta, mostra-se o:

Protagonista agindo em direcdo ao exterior, provocando alteragdes
significativas no mundo; o romance, por sua vez, [mostra] mais 0s
homens e o ambiente agindo sobre o protagonista, esclarecendo a
representacdo de sua gradativa formagao interior. Por isso mesmo, a
epopéia apresentara antes os atos do herdi com seus efeitos exteriores
sobre os outros; o romance, ao contrario, privilegiara os fatos e 0s
acontecimentos com seus efeitos interiores sobre o protagonista...
(apud MAAS, 2000, p. 47).

O “romance de formagao” representa a busca pela formagdo universal a
partir do desejo de mudanca do individuo personagem, posto, na esteira do pensamento
de Morgenstern, “como ideal comum ao todo da humanidade” (Idem, 2000, p. 51). Nao
obstante, essa modalidade romanesca estd fincada na sociedade alem& burguesa, para
problematiza-la, conforme Wilma Maas:

O Bildungsroman é considerado [...] como um fendmeno de natureza
historico/literaria, cujas origens se confundem em meio a propria
‘histéria do espirito alemdo’. O excesso de subjetivismo, o carater
reconhecidamente apolitico da incipiente classe média alema, bem
como o desejo burgués por uma formacdo universal e pelo
equilibrio entre a subjetividade e a coletividade formam o nucleo
de circunstancias que serdo consideradas pela historiografia como a
origem do Bildungsroman (2000, p. 53. Grifo nosso).

E justamente essa busca de equilibrio que foi problematizada por Lukécs,

quando o filésofo alem&o analisou o Wilhelm Meister como uma ultima tentativa de

0 romance de aventura e de viagens contribuiu para a origem formativa do Bildungsroman através de
Robinson Crusoé, de Defoe, cuja recep¢do na Alemanha levou a criacdo entusiasta de Robinsinaden
(Robinsoniadas), conforme Wilma Maas, sob processo sintomatico de subjetivizacdo tipica do caréater
espiritualizante do povo alemao. Consequentemente, ocorreu “uma transformagdo das narrativas de
viagens em narrativas da evolugdo da personalidade e do carater individual” (MAAS, 2000, p. 77), em
suma numa viagem da alma pelas sendas do interior do espirito.



64

conciliar a subjetividade do herdi problematico, reduto do romantismo da desilus&o,
com a realidade circundante, que evoca a imanéncia de sentido transcendente que
existia nas sociedades epopéicas (2000, p. 138-143). Por isso, mesmo ambientado no
mundo burgués dessacralizado, Lucaks ndo poupou esforcos para criticar o desfecho do
Bildungsroman goethiano, pois para Wihelm Meister lograr um acordo com a realidade
social burguesa, Goethe teve de por atmosferas fantésticas, ou da esfera do maravilhoso
na obra. O Bildungsroman ndo nasce totalmente emancipado da atmosfera épica.
Somente nos modelos po6s-goethianos € que havera uma fissura mais definida. No seu
todo e na sua proposta, o Bildungsroman goethiano é “equilibrio entre atividade e
contemplacéo, entre vontade de intervir no mundo e capacidade receptiva em relagéo a
ele” (LUKACS, 2000, p. 141).

Os elos sdo mantidos com as obras/tematicas precursoras, de modo que nao
evanesceu o principio medieval do homo viator. Um exemplo é dado por esta

conceituacdo do Bildungsroman dada por Jirgen Jacobs. No romance de formacao:

O protagonista [jovem] tem como experiéncias tipicas a separagdo em
relacdo a casa paterna, a atuacdo de mentores e de instituicdes
educacionais, 0 encontro com a esfera da arte, experiéncias
intelectuais eroticas [sic], experiéncia em um campo profissional e
eventualmente também contato com a vida publica, politica™ (apud
MAAS, 2000, p. 62).

Excetuando, talvez, o elemento erdtico, o caso de Dante se encaixa
adequadamente a supracitada definicdo do protagonista bildungsromaniano: foi
profissional politico, foi exilado/separado da cidade e da familia, teve contato, no exilio,
com a esfera artistica do verso. Os desenganos politicos e o sofrimento exilico de Dante
dizem respeito a outro principio do Bildungsroman: a histéria “que conduz, por meio de
uma sucessao de enganos e decepgdes, a um equilibrio com o mundo” (Idem, 2000, p.
62), equilibrio atingido em seu Paradiso. Ndo obstante, 0 mesmo talvez ndo se diga

quanto a “experiéncias intelectuais erdticas”, pois ele jamais as realizou com 0 grande

" Esses aspectos do protagonista do Bildungsroman dialogam com os rituais iniciaticos primitivos, nos
seguintes termos de Mircea Eliade: “a iniciagdo comporta geralmente uma tripla revelagdo: a do sagrado,
a da morte e a da sexualidade. [...] O iniciado as conhece, assume e integra a sua nova personalidade. [...]
Se 0 ne6fito morre para sua vida infantil, profana, ndo-regenerada, renascendo para uma nova existéncia,
santificada, ele renasce também para um modo de ser que torna possivel o conhecimento, a ciéncia. O
iniciado [...] € um homem que sabe, que conheces os mistérios. [...] A cerimdnia comega sempre com a
separacdo do nedfito de sua familia e um retiro na selva. [...] E ai que os jovens candidatos sofrem uma
parte de suas provas e sdo instruidos nas tradigdes secretas da tribo” (2008, p. 153-154).



65

amor de sua vida: Beatriz, pois ambos estavam prometidos a pretendentes distintos em
Florenca e a morte fez que a amada partisse cedo.

Dante casou com Gemma Donati, mulher escolhida pelo pai dele, segundo o
costume dos casamentos previamente estabelecidos na sociedade florentina, mas ele
realizou com ela “experiéncias intelectuais erdticas”? Fato ¢ que foi pai de trés filhos,
mas o descaso com ela é tdo grande que nem sequer é mencionada em toda a
Commedia: Beatriz é a condutora de seu amado viator. Diante do exposto, a Divina
Comédia talvez devesse figurar entre as obras precursoras do Bildungsroman’?, sendo
talvez mais apropriada do que o Parzifal de Eschenbach, devido a projecdo que a obra-
prima de Dante tem em toda a Histdria da Literatura Ocidental.

Os guias de Dante, durante a travessia pelos trés loci post-mortem, Virgilio,
Beatriz e S&o Bernardo, respectivamente, representam 0s mentores que conduzem o
jovem poeta do meio do caminho de sua vida exilada em direcdo ao grau de
perfectibilidade, em termos morgensternianos, de autoconhecimento: a visdo beatifica.
Assim, tendo em vista as aberturas do Bildungsroman “como conceito em constante
movimento”, dependendo de sua reapropriagdo em cada periodo historico-cultural,
podemos pensar nas Seguintes categorias: “Bildungsroman medieval, um
Bildungsroman barroco, um Bildungsroman classico, um romantico, realista, capitalista,
socialista, e até mesmo um Bildungsroman psicanalitico e um feminista” (MAAS, 2000,
p. 262). Assim, fazendo um deslocamento retroativo, podemos chamar, tranquilamente,
a Divina Comédia, como Os anos de aprendizado de Dante Alighieri, pois, em sintese e
em tese, possui ingredientes-chave do romance de formagdo: busca espiritual, amorosa e
intelectual, “embora o processo de aquisicdo dessa mesma informagdo permaneca
inconclusivo” (Idem, 2000, p. 38).

Ao mesmo tempo, como o concebe Bakhtin, em seu ensaio O problema do
romance de educacdo, o Wilhelm Meister é uma obra na qual a formacdo do
protagonista ocorre “concomitantemente com o mundo”, refletindo “em si mesmo a
formacgdo historica do mundo”. Consequentemente, situando-se ndo no interior de uma
época [seja burguesa, seja nedfita], mas na fronteira de duas épocas, no ponto de

transi¢do de uma para outra”, realizando essa passagem, o protagonista “é¢ obrigado a

"2 Talvez Fausto também possa ser incluido como obra que contém principios do Bildungsroman, como a
busca espiritual, amorosa e intelectual. Por exemplo, os mentores de Fausto, em sua maturacao iniciatica,
sdo Mefistofeles e Margarida; aquele representa a catabase, ou a descida ao inferno, e Margarida a
anabase, a elevacao redentora e paradisiaca de Fausto.



66

tornar-se um novo tipo de homem, ainda inédito” (BAKHTIN, 2003, p. 222). Dante
transcendeu seu mundo exilico e frustrante, a0 mesmo tempo carregando em sua poética
maxima a transicao desse estado de mundo para uma transcendéncia ontologica, em seu
Paradiso, para retornar um novo homem. Retornado problematizando a Florenca de seu
tempo: a formacdo de Dante fica como embrido da formagdo historica de uma nova
Florenga, aquela mesma, mais tarde arrependida, que reclamaria as cinzas do vate em
Ravena, mas sem sucesso.

A ideia de inacabamento, ja referida, coaduna-se com a ideia dos problemas
“da iniciativa criadora” (Idem, 2003, p. 222). Nesse ultimo quesito ¢ possivel ver um
percurso que atinge a vida do protagonista: a criacdo de uma nova pessoa. No caso de
Dante, além dessa antropocosmogonia do ser, hd a busca desse processo através do
verso. Homo viator e creator se fundem numa s6 pessoa, numa s6 poética. Alcanca o
Paraiso a fim de legar para 0 mundo uma catedral poética, edificada, lapidada
geometricamente: sacralizacdo da palavra de um vate criador-viajante. Assim, 0 canto
do poeta “constroi cidades” (STEINER, 1988, p. 56), que, no caso de Dante, implica a
arquitetura, cujo exemplo é a catedral, estrutura cosmoldgica/modelo da Cidade Celeste,
a Nova Jerusalém (Cf. ELIADE, 1999, p. 57). Ndo obstante, esse processo poético de
sacralizacdo dantesca da palavra foi uma viagem iniciatica extremamente complexa,
especialmente a redacdo dos trés ltimos cantos do Paradiso. Limite da linguagem e
excesso transbordante de luz se encontram, para potencializar até aonde vai 0 uso da
lingua no verso. Nesse sentido, nos ensina George Steiner, em seu ensaio O poeta e 0

siléncio, acerca do vate e seu Paradiso:

Um exercicio, extremamente controlado, mas repleto de extremo risco
moral e poético, no célculo da possibilidade linguistica. A lingua é
deliberadamente levada até seu limite. A cada ato de ascensdo, de
esfera a radiante esfera, a linguagem de Dante € submetida a rigor
cada vez mais intenso e exato da visdo; a revelacdo divina amplia o
idioma humano cada vez mais para além dos dominios do uso
cotidiano e indiscriminado. Por meio de metaforas exaustivas, de
similes mais e mais audaciosos e precisos — ouvimos a prece na
sintaxe — , Dante consegue tornar verbalmente inteligiveis as formas e
os significados de sua experiéncia transcendente (1988, p. 59).

Dante — na condicdo de homo viator — busca 0 seu Texto como homo
creator. O siléncio da contemplagéo beatifica, poténcia do desafio da linguagem entre o

calculo do gebmetra da palavraimagem/verso e a irrupcdo do Logos em éxtase,



67

espiralando o infinito. Diante disso, conforme Haroldo de Campos, “o olho de Dante,
aqui, € o de um artista dptico, cinético, apto a divisar a luz na luz, o iris no iris, o fogo
no fulgor: espécies luminosas”. Consequentemente, “Dante extrema o italiano a um
ponto que nele, como colhido em pleno voo da metamorfose, o latim se transforma no
momento mesmo da nomeagdo, ndo lingua morta, mas lingua viva em lingua viva”
(1998, p. 74/81).

O excesso da linguagem vai se espiralando no limite da lingua da criacéo
artistica e da faculdade humana: “Perch’io lo 'ngegno e I’arte e 1’uso chiami, / si nol
direi, che mai s’imaginasse; / ma creder puossi e di veder si brami’®.” (ALIGHIERI,
2008, p. 72). E “Oh quanto ¢ corto il dire e como fioco / al mio concetto! e questo, a
quel ch’i’ vidi, / ¢ tanto, che non basta a dicer ‘poco’” (Idem, 2008, p. 233). Homo
viator e creator coincidem travessia e linguagem: a transcendéncia do sema de luz faz o
grafema do verbo humano balbuciar como um bebé, pois a espiral excedeu os limites do
quadrado: “Omai sara pia corta mi favella, / pur a quel ch’io ricordo, che d’un fante /
che bagni ancor la lingua a la mammella™” (Idem, 2008, p. 233). Reconhecendo 0s
limites da lingua, o homo viator Dante reza a fim de que quede uma centelha da
fulgurante gléria divina para a posteridade, nos versos do Dante Homo creator: “e fa la
lingua mia tanto possente, / ch’una favilla sol de la tua gloria / possa lasciare a la futura

7555

gente'™” (Idem, 2008, p. 231). Portanto, conforme George Steiner:

O circulo estd completo: em seu alcance mais distante, onde se
delimita com a luz, a linguagem dos homens torna-se inarticulada
como a da crianga antes de ter o dominio da palavra. Aqueles que
querem empurrar a lingua para além de sua esfera de delimitacdo
divina, que querem restringir o Logos no interior da palavra, enganam-
se tanto quanto ao génio da linguagem como quanto a imediaticidade
intraduzivel da revelagdo. Mergulham as maos no fogo em vez de
recolher luz (1988, p. 60-61).

® “Nem com engenho e com arte sequer / obteria eu que alguém o imaginasse; / mas cré-lo pode-se, e
ansiar para ver” (Traducdo de Italo Eugenio Mauro), versos 43, 44 e 45 do canto X do Paraiso. “Oh, quao
curto é o dizer, e traicoeiro, / para o conceito! Este, pra 0 que eu senti, / julgd-lo ‘pouco’ é quase
lisonjeiro”. (Idem), versos 121, 122 e 123 do canto XXXIII do Paraiso. “Fioco” significa, literalmente,
“débil” e “rouco”, apesar de Italo haver traduzido como “traigoeiro”, em nome da rima da tradugdo
portuguesa.

™ “Mais incapaz sera o meu dito, eu creio, / ora pra o que recordo, que o do infante / ainda co’ a lingua no
materno seio” (Tradugdo de Italo Eugenio Mauro). Versos 106, 107 e 108 do canto XXXIII do Paraiso.

7> “E facas minha lingua tdo potente / que uma centelha apenas de tua gloria / possa deixar para a futura
gente” (Idem). Versos 70, 71 e 72 do Canto XXXIII do Paraiso.



68

2.3 A androginia segundo Dante Alighieri

Quanto a androginia, em todos os momentos da Commedia, Dante nédo
mostra Addo como ser andrdgino, de acordo com as tradi¢Oes judaica e grega. Uma
possivel razdo para essa postura de Dante € que o Catolicismo evitava reconhecer
teologicamente a androginia, conforme Elémire Zolla (1997, p. 29). Possivelmente
mantendo essa esquiva da Igreja, Dante mostra Adao como um ser masculino, mas isso
ndo deve nos levar a crer que o autor da Commedia ignorasse o fenémeno da

androginia, pois 0s versos 82-95 do canto XXV do Purgatorio narram o seguinte:

Nostro peccato fu ermafrodito; / ma perché non servammo umana
legge, / seguendo como bestie 1’appetito, // in obbrobrio di noi, per noi
si legge, / quando partinci, il nome di colei / che s’imbestio ne le
"mbestiate schegge. // Or sai nostri atti e di che fummo rei: / se forse a
nome vuo’ saper chi semo, / tempo non ¢ dire, e non saprei. // Farotti
ben di me volere scemo: / son Guido Guinizelli, e gia mi purgo / per
ben dolermi prima ch’a lo stremo.” (2008, p. 172. Grifo nosso™).

Certamente, como argutamente diz Marie Miguet, Dante faz “uma alusdo ao
mito com um carater muito particular”, por meio da qual “o andrégino € um modelo
equivoco que se torna a metafora de uma empreitada literaria” (In: BRUNEL (Org.),
2005, p. 33). O equivoco diz respeito ao deslocamento que Dante faz do mito, sob sua
verve poética, para falar metaforicamente das almas dos poetas do dolce stil nuovo que
ele encontra no Gltimo circulo do Purgatério. Nessa cornija, as almas que na vida terrena
se deram aos prazeres da luxdria findam a purgacdo de seus pecados, e o vate de
Florencga vé dois grupos distintos, que andam em sentido contrério: o dos sodomitas e o
dos que classificam seu pecado como sendo “hermafrodito”. A voz definidora desse
peccato é de Guido Guinizelli, considerado o fundador do dolce stil nuovo, que marcou
a poesia trovadoresca do Trecento.

Guido, falando em nome do grupo, utiliza como simbolo do pecado deles

Pasifae, a qual, para copular com um touro, entrou numa figura de vaca esculpida em

’® “Hermafrodito o nosso erro tem sido, / mas, surdos ao que a humana lei cautela, / tendo o apetite
quais bestas seguido, // em nosso encontro aqui, 0 nome daquela / bradamos, para nossa desvalia, / que se
embestou na embestada aduela. // Ora sabes que culpa nos crucia; / se buscas nossos nomes outrossim, /
ndo vem ao caso, hem eu saberia. // Mas posso contentar-me quanto a mim: / sou Guido Guinizelli; aqui
me adianto / por ter-me arrependido antes do fim.” (Tradugio de Italo Eugenio. Grifo nosso).



69

forma de madeira. Dessa relagdo bestial nasceu minotauro. Mais do que “uma metafora
da normalidade sexual desregrada — 0 que passaria a designar os libertinos”, segundo
alguns criticos, Marie Miguet vé Pasifae sendo usada por Dante, sob a egide da
metafora vinculada a tradi¢do alegoérica, “como um simbolo da unido do corpo e da
alma” (In: BRUNEL (Org.), 2006, p. 33). Uma unido marcada pelo hibridismo meio
homem elevado e meio homem animal dos instintos. Contudo, Marie Miguet entende
que devido ao fato de Dante enobrecer as almas desses poetas como seus mestres, 0
mais provavel ¢ que a recusa imediata do acesso ao Paraiso para eles seja “porque os
temas amorosos de sua poesia tentavam conciliar o amor profano com o amor sagrado”
(In: BRUNEL (Org.), 2006, p. 33-34).

Como aponta Italo Eugenio Mauro, o uso dantesco de hermafrodito é para
designar a “relacdo de apenas um sexo com o oposto”, de modo que parafraseia a culpa
dos poetas, dizendo: “nos nos culpamos apenas do excesso de nossas relagdes normais
de um sexo com o oposto, citando o excesso de Pasifae” (In: ALIGHIERI, 2008, p.
174). Nesse sentido, 0 excesso profano nas cangdes trovadorescas de Guido Guinizelli,
e dos outros poetas que estdo com ele no Purgatdrio, se traduzira em excesso nas

relacBes de um homem com uma mulher.



70

3 A descida ao Paraiso segundo Osman Lins

O escritor latino-americano brinca com o0s signos de um outro
escritor [ou poeta], de uma outra obra. As palavras do outro tém a
particularidade de se apresentarem como objetos que fascinam seus
olhos, seus dedos, e a escritura do segundo texto é em parte a histéria
de uma experiéncia sensual com o signo estrangeiro (Silviano
Santiago, O entre-lugar do discurso latino-americano).

Imita, sem seus pontos principais, antigo poema moralizante. Busca,
porém, descrever apenas relacdes entre varias mulheres e um homem,
delineando-se por esta via profana um trajeto que o protagonista
ignora e cujo significado, para o autor, ndo esta ainda definido
(Osman Lins, Avalovara).

A utilizacdo de Dante, neste trabalho, ndo é s6 devido a possivel afinidade
entre ele e o escritor Osman Lins quanto a tematica proposta a partir do titulo. A ligacédo
entre o pernambucano e o florentino, sobretudo no que diz respeito a criacdo do
romance mais ambicioso de Lins, Avalovara, é dita em uma de suas entrevistas.
Segundo Osman Lins, Dante influenciou a tessitura desse romance “principalmente, na
medida e na estrutura” (1979, p. 172). Nao s6 em entrevistas, mas também noutros
textos, a filiacdo com Dante pode ser vista direta e indiretamente.

Por exemplo, em sua derradeira entrevista, Osman Lins fala sobre a obra-
prima poética de Dante como exemplo da serventia da critica literaria: “a critica amplia
a obra literaria. A Divina Comédia, hoje, é o poema de Dante e tudo o que se escreveu
sobre ele. Um grande texto, assim, ¢ algo que ndo cessa de crescer” (1979, p. 267). Em
seu ensaio com carater ficcional, Guerra sem testemunhas: o escritor, sua condicéo e a
realidade social, publicado em 1969, por exemplo, Osman utiliza Dante para
exemplificar a posi¢do do escritor como alguém com honrarias exiguas, a0 menos na
vida, sem reconhecimento na propria terra: “Dante morre no exilio e um seculo decorre
antes que Florenca reclame de Ravena as cinzas do poeta” (1969, p. 244). Ademais, ha
uma epigrafe no romance Avalovara que faz referéncia a obra-prima do vate florentino,
excerto de Literatura medieval e Idade Média Latina, de Curtius: “triadas e décadas se
entretecem na unidade. O numero, aqui, ndo é mais simples esqueleto exterior, mas
simbolo do ordo césmico” (apud LINS, 1973, p. 7).

No romance Avalovara, ha referéncias explicitas a Dante e outra a

Commedia. Quando Abel estd com Roos, vendo Florengca como uma das cidades que a



71

compdem, em termos do maravilhoso: “Exclamo em meu intimo: ‘E a patria de Dante!’
[...] O florentino cujos coices abrem o Paraiso” (1973, p. 52-53), e: “Rapido encontro
sob as arvores, ao cair da noite, junto a estatua de Dante Alighieri” (1973, p. 20). A
Commedia como ingrediente mimético da composi¢do do romance: “Imita, em seus
pontos principais, antigo poema moralizante” (1973, p. 73), mas deslocando a tematica
do amor apenas mistico entre Dante e Beatriz para uma viagem pds-dantesca vinculada
a relacdo de Abel com trés mulheres, “delineando-se por esta via profana” (Lins, 1973,
p. 73), o amor carnal, tal como era visto, nos tempos de Dante. Vejamos como
Avalovara e a Commedia confluem para semelhancas e disjuncdes significativas,
comecando pela estrutura desse romance: sintese cdsmica da aspiracdo do humano a

transcendéncia, revelados pela espiral e pelo quadrado.

3.1 Avalovara: a estrutura de uma cosmogonia romanesca do Paraiso

Em sua segunda fase literaria, Osman Lins amadureceu um estilo e uma
estética experimentalista pessoais, como produto dos esforcos de revisdo, efetuados de
uma obra para outra. Essa nova fase na vida do escritor pernambucano inicia com a obra
de narrativas Nove, novena, publicada em 1966, passando pelo romance Avalovara, de
1973, indo até o romance A rainha dos carceres da Grécia, de 1976. Nessa segunda
fase, marcada, sobretudo, por um experimentalismo estético, da-se uma renovacdo da
estrutura narrativa, instaurando uma ruptura-fusdo dos géneros literarios, sobrepujando
os limites candnicos do conto, da novela, do romance e do ensaio. Exemplificando:
enquanto alguns escritores centravam seu processo de inovagdo estética na sintaxe,
como o fez Guimardes Rosa, Osman Lins, indo mais além, o centrava na estrutura (Cf.
LINS, 1979, p. 173).

Os processos narrativos experimentalistas de Osman Lins, por exemplo,
podem ser vistos através do uso de sinais graficos e geométricos, para representar o
espaco narrativo, as personagens e 0s narradores, sinais vistos, especialmente, em Nove,
novena e Avalovara. Avalovara, para se ter uma ideia geral, foi construido sobre um

quadrado localizado dentro de uma espiral circular, a qual faz surgir as oito linhas



72

narrativas. Nesse quadrado h4 um palindromo latino — Sator arepo tenet opera rotas’’ —
traduzido como “o lavrador sustém cuidadosamente o0 mundo em sua orbita”. Conforme
0 romance, a estoria do surgimento do palindromo magico se passa na cidade de
Pompeia, por volta de 200 a.C. Um escravo chamado Loreius € o responsavel pela
criacdo do quadrado magico.

Cada letra da frase palindrémica constitui o indice de temas, ou capitulos da
obra, 0 que evoca a linguagem-desdobramento dos anagramas. Esse processo rigoroso
de construcdo faz a palavra ser tematizada com precisdo matematica em Avalovara, de
modo que esse romance pode ser lido de véarias maneiras, ndo obedecendo,
necessariamente, a ordem tradicional cronolégica, mantendo, com isso, a caracteristica

palindromica.

‘‘‘‘‘‘

A espiral simboliza o infinito, o universo, com o percurso da existéncia
humana, caracterizada por fins-comegos e vice-versa, obedecendo a um percurso que
vai do Caos a Ordem, busca do equilibrio primordial. Esse percurso, em Avalovara, é
elencado pela personagem Abel, através do amor de trés mulheres, Roos, Cecilia e a
Mulher-sem-nome O, sobretudo da derradeira, representada por um simbolo gréafico
esférico, com um ponto no centro, e duas asas superiores. O quadrado representa 0s
percursos pelo(s) espago(s) narrativo(s) do romance, alem do estado cadtico do espaco

humano-terreno. Por conseguinte, conforme José Fernandes, “o quadrado, ao simbolizar

" Para uma anélise pormenorizada do Quadrado Méagico em relacdo ao romance Avalovara, conferir, por
exemplo, a Introducédo do livro de Regina Dalcastagné: A garganta das coisas: movimentos de Avalovara,
de Osman Lins (2000), bem como a tese de doutoramento de Inara Ribeiro Gomes: A estrutura genética
de Avalovara (2005). Especificamente sobre o Quadrado Ma4gico, incluindo os valores numérico-
simbolicos de cada uma de suas letras, consultar o capitulo um do livro de José Fernandes: O poema
visual: leitura do imaginario esotérico — da Antiguidade ao século XX (1996).



73

o universo criado, consolida a criagdo e corporaliza a interagdo do criador com o criado”
(1996, p. 28). O quadrado — somado a espiral, representativa da ordem cdsmica — gera,
nessa interseccao geométrica, o equilibrio decorrente da passagem do caos ao cosmo, da

expulsdo ao retorno do Paraiso. Assim, como aponta Dalcastagne:

Se a Cidade [buscada por Abel] é representacdo da nostalgia do
Paraiso, o percurso que leva até ela é o0 mesmo que transportara Abel e
") ao Jardim original. Esse percurso vai em direcdo ao centro, ao N
do palindromo magico. E 14, no centro, que se encontra o Paraiso —
umbigo do mundo (2000, p. 35).

Como ja é possivel perceber, a recorréncia de Osman Lins a simbolos
geométricos, na condicdo de elementos germinadores da formagdo do romance,
corresponde a estruturacdo numeérica que regia, também, muitas obras do medievo. Uma
dessas obras ¢é a Divina Comédia, de Dante, construida pelo vate italiano sob um rigor
metafisico intimamente associado a um transbordamento poético. Transbordamento que
faz sua terza rima — no limite VZV Z — irromper a visao beatifica: fim e inicio do
conhecimento, porque se na quadratura da vida terrena o conhecimento é infinito e
insaciavel, qudo mais o é na espiral da eternidade. E precisamente essa caracteristica
que — segundo Inara Gomes — atraiu a admiragdo de Osman Lins pela Commedia, de
modo a fazé-la “uma espécie de prototipo de seu romance [Avalovara]” (2005, p. 68).

A influéncia da obra-prima de Dante na composicao de Avalovara mostra
que essas obras convergem para o principio do simbolismo numérico, o qual regia 0s
jogos literarios na criacdo das obras medievais, conforme dissemos anteriormente,
especialmente as composi¢cdes poéticas. Assim, quanto a Avalovara, “Osman Lins
concebe o romance como uma forma medida, tal como o verso poético” (GOMES,
2005, p. 66). Prova disso é o importantissimo trabalho que fez Lauro de Oliveira:
conseguiu montar/estruturar trechos de Avalovara como poemas, com absoluta lealdade
as palavras e ao sentido desse romance. Segundo ele, que foi um grande amigo de
Osman, “sua fic¢do ¢ densa, rigorosa e repassada de poesia. Osman, no entanto, nunca
se arvorou em poeta. Escreveu poemas, acidentalmente, sem maior preocupagdo”
(OLIVEIRA, In: DIARIO OFICIAL — ESTADO DE PERNAMBUCO, 1998, p. 31).
Vejamos os trés poemas desentranhados da prosa de Avalovara, solicitando ao leitor

que 0s compare com o texto romanesco da primeira edigéo:



74

POEMA 1™

Vem, Abel, / Penetra-me e acrescenta-me. // Nao viverei sequer mil anos / minha vida é rapida
risco no tempo. / Tal como um peixe / salta acima da vastiddo do mar / vé o Sol e um
arquipélago / onde se movem cabras entre rochas / assim eu: salto da eternidade / como todos
eis-me no ar / vejo o mundo dos homens. / Logo voltarei aos abismos marinhos. // Breve salto /
esta aspiracdo ao ato de voar / é tudo que me foi concedido / para ir da grafita ao grafito

para consumir o que os espongiarios / em milhdes de anos nem sequer esbogam. // Vens?

POEMA 117

Emergimos do mar, Abel, para indagar. / Quem fez o meu corpo? // Téo longe vem / Como um
texto de dez mil anos / Reescrito, apagado, evocado / Criacdo clara/enigmatica. // Transita em
siléncio de um ventre para o outro / Enquanto a lingua original se desvanece. // Tudo ougo / Ndo
me aventuro a repetir sons.

POEMA IV¥®

Ainda ndo falo / desagrego as coisas / reorganizo-as em mim. // O mundo é uma constelacao /
de espadas regirantes. / Todas as manhas esta pergunta / me assalta: / Como sobreviver?

Lauro publicou esses trechos no Suplemento Cultural, do Diario de
Pernambuco, que homenageou Osman Lins, em 1998, por ocasido dos vinte anos de sua
morte. De fato, trechos do romance Avalovara sao versos poéticos latentes. JA Antonio
Candido, além de confirmar que Avalovara vai “aos voos largos da poesia”, diz que o
romance ¢ “parafrase do Cantico dos Canticos”, do rei Salomao (In: LINS, 1973, p. 11).
Essa leitura pode ser vista, por exemplo, no segmento Histéria de ', Nascida e
Nascida (Cf. LINS, 1973, p. 85-88). Tudo isso decorre do que Robson Teles chama de
“for¢a imagética” da prosa osmaniana, a qual “intima o leitor a observar mais e melhor
0 universo de cada personagem e, por exemplo, poder se espelhar, mimeticamente, com
o que 1&/vé/imagina”. Esse fecundo espelhamento, ainda conforme a reflexdo de Robson
Teles, € para que o leitor venha a “concordar, discordar, incomodar-Se, purgar-se, com 0
uso poderoso da palavra, que pode, peremptoriamente, perseguir profundos espacos nas
personagens-protagonistas ou nas possiveis personagens-publico, receptor” (In:
FERREIRA (Org.), 2004, p. 267).

"8 Extraido da pagina 26 da primeira edigao de 1973.
" Extraido das paginas 28 e 29 da primeira edicio de 1973.

8 Extraido da pagina 103 da primeira edic&o de 1973.



75

Se antes de Osman Lins, os romancistas davam prioridade de renovagao na
construcdo das personagens, do foco narrativo, do enredo, & mistura entre prosa e
poesia, Lins fard essa mistura ndo apenas no nivel da palavra, mas também no nivel da
estrutura prosa-poesia, como se as linhas romanescas fossem versos: “Imita, em seus
pontos principais, antigo poema moralizante” (LINS, 1973, p. 73). Esse investimento
renovador faz o romance quase perder as caracteristicas proprias as defini¢des de género
literario, fazendo de Avalovara aparentemente romance para fins didaticos, mas
efetivamente inclassificavel, pois a bricolagem estrutural marcada pela fusdo/mistura de
artes € marca estética desse romance osmaniano. Nao obstante, mesmo que a Commedia
e Avalovara convirjam para 0 uso do simbolismo numérico para a estruturacdo da
composic¢do, o desdobramento da construcdo é assinalado pela diferenca apontada pelo
narrador de Avalovara: “exercera assim o construtor uma vigilancia constante sobre o
seu romance, integrando-o num rigor sé outorgado, via de regra, a algumas formas
poéticas” (LINS, 1973, p. 19-20). Uma dessas formas poéticas que integra a construgao
romanesca de Avalovara € a Divina Comédia, visto que ndo so6 as alusdes/mencdes a ela
e a Dante o confirmam, como também a boca de Osman Lins o disse, em uma de suas
entrevistas, como vimos. Fabio Andrade entende que esse fragmento romanesco
justifica a afirmacdo de que “Avalovara segue de perto a Divina Comédia” (2003, p.
22). O namero 3 ¢ um elo entre essas duas obras, semelhanca fincada na diferenca: “as
413 péaginas (4 + 1 + 3 = 8) de Avalovara espelham a estrutura do livro: as oito linhas
narrativas que Ihe constituem. A relacdo com a Divina Comédia, assim, estabelece uma
atitude estética semelhante, frente o simbolismo numérico” (ANDRADE, 2003, p. 23).
Infelizmente, é oportuno ressaltar/protestar que as edicBes posteriores de
Avalovara, especialmente as publicadas pela Companhia das Letras, ndo mantiveram o
namero exato de linhas narrativas de cada segmento do romance, nem mesmo a Ultima
pagina, reveladora do simbolismo numérico, que nas primeiras edi¢Ges é a 413. Por essa
razdo, é recomendavel que os leitores leiam essa obra-prima de Osman Lins em suas
primeiras edi¢des, uma vez que elas respeitaram a medida e a consequente estrutura das
linhas do romance.
A medida e a estrutura sdo, de fato, notadas através da numerologia,
especialmente o nimero 3, simbolo do Deus triuno para os cristdos, com o multiplo 9,
tdo usados por Dante para ousar estruturalmente, por exemplo, na infinita terza rima

que ele criou. O romance de Lins, para evocar essa marca poética de Dante, faz crescer



76

as linhas narrativas de cada segmento/capitulo, evocando o aumento da terza rima dos
versos dantescos como que ad infinitum, findaveis com os cantos. Noutras palavras, a
ideologia da estrutura numerica da Commedia ¢ “veladamente mesclada ao romance
Avalovara através de sua organizacdo meétrica, ao longo da simbologia passivel de ser
extraida dos trés momentos amorosos vividos pelo protagonista, e pela vibragao ritmica
do romance” (IGEL, 1988, p. 140). E conforme Regina Igel, essa ¢ uma das bases
dependentes que constituem o romance Avalovara: a “base ideal”. Uma base pela qual
Avalovara seguiu — a seu modo — o trabalho poético medieval de Dante, do qual,
reiterando, “emprestou, ainda que veladamente, suas divisdes principais € seu ritmo
interior” (IGEL, 1988, p. 133). Sobre a simbologia do numero 3, especificamente
quanto as trés personagens femininas principais, Anneliese Roos, Cecilia e ',
dissertaremos sobre elas como variagfes/iniciacdes de Beatriz.
Falamos anteriormente a respeito do uso de nimeros redondos no medievo.
Dos ndmeros redondos, como 50, 100, 200, entre outros, considerando todos os
nimeros que sdo passiveis de ser divididos por 5 ou 10. Eles podem ter tanto valor
simbolico quanto denotacdo estética. Em Avalovara, ha uma passagem inusitada e
aparentemente enigmatica que retoma essa simbologia do 10, em consonancia alusiva
com a Divina Comédia: “Um texto que cem bocas pronunciam, cada boca profere trés
palavras, quatro, uma, cada boca ignora as palavras que emitem outras bocas, ignoram
inclusive onde as outras bocas falam, quantas sdo e se existem. Pode uma boca falar e
nao saber o qué” (LINS, 1973, p. 21). Linhas antes dessa afirmag¢do, o narrador diz que
“os eventos sdo enigmaticos e quase nunca se apresentam integros” (Idem, 1973, p. 21).
Estamos diante do evento da palavra em seu uso literario, que ndo deixa de ser
enigmatico. Para tentarmos decifrar o enigma do texto de cem bocas, uma leitura nossa,
ha na pagina anterior a mengao a “estatua de Dante Alighieri”, por ocasido do encontro
inicial de Abel com @', em Ubatuba, Sdo Paulo, em um passeio que ambos fazem. O
tempo desse encontro “sdo exatamente dez horas da manha”.
Como vimos, o numero dez, além do nimero trés, também foi explorado por
Dante na composi¢do poematica da Comédia. Assim, o texto com cem bocas pode ser a
Divina Comédia; as trés palavras proferiras sdo as trés divisdes estruturais/tematicas
dessa obra: Inferno, Purgatorio e Paraiso. A quarta e uma referem-se ao canto | do
Inferno, como introducdo & Comédia. O fato de a boca falar e ndo saber do que se trata

alude a constante sede de conhecimento de Dante quanto aos mundos do Além. Mesmo



77

versando 0 que sabe, as respostas de Beatriz, no Paradiso, por exemplo, faz o
poeta/personagem reconhecer a limitacdo de ndo saber outras camadas de conhecimento
do que sabe, cujo apice € a (tentativa de) descricdo da visdo beatifica. Mas o poeta é
confortado por sua amada, pois, para que o vate tenha o seu anelo de conhecimento
concretizado, ela diz, no céu dos contemplativos, no canto XXI, verso 51 do Paradiso:
“Solvi il tuo caldo disio”, que traduzimos como “dé vazdo ao teu caloroso desejo de
conhecimento”. A busca por conhecimento também ¢ refletida pela personagem Abel,
especialmente em seu processo de busca como homo viator, em percursos continentais
amorosos com trés mulheres, que cumprem a funcdo relida da Beatriz dantesca, que
veremos no proximo tdpico deste segundo capitulo.

Os numeros redondos, em Avalovara, cumprem tanto a funcdo estética
qguanto a simbdlica. Nem todos os segmentos/capitulos os possuem, como o tema T —
Cecilia entre os Ledes, pois comeca com 21 linhas no segmento T1, dobrando para 42
linhas no T2, e assim sucessivamente. Mas, por exemplo, o segmento S — A Espiral e o
Quadrado comega com 10 linhas em S1, dobrando para 20 linhas no T2, e assim por
diante. Entendemos que, nesse caso de uso redondo, cumprem a funcdo estética de
inovacdo estrutural do romance, pois talvez inexista um romance fundamentado, a
dantesca, na medi¢cdo de linhas como Avalovara, e cumprem a funcdo simbolica de
integrar 0 Homem com o Cosmos, pois 0s céus cosmicos percorridos por Dante,
incluindo o Empireo, sdo dez.

Segundo Fabio Andrade, “a mais sutil e significativa analogia de Avalovara
com a Divina Comédia estd na arte construcdo do cosmo, ideal de elevagdo estética”
(2003, p. 24). Trocando em miuddos, as esferas descendentes do Inferno dantesco séo
similares a uma espiral que finda seu movimento fechando-se. Todavia, as esferas
ascendentes do Paraiso dantesco se abrem cada vez mais. Fabio Andrade chama a
atencdo para a semelhanca da Commedia com Avalovara. Em Avalovara, o narrador, no
segmento S — A Espiral e o Quadrado, diz os oito temas do romance sdo “a seu modo,
espirais que se abrem ou cones que se alargam” (LINS, 1973, p. 19). De fato, o poema
de Dante é espiralado, pois o vate comeca numa selva oscura e termina na
contemplacéo beatifica de Deus, no Paradiso. O romance Avalovara tambem o &, pois
seus personagens, especialmente Abel e ™', iniciam o movimento espiralado de suas
existéncias na formacdo larval espiralada (LINS, 1973, p. 13), passando pelo quarto do

escuro edificio Martinelli, para alcancar/ingressar no Paraiso. Portanto, entre outras



78

coisas, “atando ao ato criador de Dante o seu”, Osman Lins aproxima “a literatura da
superacédo dos limites: um gesto que outro, em algum segmento desconhecido do tempo,
continua, atualiza” (ANDRADE, 2003, p. 25).

Assim como a Divina Comédia, conforme dissemos anteriormente,
Avalovara também é concebido como um romance que foi construido como uma obra
arquitetonica, tal como uma catedral gotica. Essa leitura foi feita por Regina
Dalcastagné. Segundo Dalcastagné, o palindromo magico SATOR talvez seja a planta
baixa, ou um mapa, de uma catedral. Com efeito, ha indicios narrativos, em Avalovara,
gue permitem essa comparacao arquitetonica: “Pouco sabe do invento o inventor, antes
de o desvendar com o seu trabalho. Assim, na constru¢ao aqui iniciada”, “Como, entdo,
fazer repousar a arquitetura de uma narrativa, objeto limitado e propenso ao concreto,
sobre uma entidade ilimitada [a espiral] e que nossos sentidos, hostis ao abstrato,
repudiam?” (LINS, 1973, p. 15/17). Respondendo a questdo: “Sendo a espiral infinita, e
limitadas as criacBes humanas, o romance inspirado nessa figura geométrica aberta ha
que socorrer-se de outra, fechada — e evocadora, se possivel, das janelas, das salas e das
folhas de papel [...]. O quadrado [...]” (Idem, 1973, p. 19).

De fato, a quadratura do espaco catedratico evoca 0 espaco romanesco, a
localizacdo, maltipla, do ser humano no mundo terreno. Ao mesmo tempo, a ascensdo
das paredes das catedrais, assinalada pela visao de luz e cores das janelas-vitrais evoca
espirais que se abrem em direcdo as abdbadas superiores ogivais: circularidade
inconclusa que simboliza a infinitude, viés verticalizante da estética gotica. Abel, de
suas visitas as catedrais francesas, durante o investimento frustrado em Annelise Roos,
ascende ao Paraiso, em seu encontro amoroso definitivo com a Mulher Inominavel,
perfazendo o0 movimento do olhar contemplador da quadratura-espiral catedratica.

Em um estudo sobre o vitral gético do século XII, Grodecki e Brisac viam
na fachada da Catedral de Chartres e na abside de Poitiers a concretizagao manifesta “de
um edificio com muros de luz semelhante a Jerusalém celeste do Apocalipse” (apud
DALCASTAGNE, 2000, p. 59). Assim, a Jerusalém que desce flutuando sobre os ares,
em termos escatoldgicos, é equiparada a catedral. Quando esta vendo a Catedral de
Notre-Dame, Abel diz que ela é “de tal modo iluminada que parece leve, a ponto de
alcar-se e flutuar” (LINS, 1973, p. 127). A Cidade buscada por Abel, ao longo da
travessia dele pela Europa e pelo Brasil, evoca a Jerusalém Dourada, descendo sobre 0s
canaviais do Nordeste Brasileiro, a Cidade coincide com o ingresso de Abel com sua



79

mulher definitiva e composita no Paraiso: “Contemplo a Cidade, radiosa e insulada,
sobre o canavial, contemplo as 4guas imoveis, os palacios brilhantes como quartzo, as
colunas muito altas [...] nos integramos no tapete [..] do Jardim” (Idem, 1973, p.
410/413).

Tudo o que dissertamos sobre Avalovara até 0 momento converge para a
ideia de que esse romance é uma estrutura cosmogonica, assim como o0 € a Divina
Comedia, ndo s6 quanto a referéncia a astros e suas relagbes com as personagens
humanas, como também sendo um modus operandi que vai do Caos ao Cosmos. Tendo
como fundamento o Génesis judaico, que mostra o processo de criacdo divina do
Universo, que especificamente atenta para a Terra inicialmente informe no caos e
depois ordenada dentro da proporcéo e da medida do Cosmos, a passagem do Caos ao
Cosmos tornou-se um principio norteador da criacdo artistica. Ndo a fortuito, Mircea
Eliade é citado como epigrafe de Avalovara com esse principio: “uma cria¢do implica
superabundancia de realidade, ou, em outras palavras, uma irrup¢do do sagrado no
mundo. Segue-se se dai que toda construcéo ou fabricacdo tem como modelo exemplar
a cosmogonia” (2008, p. 44). Para corroborar a afirmacdo de que a passagem do Caos
ao Cosmos tornou-se principio da criagdo artistica, citamos mais uma vez Eliade: “a
Criacdo do Mundo torna-se o arquétipo de todo gesto criador humano, seja qual for seu
plano de referéncia” (2008, p. 44). Assim como Eliade exemplifica o Centro do Mundo
como modelo cosmogonico criado a partir de um ponto central (o “umbigo”), repetido
pelo homem nos ritos religiosos, assim também a arte, como gesto criador humano,
reitera/efetua, a seu modo, um plano cosmogoénico. Osman Lins o confirma em uma de

suas entrevistas, falando justamente sobre Avalovara:

Parti para uma construgdo que fosse significativa, evocando a ordem
césmica, as medidas do mundo. Tudo na vida é um balango entre o
caos e 0 cosmos. H& uma ordenagdo. A atividade artistica passou a me
fascinar pelo fato de representar um triunfo do cosmos sobre o caos. E
eu tento ordenar o caos da palavra e do mundo. Nada no romance é
gratuito (1979, p. 207).

No romance Avalovara, a relagdo amorosa do escritor Abel com ', desde
o0 encontro de ambos no Rio Grande do Sul, para ver um eclipse solar, no meio-dia, até
o climax do ato sexual sobre um tapete com a imagem plastica do Eden, ¢ algada ao

principio cosmogoénico:



80

Aguardamos o eclipse anunciado para esta manhd de novembro, sem
nuvens, sem vento. A nossa existéncia mesma nem sempre €
compreensivel; isto por ndo ser, forcosamente, um evento completo.
As narrativas simulam a conjuncao de fragmentos dispersos e com isto
nos rejubilamos. Os eclipses evocam-nas. Atraidos pelo eclipse, vindo
eu do Nordeste e ela do Centro-Oeste, confluem as nossas trajetorias
na Terra de um modo ndo de todo estranho ao fendmeno celeste. [...]
Presidem este encontro o signo da escuriddo — simile de insciéncia e
do caos — e 0 signo da confluéncia: germe do cosmos e evocador da
ordenacdo mental. Terra, espaco, Lua, movimento, Sol e tempo
preparam a conjuncdo da simetria e das trevas. [...] Quando o Sol, ao
meio-dia, escurece, & e eu nos abragamos, invasores de um
firmamento ao qual somos estranhos. [...] As narrativas constituem
simulacros de uma ordem que intuimos e da qual somos nostalgicos
(LINS, 1973, p. 27/36/47-48).

Assim, a conjuncdo macro-cosmica assinalada pelo eclipse corresponde a
conjuncdo micro-cosmica dos amantes: a narrativa de ambos no romance tece,
evocando, a conjuncdo cosmica: o fenébmeno da abdbada celeste € fator do encontro
decisivo de Abel com @', Até um relégio musical, concebido rigorosamente pelo
relojoeiro e cravista alemao Julius Heckethorn, faz parte da fusdo cosmo-amorosa de &'

com Abel, relégio que mais tarde adornaria o apartamento de '

Julius quer evocar as conjungfes do cosmos, mas poeticamente; nao
apenas a mobil ordem celeste, mas a harmonia de imponderaveis que
permite a um homem encontrar a mulher com quem se funde, que
faz nascer uma obra de arte, uma cidade, um reino (ldem, 1973, p.
347).

E um exemplo dessa busca/evocacdo da conjuncdo cosmica sdo os eclipses,
de modo que Julius fabrica seu relégio constituido com a introducdo da Sonata em Fa
Menor (K 462), do compositor barroco Domenico Scarlatti, numa secgéo distribuidora
de treze partes sobrepostas, com os grupos de notas a fundirem separacgéo e fusdo®. Para
captar a beleza artistico-poética dessa obra moderna, a musica de Scarlatti funcionaria
como “uma espécie de ‘alma’ do objeto” (ALMEIDA NETO, 2008, p. 30). No final das
paginas de Avalovara, o reldgio toca durante a cépula amorosa de Abel e ', embora

falhe “o penultimo grupo notas musicais” (LINS, 1973, p. 412), mas a conjungdo —

81 Para um estudo detalhado da musicalidade como recurso estético e composicional, também
especificamente sobre o relégio musical de Julius, em Avalovara, recomendamos a leitura da dissertacéo
Musica das formas: a melopoética no romance Avalovara, de Osman Lins, de Arnoldo Guimardes de
Almeida Neto (2008).



81

eclipse dos amantes se realizaria. Dentro do reldgio, esses grupos soariam separados e
de quando em quando voltariam a se fundir. Essa empreitada tinha objetivo, pois para
Heckethorn, “voltar a ouvir, integra, a frase de Scarlatti, serd como testemunhar um
eclipse. Os eclipses, para ele, afiguram-se o mais fascinante dentre os fenémenos que
pedem — como tudo que merece existir e ser fruido — uma conjugagdo feliz de
circunstancias” (Idem, 1973, p. 345). Assim, Julius e Abel, “ambos a procura da ordem
e da harmonia, um através de um mecanismo cientifico, outro por meio de um encontro
carnal e ideal com o sexo oposto; [...] ambos coincidentes na atencéo e pertinacia em

atender a seus proprios designios” (IGEL, 1988, p. 152). Ademais:

O papel do reldgio na obra osmaniana ndo é apenas o de evocar um
simbolo da modernidade, do encarceramento do tempo na
burocratizagdo da vida urbana e do empobrecimento da vida das
formas num mundo mecanizado e avesso ao mistério; é também o de
resgatar a beleza e o sagrado neste/deste objeto para as futuras
geracdes (ALMEIDA NETO, 2008, p. 40).

A narrativa romanesca de Avalovara reencena o drama cosmogonico: do
informe planeta cadtico, o percurso criativo finda com a ordenacdo césmica de um
Jardim, o Eden. As narrativas, em sua relacdo com as constela¢des cosmicas, evocam
uma ordem da qual somos nostalgicos: a ordem é o Eden, nostalgia, alias, nostos, volta
para casa, apds séculos da queda.

Adao, Sete e Enoque foram os primeiros a fazerem da constelacio de Orion
uma narrativa do drama do Eden. Isso porque, como ensina Ethelbert William Bulinger,
em seu livro The Witness of the Stars (2003, p. 10), Adao, Sete e Enoque foram o0s
primeiros a darem nomes as constelacdes, sendo eles 0s primeiros astrébnomos, segundo
antigas tradicOes arabicas e persas, ndo os babil6nios. Ademais, no primeiro século
antes de Cristo, além de afirmar que Adédo, Sete e Enoque foram os primeiros a
instituirem o conhecimento astrondmico, Flavio Josefo disse que para a
visdo/conhecimento deles ndo se perder, numa epoca em que ainda ndo havia a escrita,
seus descendentes ergueram dois pilares de pedra. Uma cosmogonia vindoura esculpida
na pedra.

Do caos da queda & ordem cosmica de Orion, narrativa tecida que devolve o
nostos do Eden, configuracio final/inicial de Avalovara: do eclipse ao Eden, os amantes
vivenciam a narrativa de um novo Paraiso: da constelacdo cdsmica, a narrativa

volta/desce para casa (LINS, 1973, p. 413). Com isso, Avalovara cumpre seu papel de



82

ser evocador de mitos cosmogonicos (Idem, 1979, p. 166). Portanto, conforme arremata
Sandra Nitrini, “o plano rigoroso de Avalovara concretiza, na sua estrutura e linguagem
literaria, um dos pontos fundamentais do idedrio de Osman Lins: a narrativa € uma
cosmogonia” (In: CULT — REVISTA DE LITERATURA BRASILEIRA, 2001, p. 48).

3.2 Do homo viator ao homo creator: a sagracao do literario e Avalovara como um

Bildungsroman

O simbolismo da viagem — muito presente no conceito de homo viator, ja
elucidado, - abarca outras representacdes simbolicas. Esse simbolismo também mostra
que a viagem € um percurso em busca do conhecimento, submetido a provas iniciaticas,
constituindo uma progressdo mistica e que “exprime-Se muitas vezes como um
deslocamento ao longo do Eixo do mundo” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p.
951). Esses exemplos conceituais sdo dados por Dante, em sua Divina Comédia, sempre
no eixo. Da descida ao Inferno, passando pelo Purgatério, e a subida ao Paraiso, o vate
italiano realiza profundamente a viagem iniciatica tipica do homo viator, além de dar
um tratamento literario as viagens misticas tdo exploradas em muitas obras medievais,
no d&mbito do maravilhoso.

Em Avalovara, o topos do homo viator é retomado pela personagem Abel,
em configuracdo moderna, mas com ressonancias miticas da nostalgia do Paraiso. Em
plena modernidade respirante do apocalipse do romance como género literario, sob
pretensas alegacdes do seu esgotamento, Abel se insurge na busca ndo s6 do amor, do
Paraiso (fundido com a Cidade Ideal), mas também do Texto, do género romanesco
renovado. Busca, de certa forma, também empreendida por Dante, visto que sua Divina
Comeédia, como aponta Curtius, € uma obra que “nao se acomoda a nenhum género”
(1979, p. 379), sob o ponto de vista do género no qual o poeta investiu, a poesia, pois 0
vate florentino viveu numa época de esgotamento das formas poéticas classicas. Talvez
isso explique o fato de Alfonso Berardinelli considerar o autor da Commedia um

82 5,83

“grande classico - ‘ndo classicizado’ e ndo classicista™ ", pois além de ser “aquele que

82 Nesse sentido, pensamos nos conceitos de ftalo Calvino: por exemplo, “um classico é um livro que
nunca terminou de dizer aquilo que tinha para dizer”, de modo que os classicos “mais se revelam novos,
inesperados, inéditos” (CALVINO, 1993, p. 11-12).



83

mistura os géneros”, Dante empreendeu uma renovagdo de “purificacdo formal” da
poesia de seu tempo (BERARDINELLI, 2007, p. 74-75). Assim, Dante também buscou
0 seu Texto e o criou: arquitetura catedratica do verso, por um novo género poético
acentuadamente lirico, mas também com carater épico, conforme dissemos, sob “o
carater extraordinario da experiéncia ¢ da criagdo”, segundo Berardinelli (2007, p. 74).
Quanto a Abel, ele também pode ser visto como um homo viator da viagem iniciatica
medieval, bem como o homo creator que sacraliza o fazer literério, e ainda atualiza o
Bildungsroman.

A recorréncia constante de Avalovara aos mitos cosmogonicos,
especialmente o da Criacdo do Mundo, conforme o Génesis judaico e o budismo, e o do
Paraiso tem por fungdo a sagracao do texto literario. Segundo Mircea Eliade, conforme
dissemos anteriormente, um ato criador implica aumento superabundante de realidade,
uma irrup¢do do sagrado no mundo (1999, p. 44), de modo que todo gesto criador
humano tem como arquétipo a Criacdo do Mundo. Inegavelmente, as origens da
literatura sdo miticas, tendo, por isso, uma forte relacdo com o sagrado, apesar de todo o
processo de dessacralizacdo por que passou 0 Ocidente a partir do Renascimento,
passando pela Modernidade, até a Contemporaneidade. Nesse sentido, Max Bilen, em

seu ensaio Literatura e iniciagéo, diz:

O nascimento para uma nova maneira de ser s6 pode ser assegurado
por uma iniciacdo. E é pelo fato de a obra nos transmitir indicios desse
itinerario que ela permitiria ao leitor, ao ouvinte e ao expectador
viverem o estado poético na expectativa do qual se encontra, ou seja,
gue eles experimentariam, sem maiores custos e a um nivel menor, as
sequéncias da morte aparente, do novo nascimento e da metamorfose
do eu e do mundo, enfim, reconciliados gragas a uma linguagem
singular (In: BRUNEL (Org.), 2005, p. 586).

Reforcando essa reflexdo, Philippe Sellier, Simone Vierne e Jean Bies
sustentam que o romance pode ser ligo como uma cosmogonia, uma iniciagao;
parafraseando-os, Max Bilen diz: “ler ¢ morrer para si proprio e para o mundo profano,
a fim de atingir o mundo sagrado dos mitos ¢ dos simbolos”. Ja o “escrever seria
procurar, por meio de uma falsa morte, renascer imortal, assegurar-se uma permanéncia

do ser, transcender a condi¢do humana fadada a destruicdo” (In: Idem, 2005, p. 587).

8 Vemos consonancia entre essas reflexdes de Curtius e Berardinelli. Este excerto de Curtius ampara a
supracitada reflexdo de Berardinelli: “O Virgilio de Dante é medieval e, portanto, ndo-classico, em
contraposi¢do ao de Tasso ou de Milton” (1979, p. 376).



84

Nesse sentido, 0 autor-escritor mantém uma relacdo profundamente iniciatica com sua
obra, de modo que o alcance metamorfico da linguagem criada nessa obra, com seu
impacto real, também iniciatico sobre o leitor, s6 ocorre sob a condi¢do de que o0 homo
creator haja vivenciado o estado de homo viator. Mas é a criacdo da obra que faz que o
homo creator também viva o homo viator.

Paremos, entéo, para refletir sobre o autor-escritor Osman Lins, como homo
viator e homo creator, a exemplo de sua personagem Abel, sobre o qual discorreremos
posteriormente. Ademais, este conceito do protagonista do Bildungsroman pode ser
muito bem aplicado para o autor de Avalovara: “o protagonista deve ter uma
consciéncia mais ou menos explicita de que ele préprio percorre ndo uma sequéncia
mais ou menos aleatdrias de aventuras, mas, sim, um processo de autodescobrimento e
de orienta¢do no mundo” (JACOBS, In: MAAS, 2000, p. 62). Uma obra de Osman Lins
permite essa leitura: Marinheiro de primeira viagem, um género de literatura de viagem,
publicado em 1963, no qual Osman Lins se ficcionaliza através de um narrador em
terceira-pessoa (“ele”). Nessa obra, a viagem do escritor pernambucano pela Europa,
especialmente pela Franca, é narrada em tom fragmentario, sem cronologia,
retabulizacdo da narrativa, plasticidade da escrita, uma renovacao estrutural do género
literatura de viagem, fundindo narrativa de viagem e romance. Além disso, Marinheiro
de primeira viagem, “no plano da realiza¢do literaria”, segundo Sandra Nitrini,
“corresponde a uma espécie de viagem inicidtica no exercicio” da nova narrativa do
escritor pernambucano (In: CULT — REVISTA DE LITERATURA BRASILEIRA,
2001, p. 46). Portanto, as supracitadas teses de Philippe Sellier, Simone Vierne e Jean
Biés se concretizaram na vida e na obra do autor de Avalovara.

Um exemplo pléastico de Marinheiro de primeira viagem é a visita de
Osman Lins (narrador-personagem) a Catedral de Saint-Etienne, no fragmento-titulo
Saint Etienne, cujos vitrais, com seus criadores, sdo lapidados pela reflexdo filoséfica

do homo viator/creator:

[...] Ante os vitrais, a biografia ou parabola representadas seu objetivo
edificante, se ndo vé mais 0s personagens, suas atitudes, seus rostos,
as pregas dos seus mantos, entdo a beleza das cores se destaca,
autbnoma — e o maravilhamento ndo descresce. Sente-se ligado aos
homens de h& 700 anos, que teceram essas ogivas de chumbo, vidro e
luz. Que ha, pergunta, nestes vitrais do século XIl, que os faz
superiores aos dos séculos XV e XVI? [...] E por que desenhos como
estes, ingénuos, apenas sugeridos, podem liberar, em nés, poténcias



85

que um desenho rigoroso deixard para sempre indiferentes? [...] Que
nostalgia temos nds de um mundo que, segundo as aparéncias, ndo
existe — e que, mesmo se com ele nos defrontamos pela primeira vez,
levanta em nés uma dupla alegria, a de descobrir, a de encontrar?
(LINS, 1963, p. 6-7).

Insinua-se uma espécie de preparacdo antropofagica da parte de Osman
Lins, em sua relacdo latino-americana com a arte europeia, pois, conforme Sandra
Nitrini, em Marinheiro de primeira viagem, Osman Lins ¢ o “escritor-viajante que
busca, em outras artes, alimento para sua literatura e para sua propria interioridade” (In:
DIARIO OFICIAL — ESTADO DE PERNAMBUCO, 1998, p. 22). Ao mesmo tempo
em que o peregrino escritor sente implodir dentro de si a ancestralidade europeia, ele
ndo nega sua raiz nordestina®. No fragmento-capitulo O Agreste, o viator-creator faz
um paralelismo, como que por confronto, entre seu Nordeste e Paris, a espiral da

memoria quer se narrar saudade no quadrado de um “barbaro” quarto parisiense:

No Recife, quando tirava os olhos do papel em que escrevia e olhava
através da janela, via um grande pé de fruta-pdo, pequenos
mamoeiros, um coqueiro ando, dois pés de eucalipto, copas de
mangueiras. Em Paris, sdo estas chaminés, a galharia nua, o0 negro
oitdo de uma escola, com o esqueleto de hera, aguardando o fim do
Inverno para reverdecer. Recorda, neste quarto ainda estranho, as
vozes do Nordeste, seus cheiros, os panos estendidos sobre as pedras,
ao sol do verdo, caras de gente e de santos no oratdrio. Revé 0s
manuscritos que trouxe do Brasil, anotages, um longo conto ha meses
interrompido. Lembra-se de Kathy Mansfield: “Agora... agora sdo as
reminiscéncias da minha ilha natal que desejo escrever” (Idem, 1963,

p. 13).

Até mesmo Dante é mencionado pelo viajante escritor. Em um museu
italiano, Osman Lins se encontra com um suico, que havia feito cinco mil desenhos para
ilustrar uma edicdo da Divina Comédia. Esse suico estava na Italia para buscar o
verdadeiro rosto de Dante, pois — segundo ele — a mascara mortuaria ndo combina com
0s 0ssos do poeta. Falando desse suico, Osman Lins faz um paralelo entre a busca de

Dante e a do ilustrador:

8 O mesmo acontece em termos literrios, quando Osman Lins, em Confissdo, diz que esta fazendo a
revisdo do romance O fiel e a pedra, “essa tentativa de transposic¢do, para o Nordeste de 1936, da Eneida.
N&o propriamente uma transposicdo, uma vez que muitos dos personagens e fatos apresentados tém
origem na minha experiéncia. Mas a verdade é que o romance, ja iniciado, foi replanejado tendo em vista
o poema de Virgilio” (LINS, 1963, p. 43).



86

Passou meia hora falando sobre Dante Alighieri. Despediu-se afinal e
foi embora, lento, pesaddo, com a sua mansa e original loucura,
naquela peregrinagdo indtil, porém, ndo sem beleza, e que se
assemelhava a do proprio Florentino, buscando em sua alma, para

revela-lo aos homens, um rosto amado e para sempre oculto” (LINS,
1963, p. 87).

Viaja para a cidade de Dante, Floren¢a, “ao mesmo tempo alegre e
detestavel” (Idem, 1963, p. 85-86), com sua agitacdo barulhenta de veiculos e pessoas
brigando aos gritos, mas se frustra varias vezes, pois chegava aos locais de arte a beira
do horério de fechar.

Como se nota, Osman Lins faz todo um mapeamento das obras e dos artistas
europeus, aproveitando cada hora dessa viagem, ndo sendo um turista mediocre, pois
esse percurso pela Velha Europa se constituiu num dos fatores determinantes de sua
segunda fase literaria: a tradicdo do medievo seria renovada na prosa experimentalista
de Osman Lins. Especialmente, através do aperspectivismo, ja iniciado em Nove,
novena, que mostra a pluralizacédo do foco narrativo mesmo entre personagens anénimas
e o simultaneismo. De fato, em relacdo a fecundacdo de sua segunda fase literaria, essa
viagem denota 0 processo de maturagdo artistica de Osman Lins: o homo viator de
Marinheiro de primeira viagem antecedia o0 homo creator de Avalovara. Bildungsroman
iniciatico em um escritor viajante personagem de si mesmo: Abel latente, Abel poténcia,
Avalovara a surgir. E, de fato, “em Avalovara também reaparece, numa requintada
elaboragéo ficcional, a experiéncia de Osman Lins na Franga, como bolsista da Alianca
Francesa” (NITRINI, In: DIARIO OFICIAL — ESTADO DE PERNAMBUCO, 1998, p.
22), através do personagem-escritor Abel, residente provisério no Boulevard Raspail,
juntamente com a alemd Anneliese Roos, tentativa de amor frustrado de Abel.

E interessante ressaltar que a personagem Roos, misteriosamente feita de
cidades, composito europeu, possivelmente foi criada sob a influéncia do fragmento A
moca, de Marinheiro de primeira viagem. Nesse fragmento, o viajante escritor
contempla, num trem, uma jovem bela, cuja beleza, somada a jungéo do reflexo solar, se
transfigura para Osman como um ser que reflete compositamente vérias obras de arte,
de Van Gogh, Renoir, as madonas pré-rafaclitas. A face dessa garota “parecia
esplendente como se fora de vidro” e seu corpo revelava “o frescor primaveril”. De
repente, 0 jovem escritor viajante de si mesmo incorre numa “ilusdo de eternidade que

sempre nos assalta ante a suprema beleza”, de modo que ele esqueceu que ainda existia



87

0 tempo. Posteriormente, a jovem vai embora e o encanto finda. No lugar da linda
jovem senta uma senhora de negro, com a mesma pele da jovem, mesmos cabelos de
mel, embora enrugada. Logo ap6s, o homo viator/creator evoca o Paraiso ndo sO para
falar da beleza da que se foi, mas do distanciamento provocado pela segunda, mais

velha que a que partiu, com uma dose de ironia:

Como em certo tipo de histéria edificante, na qual, contemplando o
Paraiso, passam-se muitos anos, sem que O bem-aventurado,
embebido no sobrenatural, veja o curso do tempo, quarenta anos
decorreram, ou mais, sem que o homem se desse conta disso. Pensa,
entdo, que esta mulher envelhecida é a mesma jovem que desceu —
quando? — naquela mesma estacdo. Mas, em todos esses anos, através
dos quais ela sofreu e envelheceu, que Paraiso ele tera contemplado?
(LINS, 1963, p. 6-7).

De certa forma, a moca ida do trem se assemelha ao perfil de Anneliese
Roos. Ndo s6 esse episddio narrativo, mas varios outros de Marinheiro de primeira
viagem nos permitem dizer que essa obra foi usada na preparacdo do romance
Avalovara, obviamente considerando que Osman Lins pesquisou outros materiais, como
0 demonstra o material do acervo pessoal do escritor. Ndo obstante, é quase impossivel
ndo pensarmos na Beatriz dantesca evocada pela jovem do trem, com sua beleza
resplandecente paradisiaca. Portanto, podemos perceber ja em Marinheiro de primeira
viagem a presenca de Dante e sua obra-prima poética, mesmo que seja em menor grau
do que em Avalovara.

Quanto as reflexdes do comparatismo latino-americano, Marinheiro de
primeira viagem é uma obra que problematiza a relagdo Europa-América Latina, o
entrechoque do passado da tradicdo artistica europeia com o presente da modernidade
latino-americana, irrompendo através do boom®. lIsso pode ser visto no Gltimo
fragmento, propositalmente chamado de Anti-Orfeu. O escritor viator péde, em seu
itinerario iniciatico e antecipador de sua segunda e experimentalista fase literaria, sorver
a producdo artistica europeia. Tanto a sorveu que nos ultimos instantes no Velho Mundo
disse “que ainda estava preso” a esse continente, “atado a uma porc¢ao de coisas mortas”

(LINS, 1963, p. 165), como “postais”, “retratos”, “fotografias” dos lugares e das

81963, ano de publicacdo de Marinheiro de primeira viagem, esta dentro do periodo do boom latino-
americano, iniciado, segundo alguns criticos, nos anos 1960 e marcado por uma intensa renovagao da
narrativa latino-americana. 1963 também é o ano de publicagdo de um dos romances mais experimentais
da literatura: Rayuela, de Julio Cortazar.



88

pessoas por onde percorreu. Tao copioso da copia estava que se sentiu, ao que parece,
um Orfeu, vendo e ouvindo Euridice quase por toda a parte, conforme alguns
fragmentos que mostram direta ¢ indiretamente esse mito retomado, como “Perguntas” e
“Exodus” (Idem, 1963, p. 121/125). No entanto, antes de entrar no avido de regresso ao
Brasil, o viator comeca a dar lugar ao creator, j& sinalizado no inicio do ultimo
fragmento de Marinheiro: “logo ficara para tras o continente, com sua carga de gente ¢
de passado”. Nao obstante, hd uma tultima insisténcia do sentimento de Orfeu no
viajante, ao perceber uma presenca feminina imaginaria, uma voz de mulher atras dele,

e ele pergunta:

- Euridice?

Respondera: Vocé bem sabe que Euridice morreu ha muito tempo. A
viagem acabou. A infancia acabou. Euridice estd morta. Eu sou o
tempo futuro, a vida por viver (Idem, 1963, p. 165).

Mas o viajante reluta e diz: “- Se vocé é a vida por viver, porque esta aqui,
de onde parto?” Ao que a voz feminina responde, e os dois entabulam esse didlogo

instigante para a nossa reflexao:

- N&o estou aqui. Apenas, me anuncio. Espero-o do outro lado. Quero
que prepare 0 coracao.

- Vou encontra-la?

- Vai encontrar-me.

- Como?

- Sera simples, e também inevitavel. Assim como encontrar o dia de
amanha (LINS, 1963, p. 165).

Passado classico europeu e presente latino-americano deparam-se com a
continuidade da tradicdo europeia na barroca América Latina. O dialogo é claro:
Euridice ndo mais existe para ser imitada na mesma proporcdo virgiliana, mas no
“tempo futuro, a vida por viver”, “assim como encontrar o dia de amanha”. O viator da
lugar ao creator e, apds desfazer-se da atadura/dependéncia, provocada pelo
encantamento da viagem, diferentemente de Orfeu, assinalou o término da viagem: “ele
seguia. Sem olhar para tras, de coragdo confiante” (Idem, 1963, p. 165). O homo viator
passa a ser homo craetor, de modo que dez anos depois dara ao mundo sua leitura
antropofégica da tradigdo artistica europeia: Avalovara. Ademais, conforme Darcy

Ramos, em sua dissertagdo sobre Marinheiro de primeira viagem, Osman Lins:



89

O viajante inicia sua experiéncia em terras estrangeiras como Orfeu,
gue perambulou pelo mundo em busca de conhecimento. Ele mostrou-
se disposto a viver in loco seu passado cultural tdo bem guardado e
representado pelo Velho Continente. Ao partir, porém, ele revela-se
um oposto a Orfeu, um Anti-Orfeu. Ele deixa o aeroporto, sem
apegar-se ao passado, diferentemente do que havia acontecido ao
antigo cantor-poeta, que em sua descida ao Hades perdeu sua Euridice
(seu passado) e também se perdeu como individuo (2007, p. 101).

Ainda conforme Darcy Ramos, 0 viajante escritor passou por uma espécie
de “morte”. Dito de outro modo, “uma catdbase — uma descida de iniciacdo nessa sua
jornada, como marinheiro de primeira viagem. Mas também realizou 0 movimento de
retorno, a anabase — a subida — , quando deixou o aeroporto” (2007, p. 101). Portanto,
finda a iniciacdo europeia de Osman Lins para dar lugar a uma (re)criacdo da
contribuicdo dessa iniciacdo em sua literatura.

Paralelamente, “Avalovara pode também ser considerado como um romance
de formagdo inscrito numa nova poética” (NITRINIL, In: CULT — REVISTA DE
LITERATURA BRASILEIRA, 2001, p. 49). As viagens de Abel, seus trés amores
vinculados também a busca da escrita, desde os contos incipientes mostrados a Roos,
passando pelo conto germinado e sintetizado para Cecilia, até o ensaio A viagem € 0 rio
(que trata das relacdes entre tempo mitico e narrativa), mostrado a @, mostram uma
busca (das bildung) do amadurecimento da escrita. Essa leitura nos permite ver o
escritor-viajante de Marinheiro de primeira viagem (o proprio Osman) como um Abel

virtual®

, & luz das propostas borgianas de Pierre Menard, autor del Quijote: que quanto
a construgdo da personagem, Abel é autor-releitor do “ele”, de Marinheiro. Que quanto
a construcdo romanesca, o tema Roos e as Cidades relé, criativamente, todo o
Marinheiro, bastando-nos, por ora, a comparacao entre a jovem do fragmento A moca
com a personagem Roos: “os passeios e [as] viagens, por eles [Abel e Roos] realizados,
remetem ao clima e a atmosfera experimentados pelo escritor-viajante de Marinheiro de
primeira viajem” (NITRINI, In: DIARIO OFICIAL — ESTADO DE PERNAMBUCO,
1998, p. 22). Ademais, ha algo a mais que nos instiga nesta brevissima e necessaria
intra-comparacdo dessas duas obras osmanianas, que mostra 0 processo

bildungsromaniano da feitura de Avalovara em relacdo a de Marinheiro, quanto ao

8 Este trecho do romance permite essa interpretagio: “os textos, de certo modo, existem antes que sejam
escritos. Vivemos imersos em textos virtuais” (LINS, 1973, p. 64).



90

distanciamento narrativo propositalmente realizado nessa obra de 1963. Em uma de suas

entrevistas sobre o Marinheiro, Osman Lins se posicionou, dizendo:

Assim, e também para evitar a incbmoda intromissdo de mim mesmo
ante meus préprios olhos, coloquei a narracdo da viagem na terceira
pessoa. O que me trouxe ainda outras vantagens: quebrar meu pudor,
permitir-me falar um pouco mais & vontade de coisas muito intimas e
aproximar o género viagem do género romance®”” (In: RAMOS, 2007,
p. 142).

Lendo as duas referidas obras osmanianas, entendemos que Abel opera o
mesmo distanciamento narrativo que o “ele” de Marinheiro. Precisamente, para
embasar essa interpretacdo, Abel encontra, na Biblioteca Marciana de Veneza, o eshoco
de Avalovara, um livro com “a versdo grega de um poema mistico. Seu fundo é a
espiral. Um dos temas, a busca do Nome. O autor consagra a obra ao Unicornio” (LINS,
1973, p. 220). No segmento A espiral e o quadrado, entendemos que Abel também
opera um distanciamento narrativo em terceira pessoa, pois ele, ao falar da
contribuicdo/preparagéo do escravo Loreius e do comerciante Publius Ubonius para o
plano do romance Avalovara, diz: “contempla-0s, com gratidao, o narrador, por sobre 0s
dois mil anos que a eles o unem” (Idem, 1973, p. 24). Abel vive no mesmo periodo
existencial do narrador de A espiral e o quadrado, dois mil anos depois dos referidos
personagens de Pompeia. Todavia, esse distanciamento, que € mantido até o final de
Marinheiro, é subvertido nos segmentos seguintes de Avalovara, com exce¢do de O
relégio de Julius Heckethorn, no qual a narracdo em terceira pessoa € retomada. Diante
do exposto, o livro com o poema mistico, com as letras do quadrado magico Sator, foi
utilizado por Abel (Cf. Idem, 1973, p. 96) para a construcdo de Avalovara, seguindo o
mesmo distanciamento narrativo operado em Marinheiro. Assim, Abel fala de si mesmo
e da mulher inominavel, em termos de Bildungsroman, no inicio do segmento A espiral

e 0 quadrado:

Surgem onde, realmente — vindos, como todos e tudo, do principio das
curvas —, esses dois personagens ainda larvares e contudo ja trazendo,
ndo se sabe se na voz, se no siléncio ou nos rostos apenas adivinhados,
o0 sinal do que sdo e do que lhes incube? A porta junto a qual se

87 Essa entrevista foi dada a Esdras do Nascimento, pela Tribuna da Imprensa, Rio de Janeiro, 26/08/1963
(In: RAMOS, 2007, p. 142). Ambos os titulos constam da matéria: “O livro, visto pelo autor” e “As
viagens do romancista Osman Lins”.



91

contemplam ou avaliam, face a face, rodeados de sons, cheiro de pds e
obscuridade, é limiar de qué?

Ingressam ambos na sala e talvez, ao mesmo tempo, no espaco ainda
mais amplo, conquanto igualmente limitado, do texto que os desvenda
e cria (Idem, 1973, p. 13).

Fazendo um jogo com o leitor, o narrador Abel, fala da formacdo — do
bildung — romanesco-cosmogdnico dele e de @, quando a linha da espiral toca no
quadrado S, expondo a formag&o-origem do romance Avalovara (“o principio das
curvas”). No entanto, mostra ndo s6 Abel-si-mesmo como 0 protagonista do
bildungsroman, mas também ', subvertendo a tradicdo desse género, em seu
nascedouro, privilegiante de personagens masculinas. Ainda relendo a tradicdo do
bildungsroman, o narrador usa o principio da cosmogonia®® para falar do bildung das
personagens com o simultaneismo, antecipando, embora sutilmente, o “limiar” do
encontro amoroso de Abel e @', quando ambos ingressam tanto na sala de um edificio
quanto “no espaco ainda mais amplo”, que, o leitor verd, ¢ um tapete. Ou seja, o final do
processo da formacdo (bildung) de Abel e ™ ¢ antecipado de forma esbogada pelo
narrador. Ao mesmo tempo, nesse processo de releitura da tradicdo do bildungsroman, a
formacdo das personagens Abel e ' ndo depende apenas do contato exterior, com a
realidade social (como acontece no romance de formacdo), mas também — isso €
explicito — “do texto que os desvenda e cria”: um tapete. E esse tapete — representacéo
do Eden — que serd o marco culminante do processo de bildung iniciatico dessas
personagens ao longo do romance.

O bildung iniciatico, findado com o ingresso no tapete edénico, dos dois
amantes reconfigura os conceitos de andbase e catdbase. Ou seja, numa leitura lacunar
da Divina Comédia, Abel e ™ ndo fazem uma anabase (ascensdo ou subida) ao Paraiso

ao modo dantesco: eles fazem o movimento da descida (a catabase), ndo para 0s

8 Marcus Vinicius Mazzari, em sua Apresentacdo ao romance Os anos de aprendizado de Wilhelm
Meister, diz que a traducdo de bildung é complexa, e mostra o longo trajeto historico desse termo alemao,
dizendo que ele inicia: “a sua identificagdo com o sentido primeiro de Bild (‘imagem’, imago) e
desdobrando-se na ideia de reprodugdo por semelhanca, Nachbildung (imitatio)” e arremata: “nessa
acepcdo original, o arquétipo de Bild (‘imagem”), e da forma verbal bilden (‘formar’) estaria relacionado
com o proprio Criador, ‘que formou o homem a sua imagem e semelhanga’ (In: GOETHE, 2006, p. 11).
Assim, hd uma ideia de cosmogonia humana por detras de bildung, remontando a Criagdo. Vemos isso em
Avalovara, quanto a expressdo do quadrado magico Sator arepo tenet opera rotas: “dificil encontrar
alegoria mais precisa e nitida do Criador e da Criagéo. Eis o lavrador [o homem], o campo, a charrua e as
leiras; eis o Criador [Deus], Sua vontade, o espago e as coisas criadas”, com a analogia do escritor:
“idéntica ¢ a imagem do escritor, entregue & obrigagdo de provocar, com zelo, nos sulcos das linhas, o
nascimento de um livro” (LINS, 1973, p. 72).



92

infernos, como Ulisses, Enéias e Dante, mas para o Jardim do Eden. Como ensina
Silviano Santiago, o texto latino-americano precisa revé as lacunas do texto do canone
europeu: Avalovara o fez com maestria. Esse romance fez uma leitura do Paraiso
trazendo-o de volta para a Terra, ao passo que Dante ndo termina assim sua Commedia,
embora o retorno do Paraiso para a Terra seja admitido nessa obra dantesca®. Abel e
'™ ndo quiseram o Paraiso no Além, mas neste mundo®. Logo apés o ingresso no Eden
do tapete, o casal adamico reinicia um bildung em sua existéncia, em contato exterior
com a fauna e a flora, readmitido ao equilibrio cosmico.

No romance Avalovara, Abel é uma espécie de antipoda do Caim biblico,
visto que — diferentemente do irmé&o — o Abel romanesco reassume dele a condi¢do de
peregrino pela Terra, mantendo, a0 mesmo tempo, a ontologia semantica do proprio
nome. Abel provém da lingua hebraica e quer dizer “vento”, “sopro”, denotando
transitoriedade. Filho de Adé&o e Eva, Abel foi assassinado pelo irmdo por causa da
recusa divina da oferta de Caim, visto que Deus preferiu a oferta de Abel. A errancia
pelo mundo veio como penalidade pelo homicidio, mas ninguém deveria matar Caim,
porquanto Deus colocou um sinal nele. J& “o Abel que circula pelas paginas de
Avalovara é o mesmo que teve a garganta rasgada na Biblia, mas ja é inteiramente
outro” (DALCASTAGNE, 2000, p. 31). Outro Abel que além de reassumir a errancia
do irmdo, ndo para construir cidades, mas para buscar a Cidade, nasce impregnado tanto
da tradicdo judaico-cristd quanto da tradicdo indiana, disjuncdes de um passaro recriado
do budismo e um Jardim do judaismo-cristianismo que se conjugam em uma mesma
busca: o Eden. Diante disso, “Avalovara é um romance alegérico de uma procura épica
levada a efeito por um Abel que carregava, no préprio nome, o destino fatal do seu
homoénimo biblico” (IGEL, 1988, p. 125), destino levado a cabo pelo disparo de
revolver cometido por Olavo Hayano, um analogo grotesco de Caim: “[...] Olavo
Hayano [...] a pistola [...] o Portador na méo direita a morte o fim a concluséo [...] o
cabelo negro e branco os dentes grandes e vazia devorada uma banda da cara volta para

nos o cano vemos bem o seu gesto [...] novo relampago na sala” (LINS, 1973, p. 412).

8 E por essa razdo que intitulamos este capitulo de “a descida ao Paraiso segundo Osman Lins”.

% por exemplo, o Judaismo ensina que o Eden retornara para o mundo terreno. O estado beatifico dos
justos apds a morte, em nivel espiritual, é provisério e antecede a ressurreicdo do corpo fisico (Cf.
KAPLAN, 1992, p. 76-87).



93

Regina Dalcastagné ressalta a aproximacéo das idades de Dante e Abel. Este
com cerca de trinta e cinco anos, especificamente trinta e dois e Dante com trinta e
cinco, provavelmente (2000, p. 174). Essa aproximacdo associativa ocorre para
corresponder ao principio de que ambos estavam “no meio do caminho da nossa vida”.
Essas idades para ambos se configuram como inicio de suas viagens iniciaticas.

Assim como Dante, de acordo com sua Vita nouva, COmegou um percurso
de busca amorosa por Beatriz, com implicagbes consequentes em torno do Paraiso,
assim também Abel sai em busca do amor, atrelado ao nostos do Paraiso, conquanto
seja um nostos ignorado por ele no percurso. A de Dante comega aos nove anos e €
reendossada aos dezenove, quando o vate revé a amada. A de Abel inicia aos “nove ou
dez anos”, quando, apds sobreviver miraculosamente a um afogamento numa cisterna,
escorre 0 nome de Cecilia, uma de suas mulheres amadas iniciaticas: “Cercirlia.
Cercilia? Ercilia, talvez? Cecilia. Nesta noite, Cecilia e eu ndo nos amamos ainda.
Ainda desconhego-a. Conhego, entretanto, uma Ercilia. Tenho nove ou dez anos”
(LINS, 1973, p. 78).

H& uma quebra cronoldgica, ou seja, uma presentificacdo do passado de
Abel guanto ao inicio de sua busca: trata-se de mais uma inovacdo do romance
Avalovara, a totalizacdo do tempo num presente continuo. Ndo é ainda Cecilia, mas
uma Ercilia, vitva de um tio, xara de Abel, que morreu afogado. Ainda ndo aparece a
Cidade, mas o amor, sim. E possivelmente aos dezesseis anos, na cidade de Olinda, em
Pernambuco, que Abel, enfim, tem a visdo da Cidade, nessa mesma cisterna, da qual

sobreviveu:

Tenho dezesseis anos: meus olhos furam sombras. Mesmo assim, mal
vejo as minhas mdos e bracos, refletindo surdamente, & borda da
cisterna, as parcas luzes de Olinda. [...] Assim escapa, entre as malhas
da busca, o que procuro e cuja natureza ainda desconheco. [...] Meu
trabalho secreto, a procura sega de uma indicacdo (o onde, 0 nome, 0
por qué) que aplaque em minhas veias o castigo de buscar. Enxergo
mais do que pretendo e suporto. Por que, entdo, ndo vejo o que
procuro?

Encaminho-me para a cisterna. [...] Neste mesmo lugar — onde a
Cidade mais tarde surgiria incitando-me a procura — varias vezes se
cumpre em mim um rito arcaico. [...] (Tenho doze ou treze anos?) [...]
Surge assim o mundo — no mundo, eu — e com isto retorna a velha
ordem imponderdvel que, equivocando-me, creio aplacada: “Vai
homem, busca a Cidade.” [...] Buscar a Cidade? Onde ¢ de que modo?
N&o terminou a cacada? Casal. Procura, Abel, a Cidade aqui surgida e
dissolvida. (LINS, 1973, p. 68/267).



94

A busca pela Cidade integra a inicial busca pelo amor. Apesar da oscilagao
em ter certeza da idade exata quando teve a visdo da Cidade, talvez por causa do
simultaneismo da temporalidade, Abel sente que precisa dar inicio a um “rito arcaico”, a
busca de uma Cidade “aqui surgida ¢ dissolvida”. Assim, pouco tempo depois, o homo
viator Abel parte para a Europa, especificamente para Paris. Mas ndo é na Europa que
Abel encontrard a Cidade, mas, sim, no Brasil, de onde partiu. No ultimo capitulo,
dedicado ao estudo da representacdo do espaco edénico no romance Avalovara,
retomaremos essa discussao, visto que a Cidade chega a ser sinénimo do Jardim.

Abel reatualiza/ritualiza a condicdo mitica, simbdlica e ontoldgica do homo
viator e do homo creator, também trilhada por Dante. Conforme atestam Chevalier e
Gheerbrant, “em todas as literaturas, a viagem simboliza, portanto, uma aventura e uma
procura, quer se trate de um tesouro, ou de um simples conhecimento, concreto ou
espiritual” (2009, p. 952). Ademais, a viagem ao centro cosmico ¢ simbolizada pelo
livro, devir do verbo (Idem, 2009, p. 951), “simbolo do universo”, considerando que “ o
Livro da Vida do Apocalipse esta no centro do Paraiso, onde se identifica com a Arvore
da Vida” (Idem, 2009, p. 555. Negrito dos autores). Ainda conforme Chevalier e
Gheerbrant, “as folhas da arvore, como os caracteres do livro [lembremo-nos dos
arabescos], representam a totalidade dos seres, mas também a totalidade dos decretos
divinos” (2009, p. 555). O é para Abel um livro vivente fechado, que precisa ser
aberto/penetrado, para que ele atinja o conhecimento. Nao fortuitamente, o verbo
hebraico yada (¥7°), usado em Génesis 4:1, também significa “coabitar”, conhecer
sexualmente, para mostrar a relacdo sexual entre Addo e Eva (Cf. KIRST et al, 2002, p.
85-86). Busca que é saber e sabor.

Ambos — Abel e Dante — buscam, tanto na Commedia quanto em Avalovara,
o conhecimento®, com similitudes e distingBes. Em sua obra Il convivio (O banquete),
fundamentando-se na premissa aristotélica de que é natural que todo ser humano deseje

saber, 0 poeta diz:

%1 Admitir-se sexualmente a0 mundo do corpo de Cecilia, por exemplo, é para Abel “um género
vertiginoso de conhecimento” (LINS, 1973, p. 287). Para Dante, sua ascensdo ao Paraiso € comparada ao
insaciavel pan de li angeli (pdo dos anjos), conforme os versos 11 e 12 do Canto Il, do Paraiso (2008, p.
19. Cf. [s./d.], p. 16). Dante prioriza 0 amor mistico por Beatriz; Abel o carnal fundido com o mistico,
visto que ele almeja, conforme Regina Igel, “unir o gozo da unido fisica com o prazer da comunhdo
espiritual” (1988, p. 127), em sua terceira relagdo com a Mulher Inominével.



95

A razdo para isso é que cada coisa, predisposta pela providéncia
segundo a natureza que lhe é propria, tende naturalmente para sua
prépria perfeicdo. Por conseguinte, uma vez que o saber é o Gltimo
grau de perfeicdo da nossa alma, saber em gue reside nossa suprema
felicidade, todos somos por natureza levados a nutrir o desejo dele
(s./d., p. 15).

Esse conhecimento, que ndo diriamos simples, buscado ardorosamente por
Abel e Dante os impulsionou a enfrentar as alegrias e as frustragcdes que podem decorrer
da procura in via, durante a travessia. O conhecimento tem seu lado mistico, mas nao se
pode ignorar a sua natureza carnal e, especialmente no plano terreno, seu lado sexual.
Esse significado diz respeito mais a Abel que a Dante, até porque, conforme aponta
Mircea Eliade, a descoberta da sexualidade faz parte dos ritos iniciaticos (1999, p. 153),
descoberta que se concretizard com 7, pois é através dela que Abel ingressara no
Paraiso.

A critica literaria osmaniana vem percebendo uma releitura da Beatriz
dantesca por intermédio das trés mulheres-guias da vida de Abel, bem como uma
releitura dos trés loci do poema de Dante. Segundo Regina Dalcastagne, “o longo
percurso de Abel através da vida e da arte abarca, em determinado sentido, céu,
purgatorio e inferno. Se Dante contou com a conducdo de Virgilio e Beatriz* para sua
travessia, Abel teve como guias Anneliese Roos, Cecilia e ™ (2000, p. 173-174).
Nessa perspectiva, também diz Marisa Balthasar Soares, em sua tese de doutoramento,
incluindo a personagem Francisca, de Quarup, romance de Antonio Callado, ja

apontando a inversédo da releitura de Osman Lins quanto a Dante:

Tanto Francisca como Roos/Cecilia/ ‘O’ [)'] (aqui consideradas na
integracdo para que confluem) sdo musas inspiradas na Beatriz de
Dante, na conducdo simbolica entre céu e inferno, com que elas
permitem aos protagonistas o processo de “conhecimento”. Em seus
corpos, para além da idealizacdo do amor platdnico cantado pelo poeta
italiano (de modo condizente com o veio religioso de onde sabemos, a
voz do poeta avalia sua época), efetiva-se forte amor carnal, com
latentes implicagdes politicas (2007, p. 107).

% Dalcastagné ndo pos S&o Bernardo na composicdo trilégica dos guias de Dante, uma vez que esse
terceiro guia assume o lugar de Beatriz um pouco antes de o poeta findar seu poema com a visdo
beatifica.



96

Ja outros criticos apontaram uma filiacdo de apenas duas personagens,
Anneliese Roos e ', com a Beatriz dantesca, mas tratando da relacdo de uma dessas
personagens com Beatriz, separadamente. Piotr Kilanowski, em um artigo sobre
Avalovara, diz que Anneliese Roos se mostra tdo idealizada, “que aparece comparada as
madonas renascentistas de Leonardo, a Beatriz de Dante (ambas as referéncias podem
ser encontradas em capitulo A7), ou a quadros como a Madonna col Bambino, de
Giovanni Bellini” (In: REVISTA CERRADOS, 1998, p. 86. Grifo nosso). Ja o critico
norte-americano Paul West, em um ensaio sobre Avalovara, diz que é ", a Mulher

Inominavel, que tem relagdo com Beatriz:

In every sense, she is Abel's newfoundland, physically, of course, but
also mentally and cosmologically; and for Lins's narrator, openly
trying to write the allegorical novel of paradise found - "several
women and one man . . . a trajectory of which the protagonist is
ignorant” - she becomes the source and symbol of all he cannot say
[...]. In a word, she is life, not just Dante's Beatrice, La Belle Dame
Avec Merci and Garbo rolled into one, but everything - erotica,
mystery, soul and by mathematical extension an infinite spiral which
the narrator can't capture in his grid of pages®™ (1995, p. 01. Grifo
N0sso).

Concordamos com todas essas propostas de leitura. Um pouco mais com a
de Marisa Balthasar Soares e a de Regina Dalcastagné: que as trés mulheres sdo
variac@es iniciaticas da busca de Abel, ao longo do romance Avalovara. Isso como um
modo de Osman Lins respeitar, embora distintamente, a simbologia do numero trés
quanto ao principio do homo viator no poema de Dante, ja que o autor de Avalovara
disse que esse romance € uma homenagem ao poeta florentino. Ndo obstante, por ser
variacOes de Beatriz, cada uma dessas mulheres-personagens incorpora, em grau maior,
a amada de Dante, especialmente Roos e . Mas ndo podemos ignorar que ™ teve —a
exemplo de Abel — trés guias em sua busca iniciatica: Inacio Gabriel, namorado que
morreu prematuramente, cuja funcdo foi antecipar Abel, Olavo Hayano — o maligno

i0lipo — e Abel. Com isso, ha um equilibrio dos principios masculino e feminino, fusdo

% “De certo modo, ela [a Mulher-sem-nome] é a Terra Nova de Abel, fisicamente, naturalmente, mas
também mental e cosmologicamente. E para o narrador de Lins, que tenta abertamente escrever o
romance alegdrico do paraiso encontrado — “varias mulheres e um homem ... uma trajetoria ignorada pelo
protagonista” — ela se torna a fonte e o simbolo de tudo o que ele ndo consegue dizer [...]. Em uma
palavra, ela é vida, ndo apenas a Beatriz de Dante, La Belle Dame avec Merci e Garbo laminada para
dentro dela, mas tudo — erotica, mistério, alma e, por extensao matematica, uma espiral infinita que o
narrador ndo consegue apreender em sua rede de paginas” (1995, p. 01. Grifo e tradugdo nossos).



97

que é defendida constantemente no romance, por exemplo, atraveés da androginia,
iniciada em Cecilia e desdobrada em . Ademais, " permite que ela seja lida como
uma inovadora protagonista de um género do Bildungsroman, o romance de formacéo
feminino (Cf. MAAS, 2000, p. 262), pois ela, por exemplo, quer transcender a vida de
opressdao sob Olavo Hayno, para buscar o amor verdadeiro, consumado em Abel.
Portanto, Osman Lins, a0 mesmo tempo em que pde Abel como protagonista masculino,
tal como a maior parte dos bildungsromane, ao mesmo tempo subverte, ndo em outro
romance, mas no mesmo Avalovara, a tradicdo predominante de protagonistas homens
do romance de formagéo, legitimando a voz feminina no género bildungsroman.

O desdobramento compésito do ser de @', descoberto por Abel quando
ambos se amam sobre o tapete edénico, também sustenta a leitura das trés mulheres
como variagdes de Beatriz, de modo que nenhuma das trés, Roos, Cecilia e 'V,
escapam a analogia com a amada de Dante:

A0S poucos, eis que ressurgem da auséncia, uma e outra, ambas tensas
de drasticos contrastes nem sempre discerniveis, ambas duplices, e,
mais do que duplices, acima de medidas e limites, ressurgem as duas
mulheres a quem amo em pontos afastados dos anos e do mundo, que
me atravessam, as quais me confio, que em dado momento
concentram e assumem minhas obsessdes, trituro entre 0s molares 0s
seus nomes e os dois nomes como que se fundem, o primeiro nome:
claridade constante, maré resplendente, Roos, cardume de fogos, 0
segundo: Cecilia, guarnecida de virilidade, essas a quem amo e ante as
guais, humilde e assombrado, subvejo a face — cheia de vozes e signos
— do mundo, eis que ressurgem.

[...] Ambas, Roos e Cecilia, ndo me ouvem em &, foz e confluéncia?
[..]Y, neste caso um ser triplice, dual e uno [..]. Jamais diria,
entretanto, serdes fragmentos ou simples tentativas inconclusas desta
que, ainda ndo sei como, vos revive. Sendo, cada uma, absoluta e por
assim dizer ilimitada, nenhuma é tudo. integras, ndo constituem,
apesar disto, realidades solitarias: na sua integridade, unem-se em um
todo — soma e simula de totalidades — ndo superior ou mais perfeito
do que as unidades abrangidas (LINS, 1973, p. 260-262).

Por essa Abel ndo esperava: (poli)ver sua amada © ndo s6 como um ente
composto por carne e palavras, mas também como um ser compdsito de suas amadas
anteriores, ressurgidas em ', as quais agregam nela suas qualidades, uma personagem
total. Essa técnica de composicdo de personagens empreendida engenhosamente por
Osman Lins €, conforme Ermelinda Ferreira, uma transplantacdo das artes plasticas para
0 Qgénero romanesco, especialmente oriunda da pintura do maneirista Giuseppe

Arcimboldo (1527-1593), considerando que Avalovara é um romance descontinuo.



98

Descontinuo porque implode em fragmentos a integridade (aparente) da construgdo das
personagens do romance realista, vindo a refazé-las de partes fragmentadas oriundas da

natureza e do Cosmos. Assim, em Avalovara, conforme Ermelinda Ferreira:

Os seres que sdo investidos das funcbes proprias de personagem
apresentam  peculiaridades  morfoldgicas tais que fogem
completamente a aparéncia comum da personagem, mesmo aquela
advinda do fantdstico e do maravilhoso. S6 é possivel encontrar
semelhancas e paralelos para essas figuras no ambito das artes
plasticas, particularmente numa certa tradicdo de retratos grotescos
que teria sido instaurada no século XVI pelo pintor italiano Giuseppe
Arcimboldo. Fazendo escola ao longo do tempo, esse estilo teria
ressurgido na modernidade, voltando a influenciar os pintores do
surrealismo e, em épocas mais modernas, as producles ditas
neobarrocas (2005, p. 163).

Diante disso, a guisa de exemplo, o quadro Eva e a macd, de Arcimboldo,
se assemelha a constituicdo compdsita de Cecilia, povoada por seres humanos; o quadro
Ar, do mesmo pintor, se assemelha a Avalovara, o passaro feito de cem passaros; o
quadro Cabeca rafaelita estalando, de Salvador Dali evoca o rosto magico de Roos,
composto de cidades. Assim, ao invés de o espago narrativo tradicional engloba-las,
“Roos e Cecilia englobam, com seus corpos gigantescos, anacronicos € bizarros, 0S
contornos ou fronteiras do espaco romanesco que paradoxalmente habitam, como
mulheres, no plano da historia” (FERREIRA, 2005, p. 189). Pelo menos, vejamos dois
desses quadros®:

% Os demais quadros, entre outros, podem ser encontrados, juntamente com as anélises deles com as
personagens femininas osmanianas, no livro Cabegas compostas: a personagem feminina na narrativa de
Osman Lins, de Ermelinda Ferreira (2005).



99

Ar (1570), de Giuseppe Arcimboldo (1527-1593).

Eva e a macé (1578), de Giuseppe Arcimboldo (1527-1593).

Ja ' se distingue de suas antecessoras, segundo Ermelinda Ferreira, pelo
fato de ter/ser “um corpo completamente metaforico e auto-referencial, um texto
travestido, personificado, englobado pela personagem que o habita. Um texto que se

torna personagem de si mesmo” (2005, p. 190). Em suma, um corpo feminino textual



100

humanizado do espaco grafico da pagina em branco, pois, segundo ', “entre minha
mente ¢ 0 meu corpo desmembrado flutua um pequeno 1éxico arbitrario” (LINS, 1973,
p. 136). “ 7 é o livro, o texto que Abel descobre e escreve. Mas é também a mulher que
ele ama e que completa a sua existéncia. E o ser que Ihe oferece o conhecimento do
inferno sem obrigéa-lo a ir até 14” (DALCASTAGNE, 2000, p. 182).

Mesmo ndo sendo uma analogia perfeita, Ermelinda Ferreira mostra o
quadro O bibliotecario, de Arcimboldo, denotante de uma possivel similitude com ',
Isso em razdo de © ser composta de palavras, e o bibliotecario arcimboldiano ser
composto de livros, material espacial das palavras. Mas o quadro que pode se adequar
mais a @ é o Johann Gutenberg, de Heinz Kroehl, quadro de 1968, no qual a imagem
computacional de Gutenberg o mostra como um ser constituido de palavras (Cf. 2005,
p. 190).

Considerando que Osman Lins asseverou que Dante influenciou a
composicdo do romance Avalovara na “medida”, isto ¢, no numero, entendemos que
assim como a numerologia influenciou a criacdo de Beatriz Portinari como personagem
da Commedia, assim também influenciou a criacdo da(s) Beatriz(es) de Abel. O trés e o

nove, seu multiplo, sdo a composicao poética de Beatriz Portinari desde a Vita nouva:

O numero trés é a raiz de nove, porque, sem nenhum outro, por si
mesmo produz nove, como vemos manifestamente que trés vezes trés
sdo nove. Se, pois, trés é por si mesmo fator de nove, e o fator dos
milagres é, por si mesmo, trés, isto é, Pai, Filho e Espirito Santo, os
guais sdo trés em um, essa mulher foi acompanhada por esse nimero
nove para fazer compreender gque ela era um nove, isto é, um milagre,
cuja raiz, isto é, a do milagre, é somente a miraculosa Trindade
(ALIGHIERI, In: ALIGHIERI; AQUINO, 1988, p. 241-242).

Curtius cita as respostas de Dante, contidas na Vita nouva, para termos uma
comprovacao de que Beatriz era um nove (1979, p. 391-392). A primeira é que Dante
compds um poema dignificante das sessenta mulheres mais belas de Florenca: Beatriz
foi posta no numero nove dentre elas (ALIGHIERI, In: ALIGHIERI; AQUINO, 1988,
p. 211-212), ou seja, foi a nona mulher florentina mais bela no tempo do vate italiano. A
segunda é de ordem cronoldgica e astrologica. O nimero nove rege o dia da morte de
Beatriz na contagem do dia do costume arabico e na contagem dos meses do calendério
sirio e nove sdo as esferas celestiais, sendo a amada de Dante alcada ao Cosmos
(ALIGHIERI, In: ALIGHIERI; AQUINO, 1988, p. 241). Portanto, “Dante fez a corte a



101

uma florentina, a que chamou Beatriz; reestilizou-a depois no mito da Senhora Nove”
(CURTIUS, 1979, p. 393).

Em Avalovara, o trés e seu maltiplo nove, por exemplo, sdo parte da vida da
derradeira mulher de Abel: @ %, Exemplificando, em idas e vindas ao Martinelli, onde
reside adolescente: “trés vezes minha avo me leva para a sua casa; trés vezes volto
sozinha ao Martinelli, a pé. Todas as vezes 0 mesmo ritual. Um jogo, uma repetigdo”
(LINS, 1973, p. 162). Tambem para dizer que aos nove anos ainda ndo fala e que
renasceu outra vez, apos uma queda num pogo do referido edificio, tendo, doravante,
um intervalo de nove anos entre as duas idades (Idem, 1973, p. 29). Assim como Dante
atingiu a plenitude (significado do nove) do Paraiso celestial através da amada Beatriz,
assim também Abel ingressou no Jardim do Eden através de ", e ambos alcancaram a
plenitude prevista por ela para o encontro definitivo de ambos: “o nosso encontro
alcanga agora a plenitude e o final. Abel!” (LINS, 1973, p. 20). Todavia, as versdes de
amor diferem: " é ente verbal e carnal, e Beatriz é ente mistico, apenas. De qualquer
forma, a exemplo de Dante, @ segue o percurso de seu ancestral literario. Ela desce ao
inferno, através do casamento com o monstruoso Olavo Hayano®, cuja glande fria é

suficiente para evocar a visdao dantesca do Diabo no lugar gélido das trevas, e

% Essa personagem & vista como uma evolugdo literaria da personagem “Ponto no circulo”. O primeiro a
defender essa posicio foi o critico portugués Alvaro Manuel Machado, em seu ensaio Osman Lins e a
nova cosmogonia latino-americana, publicado em 1976. Segundo esse critico, “constate-se, portanto,
antes de mais nada, que Osman Lins retoma em Avalovara as grandes ‘obsessdes’ de Nove, hovena e que
utiliza uma personagem-chave desse livro. Essa personagem-chave é a mulher de ‘Ponto no Circulo’ que
tentava converter a sua vida ‘em circulo e encontrar o Ponto’, mulher representada entdo por um
triangulo, mulher que é, afinal, mais uma ideia (encarnagdo da ideia do Uno e da harmonia cdsmica) do
que propriamente um ser humano do sexo feminino” (In: COLOQUIO/LETRAS, 1976, p. 37). Nessa
mesma trilha evolutiva quanto a deslocamento de personagem de uma obra para outra, Ermelinda
Ferreira, em seu livro Cabegas compostas: a personagem feminina na narrativa de Osman Lins,
publicado em 2000, especificamente no topico “Um Ponto no Circulo” e "): Do conto ao romance”
endossa essa trilha, mas aplicando a teorizagdo osmaniana do espago romanesco, vista em sua tese de
doutorado Lima Barreto e o espago romanesco. Conforme Ermelinda, a personagem da narrativa de
Nove, novena funciona exoticamente como “‘espago intertextual” entre esse “conto” e Avalovara, de modo
que «) - literalmente ‘Um ponto no Circulo’ — denuncia 0 romance como uma extensdo do espaco
diegético e discursivo criado no conto”. Justamente por essa razdo, conforme a autora, “é¢ que a mesma
cena do conto [0 ato sexual], quase imobilizada, parece transmigrar para o segmento N do romance
Avalovara” (2005, p. 104). Contribuindo ineditamente para a reflexdo iniciada pelo referido critico
portugués, Ermelinda analisa a narrativa e 0 romance como procedimentos da superposi¢do de espacos
pretéritos, conceito defendido por Osman Lins (Cf. 1976, p. 59). Esse procedimento de superposicéo foi
“ensaiado no conto ‘Um Ponto no Circulo’ e aperfeicoado no romance pela intervengdo do tema da
morte” e pela substituicdo do “motivo pictérico do quadro dependurado na parede pelo tapete no qual se
imprimem as figuras na tltima pagina do livro” (FERREIRA, 2005, p. 105/104).

% Olavo Hayano é uma representacdo simboélica do regime militar de 64, denunciado sutilmente em
Avalovara.



102

transcende ao Paraiso, através do encontro definitivo com Abel. Mais
pormenorizadamente, ©, segundo Ana Luisa Andrade, caiu livremente na armadilha de
Olavo Hayano, “a obrigatoria e ritual descida ao inferno que a emudece na forma estéril
do monstro 16lipo”, trancando-a na “prisdo verbal” (1989, p. 197). Essa prisdo, um
inferno experimentado em vida, é confirmada pela personagem, na noite de nupcias:
“Meu gozo, quando vem, ¢ mudo, soturno, eu travo os dentes e clamo: ‘Inferno!’ [...]
Recebo ainda, em mim, a glande fria de Hayano e continuo estéril” (LINS, 1973, p.
282).

A glande de Olavo Hayano representa a esterilidade dos i6lipos (ldem,
1973, p. 327), ndo tendo o principio gerador da vida de um novo ser, pois a “substancia
das coisas passa através do I6lipo e transita para o Nada” (LINS, 1973, p. 303).
Ademais, " experimenta a dimens&o infernal do contato com Olavo Hayano, quando o
passaro Avalovara, que carrega dentro de si mesma, é fossilizado, ficando sem vida, até
a chegada de Abel, verdadeiro amor, principio criativo, que faz o passaro maravilhoso
Avalovara ressurgir (LINS, 1973, p. 274-275/282). Portanto, unindo-se a Abel, a
personagem quebra o casamento-pacto feito, inconscientemente, com Olavo Hayano.
Entretanto, diferentemente de @, segundo Regina Dalcastagne, o trajeto de Dante é

invertido por Abel, o qual:

Comeca seu percurso fascinado pelas luzes de Anneliese, “cardume de
fogos” (Av, 260); atravessa a humanidade amando Cecilia, que “¢ ela
e outros” (Av, 158); e atinge os mistérios das sombras através de &,
“eclipse, transparéncia, trevas” (Av, 260). Mas como 0 romance de
Osman Lins possui uma estrutura circular”’, " é a um s6 tempo
inferno e paraiso, englobando ainda os homens em sua existéncia
historica (0 que aqui estd sendo identificado ao purgatério, pelo
simples fato de a Terra ficar entre o céu e o inferno). Ela, ™, lugar de
confluéncias, € a sintese do caminho (2000, p. 174).

Elucidando, convém ressaltar que @ ndo é infernal, mas esteve nesse
estado ao casar com o monstruoso Olavo Hayano. A presenca do passaro Avalovara,
ave do Paraiso, dentro de ', petrificado tal fossil por esse i6lipo, mas revivificado por
Abel, sustenta a nossa elucidagdo. Passaro que tem relagdo com o espago edénico do

tapete e com a teoria osmaniana da “ambientacao”.

% Entendemos que espiralar é o termo mais apropriado para designar a estrutura romanesca de Avalovara



103

©F, através de sua apresentacdo gréfica, duas hastes/asas, um circulo e um
ponto central, € aberta a uma multiplicidade de interpretacfes, cuja empreitada segue as
hermenéuticas judaica e dantesca, com destaque para a alegoria/sugestdo/insinuacdo que
subjaz ao aparente (0 rémez rabinico) e a anagogia/enigma/oculto (o séd). A busca de
Abel, escritor, pela natureza/nome de ' também se torna a nossa: dissertar o
imprescindivel, atravessar os infindaveis anos-luz da linguagem. Necessidade do critico

expressa por um Cortazar também romancista, em seu ensaio Situacdo do romance:

E preciso nomear (porque nomear é apreender). Ai esta tudo: essa
estrela esperando que a chamemos sirio; essas outras oferecendo-se
aos lapidarios para que construam as constelagcbes. O mar, para que
Ihe digam que é purplreo, ou nosso rio para que Ihe ensinem que é da
cor do ledo. Tudo espera que o homem o conheca. Tudo pode ser
conhecido (1993, p. 63-64).

O simbolo de @ “expressa o que ndo pode ser denominado, portanto,
dominado: a esséncia da pessoa”, conforme Piotr Kilanowski (In: REVISTA
CERRADOS, 1998, p. 92). N&o obstante, esse critico oferece algumas possibilidades de
leitura/identificagdo de '©':

Podemos atribuir a esse simbolo varias interpretacfes, vendo nele
varios simbolos astrolégicos: o simbolo do signo de Touro, ligado a
Terra, e animal sagrado da época pré-classica; o simbolo do Sol com
asas, que significa o processo de individuacdo, de encontro com a
prépria verdade e o transcender de si (asas); uma parte do simbolo de
Mercdrio, que indicaria a ligacdo com a palavra, comunicacao e auto-
expressao (KILANOWSKI, In: REVISTA CERRADOQOS, 1998, p. 92)

Com isso, " entra no terreno da simbélica alquimica (Cf. CHEVALIER;
GHEERBRANT, 2009, p. 649), assim como Cecilia, pulverizagdo dos amantes Sol e
Lua pelo fogo, fermento da ressurreicdo androgina, totalidade composita sob o
conhecimento da Pedra Filosofal. Fabio Andrade vé cada parte compdsita desse simbolo
como uma identificagdo composita das trés mulheres, € também o reconhece “estrutura
aberta”, maos humanas tentando plasmar a leitura incomensuravel do Cosmos, anos-luz
de apreensdo da linguagem: “Roos, as hastes, a parte mais exterior, de Orbita mais
afastada; Cecilia, o circulo, atracdo e delimitagdo da busca; e a ultima o centro para
onde converge o simbolo. Constelacdo microcosmica, poeira e totalidade” (2005, p. 80-

81).



104

O tradutor de Avalovara para a lingua inglesa e também critico literario
norte-americano Gregory Rabassa defende que o uso desse simbolo “for the woman
who is ultimately the most important one in the book as she leads Abel to his
apocalypse is Lins’s way of showing that she is both real and unimaginable®®” (In:
LINS, 2002, p. ix). Partindo desse pressuposto, Rabassa também oferece suas
possibilidades de leitura, fundamentando na premissa de que “it is the reader who must
truly creates this arcane character®®” (Idem, 2002, p. ix). As possibilidades sdo trés. A
primeira encontrada no Judaismo: assim como 0 nome verdadeiro e secreto de Deus nao
pode ser designado, o nome de ", no romance, é impronunciavel. A segunda na escrita
chinesa, quanto ao simbolo da personagem: os ideogramas chineses sdo lidos em
diversificados dialetos, de modo que haja sons multiplamente pronunciaveis. A terceira,
bem simploria, Rabassa tirou do filme The history of O, que foi exibido a época de
Avalovara: @ é chamada, por Rabassa, trivialmente de O. N&o obstante, ndo vemos
que essa terceira possibilidade/alternativa, oferecida pelo critico literario e tradutor
norte-americano, seja trivial, porquanto — conforme Chevalier e Gheerbrant — “a letra O
¢ um dos simbolos alquimicos mais usados”, usada em signos/circulos “que se
invertem, da purificagdo e da sublimacdo, do dia e da noite” (2009, p. 649). Inda mais
que Abel parece ler o nome de ©@ em um O que gira, nome “escrito com punho firme”
(LINS, 1973, p. 386).

Ha uma relagdo entre " e um poema visual de Gilberto Mendonca Teles,

pois apresenta um circulo composto pela palavra eu, em todas as linguas:

% «Para a mulher que é, definitivamente, a mais importante no livro, visto que ela conduz Abel até o
apocalipse dele, ¢ 0 modo de Lins mostrar que ela ¢ tanto real quanto inimaginavel” (Tradug@o nossa).

%9« o leitor quem deve, verdadeiramente, criar essa personagem enigmatica” (Traducdo nossa).



105

2. MAPA-MUNDI

Ny 2 e
N3 Suy,, S i “;p’ CU‘
na % %l P
FHOI og osa}; 1® %es0 1 foaa €11
M s ]
o2 A il S P £ EV
]
@%‘ »QQ \8 o Y
& & % < @
» X e < (?
5 @ :
Q = e Q
s it

Esse poema visual é, na verdade, a segunda parte poematica de um poema
composito chamado Versoes, do livio Nominais, de Gilberto Mendonga Teles. O titulo,
mapa-mandi, antecipa a presen¢a da palavra “eu” em todas as linguas como um
processo da busca interminavel da esséncia do eu. Ao mesmo tempo em que parecem
partir do cento do circulo (logogonia — onde nasce a palavra), cujo signo é o hieroglifo
eu'®, elas retornam para esse centro (nostologonia — irrupcdo do retorno & origem
edénica da palavra). Diante disso, “a conjun¢do do ibis com o paniculo, tal como se
encontra no centro do poema, leva-nos ao sentido macrocésmico e totalizante do eu”,
inda mais que o hieroglifo central “significa boca e, mais profundamente, logos, a
prondncia primeira, o fiat fundador ¢ ordenador do caos” (FERNANDES, 1996, p.
191/196). Esse poema é semelhante a ', um eu feminino hibrido, compésito, com um
nome inominavel, tese que sustentamos pelo fato de essa personagem de Avalovara ser

comparada ao disco de Festo, texto signico e arcano, e por ser constituida por palavras:

190 ¢omo bem diz o poeta e critico José Fernandes, “descobrimos que na constitui¢io dos hieroglifos nao
se procurava representar apenas o objeto nomeado, mas também suas relagdes com o cosmo” (1996, p.

191).



106

Disco de Festo (entre 1850 e 1650 a.C.)

O texto em espiral do disco de Festo, quando grafado, teria um
primeiro significado, efémero e j& perdido. Hoje, ressoa de longe, de
um mundo impenetravel e nos atinge sem significar, evocando a
presenga, evocando a presenca e a Visdo do mistério. N&o é isto
linguagem na sua expressao mais densa? Assim o corpo de ©'. Aqui,
0 texto, em caracteres totalmente desconhecidos e resistentes a
decifracdo, entra pelas bordas, vindo do mundo exterior, vindo do
principio — e enrosca-se em espiral, girando para o centro (LINS,
1973, p. 325).

Abel ainda diz que ', no centro do corpo, é uma “imagem de uma escrita
esquecida” (Idem, 1973, p. 326). O percurso da palavra primordial para a
contemporanea desemboca no caos, de modo que é preciso voltar a origem césmica.
Conforme Regina Dalcastagneé, Abel “vé a escrita como possibilidade de reintegracédo
ao mundo, [..] uma reintegracdo simbdlica” (In: ESTUDOS DE LITERATURA
CONTEMPORANEA, 2007, p. 58), e essa possibilidade é alimentada pelo corpo de ©,
feito de palavras. Dante ensinou que a primeira palavra foi dita no Jardim, em sua obra
Da linguagem vulgar, de forma que se ha a busca pelo nome original, pela natureza de
Y, é para o Jardim que Abel deve ir. A vista disso, vemos em Abel o que vimos em
Dante: homo viator e homo creator se fundem numa mesma pessoa:

Caco, hoje, um texto e estou convencido de que todo o segredo da
minha passagem no mundo liga-se a isto. O texto que devo encontrar
(onde esta impresso ou se me cabe escrevé-lo, ndo sei) assemelha-se
ao nome de uma cidade: seu alcance ultrapassa-o — como um nome de



107

cidade —, significando, na sua concisdo, um ser real e seu evoluir
(LINS, 1973, p. 64).

Texto, tecido, tecer, ndo fortuitamente, a busca desse texto sera concretizada
numa “pagina” de 13, feita de “linhas™, fios que constituem a tessitura de um tapete
maravilhoso'™: nele estd representado o Jardim do Eden, narrativa congelada,
convergéncia da viagem/busca de Abel: “convivemos todos os dias com as narrativas
escritas e isto esconde o seu mistério. Uma viagem estd no texto, integra: partida,
percurso e chegada. Nele, hd o ir e o estar, isto é, coincidem o fluxo e a permanéncia”
(Idem, 1973, p. 261. Italicos de Osman Lins). Assim, a busca pelo Eden se configura na
busca de um Texto primordial, palavras virtualizadas em um tapete. Na opresséo (leia-
se totalitarismo politico), a palavra, com a qual lida 0 homo creator da escrita, ¢ “um
bem confiscado” (Idem, 1973, p. 261), pois a palavra que ordena o caos ¢ usada
inversamente: “a ordem, para o opressor, ¢ um reflexo degenerado das leis que regem o
Cosmos: rigidamente concebida, tende a petrificagao” (Idem, 1973, p. 48). Mas o
“corpo verbal e ressoante e proliferador” (Idem, 1973, p. 410) de &, ao ser penetrado
por Abel, passa a configurar uma poténcia cosmogoénica para a palavra, de modo que é
no Jardim que o verbo sera reintegrado ao seu estado primordial.

Avalovara, Bildungsroman cosmogdnico. Abel e ©’, ap6s ingressarem no
texto-tecido-tapete do Eden, depois do climax de estarem “no ponto de transicio de uma
época a outra”, sdo impulsionados “a tornar-se um novo tipo de homem, ainda inédito”
(BAKHTIN, 2002, p. 222), pois atingem o grau de perfectibilidade paradisiaca.
Bildungsroman de Abel e : a histéria de ambos “que conduz, por meio de uma
sucessdo de enganos e decepgoes, a um equilibrio com o mundo” (Idem, 2000, p. 62).
Inicia-se, no Eden, um novo romance de formag&o, novo processo de autoconhecimento
e orientagdo no cosmos. O individual-universal do casal é ideal comum ao todo
humano: retornar ao Eden.

Dando prosseguimento a analise da mulher inominavel, propomos que 0
simbolo de @ também possa ser lido como uma analogia a Beatriz dantesca, visto que
assim como Beatriz conduziu o vate italiano para o Paraiso, assim também @ conduziu
Abel para o Jardim do Eden, tendo como portal de acesso um tapete maravilhoso. O

formato esférico da mulher inomindvel também aponta para uma comparagcdo muito

101 Apalisamos o espaco edénico do tapete no préximo capitulo.



108

importante: ambas — Beatriz e @ — foram constelacionadas, profundamente elevadas a
harmonia estelar, poténcias cosmicas, visOes beatificas. De Beatriz, Dante extasiado de

amor diz, entre varias declaraces, quando a contempla no Eden:

O isplendor di viva luce eterna, / chi palido si fece sotto I’ombra / si di
Parnasso, 0 bevve in sua cisterna, // che non paresse aver la mente
ingombra, / tentando a render te qual tu paresti / 1a dove armonizzando

il ciel t'adombra, // quando ne 1’aere aperto ti solvesti?'®?
(ALIGHIERI, 2008, p. 206).

Beatriz, esplendor da vida luz eterna, tem — no Paraiso — a harmonia das
esferas celestes como sombra. J& de &', ela, “erotismo de registro universal” e
“espiritualidade erdtica” (IGEL, 1988, p. 157), também com éxtase amoroso o diz Abel,

também entre varias declaracdes de amor:

Seu rosto acende-se contra 0 horizonte vago e 0s cascos das barcagas:
livro transparente, iluminado, numa lingua além do meu alcance.
Vejo, como se os reflexos das aguas penetrassem-na, pontos
luminosos, roxos, verdes, brancos, ndo simples reflexos, signos.
(Letras?) O formosura do teu rosto [...] delicia extrema da carne [...]
(LINS, 1973, p. 35/62/411-412).

Apesar de O ter Roos e Cecilia integradas a si, compondo compositamente
0 seu ser, € ela ainda a terceira mulher de Abel, de modo que as anteriores estdo, de
certo modo, a servigo ontoldgico de ™. A vista disso, podemos dizer que o circulo, as
hastes e 0 ponto central evocam, a seu modo distinto, a conducao de Abel para o Eden.
O circulo também simboliza o estado primordial, e sendo o Paraiso terrestre circular’®,
o circulo designa esse locus primordial do género humano (Cf. CHEVALIER,;
GHEERBRANT, 2009, p. 251). As hastes podem ser lidas como transcendéncia, e 0
ponto como o lar primordial: “o termo de retorno” (CHEVALIER; GHEERBRANT,
2009, p. 730). N&o é assim que é descrita @ (LINS, 1973, p. 314), como fim, inicio,
convergéncia e equilibrio? Assim, ™ é uma Eva carnalmente erotizada e uma Beatriz

relida no que faltou de “carnalidade” a musa de Dante, pois, em seu amor por ela, o vate

102 «(, reflexo da viva luz eterna, / quem que, tornado palido na sombra / do Parnaso, bebendo em sua
2 & b 2

cisterna, // poderia encobrir como se assombra, / ao tentar descrever qual te mostraste / 14, onde a
harmonia dos céus inda te ensombra, / quando no ar teu véu desataste?” (Tradugdo de Italo Eugenio
Mauro). Respectivamente, versos 139-145 do Canto XXXI do Purgatorio.

1% No romance Avalovara, o Paraiso é descrito como “a esfera o Jardim ainda impenetravel” (LINS,
1973, p. 410).



109

nunca concretizou com o corpo o que realizou/idealizou com a alma. Assim, através da
personagem ', coube a Avalovara, inovador romance latino-americano, também
cumprir esta funcao frente ao modelo original dantesco: “surpreender o modelo original
em suas limitagdes, suas fraquezas, em suas lacunas” (SANTIAGO, 2000, p. 20).
Houve, porque faltou na Commedia, “a historia de uma experiéncia sensual com 0 Signo
estrangeiro” (Idem, 2000, p. 21), a personagem-signo & é elemento signico do jogo
osmaniano com 0 signo-Beatriz. Esse processo comparativo de (re)leitura também
condiz com o fato de que, como afirma Sandra Nitrini, a literatura receptora — ao
mesmo tempo em que tem uma necessidade intrinseca de uma determinada influéncia —
faz que qualquer influéncia, ou empréstimo, acarrete “sempre uma transformagdo
criadora do modelo emprestado™ (2010, p. 209).

O texto literario latino-americano esta &vido pela transmutacéo do referente
literario europeu, num fecundo processo que funde “regresso e procura de uma
tradi¢do”, conforme lembra Octavio Paz. Nao obstante, como bem diz argutamente o
poeta e critico mexicano, a literatura hispano-americana, por extensdo a latino-
americana, ao buscar a tradicdo literaria europeia, inventa essa tradicdo, sendo essa
literatura “vontade de encarnacao, literatura de fundacdao” (PAZ, 1990, p. 131). Nesse
sentido, a literatura latino-americana empreende uma antropofagia da literatura
europeia. Beatriz “devorada” por &, reinvindicacdo e gozo da heranca europeia
dantesca, tornando-a mais préspera no preenchimento transformador das lacunas.
Portanto, ndo podemos arcaizar a Commedia, chama-la de passado medieval retrégrado,
sem valor para a literatura moderna e/ou contemporanea, indigna de ser lida, devendo
ser chamada de literatura morta, pois ndo € assim que pensa, por exemplo, Otto Maria

Carpeaux:

Nao tem sentido insistir na pergunta: quando acaba a “literatura
morta” ou quando comega a “literatura viva”? Presente e passado
encontram-se tdo indissoluvelmente ligados — seja em relacdo
unilinear, seja em relagdo dialética — que a nossa civilizagdo ndo
existe, em nenhum ponto da evolug&o historica, sem encerrar todo seu
passado. Ndo se deve perguntar quando termina o passado; € mister
perguntar quando o passado principia (CARPEAUX, 1959 [?], p.
157).

Roos e Cecilia também apresentam uma analogia com a Beatriz dantesca.

Cecilia em grau bastante menor, visto que é extremamente carnal, unicamente ficando,



110

talvez, o principio de guia no percurso de Abel: “pode, quando muito ser uma parte do
percurso que me conduzira ao termo da procura” (LINS, 1973, p. 231). Ademais,
Cecilia funciona ndo como acesso, mas como alegoria da expulsdo do Eden, sem espaco
para a idealizacdo do retorno do Jardim. Deslé inteiramente Beatriz, em termos
bloomianos, e justamente sendo a segunda mulher no percurso de Abel, assim como a
musa Portinari o foi da travessia de Dante, sendo escatologicamente otimista com seu
amado viator: “Tu se’ si presso a ’ultima salute”, / comincio Béatrice, “Che tu dei /
aver le luci tue chiare e acute'®” (ALIGHIERL 2008, p. 159). Assim, num dado
momento, diz Abel acerca de Cecilia, apds expressar o desejo de inaugurar, com ela, um
mundo em harmonia, um Eden: “Cecilia, de cabega baixa, lembra que ndo mais existe e
ndo sera reencontrada a harmonia do tempo em que a onca lambe as unhas do homem”
(LINS, 1973, p. 213). Tanto que Abel, ao que parece, chegou a ser afetado, mesmo
temporariamente, por esse pessimismo de Cecilia, por meio do qual Cecilia, como

apontamos, diz que a harmonia edénica é impossivel:

Devo aceitar o meu estado de banido do Eden. N&o inauguramos, eu e
ela [Cecilia], um mundo. Mundo algum. Nenhum. N&o estamos
separados ou isentos do mal. O mal, quinhdo e heranca, faz parte de
nés. Ao contrério, porém, dos afortunados solitarios do Eden, estamos
[Abel e Cecilia] longe de ser protagonistas de alguma fabula de queda
e expulsdo: nascemos expulsos e caidos. Temos, com isto, a
alternativa de aceitar a condicdo de degradados e realizar, em agdes
densas de generosidade e de cdlera, a nostalgia do Jardim (ldem,
1973, p. 236).

A vista disso, a leitura osmaniana realizada, em Avalovara, de Beatriz
corresponde a atitude de releitura que o escritor latino-americano deve ter com uma
obra do canone europeu. Ou seja, “vivendo entre a assimilagdo do modelo original, isto
é, entre 0 amor e o respeito pelo ja-escrito, e a necessidade de produzir um novo texto
que afronte o primeiro e muitas vezes 0 negue” (SANTIAGO, 2000, p. 23. Grifo
nosso). Assim, é sob a égide da negagdo que vemos a releitura avalovariana da Beatriz
dantesca através da personagem Cecilia, especificamente. N&o €, de certo modo, o0 caso

de &, como dissertamos, anteriormente.

104 «<proximo estas da Gltima salvagdo’, / comegou Beatriz, ‘que ora tu deves / aguda e clara ter a tua
visdo’” (Traducdo de Italo Eugenio Mauro). Respectivamente, versos 124, 125 e 126 do canto XXIII do
Paraiso.



111

Quanto a Annelise Roos, sobra-lhe a luminosidade de Beatriz, para também
designar a frustrada travessia de Abel em sua busca pela Cidade/Paraiso, nas cidades
desertas de homens, as quais compdoem magicamente Roos (Idem, 1973, p. 298): “Com
que mal fundadas esperancas encaro esta viagem que eu e Roos, Annelise Roos,

'79

devemos fazer juntos!” (Idem, 1973, p. 24), de modo que o amor que Abel sente por
Roos “¢ mesclado com inalcancavel” (Idem, 1973, p. 153). Assim, Roos sugere a
inacessibilidade entre o vassalo cavaleiro e a dama casada, tipica do amor cortés
medieval (Cf. IGEL, 1988, p. 144-146). Nao fortuitamente, “Roos” significa “Rosa”,
evocando a Rosa Mistica composta pelos bem-aventurados vistos por Dante, entre eles
Beatriz.

Outro elemento a ser explorado comparativamente entre Avalovara e a
Divina Comédia quanto a Abel e Roos, € o grifo, animal mitico presente em episodios
envolvendo-os. Do bestiario medieval, o grifo possui grande alcance simbdlico, devido

a seu carater compositamente agregador:

E a quintesséncia do simbolismo animal: ele retne as qualidades da
aguia, rei das aves, e do ledo, rei dos animais terrestres: possui quatro
pernas de ledo, bico e as asas da aguia e, as vezes, cauda de serpente.
A maior entre as aves, tem forga descomunal nas garras e leva homens
adultos para o seu ninho. Suas origens remontam a Antiguidade.
Possui naturezas contraditoérias: era o inimigo ferrenho do cavalo, sua
caca e prato preferidos. Era ligado ao culto do sol e tido como o
guardido implacével das minas de ouro. Na tradigdo cristd, sua dupla
natureza simboliza as naturezas divina e humana de Cristo
(WOENSEL, 2001, p. 203)

Ainda é oportuno ressaltar que em virtude do simbolismo do grifo abarcar a
aguia e o ledo, essa ave fabulosa pode ser vista como participante “da terra e do céu, o
que faz dele [o grifo] um simbolo das duas naturezas — humana e divina — do Cristo”
(CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 478), bipolarizando as energias terrestre e
celeste. E justamente com o simbolismo cristdo medieval que é o grifo é utilizado pela
Divina Comédia, especificamente nos cantos XXIX e XX do Purgatorio, dos quais

citamos alguns fragmentos:

Lo spazio dentro a lor quattro contenne / un carro, in su due rote,
triunfale, / ch’al collo d’un grifon tirato venne. // [...] Esso tendeva in
st 1’una e I’altra ale / tra la mezzana ¢ le tre e tre liste, / si ch’a nulla,
fendendo, facea male. // Tanto salivan che non eran viste; / le membra



112

d’oro avea quant’era uccello, / e bianche I’altre, di vermiglio miste //
[...] cosi dentro una nuvola di fiori / che da le mani angeliche saliva / e
ricadeva in giu dentro e di fori, / sovra candido vel cinta d’uliva /
donna m’apparve, sotto verde manto / vestita di color di fiamma
viva'® (ALIGHIERI, 2008, p. 192-193/196).

Trata-se da chegada de Beatriz em uma carruagem celeste conduzida por um
grifo, em sua luminosidade de dama triunfante, chegada que abalou de tal forma o poeta
que fez reviver nele a chama do “amor antigo” que ele nutriu (nutre) pela sua amada. A
carruagem representa a igreja cristd, e o grifo representa Cristo. A vinda de Beatrice
para 0 poeta, acompanhada pela ave fabulosa, representa a preparacédo dele para nao s
se reencontrar com sua dama, mas também o inicio de seu ingresso no Paraiso celestial,
antes — sob a ordem da amada — tendo que se purificar nos rios Letes e Eunoé. E uma
atmosfera de amor mistico em que reina a perfeita harmonia correspondente a
expectativa dos amantes.

Ja em Avalovara, o grifo reaparece no segmento Roos e as cidades,
especificamente em um fular que Abel trouxe de Veneza, para dar de presente a Roos,
como mais uma das vas tentativas de amor pela alemd. Um grifo compdsito e
circundado de outros animais, além da presenca de um velho, talvez Esopo, formam
esse fular fabuloso. Mas hé algo inusitado: no extremo da cauda do grifo, que é também
a de um lobo, “incrustados num penacho, dois personagens idénticos, mulher € homem.
Conversam?” (LINS, 1973, p. 220). E possivel que Abel veja nesse casal a auséncia de
didlogo amoroso, auséncia que ele passa em relacdo a Roos. Num momento em que
Abel maravilhosamente se vé habitando as cidades da carne intemporal de Roos, “o
grifo e as flores do fular rugem e giram” (Idem, 1973, p. 226). Esse movimento
animizador do grifo no fular é, para Abel, uma catafora de uma dor maior para ele, a
partida de Roos: “Corremos através dos passageiros, o grifo do fular comendo as flores:
ruge, ladra, brame e canta feito passaro. Os avisos que antecedem a partida ja ecoam por
entre esses ruidos” (Idem, 1973, p. 230). Assim, a atmosfera do grifo exultante na

Comédia aponta para o encontro dos amantes Dante e Beatriz, mesmo que 0 seja no

195 «“Havia, no espaco entre eles ajustado, / um carro de duas rodas, triunfal, / que do colo de um Grifo era
puxado, // que alto estendia suas asas, por igual, / para os dois lados da mediana lista, / de modo a Ihes
poupar dano fatal. // Tanto subiam, a se as perder de vista: / de ouro qual toda, de ave, a sua figura, /
branca a restante, de vermelho mista. // assim, em meio a uma nuvem de flores / que, de angélicas maos,
subia festiva / e retombava espargindo candores, // sobre um véu niveo cingida de oliva, // dama me
apareceu num verde manto / sobre as vestes da cor de chama viva” (Tradugdo de Italo Eugenio Mauro).
Respectivamente, versos 106-114 e 28-33 dos cantos XXIX e XXX do Purgatério.



113

nivel mistico, em suma, a partida com a amada para o Paraiso Celestre. Mas em
Avalovara, o grifo ndo presencia a partida/fusdo dos amantes; ele grita, come as flores,
numa espécie de frenesi desesperado e de lamento pela ndo realizacdo amorosa de Abel
e Roos: as cordas da lira que deliram num triste soneto da separagéo.

A cada subida pelas esferas concéntricas do Paraiso celeste, Dante elogia
ardorosamente a luminosidade crescente de sua amada e “doce guia”, como ele a
chama: “e vidi le sue luci tanto mere, / tanto gioconde, che la sua sembianza / vinceva li
altri e 1’ultimo solere®®®” (ALIGHIERI, 2008, p. 129). Ja Abel, a cada viagem de cidade
em cidade pela Europa com Roos, reconhece que a claridade é uma marca da estudante
alema, mas “uma claridade que ndo ajuda a ver e que talvez ofusque” (LINS, 1973, p.
92), diferentemente da claridade de Beatriz, que esclarecia cada vez mais a viagem de
Dante (Cf. SOARES, 2007, p. 117-118). O talvez de Abel quanto a Roos d4,
posteriormente, lugar a certeza da tez de Roos: “Roos, ser — além de ofuscante®” —
dubio e fugidio, desequilibrado em sua absoluta simetria”, bem como “foz do ir e do
vir” (LINS, 1973, p. 181). Nao obstante toda sua configuracdo luminosa, Roos também
¢ “carnal” (Idem, 1973, p. 187), mas aparentemente reprimida.

Apesar da luminosidade, elemento dialdgico com Beatriz, a inacessibilidade
entre ela e Abel os faz esbarrar “em tantas sombras”, numa “aventura sem brilho com
Annelise Roos” (Idem, 1973, p. 190/ 218). Por conseguinte, ao final do
segmento/capitulo Roos e as Cidades, Abel apercebendo-se de que ndo vera em Roos a
Cidade buscada, irrompe em delirio os nomes das cidades que a formam, implodindo o
anagrama R — O — O — S. Entre elas, Ravena, onde estdo as cinzas de Dante, alusdo que
pode ser lida como significando a pulverizagao frustrante de todo investimento amoroso
de Abel em Roos: “O dialogo ¢ vao e insensato, nem sei porque voltamos a falar, eu e
Roos em verdade falamos s0s, ou isto ndo € falar, falamos para ninguém, para um
morto, de dentro de nossas mortes, pois nunca mais nos veremos e 0 sumo da sua
presenca ja nao subsiste, eu sei” (LINS, 1973, p. 297). Inclusive o de Dante nao haver

retornado para sua amada pétria, Florenca. Assim, Roos ndo deixa a luminosidade do

198 «E vi em suas luzes brilhar tdo inteira / satisfagdo, que algava-lhe 0 semblante / para além de sua gléria
costumeira” (Tradugdo de Italo Eugenio Mauro). Respectivamente, versos 55, 56 e 57 do canto XVIII do
Paraiso.

197 Abel confirma noutro momento: “Roos, uma visdo, um impossivel, a fugidia, a proxima, a ofuscante, a
clara, a quase, a que entrevejo, a que perpassa, 0 relampago, a irisada, a apenas visitada, a intangivel, a
vinda inconclusa, o perene ir” (LINS, 1973, p. 297).



114

amor, mas uma “ofuscante soliddo” para Abel (Idem, 1973, p. 300). Dante, em sua
Comedia, elevou Beatriz a condigdo de “poténcia cosmica”, ou “a beatificante poténcia
feminina” (CURTIUS, 1979, p. 394-395), com poder de agregar 0 cosmos em suas
manifestacdes: a histdria, 0 universo e a salvacdo. Em contrapartida, para Abel, Roos é
uma fragmentacdo césmica'®, com suas “cidades vazias de seres humanos” (LINS,
1973, p. 152). Diante de todo o exposto e analisado, a comparacdo das personagens
dantescas da Commedia com as personagens osmanianas de Avalovara vem mostrando
conjuncdes e disjungdes, a “literatura comparada nao pode ser entendida apenas como
sinbnimo de ‘comparagdao’” (CARVALHAL, 2006, p. 07) porquanto, “comparar ¢
sempre ver semelhancas e diferencas” (PERRONE-MOISES, 1990, p. 96).

3.3 A androginia em Avalovara

Cecilia, em relacdo a Divina Comédia pode ser lida como elemento que
supre a auséncia da androginia addmica nessa obra, implicita ou explicitamente. Vimos
que Dante usa a androginia para problematizar a fusdo entre o sagrado e o profano
realizada pelo Dolce Stil Nouvo, de modo que alguns de seus poetas sdo postos no
Purgatorio pelo vate florentino, pois “os poetas florentinos do Dolce Stil Nuovo [...]
denominavam a si proprios mulheres” (ZOLLA, 1997, p. 17), num processo de fusdao
androgina com as damas de suas liras amantes e luxuriantes. Eles se arrependeram a
tempo e por isso estavam no Purgatério de Dante. Ndo obstante, em nenhum verso de
sua obra, Dante sustenta que o Adao biblico foi um andrégino, e também ndo vemos
alguma personagem que alegorize esse Adéo primordial edénico, pelo menos de modo
explicito. No entanto, para Elémire Zolla (1997, p. 17), os versos 64-72 do canto I, do
Paraiso, denotam que Dante esta sendo submetido a um processo de androginizagéo.
Essa androginizacdo de Dante ocorreu por meio da contemplacdo amorosa de Beatriz,
de modo que o poeta diz que transumanou. Esse processo talvez seja explicado pela
referéncia do poeta a Glauco, que provou de uma erva e se transformou numa divindade
marinha.

Entendemos que Cecilia, explicitamente andrdgina, é um elemento de

discussdo lacunar a auséncia explicita do andrégino na Commedia, pois ela é uma

108 “Roos fragmentando-se, um cosmos, cidades vazias de seres humanos” (LINS, 1973, p. 152).



115

alegoria da expulsdo do Eden: “Cecilia, o equilibrio é pouco seguro e ilusério, bem sei,
guando o homem nele esta incluido. Mesmo no Eden, esse estado perdura muito menos
do que se pode esperar. Quantos passos daremos juntos?” (LINS, 1973: 196-197).
Cecilia, em seu estado andrégino, € uma evocacdo do Addo biblico antes de ser fendido
em Addo e Eva, pois os principios masculino e feminino estavam bem fundidos:
“Conciliam-se, bem vejo, contrarios em Cecilia; e ndo posso isolar, na sua carne, a
Mulher e 0 Homem. Macho e Fémea, ela ndo distingue os inconciliaveis fundidos no
seu corpo” (Idem, 1973, p. 270). Nao obstante a sua androginia, Cecilia engravida de
Abel, mostrando que para ele a predominancia foi do lado feminino: “frutal e imbroso
parece-me seu corpo” (Idem, 1973, p. 269). Nesse sentido, o amor sexual entre os dois
funcionou como um meio de retorno a androginia primordial (Cf. ELIADE, 1999, p.
104). Ademais, Cecilia ¢ um andrégino compdsito, formado por pessoas do povo: “dez
mil homens estdo na sua carne. [...] No seu corpo, ha corpos” (Idem, 1973, p. 195-196).
Mas sobre esse elemento discutiremos no final deste topico, entendendo que a
androginia funciona como um meio de discussao da identidade latino-americana. Nesse
sentido, tudo o que dizemos, comparativamente, sobre a Divina Comédia e Avalovara
concorre para uma discussdo mais ampla no campo dos estudos do comparatismo
latino-americano. Essa discussdo consiste no relacionamento entre a cultura latino-
americana e a cultura europeia, no tocante a questdo da identidade latino-americana,
bem como o relacionamento entre a literatura latino-americana e a literatura europeia,
qguanto a influéncia desta sobre aquela, no nosso caso especifico: entre a Divina
Comedia e Avalovara.

As personagens femininas de Avalovara suscitam, a seu modo e de maneira
instigante, discussdes em torno do comparatismo latino-americano, desde Roos — que
ndo fortuitamente é europeia — até Cecilia (com sua problematizacdo sinalizada no
paragrafo supracitado) e @', latino-americanas. Retornando a personagem Roos, cuja
constituicdo magica e compdsita de cidades europeias, em seu corpo, a mostra como um
micro-cosmo europeu, € possivel, ja a partir dessa personagem, ver a questdo do
relacionamento conflituoso da América Latina com a Europa. Considerando esse
relacionamento, focalizaremos a questdo do texto literario nesse contexto, para depois
refletirmos sobre a questdo da identidade, sugerida pelas demais personagens de

Avalovara:



116

O ritmo da vida e dos sinos de Eltville (ai nasce Anneliese Roos e ai
vivem 0s seus) repercute em tudo que faz: no andar, nos gestos, no
falar. A lingua de Racine, que utiliza de um modo literéario, digno e até
elaborado, com uma prondncia na qual a exatiddo constituiria a tnica
falha, adquire, interposta entre idiomas diferentes — os idiomas que
cada um de nés traz do pais de origem e gque o outro ndo fala — um
sentido magico e benévolo: nds, sem ela, dois mudos. As vias que nos
abre, contudo, sdo limitadoras e mais para mim do que para RoOs:
raras vezes, e talvez nunca, expresso com exatiddo o que me esfor¢o
por dizer-lhe.

Assim, ndo obstante o meu fervor, nossas conversagdes, flutuando
numa Orbita até certo ponto neutra, alheia igualmente a atmosfera da
pequena cidade alemd onde nasce Anneliese Roos e a parte do
Nordeste que — sempre sem éxito — tento descrever-lhe, ilustram, para
meu desespero, as limitagfes da linguagem e mais ainda as do
escritor, egresso com frequéncia, de territérios pouco familiares
(LINS, 1973, p. 33).

Conforme Telénia Hill, “o amor impossivel de Abel por Roos expressa um
conflito de culturas, indicando o fascinio dos brasileiros [e, por extensdo, dos latino-
americanos] pela cultura europeia que, embora contemplada, é, para eles, de dificil
apreensdo” (1986, p. 91). Nao obstante essa proposta de leitura, entendemos que tal
conflito de culturas abrange ndo s6 a questdo literaria, mas também a questdo
identitaria. Essa leitura é reforcada por uma interpretacdo arguta de Ana Luiza Andrade.
Para essa autora, a falta de contato familiar de Abel com Roos é exprimida “no
relacionamento desencontrado e distante, ‘um passaro fugidio’ [...] entre colonizado e
colonizador”. Nesse sentido, continuando Ana Luiza Andrade, “a atracdo paradoxal que
aproxima e distancia Abel de Roos provem do fato de ele reconhecer nela a cidade
ancestral colonizadora que contém as raizes romanescas”, de modo que os ancestrais
histéricos de Abel e os ancestrais/referentes romanescos “sobrevivem em Roos” (1987,
p. 187). Por conseguinte, “o final de ‘Roos ¢ as Cidades’ assinala a separagao definitiva
entre Abel e Roos como um rompimento com a tradicdo europeia que, todavia,
sobrevive nas imagens fugidias da Cidade e do Romance nos voos ainda principiantes
de Avalovara” (ANDRADE, 1987, p. 188). Sera mesmo cabivel falarmos de
rompimento, ou utilizarmos esse termo?

Leyla Perrone-Moisés, em seu ensaio Paradoxos do nacionalismo literario
na América Latina, diz: “por mais violento que seja o desejo de libertagdo, permanece
uma ligagdo indissoltvel entre essas culturas [europeia e latino-americana], e essas
literaturas, com as metropolitanas, quando mais ndo fosse pelo uso da mesma lingua”.

Por conseguinte, arremata Perrone-Moises (2007, p. 30-31), “as relagdes das literaturas



117

latino-americanas com as literaturas europeias ndo sdo o enfrentamento de tradicGes
diversas, mas constituem um caso de familia”, “uma relagdo filial”, vista “como uma
diferenca no seio da identidade” da América Latina. Mais claramente, “a América
Latina é cria da cultura europeia e, em vez de rejeitar essa filiacdo, deve reivindica-la,
reivindicando ao mesmo tempo tudo o que as culturas indigenas, africanas e outras,
mais recentemente trouxeram a sua constituicio” (PERRONE-MOISES, 2007, p. 40). O
escritor argentino Ernesto Sabato também pensa assim, com palavras incisivas,

indagacOes veementes:

Parece-me que chegou 0 momento de assumirmos nossa realidade
espiritual com inteireza, sem arrogancias, mas também sem
sentimentos de inferioridade. Chegamos a maturidade, e uma das
caracteristicas de uma nacdo madura é a de saber reconhecer seus
antecedentes sem ressentimento, nem pejo. [...] Nossa cultura provém
da Europa e ndo temos como fugir disso. Ao mesmo tempo, por que
fugir disso? Pér o qué, no lugar dessa heranca, ou ndo faremos nada
em absoluto. [...] Querem uma originalidade absoluta? Isso ndo existe.
Nem na arte, nem em nada. Tudo se constroi sobre o anterior, e em
nada do que é humano é possivel encontrar a pureza. [...] Heranca
cultural formidavel que ndo somente ndo podemos como ndo devemos
negar, mas que, como toda heranga cultural, é enriquecida pelos
herdeiros de génio (2003, p. 17-19).

Outro escritor latino-americano que também viu como positiva a
contribuicdo europeia para sua formacao/criacéo literaria foi o argentino Julio Cortazar.
Conforme Cortdzar, o contato com a Europa ndo tirou nada da sua “latino-
americanidade”, ou da sua “argentinidade”, pelo contrario, acrescentou profundas
experiéncias que nao ocorreriam em solo argentino, vindo a afetar a maneira de ler o
mundo. Refutando aqueles que viam como negativa a sua experiéncia europeia e que
reprovavam sua auséncia da Argentina, Cortazar diz que essa experiéncia, “ao ser
positiva para mim, era indiretamente, por repercussao, positiva para a literatura do meu
pais, ja que eu estava fazendo literatura argentina, escrevendo em castelhano e olhando
diretamente para a América Latina” (In: BARMEJO, 2002, p. 17).

As reflexdes de Leyla Perrone-Moisés, de Julio Cortazar e de Ernesto
Sabato sdo importantissimas para o destino aventuroso da literatura comparada no
mundo, visto que os criticos literarios estadunidenses Wellek e Warren apontaram 0s
problemas de um comparatismo fincado no provincianismo nacionalista e no atavismo

da superioridade literaria europeia. Esses criticos valorizaram todas as literaturas, de



118

modo que — além de ressaltarem a continuidade das literaturas greco-latina e medieval
nas literaturas modernas, continuidade que nao implica inferioridade, dizem: “devemos
reconhecer uma unidade intima, que inclui toda a Europa, a Russia, os Estados Unidos e
as literaturas latino-americanas'®®” (WELLEK; WARREN, 2003, p. 51). Uma unidade,
diga-se oportunamente, fincada na diferenca, de forma que a literatura latino-americana
opera um discurso alternativo, relativizador da autoridade do Weltanschauung literario
eurocéntrico, sendo “capaz de estabelecer um dialogo franco, plural e em pé de
igualdade” com o legado europeu (COUTINHO apud NITRINI, 2010, p. 287), através
de criacdes literarias originais e admiraveis. E precisamente com esse discurso que
Alvaro Manuel Machado e Daniel Henri-Pagueaux entendem o desdobramento continuo

(13

da comparagdo entre literaturas: “a ‘filia’ desenvolve processos de avaliagdo e de
reinterpretagio do estrangeiro. A aculturagio brutal que implica a ‘mania’, opdem-se a
troca de ideias, o dialogo de igual para igual com o Outro” (1988, p. 74).

O diélogo confluente e divergente entre a literatura latino-americana e a
europeia deve fazer que aquela crie obras originais, mesmo estando na dependéncia
desta. Um texto fundador no Brasil que sustenta esse modo de realizacdo fecundante da
tangibilidade dialégica entre essas literaturas € Literatura e subdesenvolvimento, de
Antonio Candido. Nesse primoroso ensaio, Candido diz que ¢ ildgico pensarmos “em
supressdo de contatos e influéncias”, pois devemos vé-los “como vinculagdo normal no
plano da cultura”, de modo que a antiga dependéncia deve ser vista como
interdependéncia. Tal concepcao inovadora das relacdes entre a Europa e a América
Latina “ndo apenas dara aos escritores da América Latina a consciéncia de sua unidade
na diversidade, mas [também] fornecerd obras de teor maduro e original, que serdo
lentamente assimiladas pelos outros povos, inclusive dos paises metropolitanos e
11055

imperialistas”, num processo de “integracdo transnacional” e “assimila¢do reciproca

(CANDIDO, 1989, p. 155). Nessa cisterna critica desembocam os ensaios Apesar de

199 Falta a inclusdo das literaturas africanas no dizer desses criticos, conforme ressalvamos.

19 Esse mesmo pensamento é defendido por Haroldo de Campos, em seu ensaio Da razéo antropofagica:
a Europa sob o signo da devoracgdo, de 1981. Para ele, as obras intelectuais, sejam da América, sejam da
Europa, “tornam-se propriedade comum de todas” as nac¢des. Consequentemente, devemos pensar em
“ponto de cruzamento de discursos, didlogo necessario e ndo xenofobia monoldgica, paralelograma de
forcas em atrito dialéctico e ndo equagdo a uma incégnita mimético-pavloviana”. Ainda para Haroldo de
Campos, a concepcao castradora e reducionista de que um pais subdesenvolvido deve ser reflexo passivo
econdmico e literario da Europa ¢ “falacia do sociologismo ingénuo”, ou “nacionalismo ontologico”,
baseado, como ele diz em termos derridianos, na “metafisica ocidental da presenga, transferido para as
nossas latitudes tropicais” (In: COLOQUIO/LETRAS, 1981, p. 12).



119

dependente, universal e O entre-lugar do discurso latino-americano, ambos de Silviano
Santiago.

No primeiro ensaio, Santiago diz que “ter um pensamento autdctone auto-
suficiente, desprovido de qualquer contato ‘alienigena’, é devaneio verde-amarelo”. Ao
mesmo tempo, se a apreciacdo comparativa entre a literatura brasileira (e a literatura
latino-americana, por extensao) e a europeia se fundamentar nos “principios
etnocéntricos — fonte e influéncia — da literatura comparada, apenas insistiremos no seu
lado dependente, nos aspectos repetitivos e redundantes” (SANTIAGO, 1982, p. 20).
Dessa bipolarizacdo mediocre, a comparacdo deve passar para a originalidade, a
diferenca, o suplemento de leitura e a revisdo de universalidade que a literatura latino-
americana deve provocar na europeia. Assim, “a énfase ¢ dada a diferenca que o texto
dependente consegue inaugurar, apesar de sua sujeicao” a cultura europeia, mas gerando
um “suplemento de leitura e de criacdo que caracteriza a producédo significativa numa
cultura periférica”. Causando isso, o texto literario descolonizado “da cultura dominada
acaba por ser 0 mais rico [...], por conter em si uma representacdo do texto dominante e
uma resposta a essa representacdo no proprio nivel da fabulacdo, resposta esta [sic]
que passa a ser um padrdo de afericdo cultural” (SANTIAGO, 1982, p. 23. Italico do
critico). J& no segundo ensaio, sob o principio oswaldiano da antropofagia e o
barthesiano do texto escrevivel, o critico mineiro diz que o escritor latino-americano
vive entre a assimilagdo amorosa e respeitosa do modelo europeu “e a necessidade de
produzir um novo texto que afronte o primeiro e muitas vezes o negue” (2000, p. 23).
Essa necessidade irrompe no ato de “surpreender o modelo original em suas limitagdes,
suas fraquezas, em suas lacunas”, desarticulando-0 e rearticulando-o segundo a
intencionalidade do texto latino-americano, quanto a ideologia e “a visdo do tema
apresentado de inicio pelo original” (SANTIAGO, 2000, p. 20). Uma riqueza que a tal
ponto tem o poder de fazer a Europa revisar sua literatura, ou pelo menos néo ignorar a
trituracdo estética que os latino-americanos estdo fazendo com as obras europeias™*.
Como diz argutamente Haroldo de Campos, “escrever, hoje, na América Latina como
na Europa, significard, cada vez mais, reescrever, remastigar”. Isso porque “a certo

momento, com Borges pelo menos, o europeu descobriu que ndo podia mais escrever a

11 para Leyla Perrone-Moisés, em seu ensaio Literatura comparada, intertexto e antropofagia, publicado
originalmente em 1982, a Europa vem recepcionando entusiasticamente a literatura da América Latina,
“na medida em que autores fortes (como o proprio Borges) obrigardo a descoberta e a releitura de seus
‘precursores’ europeus” (1990, p. 99).



120

sua prosa do mundo sem o contributo cada vez mais avassalador da diferenca aportada
pelos vorazes barbaros alexandrinos” (CAMPOS, In: COLOQUIO/LETRAS, 1981, p.
23). Esclarecendo o exemplo de Borges, Campos diz: “os livros [europeus] que lia ja
ndo podiam ser mais 0s mesmos, depois de manducados e digeridos pelo cego
homeriada de Buenos Aires, que ousard até mesmo reescrever o Qujote, sob o
pseudonimo de Pierre Menard...” (In: Idem, 1980, p. 23).

E o que faz o romance Avalovara com a Divina Comédia. Ao mesmo tempo
em que esse romance osmaniano “imita, em seus pontos principais, antigo poema
moralizante”, “busca, porém, descrever apenas relagdes entre varias mulheres e um
homem” (LINS, 1973, p. 73), através da via do amor profano, carnal, ndo poetizado por
Dante, conforme dissertamos anteriormente. E a permanéncia da tradicio literéria
ocidental na modernidade, consistindo em dois movimentos que, conforme Silviano
Santiago, em sua leitura de Os filhos do barro, constituem a poética de Octavio Paz: o
da tradicdo da ruptura e o da tradicdo da analogia (1989, p. 94-123). Ideia também
partilhada pelo critico uruguaio Emir Rodriguez Monegal, em seu ensaio Tradicdo e
renovacdo. Monegal ensina que na ruptura “hd um corte brusco com a tradigdo
imediata, mas a0 mesmo tempo um enlace com alguma tradi¢do anterior”, e mesmo que
a ruptura exista, “alguma coisa continua, muda e se amplia” (In: UNESCO (Org.), 1979,
p. 135). O critico uruguaio além de confirmar o que Silviano Santiago disse de Paz,
ratifica um postulado de T. S. Eliot e fecha com um exemplo apropriado para as nossas

discuss@es sobre a comparacdo entre Avalovara e a Divina Comédia:

O duplo movimento que Paz aponta, para o futuro e para o passado,
permite integrar a ruptura dentro da tradi¢do. J& Eliot tinha visto isso
com muita clareza, ao falar (num de seus ensaios sobre Tradition and
individual talent) da dupla transformacéo que toda obra-mestra opera:
aproveita uma tradicdo e ao mesmo tempo a altera profundamente, ao
incorporar-se-lhe. A existéncia da Divina Comédia modifica
profundamente nossa leitura do canto VI da Eneida, assim como o
canto em que Ulisses convoca 0s mortos, na Odisseia. Mas a
existéncia de Ulisses, essa odisseia moderna que parodia e corrige a
classica, também modifica nossa visdo ndo sé de Homero, mas
[também] do préprio Dante: a visita de Leopold Bloom e Stephan
Daedalus ao bordel de Dublin é também uma descida ao mundo dos
mortos (MONEGAL, In: UNESCO (Org.), 1979, p. 135).

Se o Ulisses joyciano modificou a compreensdo da leitura de Dante,

conquanto o florentino seja mais relacionado com Virgilio, quanto mais um escritor



121

como Osman Lins, que aproveitou a tradicdo épica e medieval da poesia dantesca e a
alterou profundamente, para dar forma a um dos romances mais renovadores da tradi¢ao
romanesca. Assim, Avalovara funde tradicdo europeia medieval, legada por Dante, e
renovacdo para um género literario (o romance), numa época em que esse género era
atacado por discursos apocalipticos em torno de sua extingdo. A vista disso, “porque
ndo pode haver ruptura sendo de alguma coisa, como s6 pode haver renovacdo de
alguma coisa, e para criar em direcdo ao futuro é preciso voltar-se para o passado, para a
tradicdo”, embora nao se trate de um retorno, “mas uma projecao do passado dentro do
presente para o futuro” (MONEGAL, In: UNESCO (Org.), 1979, p. 137).

Avalovara é, também, uma realizacdo estética dos textos borgianos Pierre
Menard, autor del Quijote e Kafka y sus precursores, assim como Macunaima foi visto
como realizacdo estética dos manifestos de Oswald de Andrade. Avalovara é uma
reescritura da Commedia, de modo que Osman Lins passa a ser um dos precursores de
Dante, e a Divina Comédia passa a ser antecessora de releituras, pois “se a imitagdo se
torna simples repeti¢ao, o dialogo cessa e a tradi¢@o se petrifica” (PAZ, 1992, p. 134).
Consequentemente, como diz Octavio Paz, em seu ensaio Invencion, subdesarrollo,
modernidad, falando do ocaso da modernidade, “ndo ha centro”, “centros mundiais de
arte” (1990, p. 134). Sob o postulado refundador desconstrucionista, conforme Roberto
Schwarz, em Nacional por subtragéo, outro ensaio condizente com 0s outros citados
neste trabalho, ratifica o que disse Paz e confirma o caminho critico despontado por

Antonio Candido:

Por que dizer que o anterior prima sobre o posterior, 0 modelo sobre a
imitacdo, o central sobre o periférico, a infra-estrutura econémica
sobre a vida cultural e assim por diante? [...] Seria mais exato e
neutro™? imaginar uma sequéncia infinita de transformacdes, sem
comegco nem fim, sem primeiro ou segundo, pior ou melhor
(SCHWARZ, 1989, p. 36).

Anos antes, Haroldo de Campos também ressaltou essa ideia, seguindo o
principio antropofagico oswaldiano, com ecos do pensamento de Derrida, pensando a

literatura do nosso tropico como “capaz tanto de apropriacdo quanto de expropriagdo,

120 uso de neutro, por Schwarz, se refere & neutralizacdo da supremacia da cultura europeia sobre os
paises latino-americanos, por exemplo, a luz do contexto do ensaio Nacional por subtragdo, ndo
significando uma critica isenta de posicionamento (“neutra”), até porque, nesse ensaio, 0 Critico se
posiciona. Ademais, dialoga com o ensaio Invencion, subdesarrollo, modernidad, de Octavio Paz,
conforme dissemos.



122

desierarquizagdo” (In: COLOQUIO/LETRAS, 1981, p. 12). Ademais, Sandra Nitrini
chama a nossa atengdo, em sua leitura do ensaio de Schwarz, para o fato de o critico
usar, para problematizar o relacionamento entre a América Latina e a Europa, palavras
abominadas pelos comparatistas latino-americanos: “imitagdo” e “copia”, pois sdo
propagadoras das ideias do comparatismo europeu tradicional, ja ultrapassado (2010, p.
219). Mas é com esse ultimo termo, por exemplo, que Schwarz arremata seu ensaio,
dizendo: “a questdo da cdpia ndo é falsa, desde que tratada pragmaticamente, de um
ponto de vista estético e politico, e liberta da mitologia da exigéncia da criacdo a partir
do nada” (1989, p. 48). Nao obstante, s6 podemos falar sobre a autonomia
interdependente da literatura latino-americana em relagdo a literatura europeia, a partir
das construcBes originais no ambito técnico-estrutural da obra literaria produzida nos
tropicos.

Ha outro ponto discutivel, além do elemento literario, suscitado pelas
personagens femininas do romance Avalovara, agora, especialmente, Cecilia, a
andrégina composita, e ', personagem composita que ao mesmo tempo se funde com
a androginia de Cecilia’*®: a questdo da identidade latino-americana. Mas, ainda assim,
discutida na e pela estrutura mestica do texto literario latino-americano, por causa, como
lembra Eduardo Coutinho, da franca homologia desse texto “com a mesticagem é€tnica e
cultural do continente” (2003, p. 22). Comecemos vendo fragmentos importantes do

romance que entabulam essa discussao:

A natureza recéndita de Cecilia, sua identidade verdadeira. [...] Vejo a
espessura da carne de Cecilia, povoada de seres tdo reais quanto nos.
[...] Cecilia, deste modo, é ela e outros. [...] Na sua carne estavel e
instavel, real e mégica, [...] simulacro da memoria, a presenca de seres
que haverei de amar, amando-a. [...] Ela e 0s seus entes, uns nus,
outros vestidos, uns sem armas, outros armados. [...] Ela abarca os
contrarios em uma das raras encarnagdes terrenas. [...] Homens e
mulheres do povo: estivadores, caixeiros, engraxates, pescadores,
marafonas, lavadeiras, artistas de circo, empregadas domeésticas,
costureiras, caiadores de paredes, lavadeiras, camelds, enfermeiras,
venderores de grampos, de passaros, de alfinetes, mestras de primeiras
letras, pedreiros, sacristées

[...] Ambas, Roos e Cecilia, ndo me ouvem em &, foz e confluéncia?
[..]Y, neste caso um ser triplice, dual e uno [..]. Jamais diria,
entretanto, serdes fragmentos ou simples tentativas inconclusas desta

113 séculos antes, o Midrasch (comentario hermenéutico rabinico) interpretou a criagdo de todo o corpo de
Addo como produto da palavra divina, ser humano vinculado a espagos de todo o planeta, ndo de um
ponto geografico: “o corpo de Addo foi formado da terra da Babilonia, sua cabega foi criada da Terra de
Israel e seus membros foram trazidos das outras terras do mundo” (apud IGEL, 1997, p. 129).



123

que, ainda ndo sei como, vos revive. Sendo, cada uma, absoluta e por
assim dizer ilimitada, nenhuma é tudo. integras, ndo constituem,
apesar disto, realidades solitarias: na sua integridade, unem-se em um
todo — soma e simula de totalidades — ndo superior ou mais perfeito
do que as unidades abrangidas (LINS, 1973, p. 158/196/264/288/260-
262).

Através desses fragmentos romanescos de Avalovara, vemos que Osman
Lins alinha o literario com o identitario, e em se pensando no tropos dos tropicos
literdrios da América Latina, esses elementos andam de maos dadas, configurados
harmoniosamente no texto. Essas personagens femininas osmanianas, localizadas
nacionalmente no territorio brasileiro, sdo também latino-americanas, alegorias de uma
cosmogonia latino-americana, identidade em processo, obra aberta do vir-a-ser de um
povo visto como “subdesenvolvido”.

O caso de Cecilia é instigante, problematizador, pois ela é andrégina num
angulo além do comum da compreensdo da androginia: sua androginia é composita,
considerando-se a reduplicacdo dela com o ser feminino diplice de ™, ela e Roos, a
europeia. E a androginia problematiza a definicdo de uma identidade nacional calcada na
esséncia/pureza, deixando-a como uma ponte entre 0 ser a Si mesmo e 0 ser 0 outro.
Somando-se a esse elemento, deve-se entender que “nenhuma cultura, nenhuma
literatura — a comecar pelas das nacdes hegemdnicas — se constituiu sem
contaminagdes”, pois “as culturas se constituem por empréstimos e assimilacdes”
(PERRONE-MOISES, 2007, p. 40). Nesse sentido, qualquer ufanismo exclusivista ou
qualquer repugnacdo dos elementos constituintes da identidade latino-americana,
conforme Leyla Perrone-Moisés, “podem ter razdes ideologicas, mas nunca terdo
fundamentagao cultural. A diversidade ¢ nossa riqueza” (2007, p. 40-41). Essa reflex&o
nos advém da maneira como 0 pensamento judaico compreende, em determinado
contexto, o ser andrégino: “como o andrdgino tem seu sexo desconhecido, ou representa
um terceiro sexo, ele/ela [...] deve ser tratado as vezes como homem, as vezes como
mulher, as vezes como ambos, as vezes como nenhum dos dois” (UNTERMAN, 1992,
p. 25).

Nem europeus, desterrados no solo americano, como pensou 0 historiador
Sérgio Buarque de Holanda, embora se tenham tracos da ancestralidade europeia, em
nome de um suposto “branqueamento”, nem amerindios, nem africanos. Povos que se

fundem e formam um “terceiro sexo identitario”, o grande e compodsito androégino dos
b



124

tropicos, usando as palavras de Roberto Schwarz, com “a experiéncia do carater postico,
inauténtico, imitado da vida cultural” decorrente desse fusionismo hibrido. Fusionismo
que no romance Avalovara é representado ndo so pela personagem triplice @', mas
também pelo ato sexual do escritor Abel, brasileiro, latino-americano, com essa
composita mulher, ato que também representa a fecundacdo renovante do género
romanesco latino-americano, romance-rizoma, sorvedor do caule de todas as plantas.
Fundem-se identidades culturais e literaturas europeias, amerindias, norte-
central-sul-americanas, africanas, tessitura da imagem do banquete carnal fecundante,

no qual @ e Abel se amam declarando-se amor cosmogonico:

O odor do ar que aspiro, tépido, das narinas de &, alcanga
intensidade quase insuportavel. Maior, ainda assim, o prazer de sorvé-
lo. Respiro sobre um vaso de vinho? Uvas esmagadas, vides recém-
podadas [...]. A lingua quente e agitada, feita para degustar os sabores
da Terra, inverte esta funcéo e faz-se alimento. Sabe a licor. De qué?
Bebo o0 suco sempre renovado desse fruto vivo. Embebo-me do
rumuroso ser que abraco [...] Cruza-me e rega-me, Abel, vé& como te
recebo e como te festeja a minha carne, ai, [...] vem e cruza-me em
triunfo com a tua vara florida, [...] e abro ao teu ingresso tudo gque sou
e hei (LINS, 1973, p. 18/400-401).

Frutas, metaforas da danca dos corpos, Roos e Cecilia, Europa e América
Latina se fundem em ', e Abel goza livremente das herancas desses pdlos, assumindo
a terceira natureza do grande andrdgino dos tropicos: “somos tecidos no tapete eu e eu”
(Idem, 1973, p. 413). Lezama Lima, em La expression americana, fala da grande
funcdo do escritor latino-americano, em seu “banquete literario” com a literatura
europeia: trazer o ‘“refinamento do banquete ocidental, o outro refinamento da
natureza”. “Mas a essa perfeicdo do banquete que leva a assimilagdo a cultura,
corresponderia ao americano o primor inapelavel, o rotundo ponto final da folha do
tabaco” (1988, p. 139). Nesse banquele universal, Lezama Lima fala da contribui¢ao
dos ingredientes trazidos pelo americano: “depois das bandejas que trazem os assados,
as frutas sorridentes e o costelame auroral do crustaceo, vem a perinha postreira, como
podia ter sido o confeito ou o creme para com o0 azeite o bolinho, que serve de
intermediario entre o fogo e o estufado” (1988, p. 139). O autor cubano também fala da

contribuicdo do ocidental europeu ao banquete, criola:

O ocidental, treinado na gota do alambique, acrescenta a moagem da
esséncia do café, trazido pela magia das culturas orientais, que oferece



125

o deleite de algumas overturas a turca realizadas por Mozart, ou [...]
algumas cantatas em que se entretinha o majestoso divertimento
bachiano (LEZAMA LIMA, 1988, p. 139).

De relacdo paradoxal, vitimada pela hegemonia europeia, vai-se para “a
para-doxa latino-americana”, que “pode constituir uma instancia critica e libertadora
para as proprias culturas hegemoénicas” (PERRONE-MOISES, 2007, p. 49), para que a
América, como espelho, devolva sua identidade-rizoma para a identidade-raiz. Tapete-
Paraiso, cujo Addo ndo € mais o europeu a caravela, mas o latino-americano, novo
nomeante da intimidade dessa Eva edénica e tropical. A fusdo dos dois constitui a
grandeza composita do androgino dos tropicos americanos. Portanto, usando as palavras
de Lezama Lima, “a relagdo alma-corpo-natureza esta integrada ante o caos dos valores,

ante a physis, que preludia o renascimento” (1988, p. 184).



126

4 Variagbes em torno do Jardim do Eden: do romance ao romanesco

Anédlise e juizo de valor sdo termos de uma
atividade que se torna legitima na medida em
que a sua expressdo corresponde a um
acréscimo de visdo daquilo que se analisa ou
se julga (Jodo Alexandre Barbosa, Critica e
criacdo literaria).

Como temos visto no percurso desta dissertacdo, ndo s6 na medida e na
estrutura, mas também na tematica mitica, a Commedia influenciou a criacdo do
romance Avalovara. Esse romance osmaniano tem o Paraiso como tema central, sobre o
qual reflete, especialmente, nos segmentos-temas-capitulos, designados pelas letras que
constituem o palindromo quadratico, sobre o qual o romance é rigorosamente elaborado:
T — Cecilia entre os ledes, E — & e Abel: ante o Paraiso e N — O e Abel: o Paraiso.
Esse tema se baseia em uma tapecaria com imagens do Paraiso biblico, sobre a qual o
casal Abel e © se relaciona sexualmente, prestes a se integrarem miraculosamente a
ele; restaurando, ao fim do romance, o estado edénico original, apds serem assassinados
por Olavo Hayano. O tema T trata do Paraiso e da Unidade, no qual o homem conhece a
morte e € expulso; o E — a peregrinacdo do homem em busca da sabedoria e 0 N — a
comunhdo dos homens e das coisas (Lins, 1973, p. 96).

Entrando nas discussdes em torno do como Avalovara |é o Paraiso dantesco,
dissertaremos sobre o Eden como espago narrativo nesse romance osmaniano. Para essa
abordagem, a teoria de Osman Lins sobre o espago narrativo, como sendo aplicada ao
romance Avalovara, e o foi magistralmente, sera sobremodo relevante, considerando a
contribuicdo das artes plasticas para essa empreitada romanesca. Paralelamente,
contaremos rapida e brevemente com reflexdes de Northtop Frye quanto algumas

59114

definigdes de “comédia” e “romanesco” ", pois entendemos que tais conceitos

condizem com a temética mitica de Avalovara.

14 Fabio Andrade também usou esses conceitos fryerianos, para fazer uma leitura (neo)barroca de
Avalovara em sua dissertacdo. Por sua vez, Inara Ribeiro Gomes, em sua tese de doutoramento, mostra
que esse conceito foi invocado por Osman Lins em Avalovara, por causa da epigrafe do medievalista Paul
Zumthor, que define o romancesco em seu uso medievo. Discutiremos essa utilizacdo posteriormente.
Queremos contribuir com reflexdes inclusivas do conceito fryeriano de comédia. Vale ressaltar que
Osman Lins diz em uma de suas entrevistas que leu A anatomia da critica, de Frye.



127

Entre Avalovara e a Divina Comedia ha uma simbiose analdgica quanto a
representacdo do Jardim do Eden, conquanto os meios utilizados hajam, em parte, sido
distintos. Dito de outro modo, Osman Lins usou mais a tapecaria para elaborar o Paraiso
como espaco romanesco, enquanto que Dante foi mais influenciado pela literatura de
seu tempo que tinha o Jardim do Eden como tema, por exemplo, O romance da Rosa
(AUERBACH, 1972, p. 180). Osman Lins se debrucava sobre a literatura medieval, ao
mesmo tempo revelando profundo conhecimento das artes do medievo, como a pintura,
0s vitrais. Assim, o universo medieval tornou-se, na obra de Osman Lins, sobretudo em
sua segunda fase literaria, uma presenca marcante. O autor de Avalovara deixou claro,
em uma de suas entrevistas, que o que mais o marcou, quando esteve na Franga, foi “o
contato com os vitrais e com a arte romanica, a arte medieval em geral” (LINS, 1978, p.
212).

A presenca de duas imagens de tapetes orientais, em dois recortes de
jornais, e uma imagem reproduzida de um cartdo contendo um dos seis painéis da por
demais conhecida tapecaria La Dame & la Licorne®®, existentes entre os papéis que
compdem o material das pesquisas do autor para a elaboracdo de Avalovara'®. As
imagens podem ser vistas na dissertacao intitulada A chave de Jano — os trajetos da
criacdo de Avalovara, de Osman Lins: uma leitura das notas de planejamento & luz da
Critica Genética, de Eder Rodrigues Pereira (2009), disponivel no Banco de Teses do
site da USP. Os tapetes orientais sdo, respectivamente, um bukhara do atual
Uzbequistdo e um Nain, do centro da Pérsia, em torno das cidades de Nain e Isfahan
(PINHEIRO, 2009, p. 299).

No recorte da pagina da revista em que se podem ver as imagens desses
tapetes ha um trecho datilografado, no qual ¢ dito: “Tema N — Abel: o Paraiso — Estudos
sobre tapetes” (In: Idem, 2009, p. 299), e esse tema ¢ 0 Ultimo segmento/capitulo do
romance, no qual se narra o ato sexual amoroso de Abel e ™ sobre um tapete. Nesse

recorte, ao lado das imagens dos tapetes ha comentarios sobre o design pictdrico deles.

115 para um estudo comparativo dos possiveis significados dos seis painéis da tapecaria A Dama e 0
Unicérnio, ler o importante estudo de Ermelinda Ferreira “A dama e o unicérnio: exercicios de
imaginagdo” (In: ALMEIDA, 2004, p. 264-291).

16 Materiais do acervo osmaniano podem ser encontrados tanto no Arquivo-Museu de Literatura
Brasileira da Fundacdo Casa de Rui Barbosa, no Rio de Janeiro, quanto no Arquivo Osman Lins, do
Instituto de Estudos Brasileiros da USP.



128

Parte do comentério sobre o primeiro, sublinhado a mé&o por Osman Lins, diz: “motivos
florais regulares em forma octogonal”, “motivos geométricos repetidos tecidos em
marfim, laranja e preto sobre um fundo vermelho escuro”.

O comentario do segundo, também sublinhado a mao por Osman Lins, frisa:
“desenhos de lebres e garcas”, “arvores, animais, e flores com pouquissimas
estilizagdes”, “[...] 1a ¢ muito macia e sedosa” (In: Idem 2009, p. 299). Retomaremos
depois essa descri¢do. Por ora, vejamos uma imagem integral de um tapete Nain, pois a

imagem do tapete do recorte da revista € muito parcial, cortada:

Raro tapete Nain, do séc.X1X"’,

7 Disponivel em: http://www.centurysarteeleiloes.com.br/destaques.asp?Num=093&Tipo=5 Acesso em
16 de setembro de 2010.



http://www.centurysarteeleiloes.com.br/destaques.asp?Num=093&Tipo=5

129

As possibilidades de leituras plasticas desse belo Nain saltam aos olhos do
espectador. Possibilidades alimentadas por essa bela representacdo do Paraiso, mundo
natural harmonico, sinfonia edénica, fauna e flora em perfeito equilibrio césmico,
equilibrio que é indicado pela presenca de uma grande arvore no centro do tapete,
circundada pela quadratura maravilhosa dessa intensa cartilha do Jardim. Danca de tear
de bocas adamicas que nomearam pelas maos, urdidura nostalgica tecida na maciez da
esfera do divino com o humano, desde as bordas cuficas, os caligramas da pura I&, para
as cores empastadas na comunhao do banquete do céu com a terra. O simbolismo das
cores também deve ser levado em conta. No caso do tapete vinculado ao Jardim, por
exemplo, o vermelho simboliza a felicidade, a alegria; o verde simboliza a renovacao e
a ressurreicdo, curiosamente as cores das vestes dos habitantes do Eden; o branco, luz,
paz e pureza, como lembram Chevalier e Gheerbrant (2009, p. 844).

A arvore é ornamento bastante comum na tapecaria persa, envolvendo todo
o jardim. Assim, vemos a representagio da Arvore da Vida, com os animais usufruindo-
a. Ndo a fortuito, dissemos que a palavra paraiso é de origem persa. Nesse sentido,
também “como simbolo estético, o tapete expressa muitas vezes a nocdo de jardim
inseparavel da idéia de paraiso”, pois, nele “encontram-se flores, arvores, animais,
passaros, reais ou miticos” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 864). Portanto,
além do uso pratico, que € a Unica funcionalidade para a maioria dos ocidentais, 0s
tapetes sdo muito mais do que objetos decorativos: sua carga simbodlica vai até o Eden.
Vejamos um exemplo da descricdo do tapete utilizado em Avalovara, longa, devido a

sua importancia em fundamentar o nosso dissertar, mas com alguns cortes necessarios:

Enquadra o tapete, prolongado, nas bordas menos largas, por duas
franjas palidas, fina moldura sangiinea, cercando duas seqliéncias
florais, ambas com predominio do azul, mas baseada em distintos
modelos. Segue-se uma barra bem mais larga, também florida e onde
as flores, ligadas entre si por uma caligrafia de folhas, salientam-se,
douradas e indigo, sobre fundo vermelho, evidentemente estilizadas e
repetindo-se, ritmicas, com varia¢fes quase imperceptiveis. Repetem-
se, entdo, as duas seqliéncias das bordas, agora na ordem inversa. Esta
quintupla demarcacdo isola no espaco o verdadeiro motivo da
tapecaria, o festivo retdngulo onde avangamos talvez para o
conhecimento. Nele visceja uma vegetacdo nascida de meditacOes
felizes, estranhas a idéia de Mal — nem o minimo vestigio de
destruicdo, de violéncia, de morte [...]. Estamos abracados sobre um
quadro fantastico e engendrado na Beatitude, mas permanecem 0s
liames que o associam ao mundo perecivel e sem o0s quais
corresponderiam apenas a frageis idealizacbes esta vegetacdo



130

imaginosa e a fauna que a povoa. Troncos retorcidos e curtos,
obviamente sem raizes e apoiando-se em um dos lados do retangulo,
procuram identificar esse lado com uma superficie sélida, convencédo
negada pela existéncia de outras arvores cujos troncos levitam,
acrescentando ao espaco do jardim uma qualidade arbitraria e
vagamente celeste. [...] Assim, sem que se altere a unidade do quadro,
0 espago, terreno e aéreo (levitagdo das arvores, existéncia de seres
alados), completa-se: eis, invisivel, um lago. [...] Mundo que eu e &
rondamos. As representacdes sdo sempre enigmaticas, alusivas,
fracionérias e quanse nunca contempladas na sua totalidade. [...]
Peixes, animais do chdo [..] e toda uma populacdo ornitoldgica
transparecem nas pernaltas e nas lebres — e se figuram no tapete,
precisamente, lebres e aves ribeirinhas [...]: denotam o reverso da
violéncia. [...] Paira em tudo um ar de imunidade e mesmo o olhar
distraido bem depressa advinha, ndo sem nostalgia, que 0s seres aqui
tecidos sdo imortais. O tapete é o Paraiso™® [...] (LINS, 1973, p. 356-
357).

Que tipo especifico de tapete esta presente na sala do Edificio Martinelli,
onde Abel e " se amam intensa e avidamente? O medieval (um dos seis painéis de A
dama e o unicdrnio)? O persa (propositalmente edénico)? Ou ambos? Nessa terceira
hipotese, temos a possibilidade de um tapete compositamente estético. Mais um arcano
de Avalovara? Néo obstante, mesmo que as similitudes entre os painéis medievais e 0
tapete espacializado por Osman Lins em Avalovara sejam ténues, hd uma possivel
excecdo para a técnica de composicdo deles: a mille-fleurs, conforme Ermelinda
Ferreira. Essa técnica de composicao lida com o espaco profuso de flores e pequenos
animais, deixando o espectador em apuros por causa da ornamentacdo decorativa
exuberante da paisagem. Mas a mesma técnica pode ser vista nos tapetes persas, por
exemplo, quando vemos o joshagan, motivo de campo do tapete persa marcado por uma
sucessao estilizada de losangos com flores. Segundo a autora, isso ¢ “mera
especulagdo”, pois o que mais importa “é¢ o modo como suas alegorias, ndo apenas
plasticas, mas também literarias e musicais, entretecem-se a cena principal do enredo,
onde os protagonistas Abel e & amam-se sobre um tapete” (In: ALMEIDA, 2004, p.
272).

Espere-se: sera mesmo um unico tapete? Ha um momento em que Abel fala
de dois tapetes, ndo de um s6: “os motivos geométricos, 0s animais € as ramagens dos

dois imensos tapetes diluem-se num rosa meio encardido” (1973, p. 14). No recorte de

18 «f importante atentar para o fato de que o eventual modelo da tapecaria de Osman Lins guarda estreita
relagdo com pinturas antigas que representam versdes da historia de Addo e Eva, como o quadro O
Paraiso, do triptico O Jardim das Delicias, de Hieronymus Bosch, de 1500” (FERREIRA, 2005, p. 54).



131

revista, existem dois tapetes, um Nain, j& descrito e brevemente analisado, e um
Bukhara, que precisamente é descrito no recorte de revista sobre tapetes como tendo
“motivos geométricos” que sdo “florais regulares em forma octogonal”. Ademais, € um

modelo que no geral tematiza a fauna:

Tapete Bukhara, 14 e seda, de 200 x 150 cm**

A dissertacio de Eder Pereira, disponivel no Banco Virtual de Teses da
USP, especialmente quanto ao uso das imagens dos tapetes dos recortes de revistas
usados por Osman Lins, s esta disponibilizada apenas para consulta. Sem justificativa
devida foi bloqueado o acesso para transposi¢do das imagens para o nosso trabalho, de
modo que os tapetes reproduzidos podem ter 0 mesmo nome, qualidade, tecidos, mas
podem diferir dos que aparecem, de fato, no recorte de revista do acervo osmaniano.

Dos dois, 0 Bukhara € quase o0 mesmo do recorte, mudando estilo de bordas e um

119 Disponivel em: http://www.bukhart.com/index.php?categorylD=78 Acesso em 16 de setembro de
2010



http://www.bukhart.com/index.php?categoryID=78

132

corrimdo com sequéncia horizontal de mais motivos geométricos octogonais. N&o
obstante, o que realizamos foi uma transposicio da pagina da dissertacio de Eder

Pereira, em que esta o recorte de revista com as fotos dos tapetes:

B EDER RODRIGUES_PEREIRA4.pdf (PROTEGIDO) - Adobe Reader - X

Arquivo Editar Visualizar Documento Feramentas Janela Ajuda x

@ ‘% .ﬂ 8 /9 (® @® Mm% - = [ | Loclizr

O verbo “diluem-se”, que consta do fragmento citado, parece insinuar que
houve uma fusdo animizante entre o continente e o conteldo dos tapetes?

O uso da tapecaria no romance Avalovara assume funcdes inovadoras e
problematiza a nossa concepgdo de todos os elementos constituintes da narrativa
romanesca, ndo sendo um uso passivo, a reboque de mera “natureza-morta” dentro do
espaco literario. Nesse sentido, conforme Ermelinda Ferreira, “os detalhes do bordado
desses tapetes evocam, ainda que indiretamente, a atmosfera presente em personagens,
titulos de capitulos e enredos de algumas das muitas historias que compdem Avalovara”
(In: ALMEIDA, 2004, p. 264). Evocacdo da atmosfera narrativa, a tapecaria se adensa
ao longo da leitura do romance, de modo a se espacializar integralmente nele, um
processo titanico iniciado numa pequena sala de um apartamento e por um foulard dado
a Roos por Abel, com motivos edénicos, reforgados, também, pela presenca de um grifo
(Cf. NITRINI, In: REVISTA BRASILEIRA DE LITERATURA COMPARADA, 2007,
p. 259-272; FERREIRA, 2005, p. 58-62).

H& uma imensa forca de precisdo na descricdo do Jardim, embora

reconhecendo a impossibilidade de totalizar o lado arcano do quadrado edénico,



133

mostrando o0 seu estado-fauna-flora de pureza primordial, sem maldade, misto de
maravilhoso e realidade. H& uma descricdo pictdrica em forma literaria: fruicdo pléstica
transplasmada em palavra. E esse tipo de procedimento romanesco que garante a Osman
Lins, conforme Sandra Nitrini, “um lugar impar em nossa literatura”. Isso porque o
escritor pernambucano “ndo rompe apenas as fronteiras entre os géneros literarios, mas
também, num certo sentido, entre a literatura e a pintura, ao absorver procedimentos
dessa arte visual, evidentemente, nos limites da natureza da linguagem literaria” (In:
REVISTA BRASILEIRA DE LITERATURA COMPARADA, 2007, p. 260).

Os criticos possivelmente divergem na identificacdo tedrica do que Osman
esta fazendo com esse tapete, ou com as representacGes literarias das obras de arte que
sdo mencionadas em Avalovara, romance, na bela expressdo de Dalcastagne, de “tintas
poéticas” (In: ESTUDOS DE LITERATURA BRASILEIRA CONTEMPORANEA,
2007, p. 57). Enquanto que para alguns, Osman Lins esteja realizando uma ekfrasis,
para outros’®, ele faz uma “escritura pictural”, conceito de Daniel Bergez:
“diferentemente da ekfrasis, que € a descricdo de uma obra de arte, a escritura pictural,
além de designar implicitamente seu referente, como sendo de natureza pictorica,
interioriza a linguagem da pintura, tornando-a também estilo” (In: Idem, 2007, p. 260).
Logo, esse conceito de Bergez, aplicado a obra osmaniana, leva Sandra Nitrini a uma
formulagdo tedrica, independentemente, ou ndo, de ter alcance nos estudos de teoria da
literatura: “a poética que se assume como literatura ¢ aquela que mais se torna pictorica
internamente” (In: Idem, 2007, p. 261). Nao obstante, ndo seria esse, de certo modo, o
caso da poética dantesca plasmada na Divina Comédia? Mesmo que o0 vate ndo lance

méo, especificamente no Paraiso’?, de uma eventual escritura pictural no versar, ou da

120'| endo Avalovara de acordo com um conceito originado num tipo de técnica pictorica, Dalcastagne,
em seu ensaio Nas tripas do cdo: a escrita como espaco de resisténcia, propde que a escrita desse
romance seja aproximada a ideia de ansiedade da arte, de Harold Rosenberg, a qual esse critico de arte
cunhou para se referir a action painting (pintura da agdo), tipo de pintura realizada, por exemplo, por
Jackson Pollock. Parafraseando Rosenberg, focando a aplicagdo a Avalovara, Dalcastagne diz: “a
expressdo [...] ndo esta absolutamente relacionada com a intensidade das angustias dos artistas, mas, sim,
com a consciéncia dolorosa de que se a arte ndo envolve o criador com as dificuldades de seu tempo, ela
se esgota em sua propria realizacdo” (In: ESTUDOS DE LITERATURA BRASILEIRA
CONTEMPORANEA, 2007, p. 57-58), de modo que tal ansiedade viria a tona, nos termos de Rosenberg,
“nao como um reflexo da condigdo dos artistas, mas como resultado da reflexdo que eles fazem sobre o
papel da arte em outras atividades humanas” (apud DALCASTAGNE, In: Idem, 2007, p. 58), levando a
andlise critica do fazer artistico. De fato, Osman Lins diz sobre Avalovara: “meu romance, claro, néo ¢é
indiferente a inquietagdo do nosso século no que se refere a criagdo artistica” (1979, p. 179).

121 Mas no canto 10 do Purgatério, Dante constroi uma poética ecfrasica, no primeiro terrago, local em
que os orgulhosos e avarentos sdo expiados carregando pedras pesadas. Ai ha trés representacdes
esculpidas em marmore branco, denotando a humildade em contraposi¢cdo a soberba. A primeira é a



134

ekfrasis, para adensar seus versos, em termos circunscritamente tedricos, como nao
dizer que a visdo beatifica, no mais alto ponto do Paraiso, ndo seja uma poténcia

pictorica?

La forma universal di questo nodo / credo ch’i vidi, perché pia di
largo, / dicendo questo, mi sento ch’i’ godo. // [...] Ne la profunda e
chiara sussistenza / de 1’alto lume parvermi tre giri / de tre colori e
d’una contenenza; // e I’un da 1’altro com’iri da iri / parea reflesso, e ’1
terzo parea foco / che quinci e quindi igualmente si spiri. // [...] Quella
circulazion che si concetta / pareva in te come lume reflesso, / da li
occhi miei alquanto circunspetta, // dentro da sé, del suo colore stesso,
/ mi parve pinta de la nostra effige; / per che ’ mio viso in lei tutto era
messo*?? (ALIGHIERI, 2008, p. 232-233).

Como néo esculpir esses versos no pergaminho, sem o0 minimo de poténcia
pictérica? Nao obstante, o investimento plastico de Osman Lins € superior ao de Dante,
pois, além de ter usado o mesmo recurso do vate italiano, o verbo com a poténcia
pictural, e a representacdo verbal a partir da visual, Osman incorporou em seu romance
referentes plasticos concretos, realizando largamente a escritura pictural®,
Obviamente, dizemos isso também em relacdo ao tapete paradisiaco espacializado no
romance Avalovara. Outra vez acertado € o pensamento de Silviano Santiago: obra
latino-americana, preenchimento das lacunas europeias. Ndo s6 com o tapete (seja ele
ficticio, ou real incorporado picturalmente em Avalovara), mas também com as pinturas

124

citadas ", Osman Lins faz que elas sejam vistas como “linguagem literaria congelada”,

nos termos de Nitrini. Pictura, poténcia do verbo, fecundacdo da palavra.

anunciacdo do nascimento de Cristo; a segunda mostra o rei Davi dancando diante da Arca da Alianca; a
terceira narra o imperador Trajano interrompendo seu percurso bélico para fazer justica a uma vilva que
perdera o filho.

122 “E desse no a forma universal / creio ter visto, que, so referido / pela palavra, ora me move igual. //
[...] Do alto Lume na clara subsisténcia, / trés circulos agora apareciam / de trés cores, em uma sd
abrangéncia. // Um ao outro, de dois, se refletiam / quais iris para iris, e o terceiro / fogo emanava que
ambos recebiam. // [...] O circulo que, qual luz refletida, / gerado parecia do teu Fulgor, / & minha vista, a
sua volta entretida” (Tradugdo de Italo Eugenio Mauro). Respectivamente, versos 91-93, 115-120 e 130-
133 do Paraiso.

123 N&o obstante, Osman Lins, com sua fecunda imaginagao plastica, poderia muito bem fazer uma escrita
pictural sem depender, necessariamente, de obras plasticas concretas.

124 \/eja-se, por exemplo, os dois momentos em que Anneliese Roos é relacionada, em termos picturais, &
pintura pré-renascentista Madonna Col Bambino, de Giovanni Bellini (LINS, 1973, p. 149/188), para
representar a inacessibilidade amorosa carnal.



135

Todo o ornamento pléstico entalhado paciente e engenhosamente por
Osman Lins em Avalovara tem um uso experimental para a renovagdo do romance: a
aplicacdo do arcabouco teorico de Lins sobre o espago romanesco, conforme sua tese de
doutoramento Lima Barreto e o espaco romanesco, contribuicdo valiosa e instigante
para a compreensdo do espaco narrativo em sua profunda relacéo, aliés, fusdo, com as

personagens, e vice-versa, numa implosdo de focos narrativos a mise en abyme:

Quatro e cinguenta e o0ito? Os objetos claros e as paredes guardam o
fulgor dos relampagos. Volto ao apartamento — seus bichos de vidro,
seus narguilés —, apago todas as luzes. O Avalovara (as asas bem
abertas, 0s pequenos saltos ondulantes) move-se em torno de mim e de
Abel. Olavo Hayano agora ressona (LINS, 1973, p. 284).

Ha uma superposicdo de narrativas, envolvendo tempo e espago. O, nesse
mesmo longo periodo narrativo, com uma enorme paragrafacdo, ora estd com Abel,
tendo o passaro Avalovara livre com eles, ora esta com o cruel Olavo Hayano, ocasido
em gue o passaro fabuloso foge pela janela, e ja ndo ha mais sinal carnal de Abel. Logo
depois, Abel e 0 passaro irrompem na narrativa, num simultaneismo de quase tirar o
félego da leitura (Cf. LINS, 1973, p. 285). Assim, um novo espaco estético irrompe
para 0 género romanesco, tendo seu autor ja desierarquizado a concepc¢do realista de
espaco, heranca convalescente do romance burgués. Em nome da renovacao, “o que se
espera do romancista € a organizacdo do espaco textual em livre articulacdo com
horizontes espaciais e textuais que o cercam”, pois “isso acontece quando nomes de
lugares e de objetos se desprendem dos referentes e se constituem significantes no
universo romanesco” (SCHULER, 1989, p. 71-72).

Apesar das “negacdes reinantes” na superficie da realidade circundante,
Osman Lins usou “o olho de vidro” da personagem masculina de Um ponto no circulo,
narrativa também de blocos espacio-temporais superpostos, para discernir “os
mananciais da vida” (1969, p. 262) nessa técnica altamente experimentalista. Olho de
vidro que, conforme Rosana Teles, “tem uma simbologia vinculada ao imaginério
medieval”, pois devido ao “rigor técnico com que ¢ produzido associa-se a um trabalho
de gedmetra” (In: FERREIRA, Ermelinda (Org.), 2004, p. 261). Consequentemente, “o
espaco no texto osmaniano, ou seja, 0 espaco reservado & histdria, tende a confundir-se
com o proprio espaco discursivo” (FERREIRA, 2005, p. 95). Personagens como Roos,

na qual Abel passeou pelas cidades vazias, Cecilia, espaco androgino e habitat de



136

homens e mulheres do povo, @', espaco da fecundacdo do passaro Avalovara, e, este,
espaco compasito de outros passaros, sdo o experimento contestador de seu autor:

Move-se constantemente no escritor a necessidade de romper as
normas, de contestar o que parece assentado. N&o seria, por exemplo,
destituida de interesse uma narrativa na qual o espago se construisse a
partir da personagem. Tal narrativa, alids, jA tem o seu modelo no
Génesis e em outros mitos cosmogonicos (LINS, 1974, p. 72. Cf.
1979, p. 166).

Osman Lins recorre ao Génesis judaico, para falar/embasar sua técnica
experimentalista, pois o texto biblico mostra a palavra divina gerando personagens e
espacos. Ao mesmo tempo, o escritor nordestino fala, em outra entrevista, da divindade
budista em que se baseou para criar o passaro fabuloso Avalovara: Avaloktesvara,
divindade da compaixdo que fez o espaco cosmico emergir de si. Como alegoria do
romance, o Avalovara funciona, por ser um passaro formado de muitos passaros, como
0 préprio romance, tal como a divindade que tem seu nome sincopado: uma estrutura
romanesca que é composta de outras estruturas de estdrias romanescas.

Diante das supracitadas reflexdes, o espaco, para Osman Lins, “ndo ¢ um
pano de fundo estatico, posto fora das personagens, descrito como um universo de seres
inanimados e opacos, mas algo que se entrelaga constantemente com os demais
elementos, jamais podendo ser redutivel a si mesmo” (FERREIRA, 2009, p. 78). Trata-
se da chamada “ambientag¢do dissimulada ou obliqua”, pela qual, em suma, o espaco
surge “como projecdo da personagem” (1976, p. 139). Nao é o que acontece, por
exemplo, com ', cujos seios se abrem em flores “tdo vivas quanto as do Paraiso”?
(LINS, 1973, p. 362). Vimos que Salomdo, em seu Céantico dos canticos, utilizou
elementos botanicos para representar o corpo feminino da sua amada: chamou-a de
“jardim fechado”, “manancial coberto”, “fonte selada”, “pomar que revela romas e
outros frutos preciosos” (THE COMPLETE JEWISH BIBLE, 1998, p. 1051). Assim,
elementos da fauna e da flora sdo usados pelo rei judeu, metaforicamente, a servico do
amor conjugal/carnal. Mesmo sendo processo metaforico, é possivel ver uma espécie de
animizacdo desses elementos espaciais no corpo da sulamita, mulher de Salomao.
Conforme Ernest Aeppli, “0 jardim designa, muitas vezes, para o homem, a parte
sexual do corpo feminino” (apud CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 515. Grifo

dos autores).



137

Abel continua animizando o corpo da sua amada, edenizando-o: “eu tenho
nas maos, na boca, os grandes frutos da fronde, seus frutos gémeos, redondos, Unicos,
maduros, impossivel colher esses pomos encantados e cuja pele ndo os fecha ao mundo,
antes encerra na sua polpa o mundo” (LINS, 1973, p. 350). Tanto Salomé&o quanto Abel,
além do jardinesco, utilizam frutos para denotar os desejos sensuais que sentem por suas
respectivas amadas (Cf. CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 453). J& Abel, noutro
momento, a exemplo de Salomé&o, vé o préprio jardim no corpo de ©': “o corpo que
conheco que em mais de um nivel e plano conheco e que luxuriante copioso aprazivel
imita o aprazivel copioso luxuriante mundo do jardim com ele quase se confunde”
(LINS, 1973, p. 407). Ao mesmo tempo, & vé as flores do Eden da tapecaria brotarem
no espago da boca de Abel: “enfio a lingua na boca de Abel, enfio a lingua entre as
flores que brotam em sua boca” (Idem, 1973, p. 80).

Salomdo a chama de “fonte de jardins”; Abel chama " de “foz das coisas™:
acerta Antonio Candido, Avalovara é uma parafrase do Cantico saloménico. Ja Dante,
mesmo se o for apenas em nivel espiritual, vé o Paraiso na boca e nos olhos de sua
amada Beatriz; ela o ratifica: “Vincendo me col lume d’un sorriso, / ella mi disse:
“Volgiti ed ascolta; / ché non pur ne’ miei occhi & paradiso**” (ALIGHIERI, 2008, p.
128. Grifo nosso). Assim, a intensa contemplacdo do rosto paradisiaco da amada
resultara nisto: “Quella che *mparadisa la mia mente?®” (Idem, 2008, p. 195). Troca de
profundos olhares, na contemplacdo mistica do amor, tendo Beatriz a luz, elemento
espacial do Paraiso, em seu ser. Logo, seu amado vate recebe esse elemento do espacgo
celeste, fulgurante, de modo que tem a sensacdo de que sua mente, ndao fortuitamente a
cabeca humana € esférica, se torna o Paraiso, ou, em seu neologismo, emparadisa a sua
mente. A animizagéo ocorre, também, em Dante: a luz se dilata do espaco para o corpo,
a face, especificamente, de Beatriz, e — num processo transmutante decorrente desse
fluxo/deslocamento da luz paradisiaca — o vate imageticamente vé sua mente,

considerando que a cabeca é esférica, como esféricos sdo os planetas do Paraiso —

125 Cyja tradugiio fazemos como “vencendo-me co’a luz d’um sorriso, / disse-me ela: ‘volte-se e ouca; /
que ndo sé dentro dos meus olhos esta o Paraiso” (Grifo nosso). A de Italo Eugenio Mauro também ¢é
vera, pois o verbo italiano essere significa tanto “ser” quanto “estar”, como o verbo inglés to be:
“Vencendo-me co’o lume de um sorriso / ela me disse: ‘Volta-te ora e escuta, / que ndo sé no olhar meu
é 0 Paraiso” (Grifo nosso). Versos 19, 20 ¢ 21 do Canto XVIII do Paraiso.

126 preferimos traduzir: “Aquela que emparadisa a minha mente”, pois a de Italo Eugenio ndo contempla a
intengdo do vate: “Aquela que ao Paraiso eleva a minha mente”. Verso 3 do Canto XXVIII do Paraiso.



138

transmutar-se nessa imago globalizante. N&o obstante, Avalovara, e também incluimos
0 Schir Haschirim (o Cantico dos canticos), fundem “o gozo da unido fisica com o
prazer da comunhao espiritual”, “num erotismo de registro universal ¢ de idade
milendria, celebrada numa filosofia amorosa”, usando as palavras da critica literaria
Regina Igel (1988, p. 127/156). Citamos este fragmento de Avalovara que legitimiza
essa leitura de Regina Igel: “A unido na carne, sabemos, ¢ agora tempora entre nés. Nos
nossos corpos, desejados [...] descobrimos certo carater sagrado [...]” (LINS, 1973, p.
304). Até o espaco édenico do tapete € “celeste, aquatico e terrestre simultaneamente”
(Idem, 1973, p. 361).

Avalovara, como dissemos anteriormente, faz uma releitura do amor
dantesco, vendo-o lacunar, de modo que faltando Dante investir no amor da unido fisica,
esse romance osmaniano realiza uma “espiritualidade erotica” (IGEL, 1988, p. 156). No
processo comparativo latino-americano, Avalovara, como segundo texto, surpreendeu o
modelo dantesco quanto a limitacdo e lacunas, de modo a realizar uma rearticulacéo até
mesmo “do tema apresentado de inicio pelo original” (SANTIAGO, 2000, p. 20).

Os amantes Abel e 7, através do ato sexual sobre o tapete em que a fauna
e a flora estdo congelados, provocam uma animizacdo delas, cujo processo de influéncia
animizadora é exercida tanto sobre elementos interiores quanto sobre exteriores (Idem,
1976, p. 139). Consequentemente, 0s animais emigram do tapete animalizado para estar

entre os amantes:

Olhando-se o tapete, ndo se vé entre as flores e passaros o crocodilo.
Este, dissimulado na profusdo de motivos, mais facilmente pode ser
descoberto no reverso, no lado sempre oculto da trama, onde se
cortam os fios e ddo-se os nés. Liberto dos habeis artificios que o
escondem, fazendo-0 a um s6 tempo presente e invisivel, o crocodilo
(absorvido como os motivos evidentes do tapete) passeia no tronco
estendido de Abel. O gamo rubro, de pé entre 0S nossos corpos
abracados, olha o mostrador do rel6gio como se olhasse para o Sol,
cauda e patas traseiras no flanco de Abel, a cabeca e o0 peito no meu
flanco. O crocodilo, escurecendo o torso de Abel, tem a boca a altura
do seu sexo e pressiona-me a coxa. Morde o bico do meu peito o
coelho, morde de leve, como se mordesse um talo tenro de capim
(LINS, 1973, p. 46. Cf. Idem, 1973, p. 80).

De maneira impressionante, descobrimos que ha um artista plastico
holandés, Maurits Cornelis Escher, que pintou xilogravuras, litografias, por exemplo,

nas quais se vé animizacdo de seres humanos e animais. Nesses quadros, humanos e



139

animais saem de um micro-espago pictorico estatico, para se expandir pelo macro
espaco da tela, vindo a superficie, marcada por metamorfoses animizadoras. Uma obra
escheriana servira de exemplo, pois percebemos aproximaces entre a animizagdo dos
animais no tapete, sobre o qual Abel e 0 se amam, e a animizacdo empregada por

Escher em alguns quadros, como esta:

Répteis (1943), de Maurits Cornelis Escher (1898-1972). Litografia

Trata-se de uma escrivaninha sobre a qual hd um desenho com répteis, do
qual eles migram (animizando-se), rastejam sobre os objetos dela e depois retornam
para esse desenho, sendo a animizacao possivelmente mais reforcada pelo dedecaedro,
simbolo geométrico. Através dele, os répteis (na medida em que cada réptil passa sobre
ele) sopram fumacga de seus narizes, e apds isso retornam para o desenho (estado
inanimado). Ja no tapete paradisiaco de Avalovara, os animais saem do desenho e ficam
andando entre os amantes Abel e ', havendo uma animizacdo da fauna e da flora, mas
ndo ha um retorno ao estado estatico, como na pintura de Escher. Ndo obstante,
enfatizamos que um dos animais, que migram do tapete, é um crocodilo, elemento que
acentua ainda mais o dialogo com Os répteis, de Escher, também crocodilos.



140

O crocodilo do tapete faz movimento animalizante similar aos crocodilos de
Escher: rasteja sobre os amantes Abel e ', pacificamente, prefigurando o estado de
plena paz, apés a entrada do casal no tapete”’. O casal revive a cena edénica, a
harmonia entre 0 humano e a natura fora do tapete € antecipada pela animizacdo da
criacdo, de modo que, apds o tiro disparado pelo monstruoso Olavo Hayno, eles

ingressam no Paraiso representado no tapete:

[...] Cruzamos um limite e nos integramos no tapete somos tecidos no
tapete eu e eu margens de um rio claro murmurante povoado de peixes
e de vozes nos e as mariposas nos e girassois nos e o passaro benévolo
mais e mais distantes latidos dos cachorros vem um siléncio novo e
luminoso vem a paz e nada nos atinge, nada, passeamos, ditosos,
enlacados, entre os animais e plantas do Jardim (LINS, 1973:
412,413).

Diante desse fato narrativo, além do percurso do foulard, usado por Roos
em seu pescogo, com motivos paradisiacos, para o tapete, ha — especialmente — o
percurso do quarto declinante em seu fausto, no tenebroso Martinelli, onde mora o
monstruoso Olavo Hayano, para o imenso tapete do Paraiso: evocacdo do trajeto de
Dante, s6 que do micro-espaco terreno da superficie, ndo das profundezas da Terra.
Mais um dado da aplicagdo fecunda da ambientacdo proposta por Osman Lins: “de
espago ‘globalizado’ pela narrativa, o tapete — ou a sua representacéo verbal — é que
passa a espaco ‘globalizante’ da narrativa” (FERREIRA, 2005, p. 56). Eis, portanto,
algumas contribuicbes importantes de Osman Lins para a renovacdo do género
romanesco.

Ja a mengdo do “passaro benévolo” Avalovara merece comentarios
provocadores, pois aponta para uma diferenca entre a cosmovisdo de Dante e a de
Osman Lins a respeito do Paraiso. Em uma de suas entrevistas sobre Avalovara, Osman
Lins falou que esse passaro € uma criacdo literaria baseada/retirada da divindade
oriental indiana Avalokitegvara, um ser cosmico composto de quatro bragos, cheio de

amor pelos humanos, irradiante de luz e cosmogonico (1979, p. 165. Cf. Chevalier;

127 Apesar de no Ocidente, o crocodilo, por causa da voracidade, ter um simbolismo voltado para a
duplicidade e a hipocrisia, noutras culturas, como na dos astecas do antigo México, ele é simbolo
cosmogonico (Cf. CHEVALIER; GHEERBRANT, 2010, p. 306). Entendemos que em Avalovara, visto
que h& uma edenizacdo cosmogonica através do tapete paradisiaco, o crocodilo prefigura o novo estado
gue assumirdo as personagens € 0 espaco, uma cosmogonia, com a entrada do casal no mundo edénico do
tapete: “[...] vem a paz e nada nos atinge, nada, passeamos, ditosos, enlagados, entre os animais e plantas
do Jardim” (LINS, 1973, p. 413).



141

Gheerbrant, 2009, p. 136). Além dessa referéncia, contribuiu para a recriagdo osmaniana
a aguia resplandecente, maravilhosa e composta vista por Dante no sexto céu esférico, o
do planeta Japiter, onde viu os principes justos e pios. Uma aguia composta, pois €
formada pelos espiritos justos, e a0 mesmo tempo singular, visto que fala a Dante com
voz Unica, cuja fungdo e descricdo ocupam os cantos XVIII, XIX e XX do Paradiso
dantesco (2008, p. 130-138). Esta ilustracdo de Gustave Doré a mostra bem:

As almas benditas formando uma aguia no céu (1861)
llustracao de Gustave Doré (1832-1883).

Possivelmente, Osman Lins e Dante partem, para suas recriacfes literarias,
de leituras préprias da Ave do Paraiso: a Fénix. Conforme o Judaismo, todos os
animais, incluindo aves, se alimentaram do fruto proibido no Jardim do Eden, exceto a
Fénix, e por essa razdo ela “nunca morre” (UNTERMAN, 1992, p. 32. Cf. FRYE, 2004,
p. 198). Diante disso, a recriacdo dessa ave edénica, por Dante e Osman Lins, tomam
caminhos distintos na leitura do Paraiso.

Para Dante, o Paraiso judaico-cristdo retornard, uma vez que o vate era
confessadamente cat6lico, embora nalguns momentos da Commedia se mostre como um
cristdo heterodoxo, por exemplo, pondo Catdo, um suicida, no Purgatério. J& Osman

Lins se declarou apenas como “um homem de formacgdo catdlica, com uma grande



142

fascinacdo pela Igreja”, mas impedido de ser um verdadeiro catdlico, como ele o disse,
“talvez pelo lado sensual da minha natureza” (1979, p. 130). Ademais, disse que quando
as vezes se inclinava para o ateismo, era barrado pela recordacdo de uma metéfora dita
por uma de suas filhas, quando crianga: os olhos e as maos sao “iguais a Deus ¢ a gente.
O olho vé a méo, e a m&o néo vé o olho” (LINS, 1979, p. 130).

Falando do Paraiso celeste, Osman Lins disse que sentia um tipo de
cansaco-enjoo, pois, conforme o escritor, “a promessa da existéncia como puro espirito
ndo tem atrativo para mim” (1979, p. 130), priorizando mais a condicdo fisica: ele via
uma possivel monotonia na eternidade. Nao obstante, Dante apontou para o retorno do
Paraiso para 0 mundo terreno, quando descreve o desejo dos espiritos justos de
readquirirem seus corpos fisicos, denotando que o estado de espirito puro é provisorio.

Diante das declaracdes de Osman Lins em entrevista, podemos compreender
que a reimplantacdo do Eden, no final de Avalovara, foi uma crenca do escritor, parte de
um repertdrio religioso sublimado, ndo apenas algo simbdlico usado no romance. Essa é
uma leitura que fazemos com liberdade, baseados nas declaragdes de Lins, tendo em
mente que religido e religiosidade nem sempre sdo sindnimas. Ainda assim, talvez
Osman insinue um Paraiso diversificado, por causa das influéncias orientais apontadas,
por exemplo, pelo passaro Avalovara: significando um mundo melhor e harmonioso
para o ser humano, e, também simbolicamente.

S6 que antes do ingresso maravilhoso (ou fantastico) do casal no tapete, ndo

havia casal humano algum, como lembra o narrador Abel:

Ocorre que, nesta versdo do Paraiso, as arvores, todas carregadas de
flores, ndo frutificam: falta a portadora da macé a ser colhida e que
transmitira, a quem a colha, conhecimentos e castigos. Ausente, ainda,
0 casal humano. Contudo, um casal meio despido se ama na manha
eterna do tapete e na hora fugaz da tarde, o0 homem tendo nas maos os
seios da companheira e sorvendo-os em éxtase. Situa-se, 0 casal,
aquém ou além dos limites floridos? (LINS, 1973, p. 358).

O congelamento da fauna é justificado/causado pela auséncia de Adédo e
Eva, mas em seu estado provisorio de laténcia cosmogonica de animalizagéo, alias, logo
depois, em seu processo animalizador, o tapete aguarda Abel e ', a irrupcéo do vir-a-
ser no mundo. A Eva sinalizada é a estigmatizada pela culpa univoca do pecado
original. E possivel que Avalovara — indo de encontro & misoginia contra Eva, mostre,

de fato, Addo e Eva como culpados, juntos, através das personagens Abel e ', atitude



143

heterodoxa também seguida por Dante, principalmente quando chama a arvore do
conhecimento do bem e do mal de Adao: “[...] talvez levemos em ndés o gérmen
destinado a maté-las [as aves do Paraiso terrestre, vistas na tapecaria] e a corromper o
bosque onde cantam em siléncio. O [...] sera a um sé tempo a mulher do jardim e a
arvore mortal da sabedoria” (LINS, 1973, p. 371).

O casal Abel e ™ se amam sobre um tapete maravilhoso, estando prestes a
se integrarem no Paraiso, motivo pictorico dessa tapecaria. Diante dessa expectacéo,
Abel teme que ele e ela levem para esse Paraiso retornado o germe do pecado original:
ambos, ndo " sozinha. Noutro momento da narrativa romanesca, Abel diz que néo é
“inocente e o desacordo participa” da natureza dele (Idem, 1973, p. 372). Segundo a
nossa leitura, seguindo a tradicdo judaica, essa atitude de Abel sugere Ad&do tomando a
responsabilidade da expulsdo ancestral do Jardim. Por outro lado, com a integracdo no
plano do Eden, pode-se admitir que ambos, ele e &', foram redimidos, espécie de nova
imersdo no Letes e no Eunoé, pois Abel avistou um rio dentro da paisagem paradisiaca,
de modo que no momento maravilhoso da entrada na tapecaria, passaram pelo rito
iniciatico da nova vida. Desse modo, iniciados pela 4gua, simbolo de transcendéncia, e
reminiscéncia do Eden, conforme vimos na hermenéutica rabinica: “nada sabemos além

128

do reconhecimento™” e da beatitude”, “vem um siléncio novo e luminoso vem a paz e

nada nos atinge, nada, passeamos, ditosos, enlagados, entre 0s animais e plantas do
Jardim” (LINS, 1973, p. 412-413). Queremos, com essa reflexdo, fazer uma releitura
critica dos seguintes comentarios de duas estudiosas osmanianas sobre esse ingresso de
Abel e & no tapete edénico, com base ndo em outrem, mas no proprio romance

Avalovara. O primeiro é de Sandra Nitrini:

Abel, personagem-escritor brasileiro da década de 1970,
conscientizado e plenamente realizado, € assassinado juntamente com
a mulher amada e com ela atinge o paraiso. Ndo vai encontra-la,
depois da morte, no paraiso, como ocorrera com Dante e Beatriz. O
paraiso esta concretamente representado na alegérica cena da relacéo
sexual no tapete com motivos paradisiacos (In: ESTUDOS
AVANCADOS, 2010, p. 153).

128 Esta reflexdo de Northrop Frye pode nos elucidar o sentido dessa palavra: “a anagnérisis, ou
reconhecimento de uma sociedade recém-nascida que se constitui triunfalmente em volta de um herdi
ainda algo misterioso e de sua noiva [quer dizer, Abel e U], é 0 tema arquetipico da comédia [narrativa
com desenlace feliz]” (1979, p. 191).



144

Nao entendemos o “atinge o paraiso” apenas se referindo ao momento da
copula amorosa, se assim Nitrini o entende, pois esse momento prepara Abel e ™ para
o ingresso ressurginte (ndo “divorciante”) de ambos no Paraiso representado no tapete.
Assim, o “atinge o paraiso” sO se concretiza quando ambos ingressam no tapete e
comegam a andar no Jardim, vivendo-o, exatamente de acordo com as palavras finais do
romance, de modo que Abel encontrou sua amada @ no Eden do tapete. A razdo para
isso € que ambos morreram: foram assassinados por Olavo Hayano. Logo apds o
assassinio, ressurgem/ingressam no tapete do Paraiso. Portanto, como ocorrera com 0
vate de Florenca e sua amada, Abel encontrou sua amada no Paraiso, s6 que um
encontro diferente do de Dante: este a encontrou no Paraiso celeste, aquele, no Paraiso
terreno, o Eden.

Outro comentario que exige revisdo € este de Inara Ribeiro Gomes, apesar
de ter sido construido em tom indagativo:

A morte dos protagonistas e a vinda anacronica de uma cidade
pestilenta seriam um castigo pelo desejo do paraiso, uma forma de
expiar a culpa por essa busca sempre recomegada por uma harmonia
impossivel? A relacdo entre a linguagem e a morte parece negar a
possibilidade de reconstituigdo da unidade perdida. A linguagem, em
Gltima analise, é impotente contra o tempo e o imponderavel que ele
traz em seu bojo, o acaso que ndo pode ser reduzido a ordem do
discurso. Redencdo ou castigo? A ambivaléncia de sentido no final do
romance é coerente com a idéia nele implicita de que a linguagem
literaria contém uma verdade que s6 pode ser enunciada através de
uma dupla afirmacdo paradoxal (In: FARIA; FERREIRA, 2009, p.
140).

Preferimos apontar uma resposta plausivel, que ja demos: redencéo, pois ela
condiz com o principio da integracdo do humano com o Cosmos, tdo defendido por
Osman Lins, incluindo este: “escrever, para mim, é um meio, 0 Unico de que
disponho, de abrir uma clareira nas trevas que me cercam” (LINS, 1979, p. 152.
Grifo nosso). Se fosse “castigo”, o Eden, primordial estado de ser integrado com o
Cosmos, ndo apareceria em seguida a morte dos amantes. As palavras finais do romance
ndo mostram uma negacao da possibilidade de reconstituir a unidade perdida, mostram-
na por meio de uma linguagem que transcendeu a morte provocada pelo castigado
Olavo Hayano, linguagem ja vivenciada pela personagem Natividade. Seguindo
exatamente o principio osmaniano do triunfo do cosmos sobre o caos, diz Sandra Nitrini

que a procura da unidade perdida ¢ “narrada numa linguagem deliberadamente



145

ornamental que poetiza a simbiose do homem com a natureza e o cosmos” (In: CULT —
REVISTA DE LITERATURA BRASILEIRA, 2001, p. 47). Se o romance terminasse
em “quero arrancar-me a Cidade e ndo posso, grito um pedido de ajuda, mas quem iria
acudir-me, a minha voz ¢ uma voz de condenado” e “e ouvimos irado cheio de dentes
irados o ladrar dos cdes” (LINS, 1973, p. 411-412), a leitura de Inara Gomes seria
incontestavel. Todavia, o final do romance institui uma cosmogonia paradisiaca, sem
fusdo com estados infernais e purgatoriais, sem fusdo de linguagem de redimido e

condenado:

[...] e cruzamos um limite e nos integramos no tapete somos tecidos
no tapete eu e eu margens de um rio claro murmurante povoado de
peixes e de vozes nds e as mariposas nds e girassdis e 0 passaro
benévolo mais e mais distantes latidos dos cachorros vem um siléncio
novo e luminoso vem a paz e nada nos atinge, nada, passeamos,
ditosos, enlagados, entre os animais e plantas do Jardim (Idem, 1973,
p. 412-413).

Antes de ingressarem no tapete edénico, Abel e © viveram inferno,
purgatério e paraiso, mas apds esse ingresso cosmogénico, a linguagem romanesca ndo
é de castigo, inferno, penalidade e condenacgdo. A linguagem se edeniza de redencao,
emparadiza-se, metamorfose que condiz perfeitamente com o principio da cosmogonia,
ja referido. Para Piotr Kilanowski, Abel e " atingem “a volta da perdida unido entre o
homem e as coisas, iluminam-se, morrem e entram no tapete que representa o Paraiso,
em completa integracdo com os animais € motivos geométricos” (In: CERRADOS —
REVISTA DO CURSO DE POS-GRADUACAO EM LITERATURA, p. 95).
Consequentemente, essa linguagem “viabiliza a concretizagdo literaria da ideia de uma
harmonia no mundo, de uma ligacdo mais intima com a totalidade das coisas e do
Universo”, de modo que Avalovara pode “ser considerado uma alegoria da harmonia
cosmica” (In: CULT — REVISTA DE LITERATURA BRASILEIRA, 2001, p. 140). A
linguagem é superior a morte, pois a antecede, e assim a sucede numa nova vida, que
Abel e " encontraram.

Segundo Northrop Frye, o Eden biblico “prefigura a redencio que levara o
homem de volta ao nivel superior” (2004, p. 172). Segundo a nossa leitura, ¢ esse o
leitmotiv de Avalovara. Os amantes na sala, amando-se sobre a tapegaria com imagens
do Paraiso, sentem, segundo Abel, que a soliddo em que se encontram ¢ um “embrido

em seu Ovulo” (LINS, 1973, p. 348). Essa expressdo ¢ interpretada por Abel:



146

“estivéramos, ela e eu, gerando algum ser afavel e gracioso, o jubilo dos homens, a
idade da concordia, a universal sabedoria!” (Idem, 1973, p. 348). Eis a resposta para a
indagacdo: “o que na carne de © clama por liberar-se — tensdo de mola presa, ansia
dominada, explosdo latente na neutra aparéncia da bomba — € a sua beleza em outro
plano, mais depurado? (Idem, 1973, p. 395). Abel e " — na sala, debrucados amantes
sobre o tapete, ingressardo “em algum género de futuro”, género que esta desenhado
nesse tapete: o Paraiso, “ser afavel ¢ gracioso”, “jubilo dos homens”, “idade da
concordia”, “universal sabedoria”, terminologias que gravitam em torno da busca do
tempo edénico perdido.

Abel e " sdo, de certo modo, Addo e Eva renascidos para uma nova
configuracdo césmica da existéncia humana? Por que Avalovara finda/reinicia com o
Eden? Considerando a multiplicidade de leituras que permite o texto literario, mesmo
com a opressdo/caos imperando no mundo, sera o cosmos/Eden o horizonte a despontar
para 0 género humano? Reforcemos o questionamento com Mircea Eliade, leitura de

cabeceira de Osman Lins*?°:

Estamos sempre diante de uma situagdo transcendental que, por ser
impossivel de se conceber, é expressa por imagens contraditérias ou
paradoxais. Esse € o motivo pelo qual a féormula da coincidentia
oppositorum é sempre aplicada quando se trata de exprimir uma
situacdo inimaginavel em nosso Cosmos ou em nossa Historia. A
sindrome escatoldgica por exceléncia, o sinal de que o Tempo e a
Historia chegaram ao fim é o do cordeiro ao lado do ledo e da crianca
brincando com a vibora. Os conflitos, ou seja, 0s contrarios, sdo
abolidos; o Paraiso esta recuperado (ELIADE, 1999, p. 126).

Reforcando sua sintese, Eliade diz que essa imagem, ao poder também
“significar o retorno paradoxal do Mundo ao estado paradisiaco”, revela duas coisas
intrinsecas. A primeira é que — com a existéncia pacifica entre o cordeiro, o ledo, a
crianca e a vibora — ela denota que a Terra ainda existira, que havera ndo um Caos, mas
um Cosmos. A segunda é que — com “o fato de o cordeiro estar perto do ledo e de a
crianga adormecer perto da vibora implica igualmente que nédo se trata mais de nosso
mundo [cadtico de outrora], mas do Paraiso” (ELIADE, 1999, p. 127).

129 pedirfamos ao leitor que lesse esta citacdo que Osman Lins pds em Avalovara, antes de ler a de Eliade:
“Cecilia, de cabeca baixa, lembra que ndo mais existe e nao sera reencontrada a harmonia do tempo em
que a onga lambe as unhas do homem” (LINS, 1973, p. 213). Isaias 65:25 diz que o lobo e o cordeiro
serdo apascentados juntos , que o ledo comera palha com o boi.



147

Analisemos outra leitura do uso do Eden, que talvez exija uma mudanca de
postulado da teoria do romance, especialmente quanto a desprezada epopeia: “ao
entrarem no Paraiso [..] — & e Abel ingressam também numa ordem narrativa”,
conforme Regina Dalcastagné (2000, p. 212). Qual nova ordem narrativa? A autora ndo
responde, mas podemos usar sua leitura aberta para problematizarmos o dificil
relacionamento entre 0 romance e a epopeia. Essa problematizacdo diz respeito a um
desmoronamento possivel de um pensamento teérico, em nome da renovagao do género
romanesco, e que serve para considerarmos a reabilitacdo da epopeia, apesar dos
discursos apocalipticos de que tanto ela quando o romance sao vitimas. Para chegarmos
a discussdo sobre essa reabilitagdo, precisamos partir de outras leituras de cabeceira de
Osman Lins, que serdo fundidas em uma so reflexdo: Paul Zumthor e Northrop Frye. A
de Paul Zumthor, saudoso medievalista, funciona como epigrafe de Avalovara, logo a

primeira delas:

[...] O romance confunde-se com a criacdo de gesta, a historia e uma
certa hagiografia; pinta aventuras maravilhosas, quase sempre ligadas
pelo processo da “busca” e entretecidas de intrigas amorosas; (...) a
coeréncia da obra é assegurada segundo métodos de composicao
numeral e tematica, mais que por necessidade dramatica (apud LINS,
1973, p. 07).

Ja discutimos sobre a composicdo, o percurso da busca, envolvendo as
intrigas amorosas triplices de Abel. Ndo obstante, Zumthor, sob o aval de Osman Lins,
fala que o romance — mesmo como género literario — pode se confundir, assumindo, a
sua maneira, modalidades épicas, como a cancdo de gesta, envolvendo a irrupcdo do
sagrado e do maravilhoso no mundo. Sdo coisas que fardo os seguidores do jovem
Lukécs torcerem o nariz: ao invés de se falar em romancizacdo dos géneros classicos,
como o propalou Bakhtin, Avalovara ndo seria uma inversdo dessa formulacédo tedrica?
Uma epizacdo do romance? Depois prosseguiremos polemizando essa questdo que abre
0 debate sobre Lukacs e Bakhtin quanto ao romance, pois precisamos inserir a outra
leitura de cabeceira de Osman Lins: Northrop Frye, especialmente o Frye da Anatomia

da critica®®.

130 Osman Lins cita Frye, nominalmente com Anatomia da critica, em uma das entrevistas publicadas no
livro O evangelho na taba (1979, p. 167).



148

Entendemos que o romance Avalovara segue de perto a classificacdo que
Frye da para os mitos, em seu terceiro ensaio chamado Critica Arquetipica, a0 mesmo
tempo em que mantém certos conceitos do romance moderno, como a fissura do mundo
com o sagrado, aspecto representado pelo predominio antagonistico do mundo
monstruoso Olavo Hayano, inclusive matando os bons amantes. Talvez, devéssemos
incluir Cecilia, pois ela ndo cria no retorno do Eden. Essa atitude corresponde ao que
Frye chama de “visdo tragica”, dentro dos “Mythos de Outono”, marcada pelo
despotismo como caracteristica do mundo e do heroi fracassado. Nessa situacéo, Olavo
Hayano é um tipo que faz parte do “grupo alazén, um impostor no sentido de que se
auto-ilude ou é atormentado pela hybris (Olavo tinha pesadelos com monstros). E do
tipo que comeca semi-divino (as duas faces: a diurna e a noturna), mas é fissurado da
realidade humana: o que seria tragédia para Abel e a amante, na verdade, o foi para o
10lipo. Assim, Olavo Hayano ¢ “o her6i tragico [que] ¢ comumente revestido com a
suprema autoridade, mas encontra-se amitde na posi¢do mais ambigua de um tyrannos,
cujo poder depende de suas proprias faculdades” (FRYE, 1979, p. 213), ao invés de ser
um governo modelo, tal como o idealizado por Ambrogio Lorenzetti, em um de seus
afrescos. Ademais, o locus sinistro da floresta negra € representado pelo trevoso
Edificio Martinelli, onde o idlipo reside, no romance. Os exemplos dados s&o
suficientes.

Ja Abel e O correspondem a dois conceitos fryerianos: a comédia e o
romanesco, especificamente ressaltando o entrelagamento de ambos conceitos: este no
Mythos do Verdo, aquela, Mythos da Primavera. Mas tenhamos, especialmente, o
romanesco em mente quando tratarmos da possivel reviravolta que Avalovara pode
causar (esta causando?) a teoria do romance (de Lukéacs e Bakhtin).

O casal Abel e " corresponde a “visdo cdmica” da plenitude do amor, do
triunfo do Cosmos sobre o Caos, em comunhdo com a natureza, sob um “mundo
vegetal” paradisiaco, com — no caso deles — uma cidade (0s segmentos do romance em
gue mostra a cena do amor do casal sobre o tapete correspondem a esses aspectos). A
© e Abel correspondem ao que Frye chama de quarta fase da comédia. Nessa quarta
fase, eles comegaram, ao ingressar no “festivo retangulo”, “a sair do mundo da
experiéncia para entrar no mundo ideal da inocéncia e do romanesco”. E, seguindo o
pensamento de Frye, verificando-o no final/reinicio de Avalovara, ‘“normalmente, a

sociedade mais, estabelecida no fim da comédia, fica indefinida [...]” (1979, p. 181).



149

Mesmo que Avalovara seja marcado por um percurso, de certo modo, trdgico para 0s
amantes “assassinados”, “a acdo da comédia”, na quarta fase caracteristica, “comeca
num mundo representado como um mundo normal, move-se para 0 mundo verde,
ingressa ai em metamorfose, na qual o desenlace comico se completa, e volta para o
mundo normal” (Idem, 1979, p. 181). Mas visto que se mantém com o principio do
mundo verde, o Cosmos, isso “ndo ¢ fuga, ¢ forma genuina do mundo” (Idem, 1979, p.
183). Mas o0 romanesco exerce, talvez, 0 maior papel, pois a ténica de Avalovara e do
romanesco “¢ a aventura” (Idem, 1979, p. 185), com consecugdes € avangos.
Consequentemente, Frye pensa que o mito da busca é o mais central da literatura, de
modo que reativa imagens arquetipicas do estado primordial do mundo edénico (Cf.
2000, p. 25), busca — sindnimo do Eden — o mito dos mitos. Assim, “a forma perfeita da
estoria romanesca é claramente a procura bem sucedida”, envolvendo os perigos ¢ as
lutas do trajeto iniciatico (FRYE, 1979, p. 185). Nesse ponto, Frye e Zumthor se
irmanam: “o fundamento da estéria romanesca [é] uma série de maravilhosas aventuras”
(1979, p. 190).

Como dissemos, mas é oportuno repetirmos, conforme Inara Gomes, 0
conceito de romanesco foi invocado por Osman Lins em Avalovara, por causa da
epigrafe do medievalista Paul Zumthor. Inara defende que Osman Lins convocou esse
género e que Frye o prioriza sobre 0 mundo do romance realista, ou que siga a
especificidade realista (2005, p. 33). Assim, Avalovara reforca ainda mais tese de
Carlos Fuentes: morte ndo ao romance, mas a maneira realista, burguesa, cartesiana
absoluta de narrar, pois como ensina o escritor e critico mexicano, o romance latino-
americano € mito, estrutura e linguagem, os trés fundidos no género. Assim, como
ensina Fuentes, é paradoxal o renascimento do mito, especialmente o do Paraiso, na
sociedade ocidental que o rejeitou. Se para Lukacs e Bakhtin, é impossivel um retorno
ao passado da epopeia, pois foi desagregado pela modernidade e por ele ndo ter uma
continuidade, talvez ndo aja assim o género romanesco (nos dois sentidos fryerianos)
Avalovara.

Expliquemos mais adequadamente. Apesar de a tradi¢do épica greco-latina
haver legado um conceito de epopeia que, de fato, ndo finque os pés com firmeza e
perpetuidade nas sociedades “poOs-€picas”, ndo ¢ convincente Bakhtin, em seu ensaio
Epos e Romance: sobre a metodologia do estudo do romance, dizer que o passado épico

ndo tem nada a ver com o presente inacabado da modernidade, que é inacessivel para 0s



150

descendentes e que ndo toca no presente (2002, p. 405-409). Assim, para Bakhtin,
necessaria e absolutamente “o discurso épico, por seu estilo, tom e carater imagético,
esta infinitamente longe do discurso [do romance] de um contemporaneo que fala sobre
um contemporaneo aos seus descendentes” (2002, p. 405). O que se entende, por
consequéncia, é que o0 veio epico dos gregos e dos romanos € o todo épico do planeta,
de modo que o romance é visto como indigno do épico, distante absolutamente do
épico, isolado da busca do mundo das origens. Essa visdo se refere apenas ao passado e
mundo épico greco-latinos, especialmente, por causa de lendas de fundacao
nacionalista, pois para o passado épico greco-latino, 0 mundo épico é incorrigivel,
impassivel de ser revisto, porque ¢ um dado acabado. A tradi¢do épica greco-latina é
prepotente em se impor (ou ser imposta?) como meio Unico e cabal do entendimento do
que seja épico.

O problema do ensaio bakhtiniano é generalizar, ou seja, a tradicdo épica
greco-latina virou uma espécie veio Unico de definicdo e compreensdo do que seja
mundo e passado épicos em toda a Historia. No entanto, todo o passado épico é herdico
nacional, no sentido greco-latino? A partir do momento em que um romance da urdidura
de Avalovara usa um passado épico bem mais remoto que o greco-latino, e universal,
mesmo narrado pelos judeus, esse passado tem outra razdo de ser. Noutras palavras, o
génesis edénico ndo ¢ “o passaro herdico nacional”, mas as fundagdes de um conceito
universal de épica, abrangendo passado, presente e futuro, afetando a condicéo historica
contemporanea. Tantas culturas o narram a seu modo. Tantos discutem e rediscutem o
drama do Eden. O pensamento judaico ensina que a criagdo divina, incluindo o Eden,
mesmo ocorrida num tempo imemoréavel, é inacabada, pois — segundo o judaismo —
cabe ao ser humano dar prosseguimento a criacdo, uma construcdo. Nao fortuitamente,

Génesis 2:2, no texto hebraico original, mostra o acabamento em aberto da obra da
criacdo: Deus criou o mundo por fazer, que é o verbo — MWY? — la’assét. O ser

humano, como co-participante, se insere no processo do “por fazer” do andamento

131

césmico da criagdo™"". Mito, o0 Logos danca a sua origem em espiral.

131 O poeta gatcho Mario Quintana, segundo entendemos, compreendeu, a seu modo, esse principio
judaico, quando escreveu o poema Versiculo inédito do Génesis, de Caderno H (de 1973), mostrando 0s
poetas como co-participantes da continuidade em aberto da Criagdo: “E eis que, tendo Deus descansado
no sétimo dia, os poetas continuaram a obra da Criacao” (1978, p. 53). Ha outra interpretagdo rabinica:
conforme os rabinos Avraham Ibn Ezra (1089-1164) e Radak (anagrama de Rabi David Kimhi [1160-
1235]), la’assét denota que Deus concedeu poder a Terra a fim de que ela se reproduza por si mesma.



151

Em certa altura de seu ensaio, Bakhtin diz: “o mundo épico do passado
absoluto, por sua propria natureza, é inacessivel a experiéncia individual e ndo admite
pontos de vista e apreciagdes pessoais” (2002, p. 408), de modo que ndo se pode
penetrar nas entranhas desse mundo. Avalovara, contudo, desconstroi esse postulado.
Abel e Cecilia refletem, a seu modo, sobre o Eden, trazendo-o para bem perto da
condicdo humana presente, de modo que no fim das paginas do romance, Abel e &
mergulham nas entranhas desse mundo passado edénico, representado num tapete.
Incrivel, numa época em que anunciava o fim do romance, Avalovara o renova com
esse mundo épico do Eden, banido pelo romance moderno, para sepultar o modo
romanesco de legado realista. Reforcando o nosso pensamento, conforme Ana Luiza

Andrade, Avalovara:

Corresponde a volta as origens do romance, a fase paradisiaca da
epopéia. Na busca das origens do romance burgués reprimido pela
maquina, existe o reencontro com a realidade paradisiaca, o ‘éden’ do
poético que havia sido dilacerado pelo mundo burgués. Nesse sentido,
0 romance é uma tentativa de resgate desse romance burgués
abandonado pelos deuses, a sua reconquista (1987, p. 183).

N&o fortuitamente, esta epigrafe de Avalovara, citando Eliade: “uma criagdo
implica superabundancia de realidade, ou, por outras palavras, uma irrupcéo do sagrado
no mundo. Segue-se dai que toda a construgdo ou fabricacdo tenha como modelo
exemplar a cosmogonia” (apud LINS, 1973, p. 7. Cf. ELIADE, 2008, p. 44). Avalovara
€ uma cosmogonia do género romanesco, e 0 € através do reencontro com o ndo distante
passado do mundo épico do Eden, epopeia ndo dos gregos, dos romanos ou troianos,
mas do género humano universal. Assim, Avalovara rompe com o0 romance burgués,
para ser um romance romanesco, nos termos de Northrop Frye, e até mesmo épico. Os
postulados de Bakhtin, cujo ensaio é de 1941, sobre a suposta inadequacdo do passado
épico no romance moderno precisam ser revistos. Inclusive, sobre a epopeia como
género literario, pois o0 século XX mostrou a reabilitacdo desse género na literatura, para
espanto dos leitores do jovem Lukacs hegeliano. Uma reabilitagdo, inclusive, notoria na
poesia brasileira, conforme o demonstra Saulo Neiva, ao analisar essa reabilitacdo nas
poéticas de Haroldo de Campos, Carlos Nejar, Marcus Accioly, Gerardo Mello Mouréo.
O foco desse importante trabalho de reabilitacdo da epopeia € o principio da renovacéo.
Principio que ndo segue a transposicao fiel do modelo épico dos classicos, contentando-

se “em tomar emprestado a essa tradigdo genérica os elementos precisos que a definem



152

— atribuindo-lhes novas fungdes e as aspiragdes caracteristicas de sua época” (NEIVA,
2009, p. 210), como o faz Marcus Accioly, com a anamnese épica, por exemplo, em
Latinoamerica. A epopeia e 0 romance sdo géneros renovaveis: a destruicdo fica para o
modo burgués de narrar: “o realismo que prescreve o descritivismo, a analise individual
e social. Essa morte propiciou a revitalizagio de mitos [como o do Eden], o cuidado
com a escrita, a criagdo de mundos inteiramente verbais” (SCHULER, 1989, p. 9).

Ha reflexdes, sim, positivas no ensaio de Bakhtin, que traz uma contribui¢éo
para refletirmos sobre a renovagdo do romance. Para o filésofo russo, 0 romance € um
“género em devir”’ (2002, p. 413), “acandnico”, pois “estd ligado aos elementos do
presente inacabado [como a condi¢do humana fluida] que ndo o deixam enrijecer”, de
modo que “os seus tracos distintivos sdo a reinterpretagdo e a reavaliagdo permanentes”
(Idem, 2002, p. 417/420/427). O romance ndo morre, ele prediz, segundo 0 pensamento
bakhtiniano, defendendo que “a ‘modernidade’ do romance ¢ indestrutivel” (Idem,
2002, p. 420). O futuro da literatura mundial se originou a partir do romance como
género mutavel. A acanonicidade do romance — para Bakhtin — se atesta pela
plasticidade desse tipo de obra ficcional ser “um género que eternamente se procura, se
analisa e que reconsidera todas as suas formas adquiridas. Tal coisa s6 é possivel ao
género que é construido numa zona de contato direto com o presente em devir” (2002,
p. 427). E justamente devido a essa natureza acandnica, segundo as reflexdes de
Bakhtin, que o romance deve ser visto como um género por se formar, tendo, ainda, o
inacabamento como sua caracteristica. Assim, “a ossatura do romance enquanto género
ainda estd longe de ser consolidada, e ndo podemos ainda prever todas as suas
possibilidades plésticas” (BAKHTIN, 2002, p. 397).

Concordamos com Bakhtin quando diz que o romance parodia outros
géneros literarios, “integra outros a sua construgdo particular, reinterpretando-os e
dando-lhes um outro tom”, mas ndo necessariamente com a afirmacgao de que o romance
“elimina alguns géneros” (2002, p. 399). Sob essa afirmacdo esta a velha teoria
hegeliana, retomada pelo jovem Lukécs: de que a epopeia foi eliminada pelo romance
burgués, pensamento insustentavel, como dissemos anteriormente. No limite de suas
possibilidades, € morrendo, gerindio que nédo se torna participio, que 0 romance renasce
a renovacdo. “O romance traga perfeitamente os limites até onde a humanizagdo podera
crescer” (FEHER, 1997, p. 103), pois para Féher, esse outro pensador que atacou a

morte do romance, “o individuo fortuito, enquanto her6i do romance, e a bipolaridade



153

do imprevisto e do fatal, enquanto formula da base estrutural do género, abrem a forma
[romanesca] ao futuro” (1997, p. 99).

Ja Julio Cortazar parece ser partidario ndo da morte do romance, mas da
demoli¢ao da palavra “gé€nero”. Segundo ele, fruto de um “racionalismo ocidental”,
usamos essa palavra “por uma questdo de método”, mas as narrativas modernas que
lemos se abrem, num grau enorme de plasticidade, para todos os lados, de modo que
“ha romances que s3o poemas”, “ha poemas que sdo romances” ¢ “hd romances que sdo
colagens” (In: BERMEJO, 2002, p. 73). Cortazar cita o escritor cubano Miguel Barnet,
que, em um longo texto, diz “mais ou menos que o romance tradicional estd morto”. A
posicdo de Cortdzar sobre o romance ¢ proxima da de Bakhtin: “eu continuo
acreditando que o romance é um grande baul, é a possibilidade de expressar uma
multiplicidade de contetidos com uma liberdade enorme” (In: Idem, 2002, p. 73).
Noutro momento de sua fala na entrevista, o autor de Rayuela fala do romance como
que acanodnico, a exemplo de Bakhtin: “o romance nao tem leis, a ndo ser a de impedir
que a lei da gravidade entre em acdo e o livro caia nas méos do leitor. Mas, fora isso,
acabou: basta de retorica do romance. Nesse sentido, 0 romance”, arremata o escritor
argentino, “¢ um instrumento precioso nas maos do criador, que da a ele infinitas
possibilidades” (In: Idem, 2002, p. 75).

Outro escritor e romancista argentino que também anda dizendo “viva o
romance!” é Ernesto Sabato. Em seu livro-ensaio O escritor e seus fantasmas (2003),
ele ataca aqueles que sdo partidarios de “discussdes bizantinas” sobre a crise do género
romanesco que analisam o problema através do vies estritamente literario. Para Sabato,
a crise do romance é atrelada ao drama da civilizagdo ocidental que o criou: a burguesia.
A partir do momento que tal civilizagdo entrou em crise, 0 romance — alias, 0 modo
romanesco burgués de narrar/romancear — também passou a compartilhar desse colapso.
N&o obstante, Sabato adverte contra uma possivel interpretacdo necessariamente
positivista para suas colocacdes: ndo é a sua intencionalidade. Noutro momento de seu
ensaio, Sabato diz que “Eliot proclamou que o género [romanesco] havia terminado
com Flaubert e Henry James”, de modo que, “de uma forma ou de outra, diferentes
ensaistas reiteram esse juizo funebre” (2003, p. 91). O escritor e critico argentino rebate
tal ajuizamento: ndo podemos fazer juizo de valor com o romance do século XX sob 0s
bindculos do romance novecentista, impondo seus padrbes canbnicos literarios para 0s

escritores de uma realidade tdo complexa como é a do século XX. Ha um momento em



154

que Sabato parece falar como Cortazar: “e se a classificagdo da obra literaria em
géneros estritos sempre constituiu uma tarefa destinada ao fracasso, no que se refere ao
romance”, diz Sabato, “essa tentativa ¢ radicalmente inttil, pois se trata de um género
cuja Unica caracteristica é a de ter tido todas as caracteristicas e sofrido todas as
violagdes” (2003, p. 92). Essa afirmacao ndo se assemelha as de Bakhtin?

Indo de encontro ao orgulho novecentista do romance burgués, Ernesto
Sabato assevera que o romance moderno d4 conta ndo s6 “de uma realidade mais
complexa e verdadeira que a do século passado, como [também] adquiriu uma dimenséo
metafisica que ndo tinha” (2003, p. 92). Dimensdo que se desdobra nos seguintes temas
continuos da grande literatura: soliddo, morte, absurdo, de forma que, segundo o
pensamento de Sabato, a crise geral da civilizagdo ocidental no século XX, ao invés de
contribuir para o afogamento do romance, deu-lhe mais remo para navegar pelo mar
profundo da existéncia humana. Assim, entrando em camadas de densa investigacdo nao
antes percorrida pelos romancistas novecentistas, as quais, segundo Sabato, eles “nem
suspeitavam”, o romance obteve “dignidade filosofica e cognoscitiva” (2003, p. 92).
Diante desse contributo de renovacdo extraordinaria, Sabato lanca o seguinte

guestionamento:

Como se pode supor em decadéncia um género com semelhantes
descobertas, com dominios tdo vastos e misteriosos por percorrer, com
0 conseguinte enriquecimento técnico, com sua transcendéncia
filos6fica e com o que representa para 0 homem angustiado de hoje,
gue vé no romance ndo apenas seu drama, como ainda busca sua
orientagdo? (2003, p. 92).

E finaliza suas reflexdes respondendo: “ao contrario, penso que ¢ a
atividade mais complexa do espirito de hoje, a mais integral e a mais promissora nessa
tentativa de questionar e expressar o drama que nos coube viver” (SABATO, 2003, p.
92). Também o escritor cubano Alejo Carpentier se posiciona contra a tese da morte do
romance, em seu ensaio O papel social do romancista, originalmente lido como uma

conferéncia, em 1967:

O romance estd muito longe de estar morto; independentemente da
linguagem técnica que compreenda melhor amanhd, dispde,
entretanto, da linguagem de cada dia, linguagem dos velhos
narradores, que estd ainda longe de se ter esgotado em todos 0s seus
recursos (s/d., p. 94).



155

N&o poderiamos, em hipotese alguma, deixar Osman Lins de fora dessa
reunido do colegiado literario latino-americano em prol do romance. O autor de
Avalovara deixa claro, em entrevista, que as novas formulacdes do género romanesco
podem permitir o uso do tempo linear. Nao obstante, Osman volta a dizer que “o
romance ¢ uma selva interminavel que cada um explica a seu modo”, de modo que
“cada um explora um trecho da selva e s6 essa exploragdo tem sentido”. Ademais, para
0 romancista pernambucano, “mover-s€ em zonas ja conquistadas € mais ou menos
mutil” (LINS, 1979, p. 264). Dito de outro modo, “alias, leitores do mundo inteiro ja
compreenderam que o romance ndo pode ficar submetido eternamente a canones do
século XIX” (Idem, 1979, p. 264). Diga-se de passagem: essa afirmacao ecoa Sabato no
seu impeto critico. Noutra entrevista, Osman Lins disse: “a Literatura sempre foi
ameacada. H& quatrocentos anos Cervantes se queixava disso. E sempre continuam a
surgir novos romances” (1979, p. 127. Grifo nosso).

O romance € um género ambivalente, pois mesmo fincado na sociedade
burguesa que o originou, a0 mesmo tempo a transcende. Género inconcluso, eis o
romance. Mesmo tendo publicado seu ensaio em 1941, as reflexdes de Bakhtin
especialmente sobre a esséncia do romance como género em devir parecem-nos bastante
atuais quando vemos Avalovara, e esta dissertacdo € uma amostra disso.

Diante da instigante problematiza¢do em torno da renovagdo do romance na
condicdo de género inconcluso, € imprescindivel que também entabulemos argutas
reflexdes a respeito de revisao de conceitos ou movimentos literarios. Noutras palavras,
é quase impossivel — na discussao de renovacdo de géneros literarios — ndo trazermos
para a ordem do dia, especificamente quanto a literatura nordestina, propostas de
revisao de um movimento conceitual que até hoje repercute: o regionalismo literéario.
Partilhamos da opinido de que o romance latino-americano, através do Boom, por
exemplo, operou um retorno “a fase paradisiaca da epopéia” (ANDRADE, 1987, p.
183), reencontrando-se com a realidade do éden poético que havia sido reprimido pela
maquina tradicional realista do mundo burgués. Partilhamos da interpretacdo de que o
romance moderno, supostamente “moribundo”, “agonizante”, ainda assim, teve poténcia
criativa para revitalizar mitos (como o Paraiso, em especial), inovar linguagens,
estruturas e operar “a criagdo de mundo inteiramente verbais” (SCHULER, 1989, p. 9).
Partilhamos a tese de que o romance — por causa dos elementos do nosso presente

inconclusivo — se reavalia, se reinterpreta constantemente, de modo a ndo se enrijecer



156

sob os parametros tradicionais da tradicdo realista/naturalista. Tendo exposto essas trés
partilhas, ndo seria 0 momento de empreendermos a revisdo de uma velha cartilha? Néo
seria a ocasido de fazermos uma releitura cosmogonica do regionalismo, do espaco
geografico do romance nordestino, com suas tenses? Nessa acepcdo critica, qual seria a
contribuicdo do romance osmaniano para entabularmos essas questdes que voltam nas
obras de escritores que atualizam a tematica regionalista? E tendo Avalovara como
modelo das nossas discussdes que faremos esses questionamentos, também fazendo
uma releitura da tematica regionalista na obra do escritor pernambucano.

No caso especifico de Osman Lins, alguns criticos de sua obra pensam que
ele abandonou o regionalismo nordestino a partir de sua segunda e experimentalista fase
literaria. Citemos apenas dois exemplos desse pensamento. Segundo Sandra Nitrini, em
seu ensaio O tempo na arte, a arte no tempo (Uma leitura de Marinheiro de primeira
viagem), Osman Lins, a partir de sua experiéncia pessoal na Europa, em “suas viagens
literarias, sem renegar seus pontos de partida, nunca a eles retornariam [sic], pois,
assim como a vida, a literatura ¢ movimento” (In: ALMEIDA (Org.), 2004, p. 45. Grifo
nosso). O outro exemplo é dado por Ana Luiza Andrade, em seu livro-ensaio Osman
Lins: critica e criacdo: “Como plataforma de chegada e de saida dentro do conjunto
ficcional de Osman Lins, o trajeto épico de O fiel e a pedra representa uma transicao
entre a busca do personagem e a construcdo da estrutura narrativa, transicdo que reflete
a ruptura critica com a problematica social da tradicdo romanesca na criacdo de
um romance que se constroi a partir de um jogo intertextual” (1987, p. 110. Grifo
nosso). Assim, Osman Lins pdde “romper com uma tradicdo romanesca centrada na
problematica social” (ANDRADE, 1987, p. 110). Diante do exposto, perguntamos:
Romper com o regionalismo nordestino? Ou romper com uma faceta desse
regionalismo, para instaurar um novo regionalismo?

De fato, o romance de 30 fincou suas estacas nas vidas secas dos filhos do
barro de um paraiso rachado: sertanejos, misticos, cangaceiros, engenhos, mas nao
reabilitou o paraiso a condicdo humana e & condicao natural nordestinas. O espectro do
romance de 30 consiste justamente nas imagens do nordeste que povoam, ainda, 0O
imaginario de outras regifes brasileiras, imagens de legado de atraso, miseéria,
subdesenvolvimento, seca, atavismo, decadéncias de engenhos, em nome de um
memorialismo nostélgico esteticamente acritico. Denunciar a seca de Fabiano e relatar a

decadéncia do engenho do seu Lula, por exemplo, ndo foi plenamente eficaz para purgar



157

uma imagem que se talhava, negativa, desde os romances do regionalismo naturalista
(como O cabeleira, de Franklin Tavora, por exemplo). A intengdo ndo irrompeu em
implosdo. Todavia, com Avalovara, especificamente com o segmento Cecilia entre os
ledes, vinculado ao segmento Abel e @': no Paraiso, Osman Lins permite-nos lé-los
como uma revisdo do regionalismo nordestino preconizado pelo romance de 30,
justamente no ponto lacunar: o direito ao Paraiso para a condi¢do humana nordestina,
ndo necessariamente igual as visdes dos colonizadores europeus, fundamentadas no
exotismo, mas, de certa forma, atualizando-a, ontologicamente. Essa reabilitacdo do
Paraiso é sugerida pelo romance Avalovara, quando Abel contempla, ao meio-dia —
justamente no periodo mais quente do dia (0 que evoca a seca) — a descida esplendorosa
da Cidade, buscada por ele, sobre um canavial nordestino. Como bem afirma Regina
Igel, essa Cidade, ao longo do romance, “¢ precursora do Paraiso”, ou seja, sdo
sinbnimos edénicos.

Entendemos que Osman Lins jamais rompeu com a tematica regionalista
nordestina, mesmo em sua segunda fase literaria, experimental e/ou re(i)novadora. O
que aconteceu foi uma retomada distinta da geracdo romanesca de 30. Como atesta
Alfredo Bosi, mesmo na primeira fase, o autor de Avalovara fazia, “paralelamente ao
uso de processos tradicionais, sérios esforcos de revisdo tematica e tradicional” (2006,
p. 422). Por exemplo, na narrativa Pastoral, de Nove, novena, a obra inaugural da
segunda fase literaria osmaniana, a paisagem nordestina a alcada a uma condicédo
relida/moderna quanto as pastorais greco-latinas: a paisagem, mesmo em um mundo
“rubro e desequilibrado”, enxergado pelo narrador (por causa do patriarcalismo de seu
tempo), tem arvores, além de “copiosas”, “vigorosas”, “retorcidas”, sdo “todas verdes,
verde transparente, verde espesso, verde carregado, puro, impuro, verde” (1994, p. 145).
Na visdao horizontal, o céu mostra que “a tarde esta nublada, fria. Antes que anoitega,
vai chover” (Idem, p. 150). Outro exemplo é dado pela narrativa Retabulo de Santa

Joana Corolina:

Escapando pela vereda feminina rosiana, uma natureza completamente
renovada surge no enterro da sofrida literatura regionalista brasileira
figurada no corpo da protagonista de “Retdbulo de Santa Joana
Carolina”, de Nove, novena. Com a for¢a de um renascimento, uma
nova e exuberante paisagem ergue-se majestosa de um cenario feito de
brotos verdejantes de palavras que ornamentam o cortejo flnebre da
personagem, e que evocam arvores, flores e animais extraidos dos
nomes e sobrenomes dos sertanejos que acompanham a sacralizagdo



158

desta mulher simples do povo, no seu ritual de retorno a terra. Um
retorno que, ao fincar raizes em seu préprio solo, opde-se desde logo
ao viciado movimento diasporico anterior, que busca salvacdo na
modernidade dos grandes centros urbanos do sul do pais, valorizando-
0s a custa de uma eterna condenagdo do Nordeste e do nordestino a
caricatura da miséria, da ignorancia e da desesperanca. (FERREIRA,
2010, p. 3).

O exemplo de Carolina é o da sertaneja que soube lutar e vencer, sendo
reintegrada ao cosmos edénico do chdo nordestino, e que esteve longe do beatismo
atavico, pois ela fora comiserada (LINS, 1994, p. 116). As vozes narrativas dos
acompanhantes do enterro de Carolina também apontam para uma visdo relida do
Nordeste, reconhecendo a labuta, mas gozando a vida dessa e nessa terra: “o mundo que
foi seu [de Carolina] e para o qual voltamos, de onde dentre nds alguns jamais sairam,
terra onde comemos, fornicamos, praguejamos, suamos, somos destruidos, pensando em
ir embora e sempre ndo indo, quem sabe 14 por qué” (LINS, 1994, p. 114). Diante
desses exemplos da obra inaugural da segunda fase literaria de Osman Lins, o
regionalismo permanece vivo na obra dele, mas, como bem atesta Lourival Holanda,
tomando “outra dimensao”, vindo a escapar “ao lugar-comum, a paroquializagéo, e
assume o desafio contemporaneo de pretender ao universal sem sacrificar o especifico”.
Assim, para critico pernambucano, “Osman Lins € um escritor regional, sem as peias”,
pois “regional € pertencer a um solo, ndo aos limites de uma fronteira” (HOLANDA, In:
FERREIRA (Org.), 2004, p. 115). Eis, portanto, uma conceituacdo revista e atualizada
do que ¢ ser escritor regionalista, “afinal, nem tudo na literatura brasileira é folclore e
cor local”, conforme Osman Lins (1979, p. 266).

E imprescindivel deixar patente que ndo estamos idealizando a paisagem
nordestina, como se ela ndo fosse passivel de secas, etc., assim como o é qualquer outra
regido brasileira. O problema é a permanéncia estética do mesmo discurso do
romanceiro regionalista de 30, sem apontar caminhos para a renovacao do regionalismo
por meio da reabilitacdo edénica da nossa regido, algo feito, persuasivamente, por
Osman Lins. Com essa perspectiva, fazemos nossas as seguintes palavras do escritor
pernambucano Gilvan Lemos, amigo de Osman, recapitulando o que dissemos, ndo
aceitando os extremismos quanto ao Nordeste Brasileiro: “Infelizmente, ainda persiste
em nosso pais a convicgdo de que o Brasil do Norte/Nordeste é diferente do Brasil

Sul/Sudeste. Quando acaba, vai-se-ver, ¢ tudo 0 mesmo Mané-José, grandezas e



159

misérias 1a como ca” (In: DIARIO OFICIAL. ESTADO DE PERNAMBUCO, 1998, p.
9).

Lendo uma carta para Gilvan Lemos, tomamos conhecimento do préprio
Osman Lins se posicionando sobre o regionalismo de 30, e mesmo sobre o de
Guimaraes Rosa, o “supra-regionalismo”, nos termos de Antonio Candido. Nessa carta,
Osman diz estar cansado do regionalismo, querendo ressaltar a desnecessidade na muita
insisténcia no uso dele quanto a mistura de uma vivéncia a sombra do de 30 (por
exemplo, José Lins do Rego) e com uma a sombra do de Guimarades Rosa. Desse ultimo,
Osman Lins diz que faltou a Rosa uma ampliddo do mundo regional em que ele
investiu. E arremata citando um exemplo latino-americano que soube fazer o que
Guimarées Rosa nédo fez: A morte de Artémio Cruz, de Carlos Fuentes. Segundo o autor
de Avalovara, esse livro, além de se coadunar, resumindo até certo ponto, com o que
Osman Lins vinha pensando em termos de renovagdo do regionalismo, “sem perder o
carater nacional, tem as portas — que sd0 numerosas — larguissimas”. (In: DIARIO
OFICIAL. ESTADO DE PERNAMBUCO, 1998, p. 5). Isso sé confirma o que Osman
Lins ja dizia em seu ensaio Guerra sem testemunhas: a “obra alcada a um nivel
expressivo de grande significagdo [...] poderd modificar conceitos literarios” (1969, p.
76). N&o obstante, precisamos deixar patente que essa reflexdo da carta ndo representa
rompimento com o regionalismo. O seguinte depoimento de Lauro de Oliveira, que

também foi amigo de Osman Lins, é oportuno:

Essa mudanga para Sdo Paulo era parte de sua estratégia para
firmar-se como escritor. Ndo representou uma rendncia as suas
raizes nordestinas. Ele jamais perdeu o contato com Pernambuco,
com o Recife, com Vitoéria de Santo Antdo, sua cidade natal. Sempre
que vinha ao Recife, viajava a Vitoria de Santo Antdo para rever
parentes e amigos, inclusive seu velho mestre e incentivador, o
professor José de Aragdo Bezerra Cavalcanti — o professor Aragdo,
como era conhecido, que, segundo ele, o impulsionou definitivamente
para a vocacdo literaria (OLIVEIRA, In: DIARIO OFICIAL.
ESTADO DE PERNAMBUCO, 1998, p. 5. Grifo nosso).

Ainda assim, o regionalismo ndo deixou de ser objeto de criacdo literaria na
obra de Osman Lins. Osman apenas quis dar movimento a essa tradi¢do, atualizando-a:
“a absorc¢ao feliz da tradicao faz do passado ndo um fato consumado, mas um presente
em movimento”, conforme Lourival Holanda (IN: DIARIO OFICIAL. ESTADO DE
PERNAMBUCO, 1998, p. 18). Feliz e orgulhoso de suas raizes regionais, Osman Lins



160

as renova por meio de uma reconfiguracdo cosmica: o trajeto dantesco é relido e posto
no sertdo espaco (pensamos em Cecilia entre os ledes) e no sertdo edenizado (Abel e
' no Paraiso), assim como, no romance O fiel e a pedra, Osman transplamou a
epopeia virgiliana numa Eneida sertaneja'®’. A propésito, como bem diz Jodo
Alexandre Barbosa, esse romance € um acerto de contas com toda a rica tradi¢do
ficcional do regionalismo de 30, acerto de contas que, em nenhum momento, significa
rompimento, mas amplitude estética.

O regionalismo de 30 legou do passado uma mimese das cangdes de gestas,
de amores tragicos, como o de Tristdo e Isolda, e das novelas de cavalaria. Mas 0 novo
regionalismo que ja se desenha em O fiel e a pedra ndo pede autorizagdo a Dante;
Osman viaja a Eneida nordestina e a atualiza em nome da renovacdo do regionalismo
nordestino: dois passados se encontram em um banquete do presente. N&o usa,
necessariamente, em O fiel e a pedra, 0 medievo para inovar, mas, alargando a distancia
da empreitada, o classico latino, 0o que exige maior engenho dessa transplantacao.
Avalovara vai, além de outros caminhos, a Antiguidade Classica e ao medievo, mas
principalmente a Dante, para fazer de forma inovadora o que o vate fez com sua
Commedia: transformar o romance numa catedral de palavras. Paralelamente, é
oportuno ressaltar a importancia que escritores dao a obra de Osman Lins, vendo,
inclusive, nas primeiras obras do escritor pernambucano maturacdo digna do oficio
literdrio. Um foi Autran Dourado que, em seu ensaio Osman Lins: rigor e paixao, fez

um breve tracado da obra de Osman Lins:

O Visitante j& possuia forca e paixdo, rigor frasico, plasticidade de
linguagem, grandeza de plano e confeccdo, presenca vigorosa dos
personagens, a ampla visdo do mundo, que ele iria ampliar e
desenvolver em vérias claves, de Os gestos a O fiel e a pedra
(CADERNO DE SABADO, 1978, p. 7).

Ana Luiza Andrade, entretanto, diz que as obras da primeira fase de Osman

Lins revelam “tendéncia de propagacdo estéril existente nos gestos rituais e nas palavras

132 Em Marinheiro de primeira viagem, Osman Lins confessaria, um pouco antes de publica-lo, quando
ainda era bolsista na Alianca Francesa parisiense, que 0 romance seria uma tentativa de transposicéo da
Eneida para o Nordeste de 1936, ou seja, um romance planejado “tendo em vista o poema de Virgilio”
(1963, p. 43). Diante desse depoimento do proprio autor de O fiel e a pedra, estamos diante de um
romance, que — conquanto publicado em 1961 — viaja no tempo narrativo, se espacializa justamente no
sertdo da década de 1930, época da explosdo do romance regionalista nordestino, para dialogar com toda
a tradicdo legada por esse tipo de romance.



161

mecanicas” (1987, p. 221). Nao ¢ o que pensa o romancista Autran Dourado, como

\

vimos, pois ele contrapde “esterilidade” e “mecanicismo” a “plasticidade de
linguagem”, “presenga” (ndo estéril, mas) vigorosa das personagens”, de modo que O
visitante ja se revela como uma narrativa cosmogonica, mesmo que 0s espacos regional
e psicolégico sejam ingredientes predominantes. Usemos apenas O visitante, como
exemplo, pois Os gestos, pediria uma brevidade de abordagem maior, pois tem treze
contos.

Narrativa cosmogonica, O visitante? Sim, por que ndo? Como ndo ver na
trajetéria da professora Celina uma condensacdo cosmogonica do drama edénico?
Criacdo, expulsdo e retorno numa sé personagem que espacializa em si mesma o drama
do Paraiso. Do estado de pureza vai a queda, ao envolver-se num ato de adultério com o
professor  Artur, expressado pelo ato sexual de ambos. O narrador,
atualizando/insinuando a expulsdo do Eden (Cf. HILL, 1986, p. 32), com a imagem da
espada flamejante em torno do Jardim. Esse processo imprime uma plasticidade
imagética impressionante, que ocorre neste momento em que Celina se vé expulsa de
seu paraiso de pureza, no “leito impuro, outrora casto” (LINS, 1955, p. 188): “Alguma
coisa se fechava sobre o contentamento, mal definida certeza que ela se apressava em
afastar. [...] Com inexplicavel sobressalto, abriu os olhos e inclinou o corpo. No alvo
lencol, a macula estendia-se — lamina de fogo — em dire¢do ao seu ventre” (Idem, 1955,
p. 71). Mas apos ter “a oportunidade de tentar redimir-se a seus proprios olhos pelo
sacrificio e escapar [...] ao jugo de Artur” (Idem, 1955, p. 188), Celina transplasma-se
num retorno epifanico para um novo Eden: “subita e esplendente vis&o atravessou-lhe a
alma, veloz, difusa e refratada, como um feixe de luz penetra a dgua intranqiiila” (Idem,
1955, p. 189). E num possivel didlogo com Pedro Paramo, de Juan Rulfo, romance
também de 1955, o final de O visitante pGe filha e pai juntos, o0 romance osmaniano
migra do realismo psicoldgico, que o atravessou em sua maior parte, para o realismo

fantastico:

O trovéo estalou, e a presenca do pai fez-se vivida no quarto. — Meu
pai! — Gemeu. Chamava um morto, como se ele fora vivo. Porque eu
também morri, eu também morri — pensava. Mas era como se
pressentisse, na escuriddo do tumulo, que a raiz de uma flor tocava o
seu coragdo destruido, ligando-o a luz do sol (LINS, 1955, p. 189).



162

A obra inicial de Osman Lins precisa ser revista ndo como uma obra de
tendéncia estéril e mecéanica, mas dindmica, que coloca, possivelmente, o seu autor,
mesmo com quase meia pagina do final de seu primeiro romance, apenas, em contato
com o entdo realismo magico latino-americano. Uma proposta de releitura dessa obra.
Ademais, mostra que o Paraiso foi uma temética que ndo surgiu na obra osmaniana em
Avalovara, mas j& em seu primeiro romance, obviamente sem 0 mesmo
experimentalismo de seu romance obra-prima.

Outro, o poeta José Paulo Paes, em seu texto Meia palavra sobre o escritor,
diz que o projeto literario de Osman Lins é muito rico, muito criativo, muito vigoroso e
muito “coerentemente realizado”. Para Paes, “esse projeto se desdobra sem quedas, nem
extravios de O visitante a Rainha dos Céarceres da Grécia, trazendo para a nossa arte
narrativa aquele empenho de renovagdo dos meios expressivos que se tem constituido
na tonica da grande ficcdo do século XX” (In: FUNDACAO CASA DE RUI
BARBOSA, 1988, p. 5). Como se V&, a tonica desses escritores € de que a primeira fase
de Osman Lins, mesmo tendo meios tradicionais de técnica narrativa, como é o caso da
densa notacdo psicoldgica, eles veem usos germinais de técnicas que o autor
pernambucano experimentaria radicalmente em sua segunda fase. Aproveitando a
mencao a Dante, gostariamos de dizer que faremos uma leitura possivel do regionalismo
urbano na Commedia. Logo apds, uma leitura revisora do regionalismo nordestino,

ambos sob a temética do Paraiso.

4.1 Avalovara e a Divina Comédia: o mito do Paraiso e o Regionalismo

Mas o que Dante e seu Paraiso tém a ver com o regionalismo? Seria Dante,
com suas marcantes preocupacdes estéticas esotéricas, um poeta ndo engajado com o
seu tempo, alienado dos problemas politicos de sua Florenca, por exemplo? As esferas
concéntricas do Paraiso teriam alienado o poeta da realidade terrena? Essas perguntas
sdo relevantes, pois 0 escritor e sua obra-prima, a Commedia, contribuiram
decisivamente para a criacdo de um dos romances mais experimentais da literatura
brasileira — e, portanto, um dos mais sujeitos a acusacdo de um exercicio gratuito de
esteticismo e de hermetismo vazios.

Publicado em S&o Paulo, em 1973, Avalovara foi escrito por Osman Lins,

nascido e criado na zona rural de Pernambuco, filho humilde de um alfaiate e 6rfio de



163

mde, no nascimento. Suas primeiras incursdes na literatura traziam as marcas do
romance regionalista engajado, embora com um enfoque intimista e reflexivo, nem
sempre comum a esse género. Com Avalovara, porém, o0 autor aparentemente rompe
com a tradicdo do regionalismo, enveredando pelo exercicio de técnicas expressivas e
rebuscamentos narrativos, nem sempre bem compreendidos pela critica, tampouco
aceitos pelo publico.

Avalovara, ndo fortuitamente, tem o Paraiso como tema central. Ademais,
esse romance tem sua estrutura montada na numerologia usada por Dante na Commedia,
especialmente o namero trés. Por exemplo, na configuracdo de trés personagens, as trés
mulheres que podem ser vistas como variaces da Beatriz dantesca, guias no processo
da busca de Abel/Dante pelo Paraiso. Na obra osmaniana, a alusdo a Commedia se
mostra como um projeto de releitura alegérica. Relatando, como diz Lukacs na sua
definicdo do romance, a busca degradada de valores auténticos (a esperanca do Paraiso)

de um heréi problemético (o nordestino Abel®

). Busca que ocorre num mundo também
degradado (a regido indspita, causticada pelo sol, pela miséria, pela ignorancia e pela
imposicdo do exilio). Mas assim como Dante usou o Paraiso criado esteticamente na
Commedia para denunciar a degradacdo moral que assolava a cidade de Florenca,
também Osman Lins o fez para erigir uma das mais devastadoras criticas feitas por um
texto literdrio a ditadura militar, que impunha uma censura feroz ao artista de seu
tempo. No entanto, ao contrario de obras como O quinze, de Rachel de Queiroz, A
bagaceira, de José Américo de Almeida (tida como marco fundador do romance
regionalista) e Vidas secas, de Graciliano Ramos, que mostram uma paisagem
nordestina irredimivelmente assolada pela seca (no mesmo estado em que Dante

encontrou a arvore do conhecimento), Avalovara torna possivel***

a redencéo para esse
chdo. Se obras como Pedra bonita, de José Lins do Rego e O romance d’a pedra do
reino e o principe do sangue do vai-e-volta, de Ariano Suassuna, enfatizam um
misticismo popular configurador do atavismo do povo nordestino, Avalovara possibilita
a sua superacdo, no relato de um amor mistico e carnal que se realiza como uma

reintegracdo edénica da natureza com o humano.

133 Cujo nome evoca o nome biblico do filho eleito de Deus, mas assassinado por seu irméo Caim.

134 Nas espirais de seus experimentalismos estéticos necessarios ao ocultamento de sua critica a policia do
pensamento dos anos 70 no Brasil.



164

4.2 O direito de Florenca ao Paraiso na poesia: A Divina Comédia e o regionalismo

literario

De maneira ampla, o regionalismo, segundo Ligia Chiappini, diz respeito
ndo sO aos costumes, supersticdes, crendices e modismos de uma regido localizada no
ambito rural, mas também ao &mbito citadino, a despeito da énfase na traducdo das
regides rurais (In: ESTUDOS HISTORICOS, 1995, p. 155). Ainda conforme Chiappini,
“no limite, toda obra literaria seria regionalista, enquanto, com maiores ou menores
mediacdes, de modo mais ou menos explicito, ou mais ou menos mascarado, expressa
seu momento ¢ lugar” (In: Idem, 1995, p. 155). N&o obstante, durante algum tempo o
regionalismo privilegiou, predominantemente, o local sobre o universal, especialmente
no Romantismo, com a énfase no exotico/pitoresco como afirmacdo de identidades
nacionais nas nacdes colonizadas. No século XX, havera um deslocamento: o universal
passa a ser realcado sem abandonar o local: da critica social da reificacdo humana em
situacdo de miséria, exemplificada, no caso brasileiro, pelo romance de 30, o
regionalismo al¢a voos metafisicos, por exemplo, na América Latina. Antonio Candido,
em seu ensaio Literatura, espelho da América? (no qual retoma postulados de ensaios

anteriores, como Literatura e subdesenvolvimento), assim o exemplifica:

Eu propus a designagao de ‘super-regionalismo’ para esta modalidade,
que abrange escritores latino-americanos como Juan Rulfo, Garcia
Marquez, Mario Vargas Llosa’®®. E uma espécie de superagdo do
nacionalismo romantico, mediante o uso do tema regional como
veiculo de uma expressdo de cunho universalista (In: REVISTA
REMATE DE MALES, 1999, p. 112).

Candido, obviamente, inclui Guimardes Rosa nesse contexto, cuja obra tem
o0 regional, como Grande sertdo: veredas, expressando “o que o homem tem de mais
universal”, concluindo que o regionalismo “é capaz de assimilar a inovagdo sem perder
a capacidade de representar as particularidades do contexto onde funciona” (In: ldem,
1999, p. 112-113). Nesse sentido, Ligia Chiappini atesta que ndo é sO0 a qualidade
literaria que eleva certas obras a universalidade, mas também a localidade, “o seu

espaco histdrico-geografico, entranhado e vivenciado pela consciéncia das personagens,

135 |igia Chiappini p&e outros nomes, como Faulkner, Verga, Carpentier, Arguedas, Steinbeck, além de
Guimardes Rosa e Rulfo (In: ESTUDOS HISTORICOS, 1995, p. 156-158).



165

que permite concretizar o universal™*®” (In: ESTUDOS HISTORICOS, 1995, p. 157).
Assim também pensa parte dos escritores internacionais contemporaneos, como o
israelense Amds Oz, que numa entrevista falou: “l suppose there is something universal
in the provincial. My books are very local, but in a strange way | find that the more
local, parochial and provincial, the more universal literature can be®*™ (2008).
Pensamento que concorda com esta reflexdo de Ligia Chiappini, que utilizamos para
aprofundar um pouco o que Amos Oz disse:

Se o local e o provincial ndo sdo vistos como pura matéria, mas como
modo de formar, como perspectiva sobre 0 mundo, a dicotomia entre
local e universal se torna falsa. O importante é ver como o universal se
realiza no particular, superando-se como abstracdo na concretude
deste e permitindo a este superar-se como concreto na generalidade
daquele. Desse modo, as “peculiaridades regionais” alcangam uma
existéncia que as transcende. Assim, espaco fechado e mundo, ao
mesmo tempo objetivos e subjetivos, ndo necessitam perder sua
amplitude simbdlica (In: ESTUDOS HISTORICOS, 1995, p. 158).

O regionalismo se instaurou como uma tensdo dialética entre idilio e
realismo/naturalismo. Dito de outro modo, o regionalismo, a0 mesmo tempo em que
cantou a natura, denunciou a agrura, de modo que, se no Romantismo a paisagem foi
cantada como um Eden, essa mesma paisagem foi denunciada como um ermo pelo
Modernismo.

A obra-prima de Dante pode ser entendida como um espaco poético-
narrativo em que a dialética sobredita é, aparentemente, harmonizada, tornando possivel
ver um regionalismo poético e universal nessa Suma Poética, versando a partir da regido
da toscana, especificamente falando de sua Florenga. Como lembra Ligia Chiappini, “ha
quem vincule o regionalismo literario a tradicdo greco-latina do idilio e da pastoral” (In:
Idem, 1995, p. 156). Mesmo que essa professora ponha George Sand, na Franga, Walter
Scott, na Inglaterra, e Berthold Auerbach, na Alemanha, como retomadores dessa
tradicdo nos moldes formais do romance regionalista, é possivel ver Dante como um

divisor de aguas quanto a vinculacdo do regionalismo literario a tradicdo greco-latina.

138 Conforme Chiappini, 0 espago regional, em seu processo de criagdo literaria, ¢ “portador de simbolos™
(In: ESTUDOS HISTORICOS, 1995, p. 158), de modo que, sendo portador de simbolos, o espago
regional esta atravessado pela universalidade do simbolismo do imaginario humano.

137 «“Penso que hé algo universal no provincial. Meus livros sdo muito locais, mas, de um modo estranho,
descubro que quanto mais local, paroquial e provincial, mais universal a literatura pode ser” (Tradugdo
nossa).



166

Retomando a tese lukacsiana de que a Commedia é o ponto de convergéncia entre a
epopeia e o romance (LUKACS, 2000, p. 68-69), essa obra dantesca pode ser
considerada, de certa forma, por seu carater duplamente poético e narrativo, como um
hibrido poema-romance, ou melhor, um poema épico-romanesco'*® (STERZI, 2008, p.
106). Nesse sentido, o grande poema de Dante pGe um pé no idilio greco-latino e o
outro no realismo. Diante disso, muito antes de Sand, Scott e Auerbach iniciarem, no
século XIX, a tensdo entre esses pdlos, em forma romanesca regionalista propriamente
dita, a Commedia ja a comportava em seus versos. Nao sé para descrever a viagem ao
Além, mas também para mostrar as fissuras da sociedade de seu tempo com o sagrado
(mesmo o papado) e apontar caminhos para a reintegracdo cosmica.

Enquanto estd em sua viagem iniciatica pelo Além, o vate italiano, por
exemplo, ndo se esquece de sua cidade natal: Florenca, de modo que a Commedia
também ¢é conhecida como “Historia Poética de Florenga” (STERZI, 2008, p. 35).
Assim, a ascese paradisiaca como que o eleva a um estado moral pelo qual Dante ndo
apenas enobrece o passado florentino, na voz de seu trisavd Cacciaguida, mas também
se posiciona politica e esteticamente contra os costumes florentinos degenerados, mas
dando esperanca de dias melhores. E sumamente importante ter em mente que ele esteve
escrevendo a Commedia exilado de seu paraiso citadino-campestre. E por essa razio
“que ¢é tanto mais significativo que essa obra titanica [...] seja produto da situacdo de
exilio de seu autor, expulso (exilio, ex-solum) de sua cidade natal” (LOMBARDI, In:
Revista Entre Livros, [s.d.], p. 22). Portanto, Dante ndo fica restrito as descri¢des do
inferno concreto e desse lugar como alegoria da maldade/baixeza moral humana, mas
aponta que o humano tem o direito, se for retificado, de ascender ao Paraiso mesmo no
estado terreno, como o vate florentino.

Consideremos o encontro de Dante, no quinto céu (o dos martires) com o
trisavé Cacciaguida, um cavaleiro cruzado que faleceu na Terra Santa, encontro que

constitui os cantos XV, XVI e XVII do Paraiso e mais uma mengéo no canto XXX:

%8 Curtius entende que a Commedia “ndo se acomoda a nenhum género [literario]” (1979, p. 379), de
modo que a obra-prima dantesca trouxe uma renovagcdao estrutural, sendo influenciada por obras classicas
(como A Eneida, de Virgilio) e medievais (como as narrativas misticas de viagens ao Além). Curtius,
mais especificamente, entende que a epopeia virgiliana, que funde historia e transcendéncia, e a epopeia
filosofico-teoldgica de Alano “cooperaram na forma literéria criada por Dante na Comédia” (1979, p.
379).



167

“Fiorenza dentro da la cerchia antica,/ ond’ella toglie ancora e terza ¢
nona,/ si stava in pace, sobria e pudica.// [...] Se la gente ch’al mondo
pid traligna/ non fosse stata a Cesare noverca,/ ma come madre a suo
figlio benigna,// tal fatto é fiorentino e cambia e merca,/ che si sarebbe
volto a Simifonti,/ 12 dove andava 1’avolo a la cerca; [...] Sempre la
confusion de le persone/ principio fu del mal de la cittade,/ come del
vostro il cibo che s’appone;// [...] A lui t’aspetta e a’ suoi benefici;/
per lui fia trasmutata molta gente,/ cambiando condizion ricchi e
mendici;// [...] sedera I’alma, che fia giti agosta,/ de 1’alto Arrigo, ch’a
drizzare Italia/ verra in prima ch’ella sia disposta™® (ALIGHIERI,
2008, p. 110/115/124/213).

Por um lado, vemos uma louvacao idilica do passado feliz de Florenca, no
qual a cidade usufruia de uma retidao politica e cultural. Mas, por outro, devido a
mistura com gentes vizinhas, a corrupcao da Igreja e ao dominio politico dos guelfos
sobre a cidade, Florenca é solapada por uma decadéncia moral. Dante, na voz de seu
trisavd Cacciaguida, ndo poupa versos para ndo s6 enobrecer Florenca como um Eden,
mas também para denunciar a retirada desse estado edénico por causa da queda politica
e religiosa que assolou a cidade. N&o fortuitamente, o poeta se declarou florentino de
nascencga, mas ndo de costumes.

As relacdes familiares estavam indignas de respeito, havia compra e venda
ilicitas no comércio, a Igreja comercializava indulgéncias e usurpava o poder temporal
(o politico). Mas Dante tinha esperanca de que esse quadro mudasse, de modo que
confiava em Henrique VI1I de Luxemburgo para que essa esperanca fosse concretizada.
Henrique VII tornou-se imperador em Mildo e em Roma, respectivamente nos anos
1311 e 1312, mas faleceu em 1313, levando Dante a ter uma decepcdo com a politica,
de modo que “vagando de cidade em cidade nos dominios gibelinos, [Dante] dedicou-se
até o fim da vida a elaboragio da Comédia” (FRANCO JUNIOR, 1986, p. 26). Antes do
exilio, Dante era uma pessoa envolvida com politica: foi priore, membro do governo
florentino, mas com os conflitos entre guelfi bianchi e neri, mais uma acusagéo de

corrupcéo, o vate teve de se exilar para escapar da morte.

139 Florenca, dentro de sua cerca antiga,/ aonde sua terca e nona ainda soa,/ estava em paz, da temperanca
amiga.// [...] Se a gente que no mundo é mais mesquinha /aqui madrasta com César ndo fora / mas como
mae que os filhos acarinha,// ndo seria alguém um florentino agora / e teria retornado a Simifonti,/ onde o
avd seu mercadejava [mendigava] outrora;// [...] Nele (em Henrique VII) confia: seus prémios e castigos/
beneficio trardo a muita gente,/ cambiando estado ricos e mendigos./ [...] a alma estara de Henrique que,
proposta a endireitar a Italia, sera eleita/ a tanto, antes de estar-lhe ela disposta. (Traducdo de ltalo
Eugenio Mauro). Respectivamente, versos 97-99 do canto XV, versos 58-63 do canto XVI, versos 88-90
do canto XVII, versos 136-138 do canto XXX.



168

No exilio, Dante se refugia ndo mais na conjuntura da polémica politica de
seu tempo, mas em sua fe religiosa e na arte poética, a composi¢cdo de sua Suma
Poética. A esperanca é transferida de Henrique VI para o Paraiso, de modo que o poeta
sugere, no encontro com os espiritos dos justos com aparéncia fisica que terdo por
ocasido da ressurreicédo final, o retorno do Paraiso ndo s sobre Florenca e a Italia, mas
também sobre todo o cosmos. Diante do breve exposto, € possivel ver na Divina
Comédia a presenca do elemento regionalista, representado pelas minuciosas
consideracBes do autor sobre a cidade de Florenca, mas ao mesmo tempo a
transcendéncia desse regionalismo de denuncia do caos reinante por um “regionalismo
cosmico”, na expressdo feliz usada por Davi Arrigucci Janior, quando fala de Grande
sertdo: veredas, de Guimardes Rosa'*’. Reiterando que, através dos poucos justos
florentinos encontrados por Dante nas esferas paradisiacas (trés, entre eles o trisav0), o
poeta antevé a chegada de uma aurea felicidade, alegorizada e concretizada pelo direito
ao Paraiso como simbolo de um mundo harmonioso e justo.

Apesar do topos salvacionista e redentor, Dante foi um poeta que
absolutamente ndo silenciou sobre o seu tempo. Como diz Segismundo Spina, a
Commedia ¢ uma “literatura semi-empenhada”, e essa expressdo denota, em termos
medievais, uma literatura que apresenta a satira, 0 propdsito artistico e a alegoria, ao
mesmo tempo em que apresenta a teologia e a filosofia (1973, p. 17). Mesmo alcado as
mais transcendentais alturas do Paraiso, o vate italiano estava com os olhos bem fitos na
sua Florenca. E por esta razdo que a obra-prima de Dante pode ser considerada
“engajada”, se compreendermos esse “‘engajamento” como um comprometimento claro
e deliberado de denuncia social, pela contestacdo e critica ao autoritarismo e a
brutalidade, acolhendo a dor das vitimas; e “como espago onde a histéria dos vencidos
continua se fazendo, lugar onde a memoria é resguardada para exemplo e vergonha das
geracdes futuras” (DALCASTAGNE, 1996, p. 24-25).

4.3 O direito do Nordeste brasileiro ao Paraiso no romance: Avalovara e o
regionalismo de 30

No tema T, do romance Avalovara, a personagem Cecilia, segunda mulher

por quem Abel se apaixona, é, conforme abordamos, um ser androgino, cujo corpo é

0 Que antes de Arrigucci Junior foi empregada por Harry Levin ao Ulysses, de James Joyce.



169

composto por pessoas: “dez mil homens estdo na sua carne. [...] No seu corpo, ha
corpos” (1973, p. 195-196). A androginia de Cecilia € uma evocacao do estado original
do ser humano, no Paraiso, pois, segundo o Judaismo, o ser humano era androgino,
tendo os principios masculino e feminino fundidos em si mesmo, logo antes de serem
separados os sexos (UNTERMAN, 1992, p. 25). Além dessa evocagdo adamico-
primordial, Cecilia é uma alegoria da expulsio do Eden, o que traz provocadoras
implicagdes para uma releitura desafiadora do regionalismo nordestino que Osman Lins
estaria propondo com a prosa experimental de Avalovara.

Quando as caravelas portuguesas chegaram ao Brasil, e justamente ao
Nordeste brasileiro, a natureza litoranea foi equiparada ao Eden. O Romantismo
construiu uma imagem exética do pais, fincada na cor local, fruto de descri¢cdes
saudosistas de portugueses e de “brasileiros” exilados na Europa. Com a ascensdo do
Realismo/Naturalismo, porém, e sob os imperativos de um cientificismo predominante,
essa imagem exotica foi rejeitada e substituida pela analise social e econdmica das
regides interioranas, nas quais o sofrimento humano e a exploracdo dos poderosos eram
evidentes. Aludindo ao que falamos, o regionalismo nasce no século XIX e se consolida
com o romance dos anos 1930. A tdnica dessa prosa romanesca consiste na constatacao
da seca como um elemento fatidico que torna a natureza/paisagem nordestina
irredimivel nessa prosa, forcando seus habitantes a se exilarem. Em meio a miséria
circundante, surgem as figuras dos cangaceiros sem humanidade e dos misticos-beatos
atavicos (filhos espirituais de Conselheiro), que se juntam a figura sofrida do homem
sertanejo, tendo como pano de fundo cenéarios bélicos repletos de mortandades. Nesse
contexto, a Unica esperanca a que se pode almejar é a de um purgat6rio que nem sequer
vislumbra, na penumbra, o Paraiso.

Em se falando de Avalovara, Roos, Cecilia € O, as trés mulheres pelas
quais Abel se apaixona, como aponta Ana Luiza Andrade, “representam trés estagios da
vida e do romance de Abel [...]: Roos é a procura desnorteada, Cecilia é a transigéo e
7 ¢ a plenitude” (1987, p. 185-186). Esse “romance” representa a busca de Osman
Lins, a partir dos referentes europeu e brasileiro, para criar seu proprio género
romanesco (ANDRADE, 1987, p. 186). Nesse processo de busca de Osman Lins como
escritor nordestino, através de seu alter ego Abel, também escritor, Cecilia € uma peca
alegdrica fundamental, representando uma “transi¢do” de géneros romanescos e, talvez,

uma fase de transicdo do regionalismo, que ainda subsiste sob o espectro de 30. Nesse



170

contexto, a tematica edénica, alegorizada através de Cecilia, simbolo da unidade perdida
do Jardim***, nos interessa sobremodo. Num dado momento, diz Abel acerca de Cecilia,
apos expressar 0 desejo de inaugurar, com ela, um mundo em harmonia com a fauna:
“Cecilia, de cabega baixa, lembra que ndo mais existe e nao sera reencontrada a
harmonia do tempo em que a onga lambe as unhas do homem” (LINS, 1973, p. 213).
Considerando que a historia amorosa de Abel e Cecilia evoca o espago-fisico do
Nordeste Brasileiro e 0 espaco-tempo da literatura e da cultura popular nordestina
(FERREIRA, In: FARIA; FERREIRA (Orgs.), 2009, p. 95), as implicacdes dessa
assertiva sobre Cecilia traduzem a imagem negativa do Nordeste como Eden ressequido
e configurador de banidos, sendo um lugar adverso'*?. Tanto que Abel, ao que parece,
chegou a ser afetado por esse pessimismo de Cecilia, diante da suposta miserabilidade
fatidica do ch@o nordestino, por meio do qual Cecilia diz que a harmonia edénica €

impossivel, de modo que essa imagem negativa deve continuar:

Devo aceitar o meu estado de banido do Eden. N&o inauguramos, eu e
ela (Cecilia), um mundo. Mundo algum. Nenhum. N&o estamos
separados ou isentos do mal. O mal, quinhdo e heranca, faz parte de
nés. Ao contrario, porém, dos afortunados solitarios do Eden, estamos
(Abel e Cecilia) longe de ser protagonistas de alguma fabula de queda
e expulsdo: nascemos expulsos e caidos. Temos, com isto, a
alternativa de aceitar a condicdo de degradados e realizar, em agOes
densas de generosidade e de cllera, a nostalgia do Jardim (LINS,
1973, p. 236).

Ao encarnar uma personagem envolvida com a defesa dos direitos das
populacdes menos favorecidas da regido, partilhando tanto as “atribulagdes dos que
povoam os mangues e os bairros afastados” (Idem,1973, p. 210) como as dores dos
explorados trabalhadores dos canaviais dos engenhos (ldem, 1973, p. 171), Cecilia
sugere em sua narrativa que a imagem austera do nordestino sofredor, sem direito ao
Eden, deve perdurar. A ponto de Abel ser aparentemente afetado por tal imagem,
dizendo que o direito ao Paraiso para o nordestino ndo € possivel, nem sequer como

uma nova narrativa edénica. Devemos, entdo, contentar-nos apenas com 0s gestos e 0s

141 L, i e, . , . . , . ,
“Cecilia, o equilibrio € pouco seguro e ilusdrio, bem sei, quando o homem nele esta incluido. Mesmo

no Eden, esse estado perdura muito menos do que se pode esperar. Quantos passos daremos juntos?”
(Lins, 1973, p. 196-197).

142 Essa imagem 6 ratificada por Ana Luiza Andrade: “a configuragio de Cecilia entre os ledes se explica
por esta se apresentar rodeada por um meio adverso, o nordeste, terra natal de Abel, e ter a0 mesmo
tempo a capacidade de nele viver” (1987, p. 188). Todavia, Abel mostra a condi¢do subumana, por
exemplo, da vida no Edificio Martinelli, denotando que varios pontos do pais inteiro, ndo s6 uma regido,
podem ser “um meio adverso”.



171

atos nostalgicos do Eden. Ao mesmo tempo, fica a imagem da perpetuagio de uma
condigdo m4, pela qual o mal é ressaltado, seja no conflito dos cangaceiros, seja na
morte provocada pela seca, perpetuacdo alimentada ndo sé pelos mecanismos de poder,

mas também pelas artes:

Os romances de Graciliano Ramos e Jorge Amado, da década de
trinta, a poesia de Jodo Cabral de Melo Neto, a pintura de carater
social, da década de quarenta, e 0o Cinema Novo, do final dos
cinguenta e inicio dos anos sessenta, tomardo o Nordeste como o
exemplo privilegiado da miséria, da fome, do atraso, do
subdesenvolvimento, da aliena¢do do pal's143 (ALBUQUERQUE
JUNIOR, 2009, p. 216).

No entanto, Abel reluta em aceitar essa danacdo, de modo que ele néo cede,
como Cecilia, ao enfrentamento direto, conquanto ja antecipadamente condenado, com
a causa social (FERREIRA, 2010, p. 4), preferindo investir na palavra, na literatura
como uma forma de reacdo possivel do ser humano numa situacéo adversa (LINS, 1973,
p. 171/175-176/211). Considerando que a narrativa de Cecilia encarna, de certa forma,
uma etapa de transi¢do do romance regionalista nordestino, Abel diz que a vé “de um
modo purgador” (Idem, 1973, p. 209). Purgatdrio, locus da esperanga certa do direito ao
Paraiso. Na narrativa de Cecilia, o regionalismo comeca a ver purgada a sua tematica da
danacdo da seca, em termos dantescos, para ascender a concretizacdo da esperanca do
Paraiso. Por essa razdo, entendemos que Abel comeca a se cansar dessa imitatio naturae
da regido nordestina, buscando apontar um novo horizonte para uma redefinicdo da

literatura brasileira. Diz ele:

Na zona canavieira ha qualquer coisa de novo e que de certo modo me
interessa: essas ocupacdes de terra e até esses incéndios. O objetivo é
abalar e, quem sabe, eliminar de uma vez certos esquemas que ja
duraram muito. Mas sera isto uma corrente ou um agude arrombado?
(Idem, 1973, p. 174. Grifo nosso).

Ainda a esse respeito, em entrevista a Jean-Louis Ezine, em Paris, Osman

Lins declarou, a propésito de Avalovara, que sempre desconfiou do regionalismo™*,

3 Durval Muniz de Albuquerque Janior, em seu livro A invencdo do Nordeste e outras artes, ainda
ressalta que essas artes tomaram a condigdo nordestina acriticamente, de modo que acabaram “por
reforcar uma série de imagens e enunciados ligados a regido que emergiram com o discurso da seca, ja no
final do século passado (o XIX)” (2009, p. 216).

144 Ermelinda Ferreira elenca outros textos ensaisticos de Osman Lins que entram nessa discussdo (2010,
p. 05). No ensaio Ao pé da fogueira, de 1976, Osman Lins se posiciona contra a caricaturizagdo do



172

mas ressaltando que também nunca quis “falar de um Brasil colorido, carnavalesco,
mascarado” (1979, p. 200). Em outra entrevista, disse, ainda especificamente sobre
Avalovara, que “nem tudo na literatura brasileira é folclore e cor local” (LINS, 1979, p.
266). Para Ermelinda Ferreira, a forma como Lins lida com a natureza sertaneja pode
ser compreendida “como uma retomada e uma releitura do romance de 30 em seus
aspectos mais marcantes, produzindo uma profunda ressignificacdo da geografia fisica e
humana exaustivamente representada neste género” (2010, p. 1).

Em Guerra sem testemunhas, o escritor v& a indissociabilidade entre o
artista e a politica partidaria, pois “um desses aspectos servira ao outro, sera absorvido
pelo outro” (1969, p. 274), de modo que o escritor tera de optar pela literatura, pois com
ela tem um pacto, pacto de fidelidade as palavras (LINS, 1969, p. 274). Do contrario, 0
escritor deveria abandonar a literatura, para se relacionar com “o comicio, o panfleto, o
cartaz, talvez a guerrilha. Todos estes meios seriam mais apropriados a acdo politica
propriamente dita que a literatura” (Idem, 1979, p. 265).

A morte de Cecilia, no final do capitulo, pode ser lida como uma “alusio ao
abandono radical de qualquer possibilidade, no projeto do escritor protagonista, de uma
escrita politicamente engajada nos moldes tradicionais, com a qual tera flertado em
algum momento da vida” (FERREIRA, 2010, p. 8). Mas é preciso lembrar que a
terceira mulher de Abel, 7, traz Cecilia ressurgida em si mesma, juntamente com a
europeia Roos, numa triparticdo confluente e antropofagica de regionalismos para
recriar um, o nordestino (LINS, 1973, p. 261-262). " representa a plenitude, o direito

3

ao Paraiso, traduzindo um amadurecimento romanesco que enfatiza “uma literatura

nordestina, afinal, renovada, emancipada da miséria” (FERREIRA, 2010, p. 4). Assim,

0s amantes, ao final do romance, podem ingressar no Paraiso:

Cruzamos um limite e nos integramos no tapete somos tecidos no
tapete eu e eu margens de um rio claro murmurante povoado de peixes
e de vozes nos e as mariposas nos e girassois nés e o passaro benévolo
mais e mais distantes latidos dos cachorros vem um siléncio novo e

sofrido homem do campo, pondo-0 como um estranho, inimigo da urbe e inferior, atitude burlesca feita,
sobretudo, nas festas juninas: “falsificar esses nossos irméos (homens e mulheres do campo), idealiz&-los
e ridiculariza-los, como tanto se faz nas festas de junho, ndo passa de irresponsabilidade. Uma brincadeira
estupida” (LINS, 1977, p. 156). Em outro texto ensaistico, apresentado como entrevista, sobre A Primeira
Semana de Cultura Nordestina, ocorrida em Natal, em 1978, Lins se posiciona contra o patrocinio tutelar
da cultura popular nordestina pelas elites intelectuais/académicas. Consequentemente, essa atitude afeta
letalmente a cultura nordestina, para torna-la “um objeto de museu. [...] Porque s6 as proprias camadas
sociais que criam e elaboram a cultura popular tém condicdes de preserva-la, manté-la viva” (Idem, 1979,
p. 263).



173

luminoso vem a paz e nada nos atinge, nada, passeamos, ditosos,
enlacados, entre 0s animais e plantas do Jardim (LINS, 1973, p. 413).

Embora assassinados pelo sistema ditatorial circundante, Abel e & néo
desaparecem enquanto arautos da esperanga. Ao contrario, ressurgem irmanados com a
fauna e a flora do Eden, eternizando-se fantasticamente, maravilhosamente, na trama de
um tapete ornado com motivos do Paraiso — mas efetivamente tecido com as palavras
do romance - sobre o qual as personagens Se amam apaixonadamente.
Concomitantemente, a Cidade buscada por Abel pousa sobre o canavial dos sofridos
cortadores de cana-de-agUcar, explorados pelas usinas pos-engenhos. Assim, irrompe-se
“a imagem de um Eden possivel para o povo nordestino” (FERREIRA, 2010, p. 6), sem
complexos de inferioridade, com seu chédo reedenizado. Se a experiéncia dos jardins na
inacessivel Europa foi um sofrimento para Abel, assim como foi dilacerante a sua
relacdo de intimidade com o peso e o desespero dos cenarios abjetos e ressequidos da
nordestina, com a urbana ", o escritor, afinal, encontra um ponto de equilibrio. Ponto
que Ihe permite confessar, sem culpa, 0 seu desejo mais intimo: o de apontar, sem
remorso, como um auténtico florentino medieval, para a possibilidade de um mundo
reordenado e feliz. Nao se trata apenas de um “éden poético” (ANDRADE, 1987, p.
205), mas também de um Eden existencial.

Através destas reflexfes, fazemos uma revisdo desta declaracdo de Sandra
Nitrini, quanto a Cidade: “Como seus antecedentes [Dante, Werther e Ahab], [Abel]
morre, sinalizando que, mesmo tendo alcangado ainda em vida a Cidade Ideal, essa n&o
cabe em nosso mundo” (In: ESTUDOS AVANCADOS, 2010, p. 155. Grifo nosso).
Ora, se ndo cabe no planeta, pelo menos, para Abel, conforme o romance mostra — ipsis
literis — cabe no Nordeste: “a Cidade, com uma topografia tdio movimentada como a
paisagem do Nordeste sobre que, efémera, desce e pousa” (LINS, 1973, p. 405). Pouco
tempo depois, Abel reforga esse pouso: “Contemplo a Cidade, radiosa e insulada, sobre
o canavial” (Idem, 1973, p. 410). Conforme Regina Igel: “Para Abel, a Cidade
flutuante, que lhe advém no momento microatdbmico que antecede a copula excelsa, € a
visdo do Paraiso, mais proximo, funéreo e resplandecente”, de modo que a Cidade é
“precursora do Paraiso” (1988, p. 153).

Mais explicagdes sobre a Cidade sdo imprescindiveis, a comecar pelas que

sdo suscitadas por estes fragmentos:



174

Sobre o esplendor e a harmonia da Cidade pesa uma nota sombria.
Tem a Cidade, na sua deslumbrante riqueza, algo de um cadaver podre
e perfumado. [...] A Cidade: tartaruga sem cabega. [...] Contemplo a
Cidade, radiosa e insulada, sobre o canavial, contemplo as aguas
imdveis, os palacios brilhantes como quartzo, as colunas muito altas e,
de subito, [...] soprando-a, descobrisse no passaro um animal
escamoso, ninado de piolhos, pustulas e vermes, a Cidade, sem nada
perder da pompa visivel, revela seu asco, a sua doenca, suas camadas
maléficas, até aqui dissimuladas (LINS, 1973, p. 406-407/410).

Durante parte significativa de Avalovara, ndo ha descri¢cbes da Cidade tdo
negativas, aparentemente, como “algo de um cadéaver podre”, “tartaruga sem cabeca”,
“doenga” e “camadas maléficas”, por exemplo. Talvez, tais notacdes fossem motivos
para que Regina Dalcastagné entendesse que Abel a destruiu, “porque revela seu
segredo, porque renega seu fascinio, quebra seu sortilégio” (2000, p. 43).
Indubitavelmente, confessamos que essa Cidade é o simbolo mais hermético, ou
enigmatico, do romance Avalovara, até um pouco mais do que ', de modo que nos
deparamos com uma arqueologia literaria. Nao obstante, apds outras pesquisas mais
abrangentes, fundamentados justamente nas expressdes “pejorativas” do cariter da
Cidade, é que podemos lancar uma proposta hermenéutica que concilie o esplendor
dessa Cidade com sua “nota sombria”.

Segundo Eder Rodrigues Pereira, em sua dissertagdo sobre o planejamento
de Avalovara a luz da critica genética, baseado nos recortes escritos a mao,
datilografados por Osman Lins, “a descrigdo faz referéncia a cidade de Stambul”, além
de “provavelmente, parte da descrigdo se refere a Basilica de Santa Sofia e outros
pontos da cidade” (2009, p. 164). Nao obstante, permanece a indefini¢do do nome da
Cidade na anotacdo de Osman Lins, de modo que, apesar das referéncias a certos locais
de Constantinopla, ou atual Istambul, isso ndo nos autoriza a dizer que a Cidade seja
Istambul, mas que essas cidade foi usada como arcabouco para a criacéo literaria da
enigmatica Cidade de Avalovara.

De qualquer forma, em um dos manuscritos com informagdes descritivas da
Cidade, Osman Lins explica a fung¢@o da vinda da Cidade: “a vinda da Cidade liga-se: a

busca de uma forma artistica***; de uma sociedade ideal, eco das antigas idades de ouro;

145 Essa questsio da forma artistica nos remete para a discussdo da renovagdo do romance como género
literario, ja realizada no capitulo anterior.



175

da prépria identidade; de uma harmonia com o mundo**®” (In: PEREIRA, 2009, p.

162. Grifo nosso). Com isso, Osman afugenta o aspecto pejorativo em torno da Cidade;

mas o0 que dizer para as supracitadas expressdes? A resposta pode ser encontrada na

alquimia, elemento, inclusive, usado em Avalovara para falar da androginia de Cecilia.

Entdo, deixemos Osman Lins falar sobre o hermafroditismo alquimico:

O segundo grande simbolo da alquimia é o matrimbnio. A
combinacdo do Sol e da Lua, “nosso ouro”, ¢ “nossa prata”,
simbolizava-se nestes termos, amilde com um desenfado de
simbolismo sexual inaceitdvel em um trabalho de publicagdo
moderna. O Sol fecunda a Lua para gerar a pedra.

Mas na ldade Média, a idéia de fecundacdo e geracdo era muito
diferente da de hoje e simbolizava-se como uma morte seguida de
uma ressurreicao.

Assim, o produto do matriménio do Sol e da Lua, que figurava como
um hermafrodita, porque continha elementos de ambos, simboliza-se
COmMo um corpo morto, um cadaver hermafrodita na tumba, tornando-
se negro e putrefato

A influéncia celestial pode ser representada como orvalho caindo,
porque amilde se identificava o orvalho com esta influéncia celestial.
Outro simbolo é o dos passaros que voam para o firmamento e desce
de novo; estes sao um simbolo evidente de sublimacgdo, destilacdo e
todos 0s processos nos quais um espirito se desprende de um corpo.
De maneira similar, a figura alada de um hermafrodita é o simbolo do
corpo espiritual, o corpo no qual o espirito tem dominio sobre tdos o0s
elementos, a pedra branca ou vermelha

[...]

O sol e a lua se convertem em um corpo hermafrodita que é ungido
pelo orvalho celeste (In: PEREIRA, 2009, p. 151).

148 Essa funcéo coaduna-se muito bem com o Jardim do Eden.



176

B EDER RODRIGUES_PEREIRA3.pdf (PROTEGIDO) - Adobe Reader

Arguivo Editar Visualizar Documento Ferramentas Janela Ajuda

] 0 /0 & ® 9% - i cidade
H @ = AE N S

0 segundo grande simbols dn nlqui.min 8 2 do matrinonto, &
combinngad do S91 o da Ina, "noseo ours" e "nogen prata", sime
boliznva-oe nestes temos, ambude com um desenfads de i Bo-.
ligmo gexual inaceltavel em um trabalho de publieagfio maderna,

0 80l fecundt & Lug pira geTar & pedra, e

Mog nn Idade Media o Ldeta da fecundacdo e geragdo ero multy =
diferente da de hoje e .gimbolizava-ge como umn morte wpulda de
uma reggurrel ¢ao. 2%

Agstm, o produts do mr.rimoni) do 891 e dn lua, que o
coma um, harmrﬁéim Dorqua eontinha elementog de ambos, ain— |
bolizdva-ge como um umma un eadaver heraafrodits na E
:umbn, Mg’m ? putrafn%'o__——

W
1

A influfnetn celestiol pode ser representads cogo Hrvalho!
eaindo, porque amiude ge idenilﬂcnvn 9 orvalho com esta in-
fluenoln celestlal. 0-outro simpolo € 0-606_pasanrys que voam
pora o firmaments e descen de novo; estes sio um simbolo evl-
* dente 2- mibl imnsfn, distilacfio # todas og processas nos quals
um espirito se desprende de um egroo., De maneirs similar, o

£igupa glodn de um hermafrogita e o uf.m 1o do corpo egplirt-
Eun‘f 3 6orpo o qual o espirito tem donini> sobre £odos of =
eleuant)n, & pedra brancn ou vemmelha, - oo

Fissnrog negrog-ntacands o el e n lun mostram 0 enegre=
cimento e putrei‘nqao dos ©orpos.

0 0l & n lugbe convertem em um corpo hermafrocitn que é
ungido pelo orvalho celeste,

. Abengfiod Proentos tebren g1, no-monents

e’ quess-Hemiafradl ta-morye, No momento em que

4-Cldade val murglry os passoros tembem cobrem
0 5ol nuna nuvem, descem no caupo e mostram @ oidndpb

tomneo-a

aptionst chumbu, estanho, cofte, ferra-mesela,upnbu, ouno.

Oupd = Sol ! 5
frata - lun cregcemte - . i d
Hereurio - Laa minmoante ot
Gobre - Venug : ¥ ]
Chumb> - Saturno (Osfris){desmensragi) i
Ferrs - Marte ]

=

Manuscrito datilografado de Osman Lins (In: PEREIRA, 2009, p. 150)**’

Ora, é justamente nesse contexto da morte, putrefacdo e ressurreicdo do
androgino alquimico que Osman Lins insere a Cidade. Mais abaixo do manuscrito, ele
diz: “Passaros negros atacando o sol e a lua mostram o enegrecimento e putrefacdo dos
corpos. O sol e a lua se convertem em um corpo hermafrodita que é ungido pelo orvalho
celeste” (In: PEREIRA, 2009, p. 151). Logo depois, mesmo riscando a anotagao, ela da
uma orientacdo para o simbolismo da Cidade que estamos buscando: “Atencael

—No momento em

que a Cidade vai surgir, os passaros também cobrem o sol numa nuvem, descem
no campo e mostram a cidade, formando-a (In: Idem, 2009, p. 151. Grifo nosso). Ha
meng¢do similar no romance: “a Cidade aproxima-se do vale ensolarado como uma
nuvem de aves migradoras, a Cidade e seu rio, extraviada, tanto a procuro e agora surge
na luz do meio-dia, pousa na plantagdo” (LINS, 1973, p. 344-345). Assim, a “nota
sombria” da Cidade diz respeito, agora mais claramente, a um processo alquimico da

fusdo mediante a fermentacdo, e nesse processo o cadaver fica putrefato. Osman Lins

7 Em razdo — ndo convincente — de os arquivos de Osman Lins estarem protegidos, a Unica forma de
comprovarmos a consulta foi fazendo uma transferéncia da pagina da dissertacao de Eder Pereira, em que
se encontra 0 manuscrito de Osman Lins sobre a alquimia também quanto a Cidade.



177

ressaltou que uma das fun¢des da Cidade, além de ser um eco do passado das idades de
ouro (o Eden, também), tem ligagdo com “uma harmonia com o mundo”. E esse aspecto
€ um principio alquimico, pois a fusdo dos contrarios € uma cosmogonia. Assim, nesse
sentido, a Cidade estd descendo sobre o canavial em processo alquimico-cosmogénico,
simultaneamente ao ingresso de Abel e " no tapete. O “perfume” no cadaver, em
termos alquimicos, representa a ressurrei¢ao, antecedida pela lavagem purificadora do
corpo através do orvalho celestial.

O paéssaro, ja que o narrador ndo especifica, podemos ler como o corvo, 0
qual aponta para 0 momento alquimico da putrefagdo, precedente da ressurreicdo do

andrégino alquimico™*®

. Outro pormenor, caro¢o do sema, € suscitado pela informacéo
de Osman Lins, conforme seu manuscrito. A nuvem é simbolo de chuva (CHEVALIER;
GHEERBRANT, 2009, p. 688), e o fato alquimico de os passaros cobrirem o sol sugere
que a Cidade estd se preparando para receber a chuva, tal qual o andrégino
morto/putrefato, a chuva celestial vivificante. Vale ressaltar que o mesmo é vélido para
compreendermos a ressurreicdo de Cecilia: apos a morte dela, passaros escuros (0s
corvos, alquimicamente falando) cobrem o sol (LINS, 1973, p. 313). O segmento
Cecilia entre os ledes finda sem vermos a ressurreicdo dessa personagem. Todavia, a
partir do momento narrativo em que lemos a surpresa de Abel com a viséo de Cecilia no
corpo de ', ndo temos duvida de que a ressurreigdo alquimica de Cecilia ocorreu.

Ja ““a tartaruga sem cabec¢a” implica, para a sua leitura quanto a Cidade, dois
simbolismos relevantes: por causa da “carapaga, redonda como o céu na parte superior
[...] e plana como a terra, na parte inferior, a tartaruga € uma representacao do universo:
constitui-se por si mesma numa cosmografia” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009,
p. 868). A Cidade vem do espa¢o cosmico para descer sobre o canavial nordestino.
Nessa acepcdo simbolica, mais uma vez se confirma a leitura cosmogonica da descida
dessa Cidade enigmatica, romanesca, nos termos de Frye, vinculada a busca de um
mundo ideal, evocando as idades de ouro, conforme atestou Osman Lins, em seu

manuscrito sobreposto, visto que a tartaruga € um simbolo cosmogoénico. Esse

148 Talvez seja mesmo através da alquimia que possamos entender a reaparicéo de Cecilia no corpo de

©, porquanto a androginia dessa personagem condiz mais com a dos processos alquimicos: “Nem tudo,
aqui, é segredo ou verdade apenas intuida. Conciliam-se, bem vejo, contrarios em Cecilia; e ndo posso
isolar, na sua carne, a Mulher e 0 Homem. Macho e Fémea, ela ndo distingue os inconciliaveis fundidos
no seu corpo. [...] Nos cédices alquimicos, um hermafrodita, imagem das nlpcias entre o Sol e a Lua,
morre ¢ apodrece para renascer: dele se obtém a Pedra Branca, fermento para o Reinicio” (LINS, 1973, p.
270).



178

simbolismo é ratificado pela alquimia chinesa, que considera a tartaruga “como o ponto
de partida da evolugdo, [..] principio de espiritualizacdo da matéria, cujas asas
simbolizam o resultado” (Idem, 2009, p. 870).

A auséncia de cabeca pode nédo significar, necessariamente, que ela tenha
sido decepada, pois a tartaruga pode ser vista como sem cabeca, quando a recolhe para
dentro do casco. Tanto a cabecga para fora do casco quanto para dentro dele tem um
simbolismo hibrido. Dito de outro modo, na China e nas tradi¢fes amerindias, a cabeca
da tartaruga dentro do casco simboliza o recolhimento virginal, ao passo que a cabeca
para fora representa a erecdo falica (Cf. Idem, 2009, p. 870). Por conseguinte, ambos 0s
simbolismos convergem para a fundagdo de um novo mundo virgem, uma nova terra, a
ser povoada/penetrada pelo ser humano.

Osman Lins, em uma de suas entrevistas revelou o segredo do Avalovara,
mas da Cidade, nem sequer em seus manuscritos: nao disse qual era o nome dela. No
entanto, demos um passo a mais nessa busca, também propondo, com a nossa
interpretacdo, uma revisdo das leituras de Sandra Nitrini e Regina Dalcastagné. Esta
disse que coube a Abel destrui-la; aquela, que nem sequer cabe no mundo. Nesse
sentido, também propomos, com esta dissertacdo, uma revisdo da fortuna critica
osmaniana, especialmente a partir de elementos narrativos ainda ndo tdo devidamente

analisados, como é o caso da Cidade buscada por Abel.

Falamos sobre a intengdo de Avalovara, obra-prima osmaniana, permitir
uma leitura da descida do Paraiso para a Terra, diferentemente de Dante: verticalizou a
ascensdo para ele, e ndo se preocupou em findar seus versos trazendo o Paraiso para o
mundo fisico. Mas o que dizer do homem Osman Lins que tanto admirava o vate
florentino? Que Osman Lins experienciou uma ascensao ao Paraiso, realizando a li¢do
dantesca? Reflitamos profundamente nestas palavras que o autor de Avalovara
escreveu, em uma de suas Ultimas cartas, para 0 seu grande amigo Lauro de Oliveira,
ndo tendo ele qualquer pretensdo literaria, apenas existencial, num nivel que foge a

normalidade da logica:



179

Algo se passa em mim: metamorfoses, deslocamentos (para falar em
termos geoldgicos) de massa de terreno. E tudo tdo atrapalhado que
acho que nem a vocé — imagine — poderia transmitir. Tenho de mim,
no momento, uma impressdo astral: vejo-me como que atravessando
um espaco celeste onde fatores diversos e misteriosos me alvejam, de
certo modo mudando o meu curso ou me transformando. Isso assusta.
Mas d& também uma espécie de alegria (apud OLIVEIRA, In:
ALMEIDA (Org.), 2004, p. 33-34).

O que Osman Lins mais temia aconteceu: faleceu na plenitude de suas
forcas, da sua existéncia criativa, e como seu amigo Lauro de Oliveira disse: “Osman
percorreu, ao longo dos seus 54 anos de vida, uma trajetdria ascendente. Sua postura
ética e profissional, tal qual a vivida pelos seus personagens, foi sempre irrepreensivel”
(In: Idem, 2004, p. 33). Na vida literaria, Osman Lins ascendeu a plenitude de sua
capacidade criadora. Com essa carta, Osman Lins comeca a se despedir deste mundo,
para depois, seguindo o exemplo do vate a quem admirava, ascender & travessia do
infinito pelo espago celeste, pois a “massa de terreno” ndo comportaria mais o espirito
engenhoso do artesdo da palavra. Na obra, releu a Commedia, no fim da vida, ascendeu
a Dante: nada mais justo? O homem que varios anos antes (em 1963) disse que
“gostaria de, uma vez morto, desaparecer para sempre. A eternidade me enjoa” (1979, p.
130) mostra-se num misto de susto e alegria com a ideia cosmica de atravessar o espaco
celeste, sem nauseas intelectuais, mas com a profunda fruicdo do espirito.

No periodo em que estava doente, poucos dias a beira da morte, internado
num hospital, Osman Lins, conforme sua filha Leticia Lins, olhava para a intensa
luminosidade do sol que batia a janela de seu quarto hospitalar. Quando Leticia
perguntou no que ele pensava, disse: “— Quando eu sair daqui, vou visitar uma igreja”.
No dia seguinte, diferentemente de Machado de Assis, aceitou a presenca de um
sacerdote, para estar “orando com ele humildemente”, pois, conforme Leticia Lins, “no
final da vida, ele ndo me parecia t&o ateu quanto dizia ser**® (In: DIARIO OFICIAL.
ESTADO DE PERNAMBUCO, 1998, p. 6).

Anos depois de sua morte, outro amigo seu, 0 poeta e critico José Paulo

Paes disse numa entrevista que teve um sonho incrivel com Osman Lins. O sonho foi

9 “Inclino-me as vezes para a descrenca. Mas sempre que isto me sucede, recordo o que me disse uma
de minhas filhas, quando tinha quatro ou cinco anos. Olhando para os dedos, exclamou: ‘Iguais a Deus e a
gente. O olho vé a méo, € a mdo ndo vé o olho’. Com efeito, se pudéssemos dizer a mdo que o olho existe,
ela decerto ndo acreditaria. Mesmo tocando o olho. Como poderia entender, tocando-o, sua capacidade de
ver?” (LINS, 1979, p. 130).



180

posto num poema, chamado de Reencontro, publicado em Prosas seguidas de odes

minimas, de 1992:

Ontem, treze anos depois da sua morte, voltei a me encontrar com
Osman Lins.

O encontro foi no pordo de um antigo convento, sob cujo teto baixo ele
encenava a primeira peca do seu Teatro do Infinito.

A peca, Vitoria da dignidade sobre a violéncia, ndo tinha palavras: ele
ja ndo precisava delas.

Tampouco disse coisa alguma quando o fui cumprimentar.

Mas o seu sorriso era tdo luminoso que eu acordei (PAES, 2008, p.
383).



181

CONCLUSAO

Nosso trabalho se deu a empreitada de estabelecer leituras comparatistas
entre a Divina Comédia e o romance Avalovara, considerando a pouca producdo, mais
detidamente em um estudo especifico, da critica da obra do autor pernambucano sobre
essas relagdes. A vista disso, mesmo reconhecendo, ou mencionando, outras influéncias
europeias em seu romance mais experimental, como Frangois Rabelais e Fiodor
Dostoiévski, Osman Lins em varias de suas entrevistas, por exemplo, enfatizou mais a
influéncia da Divina Comédia, o “antigo poema moralizante”, como e¢le a chama em
Avalovara. Nesse sentido, pelo fato de tanto esse romance osmaniano quanto esse
poema dantesco recorrerem, a seu modo, ao mito biblico do Paraiso, demos énfase a um
estudo comparativo sob essa tematica. Tematica que retornou acentuadamente no século
XX, ap6s um agudo processo de saturacdo e esgotamento das esperancas do
cientificismo e da industrializacdo herdeira do lluminismo, como aponta o filésofo
Gilbert Durand. Portanto, o questionamento do real sob o dominio da razéo cientificista
passou a ser realizado pela literatura moderna, em sua recorréncia aos mitos, e
Avalovara ndo fica de fora desse questionamento, em sua recorréncia ao mito do
Paraiso, sob a releitura dele a partir da Divina Comédia.

Diante do exposto, Avalovara € uma obra por si s6 suficiente, para mostrar
que a arte e 0 homem contemporaneo penetram no mito, na mistica, no irreal, de modo
que “a psicologia profunda faz estremecer os planos da consciéncia, impregnando a
realidade de elementos oniricos” (ROSENFELD, 1996, p. 80, 81). Assim, 0 uso do mito
no romance moderno, por exemplo, desmascara, conforme Anatol Rosenfeld, “o mundo
empirico das ‘aparéncias’, isto ¢, o mundo temporal e espacial posto como real e
absoluto pelo realismo tradicional e pelo senso comum” (1996, p. 81). Desse modo, 0s
textos de Osman Lins, entre eles o romance Avalovara, que lanca mao do mito do
Paraiso, revelam, conforme Lourival Holanda, uma estrutura de linguagem que
questiona o sentido do mundo (In: FERREIRA (Org.), 2004, p. 115), desse mundo
simulacro, do qual falou Anatol Rosenfeld, logo acima. A vista disso, a poética
romanesca de Osman Lins, recorrendo ao mito do Paraiso, se instaura — em Avalovara —

como uma cosmogonia literéria, pois:

Inimeros momentos ddo conta do recurso mitologico, das
prefiguragcdes ancestrais, por avanga um narrador fazendo da escritura



182

um gesto grave de perquiricio. E quando a sensibilidade se soma a
reflexdo, a analise do mundo imediato — pela mediacdo da escritura.
Escrever para tentar opor ao caos alguma ordem possivel. A comecar
pela ordem da frase, que vai da dissidéncia da linguagem rotineira, a
integracdo com o mundo (HOLANDA, In: FERREIRA (Org.), 2004,
p. 120).

No caso de Avalovara, a androginia de Cecilia e a tapecaria com a imagem
do Paraiso terrestre, por exemplo, constituem recursos miticos e prefiguracfes de uma
ordem c6smica ancestral. De fato, o autor de Nove, novena concebia a atividade artistica
como representacao “do triunfo do caos sobre o cosmo”, tentando “ordenar o caos da
palavra e do mundo” (LINS, 1979, p. 207), como meio eficaz de questionar o mundo
imediato através da mediacdo da escrita-literatura. E 0 mundo questionado pelo
romance Avalovara foi o mundo latino-americano, quanto a identidade e ao
relacionamento deste com a cultura europeia, exemplificado nas influéncias literarias.

Avalovara ¢ um romance da condicdo humana latino-americana, pois suas
personagens protagonizam uma revisdo criativa dessa condicao, sendo elas inseridas na
latino-americanidade. Nesse sentido, esse romance trata, sob o olhar critico de seus
personagens Abel, Cecilia e a Mulher Inominavel, por exemplo, da identidade
cosmogodnica do continente latino-americano, situando-a em um posicionamento critico
ao modelo eurocéntrico constituido pelo olhar colonizador. A remodelacdo comparatista
do céanone literério europeu pela literatura latino-americana mostra seus personagens
individuos na condicdo de um novo Addo que renomeia a América Latina, pelo
reconhecimento da androginia na formacdo mestica, enriquecedora e valorizante desse
continente. Consequentemente, a utilizacdo literaria da androginia ocorre em Avalovara
para problematizar um paraiso latino-americano, fundamentado na interdependéncia dos
modelos estéticos e identitarios europeus, antropofagicamente. Assim, valorizando o
surgimento de uma nova América Latina, a literatura latino-americana cada vez mais
problematizard uma identidade compésita que se mostra indefinidamente adamica, ou
em devir, sob a égide de uma universidade baseada na mistura. Mais um aporte de
leitura/visdo do Paraiso, ampliacdo da tematica do Eden para defender a riqueza
maltipla da literatura dos tropicos americanos, sob a tematica da androginia da
personagem Cecilia, pois Dante ndo menciona o Adao andrégino. Percebendo essa
lacuna na Commedia, Osman a preenche em Avalovara, ampliando a discussdo da

androginia com a alquimia, conforme dissertamos neste trabalho.



183

Apesar da evidente distancia temporal, Dante e Osman viveram periodos
marcados pelo esgotamento das formas literarias de seu tempo: a poesia épica e 0
romance. Dante, depois de Virgilio, renovou a poesia de tal modo que sua Commedia se
constitui, para Curtius, um género que ndo cabe em definicGes estanques de poesia
épica. Diante disso, a Divina Comédia constitui, lembrando Lukacs, uma espécie de
intermezzo entre a epopeia e 0 romance vindouro. Ademais, o realismo poético com que
o vate florentino descreve, por exemplo, o estado degradado da sociedade florentina é
um elemento, de certa maneira, antecipador do realismo do seculo XIX. J& Osman Lins
viveu uma época em que o0 romance, na condi¢do de género literario, enfrentava um
discurso apocaliptico de morte, porque pairava um aparente esgotamento
formal/estrutural das investidas dos escritores nesse género. Confluindo em seu
romance experimental uma variedade de obras procedentes das mais diversas
manifestacGes artisticas, o escritor pernambucano conseguiu sepultar o discurso de
morte do romance que se propalava em seus dias. Osman mostrou que 0 romance € uma
obra mutante e que, dependendo do grau de experimentagdo, 0 romance se torna
indefinivel para o padrdo tradicional dos géneros literarios, manifestacdo dada por
Antonio Candido em seu prefacio a Avalovara (In: LINS, 1973, p. 9-11).

Através do direito/entrada no Eden, Abel e @ além iniciarem um “novo
ponto de partida para suas histdrias e para a dos homens [e mulheres, como Cecilia,
composta de pessoas do povo], que transportam consigo, o casal ingressa “também
numa outra ordem narrativa, que se estabelece como possibilidade do vir a ser”
(DALCASTAGNE, 2000, p. 212). Assim, ndo s¢ a histdria nordestina assume uma nova
configuracdo existencial, mas também a literatura regionalista do povo nordestino vé no
seu chao uma fonte paradisiaca inesgotavel, ndo apenas agruras. Ana Luiza Andrade diz
que Cecilia, como fusdo de contrarios, funde a inoculacdo questionadora do mundo-
opressao refletido pela sociedade arcaica geradora de um romance burgués em processo
de extincédo e a criacdo de uma liberdade cosmica através da escrita romanesca de Abel
(Cf. 1987, p. 200). Seria apenas a extincdo do romance burgués? Ou ndo estariamos
falando, também, de um “pedido de aposentadoria” do romance regionalista tradicional,
sob o espectro de 30? N&o seria essa, mais contextualmente, a outra ordem narrativa de
que fala Dalcastagné, dentro de uma mesma narrativa aparentemente esgotada?

A textualizagdo literaria do Paraiso na tessitura romanesca de Avalovara

permite-nos ver esse romance como uma “verdadeira renovacdo do género regionalista



184

nordestino no modo arrogante como reivindica para a nossa literatura o seu quinh&o na
partilha da beleza, da fartura e da esperanca das quais esteve até entdo alijada”
(FERREIRA, 2010, p. 06). Antes, vimos como a Divina Comédia, arcabouco da
formacdo do romance Avalovara, também problematiza questbes ligadas ao
regionalismo literario, mas apontando caminhos para a vinda de dias melhores e felizes,
marcados pelo retorno definitivo do Paraiso, na visdo de Dante. Desejo expresso até
mesmo pelos espiritos justos, encontrados por Dante no Paradiso, que queriam reaver
seus corpos fisicos. Nesse sentido, é possivel ler a obra poética maxima de Dante como
uma reflexao sobre a toscana regional de seus dias, com uma critica arguta ndao s contra
os costumes locais do povo, mas também contra o proprio clero catolico, desde Florenca
até Roma.

Em termos do género romanesco, obviamente, o regionalismo literario surge
no século XIX. Nesse sentido, uma andlise da Commedia ndo caberia oportuna. No
entanto, em termos da conceituacdo ampla do regionalismo, de suas caracteristicas
(problematizar costumes, supersticdes, etc.) e por ele ser visto como originado na
literatura greco-latina através do idilio e da pastoral™, ai cabe uma leitura da
Commedia. Nesse sentido, conforme Chiappini, “no limite, toda obra literaria seria
regionalista, enquanto, com maiores ou menores mediacdes, de modo mais ou menos
explicito, ou mais ou menos mascarado, expressa seu momento e lugar” (In: ESTUDOS
HISTORICOS, 1995, p. 155).

Leitura cabivel porque o conceito de regionalismo transcende seu
surgimento mais voltado para o romance, no seculo XIX. Leitura que nos faz ver a obra
poética magna de Dante como continuidade desse marco conceitual antecessor do
regionalismo literario, especificamente quando fala a partir de um local, a sua Florenca,
por exemplo, mesmo estando no Paraiso, em sua conversa com seu trisavd Cacciaguida,
contrapondo duas Florengas.

O tema do Paraiso € dilatado pelo poeta, para incluir sua regido toscana, sua

cidade-Eden da qual foi exilado, Florenga, cuja nostalgia pode ser confirmada pelo seu

10 pensamos, por exemplo, nas Geérgicas, de Virgilio, que enaltece a vida campestre baseada na
agricultura, numa época de grandes conflitos que ocasionavam éxodos rurais, conflitos marcados pelas
guerras civis ao tempo em que Virgilio compunha as Georgicas. Assim, o louvor de Virgilio a vida rural
tem, entre outros motivos, mostrar que a vida no campo é digna, e que seus habitantes ndo deveriam
abandona-la. Assim, ndo ha uma inocente idealizacdo bucélica, pois essa obra, mesmo exaltando a vida
campestre, esta fincada nos problemas politicos provocados pela guerra civil.



185

intenso desejo de retorno para ela, desejo atrelado ao reconhecimento da sua missao
poética atraves da Commedia. Mesmo separados no tempo e pelo espago, Osman Lins e
Dante Alighieri criaram obras, experimentaram/renovaram géneros literarios, mostrando
que Florenca e o Nordeste tém direito ao Paraiso: 0 mundo do Caos sendo elevado ao
Cosmos-Equilibrio no verso e na prosa, horizonte de uma felicidade possivel para o
humano. Ademais, o regionalismo, apesar de ja visto negativamente como obsoleto,
sempre reaparece na literatura (Cf. CHIAPPINI, In: ESTUDOS HISTORICOS, 1995, p.
153-154).

Paralelamente, com o Gltimo capitulo desta dissertagdo, queremos dar um
passo a mais na analise da obra de Osman Lins, no ambito dos estudos comparativos,
incluindo a tematica do regionalismo, que ndo € tdo investigada pela critica,
especialmente na segunda fase literaria do escritor pernambucano. A leitura da fortuna
critica de Osman Lins nos levou a duas ilacGes que nos permitem situar as reflexdes dos
criticos que se debrucaram e se debrugam sobre a obra do escritor pernambucano. A
primeira baseada na auséncia de estudos voltados para a tematica regionalista e a
segunda voltada para a defesa do abandono dessa tematica na segunda fase literaria de
Osman Lins. A primeira € coerente tendo em vista analises que ressaltam as renovagoes
implantadas experimentalmente por Osman no género romanesco (vistas em Nove,
novena, Avalovara e A rainha dos carceres da Grécia), que implicou certo
distanciamento da analise da tematica regionalista na segunda fase da obra osmaniana.
Tal distanciamento, intencionalmente ou ndo, desdobrou-se na segunda ila¢do: a questédo
do abando da temética regionalista nordestina por Osman Lins. Revisando esse segundo
postulado encontrado na fortuna critica do autor pernambucano, chegamos a concluséo
de que o autor de Avalovara ndo abandonou essa tematica, mas soube incorpora-la em
sua segunda fase dentro da dimenséo do regionalismo cdsmico introduzido na literatura
brasileira pela obra de Guimardes Rosa™. Por exemplo, a leitura da narrativa Retabulo
de Santa Joana Carolina, de Nove, novena, permite-nos ver esse regionalismo cosmico,
perfeitamente condizente com ideério estético de Osman Lins: reconectar o ser humano
com o Cosmos, e com o principio sustentado por Tolstoi: que se o escritor quiser ser

universal, ele terd de cantar a sua aldeia.

131 Seu romance inacabado A cabeca levada em triunfo, de 1978, é um exemplo oportunamente inusitado
gue confirma ainda mais a tese de que Osman Lins ndo abandonou a tematica regionalista, pois nele o
escritor nordestino reatualiza a temética do cangaco.



186

Outro grande e persuasivo exemplo € dado pelo romance Avalovara: a
descida da Cidade ansiosamente buscada por Abel sobre um canavial nordestino,
Cidade que se torna homénima do Paraiso no qual ele e sua amante ingressam através
de um tapete, uma dilatacdo da tematica do Paraiso para a inclusdo da imago nordestina
dentro da propria revisdo do Paraiso de Dante. Isso sugere uma revisdo do regionalismo
nordestino, para além da imagem estereotipada do fracassado, possivelmente legada
pelo regionalismo de 30. Um Nordeste ndo mais visto como banimento, mas como um
Eden possivel, reatualizando a imagem que os navegadores portugueses encontraram
quando aqui chegaram, para por em xeque a dicotomia maniqueista Nordeste-Sudeste.

Esperamos que o nosso trabalho dissertativo possa trazer uma contribuigéo
para a pesquisa sobre o obra de Osman Lins, ndo s6 no &mbito dos estudos
comparativos latino-americanos'®?, mas também quanto a revisdo da tese do abandono
da tematica do regionalismo na obra osmaniana. Nesse sentido, esses sdo dois vieses
ndo devidamente analisados que podem certamente suscitar/incentivar pesquisas mais
amplas para a fortuna critica do autor de Avalovara. Neste trabalho procuramos, pois,
seguir, dissertando, esta arguta reflexdo de Jodo Alexandre Barbosa, a respeito do papel

da critica literaria, reflexdo com a qual findamos nossas ponderacdes:

O que pereniza o trabalho critico é justamente o que nele ha de menos
estatistico: uma personalidade que encontra, por entre 0s veios de uma
outra expressdo, os caminhos da afirmacdo, as diretrizes de uma
descoberta. N&o se trata de obra feita por empréstimo, parasitaria, mas
de trabalho inovador desde que foi possivel encontrar caminhos
esquecidos, apontar trilhas desapercebidas (In: BARBOSA, 2007, p.
46).

152 Quanto & questdo da releitura de obras literarias do canone europeu nas obras literarias latino-

americanas, caso de andlise comparatista no qual se deteve o nosso trabalho, para mostrar que essa
interdependéncia pode gerar obras originalissimas, como Avalovara.



187

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

OBRAS DE OSMAN LINS

LINS, Osman. Avalovara. S&o Paulo: Melhoramentos, 1973.

______.Ovvisitante. Rio de Janeiro: José Olympio, 1955.

. Marinheiro de primeira viagem. Rio de Janeiro: Civilizagdo Brasileira, 1963.
. Nove, novena: narrativas. 4. ed. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1994.

. Lima Barreto e 0 espago romanesco. Sdo Paulo: Atica, 1976.

. Do ideal e da gloria: problemas inculturais brasileiros. Séo Paulo:
Summus,1977.

. Evangelho na taba: outros problemas inculturais brasileiros. Sdo Paulo:
Summus, 1979.

. Guerra sem testemunhas. Sdo Paulo: Martins, 1969.

OBRAS, ARTIGOS EM PERIODICOS, DISSERTACOES E TESES SOBRE
OSMAN LINS

ALMEIDA NETO, Arnoldo Guimardes de. Musica das formas: a melopoética no
romance Avalovara, de Osman Lins. Recife: o autor. 86 folhas. Dissertacdo (Mestrado).
Universidade Federal de Pernambuco. CAC. Letras, 2008.

ANDRADE, Ana Luiza. Osman Lins: critica e cria¢do. Sao Paulo: Hucitec, 1987.

ANDRADE, Fabio. Ordem sinuosa: o barroco em Avalovara. Recife: o autor. 93
folhas. Dissertagdo (Mestrado). Universidade Federal de Pernambuco. CAC. Letras,
2003.

BARBOSA, Jodo Alexandre. As tensGes de Osman Lins. In: Diario Oficial. Estado de
Pernambuco, Recife, ano XII, maio/junho de 1998, p. 20. (Suplemento Cultural, “O
mundo das palavras, as palavras do mundo, ensaios e depoimentos revisitam cosmos e
linguagem de Osman Lins vinte anos apos sua morte”).

CANDIDO, Antonio. A espiral e o quadrado. In: LINS, Osman. Avalovara. Sdo Paulo:
Melhoramentos, 1973.

DALCASTAGNE, Regina. A garganta das coisas: movimento(s) de Avalovara, de
Osman Lins. Brasilia: UNB/Imprensa Oficial, 2000.

. Nas tripas do cdo: a escrita como espago de resisténcia. In: Estudos de



188

Literatura Brasileira Contemporanea, n° 29. Brasilia, janeiro-junho de 2007.

DOURADO, Autran. Osman Lins: rigor e paixdo. Caderno de Sabado, p. 07, 30-9-
1978.

FERREIRA, Ermelinda Maria Araujo. Cabecas compostas: a personagem feminina na
narrativa de Osman Lins. 2. ed. S&o Paulo: EDUSP, 2005.

. A Dama e o Unicdrnio: exercicios de imaginagdo. In: ALMEIDA, Hugo
(Org.). Osman Lins: o sopro na argila. Sdo Paulo: Nankin Editorial, 2004.

. Ecologia acustica e ecologia literaria: as propostas de R. Murray Schafer e
Osman Lins, In: FARIA, Zénia de; FERREIRA, Ermelinda (Orgs.). Osman Lins: 85
anos. A harmonia de imponderaveis. Recife: Edufpe, 20009.

. Osman Lins e Jorge Luis Borges: testamentos literarios. In: SEDYCIAS,
Jodo (Org.). A América Hispanica no imaginério literario brasileiro. Recife: Edufpe,
2007.

. Expulsos do Paraiso: Avalovara e 0 romance regionalista nordestino. Artigo
inédito, 2010.

GOMES, Inara Ribeiro. A estrutura genética de Avalovara. Recife, 2005. 188 folhas:
Tese (doutorado) - Universidade Federal de Pernambuco. CAC. Teoria da Literatura,
2005.

. A poética cifrada de Osman Lins. In: FARIA, Zénia de; FERREIRA,
Ermelinda (Orgs.). Osman Lins: 85 anos. A harmonia de imponderaveis. Recife:
Edufpe, 20009.

HILL, Telénia. Osman Lins. Rio de Janeiro: Agir, 1986. (Colecdo Nossos Classicos,
116).

HOLANDA, Lourival. Osman Lins: resisténcia e rigor. In. FERREIRA, Ermelinda
(Org.). Vitral ao Sol: ensaios sobre a obra de Osman Lins. Recife: Ed. Universitaria da
UFPE, 2004.

. Uma abreviatura do mundo. In: Diério Oficial. Estado de Pernambuco,
Recife, ano XII, maio/junho de 1998, p. 18. (Suplemento Cultural, “O mundo das
palavras, as palavras do mundo, ensaios e depoimentos revisitam cosmos e linguagem
de Osman Lins vinte anos ap6s sua morte™).

IGEL, Regina. Osman Lins: uma biografia literaria. Sdo Paulo: T.A. Queiroz; Brasilia:
INL, 1988.

KILANOWSKI, Piotr. Avalovara de Osman Lins: o escritor em Ipusca do romance
interativo e total. In: CERRADOS — REVISTA DO CURSO DE POS-GRADUACAO
EM LITERATURA. Ano 7, n® 07, 1998. Universidade de Brasilia.



189

LEMOS, Gilvan. Uma obra insubmissa e seus leitores — Em cartas ao escritor Gilvan
Lemos, Osman Lins critica o regionalismo, os editores e o meio cultural de
Pernambuco. In: Diério Oficial. Estado de Pernambuco, Recife, ano XII, maio/junho
de 1998, p. 5. (Suplemento Cultural, “O mundo das palavras, as palavras do mundo,
ensaios e depoimentos revisitam cosmos e linguagem de Osman Lins vinte anos apds
sua morte”).

. Meu amigo Osman Lins. In: Diario Oficial. Estado de Pernambuco, Recife,
ano XII, maio/junho de 1998, p. 9. (Suplemento Cultural, “O mundo das palavras, as
palavras do mundo, ensaios e depoimentos revisitam cosmos e linguagem de Osman
Lins vinte anos apds sua morte™).

LINS, Leticia. Quando o escritor € pai. In: Diario Oficial. Estado de Pernambuco,
Recife, ano XII, maio/junho de 1998, p. 6-7. (Suplemento Cultural, “O mundo das
palavras, as palavras do mundo, ensaios e depoimentos revisitam cosmos e linguagem
de Osman Lins vinte anos ap6s sua morte™).

MACHADO, Alyaro Manuel. Osman Lins e a nova cosmogonia latino-americana. In:
REVISTA COLOQUIO/LETRAS. n° 33, p. 30-39, set. 1976.

NITRINI, Sandra. Do fular ao tapete: uma leitura de Avalovara. In: REVISTA
BRASILEIRA DE LITERATURA COMPARADA. Séo Paulo, n° 10, p. 259-272, 2007.
ISSN 0103-6963.

. O intertexto candnico em Avalovara. In: Estudos Avancados. Sdo Paulo, V.
24, n. 69, 2010. ISSN 0103-4014. Disponivel no site:
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-
40142010000200009&Ing=pt&nrm=iso>. Acesso em 21 set. 2010.

. Poética de tensbGes. In: CULT - REVISTA DE LITERATURA
BRASILEIRA. Sao Paulo, n. 48, p. 45-63, jul. 2001. ISSN 1414-7076.

. Viagem real, viagens literarias: Osman Lins na Franca e O Marinheiro de
primeira viagem. In: Diario Oficial. Estado de Pernambuco, Recife, ano XII,
maio/junho de 1998, p. 22-23. (Suplemento Cultural, “O mundo das palavras, as
palavras do mundo, ensaios e depoimentos revisitam cosmos e linguagem de Osman
Lins vinte anos ap6s sua morte”).

. O tempo na arte, a arte no tempo: uma leitura de Marinheiro de primeira
viagem. In: ALMEIDA, Hugo (Org.). Osman Lins: o sopro na argila. S&o Paulo:
Nankin Editorial, 2004.

OLIVEIRA, Lauro de. A esséncia da poesia: quatro poemas desentranhados da prosa
de Nove, novena e Avalovara, por Lauro de Oliveira. In: Diario Oficial. Estado de
Pernambuco, Recife, ano XII, maio/junho de 1998, p. 31. (Suplemento Cultural, “O
mundo das palavras, as palavras do mundo, ensaios e depoimentos revisitam cosmos e
linguagem de Osman Lins vinte anos apos sua morte”).



190

. Uma conversa a trés sobre Osman Lins. In: Diario Oficial. Estado de
Pernambuco, Recife, ano XII, maio/junho de 1998, p. 5. (Suplemento Cultural, “O
mundo das palavras, as palavras do mundo, ensaios e depoimentos revisitam cosmos e
linguagem de Osman Lins vinte anos ap6s sua morte™).

. Osman Lins: ética na vida e na ficcdo. In: ALMEIDA, Hugo (Org.). Osman
Lins: o sopro na argila. Sdo Paulo: Nankin Editorial, 2004.

PAES, José Paulo. Meia Palavra sobre o Escritor. In: FUNDACAO CASA DE RUI
BARBOSA. Rio de Janeiro: Centro de Difusdo Cultural da FCRB, 1988. (Memdria
Literaria XI).

PEREIRA, Eder Rodrigues. A chave de jano: os trajetos da criacdo em Avalovara, de
Osman Lins — uma leitura das notas de planejamento a luz da Critica Genética. So
Paulo: o autor. 309 folhas. Dissertacdo (Mestrado). Universidade de Sao Paulo. FFLCH.
Letras/Teoria Literaria e Literatura Comparada, 2009.

RABASSA, Gregory. Introduction. In: LINS, Osman. Avalovara. Trad. Gregory
Rabassa. Dalkey: EUA, 2002.

. Carta enviada por Gregory Rabassa a Osman Lins (1978). In: FUNDACAO
CASA DE RUI BARBOSA. Rio de Janeiro: Centro de Difusdo Cultural da FCRB,
1988. (Memodria Literaria XI).

RAMOS, Darcy Attanasio T. . Uma leitura poético-filosofica de Marinheiro de Primeira
Viagem, de Osman Lins. Sdo Paulo, 2007. 188 folhas: Dissertacdo (mestrado) -
Universidade de S&o Paulo. FFLCH. Teoria Literéaria e Literatura Comparada, 2007.

SOARES, Marisa Balthasar. Tempo de Avalovara: as diferentes dimensdes temporais
no romance de Osman Lins. Sdo Paulo, 2007. 168 folhas: Tese (doutorado) -
Universidade de Sdo Paulo. Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas. Teoria
Literaria e Literatura Comparada, 2007.

TELES, Robson. Nove, novena em cena. In: FERREIRA, Ermelinda (Org.). Vitral ao
sol: ensaios sobre a obra de Osman Lins. Recife: Ed. Universitaria da UFPE, 2004.

TELES, Rosana. Visdo circular do universo, uma rota do imaginario medieval em
narrativas de Nove. Novena. In: FERREIRA, Ermelinda (Org.). Vitral ao sol: ensaios
sobre a obra de Osman Lins. Recife: Ed. Universitaria da UFPE, 2004.

WEST, Paul. Osman Lins's Avalovara. In: Review of Contemporary Fiction, The.
Available in: <http://findarticles.com/p/articles/mi hb3544/is n3 v15/ai n28665328/>
Access on: 25 Nov, 2009.

OBRAS DE DANTE ALIGHIERI

ALIGHIERI, Dante. A divina comédia: Inferno, Purgatério, Paraiso. Trad. Italo
Eugenio Mauro. 2.ed. Sdo Paulo: Editora 34, 2008.


http://findarticles.com/p/articles/mi_hb3544/is_n3_v15/ai_n28665328/
http://findarticles.com/p/articles/mi_hb3544/is_n3_v15/ai_n28665328/

191

. Vida nova. In: AQUINO; Séo Tomés de; ALIGHIERI, Dante. Sele¢do de
textos. Trad. Jodo Luiz Barauna. S&o Paulo: Abril Cultural, 1988. (Colecdo — Os
pensadores).

. Banquete. Trad. Ciro Mioranza. S&o Paulo: Editora Escala, s/d. (Colegdo
Grandes Obras do Pensamento Universal — 14).

. Da linguagem vulgar. Trad. Paulo Costa Galvéo. Edicdo E-books Brasil, 1999.

OBRAS, ARTIGOS EM PERIODICOS, DISSERTACOES SOBRE DANTE
ALIGHIERI

AUERBACH, Erich. Introducdo aos estudos literarios. Trad. José Paulo Paes. 2. ed.
Sédo Paulo: Cultrix, 1972.

. Mimesis: a representacédo da realidade na literatura ocidental. Trad. George
Bernard Sperber; Suzi Frankl Sperber. 2. ed. Sdo Paulo: Perspectiva, 1976.

BERARDINELLI, Alfonso. Dante ou Petrarca? Pasolini ou Calvino? Uma teoria
literaria nacional. In: N&o incentivem o romance e outros ensaios. Trad. Doris N.
Cavallari, Francisco Degani e Patricia De Cia. S&o Paulo: Nova Alexandria/Humanitas
Editorial, 2007.

CAMPOS, Haroldo de. Pedra e Luz na Poesia de Dante. Rio de Janeiro: Imago Ed.,
1998.

CURTIUS, Ernest Robert. Dante. In: . Literatura européia e Idade Média
latina. Trad. Teodoro Cabral. 2. ed. Brasilia: Instituto Nacional do Livro, 1979.

DONATO, Hernani. Prefacio — Noticias sobre o autor e a obra. In: ALIGHIEIRI,
Dante. A Divina Comédia. Trad. Hernani Donato. llustracdes de Gustave Doré. Sao
Paulo: Abril Cultural, 1981.

FRANCO JUNIOR, Hilério. Dante: o poeta do absoluto. S&o Paulo: Brasiliense, 1986.

LEAL, César. Dante e os modernos. In: Os cavaleiros de Jupiter: estudos de poesia. 2.
ed. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro; Recife: FUNDARPE, 1986.

LOMBARDI, Andrea. Um corpo que cai. In: Revista Entrelivros: Entreclassicos -
Dante Alighieri. v. 01, s.d. ISBN 859953-09-9, p. 14-29.

MAURO, Italo Eugenio. Notas aos cantos da Divina Comédia. In: ALIGHIERI, Dante.
A divina comédia: Inferno, Purgatorio, Paraiso. Trad. Italo Eugenio Mauro. 2.ed. Séo
Paulo: Editora 34, 2008.



192

ROCHA, Gibson Monteiro da. Dante: um percurso pela literatura brasileira. Recife,
2007. 129 folhas: Dissertagdo (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco. CAC.
Teoria da Literatura, 2007.

STEINER, George. O poeta e o siléncio. In: . Linguagem e siléncio: ensaios
sobre a crise da palavra. Trad. Gilda Stuart; Felipe Rajabally. Sdo Paulo: Companhia
das Letras, 1988.

STERZI, Eduardo. Por que ler Dante. S&o Paulo: Globo, 2008.

BIBLIOGRAFIA GERAL

ALBUQUERQUE JUNIOR, Durval Muniz. A invencdo do Nordeste e outras artes. 4.
ed. rev. S&o Paulo: Cortez, 2009.

AVINER, Shelomo. As mulheres da Biblia. Trad. Paulo Rogério Rosenbaum. Séo
Paulo: Séfer, 2004.

BARBOSA, Jodo Alexandre. Criacdo e critica literaria. In: . Leituras
desarquivadas. Cotia-SP: Atelié Editorial, 2007.

BAKHTIN, Mikhail. Epos e romance (Sobre a metodologia do estudo do romance), In:

. Questdes de Literatura e de Estética: a Teoria do Romance. Trad. Aurora
Bernardini, José Pereira Junior e Augusto Goes Junior. Sdo Paulo: Hucitec, Fundacdo
para o desenvolvimento da UNESP, 2002.

. O problema do romance de educacéo. In: . Estética da Criacao
Verbal. Trad. Maria Ermantina Galvdo G. Pereira. 4. ed. Sdo Paulo: Martins Fontes,
2003.

BERMEJO, Ernesto Gonzalez. Conversas com Cortazar. Trad. Luis Carlos Cabral. Rio
de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2002.

BILEN, Max. Literatura e iniciacdo. In: BRUNEL, Pierre (Org.). Dicionario de mitos
literarios. Trad. Carlos Sussekind et al. 4. ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2005.

BOSI, Alfredo. Historia concisa da literatura brasileira. 43. ed. Sdo Paulo: Cultrix,
2006.

BOTEACH, Shmuley. Sexo Kasher: uma receita de paixdo e intimidade. Trad. Isa
Mara Lando. S&o Paulo: Manole, 2000.

BULLINGER, Ethelbert William. The witness of the stars. Grand Rapids-MI, United
States of America: Kregel Publications, 2003.

BUNIM, Irving M. A ética do Sinai. Trad. Dagoberto Mensch. 2. ed. Sdo Paulo: Editora
Séfer, 2001.



193

CALVINO, italo. Por que ler os classicos. Trad. Nilson Moulin. Sdo Paulo: Companhia
das Letras, 1993.

CAMPOS, Haroldo de. Da razdo antropofagica: a Europa sob o signo da devoragdo.
In: REVISTA COLOQUIO/LETRAS. n° 62, p. 10-25, set. 1981.

CANDIDO, Antonio. Literatura e Subdesenvolvimento. In: . A educacao pela
noite e outros ensaios. Sao Paulo: Atica, 1989.

. Literatura, espelho da América? In: REVISTA REMATE DE MALES.
NUmero especial. Campinas: Departamento de Teoria Literaria IEL/UNICAMP, 1999.

CARPEAUX, Otto Maria. Histéria da Literatura Ocidental. VVol. 1. Rio de Janeiro: O
Cruzeiro, 1959 [?].

CARPENTIER, Alejo. O papel social do romancista. In: . Literatura e
consciéncia politica na América Latina. Trad. Manuel J. Palmeirim. Sdo Paulo: Global
Editora, s/d.

CARVALHAL, Tania Franco. Literatura comparada. 4.ed. S3o Paulo: Atica, 1999.

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionario de simbolos. Trad. Vera da
Costa e Silva et al. 23 ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2009.

CHIAPPINI, Ligia. Do beco ao belo: dez teses sobre o regionalismo na literatura. In:
Estudos Historios: Rio de Janeiro, vol. 8, n.15, 1995, p.153-159.

COMPLETE JEWISH BIBLE. Translation by David H. Stern. Jewish New Testament
Publications, Inc.: Clarksville, Maryland, 1998.

CORTAZAR, Julio. Situagéo do romance. In: . Valise de crondpio. Trad. Davi
Arrigucci Jr. e Jodo Alexandre Barbosa. 2 ed. Sdo Paulo, Perspectiva, 1993 (Col.
Debates, 104).

COUFFIGNAL, Robert. Eden. In: BRUNEL, Pierre (Org.). Dicionario de mitos
literarios. Trad. Carlos Sussekind et al. 4. ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2005.

COUTINHO, Eduardo F. Sentido e fungdo da Literatura Comparada na América
Latina. In: . Literatura Comparada na América Latina. Rio de Janeiro:
EJUERJ, 2003, p. 11-30.

CURTIUS, Ernest Robert. Literatura européia e Idade Média latina. Trad. Teodoro
Cabral. 2. ed. Brasilia: Instituto Nacional do Livro, 1979.

DALCASTAGNE, Regina. O espaco da dor: o regime de 64 no romance brasileiro.
Brasilia: Editora da Universidade de Brasilia, 1996.

DELUMEAU, Jean. O que sobrou do paraiso? Trad. Maria Lucia Machado. S&o Paulo:
Companhia das Letras: 2003.



194

. A histéria do medo no Ocidente 1300-1800: uma cidade sitiada. Trad. Maria
Ldcia Machado. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 20009.

. History of Paradise: the garden of Eden in myth & tradition. Translator:
Matthew O’Connell. Urbana and Chicago: University of Illinois Press, 2000.

DURAND, Gilbert. As estruturas antropoldgicas do imaginario: introducdo a
arquetipologia geral. Trad. Hélder Godinho. 3. ed. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2002.

. O retorno do mito: introdugcdo a mitodologia. Mitos e sociedades. Revista
Famecos: midia, cultura e tecnologia. Faculdade de comunicacao social, PUCRS, n° 01,
Setembro. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1994, quadrimestral.

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano: a esséncia das religiGes. Trad. Rogério
Fernandes. 2. ed. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2008.

. Mefistéfeles e o andrégino. Trad. lvone Castilho Benedetti. 2. ed. Sdo Paulo:
Martins Fontes, 1999.

. Mito e realidade. Trad. Pola Civelli. 6.ed. Sdo Paulo: Perspectiva, 2007.
(Colecdo Debates, 52).

FEHER, Ference. O romance estd morrendo?: contribuicdo a teoria do romance. Trad.
Eduardo Lima. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1997.

FERNANDES, José. O poema visual: leitura do imaginario esotérico (da Antigliidade
ao século XX). Petropolis, RJ: Vozes, 1996.

FRANKIEL, Tamar. A voz de Sara: a espiritualidade feminina e o judaismo
tradicional. Trad. Aida Lerner. Sdo Paulo: Maayanot, 2000.

FRYE, Northrop. Fébulas da identidade: ensaios sobre mitopoética. Trad. Sandra
Vasconcelos. Sdo Paulo: Nova Alexandria, 2000.

. O Cddigo dos codigos: a Biblia e a Literatura. Trad. Flavio Aguiar. Sdo
Paulo: Boitempo, 2004.

. Anatomia da critica: quatro ensaios. Trad. Péricles Eugénio da Silva Ramos.
Sdo Paulo: Cultrix, 1979.

GINZBERG, Louis. The legends of the Jews. Published in 1909. Available in Internet:
www.sacred-texts.com Acesso em agosto de 2009.

GOETHE, Johann Wolfgang von. Os anos de aprendizado de Wilhelm Meister. Trad.
Nicolino Simone Neto. S&o Paulo: Ed. 34, 2006.

HOLANDA, Sérgio Buarque de. VisGes do Paraiso: 0s motivos edénicos no
descobrimento e na colonizacédo do Brasil. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2010.


http://www.sacred-texts.com/

195

IGEL, Regina. Imigrantes judeus, escritores brasileiros. Sdo Paulo: Perspectiva, 1997.

JANSON, H. W.; JANSON, Anthony F. Iniciagdo a histéria da arte. Trad. Jefferson
Luiz Camargol. 2. ed. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1996.

JOSEFO, Flavio. Histéria dos hebreus. Trad. Vicente Pedroso. Rio de Janeiro: CPAD,
1990.

KAPLAN, Aryeh. Trés ensaios de Aryeh Kaplan: se vocé fosse Deus, a imortalidade e
a alma, um mundo de amor. Trad. Claudia M. Caon. Séo Paulo: Colel Tora Temimé do
Brasil, 1992.

. As &guas do Eden: o mistério do micvé. Trad. Rachel Rosenblum; Esther Eva
Horowitz. S&o Paulo: Maayanot, 1992.

KIRST, Nelson et al. Dicionario Hebraico-Portugués e Aramaico-Portugués. 15. ed.
Sdo Leopoldo: Sinodal; Petropolis: Vozes, 2002.

KRAUSS, Heinrich. O Paraiso: de Adao e Eva as utopias contemporaneas. Trad.
Mario Eduardo Viaro. Sdo Paulo: Globo, 2006.

LAMB, Ruth S. “El mundo mitico en la nueva novela latinoamericana”. In: ACTAS
DEL CUARTO CONGRESO INTERNACIONAL DE HISPANISTAS / coord. por
Eugenio Bustos Tovar, v. 2, 1982, ISBN 84-7481-215-1, p. 101-108. Disponible en:
http://cvc.cervantes.es/obref/aih/pdf/04/aih_04 2 010.pdf

LAUAND, Luiz Jean (Org.). Educacao, teatro e matematica medievais. Trad. Luiz Jean
Lauand. S&o Paulo: Perspectiva; Editora da Universidade de Séo Paulo, 1986. (Colecéo
elos, 45).

LE GOFF, Jacques. Observac@es sobre corpo e ideologia no Ocidente Medieval. In:
LE GOFF, Jacques. O maravilhoso e o quotidiano no Ocidente Medieval. Trad. Antdnio
José Pinto Ribeiro. Lisboa: Edi¢cdes 70, 1989.

. (Dir.). O homem medieval. Trad. Maria Jorge Vilar de Figueiredo. Lisboa:
Editorial Imprensa, 1989.

. O imaginario medieval. Trad. Manuel Ruas. Lisboa: Estampa, 1994.

LIMA, José Lezama. A expressdo americana. Trad. Irlemar Chiampi. Sdo Paulo:
Brasiliense, 1988.

LUKACS, Georg. A teoria do romance. Trad. José Marcos Mariani de Macedo. S&o
Paulo: Duas Cidades; Ed. 34, 2000.

MAAS, Wilma Patricia Marzari. Canone minimo: o bildungsroman na histéria da
literatura. Sdo Paulo: Editora UNESP, 2000.


http://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=3876
http://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=3876
http://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=864188
http://cvc.cervantes.es/obref/aih/pdf/04/aih_04_2_010.pdf

196

MACHADO, Alvaro Manuel; PAGEAUX, Daniel-Henri. Da literatura comparada a
teoria da literatura. Lisboa: Edi¢cdes 70, 1988.

MAZZARI, Marcus Vinicius. Apresentacdo. In: GOETHE, Johann Wolfgang von. Os
anos de aprendizado de Wilhelm Meister. Trad. Nicolino Simone Neto. Sdo Paulo: Ed.
34, 2006.

MIGUET, Marie. Androginos. In: BRUNEL, Pierre (Org.). Dicionério de mitos
literarios. Trad. Carlos Sussekind et al. 4. ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2005.

MONEGAL, Emir Rodriguez. Tradicdo e renovagdo. In: MORENO, César Ferndndez
(Org.). América Latina em sua literatura. Sdo Paulo: Perspectiva, 1979,

NEIVA, Saulo. Avatares da epopéia na poesia brasileira do final do século XX. Recife:
Fundacao Joaquim Nabuco; Ed. Massangana, 2009.

NITRINI, Sandra. Literatura Comparada: Histdria, Teoria e Critica. 3. ed. S&o Paulo:
Editora da Universidade de Séo Paulo, 2010. (Académica; 16).

OZ, Amos. The Bitter Test of Dreams Come True. U.S.A, 2008. Entrevista concedida a
Joanna Chen, em 17 de fevereiro de 2008. Disponivel em:
<http://www.newsweek.com/2008/02/13/the-bitter-taste-of-dreams-come-true.html>.
Acesso em: 26 jan. 2011.

PAES, José Paulo. Poesia completa. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2008.

PAGELS, Elaine. Addo, Eva e a serpente. Trad. Talita M. Rodrigues. Rio de Janeiro:
Rocco, 1992.

PAZ, Octavio. A arvore da vida. In: . Convergéncias: ensaios sobre arte e
literatura. Trad. Moacir Werneck de Castro. Rio de Janeiro: Rocco, 1991.

. Literatura de fundacéo. In: . Signos em rotacdo. Trad. Sebastido
Uchoa Leite. Sdo Paulo, Perspectiva, 1990.

. Literatura, subdesenvolvimento e modernidade. In: . Signos em
rotacdo. Trad. Sebastido Uchoa Leite. S&o Paulo, Perspectiva, 1990.

PERRONE-MOISES, Leyla. Paradoxos do nacionalismo literario na América Latina.
In: Vira e mexe nacionalismo: paradoxos do nacionalismo literario. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2007.

. Literatura comparada, intertexto e Antropofagia. In: . Flores da
escrivaninha. S&o Paulo: Companhia das Letras, 1990.

PLATAO. O banquete. S&o Paulo: Martin Claret, 1999.

QUINTANA, Mério. Prosa e verso: compilagéo do autor. Porto Alegre: Editora Globo,
1978.



197

RASHI. Comentério sobre Génesis. Banco de dados. Disponivel na Internet.
http://www.chabad.org Acesso em agosto de 2009.

RICOEUR, Paul. O conflito das interpretacGes: ensaios de hermenéutica. Trad. M. F.
Sa Correia. Porto, Portugal: RES Editora, 1989.

ROSENFELD, Anatol. Reflex8es sobre o romance moderno. In: ROSENFELD, Anatol.
Texto/Contexto I. 5. ed. S&o Paulo: Perspectiva, 1996.

ROOB, Alexander. Alquimia & mistica: el gabinete hermético. Trad. Carlos Caramés.
Madrid, Espafia: Tashen, 2005.

SABATO, Ernesto. O escritor e seus fantasmas. Trad. Pedro Maia Soares. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2003.

SCHULER, Donaldo. Teoria do romance. Sdo Paulo: Atica, 1989.

SANTIAGO, Silviano. O entre-lugar do discurso latino-americano. In: Uma literatura
nos tropicos: ensaios sobre dependéncia cultural. 2. ed. Rio de Janeiro: Rocco, 2000.

. A permanéncia do discurso da tradicdo no modernismo. In: . Nas
malhas da letra. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 1989.

. Apesar de dependente, universal. In: . Vale guanto pesa: ensaios
sobre questdes politico-culturais. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1982. (Colecéo Literatura
e Teoria Literaria, v. 44).

SCHWARZ, Roberto. Nacional por subtracgdo. In: . Que horas sdo? Ensaios.
S&o Paulo: Companhia das Letras, 1987.

SPINA, Segismundo. Iniciacdo na cultura literaria medieval. Rio de Janeiro: Grifo,
1973.

SOUZA, Eneida Maria de; MIRANDA, Wander Melo. Perspectivas da literatura
comparada no Brasil. In: CARVALHAL, Tania Franco (Org.). Literatura Comparada
no mundo: questdes e métodos — Literatura comparada en el mundo: cuestiones y
metodos. Porto Alegre: L&PM/VITAE/AILC, 1997.

STERN, David H. Jewish New Testament Commentary. Jewish New Testament
Publications, Inc.: Clarksville, Maryland, 1992.

SHULAM, Joseph. Hidden Treasures: The First Century Jewish Way of Understanding
The Scriptures. Jerusalem, Israel: Netivyah Bible Instruction Ministry, 2008.

TAYLOR, William Carey. Dicionario do Novo Testamento Grego. 09. ed. Rio de
Janeiro: Juerp, 1991.


http://www.chabad.org/

198

UNTERMAN, Alan. Dicionério judaico de lendas e tradi¢des. Trad. Paulo Geiger. Rio
de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1992.

VAN WOENSEL, Maurice. Simbolismo animal na idade média: os bestiarios: um
saféri literario a procura de animais fabulosos. Jodo Pessoa: Editora Universitaria,
2001.

WELLEK, René; WARREN, Austin. Literatura geral, literatura comparada e
literatura nacional. In: . Teoria da literatura e metodologia dos estudos
literarios. Trad. Luis Carlos Borges. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2003.

ZOLLA, Elémire. Androginia. Rio de Janeiro: Fernando Chinaglia Distribuidora, 1997.



