UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE ARTES E COMUNICACAO
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM LETRAS

JEFFERSON CLEITON DE SOUZA

A NOVA HERMENEUTICA E TEORIA DA RECEPCAO EM
JAUSS E RICOEUR

RECIFE
2011



UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE ARTES E COMUNICACAO
PROGRAMA DE POS- GRADUACAO EM LETRAS

JEFFERSON CLEITON DE SOUZA

A NOVA HERMENEUTICA E TEORIA DA RECEPCAO EM
JAUSS E RICOEUR

Dissertacdo apresentada ao Programa
de Pos-graduacdo em Letras da
Universidade Federal de Pernambuco
como requisito parcial para obtencédo do
grau de Mestre em Teoria da Literatura.

Orientador: Prof. Dr. Anco Marcio
Tenorio Vieira

RECIFE
2011



Catalogacdo na fonte

Bibliotecaria Glaucia Candida da Silva, CRB4-1662

S729n Souza, Jefferson Cleiton de.

A nova hermenéutica e teoria da recepcdo em Jauss e Ricoeur / Jefferson
Cleiton de Souza. — Recife: O autor, 2011.

82p.; 30 cm.
Orientador: Anco Marcio Tendrio Vieira.

Dissertagdo (Mestrado) — Universidade Federal de Pernambuco, CAC.
Letras, 2011.

Inclui bibliografia.

1. Literatura. 2. Fenomenologia. 3. Ontologia. |I. Vieira, Anco Mércio Tendrio
(Orientador). Il. Titulo.

809 CDD (22.ed.) UFPE (CAC2011-39)




JEFFERSON CLEITON DE SOUZA

A Nova Hermenéutica e a Teoria da Recep¢iio em Jauss e Ricouer

Dissertagdo apresentada ao Programa de Pds-
Graduagdo em Letras da Universidade Federal de
Pernambuco como requisito para a obtengdo do
Grau de Mestre em Teoria da Literatura, em

25/2/2011.
BANCA EXAMINADORA:
A s Wasiias , e = -~

Prof. Dr. Anco Mircio Tenério Vieira
Orientador — LETRAS - UFPE

Profl Dr. Al’]tony Cardoso Bezerra
LETRAS - UFPE

L/ -
Plrof. Dr. Ricardo Postal
LETRAS - UFPE

Recife — PE
2011



AGRADECIMENTOS

Agradeco ao meu orientador Anco Marcio Tendrio Viera por ter acreditado
neste projeto, mesmo quando ele era apenas desejo e possibilidade, e por ter me
dado o privilégio de té-lo como interlocutor nesses ultimos seis anos. Além dele, eu
nao poderia esquecer a contribuicdo determinante do professor Aldo Lima, que, com
as suas valiosas indicacdes sobre a teoria do leitor, tornou possivel a minha
incursdo arqueolégica em torno da recepcdo fenomenologica. Somam-se a
importante atuacao desses dois professores e amigos as intervencdes do professor
Antony Bezerra, que me ajudaram a formalizar as minhas ideias e a perceber
perguntas latentes nesta dissertacdo que ainda nao foram desveladas e nem
respondidas.

Também dirijo os meus agradecimentos aos meus colegas de trabalho André
Pessoa, que me ajudou a entender a filosofia meandrante de Heidegger, e a Robson
Tavares por ter sido um leitor perspicaz do meu texto. Também estendo tais
agradecimentos a Helio Castelo Branco, meu amigo, leitor apaixonado das ideias
contidas nesta dissertacao; a Marta Aguiar, amiga que se entusiasmou com a teoria
fenomenoldgica; a Elida Nascimento, que, pela sua perspicacia de analista, viu a
gestacdo da Fenomenologia em mim; e a Aline Campelo, que se preocupou
heideggerianamente com o sentido dessa dissertagdo no meu lebenswelt.

E, por falar em vivéncias, eu ndo poderia esquecer-se de agradecer aos meus
amigos da Pds-Graduacdo, Ane Montarroyos, Angela Gandier e Fernando Oliveira,
gue tornaram as aulas e as discussdes tedricas mais ricas e, é claro, dos meus pais
Egildo Heleno de Souza e Orelice Helena Pereira, que me conceberam enquanto
desejo.



“E a vida que dita as regras para a Fenomenologia, ndo o contrario.” (Bordini)

“A experiéncia primaria de uma obra de arte realiza-se na
sintonia com (Einstellung auf) seu efeito estético, isto €, na
compreensao fruidora e na fruicdo compreensiva.” (Jauss).

“Mesmo quando Van Gogh pinta uma cadeira, ele pinta o
homem, projeta uma figura humana, a saber, o que tem este
mundo representado. Os testemunhos culturais fornecem,
assim, a densidade da “coisa” a essas “imagens” do homem:
fazem-nos existirem entre os homens (entre les hommes) e
entre (parmi) os homens encarnando-as em “obras”.
(Ricouer)



Resumo

Esta dissertacdo tem por objetivo investigar como a Nova Hermenéutica de
orientacdo fenomenoldgica e ontolégica, proposta por Martin Heidegger e
sistematizada por Hans-Georg Gadamer, dialogou com as teorias da recepcéao de
Hans Robert Jauss e Paul Ricouer. Para tanto, buscou-se averiguar como as
conquistas da Nova Hermenéutica foram assimiladas pelas teorias da recepcao
desenvolvidas por Hans Robert Jauss, através da Estética da Recepcdo, na
Alemanha, assim como pelo fildsofo francés Paul Ricouer, especificamente em sua
Hermenéutica de Simbolos. O propésito desta pesquisa, portanto, é demonstrar
como as teorias da recepcdo se posicionaram quanto as mudancas que essa
revolucdo do pensamento promoveu em relagcdo as concepcdes de sentido, de

compreensao, de interpretacao, “de método”, de ontologia e de temporalidade.

PALAVRAS-CHAVES: Nova Hermenéutica. Recepcdo. Fenomenologia. Ontologia.



ABSTRACT

This dissertation has as its purpose to investigate how the New Hermeneutics
of phenomenologic and ontologic orientation, proposed by Martin Heidegger and
systematized by Hans-Georg Gadamer, has dialogued with Hans Robert Jauss’ and
Paul Ricouer’s reception theories. For this, one has analyzed the ideas developed by
Hans Robert Jauss, through his Aesthetics of Reception, in Germany, as well as by
the French philosopher Paul Ricouer, particularly in his Hermeneutics of Symbols.
The goal of this research, therefore, is to show how the theories of reception have
emplaced themselves related to the changes that this revolution of thought has
promoted towards the conceptions of sense, comprehension, interpretation,
“method”, ontology and temporality.

KEY-WORDS: New Hermeneutics. Reception. Phenomenology. Ontology.



SUMARIO

INEFOTUGEID ...t 1
1 Arqueologia da Nova HEerMENEBULICA .........uuvuuiiiiieeieiiiiiiiie e 4
2 A Fenomenologia do Olhar e a Moderna Teoria da Literatura ..............ccccevvvvennnnn.. 14
2.1 O Olhar Fenomenoldgico de Husserl € Heidegger ....oooooveeeeiiieeeeiieiicciccceeceeeens 14
2.2 O Nascimento da Teoria da Literatura e o Leitor Fenomenoldgico .................... 21
3 Rumo ao Dialogo, @ EMancipacao € a0 SEr..........ccceiviieeeiiiiiiiiiiiiiee e 26
3.1 Heidegger: A Celebracdo da Hermenéutica Ontologica..........ccceeeeeeeeevveevinnnnnnnnn. 26
3.2 Heidegger: Profeta da RECEPGAD ......ccoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 35
3.3 Gadamer: Celebracdo da Hermenéutica da Linguagem-Dialogo..............ccccue. 41
4 lguais, mas Diferentes: Hans Robert Jauss e Paul Ricoeur..............cccovvvvvvivnnnnnn.. 52
4.1 Hans Robert Jauss: A Nova Hermenéutica e a Teoria da Recepcao.................. 52
4.2 Paul Ricoeur: A Nova Hermenéutica e a Teoria da Recepgao...........cccevvvvvnnnnn.. 61
(0] o Tod 1§ 17= Lo 1P 75

RETEIEINCIAS ... e e e et 78



INTRODUCAO

A nocdo de Hermenéutica, tradicionalmente, esteve relacionada a arte da
interpretacdo, isto €, a sistemas interpretativos e mediacdes. Na Grécia antiga, por
exemplo, os sofistas se utilizavam de analogias cosmoldgicas para recuperar e
explicar os sentidos perdidos da epopeia homérica, assim como na ldade Média,
guando se desenvolveu amplamente a exegese biblica, os hermeneutas desse
periodo desenvolveram niveis de interpretacdo que buscavam dar conta do
significado mais literal ao mais simbdlico. Nesse sentido, como se pode perceber,
durante um longo periodo da histéria da Hermenéutica o explicar, subtilitas
explicandi, era a atividade que mais caracterizava o ethos dessa disciplina
humanistica, pois ela estava a servico de um projeto comum: vencer a alienagéo
temporal que separa 0 nosso mundo em relacdo aos dos textos.

Entretanto, a partir da Hermenéutica romantica, houve uma revolucdo nas
estruturas dessa disciplina, pois 0 tedlogo e hermeneuta alemao Schleiermacher
promoveu uma unidade entre a subtilitas intelligendi, compreenséo, e subtilitas
explicandi, a interpretacdo ou explicacdo, asseverando que esta Ultima era apenas
uma “estrutura” de explicitacdo da primeira, fato que tornou a compreenséao a tonica
dos estudos hermenéuticos. Além disso, esse fildsofo transformou o pensamento
hermenéutico numa filosofia geral, dissolvendo a reflexdo em torno das
particularidades das diversas praticas exegeéticas, isto €, da Teologia, do Direito, etc.
Soma-se a essas inovacgoes, o fato de outro hermeneuta, Dilthey, ter dicotomizado a
epistemologia em ciéncia do espirito e da natureza, concep¢do que o levou a
caracterizar a primeira do ponto de vista do saber, pela compreenséo, e a segunda,
pela explicacdo. Em outras palavras, esse filosofo expulsou radicalmente das
Humanidades o estatuto da explicacéo.

Paralelo a isso, assistimos, no inicio do século XX, ao nascimento do método

fenomenoldgico, concebido pelo filésofo alemdo Husserl, que se tornou uma



alternativa de acesso aos sentidos e significacdes (esséncia). Essa nova forma de
saber, que prometia revelar o sentido das coisas em seu amago, inaugurou uma
nova imagem da promocdo dos sentidos, pois esse método ndo trabalhava com
pressupostos metodoldgicos, mas através da intuicdo racional, isto é, baseado no
poder que a consciéncia cognoscitiva e orientada intencionalmente para os objetos
tem de doar aos objetos o0 seu significado mais universal e essencial.

Para completar essas inova¢gdes no campo da promoc¢ao do sentido, o filésofo
Martin Heidegger, discipulo dissidente de Husserl, soube unir determinadas
sugestbes do seu antigo mestre a Hermenéutica romantica e a metafisica, levando-o
a construir um caminho “terreno” (existencial) e temporal e ndo mentalista e
essencialista, como o de Husserl, para a ontologia. Heidegger, na década de 1920,
lancou o livro Ser e Tempo, no qual funda a nogcdo de compreenséo fundamental,
isto é, que o compreender é inerente a existéncia. A partir desse momento,
aprendemos a relacionar a compreensdao a dimensdo ontologica, pois para
Heidegger, o Ser estava relacionado a compreensdo e ao mundo. Nesse sentido,
Hans-Georg Gadamer, que foi aluno de Heidegger, publicou, na década de 1960, o
livro Verdade e Método, no qual, em cotejo com as suas contribuicdes pessoais,
dialogou com as idéias de Ser e Tempo e, sobretudo, com a segunda fase do
pensamento de Heidegger. Nesse livro, Gadamer mostra-se fiel a Hermenéutica
romantica e a filosofia de Heidegger no que diz respeito a énfase na compreensao,
embora ele ndo dé continuidade a nocao de compreensao fundamental do autor de
Ser e Tempo, jA que optou por uma espécie de “dialética socratica” como
fundamento hermenéutico.

Desse modo, as reflexdes em torno da compreensao, da existéncia e da
Fenomenologia levaram cada vez mais Heidegger e Gadamer a investigar a
ontologia da compreensao, tornado-se recorrente, portanto, nas obras desses dois
filosofos alemaes, termos como “escuta” e “didlogo”. Devido a isso, a atuacéo
hermenéutica dos autores de Ser e Tempo e Verdade e Método, pautada na
Fenomenologia e na ontologia, levaram os estudiosos da Hermenéutica a se referir a
vertente de pensamento desses dois filosofos como Nova Hermenéutica.

Posto isso, ndo é dificil de constatar que a Nova Hermenéutica, heideggeriana

e gadameriana, assim como a Fenomenologia de Husserl, ofertaram ao século XX



novas formas de “pensar” a producdo do sentido paralela as mediacdes e
pressupostos metodoldgicos.

Nesse sentido, essas no¢fes passaram a integrar os estudos literarios desde
1930, através dos estudos de Roman Ingarden, autor de A obra de Arte Literéria,
assim como por meio do manual Teoria da Literatura, da década de 1940, de René
Wellek e Austin Warren, trabalhos, no campo literario, que aproximou da literatura a
Fenomenologia de Husserl.

Por esta razdo, na estruturacdo de nosso trabalho procuramos demonstrar,
inicialmente, como se desenvolveu histérica e teoricamente o “conceito” de Nova
Hermenéutica no capitulo Arqueologia da Nova Hermenéutica, assim como,
posterior a ele, buscamos, no capitulo A Fenomenologia do Olhar e a Moderna
Teoria da Literatura, demonstrar como se deu a passagem da Fenomenologia para
os estudos literarios nas décadas de 1930 e 1940.

Percorrido esse trajeto, € possivel constatar que nesse periodo os estudos
literarios e estéticos estabelecidos pelo Formalismo e pela Fenomenologia criaram a
categoria do “leitor implicito”, que, na década de 1960, teve o seu desdobramento
nas pesquisas da escola de Konstanz, na Alemanha, com os trabalhos de Hans
Robert Jauss e Wolfgang Iser. Ainda nesse periodo de efervescéncia da escola de
Konstanz, o filésofo francés Paul Ricoeur lanca o livro Conflito das Interpretacdes.
Nesta obra, por meio de um didlogo, adentra, de certa forma, no horizonte das
sugestbes da Nova Hermenéutica, sobretudo, naquilo que se refere a questdo da
recepcdo e a ontologia da compreensdo. Por isso, o terceiro capitulo de nossa
dissertacdo, Rumo ao Didlogo, a Emancipagcdo e ao Ser, discute as principais
reflexdes e sugestbes da Nova Hermenéutica, para que no ultimo capitulo do
trabalho, intitulado Iguais, mas Diferentes: Hans Robert Jaus e Paul Ricouer,
sejamos conduzidos a vislumbrar a configuracdo do pensamento de Heidegger e
Gadamer no desenvolvimento da teoria da recep¢ao do tedrico aleméo e do filésofo
francés.

Por outro lado, além de ambicionarmos compreender os fundamentos dessa
Nova Hermenéutica propensa a “escuta”, a “recepcdo” e ao dialogo, temos por telos
(meta) responder, em parte, uma angustia que paira sobre os comentadores da

recepcdo fenomenolégica. De um modo geral, queixam-se que o0 leitor



fenomenolégico é uma estrutura do texto, além disso, reivindicam a posicao do leitor
real nessa teoria. Dentre as analises, tentaremos responder ao argumento do tedrico
inglés Terry Eagleton (2003), que, em seu manual Teoria da Literatura, confessa que
esse leitor langa um problema epistemoldgico a investigacao tedrica, pois, de acordo
com ele, esse tipo de leitor sO se torna objeto de estudo quando efetua e concretiza
a leitura. Entretanto, intuimos que, para além do leitor real de carne e 0sso, O
analista da literatura pode encontrar na performance da recepgdo do leitor
fenomenolégico uma via de acesso do mundo da linguagem para o da vida

(lebenswelt).

1. Arqueologia da Nova Hermenéutica

Etimologicamente, o termo hermenéutica provém de Hermes, deus grego
conhecido por sua habilidade de transportar as mensagens enviadas pelos deuses
aos mortais.’ Ao longo do tempo, esse termo passou a ser utilizado para nomear
uma disciplina humanistica que se impunha a tarefa de reavivar os significados
silenciados pelo tempo através da arte da interpretacdo. Segundo Luiz Costa Lima
(LIMA, 1983, p.52), como arte de interpretacdo, a hermenéutica € uma atividade
conhecida desde a Era Classica ateniense, pois 0s pensadores dessa época
estiveram interessados na reabilitacdo dos significados perdidos da epopeia
homérica. Desse modo, os gregos foram os primeiros estudiosos, na cultura
ocidental, a enfrentar um dos problemas centrais da disciplina Hermenéutica, isto €,
o hiato temporal que separa o “mundo” do texto em relacdo ao do intérprete. O

projeto de superar esse hiato se tornou evidente, no mundo grego, quando 0s

'Segundo Peixoto (2003), Hermes, filho de Zeus e Maia, ao nascer foi enfaixado com gazes e colocado num
berco como era de costume. Entretanto, esse deus irrequieto se libertou das amarras das gazes e saiu em direcéo
ao mundo. Nas proximidades da caverna onde nascera, Hermes construiu com uma carapaga de tartaruga e tripa
de bode a primeira lira. Mas logo em seguida, guardou a lira no berco e numa determinada noite saiu pelo mundo
ostentando a astlcia. Esse deus ao cobicar o gado do deus Apolo arquitetou e pds em préatica uma artimanha para
roubé-los. Ao transladar os animais da Tessalia em direcdo a estrada arenosa de Pilos, Hermes pds em prética a
sua astUcia, inverte o sentido tanto de suas pegadas quanto a desses animais, para ludibriar Apolo. Finalmente,
quando este descobre o feito, através do relato de um ancido, que testumanhara a passagem de Hermes com o
gado, resolve pedir a intervengdo de Maia e Zeus, para reapropriar-se dele. Todavia, ao ver a lira produzida por
Hermes, o deus da beleza almejou trocar seu gado pelo instrumento musical. Zeus, por sua vez, orgulhoso da
habilidade do filho, nomeou-o mensageiro, para que ele transmitisse as suas ordens ao mundo e escoltasse 0s
mortos ao inferno.



estudiosos de educacdo da Era Classica, acentuadamente especulativa, se
impuseram a missdo de recuperar o mundo mitico de Homero, através da
hermenéutica de A lliada e A Odisséia. De acordo com Francisco Marshal, em
Alegoria de Ninguém:

Situados definitivamente fora do mundo do mito, s6 podemos
reconstruir nossa relacdo com este mundo erguendo pontes,
artificios que superem a distancia e nos recomuniquem com aquele
universo perdido. Pontes interpretativas, poderiamos dizer, sem
esquecer que para muitos as pontes ndo interessam: podem chegar
la simplesmente aterrando as lacunas, com entulho epistemolégico
moderno e contemporaneo. A distancia, entretanto, esta dada;
sabemos que no mundo de Homero e Ulisses vigora outro conjunto
de nocdes de tempo, verdade, espacgo, linguagem, condicdo humana
e divina, um mundo com formas de organizacdo e com padrbes
comunicativos bem diversos dos nossos, presencas e auséncias que
nos distinguem radicalmente. Diferenca no fundamento. Outra
ontologia vigente. Um mundo sem escrita e com pouca cidade,
imediatamente afastados de noés, alfabetizados da cidade.
(MARSHAL, 2009, p.19)

Esse empreendimento, portanto, de superar a distancia histérico-ontolégica
que separa o0 passado do presente foi, nitidamente, a maior ambicdo da
Hermenéutica desde seus primérdios, o que tornou a histéria dessa disciplina, ao
longo dos séculos, um testemunho vivo desse esfor¢co de superacdo temporal. Os
pensadores do mundo classico grego, por exemplo, “alienados” da cultura
mnemaonica do periodo Arcaico tiveram que construir “pontes” para trazer de volta a
fala o universo homeérico por meio de instrumentalizacbes e mediacdes
hermenéuticas. Tais procedimentos foram levados a sério pelos sofistas Teagenes
de Régio e Metrodoro de Lampsaco, pois eles, de acordo com os seus horizontes de
expectativa, construiram importantes mediacfes hermenéuticas para o acesso a
obra de Homero.

De acordo com Marshal (2009), Teagenes, filésofo do século VI a.C., que
influenciou os sofistas da Era Classica, buscou interpretar as obras de Homero, A
lliada e A Odisseia, relacionando a economia interna delas, isto €, as suas
narrativas, deuses, mitos e tramas, etc., com os elementos césmicos, como por
exemplo, ar, éter, etc., jA que para o entendimento cosmoldgico, a fecundidade da

terra e da vida no universo dependiam da combinacdo desses elementos. Fato que



elucida o horizonte, extremamente especulativo dos sofistas, pois eles se utilizaram
explicitamente de uma alegoria fisica para superar a distancia historico-ontologica
gue os separava do horizonte de Homero, o que, de certo modo, denuncia as
preocupacdes “cientificas” dos sofistas. J& o filésofo Metrodoro de Lampsaco, que
pertenceu ao grupo de Anaxagoras, por sua vez, ocupou-se hermeneuticamente em
desvelar os sentidos ocultos da narrativa de Homero, pois para ele, subjacente ao
sentido dessa narrativa, havia um oculto que o “sabio escolado” teria que interpretar.
Assim como Teadgenes de Régio, Metrodoro de Lampsaco, através de alegoria fisica
e fisiologica deu as antigas interpretacdes religiosas das obras de Homero um cunho
especulativo.

Nesse sentido, os problemas gerais postos pela interpretacdo ndo so
inquietaram Teagenes e Metrodoro e 0s demais sofistas, mas também o filésofo
Aristoteles que se dedicou a investigar, além dos problemas gerais da interpretacéo,
a ontologia da obra de arte literaria, através da Poética, e o discurso publico, por

meio da Retérica. Segundo Jouve:

Desde a Antiguidade, o ensino, consciente das dificuldades
colocadas pela interpretacdo dos textos, afirma a necessidade de
se fundamentar num método de leitura. Suas bases lhe séo
dadas, em primeiro lugar, pelos sofistas, depois, e, sobretudo,
pelas obras de Aristoteles, Retérica e Poética. Efeitos de ritmo,
estilo, figuras, convengdes genéricas: todos elementos objetivos
gue permitem uma andlise do texto e, consequentemente,
entender um sentido essencialmente fugaz. (JOUVE, 2002, p.89).

A esse respeito, as obras A Retorica e A Poética, de Aristoteles, foram
responsaveis por estabilizar a comunicacdo publica e literaria no mundo grego,
através de suas “grades de leitura”, pois, no que se refere, especificamente, ao
ambito literario, A Poética de Aristoteles pode ser tomada como o primeiro conjunto
de normas, arquétipos e convencdes artisticas do Ocidente, o que significa dizer,
num vocabulario da moderna Teoria da Literatura, que ela foi a primeira
racionalizacdo de “um horizonte de expectativa literario”. Todavia, ainda segundo

Jouve (2002), apesar de A Poética ter elaborado uma “grade de leitura” para os



textos literarios, foi a exegese biblica a responsavel, ao longo da Idade Média, pelo
desenvolvimento de um sistema interpretativo. *

Esse fato, constatado por Jouve (2002), dentre outros fatores, foi o
responsavel por uma divisdo epistemoldgica entre a Hermenéutica — cada vez mais
relacionada com os problemas teologicos, juridicos e filosoficos — e 0s estudos
literarios, irmanados com A Poética aristotélica e mais tarde com a Historiografia e a
Psicologia do século XIX. Entretanto, a autonomia do estatuto epistemoldgico
adquirido tanto pelos Estudos Literarios quanto pela Hermenéutica rompeu-se no
momento em que estudos mais recentes da Teoria Literaria elegeram a recepcao, o
leitor e a leitura como objetos de investigacdo do fenébmeno literario, periodo que
coincide com a modernizacdo da propria Hermenéutica. Dessa maneira a
modernizacdo no campo hermenéutico, consolidada pelas reflexbes de Martin
Heidegger e Hans-Georg Gadamer, juntamente com o método fenomenologico de
Edmund Husserl, foram os maiores responsaveis por uma mudanca profunda nas
nogcbes de compreenséao e interpretagcdo que, em consequiéncia, afetou a teoria da
recepcao amplamente discutida a partir da segunda metade do século XX.

As mudancas anunciadas pela Hermenéutica do século XX foram
profundamente estudadas, em 1969, por Richard E. Palmer, autor do livro
Hermenéutica. Ja nas primeiras paginas da obra, o autor estabelece uma discussao
de ordem filolégica em torno do termo hermenéutica em inglés. De acordo com essa
problematizacédo, Palmer explica que optou por adotar no titulo de seu livro o termo
Hermeneutics, com “s”, como é tradicionalmente utilizado em inglés — por uma
guestdo, meramente, pragmatica e nao filolégica —, ja que o tedlogo americano M.
Robinson, em seu livro The New Hermeneutic, chamava a atencdo para o fato de
que nado havia qualquer justificativa filologica para se usar “s” no nome dessa
disciplina e que a queda do “s” em tal palavra estaria ligada a uma nova orientacao
da teoria hermenéutica, conhecida por Nova Hermenéutica. Palmer (1969) alega, em
seu livro, que preservou o0 “s” da palavra em funcdo da eficiéncia da comunicacéo,

pois, segundo ele, o termo ja era desconhecido demais para lhe acrescentar mais

? Segundo Jouve, a exegese biblica distinguia, nos textos sagrados, quatro niveis de sentido: “literal”
(a histéria contada), “alegérico” (anuncio do Novo Testamento no Antigo), “tropoldgico” (contelddo
ético da narrativa) e “anagogico” (valor da mensagem da Biblia para os ultimos dias do homem).
(JOUVE, 2002, p. 90).



confusdes. Entretanto o autor de Hermenéutica ndo deixa de reforcar que embora
utiize a palavra Hermeneutics em “seu pecado filologico”, tem por objetivo
justamente refletir sobre as “bases” da Nova Hermenéutica, de orientacao
fenomenoldgica.

Pode-se afirmar, portanto, que a Nova Hermenéutica, heideggeriana e
gadameriana, primordialmente, possui 0s seus fundamentos no método
fenomenoldgico e na Hermenéutica moderna de Schleiermacher e Dilthey. Com o
método fenomenoldgico, a Nova Hermenéutica aprendeu, dentre outras coisas, uma
nova postura epistemoldgica, pois diferentemente de um realismo cientifico que
concebe um objeto de investigacdo ontologicamente autbnomo a ser analisado, a

Fenomenologia assevera que s6 ha um objeto em sua dimensao ontoldgica a partir

7

de um sujeito fenomenoldgico, isto é, ndao empirico, mas aquele, racionalmente,
capaz de deixar os objetos se manifestarem tal como sédo em sua esséncia. Por isso,
com esse método criado por Husserl tivemos que aprender a nos deixar conduzir

pelos “objetos” para poder compreendé-los. Como lembra Palmer:

A Mente nao projeta um sentido no fendbmeno; é antes o0 que aparece
gue é uma manifestacdo ontoldgica da prépria coisa. Claro que
devido a uma atitude dogmatica uma coisa pode ser forcada a ser
apenas encarada no aspecto que desejamos. Mas deixar que uma
coisa apareca como aquilo que é, torna-se uma questdo de
aprendermos a deixa-la proceder desse modo, pois ele revela-se-
nos. Logos (fala) ndo é na verdade um poder dado a linguagem por
aguele que a utiliza, mas sim um poder que a linguagem da a essa
pessoa, um meio que ela tem de ser captada por aquilo que através
da linguagem se torna manifesto. Portanto, a combinacdo de
phainestai e de logos, enquanto fenomenologia, significa deixar que
as coisas se manifestem como o que sdo, sem que projectemos
nelas as nossas proprias categorias. Significa uma inversdo da
orientacdo de que estamos acostumados; ndo somos nos que
indicamos as coisas, sado as coisas que nos revelam. Isto ndo sugere
qualquer animismo primitivo, antes € o reconhecimento de que a
prépria esséncia do conhecimento verdadeiro é ser orientado pelo
poder que a coisa tem de se revelar. Esta concepcdo € uma
expressao da prépria intencdo de Husserl de regressar as proprias
coisas. A fenomenologia € um meio de ser conduzido pelo fenbmeno,
por um caminho que genuinamente lhe pertence. (PALMER, 1969,
p.133)

Dessa forma, o método fenomenolégico de Husserl frustra qualquer

consciéncia hermenéutica que vislumbra estabelecer “as pontes” com o sentido
8



através de um sistema ou apriorismo interpretativo, como se pensou,
tradicionalmente, em termos de método ao longo da histéria de Hermenéutica, ja
que para o pai da fenomenologia o sentido se manifestava na intuicdo e na acéo da
consciéncia. De um modo geral, essa postura epistemoldgica fenomenoldgica
cunhada por Husserl orientou a Nova Hermenéutica proposta por Heidegger e
Gadamer, embora esses dois filésofos discordassem da teoria de Husserl no que diz
respeito a centralidade do sujeito na constituicdo do sentido.

Além dessas contribuicdes do método fenomenolégico de Husserl, a Nova
Hermenéutica Fenomenoldgica de Heidegger e Gadamer assimilou também
importantes contribuicbes da Filologia e Hermenéutica romanticas. Dessa forma,
eles receberam licdes fundamentais de Friedrich Ast e Friedrich August Wolf. Esses
dois filosofos modificaram a perspectiva da Hermenéutica ao promoveram a
compreensao a condicdo de primazia, pois eles comungavam da opinido de que a
compreensado e a explicacdo sdo atividades distintas, sendo essa segunda tarefa
hermenéutica sempre realizada em fungao da primeira.

Mas foi o filésofo e tedlogo Schleiermacher que, sob a influéncia de Ast e
Wolf, tornou, definitivamente, a explicagcdo uma “provincia da compreensao”, pois foi
ele quem selou unidade e inseparabilidade da subtilitas intelligendi, compreensao,
com a subtilitas explicandi, explicacdo ou interpretacdo. Segundo Gadamer, depois
da Hermenéutica romantica: A interpretacdo ndo € um ato posterior e
ocasionalmente complementar a compreensdo. Antes, compreender € sempre
interpretar, €, por conseguinte, a interpretacéo é a forma explicita da compreenséo.
(GADAMER, 2008, p.406). Na realidade, o hermeneuta romantico tomou a
explicagdo como uma arte responsavel pela formulacdo retérica da compreensao,
isto &, pela competéncia de transforma-la em discurso. Desse modo, esse filosofo
passa a considerar a compreensdo 0 ponto de partida da investigacao

hermenéutica. De acordo com Palmer (1969):

E assim Schleiermacher coloca esta questdo geral como ponto de
partida da sua hermenéutica: como € que toda ou qualquer
expressao linguistica, falada ou escrita, € compreendida? A situagéo
de compreensédo pertence a uma relacdo de didlogo. Em todas as
situacBes desse tipo hd uma pessoa que fala, que constréi uma frase
com sentido, e ha uma pessoa que ouve. O ouvinte recebe uma série
de meras palavras, e subitamente, através de um processo

9



misterioso, consegue adivinhar o seu sentido. Este processo, um
processo de adivinhacgdo, é o processo hermenéutico. E o verdadeiro
lugar da hermenéutica. A hermenéutica é a arte de ouvir. (PALMER,
p. 93)

Posto isso, Schleiermacher abre as potencialidades do estudo hermenéutico
para o “ouvir” e a “recepc¢ao” do texto, embora o seu interlocutor ainda seja a mente
do autor, fato que o distancia da Nova Hermenéutica, ja que os estudiosos dessa
vertente, isto é, Heidegger e Gadamer trocaram tal orientacdo psicologista pelo
poder comunicativo da propria linguagem. Esse filésofo aleméao, tendo por horizonte
a questédo da compreensao, soube unir a interpretacdo gramatical da obra, que visa
estabelecer a relacdo entre a parte e todo, ao método divinatério, pautado no acesso
a mente do autor por meio de uma forma imediata, direta e intuitiva.

Consequentemente, a opcado desse fildésofo por uma compreensao intuitiva,
isto é, imediatamente globalizante, aliada a Fenomenologia de Husserl de carater
mentalista e também intuitivo, favoreceu cada vez mais uma nova orientacao para
0os estudos hermenéuticos, simpética as leis universais do ato de compreender-
interpretar. As ideias desse hermeneuta e teélogo romantico, segundo Paul Ricouer
(1983), legaram as teorias hermenéuticas modernas o0 conceito de
desregionalizacdo, ou seja, a transladacéo dos problemas tedricos do compreender
e do interpretar das hermenéuticas especificas ou regionais, como por exemplo, a
biblica e a juridica, para as questdes gerais e universais que envolvem a
compreensao e a interpretacdo. Essa problematica da questdo da universalidade
proposta pela teoria de Schleiermacher abriu, sem sombra de duvida, caminhos para
reflexbes cada vez mais profundas sobre os problemas da Hermenéutica.
Possibilitou, sobretudo, a transladacdo da discussdo hermenéutica do campo
epistemoldgico para o ontolégico, como fez Heidegger no século XX.

Juntou-se as contribui¢cdes da teoria da compreensdo de Schleiermacher as
reflexdes Dilthey responsaveis por dicotomizar epistemologicamente a explicitagdo
e a compreenséo. Esse filosofo, no século XIX, cindiu a teoria do conhecimento em
dois campos de saber distintos, isto €, entre a Geisteswissenschaften (a ciéncia do
espirito) e a Naturawissenschaften (a ciéncia da natureza) atribuindo a primeira a
especificidade hermenéutica de compreender e a segunda, a de explicar. Essa

categorizacao epistemoldgica elaborada por Dilthey deve ser entendida como um
10



esforco desse estudioso alemado em atribuir as ciéncias humanas ou do espirito,
sobretudo & Histéria, uma reputacéo cientifica tal qual gozava as ciéncias * naturais.
Dilthey acreditava que as ciéncias humanas, assim como as naturais, poderiam por
caminhos separados atingir a verdade objetiva através de um sentido apropriado do
método.

Embora Dilthey e Schleiermacher avancem no que diz respeito a
Hermenéutica, as suas discussdes sdo ainda essencialmente epistemoldgicas. A
revelia dessa orientacdo epistemoldgica, a Nova Hermenéutica de Heideggger e
Gadamer conduziu esta disciplina a problematica ontoldgica, o que revolucionou a
nossa forma de conceber essa disciplina milenar. Entretanto, ndo podemos
esquecer que foram justamente a desregionalizacdo da Hermenéutica empreendida
por Schleiermacher e a aproximacédo desta disciplina com a Historia feita por Dilthey
que abriram os caminhos para a estruturacdo da Nova Hermenéutica do século XX.

Nesse sentido, as nocdes de compreensdo e interpretacdo foram
profundamente marcadas pela Fenomenologia hermenéutica de Martin Heidegger,
no século XX. Esse filosofo alemédo, com base no método fenomenolégico que
prometia 0 acesso a esséncia ou sentido dos seres, objetivou estudar o sentido do
“Ser” na economia da existéncia concreta. De modo muito particular, Heidegger
passou a enxergar o problema do ser atrelado a questdo da compreensao-
interpretacdo, ou melhor, a problemética hermenéutica. Com o intuito de estudar a
cotidianidade da existéncia, assim como o “fendbmeno” da compreenséao-
interpretacdo que se realiza em torno dela, apropriou-se de uma forma muito
particular do método fenomenoldgico,* ja que, através de seu projeto, impunha a si
mesmo a tarefa de desenvolver uma analitica da existéncia que abarcaria tanto as

experiéncias mais raras do Ser quanto as mais ordinarias. Nesse sentido, o autor de

*Lembra Verana Alberti (ALBERT,1996, p.1) mesmo que Wilhem Dilthey tenha empreendido uma
aproximagdo entre a hermenéutica e a histéria, o seu problema hermenéutico continua ainda
epistemoldgico, porque, segundo a autora, a hermenéutica de Dilthey se ocupa, fundamentalmente,
do pressuposto do exercicio das ciéncias humanas.

* A primeira grande questéo relacionada ao termo fenomenologia é que ele n&o pode ser tomado num
sentido univoco. De acordo com o Dicionario de Filosofia de Cambridge, a fenomenologia ndo é nem
uma escola nem uma tendéncia na filosofia contemporanea. E antes um movimento cujos
patrocinadores, por varias razées, o impulsionaram em varias dire¢des distintas, com o resultado que
hoje ele significa coisas diferentes para pessoas diferentes. (AUDI, 2006, p. 330). Por isso, 0s
estudiosos geralmente se referem a fenomenologia de Heidegger como hermenéutica e a de Husserl
como transcendental, voltada para os atos da consciéncia.

11



Ser e Tempo, preocupou-se, eminentemente, com as experiéncias auténticas e
inauténticas da existéncia e elegeu o fenbmeno da compreenséao-interpretacdo como
a via de acesso ao sentido do Ser, fato que o distanciou do pai da fenomenologia
porque, para Edmund Husserl, o sentido do Ser estava relacionado a sua esséncia
universal, isto &, a irredutibilidade, a atemporalidade e a idealidade.

O fato de Heidegger ter escolhido a Fenomenologia como um método
privilegiado para a investigacdo do sentido do ser, pode ser explicado, em parte,
pelo desejo do filosofo de se afastar do psicologismo dominante no século XIX, que
de forma rigorosa explicava os sentidos produzidos pelos sujeitos através da
incidéncia mecéanica da realidade sobre a consciéncia deles. Diferentemente dessa
perspectiva, o fildsofo aliou a Fenomenologia, que postulava a investigacdo dos
“fendbmenos”, a ontologia e a uma concepc¢ao sui generis de Hermenéutica. Assim,
depois de Heidegger passamos a compreender a Hermenéutica, pelo menos em sua
primeira fase,> ndo mais como uma pratica exegética de texto, mas como um evento
eminentemente ontoldgico. Isso implica dizer que, através do autor de Ser e Tempo,
o Ocidente passou a conviver com uma nova concepg¢ao de Hermenéutica, na qual a
nocdo de compreensao-interpretacdo tornou-se um correlato ontoldégico da
existéncia concreta, ja que para esse filosofo ndo ha compreensao “fora do mundo”.
Para ele, todas as compreensdes estariam imbricadas com o mundo e com 0s
modos de existéncia, asseverando dessa forma o carater histérico e situado da
Hermenéutica, consciéncia historica, que Heidegger aprendeu com Dilthey.

A opcdo de Heidegger pela historicidade e pela ontologia destitui a sua
Hermenéutica de preocupacdes relacionadas a sistemas interpretativos, pois
segundo Fernando Romo Feito, no livro Hermenéutica, Interpretacao, Literatura: “se
a Hermenéutica se concebe como ontologia, fica pouco ou nenhum espaco para o
método. Se como teoria da interpretacdo, este ocupa o primeiro plano.” (FEITO,
2007,p.125, traduc&o nossa)® De fato, ao lermos as obras capitais da Hermenéutica
do século XX, como Ser e Tempo e A origem da obra de Arte (1935), ambas de

® A maioria dos comentadores de Heidegger enxerga duas fases no percurso filoséfico do autor de
Ser e Tempo. Uma primeira fase na qual esse fildsofo se voltou para a hermenéutica da existéncia
em si, e a segunda voltada para a compreenséo ontolégica da linguagem poética.

®(..)Si la hermenéutica se concibe como ontologia, poco o ningln espacio queda para el problema del
método. Si como teoria de la interpretacion, este ocupa el primeiro plano.

12



Heidegger, assim como Verdade e Método (1960), de Hans-Georg Gadamer, nao
encontraremos nenhuma teoria da interpretacdo, mas um modo sui generis de
conceber a emersdo do sentido. Na Hermenéutica desses dois filosofos, a
compreensao-intepretacdo, por sua vez, esta imbricada na existéncia concreta e na
linguagem.

Essa revolucdo ocorrida na teoria do conhecimento, por sua vez,
redimensionou a posi¢do do sujeito-intérprete nas praticas hermenéuticas. Se, do
ponto de vista metodoldgico, as ideias de Heidegger e Gadamer deslocaram a
énfase da Hermenéutica das técnicas de interpretacdo para o horizonte ontoldgico-
histérico, no que se referem a “teoria” do sujeito, elas foram responsaveis pela
desconstrugdo da concepcdo do sujeito transcendental, isto €, daquela concepcao
de sujeito que o compreende como Unica fonte do sentido. No lugar dessa
concepcao, Heidegger e Gadamer compartilharam a nocédo de que os “sujeitos”, no
evento hermenéutico, ja possuem uma pré-compreensao que os conduzem, de certo
modo, ao sentido, dai a auséncia de uma reflexdo sobre a epistemologia da
interpretacdo nessas hermenéuticas. Essa concepgéo foi diretamente herdada de
Schleiermacher, pois, como ja vimos, ele foi o maior responsavel por tornar a
compreensao e nao a explicacao-interpretacdo a tbnica dos estudos da Nova
Hermenéutica.

A Nova Hermenéutica, portanto, instituiu um novo direcionamento aos
estudos dessa antiga disciplina, em que Heidegger deu as bases filoséficas para a
edificacdo de uma Fenomenologia hermenéutico-ontolégica e que Gadamer as
sistematizou em seu livro Verdade e Método, publicado em 1960, a partir do qual ela
deixa de ser a base da metodologia especifica das Geisteswissenschaften, ciéncias
dos espiritos, para relacionar-se ao poder qualificador do tempo e da ontologia.

Entretanto, ao longo do século XX, a perspectiva de producdo de sentido da
Nova Hermenéutica de Heidegger e Gadamer nao foi a Unica: ela conviveu com a
vertente fenomenoldgica husserliana que ciceroneou outro modelo de doacao de
sentido relacionado a consciéncia do individuo. No que se refere as teorias da
recepcao e do leitor fenomenoldgico, essas duas formas de enxergar o problema do

sentido foram tomadas como suporte epistemoldgico.

13



2. Fenomenologia do Olhar e a Moderna Teoria da Literatura

2.1 O Olhar Fenomenoldgico de Husserl e Heidegger

A Fenomenologia hermenéutico-ontolégica de Martin Heidegger apresentou-
se como um “corpo estranho” em meio ao cenario intelectual europeu do inicio do
século XX. Embora Heidegger tenha sido assistente de Edmund Husserl e dedicado
a ele uma de suas principais obras, Ser e Tempo, a sua filosofia trilhou, em parte,
um itinerério particular em relacéo a de seu antigo mestre.

O projeto fenomenoldgico husserliano aspirava a uma metodologia rigorosa,
chegando ao ponto de Husserl declarar que os “verdadeiros positivistas eram 0s
fenomenodlogos”. Em virtude disso, o pai da fenomenologia, no inicio do século XX,
trabalhou incansavelmente para ofertar ao Ocidente, que estava em crise quanto
aos paradigmas cientificos, um método de estudos confidvel aos pesquisadores.
Desse modo, o método fenomenoldgico surgiu do desejo de desvencilhar o
conhecimento cientifico do empirismo filosofico e da psicologia do século XIX, que
dominavam esse cenario intelectual, sem, contudo, retirar do sujeito a posicdo de
privilégio no quadro da teoria do conhecimento. Husserl, portanto, passou a
combater a forma naturalizada como essas investigagbes explicavam o0s
“fendbmenos” produzidos pelos sujeitos, geralmente, através de explicacoes
causalistas que correlacionavam a acao da realidade sobre a consciéncia deles.

No inicio do desenvolvimento do seu método fenomenoldgico, Husserl
encontrou uma alternativa que punha em suspenso 0 antigo problema
epistemoldgico referente a questao sujeito versus objeto. Para tal empreendimento,
o pai da Fenomenologia doou a consciéncia uma vida dinamica propria, pois se
Descartes se ocupou com 0 “eu penso”, esse fil6sofo alemdo inovou com a
concepgao de que a consciéncia pensa o pensado, porque, para ele, toda atividade
da consciéncia parte de algo conhecido. Desse modo, Husserl punha fim a querela
sujeito-objeto, ja que, para ele, ndo existia objeto sem a atividade da consciéncia do
sujeito. Nesse sentido, a relacao entre objeto e sujeito na fenomenologia, segundo 0
epistemdlogo alemao Johannes Hessen, interagem de tal forma:

14



A correlacao entre sujeito e objeto ndo é em si mesma indissoluvel;
s6 0 é no interior do conhecimento. Sujeito e objeto ndo se esgotam
em seu ser um para o outro, mas tém, além disso, um ser em si. No
objeto, este ser em si consiste naquilo que ainda € desconhecido. No
sujeito, consiste naquilo que ele é além de sujeito que conhece. Além
de conhecer, ele é também esta apto a sentir e a querer. Assim,
enquanto o objeto cessa de ser objeto quando se separa da
correlagdo, o sujeito apenas deixa de ser sujeito cognoscente.
(HESSEN, 2003, p.22)

Nesse sentido, como podemos perceber, a Fenomenologia de Husserl
mostra-nos que, no interior da atividade epistemoldgica, a consciéncia indissocia o
sujeito do objeto, ja que todo objeto € um objeto para um sujeito. Entretanto, tanto
este quanto aquele possui um modo de ser proprios, antes da operacdo da reducao
fenomenoldgica; ou seja, quando a consciéncia é tomada, plenamente, em sua
atividade cognitiva, pondo em suspenso o “eu” psicolégico e o mundo. Percebe-se,
dessa forma, que o objeto sé pode se constituir em fendbmeno, isto €, significado ou
sentido, enquanto objeto de conhecimento de uma consciéncia. Dessa forma, o
sujeito cognoscente segue rumo aos objetos que aparecem em “carne e 0sSs0” em
sua consciéncia, que, alids, emanam de suas visadas rumo aos objetos, para torna-
los esséncias ou sentidos. Nesse momento, a consciéncia se desnaturaliza, poe-se
em parénteses, para seguir rumo a esséncia das coisas, através de seu poder de
doar significagéo a elas.

Com a Fenomenologia, o problema da consciéncia ndo se encerra apenas no
ato da reflexdo, mas vai ao encontro do “contetdo”, significacdo, dessa reflexao.
Assim, a consciéncia, para esse filésofo, produz atos que se dirigem a conteudos, ou
seja, a noesis (ato de conhecer, de carater subjetivo) que tem por meta sempre um
objeto de conhecimento, “noema”, posto na consciéncia. Para Husserl, o ato de
imaginar visa o imaginado, o ato de perceber visa o percebido, etc. Dai percebermos
gue, na fenomenologia de Husserl, pelo menos a da primeira fase, temos um objeto-
para-um-sujeito, o que conduz, consequentemente, a consciéncia a transcender a si
mesma, pois ela ndo vai ao encontro de si mesma, mas ao de um objeto ja posto na
consciéncia. Nessa atividade de pensar o pensado, Husserl cria a categoria da
intencionalidade, ou seja, a concep¢ado de que a “consciéncia € sempre consciéncia

de”, “visa a algo”, “diz respeito a”. Desse modo:
15



Husserl confere em primeiro lugar a nogdo de intencionalidade
toda a sua envergadura: toda consciéncia € consciéncia de
(consciéncia significa aqui ndo a unidade individual de um “fluxo
de vivido”, mas cada cogitatio distinta voltada para um cogitatum
distinto). Portanto, havera tantas espécies de intencionalidades,
tantas “consciéncias” quantas maneiras, para um cogito, de se
voltar para alguma coisa; para o real e o irreal, para o passado e 0
guerido, para o amado e o desejado, para o julgado, etc. De um
ponto de vista estritamente descritivo, a intencionalidade escapa a
alternativa do realismo e do idealismo. (RICOUER, 2009, p.11-12)

A partir, portanto, dessa nocdo de intencionalidade proposta por Husserl,
fomos interpelados a ndo s6 levar em consideracdo a percepcdo como elemento
mediador da significacdo, mas também o horizonte de visadas da consciéncia. Para
o criador da fenomenologia, “quando quero dizer uma coisa, ha uma primeira
intencdo que vai ao sentido, como face a face estavel de todos os atos de
significacdes que querem dizer a mesma coisa. Eis aqui a raiz fenomenologica da
l6gica: ha algo de determinado no sentido visado.” (RICOUER, 2009, p.10).

Dessa forma, com Husserl aprendemos que antes de pensarmos o pensado,
o0 mundo ja esta instalado na consciéncia, em outras palavras, mundo é “para mim”.
Mas o que distinguiria esse mundo de visadas ou de intencionalidades de uma
atitude empirista? O fato de a consciéncia fenomenoldgica ocupar-se da ontologia,
ou seja, do ser das coisas, pois uma vez instalado o objeto na consciéncia
(fendbmeno) através da reducédo fenomenoldgica, cabe a reducéo eidética (esséncia)
conduzir os objetos da consciéncia a realidade de suas esséncias, ou melhor, aos

seus sentidos. Como lembra Bordini:

A fenomenologia é, entdo, uma ciéncia eidética, descritiva da
consciéncia. A intuicdo filosdéfica, reflexiva, € uma reflexdo sobre a
vida, considerada em toda a sua riqueza concreta. Entretanto, esta
vida ndo é vivida, é apenas considerada, de modo que filosofia e vida
ndo se confundem. Nao ha metafisica implicita no modelo
fenomenoldgico. E a vida que dita as regras para a fenomenologia,

nao ao contrario. (BORDINI, 1990, p.53)

O afa de Husserl de retornar as coisas em sua dimensdo mais fundamental,
na primeira fase de sua filosofia, conhecida por Fenomenologia metédica ou da

16



reducao eidética, mobilizou em torno dele uma teia de admiradores, como Heidegger
e Roman Ingarden, na medida em que Husserl, de forma revolucionaria, unia por
meio de um método uma teoria do conhecimento a ontologia. Muitos entusiastas do
primeiro Husserl, ou melhor, do livro As Investigacbes Légicas, viram no método
fenomenoldgico um novo tempo para as investigacdes relacionadas a questdo do
sentido.

Por outro lado, quando a teoria desse filosofo adotou a doutrina da reducéo
transcendental, em que a consciéncia se volta para si mesma, visando apenas o ato
intencional, muitos de seus seguidores romperam, parcialmente, com ele. Nessa
fase, o autor de As investigacbes Logicas rompeu com aquela implicacdo entre
realismo e idealismo e enveredou rumo ao idealismo, pois ele passou a nutrir a
crenca de que a pura atividade da consciéncia era a origem das significacdes do
mundo.

A Fenomenologia de Husserl, de certo modo, entusiasmou, parcialmente, o
jovem fildsofo Martin Heidegger. De acordo com Hans Georg Gadamer (2009), esse
jovem filésofo, em Freiburg, limitava as suas conferéncias sobre o seu antigo mestre
aos seus primeiros livros e recusava, diplomaticamente, a seguir a revolucdo do
pensamento dele rumo ao “eu” transcendental.

Embora Heidegger tenha trazido licbes importantes da Fenomenologia para a
sua filosofia, ele rompeu com as diretrizes fundamentais do criador dessa filosofia. O
autor de Ser e Tempo realizou um percurso filoséfico que se iniciou com reservas ao
essencialismo filosofo. Aos poucos, a Fenomenologia desse estudioso foi se
distanciando da de Husserl, pois, como acertadamente lembra Ernildo Stein (2005),
enquanto o primeiro transformou a ontologia em Fenomenologia, 0 segundo
revolucionou a Fenomenologia para recolocar a questdo da ontologia, porque
Heidegger ndo recorreu a descricdo proposta por Husserl, mas a metafisica grega.

Na Fenomenologia de Husserl, por exemplo, os seres sao visados de modos
distintos pela intuicdo eidética, dai a existéncia de vérias regides do Ser, por
exemplo, as regides da literatura, da geometria, da recordacéo, etc. fundam, por sua
vez, diferentes esséncias para os seres. E é dessa forma que o proprio método
fenomenolégico realiza ontologia, pois para ele o sentido se confunde com a

7

esséncia, isto €, aquilo que é sempre idéntico a si mesmo, independente da

17



variedade em que as coisas se apresentem ao mundo perceptivo. Como exemplo
disso, poderiamos pensar que independente de um circulo ser tracado por um
compasso ou por uma crianga que, minimamente, saiba o conceito dessa figura
geométrica, iriamos reconhecé-lo como um circulo, porque ja possuimos uma
intuicdo da esséncia, que, para a teoria de Husserl, segundo André Dartigues
(2010), ndo a adquirimos do mundo das esséncias como queria Platdo, mas do
mundo inteligivel da consciéncia. Devido a isso, pode-se caracterizar essa
Fenomenologia de mentalista, jA& que ela deposita na consciéncia a origem do
sentido.

Husserl, que comeca a vida intelectual como matematico, encontrara as
bases de seu pensamento nas matematicas e entre os misticos. De acordo com
Alfredo Bosi, em A Fenomenologia do Olhar, a despeito de outras formas de olhares

filosoficos ha aquele que:

[...] Pode conceber, em vez do plural vertiginoso, o uno. Em vez da
dispersdo que atordoa, a concentracdo. Em vez de milhBes de
particulas mutantes, um Ser primordial, que a tudo precede e a tudo
transcende, Uno-Todo. Essa unidade, dificil de apreender na
sarabanda dos fendmenos, poderd ser conhecida pela experiéncia
interior. E a mente que se espelha e se confirma na sua eterna
identidade consigo mesma. Fora, no mundo, ha também um caminho
para o uno: é o que se trilha meditando sobre as propriedades
imutdveis das coisas mutaveis. A forma, que a geometria extrai e
desenha. O numero, que a matematica determina. (BOSI, 1993,
p.70)

Essa forma de “olhar que transcende o olho” foi primeiramente gestada,
segundo Bosi (1993), pelos érficos e pitagéricos que conservavam o apelo mistico e
0 “corte matematico” e, posteriormente, elaborado pela dialética de Platdo. Nesse
sentido, ndo € dificil reconhecer a filiacdo da Fenomenologia de Husserl a essa
familia de pensadores essencialistas. Além disso, ndo devemos esquecer que a
intuicdo, forma de conhecimento bastante prestigiada na obra do pai da
fenomenologia, teve a sua efervescéncia, segundo Hessen (2003), a partir da obra
de Santo Agostinho, ou seja, da mistica medieval que defendia a revelia do
intelectualismo dos escolastas, o direito a intuicio como uma forma de
conhecimento teoldgico imediato, através de visbes interiores e experiéncias

subjetivas. Dai a razdo da Fenomenologia de Husserl ser, primordialmente,
18



essencialista e regionalizada na consciéncia do sujeito, jA que ele perseguiu ao
longo de seu percurso filosofico uma intuicdo ndo mistica, mas racional.

A partir do itinerério filosofico de Husserl, evidenciam-se as diferencas que
orientam a busca do sentido nesse filosofo e em Heidegger, apesar de eles
convergirem em Varios pontos, como por exemplo, na questado da intencionalidade,
da relacdo sujeito-objeto e do significado ontoldgico. Ambos pertencem a familias
espirituais diferentes, pois enquanto o pai da fenomenologia pertence a familia dos
pensadores essencialistas, Heidegger se aproxima cada vez mais dos nominalistas
e essa diferenca sela pontos de vistas divergentes em relacdo a concepc¢éo do que &
€ como surge o sentido.

A Fenomenologia de Heidegger se distancia da de Husserl na medida em que
se afasta da crenca nas realidades universais e essenciais, fato que o aproxima do
nominalismo. Esse pensamento filoséfico foi fundado na Idade Média, por volta do
século IX, por Roscellinus, que combatia as idéias gerais, 0os universalia, em prol das
coisas empiricas. Sérgio Paulo Rouanet, em seu ensaio fundador A coruja e o
sambodromo (2003), a fim de refletir sobre o antiuniversalismo moderno, identifica
no historicismo a mais nova versao do antiuniversalismo. Segundo o ensaista, para

0 antiuniversalismo ou historicismo:

O homem é filho do seu século; sua consciéncia, cognitiva e prética
esta inscrita num momento e numa etapa. A partir da histéria, o
antiuniversalista conduz seus trés combates: contra 0 homem em
geral, abstracdo a-histérica e portanto vazia; contra o saber
universal, pois toda verdade é relativa a uma fase e s6 é vélida se
inserida numa cronologia; e contra a moral universal, pois as normas
de um periodo s nele valem, e ndo podem ser comparadas com as
de outros periodos.(ROUANET, 2003, p.52)

E no contexto deste antiuniversalismo moderno em que se insere o
pensamento filoséfico de Martin Heidegger, que transformou a temporalidade num
elemento qualificador do ser, e por isso, a partir dele, a Hermenéutica tornou-se,
simultaneamente, ontoldgica e histérica. Diferentemente do essencialismo em que o
interior da mente elabora o uno através da “sarabanda dos fen6menos”, o modo de
ser materialista e sensualista, tdo caro a Heidegger, compreende que o conhecer é

“estar imerso em um oceano de particulas cintilantes e nele engolfar-se
19



sensualmente”. (BOSI, 2003, p.67). Por essa razdo, ndo é por acaso que a
existéncia concreta do homem e o seu estar no mundo tornaram-se a tonica da
filosofia do autor de Ser e Tempo.

Desse modo, a Fenomenologia construiu dois tipos olhares distintos, ou seja,
um mentalista e outro materialista sensualista: o primeiro se identifica com a filosofia
de Husserl e o segundo com a de Heidegger. Segundo Bosi, desde a epistemologia
antiga “ha uma vertente materialista, ou, mais rigorosamente sensualista do ver
como receber, ao lado de uma vertente idealista ou mentalista do ver como buscar,
captar”. (2003, p.67). De fato, essas posturas do olhar se fizeram presentes no
pensamento epistemologico que influenciou profundamente a Hermenéutica e as
teorias da recepcao do século XX. Através da fenomenologia de Husserl, a vertente
mentalista ou idealista se sofisticou com as descobertas feitas por esse filésofo
sobre as atividades da consciéncia, sobretudo, no que se refere a producdo do
sentido. O autor de As InvestigacGes Légicas doou a consciéncia a capacidade de
captar os “fenébmenos”, através da percepcéo e dota-los de sentido.

Ja a vertente materialista e sensualista, protagonizada pelo pensamento de
Heidegger e Gadamer, edificou uma postura hermenéutica inovadora, na qual o
“intérprete” em sua dimensao histérica abre-se a recepcdo e a compreensao do
texto.

Esses dois olhares fenomenoldgicos foram arregimentados pelas modernas
teorias da literatura, como podemos observar inicialmente em estudos literarios,
como A obra de arte literaria, de Roman Ingarden, publicada na década de 1930, e
do Manual Teoria da Literatura, de René Wellek e Austin Warren, de 1949, que
adotaram a Fenomenologia de Husserl. Nesse periodo, surge o primeiro modelo de
leitor fenomenoldgico, isto &, o leitor implicito. Na década de 60, por outro lado, na
Alemanha, as ideias de Heidegger, sobretudo no que se refere aos conceitos de
temporalidade, historicidade e emancipacdo do ser, encontraram na teoria da
literatura de Hans Robert Jauss receptividade, gracas ao impacto das ideias do

discipulo de Heidegger, Gadamer, sob a escola de Konstanz.

20



2.2 O Nascimento da Teoria da Literatura e o Leitor Fenomenoldgico

Podemos alegar que o nascimento da moderna Teoria da Literatura esteve
atrelado ao pensamento fenomenoldgico, assim como as conquistas do Formalismo
Russo e do Circulo Linguistico de Praga. Por isso, paralelamente a crise do método
historiogréfico e da Critica Impressionista, a Fenomenologia e a Linguistica moderna
ofertaram aos modernos estudos literarios um lastro tedrico que fugia ao método
causalista das ciéncias positivas, tdo caro ao historicismo, até entdo hegemaonico
nos estudos literarios. Nao é por acaso, portanto, que esse lastro foi o pilar tedérico
do revolucionario livro Teoria da Literatura, de René Wellek e Austin Warren, obra
considerada o marco histérico de um novo paradigma nos estudos literarios.

Em meio a hegemonia dos estudos historicistas da literatura e do extremo
subjetivismo da Critica Impressionista, o estudioso René Wellek, de formacéo
formalista e fenomenoldgica, ao lado de Austin Warren, adepto do New Criticism
Norte Americano, reivindicaram um estudo da literatura que levasse em
consideracdo a artisticidade da obra literaria sem, no entanto, abrir m&o de um
estudo sistematico. Em outras palavras, o grande projeto de Warren e Wellek era
criar para os estudos literarios um campo de conhecimento com objetivos e
justificativas proprios. Gracas a este propdsito, essa obra-marco representou a
reformulacdo do discurso metodoldgico nos estudos literarios, como vimos, mas
ressaltando uma metodologia da interpretacdo da literatura inerente ao préprio
funcionamento da obra literaria.

Assim, a moderna Teoria da Literatura impunha-se a si o desafio de tratar os
problemas imutaveis e mutaveis da obra de arte, isto €, a sua dimensao imanente,
assim como sua historicidade e valoracdo. Para alcancar esse fim, Wellek e Warren
aderiram as idéias da Fenomenologia, mas, de uma vertente muito particular,
nascida de pontos de divergéncias e convergéncias entre Husserl e o filésofo
polonés Roman Ingarden.

Desse modo, Wellek e Warren foram dois dos maiores divulgadores do
trabalho do polonés Roman Ingarden, que aplicou a literatura a Fenomenologia de
Husserl, através do livro A Obra de Arte Literaria, publicado na década de 1930.

21



Todavia, essa conversdao da Fenomenolgia para a literatura ndo foi uma mera
duplicacdo de um campo de saber para outro, mas resultou de uma apropriacao
muito particular do pensamento de Husserl por Ingarden.

Essa dissidéncia pode ser explicada, primeiramente, pelo fato de Ingarden ter
sido um entusiasta dos primeiros trabalhos de Husserl, isto é, de As investigacdes
Légicas (1901), periodo no qual o filosofo alem&o era ainda um logicista. Nessa fase
de sua filosofia, Husserl defendeu, energicamente, a concepcdo de que da
consciéncia humana era determinada pelos objetos ditos reais, ou seja, realidades
de “carne e 0ss0” presentes na consciéncia. Entretanto, Roman Ingarden, discipulo
de Husserl em Freiburg e Gotting, na Alemanha, a principio entusiasmado pelo rigor
de seu mestre, rompeu com alguns de seus pressupostos, decepcionado com a
radicalidade com que ele se dirigia rumo a uma consciéncia transcendental.

Segundo Paul Ricoeur:

As MediacBes Cartesianas sdo a expressdo mais radical deste novo
idealismo para quem o mundo ndo é somente “para mim”, mas
recebe “de mim” toda a sua validade ontol6gica. O mundo se torna
“um mundo-percebido-na-vida-reflexiva”(...) Husserl esboca na IV
Meditacdo a passagem de uma fenomenologia “voltada para o
objeto” a uma fenomenologia “voltada para o ego”, onde “o ego se
constitui continuamente a si mesmo como existente”: o cogitatum é
compreendido no cogito, e este no ego que vive “através de” seus
pensamentos. A fenomenologia é o desdobramento do ego, dali em
diante denominado ménada a maneira leibniziana. Ela é a “exegese
de si mesmo (Selbstauslegung). (RICOUER, 2009, p.14)

O autor de A Obra de Arte Literaria rejeitou ndo sé a doutrina do
transcendentalismo de seu mestre como deu configuracdes bastantes particulares a
sua ontologia da obra de arte literaria. Sem deixar de considerar o papel da
consciéncia na constituicdo do objeto, Ingarden dotou a obra de arte de uma
autonomia ontolégica independente da atividade da consciéncia, fato que levou
alguns de seus comentadores a defender a tese de que ele havia optado por um
realismo filosoéfico. Paralelamente a essas rupturas tedricas, Roman Ingarden langou
mao de conceitos fundamentais presentes em As Investigacdes Logicas.

Lembremos, por exemplo, que Husserl desenvolveu uma reflexdo em torno da

relacdo entre a intencdo de significacdo e o preenchimento de significagcdo, em que

22



a consciéncia para vivenciar o objeto, intencionalmente, precisa preenché-lo. Como

bem ilustra o proprio filosofo:

Quando, por exemplo, uma melodia conhecida comeca a ressoar,
sdo suscitadas determinadas intencdes que vao ser preenchidas na
melodia que se desenvolve progressivamente. Algo semelhante
ocorre também quando a melodia nos é desconhecida. As
regularidades que vigem no melédico condicionam intencBes que,
embora carecam de uma plena determinag&o objetal, também vém,
ou podem vir a ser preenchidas. (HUSSERL, 1996, p.55)

Tal atividade da consciéncia de buscar equacionar a intencionalidade da
significacdo com a determinacdo dos objetos cognoscentes serviu de base para
teoria da leitura de Roman Ingarden. Para ele, cabia ao leitor, no ato da leitura,
preencher os aspectos esquematizados e 0os pontos de indeterminacdo da obra de
arte, fato, que, alias, ja nos revela a ontologia da obra literaria em Ingarden, isto €,
gue ela é ao mesmo tempo um objeto em parte conhecido e em parte lacunar.

Como lembra Bordini (1990), para escapar do puro idealismo, Ingarden
preferiu considerar o artefato artistico, do ponto de vista ontolégico, como uma
heteronomia, isto é, por um lado real, substancia fisica, por outro ideal, ou seja,
aguela parte da obra que é constituida pela consciéncia de quem a frui, sendo,
todavia, a obra material irredutivel a consciéncia do fruidor. Desse modo, a
ontologia da obra de arte de Roman Ingarden, como podemos observar, ndo se
absolutiza apenas na imanéncia da obra, mas reclama uma transcendéncia na
imanéncia, ou seja, a consciéncia constitutiva do leitor que frui e da “existéncia” a
obra de arte.

Essa questdo da imanéncia e da transcendéncia € um tema delicado na teoria
de Roman Ingarden, ja que, para ele, o leitor se movimenta nos esquemas da
propria obra, cabendo-lhe atualizar as determinacdes da obra, assim como
concretizar, de acordo com a estrutura texto e com a sua atitude momentanea, as
indeterminacdes da obra de forma adequada, fato que evidencia um temor de
Roman Ingarden de cair num idealismo transcendental e de destituir da obra a sua
identidade ontologica. Segundo ele, em A Obra de Arte Literaria: “Para 0 nosso
objetivo basta apenas o facto essencial de a obra literaria poder sofrer
transformacdes sem perder a sua identidade” (INGARDEN, 1965, p.389). Para esse

23



filosofo polonés, ontologicamente, a obra de arte possui pontos de indeterminacdes
e aspectos esquematizados que deveriam ser concretizados pelos leitores, fato que
o levou a conceber o primeiro modelo de leitor fenomenoldgico dos estudos
literarios, isto €, o leitor implicito. Segundo Bordini, a interacdo texto e leitor nos

estudos do autor de A obra de Arte Literaria se da da seguinte forma:

A concretizagdo depende da atmosfera cultural das épocas, tanto
que entende a “vida” das obras como o processo histérico de

7

concretizacbes variaveis, cuja identidade ¢é garantida pela
esquemacidade imanente ao texto. (...). E na concretizacdo que se
atingem os valores estéticos de uma obra, através da atualizagédo
dos aspectos esquematizados. Ao ler, o leitor preenche os esquemas
aspectuais com detalhes decorrentes de seu acervo perceptivo e de
sua preferéncia em termos de sensibilidade. Por isso, a atualizagédo
pode ser pertinente, mas fantasiosa, ou ndo pertinente, ou ainda néo
ocorrer. (1990, p.147)

Com essa categoria de leitor implicito, pelos menos em sua versdo
ingardiana, a literatura ganha uma justificativa estrutural relativa ao fenébmeno da
“recepcdo” da obra de arte, como numa tentativa de afastar o fantasma do
relativismo das interpretacdes. Fiel aos preceitos husserlianos, Ingarden, embora
assuma que as obras sofrem mutabilidade, trabalha para revelar o eido (esséncia)
da obra literéria, ja que ele segue a orientacdo universalista e idealista de que nao
se pode conhecer aquilo que é transitorio. Na verdade, o fildsofo polonés promove
uma reducado fenomenoldgica da obra de arte literaria colocando entre parénteses a
histéria, os desejos, etc. para extrair dessa reducao a ontologia da obra literaria.
Ingarden, por sua vez, atribui aos estratos fénicos e semanticos da obra, assim
como as suas objetualidades, isto €, projecdo das unidades de significacdo, e aos
aspectos esquematizados pela obra a condi¢cdo de fenbmenos fenomenolégicos que
afetam a consciéncia do leitor, na qual se processa a significagcdo. Desse modo,
Ingarden relaciona objeto (obra de arte), percepcéo e cognicéo para situar o leitor na
economia da ontologia literaria, porque, nessa teoria, é ele quem sintetiza
pensamentos e preenche significacbes correlacionadas com o0 seu objeto
intencional.

Nesse sentido, os precursores da moderna Teoria da Literatura, Warren e

Wellek, entraram em consonancia com Ingarden ao defenderem a ideia de que toda

24



obra de arte possui um elemento eterno e mutavel, e que nenhuma leitura é capaz
de esgotar os significados de uma obra. Como lembra Julio César de Franca, para

Warren e Wellek:

A obra literaria é apenas parcialmente realizada no ato da leitura.
Qualquer experiéncia individual de leitura é uma tentativa de
apreensdo da estrutura de normas e padrdes da obra. A estrutura
de uma obra literaria constrange a leitura que dela é feita e resiste
as imperfeicbes de nossas leituras. (FRANCA, 2006, p.78)

Por essa razdo, as obras Teoria da Literatura, de René Wellek e Austin
Warren e A obra de Arte Literaria, de Roman ingarden criaram, ontologicamente,
uma nocéo de leitor sobredeterminado pelo texto. Fato que n&o surpreende, haja
vista que tanto Ingarden quanto Warren e Wellek ambicionaram doar a obra de arte
literaria um estatuto de autonomia. Com isso, as reflexbes da obra literaria se
voltaram cada vez mais para as suas propriedades inerentes e seus recursos
estéticos, longe da intervencdo “selvagem” do leitor, da “corrosdo” da histéria, da
determinacao da intencionalidade do autor da obra.

Em virtude disso, Ingarden e Wellek e Warren, conscios de que as sugestdes
da obra s&o inesgotaveis, adotaram a concepc¢do de que a leitura historica de uma
obra realiza uma espécie de abreviacao perpectivista da obra. Como ilustra Roman
Ingarden:

(...) Partes e estratos sempre diferentes da obra lida sao intuidas de

forma mais clara, enquanto os restantes mergulham numa penumbra
e numa seminebulosidade em que apenas ressoam e tém voz dando

coloracdo de modo especial a totalidade da obra. Uma outra
consequéncia desta mudanca constante e dos modos diferentes em
gue nés experimentamos ora estas vivéncias ora aquelas é que a
obra literaria nunca é apreendida plenamente em todos 0s seus
estratos e componentes, mas sempre sé parcialmente, sempre, por
assim dizer, apenas numa abreviacdo perspectivista. (INGARDEN,

1979, p.366)

Posto isso, Roman Ingarden, através das “ferramentas” da Fenomenologia
husserliana, possibilitou aos estudos literarios uma nova forma de conceber a
qguestao da significacdo e, consequentemente, uma “imagem” de recepcao literaria e

um modelo de leitor fenomenoldgicos. Esse modelo de leitor pode ser relacionado,
25



inequivocamente, a tradicdo epistemoldgica idealista ou mentalista, ja que os seus
fundamentos advieram da Fenomenologia de Husserl. A presenca desse leitor
emerge na medida em que concretiza a leitura. Por isso h4 sempre, por tras dele,
um a priori, ou seja, um texto a ser semantizado que exige uma experiéncia de
adequacao interpretativa. Ele é na realidade uma poténcia de percepcao,
semantizacdo e de abreviagdo perspectivista do manancial dos fenébmenos da obra,
€, portanto, antes de tudo, uma consciéncia perceptiva e de visada de significacao.

Embora Wolfgang Iser, na década de 1960, na Alemanha, tenha sido o
estudioso que mais se aproximou teoricamente desse modelo fenomenologico de
leitor de Ingarden, isto €, da nocdo de leitor implicito, essa nocdo se tornou
onipresente nos estudos literarios relativos a leitura fenomenolégica. Por isso, a
partir desse periodo, a categoria do leitor implicito, nascida da relacdo entre o
mentalismo fenomenoldgico e o formalismo literario, passou a integrar ndo so as
concepcOes de leitura e leitor fenomenologicos comprometidas com a tradicdo
idealista-mentalista de Husserl, mas também com a concepcéo de historicidade de
Heidegger e Gadamer, como é o caso, por exemplo, da Estética da Recepcdo
Alema3, idealizada por Hans Robert Jauss.

Com a teoria da literatura de Jauss, as contribuicbes da Nova Hermenéutica
se fizeram mais nitidamente presentes nos estudos literarios. Desse modo, através
das revolucdes hermenéuticas de Heidegger e da sistematizacdo de Gadamer,
criou-se uma nova cultura na forma de encarar 0s processos de compreensao e
interpretacdo. Depois deles, os estudiosos da teoria da recepcéo adquiriram novos
referénciais de subjetividade, interpretagcdo, compreensao, linguagem, temporalidade
e do ser.

3. Rumo ao Dialogo, a Emancipacgéo e ao Ser

3.1 Heidegger: A Celebracdo da Hermenéutica Ontoldgica

A partir das ideias de Martin Heidegger, a Hermenéutica deixa de ser

entendida como teoria da interpretagdo, ou seja, um modo epistemoldgico de

compreender, para tornar-se fundamentalmente uma questdo ontolégica, um modo

26



de ser. Como bem lembra Benedito Nunes, em Passagem para o Poético, filosofia e
poesia em Heidegger: “Martin Heidegger empreende uma revolucdo hermenéutica,
pois a ambicdo do autor de Ser e Tempo ndo € prolongar a concepgcao de
Hermenéutica como uma Kunstlehre, ou seja, como arte de interpretar, mais pelo
contrario, é investigar aquilo que Ihe da fundamento.” (NUNES, 1992, p.55). Nesse
sentido, através do “enxerto” da Fenomenologia e da Metafisica a Hermenéutica,
Martin Heidegger dissolve a discussdo em torno da exegese e das técnicas de
interpretagcdo que, tradicionalmente, acompanhava a Hermenéutica de textos, para
por em seu lugar a reflexdo em torno da Hermenéutica e da existéncia. Para o
filésofo francés Paul Ricoeur (1969), a revolucdo hermenéutica heideggeriana
obrigou os hermeneutas de um modo geral a uma alternativa: optar entre uma
ontologia da compreensdo ou uma epistemologia da compreensao.

Através desse modus operandi, Heidegger analisa, ontologicamente, 0 modo
como o Dasein, ser-ai (“homem”) compreende em sua existéncia concreta; em
outras palavras, esse filosofo se propde a estudar a Hermenéutica em sua relacao
com a cotidianidade e a existéncia. Isso resultou numa mudanca radical, ou seja, na
mundalizacdo da compreensdo, pois, a partir de Heidegger, passamos a
compreender que os significados se constroem nas experiéncias concretas da
existéncia, de forma inerente, fato que rompe com a tradicdo da Hermenéutica
Epistemoldgica que se ocupava com a aprendizagem da interpretacao de textos e

simbolos, tipicas das disciplinas exegéticas. Como lembra Luis Felipe Netto Lauer:

Com efeito, a fenomenologia hermenéutica de Heidegger nédo
pretende avancar teoreticamente na compreensdo dos objetos
de nossa experiéncia cotidiana como objetos teoréticos, mas
ao contrario visa explicitar a maneira como ja sempre
compreendemos in totum  nossos comportamentos mais
basicos como intencionalmente voltados para os objetos de
nosso mundo circundante — englobando até mesmo aqueles
comportamentos que possuem o modo de ser e 0 objeto dados
na esfera do teorético. (LAUER, 2008.p.47).

Com a sua Hermenéutica fenomenoldgica, Heidegger objetiva retomar uma
discussédo, segundo ele, esquecida pela filosofia: a questdo do Ser. Desse modo, a

recorréncia de Heidegger ao modus operandi dessa filosofia deixa bem claro que a

27



grande questéo da filosofia do autor de Ser e Tempo € a compreenséao do sentido do
Ser. O filésofo, praticamente, inicia o Ser e Tempo, fazendo uma denuncia do
estado atual em que se encontrava a Metafisica ao afirmar que “ser é o conceito
mais universal e mais vazio” (2009, p. 37). De acordo com tal constatacao, ele afirma
que a filosofia entificou o Ser, ou seja, determinou e resumiu o Ser a “estrutura”
material do Ser. Desse modo, o autor de Ser e Tempo, a revelia dessa tradicéo,
propde uma diferenca ontologica, pois, para ele o “ente” é tudo aquilo que pode ser
identificado pelo seu género e espécie, ou seja, por uma determinacdo, enquanto
que o Ser € algo indeterminado e obscuro.

Todavia, para Heidegger, ndo é porgue o sentido do ser é indeterminado que
0 questionamento acerca do seu sentido ndo deve ser problematizado. Para
Heidegger, o sentido do Ser estd relacionado a um desvelamento e
desencobrimento dos seres, que em nossa cotidianidade, encontram-se velados e
esquecidos e que podem emergir a “abertura”, ou seja, a compreensao, através do
guestionamento do Dasein (aproximadamente, a existéncia humana) sobre o sentido
do ser.

E nesse sentido, portanto, que, dentre todos os entes, Heidegger afirma ser o
Dasein 0 Unico dos entes a se ocupar com o Ser, ja que ele é o Unico que pode por
a guestdo do Ser. Ele entendia o antigo problema filoséfico sobre o Ser como algo
da ordem da dindmica do “sendo” e nunca da estatica, do dado; para ele, a
temporalidade € uma dimensao constitutiva do Ser. Para o autor de Ser e Tempo, a
temporalidade € uma “zona” das trés dimensdes basicas do tempo, isto é, passado,
presente e futuro, logo, conclui Heidegger que o tempo é um “fenbmeno unificador
do porvir que atualiza o vigor de ter sido.” (HEIDEGGER, 2009, p. 410). Descoberta
importante que o distancia de Husserl, pois, enquanto o pai da fenomenologia
concebe 0 acesso a ontologia através do tempo imanente da consciéncia, Heidegger
toma o tempo mundano como fator determinante em nossa relacdo compreensiva
com o Ser. Como lembra Terry Eagleton, na teoria de Heidegger: “Nossas relagbes
com as coisas cortam fatias de tempo, arrancando os objetos da temporalidade que
€ sua esséncia e os figurando em blocos sincrénicos manipulaveis”. (EAGLETON,
1993, p.210)

28



Além disso, é importante notar que o préprio termo Dasein ja nos remete a
nocdo de dinamica do Ser, pois 0 termo alemao “Sein”, segundo o dicionario
Langenscheidt (2001), significa ao mesmo tempo “ser” e “estar”, o que confere ao
Dasein uma relacdo organica com a temporalidade, pois no Ser o Dasein estad em
jogo na medida em que ele compreende. Lembra-nos Marilena Chaui que em

Heidegger:

O tempo é producao da identidade e da diferen¢ca consigo mesmo e,
nesse sentido, € uma dimensdo de meu ser (ndo estou no tempo,
mas sou temporal) e uma dimenséo de todos os entes (ndo estdo no
tempo, mas sdo temporais). O tempo ndo é um receptaculo de
instantes, ndo é uma linha de momentos sucessivos, ndo é a
distancia entre um “agora”, uma “antes” e um “depois”, mas é o
movimento interno dos entes que reuniram-se consigo mesmo (0
presente como centro que busca o passado e o futuro) e para se
diferenciarem de si mesmos (0 presente como diferenca qualitativa
em face do passado e do futuro). O Ser é Tempo. (CHAUI, 1996, p.
244)

Desse modo, Heidegger, a partir das reflexdes sobre a temporalidade imp&e a
cultura hermenéutica a consciéncia de que ndo existe compreensao que nao seja
situada, temporalmente, e especialmente, sendo, especificamente, esse primeiro um
fundamento ontolégico da existéncia. Essas no¢cbes de temporalidade e de Ser
postas por Heidegger revitalizaram os debates hermenéuticos e a Teoria da
Literatura do século XX. A concepcdo de que a coisa em si mesma ndo tem uma
esséncia e que o seu ser € temporalidade, redirecionou os estudos hermenéuticos
no século XX, pois se a antiga Hermenéutica objetivava alcancar o que estava oculto
por “de tras” do texto e dos simbolos, o autor de Ser e Tempo propunha um
desvelamento da “hemorragia” do Ser, fruto de sua temporalidade.

Além disso, Heidegger também pde o seguinte problema: como o Dasein em
seu ser-no-mundo, que supde um fundo temporal-espacial, desvela o Ser dos entes
(coisas), inclusive o seu proprio? Para responder a tal questdo, o filésofo
desenvolve uma das no¢bes mais fundamentais de sua filosofia, a reflexdo em torno
da existéncia inauténtica e auténtica. Segundo a teoria de Heidegger, a vida
cotidiana, publica, impessoal e funcional levou o homem a ocupar-se com os entes,

e esquecer-se de seu ser mais proprio. Entretanto, a medida que o homem cotidiano
29



passa a cultivar a reflexdo sobre a morte e experimenta uma angustia existencial
nadificante, ele poderia transcender a “queda” da vida cotidiana e assumir uma
existéncia auténtica, isto €, poderia ser livre para poder viver o seu ser mais proprio.
E nessa conotac&o, portanto, que Heidegger diz que o ser auténtico é um ser-para-
morte.

Dessa forma, a dimensdo auténtica da existéncia em Heidegger esta
relacionada a uma “desautomatizacao” em relacéo a faticidade e a mesquinharia da
vida cotidiana. De modo que, se na cotidianidade, as coisas se dao a “conhecer”
pelo seu complexo relacional e funcional, nas experiéncias auténticas o Ser é
desvelado, justamente quando ele sai desse complexo mediano e conhece um

estado de existéncia inaugural. Segundo Terry Eagleton:

O modelo de Heidegger para um objeto a ser conhecido é,
significativamente, um instrumento: conhecemos o mundo nao
através da contemplagdo, mas como um sistema de coisas inter-
relacionadas que, como um martelo, estdo “a mao”; elementos a
serem usados em algum projeto pratico. O conhecer esti
profundamente relacionado com o fazer. Mas, 0 outro aspecto
dessa praticidade comum aos homens simples € um misticismo
contemplativo: quando o martelo se quebra, quando deixamos de
contar com ele, sua familiaridade é arrancada e ele se revela em
seu auténtico ser. (EAGLETON, 2003, p.88)

Embora Terry Eagleton caracterize a dimensdo da autenticidade em
Heidegger de mistica, ndo devemos deixar de pontuar que Heidegger vé na vida
cotidiana e nas relac¢des publicas um modo de vida inauténtico, no qual as coisas se
banalizam como instrumentos. Os homens perdem a sua singularidade e se
encobrem no anonimato do das Man (a gente), ou seja, na condicdo a que a vida
cotidiana e publica os empurra. A revelia dessa condicdo de medianidade, o
homem, que compreende existindo, possui uma posicdo de exceléncia, ou em
termos heideggerianos, de transcendéncia, no que se refere ao acontecer ou a
emersdo do sentido do Ser, porque é em torno do Dasein que o Ser dos seres se

desvela. Dai a conclusdao de Emmanuel Carneiro Ledo:

A indole especifica desse modo humano (Dasein) de ser reside na
iluminacdo da imanéncia ao mundo pela luz do Ser, na qual os

30



entes parecem em seu ser: 0s animais em sua animalidade, os
instrumentos em sua instrumentalidade, os homens em sua
humanidade, etc.(LEAO, 1991, p.110)

Com a categoria do Dasein, Heidegger instaura na teoria do conhecimento
uma relacdo organica entre situacdo, compreensao e interpretacdo. O Dasein que
habita 0 mundo, antes de sua orientacdo no mundo, ja se encontra em “comércio”
com as possibilidades da existéncia, antes de se projetar nelas. Desse modo, 0
Dasein é compreendido como um ser dotado de possibilidades, porque faz parte de
sua ontologia fundamental possuir possibilidades, fruto de um espaco aberto pela
existéncia em que esse Dasein “estd” inserido. Segundo Benedito Nunes (1992), a
palavra “possibilidade” estaria mais proxima da acepc¢do de “poténcia”. Seria a
poténcia ja determinada pela existéncia, antes de concretizar-se numa dada
instancia empirica. Isto quer dizer que qualquer espécie de “comportamento” ou de
atividade do homem é um modo de existéncia e, como tal, € uma possibilidade do
Dasein. Cada modo de existéncia traz a compreensao de nés mesmos e do mundo.
Com Heidegger, a compreensédo deixa de ser entendida como a apreensao de um
“fato”, para torna-se uma adequacdo do poder-ser (poténcia) as possibilidades da
existéncia, ja que o Dasein existe projetando-se na existéncia. Para Heidegger
(2009), esse projeto ndo nos remete para um plano previamente tragado por ndés no
qual, posteriormente, lancariamos o0 nosso ser, mas, pelo contrario, na condicdo de
homens (Dasein), seres existentes, ja estamos projetados na existéncia e no
percurso de nossa existéncia seguimos projetando-nos para frente, ao encontro de
nossas possibilidades. Porém, a partir desse projeto, Heidegger vislumbra uma
promocao do Ser, pois para ele: “A presenca ' é a possibilidade de ser livre para o
poder-ser mais proprio”. (HEIDEGGER, 2009, p.204). Logo, a primazia da
compreensao recai sobre um circulo hermenéutico no qual ndo ha questionamentos
que nao tenham implicacbes e pressupostos, do mesmo modo que toda
“interpretacdo” enreda o “intérprete” e vice-versa.

Heidegger, de acordo com isso, nega o primado epistemoldgico “classico”,

caracterizado pela relacdo analitico-explicativo existente entre um sujeito

" “Presenca” aqui € mesmo que Dasein

31



cognoscente e um objeto cognoscivel, para propor em seu lugar uma concepcéo de
compreensao-interpretacdo, ndo mais debitaria de uma epistemologia da
interpretacdo, mas resultante de nossa condi¢cao fundamental de estarmos situados
no mundo. Isto significa dizer que sujeito e objeto do conhecimento estdo implicados
um no outro no horizonte da compreensao, pois, para ele, anteriormente a qualquer
“juizo” ou compreensdo cognitiva, ha uma pré-compreenséo que torna, para nos, as
coisas familiares. Por isso, o termo Dasein remete para um novo olhar para o
homem, uma vez que ele representa um dos abalos a tradicdo da Filosofia
Reflexiva, centrada no Cogito. Para Heidegger, “o projeto abrangente do ser-homem
como Dasein no sentido ek-statico € ontoldgico, pelo qual a representacdo do ser
homem como ‘subjetividade da consciéncia’ é superada.” (HEIDEGGER apud
TORRE, 2001, p.149)

Ainda de acordo com Torres (2005), o Dasein, em seu ek-statico (modo de
ser para fora), € um zu sein, como a-ser, aberto as possibilidades da existéncia.
Com o Dasein heideggeriano, fomos impelidos a ver a compreensdao de forma
organica, isto €, através de um circulo hermenéutico, pois como lembra Heidegger
em Ser e Tempo: “Em todo compreender de mundo, a existéncia também esta
compreendida e vice-versa.” (2009, p.213). Em outras palavras, fiel ao nominalismo,
0 autor de Ser Tempo ndo se entusiasma com a no¢éo de uma compreensao ideal e
universalizante, mas pelo contrario a transforma em uma realidade mundana
produzidas por sujeitos concretos.

Diante dessa posicdo do sujeito na Nova Hermenéutica, podemos concluir
gue desde Husserl a Fenomenologia luta por uma fuga do psicologismo do século
XIX. Assim sendo, ontologicamente, o modo de ser epistemolégico da
Fenomenologia desconfia de uma maneira ou de outra de um “eu” imediato ou
primeiro. Com Heidegger, a certeza do cogito se pulveriza levando o filosofo a
tracar uma nova reflexdo em torno da compreensdo humana, j& que o pensamento

desse fildsofo comunga com a tradi¢do da crise das certezas. Segundo Bosi:

A crise na ordem das certezas (que, de um certo ponto de vista,
comecara com o criticismo de Kant) marca a passagem da Era das
Luzes para a era da suspeita. E nesta que tem a sua hora o
pensamento de Marx, de Kierkegaard, de Nietzsche, de Freud, de
Max Weber, de Heidegger, de Sartre. Ai se vé o selo da nossa
contemporaneidade: um olhar que ja ndo absolutiza o cogito, porque

32



0 situa no interior de uma existéncia finita e vulneravel, mas sempre
inquieta, interrogante. (BOSI, 2003, p.80).

De acordo com essa logica anti-racionalista, Heidegger desenvolve um
argumento em torno da motivacdo da compreensdo que extrapola o horizonte
especulativo. Para esse filésofo, o que liga 0 homem, por exemplo, as coisas néo é
0 entendimento, mas a Sorgen (cuidado), ou seja, a nossa ocupagao com 0s entes
(coisas), que nos orienta, hermeneuticamente, na vida cotidiana; assim, como o
humor da preocupacdo (Bersogen), exclusiva da existéncia auténtica, que nos
motiva a libertar o Ser para a sua dimensao mais auténtica. Desse modo, deve ficar
claro que para Heidegger o compreender estd implicado com o humor, fato que o

autor ndo cansa de explicitar em Ser e Tempo. Segundo Gadamer:

Heidegger substitui o conceito de subjetividade pelo conceito de
cuidado. Nessa posi¢do, contudo, fica claro que o outro s6 é visado
com isso & margem e em uma perspectiva unilateral. Assim,
Heidegger fala de cuidado (Sorge) e também de preocupacéo
(Fursorge). No entanto, a preocupacdo conquista nele o acento
especial, com o qual ele denominou a preocupacdo propriamente dita
de uma “preocupacéo libertadora”. A expressao indica 0 que esta em
questdo com ela. A verdadeira preocupacdo ndao € um cuidar do
outro, mais um liberar o outro para o0 seu préprio ser-si-mesmo — em
contraposicdo a um cuidado com outro que lhe satisfizesse todas as
suas necessidades e que quisesse |he retirar o cuidado préprio ao
ser-ai.(GADAMER, 2009, p.108).

Outra nocdo importante na Hermenéutica fenomenoldgica de Heidegger que
vem a corroborar a dissidéncia do fil6foso com o pensamento racionalista € a no¢ao
de sentido. Comumente, quando falamos em sentido costumamos relacionar esse
termo a descoberta racional de algo. Mas, a partir da teoria heideggeriana, o sentido
tornou-se um sustentaculo da compreenséao porque ele faz parte de nossa estrutura
prévia. Segundo Heidegger: Sentido € a perspectiva na qual se estrutura o projeto
pela posicéo prévia, visdo prévia e concepcdo prévia. E a partir dela que algo se
torna compreensivel como algo. (HEIDEGGER, 2009, p.213)

Assim, Heidegger, através de suas noc¢des revoluciondrias de humor

compreensivo e de sentido aliado a Hermenéutica roméantica deflagrou o ultimo

33



golpe na subtilitas explicandi, isto €, na interpretacdo, pois a sua teoria hermenéutica
verticalizou a tendéncia da hermenéutica moderna de privilegiar o momento da
compreensao. A nocgao de interpretacdo que encontramos em Ser e Tempo,
basicamente, € o que encontramos na Hermenéutica romantica, pois, para o arauto
da nova hermenéutica, a interpretacdo € uma funcédo derivada da compreensao,
cabendo a ela explicitar um determinado “entendimento” ja aberto por um horizonte
compreensivo. Devido ao fato de a interpretacdo pertencer a estrutura do ‘como’,
enquanto compreensdo a estrutura prévia, uma vez que a interpretacdo explicita
formaliza uma conjuntura compreensiva aberto pela estrutura prévia. Segundo
Casanova no circulo hermenéutico de Heidegger:
Nenhuma interpretacdo se movimenta para além de um espaco
previamente aberto pela compreensao. Esse espaco ndo € um
espaco restrito qualquer, mas aponta muito mais para uma
totalidade que determina de maneira integral todas as
possibilidades interpretativas subsequentes. A compreensao
realiza, em outras palavras, incessantemente o0 projeto de um
horizonte globalizante, que funciona num campo de sentido
prévio. No interior desse campo, uma série de coisas se mostram
possiveis, outras impossiveis, enquanto outras ndo chegam nem
mesmo a vir a tona, segundo a chave do possivel e do impossivel.
A interpretacdo atualiza, entdo, aquilo que a compreensédo abre
como possivel. A interpretacdo atualiza, entdo aquilo que a
compreensdo abre como possivel e retém por meio disso a

articulagéo originaria com o horizonte compreensivo.(CASANOVA
2010, p.12)

Entretanto, isso ndo quer dizer que o Dasein seja condenado a ser “escravo”
de sua posicao prévia (Vorhabe), de sua visdo prévia (Vorsicht) e de sua condi¢ao
prévia (Vorbegriff). Na realidade, a funcdo primeira da interpretacdo-compreensiva é
nao cegar diante de nossas intuicdes e de noc¢des populares, mas compreender, de
modo auténtico, aquilo que se interpreta.

De acordo com essa concepcdo de compreensdo, percebe-se que a
Fenomenologia hermenéutica de Heidegger, apresentada no livro Ser e Tempo,
recoloca de forma mais verticalizada as reflexdes da Hermenéutica romantica, pois
se Schleiermacher propds o estudo da compreensao, Heidegger nos ofertou uma
ontologia da compreensao, que se tornou um referencial da Nova Hermenéutica.

Segundo Palmer:
34



Mesmo que Heidegger néo tivesse escrito mais nada depois de Ser
Tempo, 0 seu contributo para a hermenéutica teria sido decisivo pois
nessa obra ele coloca o problema da compreensdo num contexto
radicalmente diferente. Como modo fundante de existir, transcende
os limites deficionais em que Dilthey o colocara ao concebé-lo como
a forma histdrica contra a forma cientifica da compreenséo.
Heidegger foi mais longe defendendo que toda a compreensédo é
temporal, intencional, histérica. Ultrapassou concepg¢fes anteriores
ao encarar a compreensdo, ndo como um processo mental mas um
processo ontoldgico, ndo como um estudo de processos conscientes
e inconscientes mas como uma revelacao daquilo que é real para o
homem. Antes dele, aceitavamos simplesmente como certa a
definicdo prévia daquilo que era real, e s6 depois perguntdvamos
como € que 0s processos mentais colocavam essa realidade; ora,

s

Heidegger veio provar que a compreensdo € um passo préevio
indicativo do acto de - fundamentacédo — revelacdo- da realidade, com
0 qual se completa a defini¢cdo anterior. (PALMER, 1969, p.145)

Desse modo, com Heidegger, a compreensao tornou-se um evento, ou seja,
aquilo que é vivido e recepcionado pelo Dasein. Para a orientacdo heideggeriana,
esse ser ndo precisava ser analisado em seus mecanismos mentais no tocante ao
ato de compreensao, ja que esse ato ja faz parte sua condicdo fundamental de
vivente, por isso, nem o mentalismo nem a epistemologia da interpretacéo se fazem

necessarias na existéncia-compreensiva do Dasein.

3.2 Heidegger: Profeta da Recepcéo

Certamente, como lembra Palmer (1969), se Heidegger tivesse escrito
apenas Ser e Tempo, ele ja teria mudado para sempre a Hermenéutica. Entretanto,
depois da publicacdo de sua obra mais conhecida, o filésofo anunciou outras
importantes reflexdes relativas a questdo da compreensédo, sobretudo, aquelas
referentes a recep¢do da obra de arte. Nessa segunda fase, Heidegger desenvolveu
uma concepcdo de linguagem e de comunicacdo estética inovadoras, que
influenciaram muitos empreendimentos hermenéuticos ao longo do século XX.

Diferentemente de Edmund Husserl, que ao promulgar a sua “virada” para
uma egolatria transcendental perdeu o0s seus mais representativos discipulos,
Heidegger, pelo contrario, ao anunciar a sua Kehre, isto €, viragem, para o “dom da

vida poética”, ainda assim continuou a influenciar muitos pensadores. Essa virada
35



foi determinante, por exemplo, para a estruturacdo da obra Verdade e Método, de
Hans Georg Gadamer, o modelo de leitor de Hans Robert Jauss e a nocéo de obra e
a recepcao da teoria de Paul Ricoeur.
A Kehre ou a viragem heideggeriana significou uma mudanga de percurso
nas reflexdes filosoficas de Heidegger. Se em sua primeira fase dita humanista, o
autor de Ser e tempo se comprometeu com o Dasein Humano, no segundo
momento, portanto, o grande protagonista de sua filosofia passou a ser o préprio
“Ser”, 0 seu autodesvelar-se, e ndo mais a transcendéncia do Dasein perante os
outros seres. Desde o periodo de Ser e Tempo, Heidegger jA anunciava que a sua
teoria ndo estava disposta a cair num subjetivismo ensimesmado e solipsista,
tendéncia que a sua viragem radicalizou. Segundo a andlise de Gadamer:
Depois de abandonar a autoconcepc¢ao transcendental na qual Ser e
Tempo tinha se detido, Heidegger abandonou mais tarde ainda mais
fundamentalmente a dimensdo da subjetividade e alijou de suas
experiéncias de pensamento posteriores a “viragem” até mesmo a
estrutura de cuidado de ser-ai, sim, at¢é mesmo o conceito de
compreensdo e o conceito de hermenéutica. Foi nessa direcdo que
se estabeleceram meus proprios trabalhos que se orientam pelo
tema da linguagem e pelo primado do didlogo e que encontraram no
esboco do problema feito na terceira parte de Verdade e Método o
seu primeiro delineamento. Quem pensa a “linguagem” ja sempre se

movimenta em um para além da subjetividade. (GADAMER, 2009,
p.111)

Essa nocdo de “para além da subjetividade” anunciava que a protagonista
dessa nova fase de Heidegger seria a linguagem, ndo a linguagem
instrumentalizada, mas a poética, “regido” da comunicacdo humana que o autor de A
origem de Obra de Arte passa a considerar como privilegiada para o desvelamento
do “Ser”. A grande questao posta por Heidegger, em sua segunda fase, foi a nogao
da linguagem ndo como mero instrumento de comunicacdo, mas como “fala”, ou
melhor, da linguagem como linguagem. De acordo com essa concepcdo, 0 homem
nao a utiliza, ele habita a linguagem, sendo, ela mesma, portadora de uma “fala”
que, em sua dimensdo nao instrumental, possibilita um dialogo. Desse modo,
Heidegger contesta a concepcdo antropocéntrica de que a linguagem exprime o

homem, para conferir-lhe a poténcia de anunciar o “Ser”. Segundo Palmer:

36



Em Unterwegs zur Sprache® Heidegger encontra na fala,
especialmente no dizer (das Sagen), a propria esséncia da
linguagem. Dizer é mostrar. Assim, o siléncio pode por vezes dizer
mais do que palavras. Ao dizer pertence a capacidade de escuta, de
modo que aquilo que tem que ser dito se possa mostrar; o0 dizer
conserva aquilo € ouvido. Nele, o ser mostra-se sob a forma de
ocorréncia. Colocando o tema em termos de expressdo e de
aparicdo: a linguagem nao é uma expressdo do homem mas uma
aparicdo do ser. O pensamento ndo exprime o homem, deixa que o
ser aconteca como evento linglistico. Neste deixar que aconteca
estd o destino do homem, e também o destino da verdade. Em ultima
instancia, o destino do ser. (PALMER, 1969, p.158-159).

Dessa forma, para Palmer (1969), o homem, no “segundo” Heidegger, deixa
de ser um inquisidor do Ser, para tornar-se “um pastor do Ser”. Todavia, para as
lentes das teorias criticas, a nocdo de recepcdo de Heidegger, que enxerga
“compreensdo” como um evento e algo que nés deixamos que nos aconteca, é
considerada passiva, como para o critico marxista Terry Eagleton (2003).

Mas por outro lado, aquilo que, hoje, entendemos pelo termo “recepcao”
deve-se originalmente as contribuicbes de Heidegger, provenientes de sua
insatisfacdo com a unidade compreensao-interpretacdo realizada pela Hermenéutica
romantica. Por esta razdo, Heidegger potencializou o antigo desejo de
Schleiermacher de tornar a “escuta” o fator privilegiado da Hermenéutica.

No sentido aqui proposto, a nocdo de escuta em Heidegger esconde uma
complexidade que pode passar despercebida pelas leituras ideoldgicas. Para esse
filésofo, toda escuta € um dialogo afinado, em que aquele que escuta ja traz em si
uma “reserva’, ou seja, um pertencer a um mundo. Nesse didlogo, em que incide a
diferenca, o recebedor ndo deve apenas escutar o apelo e a interpelacdo do dito,
mas sim fazé-lo significativo ao seu mundo. Como afirma, poeticamente, Heidegger

em Caminho da Linguagem:

Toda escuta auténtica sustenta-se na saga de um dizer proprio.
Pois escutar € reservar-se um pertencimento pelo qual a escuta
se apropria pela consonancia do quieto. Toda correspondéncia
estd afinada com a reserva que se sustenta em si mesma. Por
isso, uma tal reserva deve estar sempre pronta para, numa
escuta, atender ao chamado da di-ferenga. A reserva deve, no
entanto, também atentar para ndo escutar a consonancia do

8 Tradugdo: A caminho da linguagem

37



guieto como ressonancia e sim como uma sonéncia antecipada e,
assim, antecipar também o seu chamado. (HEIDEGGER, 2003,
p.26)

A partir dai, a compreensédo de um texto passa a ser um dialogo pensante

com o proprio texto, em que precisamos recepcionar a interpelacdo do Ser. Para o

filosofo, o primordial na vivéncia das obras de arte ndo € meramente a extragdo de

sentido, mas “pastorear” a desocultacdo e desvelamento que o Ser nos proporciona,
pois:

Se 0 autor ndo é o autor a partir de sua vontade e deciséo,

também o leitor ndo é sujeito do ler. O leitor € leitor quando deixa

o logos ser logos, no e como dialogo. O acontecer do logos na

leitura do leitor sé acontece quando o leitor faz da leitura um

desvelo (como desvelo da méae para com o filho). O desvelo traz

em si a obediéncia da fala da verdade da obra de arte no

acontecer-poético-apropriante, no acontecer do logos. (CASTRO,
2010, p.22)

Percebe-se, assim, que o problema da existéncia, em Heidegger, migrou da
analitica da facticidade do Dasein para o “Ser” da obra de arte, levando o autor de A
Origem da Obra de Arte a criar o conceito de “mundo da obra”. Segundo essa
nocédo, a obra de arte cria uma realidade, contextualmente auténtica, instaurando, a
partir dela, um lugar de exceléncia, no qual o “Ser” desvela-se em seu Ser mais
auténtico. Convidando-nos a participar de uma existéncia mais auténtica, ou seja,
fazendo-nos “morar na casa da linguagem.” Essa morada nos leva a uma
experiéncia na qual o estranhamento provocado por esse “mundo da obra” ndo se
limita & mera questéo de fundo e forma, mas, sobretudo, nos conduz a uma lichtung
(abertura), a um saber inaugural que nos desfamiliariza com a vida cotidiana. Dai
compreendermos que a arte para ele tem um efeito sobre o recebedor, porque, para
esse filosofo, o leitor e 0 mundo da obra sédo arrastados para uma contextualidade
inaugural. Para Benedito Nunes (2007), a grande questdo da arte em Heidegger é
um conflito entre a Terra (residéncia humana) e o mundo (operado pela arte) e,
neste sentido, o segundo deve produzir uma abertura auténtica para o primeiro, em
outras palavras, a obra de arte tem o “poder” de tornar “a Terra mais Terra”, ou,
como diz Heidegger (2010) a obra instala um mundo e elabora a terra.

38



Para Heidegger, o que transforma a pintura dos sapatos de um camponés em
arte, por exemplo, no célebre quadro de Van Gogh, ndo € a mimesis, propriamente,

dita; mas um acontecer do desvelamento, pois segundo ele:

No quadro de Van Gogh acontece a verdade. Isso ndo significa
gue aqui algo existente tenha sido reproduzido corretamente, mas,
sim, no processo de manifestagdo do ser-utensilio do utensilio-
sapato, o sendo no todo, Mundo e Terra no seu jogo de
oposicdes, chega ao desvelamento. (HEIDEGGER, 2010, p.141)

De acordo com Benedito Nunes, na producdo desse embate entre a Terrae o
Mundo, ndo se faz necessario produzir um ente para tal fim, mas alcancar a abertura
do Ser num ente ja existente, uma vez que para Heidegger a arte tem um
comprometimento com a prépria existéncia. Isso ndo quer dizer que ele tenha uma
concepcao realista de obra de arte, mas que o estranhamento da obra de arte se da
no sendo do contexto do mundo da obra e ndo devido & mimesis.

Nessa referéncia de Heidegger ao quadro de Van Gogh fica claro que as
“teias” do circulo hermenéutico se fecham na obra para abrir um horizonte. Em
outras palavras, s6 saberemos o “Ser” que se desvela por traz do “simbolo” do
sapato do camponés pintado por Van Gogh se nos deixarmos envolver pela teia de
referencialidade que circunscreve essa coisa, sapato, no quadro. SO a partir dai
podemos perceber a fala inaugural por ela simbolizada, ou seja, a fadiga, a labuta,
etc. que envolvem a vida do camponés. Segundo Heidegger:

Quanto mais solitaria a obra, estabelecida na figura, permanece em
si, quanto mais puramente parece romper todas as referéncias com
0s homens, tanto mais facilmente o impulso do embate, que tal obra
€, entra no aberto, tanto mais essencialmente o extra-ordinario
irompe e o que aparece até aqui como ordinario-habitual se anula.
Mas este impelir para o embate multiplo nada tem de violento; pois
guanto mais puramente a propria obra esta arrebatada para a
abertura do sendo aberta por ela propria, tanto mais facilmente nos
lanca nessa abertura e nos retira, a0 mesmo tempo, do habitual.
Seguir este deslocamento quer dizer: transformar as referéncias
habituais com o0 mundo e com a Terra e, desde entéo, suspender-se
todo o fazer e avaliar, conhecer e olhar corriqueiros, para
permanecer na verdade que acontece na obra. (HEIDEGGER, 2010,
p.169)

39



Como se percebe, a partir desse argumento estético, a desfamiliarizacdo e
desautomatizacdo da percepcdo estdo presentes no discurso de Heidegger. Este
fato que levou Terry Eagleton, no livro Teoria da Literatura, a aproximar o
pensamento de Heidegger as idéias do Formalismo Russo. Todavia, ndo devemos
esquecer que a ténica do autor de A Origem da Obra de Arte ndo € unicamente a
questdo da percepcdo, mas a manifestacdo do Ser na linguagem da obra, ou seja,
uma preocupacgdo ontolégica. Essa preocupacdo ontologica de Heidegger, que
acontece quando o homem se abre para autenticidade do Ser manifestada na obra
de arte, em termos de recepcéo literaria, abriu caminhos para se pensar a relacao
entre literatura e emancipacao existencial do leitor.

Desde a sua primeira fase, Heidegger se ocupa com a compreensao
existencial, por isso a questdo da abertura a autenticidade do Ser, por exemplo, foi
uma constante no pensamento heideggeriano, chegando esse a influenciar,
inclusive, a Teologia de Bultmann, que via nas escrituras do Novo Testamento o seu
significado original e salvifico, como lembra Palmer (1969). Nesse sentido, a crenca
de Heidegger numa existéncia esta relacionada a uma apelacéo ou interpelacdo do
chamado do Ser que se oculta e que, raramente, emerge. No que se refere,

especificamente, a obra de arte, na teoria de Heidegger, segundo Palmer:

Quando a obra de arte é considerada, ndo como uma objectivacéo
da subjetividade humana, mas como uma revelagdo do ser, ou como
uma janela para o dominio do sagrado, entdo o encontro que com ela
temos é como receber uma dadiva, ndo mais é 0 acto de um sujeito
gue capta a sua subjetividade.(PALMER, 1969. p.152)

Heidegger, portanto, retira da subjetividade o poder de manifestar o ser, para
delega-lo a historicidade, isto €, aquilo que surge e acontece no tempo. Segundo
Benedito Nunes (2007), para Heidegger, apesar de perdemos “a temporalidade da
arte e a sua existéncia efetiva”, € possivel recuperarmos as “experiéncias histéricas”
que ela assinala, devido ao fato de a prépria obra possuir uma fala que comunica
através do dialogo.

Nesse sentido, Heidegger se afasta da nocdo de linguagem-estrutura téo

presente nas Investigacfes Logicas, de Husserl, para em seu lugar instaurar a

40



nocdo de linguagem-didlogo. Essa nocdo de linguagem foi uma das maiores
contribuices da Nova Hermenéutica, que, por meio dela, conduziu a Hermenéutica

para a escuta e a recepgao.

3.3 Gadamer: Celebracdo da Hermenéutica da Linguagem-Dialogo

A partir da revolucdo hermenéutica heideggeriana conquistamos a
consciéncia de que o homem é um habitante do mundo, condi¢cdo que o pde diante
de um mundo encarnado, impelindo-o a condicdo ontolégica de compreender-
interpretar. Desse modo, a imagem de homem que a revolucdo hermenéutica
empreendida por Heidegger legou ao Ocidente foi de um ser finito e situado
historicamente que recolocou a posicdo do homem na teoria do conhecimento, pois,
a partir desses pressupostos, todo saber tornou-se também finito e situado, sendo o
homem incapaz, consequentemente, de colocar a Ultima questdo das questbes que
envolvem o Ser das coisas conhecidas. O Ser, portanto, a partir dessa Nova
Hermenéutica, ndo pode mais ser confundido com uma substéncia, mas, pelo
contrario, tornou-se um “sendo”, ontologicamente, qualificado pelo tempo.

Foi seguindo essas sugestfes que o filosofo Hans-Georg Gadamer erigiu a
sua hermenéutica na década de 1960. Esse filésofo aleméo, que foi aluno de
Heidegger em Marburgo, nos anos 20, continuou a critica & Hermenéutica
epistemoldgica iniciada pelo seu mestre. Assim como Paul Ricoeur, Gadamer
entendeu como radical a forma como Heidegger havia colocado o problema da
ontologia fundamental, na qual o problema da compreenséo estava, essencialmente,
amalgamado a facticidade e a existéncia. O proprio titulo de sua obra fundamental,
Verdade e Método, denuncia a tentativa desse hermeneuta de ultrapassar uma
problematica instalada pelas proprias reflexdes hermenéuticas, isto é, de superar a
dicotomia entre a ontologia heideggeriana versus o metodologismo de Dilthey.
Norma Cortés, ao comparar o titulo de Ser e Tempo com Verdade e Método, conclui

que:

41



[...] A tese fundamental desta obra (Ser e Tempo) sustenta
firmemente a cOpula enuncianda pelo titulo. Quer dizer: em
Heidegger, ser é tempo. Raciocinio cuja analogia ndo se aplicaria ao
entendimento da hermenéutica gadameriana. Porque, a rigor, nem o
método é caminho, fundamento ou morada da verdade; nem verdade
consiste num substantivo feminino singular que guarda clara e
inequivoca unidade de sentido. (CORTES, 2005, p.7).

Com isso, Gadamer foge as pretensdes de cientificidade postas pelo método
positivo e rejeita a0 mesmo tempo uma nocdo de verdade enquanto substancia
inequivoca. Na realidade, o autor de Verdade e Método busca unir, em sua teoria
hermenéutica, o “sendo” da ontologia de Heidegger ao esforgco de uma apropriagao
“auténtica” desse “sendo” a partir de nosso horizonte histoérico finito e situado.
Segundo Palmer (1969), a abordagem escolhida por Gadamer esta proxima de uma
dialética socrética, isto é, distante de um apriorismo metodolégico, mas proximo de
um jogo de perguntas e respostas ao longo da repercussdo da obra ao longo do
tempo.

Embora percebamos esses acentos particulares de Gadamer a sua
problematica hermenéutica, ndo podemos desconsiderar que ela s6 foi possivel,
devido a revolugdo empreendida por seu antigo mestre. Nesse sentido,
entusiasmado com as ideais de Heidegger, sobretudo aquelas relacionadas a
“despsicologizacdo da Hermenéutica”, a “temporalidade” e a “pré-compreensao”, o
autor de Verdade e Método arrojou as ideias do autor de Ser e Tempo com a sua
consciéncia histérica” e as recolocou de uma maneira menos “radical’”.

No que se refere a despsicologizacdo da Hermenéutica, sabemos que essa
inovacdo tem a sua origem com o0 corte que Heidegger promoveu com as
hermenéuticas psicoldgicas, praticadas por Dilthey e Schleirmacher, que
ambicionavam, no exercicio hermenéutico, conhecer o autor melhor do que ele
mesmo. Essa transladacdo da Psicologia para o mundo orientou cada vez mais as
reflexdes em torno da historicidade. Tal reviravolta, por sua vez, encorajou Gadamer
a tracar uma vertente pautada na historicidade e na “coisa do texto”, mudando o
fundamento da compreensdo da consciéncia do autor para a eficacia ou acdo
histérica, ou melhor, para a poténcia que as “obras” possuem, em variadas épocas,

de instaurar um diadlogo entre os horizontes do presente e do passado, 0 que trouxe

42



para a hermenéutica a consciéncia produtiva do distanciamento. De acordo com
essa Hermenéutica, interpretar uma obra a luz da histéria e de seus efeitos torna a
sua compreensédo mais eficaz. Gadamer chamou essa performance compreensiva
de historia dos efeitos, Wirkungsgeschichte, de acordo com Giovanni Reale & Dario

Antiseri:

E um conceito de importancia fundamental na teoria da hermenéutica
proposta por Gadamer. Escreve Gadamer: “uma hermenéutica
adequada deveria esclarecer a realidade da histéria também no
proprio compreender”. Uma obra de arte, um romance, uma teoria
cientifica tém a sua “sorte”, produzem seus efeitos, proibem algumas
dire¢cbes de pesquisa, desenvolvem outras, entrecruzam-se com
algumas outras tradi¢cdes etc. 1sso nos faz entender que um objeto a
interpretar ndo nos é dado em sua imediatez, mas a enfrentamos a
luz da histéria dos efeitos. A lliada e Odisséia séo obras pesquisadas
dentro dos desenvolvimentos da “questdo homérica”, ou seja, dentro
de interpretacdes e discussdes doravante imprescindiveis na
pesquisa sobre Homero. (REALE& ANTISERI, 2006, p. 254)

Em consequéncia disso, a compreensao eficiente para o autor de Verdade e
Método € aquela na qual o horizonte atual, hermeneuticamente educado e situado
no horizonte da tradicdo®, j& que ele estd em “constante formac&o”, abre-se num
dialogo proficuo com os horizontes do passado, para que se estabeleca, como
lembra Norma Cértes (2006), uma tradicdo de experiéncia pensante. Nessa fusao,
um novo produto de sentido emerge, condicionalmente, fundidos, pois como ele
lembra: “A vigéncia da tradicdo é o lugar onde essa fusdo se d& constantemente,
pois nela o velho e o novo sempre crescem juntos para uma validez vital, sem que
um e outro cheguem a se destacar explicita e mutuamente. (GADAMER, 2008,
p.404,405).

Hans Georg Gadamer, consciente de que Heidegger havia reabilitado da

viseira romantica os conceitos de pré-compreensado e tradicdo e que esses foram

® Segundo Palmer: A Hermenéutica de Gadamer e a sua critica & consciéncia histérica sustentam que
0 passado ndo é como um amontoado de factos que se possam tornar objeto de consciéncia; é antes
um fluxo em que nos movemos e participamos, em todo o acto de compreenséo. A tradicdo néo se
coloca, pois, contra nds; ela é algo em que nos situamos e pelo qual existimos; em grande parte € um
meio tao transparente que nos € inevitavel — tao invisivel como a agua o é para o peixe. (PALMER,
1969, p.180).

43



desabonados, anteriormente, pelos iluministas, tentou revigorar esses conceitos em
sua Hermenéutica de uma forma critica.

Gracas a esse empreendimento, o autor de Verdade e Método se debrucou,
em torno desse conflito e ndo € por acaso que ele publica em 1954 e 1981,
respectivamente, os ensaios Mito e Raz&o e Mito e Logos, nos quais reflete sobre os
principios do pensamento mitico, de indole romantica, e o logocéntrico iluminista.
Em Mito e Raz&o (Mythos und Vernunf), assim contextualiza a posi¢cao da Alemanha

nesse conflito de pensamentos:

N&o apenas o0 mundo anglo-saxdo como um todo, mas também os
paises do Leste dominados pela doutrina comunista sé&o
marcados pelo ideal do esclarecimento, pela crenca no progresso
da cultura sob dominio da razdo humana. Além disso, ha uma
esfera do mundo que esta tdo profundamente perpassada pela
imutabilidade das medidas e ordens naturais que 0 pensamento
moderno ndo consegue abalar a convicgdo. Esse é o mundo latino
gue, formado pelo catolicismo, permanece um defensor constante
do pensamento ligado ao direito natural. Todavia, ha Alemanha e
a partir dela, o esclarecimento moderno ligou-se a impulsos
romanticos em uma unidade efetiva duradoura, cujos polos
extremos sdo o esclarecimento radical e a critica roméantica do
esclarecimento. (GADAMER, 2010, p.57)

Esse fildsofo ndo buscou situar o seu problema nem no esclarecimento
radical nem na critica roméantica do esclarecimento. Ele trabalhou para reabilitar os
conceitos de “tradicdo” e “preconceito” defasados pelos lluministas e reverenciados
pelos romanticos, de forma positiva e “critica”.

Historicamente na Aufklarung (lluminismo), os termos tradicdo e autoridade
estiveram ligados a sujeicdo e ao pensamento acritico e ndo a emancipacao critica
da razdo No periodo romantico, por sua vez, revestiram a tradicAo de uma
autoridade positiva, pois, para eles, a tradicdo seria um “universal” que influenciava
todas as nossas experiéncias, ja que ela nos “falava” em sua autoridade original e

“mitica.” 1°

1 para Gadamer, a tradicdo possui uma “fala”, tal como também a linguagem poética possuia para
Heidegger. E interessante notar que em passagens de Verdade e Método, Gadamer se refere a “fala”
da tradicdo como “saga”, narrativa heréico de forca mitica. Nesse sentido, € valido transcrevermos o
conceito de mito que Gadamer expunha em seu artigo Mitos Logos de 1981: “Mito é o dito, a saga, no
entanto, ele o é de um tal modo, que o que é dito na saga ndo admite nenhuma outra possibilidade de

44



Gadamer “resolve” esse conflito através de uma simbiose entre a critica e a
tradicdo, e, para atingir tal fim, o autor de Verdade e Método adotou a nocédo de
tradicdo positivamente, tal como os romanticos, ja que, para o filésofo, as nossas
pré-concepgdes sao frutos dos referenciais culturais transmitidos pela tradi¢éo e, por
isso, podem nos fornecer “matérias-primas” relevantes para o conhecimento.
Embora ele justificasse criticamente a sua apropriagdo da tradicdo e da
compreensao, isso nao o salvou de severas criticas.

Dentre essas criticas a de Terry Eagleton (2003) soa bastante intrigante. Para
o estudioso inglés, a Histéria, em Verdade e Método, ndo € um lugar de conflitos,
rupturas e marginalizacbes, mas uma instancia que deixa transcorrer de forma
harmoénica a tradicdo, na qual, por meio das obras humanas, o “bastdao” do
patrimonio cultural é passado e renovado sempre positivamente.

Paralelamente, ainda em Verdade e Método, Gadamer esboca uma defesa

antecipada da sua noc¢éo de Tradicdo. Como podemos ver:

Parece-me, no entanto, que entre a tradi¢cdo e a razao ndo existe
nenhuma oposi¢cdo que seja assim tdo incondicional. Por mais
problematica que seja a restauracdo consciente de tradi¢cdes ou a
criacao consciente de tradi¢des novas, também a fé roméntica nas
“tradicbes que vingaram”, ante as quais deveria silenciar toda
razdo, acaba sendo preconceituosa e, no fundo, fiel a Aufklarung.
Na realidade, a tradicdo sempre € um momento da liberdade e da
prépria histéria. Também a tradicAo mais auténtica e a tradicdo
melhor estabelecida ndo se realizam naturalmente em virtude da
capacidade de inércia que permite ao que esta ai de persistir, mas
necessita ser afirmada, assumida e cultivada. (GADAMER, 2008,
p. 373).

Na realidade, subjaz a toda a justificativa gadameriana a licdo de Heidegger
em Ser e Tempo. No capitulo da obra intitulado A tarefa de uma destruicdo da
histéria da ontologia, Heidegger fala, justamente, de uma apropriagdo auténtica e
inauténtica da tradicdo, pois de acordo com esse filésofo, apropriamo-nos

inautenticamente da tradicdo quando ela encobre o nosso acesso as fontes

experiéncia sendo justamente a de colher o dito. Por isso, a palavra grega que € traduzida pelos
latinos como “fabula” apresenta-se em contradi¢cdo conceitual com o logos que pensa a esséncia das
coisas e possui a partir dai um saber a qualguer momento dedutivel sobre as coisas”. (GADAMER,
2010, p.59)

45



originarias, e autenticamente, quando a cultivamos, a investigamos e a
conservamos.

Fica evidente, portanto, que Gadamer adota o paradigma mitico, ou seja, o da
saga-tradicao-historicidade, contudo, sem desconsiderar, a seu modo, uma
alternativa critica, herdeira da Aufklarung, que em nada lembra o discurso
metodoldgico do Positivismo. A pretensdo hermenéutica de Gadamer é colocar e
responder a uma pergunta ontoldgica, isto &, “como é possivel compreender?”,
questionamento que ele busca responder sob uma viseira romantica-critica e
fenomenoldgica. Fiel a Heidegger, Gadamer dirige sua Hermenéutica para a praxis
da vida, mais precisamente para a experiéncia concreta do intérprete, situada
historicamente, com as obras, portadoras da tradicdo que ativam o dialogo com o
presente.

Abre-se, a partir dessa ontologia, uma hermenéutica sensivel a “verdade”
possivel, ou melhor, a um “devir em suspenso”, pois a compreensdo da obra, a partir

dessa sensibilidade, se faz num continum histérico. Por isso, assevera Gadamer:

N&o basta ao homem colocar de modo infalivel as ultimas
guestbes; ele necessita também do sentido factivel, o possivel, o
correto aqui agora. Primeiramente, penso que aquele que filosofa
deve ter consciéncia da tensao entre as suas proprias pretensdes
e a realidade na qual se encontra. (GADAMER, 2008, p.26)

A metacritica desse filésofo faz-nos lembrar, grosso modo, o discurso
ontolégico com que Heidegger abre o livro Ser e Tempo. Nele, Heidegger diz que,
embora o conceito de Ser seja obscuro, ndo nos impede de pbér em questdo o seu
problema. Desse modo, ao nos aproximar dessa exposicdo de Gadamer € invitavel
nao voltarmos a tal reminiscéncia. Nesse sentido, ndo € porque ndo podemos ter um
conhecimento pleno do Ser da obra que ndo podemos angariar um “esforco”
hermenéutico para compreendé-la.

Segundo ele, o fundamento hermenéutico da obra de arte ndo consiste nas
abstracfes das teorias estéticas nem no metodologismo, mas nas experiéncias
concretas com elas. Para operacionalizar essa nova inteligéncia, Gadamer reativa o

circulo hermenéutico heideggeriano, de forma bastante suis generis, a partir do qual

46



o autor de Verdade e Método desenvolve a nocao de a “coisa do texto”, isto é, a
obra de arte em si.

Esse fil6sofo, em sua leitura de Ser e Tempo, parte do seguinte fragmento de
Heidegger, que explicita a nocdo do circulo hermenéutico heideggeriano, para

construir a sua teoria;

Embora possa ser tolerado, o circulo ndo deve ser degradado a
circulo vicioso. Ele esconde uma possibilidade positiva do
conhecimento mais originario, que, evidentemente, s6 sera
compreendida de modo adequado quando ficar claro que a
tarefa primordial, constante e definitiva da interpretacéo
continua sendo nao permitir que a posicdo prévia, a visao
prévia e a concepcao prévia (Vorhabe, Vorsicht, Vorbegriff) Ihe
sejam impostas por intuicdes ou nogbes populares. Sua tarefa
€ antes, assegurar o tema cientifico, elaborando esses
conceitos a partir da coisa, ela mesma. (GADAMER, 2008,
p.355)

Percebe-se a partir dessa selecdo do pensamento heideggeriano por
Gadamer, que o autor de Verdade e Método pde em relevo determinados pontos do
circulo hermenéutico de Heidegger. Gadamer evidencia, notadamente, as
implicacdes do intérprete com o0 seu objeto de interpretacdo, ou melhor, com a
guestado da volta “as coisas em si” da Fenomenologia. Fato que o conduz a levar a
sério a obra de arte concreta.

Como vimos, para a Hermenéutica filosofica de Gadamer ndo cabe ao
homem, ente finito e situado, por as ultimas questbes, mas nem por iSso, como
lembra o autor de Verdade e Método, ele deve deixar de reivindicar um sentido
possivel que satisfaca 0 seu aqui e o agora. Desse modo, embora Gadamer celebre
0 conceito de pré-compreensdo, adverte que no exercicio hermenéutico nao
devemos ficar escravos dessas pré-concepcdes, mas dirigi-las a alteridade da obra,
ou melhor, a pergunta que ela nos coloca em forma de resposta, ja que o autor
celebra uma consciéncia educada para ouvir a “fala” da tradicdo. De acordo com
iIsso, impelidos por essa laténcia da obra e pelo nosso horizonte temporal,
produzimos um sentido dentre outros possiveis, ja que essa légica entre pergunta e
resposta € um continum na existéncia temporal da obra, formando o seu ser, ou

melhor, a sua histdria de efeito. Dai a origem do fundamento maximo de Gadamer

47



de que o circulo hermenéutico ndo ter fim. Como lembra Gadamer: “O verdadeiro
sentido de uma obra ndo se esgota, ndo ha para obra de arte um lugar para o
verdadeiro ou falso, nela, na obra de arte, ha espacos para novas fontes de
compreensao”. (GADAMER, 2008, p.395)

Nesse sentido, a obra € um “organismo” feito de linguagem, mediante a qual
tradicdo nos “fala”,'! ou seja, seria a obra de arte uma zona dialégica em que ela
mesma e os intérpretes se comunicam. Embora separados pela distancia temporal,
a obra e os intérpretes compartilham a presenca da tradicdo, que assegura a obra o
status de medium na qual se realiza um dialogo dos horizontes do passado e do
presente, numa logica de pergunta e resposta, caracterizada por uma dialética entre
familiaridade e estranhamento que acarreta na producao do sentido, na qual o que
era estranho tornou-se familiar e renovado. Com essa ideia de “verdade” como
acontecer historico, animado pela dialética da pergunta e resposta, isto €, o principio
no qual o intérprete deve refazer o horizonte da pergunta da qual obra de arte é uma
resposta, para ativar outras possiveis respostas, geralmente interpeladas pelo seu
horizonte histérico. Com essa perspectiva gadameriana, o discurso sobre a arte
ganha justificativa propria sobre a “verdade” da compreenséo artistica, que € uma
verdade dentre outras verdades no infinitum histérico. “Verdade”, alias, conseguida,
nao pela arbitrariedade, mas por um “acontecer” pautado na fusao de horizontes.

Segundo Gadamer, a nossa familiaridade com as coisas ou a nossa estrutura
prévia de conhecimento ndo seria resultado de nossa subjetividade, mas fruto da
nossa experiéncia concreta com a tradicdo. Da mesma forma, com esse mesmo
argumento historico, ele reserva a arte um modo de compreensado divorciado das
implicacbes da objetividade e da subjetividade do discurso estético, pois, de acordo

com ele:

A presente investigacdo (Verdade e Método) inicia, portanto, com
uma critica da consciéncia estética, a fim de defender a
experiéncia da verdade que nos € comunicada pela obra de arte
contra a teoria estética, que deixa limitar pelo conceito de verdade
da ciéncia. Mas ndo se limita a justificacdo da verdade da arte.
(GADAMER, 2008, p.31).

| embremos que essa nogdo de que a linguagem tem uma fala provém das ideias do segundo Heidegger que
Gadamer tomou de empréstimo.

48



Fica claro que, para Gadamer, o sentido da obra € resultado de nossa
experiéncia concreta com ela e nao resultado de abstracdes estéticas. Nesse ponto,
h& uma convergéncia explicita das ideias de Gadamer com as de Heidegger. No
capitulo “A destruicdo da estética e a modernidade”, do livro Hermenéutica e Poesia
de Benedito Nunes (2007), temos acesso a antipatia de Heidegger pela abstracao
estética, que, segundo ele, representava o fenbnemo de uma “subjetivacdo
generalizada”. Esse filosofo, para além da abstracdo subjetivista, defendia a
vivéncia, a participacdo do intérprete com a obra em si, pois é diretamente nela que
se da o acontecer da verdade, desvelamento que o poeta, ontologicamente,
deposita na linguagem. Para o autor de Ser e Tempo, segundo Nunes: “A linguagem
€ o limite, o limiar de toda experiéncia e, consequentemente, também da arte cujo
produzir requer a prévia situacao de intercurso verbal.” (p.118).

Em relacdo ao intérprete, o autor de Verdade e Método néo reserva a ele
nenhuma entidade personalista, mas o toma como uma eficacia que serve a

compreensao do texto. Como podemos ver em artigo de 1983:

O intérprete deve superar o elemento estranho que impede a
inteligibilidade de um texto. Faz-se mediador quando (o discurso)
ndo pode realizar sua missédo de ser escutado e compreendido. O
intérprete ndo tem outra funcdo que a de desaparecer uma vez
alcancada a compreensao. O discurso do intérprete ndo € um
texto, mas serve ao texto. Isso ndo significa, porém, que a
contribuicdo do intérprete se esgote no modo de escutar o texto.
Essa contribuicdo ndo é tematica, nao objetivavel como texto, mas
esta incorporado ao texto. (GADAMER, 2009, p.405)

Nessa declaracdo de Gadamer fica explicita a ontologia maxima pregada por
Verdade e Método: o Ser para o texto. Se, para Heidegger, a existéncia auténtica
em Ser e Tempo se confunde com o ser-para-a-morte, Gadamer se aproxima, mas
do segundo Heidegger, ao fincar na linguagem a “casa” do Ser. E esse
descolamento da problemética do intérprete e das técnicas de interpretagdo para a
dimensdo da linguagem e da ontologia que os paradigmas ontolégico-historicos,

promovidos por Heidegger e Gadamer, contribuiram para um redimensionamento da

49



concepcdo do intérprete. Soma-se a essa mudanca, o fato de Gadamer ter
reabilitado um antigo pressuposto hermenéutico: o aplicatio, que definitivamente,
abriu novos caminhos para se pensar a atividade Hermenéutica.

A partir de Verdade e Método, a questdo do apriorismo metodoldgico passa a
ser substituido pela pratica filosofica do aplicatio, ou seja, pela nocdo de que em
todo ato compreensivo deve-se levar em consideracéo a situacdo atual do intérprete.
Segundo Gadamer (2008), a antiga tradicdo hermenéutica dividia o problema
hermenéutico em trés subtilitas intelligendi, compreensédo, subtilitas explicandi, a
interpretacdo, e durante o pietismo foi introduzida a subtilitas aplicanti, aplicacao.
Esses trés componentes integravam a compreensdo. No entanto, quando no
periodo romantico houve a descoberta da “unidade interna” da compreensdo e da
interpretacdo, quando se descobriu que a interpretacdo era explicitacdo da
compreensao, 0 explicatio caiu no esquecimento. Desse modo, ao reabilitar o
aplicatio, Gadamer situa toda interpretacdo a sua historicidade.

Essa conquista hermenéutica foi bastante prestigiada nos meios literarios,
notadamente pelo estudioso Luiz Costa Lima, em seu ensaio Hermenéutica e
abordagem literaria. Segundo o autor de Teoria da Literatura em suas Fontes:

A aplicatio era eliminada da hermenéutica precedente porquanto
se entendia, de acordo com o privilégio ao individuo-autor, que o
papel de seu praticante consistia em reproduzir a producéo
autoral. Dessa maneira o interesse — i.e., quais sdo motivacdes na
escolha de certo tema, para nao falar na escolha da prépria
disciplina - era tomado como inexistente ou irrelevante. E
contemporanea a esta posicdo o definir a experiéncia diante da

arte como um prazer desinteressado, uma finalidade sem fim.
(LIMA, 1983, p. 80).

Poderiamos ja afirmar, neste ponto da discussao, que o fato de Gadamer ter
se ocupado demasiadamente com a tradicdo e com a “coisa do texto” ndo deu a ele
a oportunidade de elaborar uma concepcdo de intérprete mais arrojada. Mas,
segundo Luiz Costa Lima, a reabilitagdo do aplicatio, por esse filésofo foi
fundamental para desmistificar a ideia de uma contemplacdo da arte apolitica e

desinteressada.

50



Posto isso, podemos inferir que a recepcdo tedrica de Heidegger por
Gadamer intercambiou uma nocdo mais “amadurecida” da Hermenéutica
fenomenoldgica, pois se a compreensdo-interpretacdo em Heidegger €
ontologicamente fundamental, em Gadamer, além de ontoldgica, jA& que seu modo
de ser é a temporalidade, é também fruto de performance, ou seja, da educacao
hermenéutica do intérprete que deve ouvir a “fala” da tradicdo e refazer a pergunta
para qual o texto é uma resposta. Nesse sentido, longe da presuncdo da ciéncia
positiva, Gadamer lega a Hermenéutica a consciéncia de que as interpretacées sdo
finitas e situadas e, por isso, ndo cabe a elas p6r as “questdes ultimas”. Por outro
lado, ele ndo nos deixa 6rfaos de um saber, que necessitamos no aqui e agora, isto
€, ele nos aponta como horizonte a nogéo de eficacia historica.

As idéias de Gadamer, desenvolvidas em Verdade e Método, foram
assimiladas pelos estudiosos alemées da escola de Constanca, sobretudo, por Hans
Robert Jauss, que as aplicaram a uma Teoria da Literatura. No contexto da
segunda metade do século XX, as ideias de Gadamer ressoavam nos
departamentos de humanidades das universidades alemas, em meio a um momento
de crise, periodo em que se esgotava a tradicdo dos estudos filolégicos, assim como
da historiografia literaria. Nesse periodo, 0s centros académicos alemaes,
fortemente influenciados pelas pesquisas de lastro historico e filolégico reagiam
também as ideias nascentes do Estruturalismo francés. Soma-se a esse panorama
de crise a democratizacdo das universidades alemas que exigiam a modernizacao
dos estudos literarios.

Por essa razdo, enquanto os centros de estudos franceses, p0s década de
60, viviam o apogeu dos estudos estruturalistas, a Alemanha legou, através da
Escola de Konstanz, a comunidade de estudiosos da literatura, a Teoria da
Recepcdo sob a maestria de Hans Robert Jauss,'? discipulo da Hermenéutica de
Gadamer.

Esse estudioso, em sintonia com os paradigmas hermenéuticos gadamerianos,

adotou a nocao de “dialética socratica” para erigir uma historia da recepc¢ao pautada

2 Gadmer, no Pésfacio referente a 3° edicdo (1972) de Verdade e Método, revela-se consciente da
contribuicdo de sua hermenéutica para a Teoria da Literatura, inclusive, cita o trabalho de Hans
Robert Jauss Literaturgeschichte als Provokation (A historia da literatura como provocagao, 1970).

51



nos efeitos ético-estéticos que as obras literarias exercem sobre o publico. Desse
modo, poderiamos afirmar o que aproximou Gadamer e Jauss foi o0 interesse por
aquilo que Guillén (1982) chama de “interhistoricidade”, isto é, por um desejo de
entrelacar o espagco e o tempo. E a partir desse interesse, eles cultivaram uma
nocdo de alteridade, sugestionado por Heidegger, em que o momento atual do

intérprete torna-se imprescindivel para evocar um “tu” do passado.

4. lguais, mas Diferentes: Hans Robert Jauss e Paul Ricouer

4.1 Hans Robert Jauss: A Nova Hermenéutica e a Teoria da Recepcéao

Terry Eagleton (2003), no capitulo “Fenomenologia, Hermenéutica, Teoria da
Recepcdo”, do livro Teoria da Literatura: uma introducgéo, refere-se a Estética da
Recepcdo ou a Teoria da Recepcdo como a mais recente manifestacdo da
Hermenéutica na Alemanha. Essa nova area de estudos, desenvolvida na
Universidade de Konstanz,™® encontrou nas ideias de Hans-Georg Gadamer
sugestdes valiosas para o seu desenvolvimento, notadamente, nos trabalhos de
Hans Robert Jauss e Wolfgang Iser. Mas, sem duavida, as ideias da Nova
Hermenéutica se concretizaram mais, plenamente, no primeiro deles, mentor da
Estética da Recepcao.

Animaram o pensamento desse grupo, além da Hermenéutica de Gadamer,

ex-professor de Jauss, as ideias de Roman Ingarden, que chegaram a Konstanz por

 De acordo com Mariana Lage Miranda, em sua dissertacdo de mestrado Objeto ambiguo: Arte e
Estética na Experiéncia Contemporanea: em 1966, Hans Robert Jauss foi convidado pelo professor
Gerhard Hess, dentro do contexto da reforma Universitaria alema, para integrar o corpo docente da
recém fundada Universidade de Constanca. Essa Universidade foi concebida dentro de um espirito
inovador, na qual eminentes professores abdicaram de suas autonomias departamentais da area da
linguagem para pensar de forma interdisciplinar. Compunha esse grupo de professores, por exemplo,
Wolfgang Iser, com os seus estudos sobre a Lingua Inglesa. Além disso, explicita Miranda, em sua
pesquisa, que a expressao Estética da Recepcdo, grafada com iniciais mailsculas, refere-se a
proposta metodolégica da Teoria da Literatura desenvolvida em Konstanz, ja com iniciais mindsculas,
ela se refere a uma vertente tedrica, isto €, uma autoridade sem autores, que se tornou um
paradigma de estudos literarios no mundo.

52



meio do Estruturalismo tcheco. No que se refere a influéncia de Ingarden em relagéo

aos tchecos, expde Gloria Vergara:

[...] Segundo Pozuelo Yvancos, o que Jan Mukarovsky e seu
discipulo Félix Vodicka fizeram no Circulo de Praga, foi potencializar
0 método de Ingarden ao subtrai-lo de seu a-historicismo e
individualismo e submergi-lo no processo historico-coletivo (p.112).
Mukarovsky fala de um fendbmeno de concretizacdo movedico e
variante que atualiza uma série de normas de carater social.
(VERGARA, 2007, p.118-119 traducgéo nossa) **

Como ja é largamente sabido, a obra de Roman Ingarden, autor de A obra de
Arte Literaria, exerceu clara influéncia na obra de Wolfgang Iser. No tocante a Jauss,
as ideias desse filésofo polonés chegaram ao mentor da Estética da Recepcao
potencializadas tanto pela teoria desenvolvida por Iser, quanto pelos estruturalistas
tchecos.

O Circulo Linguistico de Praga contribuiu para a teoria de Jauss na medida
em que Mukarovsky, assim como Ingarden, diferiu o objeto artistico do objeto
estético, pois, para esses dois tedricos, enquanto o primeiro era um artefato, o
segundo era um produto do leitor. Além disso, soma-se ao projeto de Jauss a
pesquisa relacionada a evolucdo das formas literarias ao longo da Historia
desenvolvida pelo formalista Tynianov®®, assim como a nocédo de valor estético
atrelada a Historia, de Mukarovsky.

Segundo Zilbermann (1989), a partir das ideias dos integrantes do Circulo
Linguistico de Praga, o valor estético deixa de se confundir com algo fixo e
substancial, para se tornar historico e dindmico. Com essas inovag¢des, as normas
literarias passaram a ser consideradas a partir de uma “estabilidade precaria”, ja

que, para Mukarovsky, nenhuma obra literaria assume por inteiro as convencdes

' Ceguem Pozuelo Yvancos, lo que hucieron Jan Mukarovski y su diciplo Félix Vodicka em el Circulo
de Praga, fue,, potenciar el método de Ingarden al sustraerlo de su ahistoricismo e individualismo y
sumergirlo em el processo histérico-coletivo”(p.112). Mukarovski habla de um fenémeno de
concretizacion movedizo y cambiente que actualiza uma serie de normas de carater social. (
VERGARA, 2007, p.118-119)

 Segundo Tynianov, por exemplo, “O romance parece-nos ser um género homogéneo, que se
desenvolve de maneira exclusivamente autbnoma através dos séculos. Na realidade, ndo € um
género constante, mas variavel, e seu material lingiistico, extraliterario, assim como a maneira de
introduzi-lo na literatura, variam de um sistema literario para outro. Os préprios tracos do género
evoluem.” (TINIANOV, 1973, p.110)

53



literarias de seu tempo, ja que elas se originam da dialética entre aceitacdo e
ruptura.

Mas foi o discipulo de Mukarovsky, Félix Vodicka, que influenciou a Teoria da
Recepcao de Hans Robert Jauss. Diferentemente de Roman Ingarden, que entendia
as concretizacdes voltadas para o preenchimento das “lacunas” e “indeterminacdes”
das narrativas, Vodicka inovou ao redimensiona-las para os codigos e normas

literarios e extraliterarios pressupostos pelo receptor. De acordo com Zilberman:

Vodicka pensa que a concretizacdo depende antes do cédigo
introjetado pelo recebedor, sendo, pois uma categoria semiotica e
estando sujeita a mudancas, por variar entre época, classes,
situagOes diferentes. As formas de concretizacdo de uma obra num
certo periodo da histdria determinam sua recepc¢ao, que, assim, pode
ser reconstituida, se tiver acesso as reagbes do publico.
(ZILBERMAN, 1989, p.23)

Vodicka n&o concebe o leitor como uma estrutura do texto, mas como um
agente ao qual o texto se dirige e de quem reclama “apreensao”, “interpretacao” e
“validagdo”. Com essa descoberta, ele ambicionou criar uma histdria da repercussao
das obras literarias que teria como ponto de afericdo as reacdes do publico face a
recepcado de obras. Ele propde o plano piloto de sua historia literaria baseada na

relacdo entre a obra e a maneira como € percebida, da seguinte maneira:

1. A reconstituicdo da norma literaria e o0 conjunto de exigéncias literarias do
periodo em questao.

2. A reconstituicao da literatura do periodo em questao, isto é, a série de obras que
sd0 o0 objeto de avaliagcdo, e a descricdo da hierarquia de valores literarios do
periodo.

3. O estudo da concretizacdo de obras literarias (atuais e anteriores), isto €, o
estudo da obra particular em que a encontramos, segundo a concepgao
(especialmente em sua concretizagéo pela critica).

4. O estudo dos efeitos da obra nas esferas literarias e extraliterarias. (TOLEDO,
1978, p.301)

Foi, portanto, relacionando esse plano piloto de Félix Vodicka com a “histéria

dos efeitos” de Gadamer que Jauss erigiu uma Histéria da Literatura centrada nos

54



efeitos ético-estéticos das obras sobre variadas épocas historicas. Dessa maneira,
percebe-se que na base da Teoria da Recepc¢éo esta a orientacdo do Estruturalismo
tcheco, que diferentemente do Estruturalismo francés da década de 60, abriu um
campo de estudo no qual estética, recepcéo e historicidade se entrecruzaram.

De acordo com a metodologia de estudos de Jauss (2002), que visa a analise
da “experiéncia do leitor” ou da “sociedade de leitores”, deve-se levar em
consideragcdo dois momentos na andlise literdria: o do “efeito”, momento
condicionado pelo texto, e o da “recepcao”, condicionado pelo destinatario. Nesse
sentido, para a Estética da Recepcéo, os leitores constroem os sentidos das obras
condicionados tanto pelos horizontes internos das obras quanto pelos contextos
histéricos dos proprios leitores. Sugestionado pela “historia dos efeitos” e pela
“dialética socratica” de Gadamer, Jauss assevera que essa pratica metodologica de
reconstituir os horizontes de expectativas em que as obras foram criadas e
recebidas possibilita ao analista da literatura recuperar as perguntas latentes a que
essas obras responderam provisoriamente.

Para ele, este conhecimento revelaria o impacto das obras ao longo de sua
recepcao histérica e as producdes de sentidos, o que revela a sua concordancia
com Gadamer, pois, para ambos, nao existe a “interpretacao”, e sim “interpretacdes”.
Em outras palavras, compreender-interpretar significa um acontecimento e um
evento. Por esse motivo, na esteira do autor de Verdade e Método, Jauss desloca a
nocédo de “verdade” do sentido, mesmo que provisoria, para o poder da “dialética
socratica” do que para a questdo do método, haja vista ser essa orientacéo
fundamental da Nova Hermenéutica.

No que se refere a interacdo texto e leitor na Estética de Recepcgéo fica claro
que a nocdo do leitor implicito fundada por Roman Ingarden e potencializada por
Wolfgang Iser foi englobada pelo projeto de Jauss, no entanto, ele criou outra
categoria de leitor, “o leitor explicito”, para dar conta de seu empreendimento tedrico.
Segundo Robson Coelho Tinoco, em seu livro, Leitor Real e Teoria da Recepcao —

Travessias contemporaneas, esclarece que:

Para Jauss, a estética da recepcao resulta na mudanca do foco para
a apreensao de texto literario, foco em que o leitor assume uma
condicdo indispensavel para essa devida apreensdo. Para o critico,

55



h& duas “posi¢cdes” para o leitor, diante do texto: em uma, com
conceitos derivados de Wolfgang Iser, tem-se o leitor implicito,
percebido como elemento articulado as estruturas objetivas do texto;
em outra, tem-se o leitor explicito, individuo sécio-histérico que
absorve uma criacdo artistica com as suas qualidades e defeitos.
Assim, esse individuo-leitor se torna responsavel pela recepcao
propriamente dita da obra e suas caracteristicas ético-estéticas.
(TINOCO, 2010, p.14)

Com a nocao de leitor explicito, esse teodrico transforma os leitores em
intermediarios entre o mundo da obra e o da vida. E essa categoria de leitor, criada
pelo mentor da Estética da Recepcdo, que € a responsavel por impregnar as
leituras, historicamente concretizadas de valores estéticos, de expectativas, de
normas e coédigos literarias e, acima de tudo, de dilemas éticos que determinadas
obras provocam nas sociedades.

Por isso, Jauss deposita na reacdo dos leitores “explicitos” e no sistema
literario a fonte de pesquisa do analista da Teoria da Recepcao, que nado deve se
pautar na subjetividade dos leitores. Segundo Zilberman nos trabalhos desse

tedrico:

Historicidade coincide com atualizacdo, e esta aponta para o
individuo capaz de efetiva-la: o leitor. Jauss altera o foco a partir
do qual se analisam os fendbmenos literarios; mas, a0 mesmo
tempo, vé-se perante um conceito de leitor que arrisca defini-lo
enquanto subjetividade variavel, dependente de suas experiéncias
pessoais. O perigo é desembocar no impressionismo, mas o autor
0 evita (...). Examinando a experiéncia literaria do leitor, Jauss
adverte que para descrevé-la, ndo € necessario recorrer a
psicologia. Sua analise volta-se a recepc¢éao e efeito de uma obra
no sistema objetivo de expectativas, que para cada obra, no
momento histérico de seu aparecimento, no decorrer da
compreenséo prévia do género, da forma e da tematica de obras
anteriormente conhecidas e da oposicdo entre linguagem poética
e linguagem pratica. (ZILBERMAN, 1989, p.33-34).

Nesse sentido, a analise de experiéncia estética do leitor que abarca o mundo
da experiéncia s6 pode ser resgatada, historicamente, num sistema de referéncia
objetivo de cdédigos literarios, ja que o modelo de leitor dessa teoria corresponde a
um sujeito de pré-compreensdo, no qual estdo introjetados normas e valores

estéticos que o habilitam a responder aos apelos da mudanca do sistema literario.
56



Portanto, essa reacdo, ou sintoma primario da “interpretacao”, deve ser levado em
consideracdao, incondicionalmente, pelo analista da Teoria da Recepcao.

Por outro lado, por conta da inclinacdo para a reflexdo estética, Jauss teve
que romper com alguns pressupostos da Nova Hermenéutica. Como ja vimos, tanto
Heidegger quanto Gadamer empreenderam uma critica severa a especulacdo do
discurso estético, ja que ambos defendiam que a verdade da arte se manifestava em
nossa experiéncia direta com ela. Embora a teoria de Jauss se insira na “virada”
hermenéutica iniciada por Heidegger, no que se refere a mundalizacdo da
compreensao e a concepcdo de seu leitor na praxis da leitura, ele, a revelia das
orientagcdes heideggerianas e gadamerianas, imbricou as sugestdes da Nova
Hermenéutica a discussdo estética de Aristdteles e Kant e aos estudos do
Formalismo Russo. Desse modo, ndo é por acaso, que as investigacdes de Hans

Robert Jauss comecam pela experiéncia estética. Segundo ele:

A diferenca fenomenolégica entre compreensao e discernimento,
entre a experiéncia primaria e o ato da reflexdo, com que a
consciéncia se volta para a significacdo e para a constituicdo de sua
experiéncia, retorna, pela recepcdo dos textos e o0s objetos dos
textos e dos objetos estéticos, como diferenciacdo entre o ato de
recepcdo dos textos e dos objetos estéticos, como diferenciacéo
entre o ato de recepcédo e o de interpretacdo do significado de uma
obra; menos ainda, pela reconstrucdo da intencédo de seu autor. A
experiéncia primaria de uma obra de arte realiza-se na sintonia com
(Einstellung auf) seu efeito estético, isto €, ha compreensao fruidora
e na fruicAo compreensiva. Uma interpretacdo que ignorasse esta
experiéncia estética primeira seria propria da presuncao do fildlogo
gue cultivasse 0 engano de supor que o texto fora feito, ndo para o
leitor, mas sim, especialmente, para ser interpretado. (JAUSS, 2002,
p.69).

Esse tedrico aleméo, de certo modo, ao propor essa plataforma de estudos
voltada para a compreenséo e o prazer, estava colocando em xeque a tradicdo da
filologia alem& e o ensino de literatura na Alemanha. Jauss, ao reabilitar as
categorias aristotélicas de katharsis (comunicagdo artistica), asthesis (prazer
estético da percepcao); a nocao de juizo estético kantiano, assim como 0 conceito
de desfamiliarizacdo e desautomatizacdo do Formalismo russo, fomentou as

reflexdbes, nem sempre harmoniosas, em torno do ato receptivo. A emerséo dessas

57



categorias e conceitos estéticos, incitadas por Jauss, trouxe a luz das discussfes
estéticas da segunda metade do século XX temas delicados como: a identificacdo
estética, a comunicacao artistica, prazer estético e o valor da obra de arte.

Desse modo, o mentor da Estética da Recepcédo, em pleno prestigio da teoria
estética da vanguarda artistica e da difusdo da cultura de massa, reabilitou no¢cdes
estéticas que, em parte, iam de encontro a teoria estética de Theodor Adorno. Esse
altimo filésofo instituiu uma teoria estética da negatividade, na qual os principios de
autonomia da arte, refletividade estética e transgressao artistica e do status quo
foram tomados como indicio de “arte auténtica”. Para Adorno, a questao do prazer e
da identidade na “experiéncia artistica” moderna estava condicionada a industria

cultural e a seu poder alienante. Segundo Jauss:

Na Asthetische Theorie de Adorno, estas funcbes, como toda a
praxis estética da arte pré-autbnoma, caem numa dialética formada
entre afirmacdo e negatividade: em vista de uma praxis funesta, que
ameaca reduzir toda experiéncia estética ao circulo de satisfacdo das
necessidades manipuladas, a0 comportamento consumista, apenas
a obra de arte monadica ainda tem a forca de, por efeito de sua
negatividade e pela reflexdo de seu contemplador solitdrio —
contemplador que renuncia a todo prazer estético — de romper com a
aparéncia do contexto geral de enfeiticamento. (JAUSS, 2002, p.79).

Dai a polémica de reabilitar a nogdo de experiéncia estética na segunda
metade do século XX. Primeiramente, porque para Jauss, ndo era s6 a
negativatidade, isto é, a transgressao as normas literarias, perceptivas e artisticas
gue tinham o poder de promover mudancas de horizontes dos leitores e emancipa-
los, ja que, para o mentor da Estética da Recepcao, o carater afirmativo da arte, ou
seja, o0 seu aspecto pré-formador, também o tinha. Na realidade, essa critica dirigida
a Adorno esta relacionada a perspectiva diacronica do projeto da Historia da
Recepcéo de Jauss que tinha a consciéncia de que as artes de vanguarda apos o
seu periodo de impacto vao se tornando um horizonte afirmativo para os leitores a
medida que se tornam classicas e mesmo assim continuam a emancipa-los.

Segundo Miranda:

Jauss afirma que o classico seria, desta forma, o paradigma perfeito
da transformacdo da negatividade em funcdo afirmativa: através da
tradicdo, a negatividade progressiva transforma-se em positividade

58



progressiva. Com efeito, ele argumenta que a propria qualidade de
ser classico pressupde uma segunda mudanca no horizonte de
interpretacdo, a qual oblitera a negatividade latente do antigo
horizonte. A negatividade original da obra tornada classica esconde-
se, por efeito da tradicdo, atras de uma aparente obviedade
inquestionavel, a qual poderia, por sua vez, revesti-la de aspectos
semelhantes aos produtos da industria cultural. Deve-se admitir, no
entanto, que abordar as chamadas “obras primas” por via de uma
suposta afirmacdo do status quo € perder de vista a originaria
relacdo de tensdo causada pelo texto e seu respectivo tempo
historico. (MIRANDA, 2007, p. 46).

Por outro lado, embora a indole da Estética da Recepc¢éo seja o Humanismo,
0 seu mentor ndo deixa de levar em consideragdo o valor estético das obras, pois,
para Jauss, herdeiro também da desfamiliarizacdo do Formalismo russo, ndo ha
emancipacao sem “tensdo” e impacto com as formas literarias. Para ilustrar essa
concepcao, é valido recorrermos a analise do impacto da obra Madame Bovary, de
Gustave Flaubert, realizada por Jauss, em Teoria da Literatura como Provocacao a
Historia da Literatura (1994). Segundo Jauss, o escandalo social presente na obra
de Flaubert visava “arrancar o leitor de Madame Bovary da certeza de seu juizo
moral”. Para ele, do ponto de vista metodologico da Teoria da Recepcao, o analista
da literatura s6 pode resgatar esse impacto da obra através do préprio sistema
literario, no qual as tramas entre as pré-concep¢Bes dos leitores e as normas
vigentes da literatura e do mundo historico urdem as experiéncias literarias. Por isso,
de acordo com Jauss, ndo existe o grau zero da leitura, pois todos os leitores tém
certa familiarizacdo com as normas literarias vigentes de sua época, que 0sS
possibilita reexperencia-los ou romper com os seus cddigos. Desse modo, para esse
tedrico, a derrocada da moral francesa, através do romance se da, sobretudo,
primeiramente pelo tipo de narrativa adotado, isto €, impassivel e extremamente
agudo quanto a revelacdo da consciéncia mais intima da personagem; em outras
palavras, segundo ele, com Madame Bovary veio a tona o amoralismo da sociedade
burguesa.

Além disso, outra rivalidade que Jauss teve que enfrentar com Adorno foi
relativa a questao da identificacdo estética, isto €, o self. Nessa polémica entra em
jogo a questdo da aisthesis, 0 prazer estético e a katharsis (comunicacao). No que
se refere a teoria estética de Adorno, este militava em prol de uma recepcgéo literaria

59



estritamente reflexiva, pois segundo ele: “Assim como 0 nao-especialista nao
compreende 0s mais recentes desenvolvimentos da fisica nuclear, assim também o
profano ndo apreende a pintura ou a muasica modernas muito complexas.”
(ADORNO, 2008, p.354). Essa posi¢cao de Adorno, de certo modo, contrariava 0s
propoésitos de Jauss de erigir uma experiéncia estética pautada na comunicagao
artistica, no prazer estético e na emancipacao do leitor em sua dimensao estética e
ética. Esse projeto levou-o a recorrer a dialética goethiana dos juizos estéticos,
como podemos constatar nas uUltimas frases de seu ensaio O Prazer Estético e as
Experiéncias Fundamentais da Poiesis, Aisthesis e Katharsis: “Ha trés classes de
leitores: o primeiro, 0 que goza sem julgamento, o terceiro, o que julga sem gozar, 0
intermediario, que julga gozando e goza julgando, € o que propriamente recria a
obra de arte.” (2002, p.103). Nesse sentido, 0 Humanismo de Jauss foi além dos
pressupostos de alteridade que ele aprendeu com Gadamer, isto €, com aquela
nocdo que o momento atual do intérprete torna-se imprescindivel para evocar um
“tu” do passado, pois a categoria do “leitor explicito”, criado por ele, que transforma a
linguagem em mundo, reivindicou de sua teoria uma alteridade mais profunda entre

0 “eu” e 0 “objeto”. Segundo Luiz Costa Lima, em Jauss:

A experiéncia estética, portanto, consiste no prazer originado da
oscilacdo entre 0 eu e 0 objeto, oscilacdo pela qual o sujeito se
distancia interessadamente de si, aproximando-se do objeto, e se
afasta interessadamente do objeto, aproximando-se de si. Distancia-
se de si, de sua cotidianidade, para estar no outro, mas nao habitar o
outro, como na experiéncia mistica, pois o vé a partir de si. (LIMA,
2002, p.47)

Isso comprova que por tras da dimensdo macro da metodologia de estudo
criada por Jauss, na qual, grosso modo, temos acesso as respostas dos leitores

coletivizadas, o que facilmente a confunde com uma sociologia da leitura,*® ha um

'® vale ilustrar a entrevista de Luiz Costa Lima concedeu a revista Ipotesi: P- O Sr. Foi o introdutor
das teorias aleméas contemporaneas no Brasil, mais especificamente a teoria do efeito estético de
Wolfgang Iser e a estética da recepcao de Hans Robert Jauss. Qual o legado desse pensamento que
redimensionou o papel do leitor no horizonte dos estudos literarios? R- Meu interesse maior sempre
foi por Wolfgang Iser, de quem tenho a honra de haver sido ou o tradutor ou o responséavel por
traducdes de livros seus. Jauss era um excelente leitor e um excelente historiador da literatura. Mas
nunca teve uma dimensao tedrica. Por isso mesmo a teoria da recepgéo com facilidade recai em uma

60



humanismo latente nessas “respostas” do publico, pois elas sdo realmente uma
transposicdo do que era linguagem em horizontes de mundos vividos. Como lembra
Fernando Romo Feito: “Nao h& por que escolher entre estética da recepgdo e
ontologia, afirma igualmente Paul Ricouer (1983-1985; 154): através do sentido nos
é dado sempre um mundo”.(RICOUER, 2007,p.180, traducdo nossa)*’

Desse modo, se reconhecermos na estética de Jauss a sua divida para com a
Nova Hermenéutica, que contribui para gerar novas fontes de producéo de sentido,
encontraremos nela um esforco “hermenéutico” para superar a distancia que nos
separa do passado. Esfor¢co que o levou a unir a “dialética socratica” de inspiracéo
gadameriana a Fenomenologia e a no¢cdo de compreensdo como evento ontologico,
para que ele pudesse dirigir a vocagéo dessas “teorias” para o0 Humanismo e para o

mundo da vida (Lebenswelt).

4.2 Paul Ricoeur: A Nova Hermenéutica e a Recepcéao Literaria

O filésofo francés Paul Ricouer construiu uma filosofia interdisciplinar com a
literatura, pois ele, ao contrario de Hans Robert Jauss, ndo elaborou uma Teoria da
Literatura, que na o6tica de Paul de Man, deve unir Hermenéutica e Poética. Mas

Como lembra Adna Candido Paula:

O filésofo [Paul Ricouer] se voltou para a linguagem e para a
interpretacao literaria por considerar que nesse ambito é que se pode
compreender a dimensao da acdo humana e sua implicacdo ética.
Seu problema sempre foi filos6fico. Mas, ao voltar sua atencdo para
0 processo hermenéutico da interpretagdo literaria, deparou-se com
uma série de “problemas” comuns aos teéricos da literatura: a
temporalidade do texto e do leitor, a questdo da recepcéo, a estrutura
do texto, a questdo do contexto social e historico, a representacao,
entre outros. O diferencial da andlise de Ricouer da obra literaria, em

mera analise sociolégica — do tipo como nos anos de tanto a tanto tal obra foi interpretada. (LIMA,
2001, p.14)

" No hay por qué escoger entre estética de la recepcién y ontologia, afirma igualmente Ricouer
(1983-1985:154): a através del sentido siempre se nos da un mundo.(2007,p.180)

61



relacdo a uma parte consideravel de filésofos, é que se pode
perceber em suas consideracbes filoséficas que ele entende e
respeita a natureza do objeto literario, seu conhecimento é profundo
tanto das obras em si como dos estudos tedricos e da critica
(PAULA, 2010, p.24).

Essa interdisciplinaridade nos licencia a investigar na Hermenéutica de Paul
Ricouer as suas contribuicdes para a recepcao e interpretacao literaria. As reflexdes
desse filésofo relativas a recepcao leitora estdo relacionadas as sugestdes da
Fenomenologia de Husserl e da Nova Hermenéutica, embora ele inove ao conciliar a
recepcao a epistemologia da interpretacao.

Como se sabe, através de sua énfase nas reflexdes sobre a compreenséao, a
Nova Hermenéutica abriu importantes precedentes para uma Teoria da Recepcéo;
mas, por outro lado, ela rompeu com os debates que envolvem a epistemologia da
interpretacdo. Essa revolucdo foi empreendida pela Hermenéutica romantica que
promulgou a unidade entre a compreensdo e a interpretacdo (explicacdo) e
desregionalizou a Hermenéutica, pois, se antes desse periodo ela era pensada em
termos de dominios discursivos, isto €, o teoldgico, o juridico, etc., a partir de entéo,
passou a ser pensada atraves de leis e regras gerais, concepcao a qual dissolveu as
identidades dessas Hermenéuticas.

Diante desse contexto, Paul Ricouer conseguiu, no século XX, reabilitar a
reflexdo em torno dos métodos e as suas identidades hermenéuticas e uni-la as
contribuicdes da Teoria da Recep¢édo. Desse modo, o filosofo francés, na esteira de
Heidegger, “enxertou” a Hermenéutica na Fenomenologia, embora discordasse do
autor de Ser e Tempo quanto a sua ontologia fundamental. De acordo com ele,
havia duas maneiras de “enxertar” a hermenéutica na Fenomenologia, a de
Heidegger que ele denominou de “via curta” e outra proposta por ele. Para Ricouer,
Heidegger, em sua via curta, ao propor uma nocao de compreensao fundamentada
na existéncia, sem uma mediacdo, estaria possibilitando um acesso direto a
ontologia, ja que, como sabemos, o Dasein, na teoria deste filésofo, ja existe
compreendendo. Devido a isso, para o autor de O Conflito das Interpretagdes,
Heidegger imp6s a hermenéutica contemporénea a seguinte alternativa: ou se

pratica a compreensao ontolégica ou a epistemologia da interpretacao.

62



Em contraposicdo a essa “via curta”, Ricouer propde uma “via longa”, na qual

0 acesso a dimensdo ontologica da compreensdo sO seria possivel através da

mediacdo da linguagem, pois para ele, é na linguagem que a ontologia da

compreensdo se manifesta. Através dessa “via longa” ele se propunha a realizar

uma analitica que abarcasse desde a epistemologia da interpretacdo a ontologia da
compreensao. Segundo ele:

Meu problema sera precisamente o seguinte: 0 que ocorre a uma

epistemologia da interpretacdo, oriunda de uma reflexdo da

exegese, sobre o método da histdria, sobre a psicandlise, sobre a

fenomenologia da religido, etc., quando ela é atingida, animada e,

se assim podemos dizer, solicitada por uma ontologia da
compreensdo?. (RICOUER, 1969, p.10).

Como se pode perceber, pelo menos na fase da Hermenéutica de simbolos,
esse hermeneuta ndo se preocupou apenas com a Hermenéutica dos textos
escritos, mas com todos os simbolos da cultura, isto é, os sonhos, a mistica
religiosa, etc. Coénscio disso, fomentou a discussdo em torno do método, ja que ele
intuia que os simbolos sdo essencialmente multivocos e, por isso, interpelam
interpretacgéo.

Com essa diretriz de trabalho filosdfico, ele reabilitou o problema dos métodos
oriundos da exegese, isto €, das praticas de interpretacdo de simbolos, discussao,
alids, de que Heidegger e Gadamer ndo se ocuparam. Mas, por outro lado, como
podemos ver, na plataforma de seu trabalho filosoéfico, Ricouer leva a sério, apesar
das ressalvas, a questdo da ontologia da compreensao, pois, segundo ele o seu
trabalho hermenéutico possui como telos (meta): uma ontologia. Entretanto, a sua
ontologia é quebrada, j& que, para o autor do Conflito das Interpretacdes, cada
existente, em sua performance hermenéutica, aponta em dire¢cdo a um modo de Ser,
dentre tantos outros. Além disso, essa performance revela-nos uma intima relacao
ontolégica entre os estilos hermenéuticos e os desejos e esforcos das consciéncias
dos existentes de se tornarem cada vez mais conscientes. Desse modo, para esse
filosofo, € s6 através da refletividade da consciéncia, fomentada pelas diversas
ontologias hermenéuticas, que se pode vislumbrar uma compreensao ontologica.

Como lembra Sérgio de Gouvéa Franco:

63



E por meio dessa critica da consciéncia que se recupera a
intencdo heideggeriana de construir uma ontologia, ainda que aqui
ela apareca somente como um horizonte. A ontologia esta sempre
ligada a interpretacdo: € somente no movimento da interpretacéo
que percebemos o ser interpretado. Temos entdo uma ontologia
guebrada. Se aceitarmos a contribuicdo psicanalitica,
descobrimos o desejo na raiz do sentido e da reflexdo. Se
aceitarmos a contribuicdo da fenomenologia da religido, o sentido
pode estar dado pelo futuro, por aquilo que esta a frente. Assim,
as mais diversas hermenéuticas, cada uma apontara em direcao
as raizes ontoldgicas da compreenséo: esta é a etapa existencial.
N&o se trata aqui de uma ontologia triunfante, cientifica, mas de
uma ontologia baseada na interpretacdo. (FRANCO, 1995, p.84).

Assim, a Hermenéutica do simbolo de Paul Ricoeur inicia-se onde a
Hermenéutica ontolégica de Heidegger parou de dar respostas, 0 que leva esse
filbsofo a atribuir a “via de curta” de Heidegger o entrave para se desenvolver,
filosoficamente, uma série de problematizac6es hermenéuticas, sobretudo, aquela
relacionada a diversidade dos métodos de interpretacdo. Devido a isso, esse
fildsofo |é criticamente a teoria do autor de Ser e Tempo, pois, como ele mesmo
elucida:

Porque essa reserva diante da Analitica do Dasein? Pelas duas
razbes que seguem: com a maneira radical de interrogar de
Heidegger, os problemas que puseram em movimento nossa
pesquisa, ndo somente permanecem néo resolvidos, mas perdem-
se de vista. Como, perguntdvamos, conferir um organon a
exegese, isto é, a inteligéncia dos textos? Como fundar as
ciéncias histéricas face as ciéncias da natureza? Como arbitrar o
conflito das interpretacdes rivais? Tais problemas ndo séo levados
em conta, propriamente, por uma hermenéutica fundamental. E

isso de proposito: esta hermenéutica ndo esta destinada a
resolvé-los, mas a dissolvé-los. (RICOUER, 1969, p.13).

O filésofo francés, na década de 1960, constatou que a unidade do falar
humano tornou-se um problema, impelindo-o a refletir ndo s6 sobre o conflito das
interpretacdes, isto €, em relacdo as suas “pretensdes” de “totalitarismo” de umas
sobre as outras, mas também no que se refere aos seus estilos hermenéuticos. Para
ele, a origem do conflito das interpretacdes residia nos simbolos culturais, ja que o
simbolo € multivoco e, por isso, reclama interpretacdo. O simbolo estruturalmente

apresenta um duplo sentido: um direto (literal-mundano) e outro indireto (secundario-
64



espiritual-ontoldgico), no qual o primeiro por acréscimo designa o segundo, que, por
sua vez, s6 pode ser designado pelo primeiro. Segundo Franco, para o filosofo

francés:

Os simbolos sdo primeiramente signos, ou seja, transmitem uma
mensagem, uma mensagem verbal. O simbolo carrega dentro de si
uma palavra. Mas os simbolos sdo um tipo especial de signo. O
signo aponta para algo fora de si mesmo, que ele representa e
substitui. O simbolo, por sua vez, é duplamente intencional, ele tem
uma intengdo segunda, posterior e distante. A relagdo entre sentido
literal e o sentido propriamente simbolico, secundario, ultrapassa o
campo da analogia. A relacdo é interna e dificil. (FRANCO, 1995,
p.56)

O simbolo, para o autor de O Conflito das Interpretacfes, ndo se limita a
simples traducao analdégica, como durante muito tempo se atribuiu a metafora, mas,
que pelo contrario, ele tem o poder de evocar uma multiplicidade de coisas, em
outras palavras, o simbolo é inesgotavel.

Ao constatar o poder de significacdo dos simbolos, Ricouer reconhece na
cultura algumas “regides” privilegiadas em seu poder de manifestar a equivocidade
do simbolo. Para ele, essas “regides” se identificam, por exemplo, com os simbolos
césmicos dos quais a fenomenologia da religido se ocupa, o simbolismo onirico
tratado pela psicandlise e as criagfes verbais do poeta, l6cus ja feito por si s6 do
terreno da linguagem. No que se refere a literatura, essa nogédo de simbolo esta em
sintonia com a concepcéao de literatura como linguagem saturada de sentidos como
encontramos, por exemplo, na definicdo de Ezra Pound (2007), pois segundo este
poeta e critico, a Literatura é “linguagem carregada de significado”.

Ao seguir essa definicdo de simbolo, o autor de O Conflito das Interpretacdes
elabora uma légica segundo a qual a presenca de simbolo multivoco implica na
interpelacdo da interpretacéo e vice-versa, o que, consequentemente, condiciona 0s
problemas postos pelos simbolos as exegeses interpretativas. E justamente nessa
reversibilidade que se inicia a fragmentacéo, o recorte do simbolo que os estilos
hermenéuticos promovem, objetivando tornar o sentido multivoco do simbolo em
sentido univoco de acordo com a sua légica simbdlica, ou melhor, com a sua “grelha

de leitura”, embora a equivocidade do simbolo seja irredutivel a tais l6gicas. Como

65



acontece, por exemplo, nos estudos literarios institucionalizados ou pela Critica
Literaria.

Assevera Paul Ricoeur que para vislumbrarmos o caminho da epistemologia
da interpretacdo a ontologia da compreenséo, precisamos levar em consideracdo 0s
planos “semantico”, “reflexivo” e “existencial” que envolvem, de acordo com a sua
concepcdo, o movimento hermenéutico. O fildsofo entende por “plano seméantico” o
momento hermenéutico relativo a linguagem, isto €, a questdo da interpretacdo de
simbolos, discussdo que enreda, consequentemente, a problemética dos estilos
hermenéuticos e suas “grades de leituras”. No que se refere ao plano reflexivo, ele o
toma como o desdobramento da consciéncia, dimensdo hermenéutica, alias,
bastante destacada pelo fil6sofo, pois é ela que faz o intercambio entre o plano
semantico (linguagem) e o plano existencial (ontologia).

A compreensao ontoldgica para Ricouer nao se da de forma direta e imediata
como no Dasein heideggeriano, mas através das mediacdes da exegese-recepcao
de obras da cultura, jA que ele acredita que a consciéncia s6 pode ter acesso a ela
mesma por meio de mediacbes. Segundo estes pressupostos, a compreensao
ontolégica ndo é uma dadiva da existéncia, mas uma conquista que exige a
epistemologia da interpretacao e a tarefa existencial do leitor-intérprete.

Dessa maneira, a decifracdo posta pelos simbolos da cultura esta
condicionada tanto pelos problemas colocados pelos préprios simbolos quanto por
implicacdes ontologicas, isto €, pelo “desejo de ser” e “esforco por existir’ do
intérprete. De acordo com isso, 0 que nos motiva a colocar em refletividade do “Si"*®
em acao, através da exegese-recepcdo dos simbolos, € a nossa condi¢do ontologica
de desejar superar as nossas indigéncias através de nossas poténcias, isto €, do

'8 A escolha de Paul Ricouer pelo “Si”, pronome reflexivo, em vez do “Eu” revela a preocupacéo desse
filbsofo em ndo cair ndo tradicdo da Filosofia do cogito que tornou a consciéncia do homem
transparente para si. Como ele mesmo afirma em “O si-mesmo como o outro”: a sua hermenéutica
do “si” se situa entre a tradicdo do cogito, defendida por Descartes, Husserl, etc. e do anti-cogito,
estandardizada por Heidegger, Freud e Nietzsche. Para ele, a consciéncia sé pode se apropriar de si
mesma de forma mediada, que no caso de sua filosofia, se realiza através da exegese dos signos e
simbolos da cultura, como por exemplo, poemas, romances e simbdlicas privadas. Nesse caso, s6
através do “si”, que possui a acao de refletir, € que se podemos atingir o “Eu”.

66



esforco. ¥ Ricouer nos ensina, portanto, que a consciéncia é um horizonte a ser
perseguido, ou melhor, € uma Terra Prometida. Essas noc¢des de existéncia foram
herdadas, em parte, do Personalismo de Emmanuel Mounier, pois segundo esse
filésofo:

Vé-se, desde ja, o paradoxo central da existéncia pessoal. Ela é o
modo genuinamente humano da existéncia; no entanto, deve ser
incessamente conquistada; a prépria consciéncia s6 lentamente se
desprende do mineral, da planta e do animal que pesam em nés. A
histéria da pessoa serd, pois, paralela a histéria do personalismo.
N&o se desenrolara apenas no plano da consciéncia, mas, em toda a
sua ampliddo, no plano do esforgo humano por humanizar a
humanidade. (MOUNIER, 2007, p.11).

Esse “humanizar a nossa humanidade”, na teoria do autor do Conflito das
Interpretacbes, esta relacionado a uma compreensdo ontolégica, isto €, ao
entendimento do significado figurado das obras simbdlicas da cultura que sé pode
emergir através do trabalho do pensamento, em especial da reflexividade, pois,
como lembra Ricoeur, o simbolo d4 o que pensar. Dai o motivo da teoria
hermenéutica desse fildsofo ndo desconsiderar a contribuicdo da epistemologia da
interpretacdo, pois, segundo ele, é ela que alimenta a reflexdo. Por isso, quando o
nosso “Si” se pergunta, por exemplo, sobre a arquitetura verbal do poema de Joédo
Cabral de Melo Neto e desenvolve uma “sintaxe estrutural” do poema de Cabral,
mostra-se a “dependéncia” do pensamento hermenéutico a ontologia da linguagem-
sistema do Estruturalismo, tal como, quando o nosso “Si” se pergunta pela auséncia
da figura feminina nos poemas de Fernando Pessoa e desenvolve uma andlise
desse recalque, ele sela a sua dependéncia com a arqueologia do sujeito da
Psicanalise. A esse respeito, lembra-nos Paul Ricouer: “é desenvolvendo uma

arqueologia, uma teleologia e uma escatologia que a reflexdo se suprime como

¥ De acordo com Paulo Matos Peixoto (2003), em seu livro Mitologia Grega, quando a deusa Afrodite
nasceu os deuses deram um festa, na qual estava presente Poéros (Recurso), filho da Prudéncia. Ao
findar a festa, Pénia (Pobreza) viera esmolar as sobras das comidas, quando avistou Péros dormindo
aborrotado de néctar no jardim e “dormiu” com ele objetivando ter um filho com ele, “por causa de sua
falta de recurso”, que de fato vingou e se chamou Eros (Amor). De acordo com esse fundamento do
mito de nascimento de Eros, Paul Ricouer fundou a sua concepcao de existéncia uma dialética entre
a falta, indigéncia (Pénia) e o dinamismo progressivo (Poros).

67



reflexdo.” (RICOUER, 1969, p. 24). Dessa forma, o filosofo atribui aos métodos de
interpretacdo horizontes ontolégicos, que ao serem orientados pela refletividade do
“Si”, nos conduz, como dadiva, a compreenséao ontoldgica.

Ele sugere que, em nossas exegeses e leituras dos simbolos, levemos em
consideracao a dialética existente entre os sentidos dirigidos para a regressao e
prospeccao. Assim, as verdadeiras estruturas simbdlicas sdo determinadas tanto
regressivamente (arqueologia freudiana) quanto prospectivamente (Fenomenologia
do Espirito de Hegel), j& que elas sdo, simultaneamente, ocultamento e profecia.
Gracas a esse duplo apelo, somos impelidos nas praticas exegéticas a orientar
nossa interpretacdo para tras e/ou para frente. Dai Paul Ricouer perceber na
arqueologia freudiana um estilo hermenéutico que se orienta para as figuras
arcaicas e simbolizantes, o que nos conduz, hermeneuticamente, a buscar 0s
significantes-chave do texto ou do sujeito, enquanto a Fenomenologia nos convida
para uma inteligibilidade voltada para a prospeccéo e para a sintese progressiva do

sujeito ou do texto. Como se percebe no quadro comparativo abaixo:

Teleologia Hegeliana Arqueologia Freudiana

(Segundo Paul Ricouer) (Segundo Paul Ricoeur)

Objetividade Subjetividade

Prospeccao Regressao

Sintético Analitico

Inteligibilidade de Frente para Tras A Inteligibilidade Precedente sempre

Figuras Anteriores

Figuras Posteriores Figuras Anteriores
Terminal Primordial
Constituinte Explicagdo dos Jogos de Méascaras,

Substituigbes, Mitificagdes.

68



Texto Lacunar, Truncado. Sentidos Suscitado pelos Simbolos

Figuras Novas Significantes Chaves j& Sempre

Presentes

Em tese, Paul Ricouer busca dissolver a dicotomia arqueologia e teleologia
através de uma dialética entre ambos, pois, como afirma Franco: “Ricoeur chega a
afirmar que s6 tem arché® quem tem telos.?! Para ele, a reflexdo s6 supera a
abstracao tedrica e participa da concretude da vida caso seja capaz de se referir a
dialética entre o inicio e o fim.” (FRANCO, 2005, p. 201). Esse filésofo vé nesses dois
estilos hermenéuticos, a possibilidade de perceber o homem em sua totalidade, ja
gue estamos emaranhados ao mesmo tempo com a nossa a infancia, isto €, com os
fantasmas “arcaicos”, assim como em dire¢ao a nossa adultez.

Embora Ricouer (1969) percebesse uma teleologia implicita na psicanélise de
Freud, como ele fez questdo de elucidar em o Conflito das Interpretacdes, ao
transcrever a seguinte frase do pai da Psicanalise: Wo es war, soll ich werden.
(Onde “Id” era, “Eu” devo tornar-me.), ele, ao longo de sua trajetéria filosofica,
mostrou-se insatisfeito com a questdo da “esperanc¢a’ na teoria psicanalitica. Como
nos lembra Heleno:

Diremos, entdo, que aquilo que Ricouer contrapde a Freud é, no
fundo, a esperanca. E que apesar da importancia da arqueologia do
simbolo havera sempre - um futuro do homem — que se deixa ler na
antecipacéo e na esperanca. (HELENO, 2001, p.126)

A contribuicdo pessoal desse fildsofo a Hermenéutica foi, sem duvida alguma,
a esperanca no homem que, ao interpretar e recepcionar as obras da cultura,
alcanca a sua consciéncia e a promessa de gozo de uma vida ética.

Para o autor de O Conflito das Interpretacdes, em tese, os simbolos sao
simultaneamente regressivos e prospectivos, entretanto, para ele, os simbolos da
cultura sdo predominantemente prospectivos e 0s oniricos retrospectivos. Segundo
esse filosofo, os simbolos culturais revelam eminentemente o caminho do homem

rumo a sua adultez, enquanto que os simbolos oniricos se caracterizam mais pela

20 Origem
! Meta
69



regressao e pelos significantes-chave; embora isso ndo signifigue que as obras da
cultura ndo sejam, em parte, regressivas e nem gue 0s sonhos sejam prospectivos.

Em relacdo aos simbolos culturais, afirma o filosofo:

A cultura outra coisa ndo é sendo essa epigénese, essa ortogénese
das “imagens” do tornar-se adulto do homem. A criacdo das “obras”,
dos “monumentos”, das “instituicbes” culturais, nao € uma projecao
do poder simbolizante evidenciado pela analise regressiva, mas a
emergéncia de uma Bildung. Falarei, se quiserem, de funcéo
“formativa”, ndo mais apenas “projetiva”, para designar essas
emergéncias simbolicas que lastreiam a promocédo da consciéncia de
si. Os simbolos, aqui, exprimem promovendo aquilo que exprimem. E
desse modo que eles sdo uma Paidéia?’, uma Educacdo, uma
Eruditio, uma Bildung?® — ndo é um sonho: o sonho dissimula, a obra
da cultura desvela e revela. (RICOUER, 1969, p.102)

E nesse ponto, portanto, que esse filésofo passa a dialogar com a Nova
Hermenéutica, ou seja, com a celebracdo do ouvir e do recepcionar, ja que todo o
empreendimento reflexivo do “Si” tem por telos a compreensédo ontolégica das obras
da cultura. Além de seu dialogo direto com Heidegger e Gadamer, Ricouer vai
adentrar no horizonte da Nova Hermenéutica através da teologia de Rudolf
Bultmann. Este tedlogo deu ao seu estudo uma orientacdo existencialista calcada
nas reflexbes de Heidegger, o que o levou a elaborar o conceito de
“desmitologizacédo”, que, a despeito do nome, em nada remete a dissolu¢cdo dos
mitos biblicos em prol de uma inteligibilidade racionalista. Ao invés disso, pretende
realcar nos mitos biblicos o seu significado original e salvifico. Baseado na nocéo de

apelo da consciéncia em Heidegger, ** Bultmann relacionou, intrinsecamente, a

2 Educagcdo do homem grego
3 Formacao

** Devemos conceber o termo “consciéncia” dissociada da filosofia do cogito, mas de acordo com o
existencialismo, pois como ele préprio define em Ser e Tempo: “Como devemos, entdo, determinar o
que se fala nessa fala? Que apelo a consciéncia faz para o interpelado? Em sentido rigoroso, nada. O
apelo ndo exprime nada, ndo fornece nenhuma informacdo sobre acontecimentos do mundo, nada
tem para contar. Muito menos pretende iniciar, no préprio interpelado, uma “conversa consigo
mesmo”. “Nada” é con-fessado para o si-mesmo interpelado, mas este € apelado para si mesmo, ou
seja, para assumir o seu poder-ser mais proprio. Correspondendo a sua tendéncia, o apelo nao
coloca a si-mesmo interpelado numa “negocia¢do” consigo mesmo mas, enquanto um fazer apelo
para o seu poder-ser mais proprio, o apelo é uma “a-pelacédo”(para “adiante”) da presenca suas
possibilidades mais préprias.(HEIDEGGER, 2009, p.352)

70



hermenéutica biblica a orientacédo existencial do homem para o futuro. Desse modo,
Ricouer, para elevar o simbolo ao status de problema filosoéfico, recorreu as
justificativas da desmitologizacdo, para torna-los, por meio das obras da cultura,
uma regido de “a-pelacdo” privilegiada para que o homem que tenha um

compromisso consigo mesmo. Segundo Franco:

Para trazer o simbolo ao status de filosofia, Ricouer propde um
verdadeiro trabalho de desmitologizacao da linguagem simbdlica. Ele
guer extirpar do simbolo tudo aquilo que é inevitavel a mentalidade
moderna, mas quer ao mesmo tempo recolher toda a sua forca
reveladora. Propde, entdo, uma circulacdo entre o material que o
simbolo oferece ao pensamento humano e a critica que recebe e
decifra este material. Uma circulacéo algo parecida com a circulagcéo
proposta pela teologia medieval: “E preciso crer para compreender e
compreender para crer”. O que Ricouer esta propondo é dar crédito
ao simbolo (crer), para que todo seu potencial realize. Dar crédito
nao ingenuamente, porque o0 que propde é fazer passar o simbolo
pelo crivo da critica. (compreender). (FRANCO, 1995, p.99)

O filésofo Paul Ricouer elege como protétipo para reflexdo, dentre outros
simbolos auténticos, aqueles que dao o que pensar e por iSso merecem a “critica do
compreender”: as obras gregas Edipo Rei e Edipo em Colono, de Séfocles. Ele vé,
na exegese-recepcdo dessas duas obras, um caminho possivel para o homem
conquistar a sua Bildung. Segundo ele, se por um lado podemos explicar, através da
ontologia hermenéutica da Psicanalise, 0s jogos de mascaras inerentes aos dramas
de Edipo, isto é, a origem libidinal do incesto e parricidio cometido por ele, por outro
podemos realizar um movimento de prospecc¢do, na qual assistiriamos ao adultecer
da consciéncia da personagem em Colono. Nessa perspectiva, poderiamos “assistir”
a transformac&o do primeiro Edipo impulsivo, vaidoso e presun¢oso num segundo
homem, em Colono, enrobustecido eticamente. Segundo Ricouer, no segundo
momento da tragédia, assistimos a tragédia da “consciéncia de si” da personagem,

que nos levaria a apreender os dilemas éticos da personagem Edipo.?®> Veriamos ai

» Segundo Paul Ricouer, em Percurso de Reconhecimento: Se h4 uma coisa que é demonstrada por
Edipo em Colono é que o personagem tragico, por mais abatido que esteja pelo sentimento do
carater irresistivel das forcas sobrenaturais que governam os destinos humanos, continua a ser o
autor dessa acdo intima que consiste em avaliar seus préprios atos, singularmente na condi¢éo de
retrospeccdo. Embora a infelicidade seja a nota dominante da tragédia de Edipo em Colono, a ponto

71



se concretizar através dessas duas obras, portanto, o telos implicito: “Onde antes
“Id” havia um “Eu” tornar-se.”

Dai o fato desse filésofo enfatizar que a consciéncia sé pode ter acesso a si
através da recepc¢io dessas obras auténticas da cultura, como no caso das Edipo
Rei e Edipo em Colono, pois é diante delas que a reflexo, isto &, o “Si” vé-se diante
de uma tarefa e a caminho da Bildung (formacé&o). De acordo com isso, declara

Ricouer:

Meu “Si” — se ouso dizer — é recebido da opinido de outrem que o
consagra. Mas essa constituicdo dos sujeitos, essa constituicdo
mutua por opinido, é guiada por novas figuras de que podemos dizer,
num sentido novo, que s&o “objetivos”. Nem sempre a elas
correspondem instituicbes. Nao obstante, essas figuras do homem
precisam ser procuradas nas obras e nos momentos da arte e da
literatura. E nessa objetividade de novo tipo que prossegue a
prospeccédo da possibilidade do homem. Mesmo quando Van Gogh
pinta uma cadeira, ele pinta o homem, projeta uma figura humana, a
saber, 0 que tem este mundo representado. Os testemunhos
culturais fornecem, assim, a densidade da “coisa” a essas “imagens”
do homem: fazem-nos existirem entre os homens (entre les hommes)
e entre (parmi) os homens encarnando-as em “obras’. E através
dessas obras, pela mediacdo desses monumentos, que se constitui
uma dignidade do homem e uma estima de si. Enfim, é neste nivel
gue o homem pode alienar-se, degradar-se, tornar-se ridiculo,
aniquilar-se. (RICOUER, 1969, p.97)

E, portanto, mediante a interacéo da reflexidade do “Si” com a alteridade da
obra que encontramos um conceito central da Hermenéutica filoséfica de Ricouer,
oriundo das reflexdes da Teoria da Recepcdo: a “apropriacdo”. Esse termo tem
profunda relacdo com as descobertas da Nova Hermenéutica, jA ele € a versao
ricoueriana da palavra “aplicacéo”.

Embora Gadamer e Paul Ricouer prestigiem o momento da recep¢ao da obra
de arte, o primeiro através da “aplicatio” e o segundo pela “apropriacdo”, eles

discordam quanto a nocdo de distanciacdo, isto €, a distancia temporal entre o

de refutar a culpabilidade antiga, essa infelicidade ganha a dimensdo do préprio agir, enquanto
suportado de um modo responséavel. A peca escalona, sobre esse trajeto da resisténcia, a progressao
da infelicidade sofrida para a infelicidade assumida. (2006, p.94)

72



contexto original do texto e o momento de sua recepcdo. Segundo José Manuel

Morgado Heleno:

Se a — distanciagéo - era inevitavel para Gadamer — pois histérica e
culturalmente os textos estdo — alienados -, Ricouer acentua a
necessidade de ultrapassar a alternativa entre — distanciacdo — e —
participacdo, ao propor uma nocdo — produtiva — de distanciacéo
(cf.pp.323-324). Escreve Madison a propdésito desta questdo: - A
distanciacdo € produtiva nisso que, ao “alienar” o texto de seu
contexto original, confere ao texto uma espécie de — “autonomia”,
libertando-o desse modo para aquilo que é efetivamente a sua
verdadeira vocagdo, nomeadamente, o facto de ser “reactualizado”
em novos contextos (tornando-o deste modo um texto
“genuinamente” vivo). Ora, é estAd — reactualizacdo que Ricouer
chama de — apropriacdo —(Aneignung) em vez de — aplicagdo —
(Anwendung). (HELENO, 2001, p.384-385)

Essa discordancia se deve, em parte, ao fato de Ricouer, a despeito da
linguagem-didlogo gadameriana, cultivar os debates da Semiética e da Semantica
no que diz respeito & abordagem hermenéutica do texto. Além disso, soma-se a tal
divergéncia, a concepcao de alteridade nutrida por esse filosofo, nitidamente,
baseada no self (Si) o que o levou a definir a “apropriacdo” como a captacéo daquilo
gue nos é estranho, isto é, das obras da cultura como nossas. Para o filésofo, a
busca da verdadeira consciéncia s6 pode ser alcancada quando abracamos a
singularidade do outro como a nossa. Isto ndo significa dizer que o leitor-intérprete
em sua exegese-recepcdo dos simbolos a faca num retiro de acomodacédo e paz,
pois como lembra Mounier: “O mundo dos outros n&o € um jardim de delicias. E uma
provocacdo permanente a luta, & adaptacédo e a superacao.” (2007, p.37). Assim
sendo, quando abracamos, por exemplo, a “singularidade” de Jodo Cabral de Melo
Neto, Guimardes Rosa ou Fernando Pessoa, estamos travando um compromisso
com a poeisis de nossa consciéncia, ou seja, cultivando o nosso “Si”. De acordo com
Ricouer (1991), em O si-mesmo como um outro, a alteridade é uma dimenséo
constitutiva da subjetividade, ja& que ampliamos nossa alteridade quando nos
colocamos no lugar de outrem, assim como por nos transformar devido as nossas
experiéncias com o outro.

E importante frisar que, para Paul Ricouer, em estudos posteriores a O
Conflito das Interpretacdes, as proprias narrativas configuram (representam) o “Si”,

73



isto €, elas pdem em jogo a acéo e passividade da economia da vida humana, tal
como vimos nas tragédias Edipo Rei e Edipo em Colono. Por essa raz&o, ele néo
concebe a leitura compreensiva desarticulada de um compreender-se, ou melhor, de
um self (identificacdo com a configuracao narrada), pois para ele ndo ha leitura sem

interacdo, interlocucéo e identificacdo, como podemos perceber abaixo:

A leitura como meio em que se opera a transferéncia do mundo da
narragao — e, portanto, também do mundo dos personagens literarios
— ao mundo do leitor, constitui um lugar e um vinculo privilegiados de
afeicdo do sujeito que |é. A catharsis do leitor, poderiamos dizer,
retomando livremente algumas categorias da estética da recepcao de
H.R. Jauss, se opera se ela procede de uma aisthésis prévia, que a
luta do leitor com o texto transforma em poiésis. Parece, desse
modo, que a afeicdo do si pelo diverso de si encontra na ficcdo um
meio privilegiado para as experiéncias do pensamento que nao
poderiam eclipsar as relacdes “reais” de interlocucdo e de interacéo.
(RICOUER, 1991, p.384)

Nesse ponto, as teorias de Ricouer e Jauss convergem para um solo comum,
ja que ambos foram dois dos mais importantes pensadores em reativar o debate em
torno da experiéncia estética e da comunicacao artistica no século XX. Ricouer
confessadamente atribuiu a Jauss a responsabilidade de té-lo feito enxergar a
relacdo entre o mundo da obra e o mundo do leitor,® Influéncia que o filésofo
francés encaminhou para recepcéo “selfica” e ética do leitor.

Além disso, enquanto Jauss encontrou na “dialética sécratica” 0 meio para se
chegar ao mundo da vida, Ricouer o visa por meio de uma epistemologia da
interpretacdo, que ao mesmo tempo em que nos possibilita uma ascese a

compreensao ontologica, transformam, igualmente, os nossos de esfor¢cos de nos

*® Relata Ricouer em A Critica e a Convicgédo: “Devo o reconhecimento da funcéo de passador, tipica
do leitor, a Hans Robert Jauss e a chamada escola da — recepcdo -, que é, alids — diga-se de
passagem -, um ramo derivado mais ou menos herético, da hermenéutica de Dilthey e de Gadamer.
Espanto-me depois por nao ter estado mais cedo atento a este papel do leitor enquanto mediador
entre linguagem e mundo, uma vez que toda a exegese biblica, mas também toda a filologia classica,
assenta numa historia de leituras, digamos dos - actos de leitura-, para retomar o titulo do livro de
Wolfgang Iser.” (RICOUER, 1995, p.142).

74



tornarmos mais conscientes de uma ontologia do saber.”’ Nesse sentido, parece
que depois da Fenomenologia, que tem por telos a ontologia, as nocfes de
compreensao e existéncia tornaram-se inseparaveis, assim como o discurso do
método aprioristico, com suas grelhas de leituras, foi arregimentado também para os

horizontes do Ser.

CONCLUSAO

O nosso percurso arqueoldgico rumo aos fundamentos da Nova
Hermenéutica mostrou-nos que, a partir da Hermenéutica romantica, os interesses e
as concepcdes dessa pratica milenar sofreram modificacdes significativas. Desse
modo, quando Schleiermacher imbricou a compreensdo na interpretacdo, ja que,
para ele, os problemas da interpretagcdo eram inerentes aos da compreenséo, ele
abriu precedentes para se pensar cada vez mais sobre o evento da compreensao.
Com essas idéias, o tebdlogo e hermeneuta alem&o orientou os estudos
hermenéuticos para o “ouvir” e o “didlogo”, isto é, para os fundamentos primarios da
recepcao.

Desse modo, a propensdo a compreensao proveniente do século XIX filiou-se
ao discurso existencialista de Heidegger, que transformou a compreensao em
evento ontolégico, deslocando a énfase do texto para existéncia, pelo menos no que
se refere a Ser e Tempo. Nessa mesma direcdo, seu discipulo Hans-Georg
Gadamer seguiu rumo a tradicdo da compreensao voltada para o dialogo e fundou
uma Hermenéutica pautada numa espécie de dialogo socratico.

Por outro lado, soma-se a essa trajetéria da Hermenéutica o advento da
Fenomenologia, criada por Husserl, que, através de sua proposta de intuicdo

racional, ofertou-nos uma nova imagem da producéo de sentido.

" Lembramo-nos Franco que: “E muito importante notar, porém, que Ricouer ndo se transforma em
um existencialista. Seu tema é existencial, mas a sua metodologia ndo é existencialista. E
hermenéutica. Ele interpreta as expressdes existéncias, em vez de diretamente analisar a experiéncia
humana.” (FRANCO, 1995, p.43).

75



No sentido aqui proposto, tanto A Nova Hermenéutica quanto a
Fenomenologia de Husserl legaram ao século XX novos ethos a interpretacéo e a
compreensao, realidade que ndo tardou a chegar aos Estudos Literarios,
principalmente no que se refere a teoria da recepcao.

De acordo com tal perspectiva, a partir do conceito de leitor implicito, nascido
de uma fusdo entre a Fenomenologia e o Formalismo, constatamos que o evento da
compreensao-interpretacdo, isto é, da recepc¢do, constituiu-se na imagem de um
leitor regionalizado na consciéncia que doa as tessituras estéticas as suas
significacbes presentes e ausentes. Dessa forma, a criagdo de Ingarden de
orientacdo mentalista cria o estatuto de uma recepcdo literaria eminentemente
estética.

A sugestdo do leitor implicito foi amplamente recebida pela escola de
Konstanz na Alemanha, notadamente pelos teoricos Wolfgang Iser e Hans Robert
Jauss. Interessa-nos, particularmente, a apropriacdo desse conceito feita por Jauss,
pois ele soube integra-lo a nocao de leitor explicito, isto €, a entidade leitora capaz
de fazer a transposicéo da linguagem da obra para a do mundo.

Evidentemente, Jauss conseguiu dar o passo do leitor implicito para o
explicito, por causa das sugestbes da Nova Hermenéutica, que defendia a
mundalizagdo da compreensao. Por esta razdo, certamente, sem a posse desta
nog¢do, 0 seu projeto ndo teria sido possivel. Fiel as convic¢des de seu antigo
professor, Hans-Georg Gadamer, o mentor da Teoria da Recepc¢do ndo via no
método a “verdade”, por isso apostou, como o autor de Verdade e Método, em uma
dialética socratica na qual o jogo de pergunta e de resposta faria emergir como num
evento as questdes estéticas e éticas que o tema da obra suscita.

Poderiamos argumentar contra a tese de Terry Eagleton de que o leitor
fenomenoldgico constitui um problema epistemoldgico, ja que, para ele, tal leitor sé
existe quando concretiza a obra, uma vez que, pelos menos para a Estética de
Jauss, ndo ocorre uma simples concretizagdo da obra, mas sempre a transmutacéo
do que era apenas linguagem em testemunhos de mundos vividos pelos leitores.

Além disso, é mais importante frisarmos a vocacdo humanista da Teoria da

Recepcdo, ja que a nocdo de emancipacdo do leitor de Jauss ndo é de carater

76



unicamente estético, pois, ela estd também relacionada aos conflitos éticos vividos
na interface do mundo da obra e da vida.

E, portanto, através das concretizagbes, ao longo da histéria das recepgdes
que podemos assistir os “acentos” histéricos das recepcdes, isto é, 0s horizontes
dos mundos e seus conflitos éticos que engendram as concretizacbes das obras
literarias. Mas, como observarmos, a imersdo da vida na literatura, assim como a
identificacdo do leitor com o mundo da obra na teoria de Jauss, encontra,
certamente, resisténcia na teoria estética de vanguarda de Adorno, que prima por
um distanciamento estético estritamente reflexivo e por uma visada intelectualista.

Por outro lado, o filésofo Paul Ricouer, que caminhou em cotejo com 0s
saberes literarios, propunha, assim como Heidegger, uma ontologia da
compreensao, mas, como vimos, ele discordava da nocdo de compreensao
fundamental do autor de Ser e Tempo. De forma eclética, Ricouer uniu a tradicdo da
filosofia mentalista do cogito com a dos pensadores do anti-cogito, como Freud,
Heidegger, dentre outros. Em outras palavras, Paul Ricouer amalgamou o
Existencialismo, a Hermenéutica e Fenomenologia Husserliana para vislumbrar a
compreensao ontologica. O autor de O Conflito das Interpretacdes, diferentemente
da Nova Hermenéutica, regressa a consciéncia de forma muito peculiar: primeiro ele
a transforma em *“cogito ferido” que n&o visa 0 assenhoreamento de tudo, mas da
concepcao de uma tarefa a cumprir. Além disso, Ricouer ndo se conforma apenas
com a intuicdo racional proposta por Husserl e reabilita as discussées em torno da
teoria da interpretacdo, com 0s seus meétodos, jA que ele acreditava que a
inteligéncia da interpretacdo alimentava a reflexao.

E é justamente na reflexividade, paradoxalmente, que a influéncia da Nova
Hermenéutica se fez presente em Ricouer. Sugestionado por Gadamer, ele criou o
conceito de “apropriacdo” como correspondente ao aplicatio do conceito reativado
pelo autor de Verdade e Método. Desse modo, com a sua nogdo de tornar o que era
o “outro” em “meu”, o filosofo francés cada vez mais amadurece a nocédo de
identidade do leitor com as obras de arte (self). Paul Ricouer vé nas obras de arte o
terreno ideal para que os homens possam cumprir a tarefa de buscar a sua adultez.
Isso significa que Heidegger se faz presente na teoria de Ricouer via Bultimann, pois
ele levou a sério a nocao de desmitologizacdo do teélogo alemao que preconiza que

77



as mensagens biblicas tinham o poder de orientar os homens para o seu futuro,
versao, alias, teoldgica do “apelo da consciéncia” de Heidegger.

Dessa forma, as divergéncias presentes nos livro O Conflito das
Interpretacdes em relacdo as idéias de Heidegger ndo passam de desvios de pontos
de vista. Se analisarmos com atencéo, o telos que Ricouer segue € eminentemente
heideggeriano, ja que ele se ocupa da conquista do Ser mais proprio do homem. Por
isso, se ha o resgate do método em Paul Ricouer, ele ndo pode ser confundido com
um realismo cientifico, mas uma préatica com um fundamento ontoldgico, heranca da
Fenomenologia.

Pelas razbes assinaladas, orientamos nossa conclusdo para as teorias da
recepcdo que nasceram amalgamadas com a revolugdo da Nova Hermenéutica e
que apresentam uma vocacdo natural para o mundo da vida, pois a compreensao
essencial estabelecida por estas teorias ndo se limita ao didlogo, mas a
emancipacao do homem, licao, alias, que possui fortes ressonancias do pensamento
de Heidegger. Por isso, qualquer analista da literatura que tenha o propdsito de se
aproximar dos estudos da recepcdo e do leitor fenomenoldgico deve considerar a
sentenca de Maria da Gloria Bordini, a saber: “é a vida que dita as regras para a

fenomenologia, ndo o contrario.” (BORDINI,1990,p.51)

REFERENCIAS

ADORNO, Theodor. Teoria Estética. Rio de Janeiro: Edi¢bes 70, 2008.

ALBERTINI, Verena. A Existéncia na Histéria: revelacdo e riscos da Hermenéutica.
Estudos historicos-historiografia. Rio de janeiro, v.9. n° 17, p.31 -57, 1996.

AUDI, Robert. (org.). Dicionario de Filosofia de Cambridge. Sao Paulo: Paulus, 2006.

BORDINI, Maria da Gléria. Fenomenologia e Teoria Literaria. Sao Paulo:
Edusp,1990.

Bosi, ALFREDO A Fenomenologia do Olhar. In: NOVAES, Adauto (org) O olhar, Séo
Paulo: Companhia das Letras, 1993.

CAMPOS. Maria José. (Org). Hermenéutica e Poesia. O pensamento poético.
Benedito Nunes. Belo Horizonte: Humanitas, 2007.

78



COMPAGNON, Antoine. O Leitor. In: Demb6nio da Teoria. 3.ed. Belo Horizonte:
UFMG, 2006.

CASANOVA, Marco Antdnio. Apresentacdo a Edicao Brasileira. In: Hermenéutica da
Obra de Arte. S&o Paulo: Martins fontes, 2010.

CHAUI, Marilena. Convite a filosofia. 5.ed. Sdo Paulo: Atica, 1996.

CORTES, Norma. Descaminhos do Método Notas sobre Histéria e Tradicdo em
Hans-Georg Gadamer. Revista Varia Histéria. V.22, n° 36, junho/ dezembro de 2006.

DARTIGUES, André. O que € Fenomenologia. Sdo Paulo: Centauro, 2010.

DOS SANTOS, Carmen Sevilla. Teoria do Efeito estético e Teoria histérico-cultural.
o leitor como Interface. Recife: Bagaco, 2009.

EAGLETON, Terry. Fenomenologia, hermenéutica, Teoria da Recepgédo. In: Teoria
da Literatura. Uma Introducéo. Sao Paulo: Martins Fontes, 2003.

POUND. Ezra. ABC da Literatura. Sao Paulo: Cultrix, 2007.

. A Politica do Ser. In: Ideologia da Estética. Rio de Janeiro: Jorge
Zahar, 1993.p.210-230.

FEITO, Fernando Romo. Hermenéutica, Interpretacién, Literatura. Barcelona:
Anthropos, 2007.

FRANCO, Sérgio de. Hermenéutica e Psicanalise na Obra de Paul Ricouer. Séo
Paulo:Loyola,1995.

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e Meétodo. Tracos fundamentais de uma
hermenéutica filosdfica. vol. | 10.ed ; Petropolis: Vozes, 2008

Verdade e Meétodo. Tracos fundamentais de uma
hermenéutica filosdéfica. vol. Il 4.ed. Petropolis: Vozes, 20009.

. Hermenéutica da Obra de Arte. Sdo Paulo: Martins Fontes,

2010

. Hermenéutica em Retrospectiva. Rio de Janeiro: Vozes, 2009.

GUILLEN, Claudio. Teorias de La Historia Literaria ( Ensaios de Teoria), Madrid:
Espasa Calpe,19809.

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. 4° ed. Petrépolis: Vozes, 2009.

A caminho da Linguagem. 2.ed. Petropolis: Vozes; Braganca
Paulista, SP: Editora Universitaria Sdo Francisco, 2003.

79



. A Origem da Obra de Arte. Sao Paulo: 70, 2010.

HELENO, José Manuel Morgado. Hermenéutica e Ontologia em Paul Ricouer.
Lisboa, INSTITUTO PIAGET, 2001.

HESSEN, Joahannes. Teoria do Conhecimento. 6.ed. Sdo Paulo: Matins Fontes,
2003

HUSSERL, Edmund. As Investiga¢cdes Logicas. Sdo Paulo: Nova Cultural,1996.

INGARDEN, Roman. A Obra de Arte Literaria. 2.ed. Lisboa: Fundacdo Calouste
Gulkenbian,1979.

JAUSS, Hans Robert. A Histéria da Literatura como Provocac¢do.Sao Paulo:
Atica,1994.

. A Estética Da Recepcéo Colocagbes Gerais. In: LIMA, Luiz
Costa (org.) A Literatura e o Leitor. Textos de estética da Recepc¢do. Rio de Janeiro:
Paz e Terra, 2002.p.67-84.

. O Prazer Estético e as Experiéncias Fundamentais da
Poiesis,Aisthesis e Katharsis. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2002.p.85-105.

JOUVE, Vincent. A Leitura. Sdo Paulo: Editora Unesp, 2002
LANGENSCHEIDT. Taschenwdrterbuch Portugiesisch. 2001

LAUER, Luis Filipe Neto. A guestdo da Intensionalidade em Husserl e Heidegger.
90f. Dissertacdo. Universidade Estadual do Oeste do Parand, Toledo, 2008

LEAO, Emmanuel Carneiro. Aprendendo Pensar: 3°.ed. Petrépolis: Vozes,1991.

LIMA, Luiz Costa. Hermenéutica e Abordagem literaria. In: Teoria da Literatura em
suas fontes. 2 ed. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1983.

. 1° Circulo a Experiéncia Estética. In: A Literatura e o Leitor. Rio
de Janeiro: Paz e Terra, 2002.p.47-50.

. Entrevista com Luiz Costa Lima. Ipotesi, revista de estudos
literarios de Juiz de Fora, v.5, n.2, p.9-15.

MARSHAL, Francisco. Alegorias de Ninguém. Revista de Letras, Porto Alegre, v.44.
n.4, p — 19-25, out./ dez. 2009

MIRANDA. Mariana Lage. Objeto Ambiguo: Arte e Estética na Experiéncia
Contemporanea, segundo H. R. Jauss. 136f. Dissertacédo. Departamento de Filosofia
da Faculdade de Filosofia e Ciéncias Humanas da Universidade Federal de Minas
Gerias. Belo Horizonte, 2007.

80



MOUNIER, Emmanuel. O Personalismo. Lisboa: text&grafia, 2010.

NUNES, Benedito. Passagem para o Poético (filosofia e poesia em Heidegger). Séo
Paulo: Atica, 1992.

PAULA, Adna Candido. Paul Ricouer, Michael Riffaterre e Geérard Genette:
Consideracdo acerca do duplo regime do objeto literario. Revista Pesquisa em
Foco: Educacéo e filosofia. Sdo Paulo. V.3, p.14-29, 2010.

PALMER, E. Richard. Hermenéutica. Lisboa/Portugal: Edicbes70,1969.
PEIXOTO, Paulo Matos. Mitologia Grega. Sao Paulo: Germape, 2003.

PEREIRA, Julio Cesar. Teoria da Literatura: Anatomia de um conceito. Através da
leitura de seus grandes manuais. 190f. Tese. Instituto de Letras da UFF. Niteroi,
2006.

REALE, GIOVANI, ANTISERI. Histéria da Filosofia de Nietzche a Escola de
Frankfurt. Sdo Paulo: Paulus,2006.

RICOUER. Paul. O Conflito das Interpretacdes. Ensaios de Hermenéutica. Rio de
Janeiro: Imago,1978.

. Interpretacéo e Ideologias. 2 .ed. Rio de Janeiro: F. Alves, 1983.

Na Escola da Fenomenologia.Petropolis: Rio de Janeiro:

Vozes,2009

. A Critica e a Conviccéo, Lisboa/Portugal: Edicées 70, 2009

. O Si-Mesmo como um Outro. Sdo Paulo: Papirus,1991.

ROUANET, Sergio Paulo. A Coruja e o0 Sambdédromo. In: Mal-Estar na Modernidade.
Sao Paulo: Companhia da Letras, 2003

VERGARA, Gloria. La Experiéncia Estética en el Pensamiento de Roman Ingarden.
Cultura International Journal of Philosophy of culture and Axiology, 8/2007

TINOCO, Robson Coelho. Leitor Real e Teoria da Recepcdo. Sdo Paulo: Horizonte,
2010.

TYNIANOV, J. Da Evolucdo Literaria. In: TOLEDO, Dionisio(Org.) Teoria da
Literatura Formalistas Russos Porto Alegre: Globo,1973

TOLEDO, Dionisio.org. A Historia da repercussao das obras literarias. In: Circulo
Linglistico de Praga: Estruturalismo. Porto Alegre,Globo,1978.

81



TORRES, Jesus Vazquez. Hegel e Heidegger: aproximagdes sobre o problema da
subjetividade. Revista semestral da Sociedade Hegel Brasileira. Ano 2-
N°03Dezembro, 2005. http://www.hegelbrasil.org/rev03j.htm

WELLEK, René; WARREN, Austin. Teoria da Literatura. 3.ed. Rio de Janeiro:
Europa- América, 1979.

ZILBERMAN, Regina. Estética da Recepcao e Histdria da Literatura. Sado Paulo:
Atica, 1989.

82


http://www.hegelbrasil.org/rev03j.htm

