
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS  
 
 
 
 
 
 

JEFFERSON CLEITON DE SOUZA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A NOVA HERMENÊUTICA E TEORIA DA RECEPÇÃO EM 
JAUSS E RICOEUR 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
RECIFE 

2011 



UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS- GRADUAÇÃO EM LETRAS  
 
 
 
 
 

JEFFERSON CLEITON DE SOUZA 
 
 
 
 
 
 

A NOVA HERMENÊUTICA E TEORIA DA RECEPÇÃO EM 
JAUSS E RICOEUR 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa 
de Pós-graduação em Letras da 
Universidade Federal de Pernambuco 
como requisito parcial para obtenção do 
grau de Mestre em Teoria da Literatura. 

 
                        

Orientador: Prof. Dr. Anco Márcio 
Tenório Vieira 

 
 
 

RECIFE 
2011 

 
 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                               Catalogação na fonte 

Bibliotecária Gláucia Cândida da Silva, CRB4‐1662 

 

S729n Souza, Jefferson Cleiton de. 

A nova hermenêutica e teoria da recepção em Jauss e Ricoeur / Jefferson 
Cleiton de Souza. – Recife: O autor, 2011. 

82p. ; 30 cm. 

                    Orientador: Anco Márcio Tenório Vieira. 

Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, CAC. 
Letras, 2011. 

Inclui bibliografia. 

 1. Literatura. 2. Fenomenologia. 3. Ontologia. I. Vieira, Anco Márcio Tenório 
(Orientador). II. Titulo. 

         809 CDD (22.ed.)    UFPE (CAC2011-39) 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 



 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço ao meu orientador Anco Márcio Tenório Viera por ter acreditado 
neste projeto, mesmo quando ele era apenas desejo e possibilidade, e por ter me 
dado o privilégio de tê-lo como interlocutor nesses últimos seis anos. Além dele, eu 
não poderia esquecer a contribuição determinante do professor Aldo Lima, que, com 
as suas valiosas indicações sobre a teoria do leitor, tornou possível a minha 
incursão arqueológica em torno da recepção fenomenológica. Somam-se à 
importante atuação desses dois professores e amigos as intervenções do professor 
Antony Bezerra, que me ajudaram a formalizar as minhas ideias e a perceber 
perguntas latentes nesta dissertação que ainda não foram desveladas e nem 
respondidas. 

 Também dirijo os meus agradecimentos aos meus colegas de trabalho André 
Pessoa, que me ajudou a entender a filosofia meandrante de Heidegger, e a Robson 
Tavares por ter sido um leitor perspicaz do meu texto. Também estendo tais 
agradecimentos a Helio Castelo Branco, meu amigo, leitor apaixonado das ideias 
contidas nesta dissertação; a Marta Aguiar, amiga que se entusiasmou com a teoria 
fenomenológica; a Elida Nascimento, que, pela sua perspicácia de analista, viu a 
gestação da Fenomenologia em mim; e a Aline Campelo, que se preocupou 
heideggerianamente com o sentido dessa dissertação no meu lebenswelt. 
 E, por falar em vivências, eu não poderia esquecer-se de agradecer aos meus 
amigos da Pós-Graduação, Ane Montarroyos, Ângela Gandier e Fernando Oliveira, 
que tornaram as aulas e as discussões teóricas mais ricas e, é claro, dos meus pais 
Egildo Heleno de Souza e Orelice Helena Pereira, que me conceberam enquanto 
desejo. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“É a vida que dita as regras para a Fenomenologia, não o contrário.” (Bordini) 
 
 
“A experiência primária de uma obra de arte realiza-se na 
sintonia com (Einstellung auf) seu efeito estético, isto é, na 
compreensão fruidora e na fruição compreensiva.” (Jauss). 

 
 

“Mesmo quando Van Gogh pinta uma cadeira, ele pinta o 
homem, projeta uma figura humana, a saber, o que tem este 
mundo representado. Os testemunhos culturais fornecem, 
assim, a densidade da “coisa” a essas “imagens” do homem: 
fazem-nos existirem entre os homens (entre les hommes) e 
entre (parmi) os homens encarnando-as em “obras”. 
(Ricouer) 

 
 

 



 

 

 

                          

 

                                                                                                           Resumo 

 

 

 

Esta dissertação tem por objetivo investigar como a Nova Hermenêutica de 

orientação fenomenológica e ontológica, proposta por Martin Heidegger e 

sistematizada por Hans-Georg Gadamer, dialogou com as teorias da recepção de 

Hans Robert Jauss e Paul Ricouer. Para tanto, buscou-se averiguar como as 

conquistas da Nova Hermenêutica foram assimiladas pelas teorias da recepção 

desenvolvidas por Hans Robert Jauss, através da Estética da Recepção, na 

Alemanha, assim como pelo filósofo francês Paul Ricouer, especificamente em sua 

Hermenêutica de Símbolos. O propósito desta pesquisa, portanto, é demonstrar 

como as teorias da recepção se posicionaram quanto às mudanças que essa 

revolução do pensamento promoveu em relação às concepções de sentido, de 

compreensão, de interpretação, “de método”, de ontologia e de temporalidade. 

 

PALAVRAS-CHAVES: Nova Hermenêutica. Recepção. Fenomenologia. Ontologia. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 

  

                                                                                    

 

This dissertation has as its purpose to investigate how the New Hermeneutics 
of phenomenologic and ontologic orientation, proposed by Martin Heidegger and 
systematized by Hans-Georg Gadamer, has dialogued with Hans Robert Jauss’ and 
Paul Ricouer’s reception theories. For this, one has analyzed the ideas developed by 
Hans Robert Jauss, through his Aesthetics of Reception, in Germany, as well as by 
the French philosopher Paul Ricouer, particularly in his Hermeneutics of Symbols. 
The goal of this research, therefore, is to show how the theories of reception have 
emplaced themselves related to the changes  that this revolution of thought has 
promoted towards the conceptions of sense, comprehension, interpretation, 
“method”, ontology and temporality. 

KEY-WORDS: New Hermeneutics. Reception. Phenomenology. Ontology. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

SUMÁRIO 
Introdução ...................................................................................................................1 

1 Arqueologia da nova Hermenêutica ........................................................................4 

2 A Fenomenologia do Olhar e a Moderna Teoria da Literatura ...............................14 

2.1 O Olhar Fenomenológico de Husserl e Heidegger .............................................14 

2.2 O Nascimento da Teoria da Literatura e o Leitor Fenomenológico ....................21 

3 Rumo ao Diálogo, à Emancipação e ao Ser...........................................................26 

3.1 Heidegger: A Celebração da Hermenêutica Ontológica......................................26 

3.2 Heidegger: Profeta da Recepção ........................................................................35 

3.3 Gadamer: Celebração da Hermenêutica da Linguagem-Diálogo ........................41 

4 Iguais, mas Diferentes: Hans Robert Jauss e Paul Ricoeur ...................................52 

4.1 Hans Robert Jauss: A Nova Hermenêutica e a Teoria da Recepção..................52 

4.2 Paul Ricoeur: A Nova Hermenêutica e a Teoria da Recepção............................61 

Conclusão ................................................................................................................75 

Referências ...............................................................................................................78 

 



1 

 

 

 

 

 

                                                   INTRODUÇÃO 

 
A noção de Hermenêutica, tradicionalmente, esteve relacionada à arte da 

interpretação, isto é, a sistemas interpretativos e mediações.  Na Grécia antiga, por 

exemplo, os sofistas se utilizavam de analogias cosmológicas para recuperar e 

explicar os sentidos perdidos da epopeia homérica, assim como na Idade Média, 

quando se desenvolveu amplamente a exegese bíblica, os hermeneutas desse 

período desenvolveram níveis de interpretação que buscavam dar conta do 

significado mais literal ao mais simbólico. Nesse sentido, como se pode perceber, 

durante um longo período da história da Hermenêutica o explicar, subtilitas 

explicandi, era a atividade que mais caracterizava o ethos dessa disciplina 

humanística, pois ela estava a serviço de um projeto comum: vencer a alienação 

temporal que separa o nosso mundo em relação aos dos textos. 

 Entretanto, a partir da Hermenêutica romântica, houve uma revolução nas 

estruturas dessa disciplina, pois o teólogo e hermeneuta alemão Schleiermacher 

promoveu uma unidade entre a subtilitas intelligendi, compreensão, e subtilitas 

explicandi, a interpretação ou explicação, asseverando que esta última era apenas 

uma “estrutura” de explicitação da primeira, fato que tornou a compreensão a tônica 

dos estudos hermenêuticos. Além disso, esse filósofo transformou o pensamento 

hermenêutico numa filosofia geral, dissolvendo a reflexão em torno das 

particularidades das diversas práticas exegéticas, isto é, da Teologia, do Direito, etc. 

Soma-se a essas inovações, o fato de outro hermeneuta, Dilthey, ter dicotomizado a 

epistemologia em ciência do espírito e da natureza, concepção que o levou a 

caracterizar a primeira do ponto de vista do saber, pela compreensão, e a segunda, 

pela explicação. Em outras palavras, esse filósofo expulsou radicalmente das 

Humanidades o estatuto da explicação.   

 Paralelo a isso, assistimos, no início do século XX, ao nascimento do método 

fenomenológico, concebido pelo filósofo alemão Husserl, que se tornou uma 



2 

 

alternativa de acesso aos sentidos e significações (essência). Essa nova forma de 

saber, que prometia revelar o sentido das coisas em seu âmago, inaugurou uma 

nova imagem da promoção dos sentidos, pois esse método não trabalhava com 

pressupostos metodológicos, mas através da intuição racional, isto é, baseado no 

poder que a consciência cognoscitiva e orientada intencionalmente para os objetos 

tem de doar aos objetos o seu significado mais universal e essencial.   

 Para completar essas inovações no campo da promoção do sentido, o filósofo 

Martin Heidegger, discípulo dissidente de Husserl, soube unir determinadas 

sugestões do seu antigo mestre à Hermenêutica romântica e à metafísica, levando-o 

a construir um caminho “terreno” (existencial) e temporal e não mentalista e 

essencialista, como o de Husserl, para a ontologia. Heidegger, na década de 1920, 

lançou o livro Ser e Tempo, no qual funda a noção de compreensão fundamental, 

isto é, que o compreender é inerente à existência. A partir desse momento, 

aprendemos a relacionar a compreensão à dimensão ontológica, pois para 

Heidegger, o Ser estava relacionado à compreensão e ao mundo. Nesse sentido, 

Hans-Georg Gadamer, que foi aluno de Heidegger, publicou, na década de 1960, o 

livro Verdade e Método, no qual, em cotejo com as suas contribuições pessoais, 

dialogou com as idéias de Ser e Tempo e, sobretudo, com a segunda fase do 

pensamento de Heidegger. Nesse livro, Gadamer mostra-se fiel à Hermenêutica 

romântica e à filosofia de Heidegger no que diz respeito à ênfase na compreensão, 

embora ele não dê continuidade à noção de compreensão fundamental do autor de 

Ser e Tempo, já que optou por uma espécie de “dialética socrática” como 

fundamento hermenêutico.  

Desse modo, as reflexões em torno da compreensão, da existência e da 

Fenomenologia levaram cada vez mais Heidegger e Gadamer a investigar a 

ontologia da compreensão, tornado-se recorrente, portanto, nas obras desses dois 

filósofos alemães, termos como “escuta” e “diálogo”. Devido a isso, a atuação 

hermenêutica dos autores de Ser e Tempo e Verdade e Método, pautada na 

Fenomenologia e na ontologia, levaram os estudiosos da Hermenêutica a se referir à 

vertente de pensamento desses dois filósofos como Nova Hermenêutica. 

 Posto isso, não é difícil de constatar que a Nova Hermenêutica, heideggeriana 

e gadameriana, assim como a Fenomenologia de Husserl, ofertaram ao século XX 



3 

 

novas formas de “pensar” a produção do sentido paralela às mediações e 

pressupostos metodológicos. 

Nesse sentido, essas noções passaram a integrar os estudos literários desde 

1930, através dos estudos de Roman Ingarden, autor de A obra de Arte Literária, 

assim como por meio do manual Teoria da Literatura, da década de 1940, de René 

Wellek e Austin Warren, trabalhos, no campo literário, que aproximou da literatura a 

Fenomenologia de Husserl. 

Por esta razão, na estruturação de nosso trabalho procuramos demonstrar, 

inicialmente, como se desenvolveu histórica e teoricamente o “conceito” de Nova 

Hermenêutica no capítulo Arqueologia da Nova Hermenêutica, assim como, 

posterior a ele, buscamos, no capítulo A Fenomenologia do Olhar e a Moderna 

Teoria da Literatura, demonstrar como se deu a passagem da Fenomenologia para 

os estudos literários nas décadas de 1930 e 1940. 

 Percorrido esse trajeto, é possível constatar que nesse período os estudos 

literários e estéticos estabelecidos pelo Formalismo e pela Fenomenologia criaram a 

categoria do “leitor implícito”, que, na década de 1960, teve o seu desdobramento 

nas pesquisas da escola de Konstanz, na Alemanha, com os trabalhos de Hans 

Robert Jauss e Wolfgang Iser.  Ainda nesse período de efervescência da escola de 

Konstanz, o filósofo francês Paul Ricoeur lança o livro Conflito das Interpretações. 

Nesta obra, por meio de um diálogo, adentra, de certa forma, no horizonte das 

sugestões da Nova Hermenêutica, sobretudo, naquilo que se refere à questão da 

recepção e à ontologia da compreensão.  Por isso, o terceiro capítulo de nossa 

dissertação, Rumo ao Diálogo, à Emancipação e ao Ser, discute as principais 

reflexões e sugestões da Nova Hermenêutica, para que no último capítulo do 

trabalho, intitulado Iguais, mas Diferentes: Hans Robert Jaus e Paul Ricouer, 

sejamos conduzidos a vislumbrar a configuração do pensamento de Heidegger e 

Gadamer no desenvolvimento da teoria da recepção do teórico alemão e do filósofo 

francês. 

 Por outro lado, além de ambicionarmos compreender os fundamentos dessa 

Nova Hermenêutica propensa à “escuta”, à “recepção” e ao diálogo, temos por telos 

(meta) responder, em parte, uma angústia que paira sobre os comentadores da 

recepção fenomenológica. De um modo geral, queixam-se que o leitor 



4 

 

                                                           

fenomenológico é uma estrutura do texto, além disso, reivindicam a posição do leitor 

real nessa teoria. Dentre as análises, tentaremos responder ao argumento do teórico 

inglês Terry Eagleton (2003), que, em seu manual Teoria da Literatura, confessa que 

esse leitor lança um problema epistemológico à investigação teórica, pois, de acordo 

com ele, esse tipo de leitor só se torna objeto de estudo quando efetua e concretiza 

a leitura. Entretanto, intuímos que, para além do leitor real de carne e osso, o 

analista da literatura pode encontrar na performance da recepção do  leitor 

fenomenológico uma via de acesso do mundo da linguagem para o da vida 

(lebenswelt). 

                                             

1.  Arqueologia da Nova Hermenêutica 
 

Etimologicamente, o termo hermenêutica provém de Hermes, deus grego 

conhecido por sua habilidade de transportar as mensagens enviadas pelos deuses 

aos mortais.1 Ao longo do tempo, esse termo passou a ser utilizado para nomear 

uma disciplina humanística que se impunha a tarefa de reavivar os significados 

silenciados pelo tempo através da arte da interpretação.  Segundo Luiz Costa Lima 

(LIMA, 1983, p.52), como arte de interpretação, a hermenêutica é uma atividade 

conhecida desde a Era Clássica ateniense, pois os pensadores dessa época 

estiveram interessados na reabilitação dos significados perdidos da epopeia 

homérica. Desse modo, os gregos foram os primeiros estudiosos, na cultura 

ocidental, a enfrentar um dos problemas centrais da disciplina Hermenêutica, isto é, 

o hiato temporal que separa o “mundo” do texto em relação ao do intérprete. O 

projeto de superar esse hiato se tornou evidente, no mundo grego, quando os 

 
1Segundo Peixoto (2003), Hermes, filho de Zeus e Maia, ao nascer foi enfaixado com gazes e colocado num 
berço como era de costume. Entretanto, esse deus irrequieto se libertou  das amarras das  gazes e saiu em direção 
ao mundo.  Nas proximidades da caverna onde nascera, Hermes construiu com uma carapaça de tartaruga e tripa 
de bode a primeira lira. Mas logo em seguida, guardou a lira no berço e numa determinada noite saiu pelo mundo 
ostentando a astúcia. Esse deus ao cobiçar o gado do deus Apolo arquitetou e pôs em prática uma artimanha para 
roubá-los. Ao transladar os animais da Tessália em direção à estrada arenosa de Pilos, Hermes pôs em prática a 
sua astúcia, inverte o sentido tanto de suas pegadas quanto a desses animais, para ludibriar Apolo. Finalmente, 
quando este descobre o feito, através do relato de um ancião, que testumanhara a passagem de Hermes com o 
gado, resolve pedir a intervenção de Maia e Zeus, para reapropriar-se dele. Todavia, ao ver a lira produzida por 
Hermes, o deus da beleza almejou trocar seu gado pelo instrumento musical. Zeus, por sua vez, orgulhoso da 
habilidade do filho, nomeou-o mensageiro, para que ele transmitisse as suas ordens ao mundo e escoltasse os 
mortos ao inferno. 



5 

 

estudiosos de educação da Era Clássica, acentuadamente especulativa, se 

impuseram a missão de recuperar o mundo mítico de Homero, através da 

hermenêutica de A Ilíada e A Odisséia. De acordo com Francisco Marshal, em 

Alegoria de Ninguém: 

 
Situados definitivamente fora do mundo do mito, só podemos 
reconstruir nossa relação com este mundo erguendo pontes, 
artifícios que superem a distância e nos recomuniquem com aquele 
universo perdido. Pontes interpretativas, poderíamos dizer, sem 
esquecer que para muitos as pontes não interessam: podem chegar 
lá simplesmente aterrando as lacunas, com entulho epistemológico 
moderno e contemporâneo. A distância, entretanto, está dada; 
sabemos que no mundo de Homero e Ulisses vigora outro conjunto 
de noções de tempo, verdade, espaço, linguagem, condição humana 
e divina, um mundo com formas de organização e com padrões 
comunicativos bem diversos dos nossos, presenças e ausências que 
nos distinguem radicalmente. Diferença no fundamento. Outra 
ontologia vigente. Um mundo sem escrita e com pouca cidade, 
imediatamente afastados de nós, alfabetizados da cidade. 
(MARSHAL, 2009, p.19) 

 

Esse empreendimento, portanto, de superar a distância histórico-ontológica 

que separa o passado do presente foi, nitidamente, a maior ambição da 

Hermenêutica desde seus primórdios, o que tornou a história dessa disciplina, ao 

longo dos séculos, um testemunho vivo desse esforço de superação temporal. Os 

pensadores do mundo clássico grego, por exemplo, “alienados” da cultura 

mnemônica do período Arcaico tiveram que construir “pontes” para trazer de volta à 

fala o universo homérico por meio de instrumentalizações e mediações 

hermenêuticas. Tais procedimentos foram levados a sério pelos sofistas Teágenes 

de Régio e Metrodoro de Lâmpsaco, pois eles, de acordo com os seus horizontes de 

expectativa, construíram importantes mediações hermenêuticas para o acesso à 

obra de Homero.  

De acordo com Marshal (2009), Teágenes, filósofo do século VI a.C., que 

influenciou os sofistas da Era Clássica, buscou interpretar as obras de Homero, A 

Ilíada e A Odisseia, relacionando a economia interna delas, isto é, as suas 

narrativas, deuses, mitos e tramas, etc., com os elementos cósmicos, como por 

exemplo, ar, éter, etc., já que para o entendimento cosmológico, a fecundidade da 

terra e da vida no universo dependiam da combinação desses elementos. Fato que 



6 

 

elucida o horizonte, extremamente especulativo dos sofistas, pois eles se utilizaram 

explicitamente de uma alegoria física para superar a distância histórico-ontológica 

que os separava do horizonte de Homero, o que, de certo modo, denuncia as 

preocupações “científicas” dos sofistas. Já o filósofo Metrodoro de Lâmpsaco, que 

pertenceu ao grupo de Anaxágoras, por sua vez, ocupou-se hermeneuticamente em 

desvelar os sentidos ocultos da narrativa de Homero, pois para ele, subjacente ao 

sentido dessa narrativa, havia um oculto que o “sábio escolado” teria que interpretar. 

Assim como Teágenes de Régio, Metrodoro de Lâmpsaco, através de alegoria física 

e fisiológica deu às antigas interpretações religiosas das obras de Homero um cunho 

especulativo. 

Nesse sentido, os problemas gerais postos pela interpretação não só 

inquietaram Teágenes e Metrodoro e os demais sofistas, mas também o filósofo 

Aristóteles que se dedicou a investigar, além dos problemas gerais da interpretação, 

a ontologia da obra de arte literária, através da Poética, e o discurso público, por 

meio da Retórica. Segundo Jouve: 

 
Desde a Antiguidade, o ensino, consciente das dificuldades 
colocadas pela interpretação dos textos, afirma a necessidade de 
se fundamentar num método de leitura. Suas bases lhe são 
dadas, em primeiro lugar, pelos sofistas, depois, e, sobretudo, 
pelas obras de Aristóteles, Retórica e Poética. Efeitos de ritmo, 
estilo, figuras, convenções genéricas: todos elementos objetivos 
que permitem uma análise do texto e, consequentemente, 
entender um sentido essencialmente fugaz. (JOUVE, 2002, p.89). 

 

A esse respeito, as obras A Retórica e A Poética, de Aristóteles, foram 

responsáveis por estabilizar a comunicação pública e literária no mundo grego, 

através de suas “grades de leitura”, pois, no que se refere, especificamente, ao 

âmbito literário, A Poética de Aristóteles pode ser tomada como o primeiro conjunto 

de normas, arquétipos e convenções artísticas do Ocidente, o que significa dizer, 

num vocabulário da moderna Teoria da Literatura, que ela foi a primeira 

racionalização de “um horizonte de expectativa literário”. Todavia, ainda segundo 

Jouve (2002), apesar de A Poética ter elaborado uma “grade de leitura” para os 



7 

 

                                                           

textos literários, foi a exegese bíblica a responsável, ao longo da Idade Média, pelo 

desenvolvimento de um sistema interpretativo. 2

Esse fato, constatado por Jouve (2002), dentre outros fatores, foi o 

responsável por uma divisão epistemológica entre a Hermenêutica – cada vez mais 

relacionada com os problemas teológicos, jurídicos e filosóficos – e os estudos 

literários, irmanados com A Poética aristotélica e mais tarde com a Historiografia e a 

Psicologia do século XIX.  Entretanto, a autonomia do estatuto epistemológico 

adquirido tanto pelos Estudos Literários quanto pela Hermenêutica rompeu-se no 

momento em que estudos mais recentes da Teoria Literária elegeram a recepção, o 

leitor e a leitura como objetos de investigação do fenômeno literário, período que 

coincide com a modernização da própria Hermenêutica. Dessa maneira a 

modernização no campo hermenêutico, consolidada pelas reflexões de Martin 

Heidegger e Hans-Georg Gadamer, juntamente com o método fenomenológico de 

Edmund Husserl, foram os maiores responsáveis por uma mudança profunda nas 

noções de compreensão e interpretação que, em conseqüência, afetou a teoria da 

recepção amplamente discutida a partir da segunda metade do século XX. 

As mudanças anunciadas pela Hermenêutica do século XX foram 

profundamente estudadas, em 1969, por Richard E. Palmer, autor do livro 

Hermenêutica. Já nas primeiras páginas da obra, o autor estabelece uma discussão 

de ordem filológica em torno do termo hermenêutica em inglês. De acordo com essa 

problematização, Palmer explica que optou por adotar no título de seu livro o termo 

Hermeneutics, com “s”, como é tradicionalmente utilizado em inglês – por uma 

questão, meramente, pragmática e não filológica –, já que o teólogo americano M. 

Robinson, em seu livro The New Hermeneutic, chamava a atenção para o fato de 

que não havia qualquer justificativa filológica para se usar “s” no nome dessa 

disciplina e que a queda do “s” em tal palavra estaria ligada a uma nova orientação 

da teoria hermenêutica, conhecida por Nova Hermenêutica. Palmer (1969) alega, em 

seu livro, que preservou o “s” da palavra em função da eficiência da comunicação, 

pois, segundo ele, o termo já era desconhecido demais para lhe acrescentar mais 

 
2 Segundo Jouve, a exegese bíblica distinguia, nos textos sagrados, quatro níveis de sentido: “literal” 
(a história contada), “alegórico” (anúncio do Novo Testamento no Antigo), “tropológico” (conteúdo 
ético da narrativa) e “anagógico” (valor da mensagem da Bíblia para os últimos dias do homem). 
(JOUVE, 2002, p. 90). 



8 

 

confusões. Entretanto o autor de Hermenêutica não deixa de reforçar que embora 

utilize a palavra Hermeneutics em “seu pecado filológico”, tem por objetivo 

justamente refletir sobre as “bases” da Nova Hermenêutica, de orientação 

fenomenológica. 

Pode-se afirmar, portanto, que a Nova Hermenêutica, heideggeriana e 

gadameriana, primordialmente, possui os seus fundamentos no método 

fenomenológico e na Hermenêutica moderna de Schleiermacher e Dilthey. Com o 

método fenomenológico, a Nova Hermenêutica aprendeu, dentre outras coisas, uma 

nova postura epistemológica, pois diferentemente de um realismo científico que 

concebe um objeto de investigação ontologicamente autônomo a ser analisado, a 

Fenomenologia assevera que só há um objeto em sua dimensão ontológica a partir 

de um sujeito fenomenológico, isto é, não empírico, mas aquele, racionalmente, 

capaz de deixar os objetos se manifestarem tal como são em sua essência. Por isso, 

com esse método criado por Husserl tivemos que aprender a nos deixar conduzir 

pelos “objetos” para poder compreendê-los. Como lembra Palmer: 

 
A Mente não projeta um sentido no fenômeno; é antes o que aparece 
que é uma manifestação ontológica da própria coisa. Claro que 
devido a uma atitude dogmática uma coisa pode ser forçada a ser 
apenas encarada no aspecto que desejamos. Mas deixar que uma 
coisa apareça como aquilo que é, torna-se uma questão de 
aprendermos a deixá-la proceder desse modo, pois ele revela-se-
nos. Logos (fala) não é na verdade um poder dado à linguagem por 
aquele que a utiliza, mas sim um poder que a linguagem dá a essa 
pessoa, um meio que ela tem de ser captada por aquilo que através 
da linguagem se torna manifesto. Portanto, a combinação de 
phainestai e de logos, enquanto fenomenologia, significa deixar que 
as coisas se manifestem como o que são, sem que projectemos 
nelas as nossas próprias categorias. Significa uma inversão da 
orientação de que estamos acostumados; não somos nós que 
indicamos as coisas, são as coisas que nos revelam. Isto não sugere 
qualquer animismo primitivo, antes é o reconhecimento de que a 
própria essência do conhecimento verdadeiro é ser orientado pelo 
poder que a coisa tem de se revelar. Esta concepção é uma 
expressão da própria intenção de Husserl de regressar às próprias 
coisas. A fenomenologia é um meio de ser conduzido pelo fenômeno, 
por um caminho que genuinamente lhe pertence. (PALMER, 1969, 
p.133) 

 
 

Dessa forma, o método fenomenológico de Husserl frustra qualquer 

consciência hermenêutica que vislumbra estabelecer “as pontes” com o sentido 



9 

 

através de um sistema ou apriorismo interpretativo, como se pensou, 

tradicionalmente, em termos de método ao longo da história de Hermenêutica, já 

que para o pai da fenomenologia o sentido se manifestava na intuição e na ação da 

consciência. De um modo geral, essa postura epistemológica fenomenológica 

cunhada por Husserl orientou a Nova Hermenêutica proposta por Heidegger e 

Gadamer, embora esses dois filósofos discordassem da teoria de Husserl no que diz 

respeito à centralidade do sujeito na constituição do sentido. 

Além dessas contribuições do método fenomenológico de Husserl, a Nova 

Hermenêutica Fenomenológica de Heidegger e Gadamer assimilou também 

importantes contribuições da Filologia e Hermenêutica românticas. Dessa forma, 

eles receberam lições fundamentais de Friedrich Ast e Friedrich August Wolf. Esses 

dois filósofos modificaram a perspectiva da Hermenêutica ao promoveram a 

compreensão à condição de primazia, pois eles comungavam da opinião de que a 

compreensão e a explicação são atividades distintas, sendo essa segunda tarefa 

hermenêutica sempre realizada em função da primeira. 

Mas foi o filósofo e teólogo Schleiermacher que, sob a influência de Ast e 

Wolf, tornou, definitivamente, a explicação uma “província da compreensão”, pois foi 

ele quem selou unidade e inseparabilidade da subtilitas intelligendi, compreensão, 

com a subtilitas explicandi, explicação ou interpretação. Segundo Gadamer, depois 

da Hermenêutica romântica: A interpretação não é um ato posterior e 

ocasionalmente complementar à compreensão. Antes, compreender é sempre 

interpretar, é, por conseguinte, a interpretação é a forma explícita da compreensão. 

(GADAMER, 2008, p.406).  Na realidade, o hermeneuta romântico tomou a 

explicação como uma arte responsável pela formulação retórica da compreensão, 

isto é, pela competência de transformá-la em discurso. Desse modo, esse filósofo 

passa a considerar a compreensão o ponto de partida da investigação 

hermenêutica. De acordo com Palmer (1969): 

 
E assim Schleiermacher coloca esta questão geral como ponto de 
partida da sua hermenêutica: como é que toda ou qualquer 
expressão linguística, falada ou escrita, é compreendida? A situação 
de compreensão pertence a uma relação de diálogo. Em todas as 
situações desse tipo há uma pessoa que fala, que constrói uma frase 
com sentido, e há uma pessoa que ouve. O ouvinte recebe uma série 
de meras palavras, e subitamente, através de um processo 



10 

 

misterioso, consegue adivinhar o seu sentido. Este processo, um 
processo de adivinhação, é o processo hermenêutico. É o verdadeiro 
lugar da hermenêutica. A hermenêutica é a arte de ouvir. (PALMER, 
p. 93) 

 

 Posto isso, Schleiermacher abre as potencialidades do estudo hermenêutico 

para o “ouvir” e a “recepção” do texto, embora o seu interlocutor ainda seja a mente 

do autor, fato que o distancia da Nova Hermenêutica, já que os estudiosos dessa 

vertente, isto é, Heidegger e Gadamer trocaram tal orientação psicologista pelo 

poder comunicativo da própria linguagem.  Esse filósofo alemão, tendo por horizonte 

a questão da compreensão, soube unir a interpretação gramatical da obra, que visa 

estabelecer a relação entre a parte e todo, ao método divinatório, pautado no acesso 

à mente do autor por meio de uma forma imediata, direta e intuitiva.  

Consequentemente, a opção desse filósofo por uma compreensão intuitiva, 

isto é, imediatamente globalizante, aliada à Fenomenologia de Husserl de caráter 

mentalista e também intuitivo, favoreceu cada vez mais uma nova orientação para 

os estudos hermenêuticos, simpática às leis universais do ato de compreender-

interpretar. As ideias desse hermeneuta e teólogo romântico, segundo Paul Ricouer 

(1983), legaram às teorias hermenêuticas modernas o conceito de 

desregionalização, ou seja, a transladação dos problemas teóricos do compreender 

e do interpretar das hermenêuticas específicas ou regionais, como por exemplo, a 

bíblica e a jurídica, para as questões gerais e universais que envolvem a 

compreensão e a interpretação. Essa problemática da questão da universalidade 

proposta pela teoria de Schleiermacher abriu, sem sombra de dúvida, caminhos para 

reflexões cada vez mais profundas sobre os problemas da Hermenêutica. 

Possibilitou, sobretudo, a transladação da discussão hermenêutica do campo 

epistemológico para o ontológico, como fez Heidegger no século XX. 

  Juntou-se às contribuições da teoria da compreensão de Schleiermacher as 

reflexões Dilthey responsáveis por dicotomizar epistemologicamente a  explicitação 

e a compreensão. Esse filósofo, no século XIX, cindiu a teoria do conhecimento em 

dois campos de saber distintos, isto é, entre a Geisteswissenschaften (a ciência do 

espírito) e a Naturawissenschaften (a ciência da natureza) atribuindo à primeira a 

especificidade hermenêutica de compreender e à segunda, a de explicar.  Essa 

categorização epistemológica elaborada por Dilthey deve ser entendida como um 



11 

 

                                                           

esforço desse estudioso alemão em atribuir às ciências humanas ou do espírito, 

sobretudo à História, uma reputação científica tal qual gozava as ciências 3 naturais. 

Dilthey acreditava que as ciências humanas, assim como as naturais, poderiam por 

caminhos separados atingir a verdade objetiva através de um sentido apropriado do 

método.  

Embora Dilthey e Schleiermacher avancem no que diz respeito à 

Hermenêutica, as suas discussões são ainda essencialmente epistemológicas. À 

revelia dessa orientação epistemológica, a Nova Hermenêutica de Heideggger e 

Gadamer conduziu esta disciplina à problemática ontológica, o que revolucionou a 

nossa forma de conceber essa disciplina milenar. Entretanto, não podemos 

esquecer que foram justamente a desregionalização da Hermenêutica empreendida 

por Schleiermacher e a aproximação desta disciplina com a História feita por Dilthey 

que abriram os caminhos para a estruturação da Nova Hermenêutica do século XX. 

Nesse sentido, as noções de compreensão e interpretação foram 

profundamente marcadas pela Fenomenologia hermenêutica de Martin Heidegger, 

no século XX.  Esse filósofo alemão, com base no método fenomenológico que 

prometia o acesso à essência ou sentido dos seres, objetivou estudar o sentido do 

“Ser” na economia da existência concreta.  De modo muito particular, Heidegger 

passou a enxergar o problema do ser atrelado à questão da compreensão-

interpretação, ou melhor, à problemática hermenêutica.  Com o intuito de estudar a 

cotidianidade da existência, assim como o “fenômeno” da compreensão-

interpretação que se realiza em torno dela, apropriou-se de uma forma muito 

particular do método fenomenológico,4 já que, através de seu projeto, impunha a si 

mesmo a tarefa de desenvolver uma analítica da existência que abarcaria tanto as 

experiências mais raras do Ser quanto as mais ordinárias. Nesse sentido, o autor de 

 
3Lembra Verana Alberti (ALBERT,1996, p.1) mesmo que Wilhem Dilthey tenha empreendido uma 
aproximação entre a hermenêutica e a história, o seu problema hermenêutico continua ainda 
epistemológico, porque, segundo a autora, a hermenêutica de Dilthey se ocupa, fundamentalmente, 
do pressuposto do exercício das ciências humanas.  
4 A primeira grande questão relacionada ao termo fenomenologia é que ele não pode ser tomado num 
sentido unívoco. De acordo com o Dicionário de Filosofia de Cambridge, a fenomenologia não é nem 
uma escola nem uma tendência na filosofia contemporânea. É antes um movimento cujos 
patrocinadores, por várias razões, o impulsionaram em várias direções distintas, com o resultado que 
hoje ele significa coisas diferentes para pessoas diferentes. (AUDI, 2006, p. 330).  Por isso, os 
estudiosos geralmente se referem à fenomenologia de Heidegger como hermenêutica e à de Husserl 
como transcendental, voltada para os atos da consciência.  



12 

 

                                                           

Ser e Tempo, preocupou-se, eminentemente, com as experiências autênticas e 

inautênticas da existência e elegeu o fenômeno da compreensão-interpretação como 

a via de acesso ao sentido do Ser, fato que o distanciou do pai da fenomenologia 

porque, para Edmund Husserl, o sentido do Ser estava relacionado à sua essência 

universal, isto é, à irredutibilidade, à atemporalidade e à idealidade. 

  O fato de Heidegger ter escolhido a Fenomenologia como um método 

privilegiado para a investigação do sentido do ser, pode ser explicado, em parte, 

pelo desejo do filósofo de se afastar do psicologismo dominante no século XIX, que 

de forma rigorosa explicava os sentidos produzidos pelos sujeitos através da 

incidência mecânica da realidade sobre a consciência deles.  Diferentemente dessa 

perspectiva, o filósofo aliou a Fenomenologia, que postulava a investigação dos 

“fenômenos”, à ontologia e a uma concepção sui generis de Hermenêutica. Assim, 

depois de Heidegger passamos a compreender a Hermenêutica, pelo menos em sua 

primeira fase,5 não mais como uma prática exegética de texto, mas como um evento 

eminentemente ontológico. Isso implica dizer que, através do autor de Ser e Tempo, 

o Ocidente passou a conviver com uma nova concepção de Hermenêutica, na qual a 

noção de compreensão-interpretação tornou-se um correlato ontológico da 

existência concreta, já que para esse filósofo não há compreensão “fora do mundo”. 

Para ele, todas as compreensões estariam imbricadas com o mundo e com os 

modos de existência, asseverando dessa forma o caráter histórico e situado da 

Hermenêutica, consciência histórica, que Heidegger aprendeu com Dilthey. 

A opção de Heidegger pela historicidade e pela ontologia destitui a sua 

Hermenêutica de preocupações relacionadas a sistemas interpretativos, pois 

segundo Fernando Romo Feito, no livro Hermenêutica, Interpretação, Literatura: “se 

a Hermenêutica se concebe como ontologia, fica pouco ou nenhum espaço para o 

método. Se como teoria da interpretação, este ocupa o primeiro plano.” (FEITO, 

2007,p.125, tradução nossa)6  De fato, ao lermos as obras capitais da Hermenêutica 

do século XX, como Ser e Tempo e A origem da obra de Arte (1935), ambas de 
 

5 A maioria dos comentadores de Heidegger enxerga duas fases no percurso filosófico do autor de 
Ser e Tempo. Uma primeira fase na qual esse filósofo se voltou para a hermenêutica da existência 
em si, e a segunda voltada para a compreensão ontológica da linguagem poética. 

6(..)Si la hermenêutica se concibe como ontologia, poco o ningún espacio queda para el problema del 
método. Si como teoria de la interpretación, este ocupa el primeiro plano. 



13 

 

Heidegger, assim como Verdade e Método (1960), de Hans-Georg Gadamer, não 

encontraremos nenhuma teoria da interpretação, mas um modo sui generis de 

conceber a emersão do sentido. Na Hermenêutica desses dois filósofos, a 

compreensão-intepretação, por sua vez, está imbricada na existência concreta e na  

linguagem. 

Essa revolução ocorrida na teoria do conhecimento, por sua vez, 

redimensionou a posição do sujeito-intérprete nas práticas hermenêuticas.  Se, do 

ponto de vista metodológico, as ideias de Heidegger e Gadamer deslocaram a 

ênfase da Hermenêutica das técnicas de interpretação para o horizonte ontológico-

histórico, no que se referem à “teoria” do sujeito, elas foram responsáveis pela 

desconstrução da concepção do sujeito transcendental, isto é, daquela concepção 

de sujeito que o compreende como única fonte do sentido. No lugar dessa 

concepção, Heidegger e Gadamer compartilharam a noção de que os “sujeitos”, no 

evento hermenêutico, já possuem uma pré-compreensão que os conduzem, de certo 

modo, ao sentido, daí a ausência de uma reflexão sobre a epistemologia da 

interpretação nessas hermenêuticas. Essa concepção foi diretamente herdada de 

Schleiermacher, pois, como já vimos, ele foi o maior responsável por tornar a 

compreensão e não a explicação-interpretação a tônica dos estudos da Nova 

Hermenêutica. 

A Nova Hermenêutica, portanto, instituiu um novo direcionamento aos 

estudos dessa antiga disciplina, em que Heidegger deu as bases filosóficas para a 

edificação de uma Fenomenologia hermenêutico-ontológica e que Gadamer as 

sistematizou em seu livro Verdade e Método, publicado em 1960, a partir do qual ela 

deixa de ser a base da metodologia específica das Geisteswissenschaften, ciências 

dos espíritos, para relacionar-se ao poder qualificador do tempo e da ontologia. 

Entretanto, ao longo do século XX, a perspectiva de produção de sentido da 

Nova Hermenêutica de Heidegger e Gadamer não foi a única: ela conviveu com a 

vertente fenomenológica husserliana que ciceroneou outro modelo de doação de 

sentido relacionado à consciência do indivíduo. No que se refere às teorias da 

recepção e do leitor fenomenológico, essas duas formas de enxergar o problema do 

sentido foram tomadas como suporte epistemológico. 

 



14 

 

 
2. Fenomenologia do Olhar e a Moderna Teoria da Literatura 
 
2.1 O Olhar Fenomenológico de Husserl e Heidegger 
 

A Fenomenologia hermenêutico-ontológica de Martin Heidegger apresentou-

se como um “corpo estranho” em meio ao cenário intelectual europeu do início do 

século XX.  Embora Heidegger tenha sido assistente de Edmund Husserl e dedicado 

a ele uma de suas principais obras, Ser e Tempo, a sua filosofia trilhou, em parte, 

um itinerário particular em relação à de seu antigo mestre.   

O projeto fenomenológico husserliano aspirava a uma metodologia rigorosa, 

chegando ao ponto de Husserl declarar que os “verdadeiros positivistas eram os 

fenomenólogos”. Em virtude disso, o pai da fenomenologia, no início do século XX, 

trabalhou incansavelmente para ofertar ao Ocidente, que estava em crise quanto 

aos paradigmas científicos, um método de estudos confiável aos pesquisadores.  

Desse modo, o método fenomenológico surgiu do desejo de desvencilhar o 

conhecimento científico do empirismo filosófico e da psicologia do século XIX, que 

dominavam esse cenário intelectual, sem, contudo, retirar do sujeito a posição de 

privilégio no quadro da teoria do conhecimento. Husserl, portanto, passou a 

combater a forma naturalizada como essas investigações explicavam os 

“fenômenos” produzidos pelos sujeitos, geralmente, através de explicações 

causalistas que correlacionavam a ação da realidade sobre a consciência deles. 

No início do desenvolvimento do seu método fenomenológico, Husserl 

encontrou uma alternativa que punha em suspenso o antigo problema 

epistemológico referente à questão sujeito versus objeto. Para tal empreendimento, 

o pai da Fenomenologia doou à consciência uma vida dinâmica própria, pois se 

Descartes se ocupou com o “eu penso”, esse filósofo alemão inovou com a 

concepção de que a consciência pensa o pensado, porque, para ele, toda atividade 

da consciência parte de algo conhecido. Desse modo, Husserl punha fim à querela 

sujeito-objeto, já que, para ele, não existia objeto sem a atividade da consciência do 

sujeito.  Nesse sentido, a relação entre objeto e sujeito na fenomenologia, segundo o 

epistemólogo alemão Johannes Hessen, interagem de tal forma: 



15 

 

 
A correlação entre sujeito e objeto não é em si mesma indissolúvel; 
só o é no interior do conhecimento. Sujeito e objeto não se esgotam 
em seu ser um para o outro, mas têm, além disso, um ser em si. No 
objeto, este ser em si consiste naquilo que ainda é desconhecido. No 
sujeito, consiste naquilo que ele é além de sujeito que conhece. Além 
de conhecer, ele é também está apto a sentir e a querer. Assim, 
enquanto o objeto cessa de ser objeto quando se separa da 
correlação, o sujeito apenas deixa de ser sujeito cognoscente. 
(HESSEN, 2003, p.22) 

 

Nesse sentido, como podemos perceber, a Fenomenologia de Husserl 

mostra-nos que, no interior da atividade epistemológica, a consciência indissocia o 

sujeito do objeto, já que todo objeto é um objeto para um sujeito. Entretanto, tanto 

este quanto aquele possui um modo de ser próprios, antes da operação da redução 

fenomenológica; ou seja, quando a consciência é tomada, plenamente, em sua 

atividade cognitiva, pondo em suspenso o “eu” psicológico e o mundo. Percebe-se, 

dessa forma, que o objeto só pode se constituir em fenômeno, isto é, significado ou 

sentido, enquanto objeto de conhecimento de uma consciência.  Dessa forma, o 

sujeito cognoscente segue rumo aos objetos que aparecem em “carne e osso” em 

sua consciência, que, aliás, emanam de suas visadas rumo aos objetos, para torná-

los essências ou sentidos. Nesse momento, a consciência se desnaturaliza, põe-se 

em parênteses, para seguir rumo à essência das coisas, através de seu poder de 

doar significação a elas. 

 Com a Fenomenologia, o problema da consciência não se encerra apenas no 

ato da reflexão, mas vai ao encontro do “conteúdo”, significação, dessa reflexão. 

Assim, a consciência, para esse filósofo, produz atos que se dirigem a conteúdos, ou 

seja, a noesis (ato de conhecer, de caráter subjetivo) que tem por meta sempre um 

objeto de conhecimento, “noema”, posto na consciência. Para Husserl, o ato de 

imaginar visa o imaginado, o ato de perceber visa o percebido, etc. Daí percebermos 

que, na fenomenologia de Husserl, pelo menos a da primeira fase, temos um objeto-

para-um-sujeito, o que conduz, consequentemente, a consciência a transcender a si 

mesma, pois ela não vai ao encontro de si mesma, mas ao de um objeto já posto na 

consciência.  Nessa atividade de pensar o pensado, Husserl cria a categoria da 

intencionalidade, ou seja, a concepção de que a “consciência é sempre consciência 

de”, “visa a algo”, “diz respeito a”. Desse modo: 



16 

 

 
Husserl confere em primeiro lugar à noção de intencionalidade 
toda a sua envergadura: toda consciência é consciência de 
(consciência significa aqui não a unidade individual de um “fluxo 
de vivido”, mas cada cogitatio distinta voltada para um cogitatum 
distinto). Portanto, haverá tantas espécies de intencionalidades, 
tantas “consciências” quantas maneiras, para um cogito, de se 
voltar para alguma coisa; para o real e o irreal, para o passado e o 
querido, para o amado e o desejado, para o julgado, etc. De um 
ponto de vista estritamente descritivo, a intencionalidade escapa à 
alternativa do realismo e do idealismo. (RICOUER, 2009, p.11-12) 

 
 

A partir, portanto, dessa noção de intencionalidade proposta por Husserl, 

fomos interpelados a não só levar em consideração a percepção como elemento 

mediador da significação, mas também o horizonte de visadas da consciência. Para 

o criador da fenomenologia, “quando quero dizer uma coisa, há uma primeira 

intenção que vai ao sentido, como face a face estável de todos os atos de 

significações que querem dizer a mesma coisa. Eis aqui a raiz fenomenológica da 

lógica: há algo de determinado no sentido visado.” (RICOUER, 2009, p.10). 

Dessa forma, com Husserl aprendemos que antes de pensarmos o pensado, 

o mundo já está instalado na consciência, em outras palavras, mundo é “para mim”.  

Mas o que distinguiria esse mundo de visadas ou de intencionalidades de uma 

atitude empirista? O fato de a consciência fenomenológica ocupar-se da ontologia, 

ou seja, do ser das coisas, pois uma vez instalado o objeto na consciência 

(fenômeno) através da redução fenomenológica, cabe à redução eidética (essência) 

conduzir os objetos da consciência à realidade de suas essências, ou melhor, aos 

seus sentidos.   Como lembra Bordini: 

 
A fenomenologia é, então, uma ciência eidética, descritiva da 
consciência. A intuição filosófica, reflexiva, é uma reflexão sobre a 
vida, considerada em toda a sua riqueza concreta. Entretanto, esta 
vida não é vivida, é apenas considerada, de modo que filosofia e vida 
não se confundem. Não há metafísica implícita no modelo 
fenomenológico. É a vida que dita as regras para a fenomenologia, 
não ao contrário. (BORDINI, 1990, p.53) 

 
 

 O afã de Husserl de retornar às coisas em sua dimensão mais fundamental, 

na primeira fase de sua filosofia, conhecida por Fenomenologia metódica ou da 



17 

 

redução eidética, mobilizou em torno dele uma teia de admiradores, como Heidegger 

e Roman Ingarden, na medida em que Husserl, de forma revolucionária, unia por 

meio de um método uma teoria do conhecimento à ontologia.  Muitos entusiastas do 

primeiro Husserl, ou melhor, do livro As Investigações Lógicas, viram no método 

fenomenológico um novo tempo para as investigações relacionadas à questão do 

sentido.  

Por outro lado, quando a teoria desse filósofo adotou a doutrina da redução 

transcendental, em que a consciência se volta para si mesma, visando apenas o ato 

intencional, muitos de seus seguidores romperam, parcialmente, com ele. Nessa 

fase, o autor de As investigações Lógicas rompeu com aquela implicação entre 

realismo e idealismo e enveredou rumo ao idealismo, pois ele passou a nutrir a 

crença de que a pura atividade da consciência era a origem das significações do 

mundo. 

 A Fenomenologia de Husserl, de certo modo, entusiasmou, parcialmente, o 

jovem filósofo Martin Heidegger.  De acordo com Hans Georg Gadamer (2009), esse 

jovem filósofo, em Freiburg, limitava as suas conferências sobre o seu antigo mestre 

aos seus primeiros livros e recusava, diplomaticamente, a seguir a revolução do 

pensamento dele rumo ao “eu” transcendental.   

Embora Heidegger tenha trazido lições importantes da Fenomenologia para a 

sua filosofia, ele rompeu com as diretrizes fundamentais do criador dessa filosofia. O 

autor de Ser e Tempo realizou um percurso filosófico que se iniciou com reservas ao 

essencialismo filósofo. Aos poucos, a Fenomenologia desse estudioso foi se 

distanciando da de Husserl, pois, como acertadamente lembra Ernildo Stein (2005), 

enquanto o primeiro transformou a ontologia em Fenomenologia, o segundo 

revolucionou a Fenomenologia para recolocar a questão da ontologia, porque 

Heidegger não recorreu à descrição proposta por Husserl, mas à metafísica grega.  

Na Fenomenologia de Husserl, por exemplo, os seres são visados de modos 

distintos pela intuição eidética, daí a existência de várias regiões do Ser, por 

exemplo, as regiões da literatura, da geometria, da recordação, etc. fundam, por sua 

vez, diferentes essências para os seres.  E é dessa forma que o próprio método 

fenomenológico realiza ontologia, pois para ele o sentido se confunde com a 

essência, isto é, aquilo que é sempre idêntico a si mesmo, independente da 



18 

 

variedade em que as coisas se apresentem ao mundo perceptivo. Como exemplo 

disso, poderíamos pensar que independente de um círculo ser traçado por um 

compasso ou por uma criança que, minimamente, saiba o conceito dessa figura 

geométrica, iríamos reconhecê-lo como um círculo, porque já possuímos uma 

intuição da essência, que, para a teoria de Husserl, segundo André Dartigues 

(2010), não a adquirimos do mundo das essências como queria Platão, mas do 

mundo inteligível da consciência. Devido a isso, pode-se caracterizar essa 

Fenomenologia de mentalista, já que ela deposita na consciência a origem do 

sentido. 

Husserl, que começa a vida intelectual como matemático, encontrará as 

bases de seu pensamento nas matemáticas e entre os místicos. De acordo com 

Alfredo Bosi, em A Fenomenologia do Olhar, a despeito de outras formas de olhares 

filosóficos há aquele que: 

 
[...] Pode conceber, em vez do plural vertiginoso, o uno. Em vez da 
dispersão que atordoa, a concentração. Em vez de milhões de 
partículas mutantes, um Ser primordial, que a tudo precede e a tudo 
transcende, Uno-Todo. Essa unidade, difícil de apreender na 
sarabanda dos fenômenos, poderá ser conhecida pela experiência 
interior. É a mente que se espelha e se confirma na sua eterna 
identidade consigo mesma. Fora, no mundo, há também um caminho 
para o uno: é o que se trilha meditando sobre as propriedades 
imutáveis das coisas mutáveis. A forma, que a geometria extrai e 
desenha. O número, que a matemática determina. (BOSI, 1993, 
p.70) 

 

Essa forma de “olhar que transcende o olho” foi primeiramente gestada, 

segundo Bosi (1993), pelos órficos e pitagóricos que conservavam o apelo místico e 

o “corte matemático” e, posteriormente, elaborado pela dialética de Platão. Nesse 

sentido, não é difícil reconhecer a filiação da Fenomenologia de Husserl a essa 

família de pensadores essencialistas. Além disso, não devemos esquecer que a 

intuição, forma de conhecimento bastante prestigiada na obra do pai da 

fenomenologia, teve a sua efervescência, segundo Hessen (2003), a partir da obra 

de Santo Agostinho, ou seja, da mística medieval que defendia à revelia do 

intelectualismo dos escolastas, o direito à intuição como uma forma de 

conhecimento teológico imediato, através de visões interiores e experiências 

subjetivas. Daí a razão da Fenomenologia de Husserl ser, primordialmente, 



19 

 

essencialista e regionalizada na consciência do sujeito, já que ele perseguiu ao 

longo de seu percurso filosófico uma intuição não mística, mas racional. 

A partir do itinerário filosófico de Husserl, evidenciam-se as diferenças que 

orientam a busca do sentido nesse filósofo e em Heidegger, apesar de eles 

convergirem em vários pontos, como por exemplo, na questão da intencionalidade, 

da relação sujeito-objeto e do significado ontológico. Ambos pertencem a famílias 

espirituais diferentes, pois enquanto o pai da fenomenologia pertence à família dos 

pensadores essencialistas, Heidegger se aproxima cada vez mais dos nominalistas 

e essa diferença sela pontos de vistas divergentes em relação à concepção do que é 

e como surge o sentido. 

A Fenomenologia de Heidegger se distancia da de Husserl na medida em que 

se afasta da crença nas realidades universais e essenciais, fato que o aproxima do 

nominalismo. Esse pensamento filosófico foi fundado na Idade Média, por volta do 

século IX, por Roscellinus, que combatia as idéias gerais, os universalia, em prol das 

coisas empíricas. Sérgio Paulo Rouanet, em seu ensaio fundador A coruja e o 

sambódromo (2003), a fim de refletir sobre o antiuniversalismo moderno, identifica 

no historicismo a mais nova versão do antiuniversalismo. Segundo o ensaísta, para 

o antiuniversalismo ou historicismo: 

 
O homem é filho do seu século; sua consciência, cognitiva e prática 
está inscrita num momento e numa etapa. A partir da história, o 
antiuniversalista conduz seus três combates: contra o homem em 
geral, abstração a-histórica e portanto vazia; contra o saber 
universal, pois toda verdade é relativa a uma fase e só é válida se 
inserida numa cronologia; e contra a moral universal, pois as normas 
de um período só nele valem, e não podem ser comparadas com as 
de outros períodos.(ROUANET, 2003, p.52) 

 
 

É no contexto deste antiuniversalismo moderno em que se insere o 

pensamento filosófico de Martin Heidegger, que transformou a temporalidade num 

elemento qualificador do ser, e por isso, a partir dele, a Hermenêutica tornou-se, 

simultaneamente, ontológica e histórica. Diferentemente do essencialismo em que o 

interior da mente elabora o uno através da “sarabanda dos fenômenos”, o modo de 

ser materialista e sensualista, tão caro a Heidegger, compreende que o conhecer é 

“estar imerso em um oceano de partículas cintilantes e nele engolfar-se 



20 

 

sensualmente”. (BOSI, 2003, p.67). Por essa razão, não é por acaso que a 

existência concreta do homem e o seu estar no mundo tornaram-se a tônica da 

filosofia do autor de Ser e Tempo. 

Desse modo, a Fenomenologia construiu dois tipos olhares distintos, ou seja, 

um mentalista e outro materialista sensualista: o primeiro se identifica com a filosofia 

de Husserl e o segundo com a de Heidegger.  Segundo Bosi, desde a epistemologia 

antiga “há uma vertente materialista, ou, mais rigorosamente sensualista do ver 

como receber, ao lado de uma vertente idealista ou mentalista do ver como buscar, 

captar”. (2003, p.67).  De fato, essas posturas do olhar se fizeram presentes no 

pensamento epistemológico que influenciou profundamente a Hermenêutica e as 

teorias da recepção do século XX.  Através da fenomenologia de Husserl, a vertente 

mentalista ou idealista se sofisticou com as descobertas feitas por esse filósofo 

sobre as atividades da consciência, sobretudo, no que se refere à produção do 

sentido. O autor de As Investigações Lógicas doou à consciência a capacidade de 

captar os “fenômenos”, através da percepção e dotá-los de sentido. 

Já a vertente materialista e sensualista, protagonizada pelo pensamento de 

Heidegger e Gadamer, edificou uma postura hermenêutica inovadora, na qual o 

“intérprete” em sua dimensão histórica abre-se à recepção e à compreensão do 

texto. 

 Esses dois olhares fenomenológicos foram arregimentados pelas modernas 

teorias da literatura, como podemos observar inicialmente em estudos literários, 

como A obra de arte literária, de Roman Ingarden, publicada na década de 1930, e 

do Manual Teoria da Literatura, de René Wellek e Austin Warren, de 1949, que 

adotaram a Fenomenologia de Husserl. Nesse período, surge o primeiro modelo de 

leitor fenomenológico, isto é, o leitor implícito. Na década de 60, por outro lado, na 

Alemanha, as ideias de Heidegger, sobretudo no que se refere aos conceitos de 

temporalidade, historicidade e emancipação do ser, encontraram na teoria da 

literatura de Hans Robert Jauss receptividade, graças ao impacto das ideias do 

discípulo de Heidegger, Gadamer, sob a escola de Konstanz. 

 

 
 



21 

 

 
2.2 O Nascimento da Teoria da Literatura e o Leitor Fenomenológico 
 

Podemos alegar que o nascimento da moderna Teoria da Literatura esteve 

atrelado ao pensamento fenomenológico, assim como às conquistas do Formalismo 

Russo e do Círculo Linguístico de Praga.  Por isso, paralelamente à crise do método 

historiográfico e da Crítica Impressionista, a Fenomenologia e a Linguística moderna 

ofertaram aos modernos estudos literários um lastro teórico que fugia ao método 

causalista das ciências positivas, tão caro ao historicismo, até então hegemônico 

nos estudos literários. Não é por acaso, portanto, que esse lastro foi o pilar teórico 

do revolucionário livro Teoria da Literatura, de René Wellek e Austin Warren, obra 

considerada o marco histórico de um novo paradigma nos estudos literários. 

Em meio à hegemonia dos estudos historicistas da literatura e do extremo 

subjetivismo da Crítica Impressionista, o estudioso René Wellek, de formação 

formalista e fenomenológica, ao lado de Austin Warren, adepto do New Criticism 

Norte Americano, reivindicaram um estudo da literatura que levasse em 

consideração a artisticidade da obra literária sem, no entanto, abrir mão de um 

estudo sistemático.  Em outras palavras, o grande projeto de Warren e Wellek era 

criar para os estudos literários um campo de conhecimento com objetivos e 

justificativas próprios. Graças a este propósito, essa obra-marco representou a 

reformulação do discurso metodológico nos estudos literários, como vimos, mas 

ressaltando uma metodologia da interpretação da literatura inerente ao próprio 

funcionamento da obra literária.   

Assim, a moderna Teoria da Literatura impunha-se a si o desafio de tratar os 

problemas imutáveis e mutáveis da obra de arte, isto é, a sua dimensão imanente, 

assim como sua historicidade  e valoração.  Para alcançar esse fim, Wellek e Warren 

aderiram às idéias da Fenomenologia, mas, de uma vertente muito particular, 

nascida de pontos de divergências e convergências entre Husserl e o filósofo 

polonês Roman Ingarden.  

Desse modo, Wellek e Warren foram dois dos maiores divulgadores do 

trabalho do polonês Roman Ingarden, que aplicou à literatura a Fenomenologia de 

Husserl, através do livro A Obra de Arte Literária, publicado na década de 1930. 



22 

 

Todavia, essa conversão da Fenomenolgia para a literatura não foi uma mera 

duplicação de um campo de saber para outro, mas resultou de uma apropriação 

muito particular do pensamento de Husserl por Ingarden. 

Essa dissidência pode ser explicada, primeiramente, pelo fato de Ingarden ter 

sido um entusiasta dos primeiros trabalhos de Husserl, isto é, de As investigações 

Lógicas (1901), período no qual o filósofo alemão era ainda um logicista. Nessa fase 

de sua filosofia, Husserl defendeu, energicamente, a concepção de que da 

consciência humana era determinada pelos objetos ditos reais, ou seja, realidades 

de “carne e osso” presentes na consciência.   Entretanto, Roman Ingarden, discípulo 

de Husserl em Freiburg e Götting, na Alemanha, a princípio entusiasmado pelo rigor 

de seu mestre, rompeu com alguns de seus pressupostos, decepcionado com a 

radicalidade com que ele se dirigia rumo a uma consciência transcendental.  

Segundo Paul Ricoeur: 

 
As Mediações Cartesianas são a expressão mais radical deste novo 
idealismo para quem o mundo não é somente “para mim”, mas 
recebe “de mim” toda a sua validade ontológica. O mundo se torna 
“um mundo-percebido-na-vida-reflexiva”(...) Husserl esboça na IV 
Meditação a passagem de uma fenomenologia “voltada para o 
objeto” a uma fenomenologia “voltada para o ego”, onde  “o ego se 
constitui continuamente a si mesmo como existente”: o cogitatum é 
compreendido no cogito, e este no ego que vive “através de” seus 
pensamentos. A fenomenologia é o desdobramento do ego, dali em 
diante denominado mônada à maneira leibniziana. Ela é a “exegese 
de si mesmo (Selbstauslegung). (RICOUER, 2009, p.14) 

 

 O autor de A Obra de Arte Literária rejeitou não só a doutrina do 

transcendentalismo de seu mestre como deu configurações bastantes particulares à 

sua ontologia da obra de arte literária. Sem deixar de considerar o papel da 

consciência na constituição do objeto, Ingarden dotou a obra de arte de uma 

autonomia ontológica independente da atividade da consciência, fato que levou 

alguns de seus comentadores a defender a tese de que ele havia optado por um 

realismo filosófico. Paralelamente a essas rupturas teóricas, Roman Ingarden lançou 

mão de conceitos fundamentais presentes em As Investigações Lógicas.   

Lembremos, por exemplo, que Husserl desenvolveu uma reflexão em torno da 

relação entre a intenção de significação e o preenchimento de significação, em que 



23 

 

a consciência para vivenciar o objeto, intencionalmente, precisa preenchê-lo. Como 

bem ilustra o próprio filósofo: 

 
Quando, por exemplo, uma melodia conhecida começa a ressoar, 
são suscitadas determinadas intenções que vão ser preenchidas na 
melodia que se desenvolve progressivamente. Algo semelhante 
ocorre também quando a melodia nos é desconhecida. As 
regularidades que vigem no melódico condicionam intenções que, 
embora careçam de uma plena determinação objetal, também vêm, 
ou podem vir a ser preenchidas. (HUSSERL, 1996, p.55) 

 

Tal atividade da consciência de buscar equacionar a intencionalidade da 

significação com a determinação dos objetos cognoscentes serviu de base para 

teoria da leitura de Roman Ingarden. Para ele, cabia ao leitor, no ato da leitura, 

preencher os aspectos esquematizados e os pontos de indeterminação da obra de 

arte, fato, que, aliás, já nos revela a ontologia da obra literária em Ingarden, isto é, 

que ela é ao mesmo tempo um objeto em parte conhecido e em parte lacunar.  

Como lembra Bordini (1990), para escapar do puro idealismo, Ingarden 

preferiu considerar o artefato artístico, do ponto de vista ontológico, como uma 

heteronomia, isto é, por um lado real, substância física, por outro ideal, ou seja, 

aquela parte da obra que é constituída pela consciência de quem a frui, sendo, 

todavia, a  obra material irredutível à consciência do fruidor.  Desse modo, a 

ontologia da obra de arte de Roman Ingarden, como podemos observar, não se 

absolutiza apenas na imanência da obra, mas reclama uma transcendência na 

imanência, ou seja, a consciência constitutiva do leitor que frui e dá “existência” à 

obra de arte. 

   Essa questão da imanência e da transcendência é um tema delicado na teoria 

de Roman Ingarden, já que, para ele, o leitor se movimenta nos esquemas da 

própria obra, cabendo-lhe atualizar as determinações da obra, assim como 

concretizar, de acordo com a estrutura texto e com a sua atitude momentânea, as 

indeterminações da obra de forma adequada, fato que evidencia um temor de 

Roman Ingarden de cair num idealismo transcendental e de destituir da obra a sua 

identidade ontológica. Segundo ele, em A Obra de Arte Literária: “Para o nosso 

objetivo basta apenas o facto essencial de a obra literária poder sofrer 

transformações sem perder a sua identidade” (INGARDEN, 1965, p.389). Para esse 



24 

 

filosofo polonês, ontologicamente, a obra de arte possui pontos de indeterminações 

e aspectos esquematizados que deveriam ser concretizados pelos leitores, fato que 

o levou a conceber o primeiro modelo de leitor fenomenológico dos estudos 

literários, isto é, o leitor implícito.  Segundo Bordini, a interação texto e leitor nos 

estudos do autor de A obra de Arte Literária se dá da seguinte forma: 

 
A concretização depende da atmosfera cultural das épocas, tanto 
que entende a “vida” das obras como o processo histórico de 
concretizações variáveis, cuja identidade é garantida pela 
esquemacidade imanente ao texto. (...). É na concretização que se 
atingem os valores estéticos de uma obra, através da atualização 
dos aspectos esquematizados. Ao ler, o leitor preenche os esquemas 
aspectuais com detalhes decorrentes de seu acervo perceptivo e de 
sua preferência em termos de sensibilidade. Por isso, a atualização 
pode ser pertinente, mas fantasiosa, ou não pertinente, ou ainda não 
ocorrer. (1990, p.147)  

 

Com essa categoria de leitor implícíto, pelos menos em sua versão 

ingardiana, a literatura ganha uma justificativa estrutural relativa ao fenômeno da 

“recepção” da obra de arte, como numa tentativa de afastar o fantasma do 

relativismo das interpretações.  Fiel aos preceitos husserlianos, Ingarden, embora 

assuma que as obras sofrem mutabilidade, trabalha para revelar o eido (essência) 

da obra literária, já que ele segue a orientação universalista e idealista de que não 

se pode conhecer aquilo que é transitório. Na verdade, o filósofo polonês promove 

uma redução fenomenológica da obra de arte literária colocando entre parênteses a 

história, os desejos, etc. para extrair dessa redução a ontologia da obra literária. 

Ingarden, por sua vez, atribui aos estratos fônicos e semânticos da obra, assim 

como as suas objetualidades, isto é, projeção das unidades de significação, e aos 

aspectos esquematizados pela obra a condição de fenômenos fenomenológicos que 

afetam a consciência do leitor, na qual se processa a significação. Desse modo, 

Ingarden relaciona objeto (obra de arte), percepção e cognição para situar o leitor na 

economia da ontologia literária, porque, nessa teoria, é ele quem sintetiza 

pensamentos e preenche significações correlacionadas com o seu objeto 

intencional.   

Nesse sentido, os precursores da moderna Teoria da Literatura, Warren e 

Wellek, entraram em consonância com Ingarden ao defenderem a ideia de que toda 



25 

 

obra de arte possui um elemento eterno e mutável, e que nenhuma leitura é capaz 

de esgotar os significados de uma obra. Como lembra Júlio César de França, para 

Warren e Wellek: 

 
A obra literária é apenas parcialmente realizada no ato da leitura. 
Qualquer experiência individual de leitura é uma tentativa de 
apreensão da estrutura de normas e padrões da obra. A estrutura 
de uma obra literária constrange a leitura que dela é feita e resiste 
às imperfeições de nossas leituras. (FRANÇA, 2006, p.78) 

 

Por essa razão, as obras Teoria da Literatura, de René Wellek e Austin 

Warren e A obra de Arte Literária, de Roman ingarden criaram, ontologicamente, 

uma noção de leitor sobredeterminado pelo texto. Fato que não surpreende, haja 

vista que tanto Ingarden quanto Warren e Wellek ambicionaram doar à obra de arte 

literária um estatuto de autonomia.  Com isso, as reflexões da obra literária se 

voltaram cada vez mais para as suas propriedades inerentes e seus recursos 

estéticos, longe da intervenção “selvagem” do leitor, da “corrosão” da história, da 

determinação da intencionalidade do autor da obra.    

 Em virtude disso, Ingarden e Wellek e Warren, cônscios de que as sugestões 

da obra são inesgotáveis, adotaram a concepção de que a leitura histórica de uma 

obra realiza uma espécie de abreviação perpectivista da obra. Como ilustra Roman 

Ingarden: 

(...) Partes e estratos sempre diferentes da obra lida são intuídas de 
forma mais clara, enquanto os restantes mergulham numa penumbra 
e numa seminebulosidade em que apenas ressoam e têm voz dando 
coloração de modo especial à totalidade da obra. Uma outra 
consequência desta mudança constante e dos modos diferentes em 
que nós experimentamos ora estas vivências ora aquelas é que a 
obra literária nunca é apreendida plenamente em todos os seus 
estratos e componentes, mas sempre só parcialmente, sempre, por 
assim dizer, apenas numa abreviação perspectivista. (INGARDEN, 
1979, p.366) 

 
 

Posto isso, Roman Ingarden, através das “ferramentas” da Fenomenologia 

husserliana, possibilitou aos estudos literários uma nova forma de conceber a 

questão da significação e, consequentemente, uma “imagem” de recepção literária e 

um modelo de leitor fenomenológicos. Esse modelo de leitor pode ser relacionado, 



26 

 

inequivocamente, à tradição epistemológica idealista ou mentalista, já que os seus 

fundamentos advieram da Fenomenologia de Husserl. A presença desse leitor 

emerge na medida em que concretiza a leitura. Por isso há sempre, por trás dele, 

um a priori, ou seja, um texto a ser semantizado que exige uma experiência de 

adequação interpretativa.  Ele é na realidade uma potência de percepção, 

semantização e de abreviação perspectivista do manancial dos fenômenos da obra, 

é, portanto, antes de tudo, uma consciência perceptiva e de visada de significação.  

Embora Wolfgang Iser, na década de 1960, na Alemanha, tenha sido o 

estudioso que mais se aproximou teoricamente desse modelo fenomenológico de 

leitor de Ingarden, isto é, da noção de leitor implícito, essa noção se tornou 

onipresente nos estudos literários relativos à leitura fenomenológica.  Por isso, a 

partir desse período, a categoria do leitor implícito, nascida da relação entre o 

mentalismo fenomenológico e o formalismo literário, passou a integrar não só as 

concepções de leitura e leitor fenomenológicos comprometidas com a tradição 

idealista-mentalista de Husserl, mas também com a concepção de historicidade de 

Heidegger e Gadamer, como é o caso, por exemplo, da Estética da Recepção 

Alemã, idealizada por Hans Robert Jauss.   

 Com a teoria da literatura de Jauss, as contribuições da Nova Hermenêutica 

se fizeram mais nitidamente presentes nos estudos literários. Desse modo, através 

das revoluções hermenêuticas de Heidegger e da sistematização de Gadamer, 

criou-se uma nova cultura na forma de encarar os processos de compreensão e 

interpretação.  Depois deles, os estudiosos da teoria da recepção adquiriram novos 

referênciais de subjetividade, interpretação, compreensão, linguagem, temporalidade 

e do ser.   

 
3. Rumo ao Diálogo, à Emancipação e ao Ser 
 
3.1 Heidegger: A Celebração da Hermenêutica Ontológica 
 

A partir das ideias de Martin Heidegger, a Hermenêutica deixa de ser 

entendida como teoria da interpretação, ou seja, um modo epistemológico de 

compreender, para tornar-se fundamentalmente uma questão ontológica, um modo 



27 

 

de ser. Como bem lembra Benedito Nunes, em Passagem para o Poético, filosofia e 

poesia em Heidegger: “Martin Heidegger empreende uma revolução hermenêutica, 

pois a ambição do autor de Ser e Tempo não é prolongar a concepção de 

Hermenêutica como uma Kunstlehre, ou seja, como arte de interpretar, mais pelo 

contrário, é investigar aquilo que lhe dá fundamento.” (NUNES, 1992, p.55). Nesse 

sentido, através do “enxerto” da Fenomenologia e da Metafísica à Hermenêutica, 

Martin Heidegger dissolve a discussão em torno da exegese e das técnicas de 

interpretação que, tradicionalmente, acompanhava a Hermenêutica de textos, para 

pôr em seu lugar a reflexão em torno da Hermenêutica e da existência. Para o 

filósofo francês Paul Ricoeur (1969), a revolução hermenêutica heideggeriana 

obrigou os hermeneutas de um modo geral a uma alternativa: optar entre uma 

ontologia da compreensão ou uma epistemologia da compreensão.  

Através desse modus operandi, Heidegger analisa, ontologicamente, o modo 

como o Dasein, ser-aí (“homem”) compreende em sua existência concreta; em 

outras palavras, esse filósofo se propõe a estudar a Hermenêutica em sua relação 

com a cotidianidade e a existência. Isso resultou numa mudança radical, ou seja, na 

mundalização da compreensão, pois, a partir de Heidegger, passamos a 

compreender que os significados se constroem nas experiências concretas da 

existência, de forma inerente, fato que rompe com a tradição da Hermenêutica 

Epistemológica que se ocupava com a aprendizagem da interpretação de textos e 

símbolos, típicas das disciplinas exegéticas.  Como lembra Luís Felipe Netto Lauer:  

 
Com efeito, a fenomenologia hermenêutica de Heidegger não 
pretende avançar teoreticamente na compreensão dos objetos 
de nossa experiência cotidiana como objetos teoréticos, mas 
ao contrário visa explicitar a maneira como já sempre 
compreendemos in totum  nossos comportamentos mais 
básicos como intencionalmente voltados para os objetos de 
nosso mundo circundante – englobando até mesmo aqueles 
comportamentos que possuem o modo de ser e o objeto dados 
na esfera do teorético. (LAUER, 2008.p.47). 

 
 

Com a sua Hermenêutica fenomenológica, Heidegger objetiva retomar uma 

discussão, segundo ele, esquecida pela filosofia: a questão do Ser. Desse modo, a 

recorrência de Heidegger ao modus operandi dessa filosofia deixa bem claro que a 



28 

 

grande questão da filosofia do autor de Ser e Tempo é a compreensão do sentido do 

Ser.  O filósofo, praticamente, inicia o Ser e Tempo, fazendo uma denúncia do 

estado atual em que se encontrava a Metafísica ao afirmar que “ser é o conceito 

mais universal e mais vazio” (2009, p. 37). De acordo com tal constatação, ele afirma 

que a filosofia entificou o Ser, ou seja, determinou e resumiu o Ser à “estrutura” 

material do Ser. Desse modo, o autor de Ser e Tempo, à revelia dessa tradição, 

propõe uma diferença ontológica, pois, para ele o “ente” é tudo aquilo que pode ser 

identificado pelo seu gênero e espécie, ou seja, por uma determinação, enquanto 

que o Ser é algo indeterminado e obscuro.  

Todavia, para Heidegger, não é porque o sentido do ser é indeterminado que 

o questionamento acerca do seu sentido não deve ser problematizado. Para 

Heidegger, o sentido do Ser está relacionado a um desvelamento e 

desencobrimento dos seres, que em nossa cotidianidade, encontram-se velados e 

esquecidos e que podem emergir à “abertura”, ou seja, à compreensão, através do 

questionamento do Dasein (aproximadamente, a existência humana) sobre o sentido 

do ser. 

É nesse sentido, portanto, que, dentre todos os entes, Heidegger afirma ser o 

Dasein o único dos entes a se ocupar com o Ser, já que ele é o único que pode pôr 

a questão do Ser. Ele entendia o antigo problema filosófico sobre o Ser como algo 

da ordem da dinâmica do “sendo” e nunca da estática, do dado; para ele, a 

temporalidade é uma dimensão constitutiva do Ser.  Para o autor de Ser e Tempo, a 

temporalidade é uma “zona” das três dimensões básicas do tempo, isto é, passado, 

presente e futuro, logo, conclui Heidegger que o tempo é um “fenômeno unificador 

do porvir que atualiza o vigor de ter sido.” (HEIDEGGER, 2009, p. 410).  Descoberta 

importante que o distancia de Husserl, pois, enquanto o pai da fenomenologia 

concebe o acesso à ontologia através do tempo imanente da consciência, Heidegger 

toma o tempo mundano como fator determinante em nossa relação compreensiva 

com o Ser. Como lembra Terry Eagleton, na teoria de Heidegger: “Nossas relações 

com as coisas cortam fatias de tempo, arrancando os objetos da temporalidade que 

é sua essência e os figurando em blocos sincrônicos manipuláveis”. (EAGLETON, 

1993, p.210) 



29 

 

Além disso, é importante notar que o próprio termo Dasein já nos remete à 

noção de dinâmica do Ser, pois o termo alemão “Sein”, segundo o dicionário 

Langenscheidt (2001), significa ao mesmo tempo “ser” e “estar”, o que confere ao 

Dasein uma relação orgânica com a temporalidade, pois no Ser o Dasein está em 

jogo na medida em que ele compreende. Lembra-nos Marilena Chauí que em 

Heidegger: 

 
O tempo é produção da identidade e da diferença consigo mesmo e, 
nesse sentido, é uma dimensão de meu ser (não estou no tempo, 
mas sou temporal) e uma dimensão de todos os entes (não estão no 
tempo, mas são temporais). O tempo não é um receptáculo de 
instantes, não é uma linha de momentos sucessivos, não é a 
distância entre um “agora”, uma “antes” e um “depois”, mas é o 
movimento interno dos entes que reuniram-se consigo mesmo (o 
presente como centro que busca o passado e o futuro) e para se 
diferenciarem de si mesmos (o presente como diferença qualitativa 
em face do passado e do futuro). O Ser é Tempo. (CHAUÍ, 1996, p. 
244) 

 
 

Desse modo, Heidegger, a partir das reflexões sobre a temporalidade impõe à 

cultura hermenêutica a consciência de que não existe compreensão que não seja 

situada, temporalmente, e especialmente, sendo, especificamente, esse primeiro um 

fundamento ontológico da existência. Essas noções de temporalidade e de Ser 

postas por Heidegger revitalizaram os debates hermenêuticos e a Teoria da 

Literatura do século XX.  A concepção de que a coisa em si mesma não tem uma 

essência e que o seu ser é temporalidade, redirecionou os estudos hermenêuticos 

no século XX, pois se a antiga Hermenêutica objetivava alcançar o que estava oculto 

por “de trás” do texto e dos símbolos, o autor de Ser e Tempo propunha um 

desvelamento da “hemorragia” do Ser, fruto de sua temporalidade. 

Além disso, Heidegger também põe o seguinte problema: como o Dasein em 

seu ser-no-mundo, que supõe um fundo temporal-espacial, desvela o Ser dos entes 

(coisas), inclusive o seu próprio?  Para responder a tal questão, o filósofo 

desenvolve uma das noções mais fundamentais de sua filosofia, a reflexão em torno 

da existência inautêntica e autêntica.  Segundo a teoria de Heidegger, a vida 

cotidiana, pública, impessoal e funcional levou o homem a ocupar-se com os entes, 

e esquecer-se de seu ser mais próprio. Entretanto, à medida que o homem cotidiano 



30 

 

passa a cultivar a reflexão sobre a morte e experimenta uma angústia existencial 

nadificante, ele poderia transcender a “queda” da vida cotidiana e assumir uma 

existência autêntica, isto é, poderia ser livre para poder viver o seu ser mais próprio. 

É nessa conotação, portanto, que Heidegger diz que o ser autêntico é um ser-para-

morte.  

Dessa forma, a dimensão autêntica da existência em Heidegger está 

relacionada a uma “desautomatização” em relação à faticidade e à mesquinharia da 

vida cotidiana. De modo que, se na cotidianidade, as coisas se dão a “conhecer” 

pelo seu complexo relacional e funcional, nas experiências autênticas o Ser é 

desvelado, justamente quando ele sai desse complexo mediano e conhece um 

estado de existência inaugural. Segundo Terry Eagleton:  

 
O modelo de Heidegger para um objeto a ser conhecido é, 
significativamente, um instrumento: conhecemos o mundo não 
através da contemplação, mas como um sistema de coisas inter-
relacionadas que, como um martelo, estão “à mão”; elementos a 
serem usados em algum projeto prático. O conhecer está 
profundamente relacionado com o fazer. Mas, o outro aspecto 
dessa praticidade comum aos homens simples é um misticismo 
contemplativo: quando o martelo se quebra, quando deixamos de 
contar com ele, sua familiaridade é arrancada e ele se revela em 
seu autêntico ser. (EAGLETON, 2003, p.88) 

 

Embora Terry Eagleton caracterize a dimensão da autenticidade em 

Heidegger de mística, não devemos deixar de pontuar que Heidegger vê na vida 

cotidiana e nas relações públicas um modo de vida inautêntico, no qual as coisas se 

banalizam como instrumentos. Os homens perdem a sua singularidade e se 

encobrem no anonimato do das Man (a gente), ou seja, na condição a que a vida 

cotidiana e pública os empurra.  À revelia dessa condição de medianidade, o 

homem, que compreende existindo, possui uma posição de excelência, ou em 

termos heideggerianos, de transcendência, no que se refere ao acontecer ou à 

emersão do sentido do Ser, porque é em torno do Dasein que o Ser dos seres se 

desvela.  Daí a conclusão de Emmanuel Carneiro Leão:  

 

A índole específica desse modo humano (Dasein) de ser reside na 
iluminação da imanência ao mundo pela luz do Ser, na qual os 



31 

 

                                                           

entes parecem em seu ser: os animais em sua animalidade, os 
instrumentos em sua instrumentalidade, os homens em sua 
humanidade, etc.(LEÃO, 1991, p.110) 

 

Com a categoria do Dasein, Heidegger instaura na teoria do conhecimento 

uma relação orgânica entre situação, compreensão e interpretação. O Dasein que 

habita o mundo, antes de sua orientação no mundo, já se encontra em “comércio” 

com as possibilidades da existência, antes de se projetar nelas.  Desse modo, o 

Dasein é compreendido como um ser dotado de possibilidades, porque faz parte de 

sua ontologia fundamental possuir possibilidades, fruto de um espaço aberto pela 

existência em que esse Dasein “está” inserido. Segundo Benedito Nunes (1992), a 

palavra “possibilidade” estaria mais próxima da acepção de “potência”. Seria a 

potência já determinada pela existência, antes de concretizar-se numa dada 

instância empírica. Isto quer dizer que qualquer espécie de “comportamento” ou de 

atividade do homem é um modo de existência e, como tal, é uma possibilidade do 

Dasein.  Cada modo de existência traz a compreensão de nós mesmos e do mundo. 

Com Heidegger, a compreensão deixa de ser entendida como a apreensão de um 

“fato”, para torna-se uma adequação do poder-ser (potência) às possibilidades da 

existência, já que o Dasein existe projetando-se na existência. Para Heidegger 

(2009), esse projeto não nos remete para um plano previamente traçado por nós no 

qual, posteriormente, lançaríamos o nosso ser, mas, pelo contrário, na condição de 

homens (Dasein), seres existentes, já estamos projetados na existência e no 

percurso de nossa existência seguimos projetando-nos para frente, ao encontro de 

nossas  possibilidades. Porém, a partir desse projeto, Heidegger vislumbra uma 

promoção do Ser, pois para ele: “A presença 7 é a possibilidade de ser livre para o 

poder-ser mais próprio”. (HEIDEGGER, 2009, p.204). Logo, a primazia da 

compreensão recai sobre um círculo hermenêutico no qual não há questionamentos 

que não tenham implicações e pressupostos, do mesmo modo que toda 

“interpretação” enreda o “intérprete” e vice-versa.  

Heidegger, de acordo com isso, nega o primado epistemológico “clássico”, 

caracterizado pela relação analítico-explicativo existente entre um sujeito 
 

7 “Presença” aqui é mesmo que Dasein 



32 

 

cognoscente e um objeto cognoscível, para propor em seu lugar uma concepção de 

compreensão-interpretação, não mais debitária de uma epistemologia da 

interpretação, mas resultante de nossa condição fundamental de estarmos situados 

no mundo. Isto significa dizer que sujeito e objeto do conhecimento estão implicados 

um no outro no horizonte da compreensão, pois, para ele, anteriormente a qualquer 

“juízo” ou compreensão cognitiva, há uma pré-compreensão que torna, para nós, as 

coisas familiares. Por isso, o termo Dasein remete para um novo olhar para o 

homem, uma vez que ele representa um dos abalos à tradição da Filosofia 

Reflexiva, centrada no Cogito. Para Heidegger, “o projeto abrangente do ser-homem 

como Dasein no sentido ek-stático é ontológico, pelo qual a representação do ser 

homem como ‘subjetividade da consciência’ é superada.” (HEIDEGGER apud 

TORRE, 2001, p.149) 

Ainda de acordo com Torres (2005), o Dasein, em seu ek-stático (modo de 

ser para fora), é um zu sein, como a-ser, aberto as possibilidades da existência. 

Com o Dasein heideggeriano, fomos impelidos a ver a compreensão de forma 

orgânica, isto é, através de um círculo hermenêutico, pois como lembra Heidegger 

em Ser e Tempo: “Em todo compreender de mundo, a existência também está 

compreendida e vice-versa.” (2009, p.213).  Em outras palavras, fiel ao nominalismo, 

o autor de Ser Tempo não se entusiasma com a noção de uma compreensão ideal e 

universalizante, mas pelo contrário a transforma em uma realidade mundana 

produzidas por sujeitos concretos. 

Diante dessa posição do sujeito na Nova Hermenêutica, podemos concluir 

que desde Husserl a Fenomenologia luta por uma fuga do psicologismo do século 

XIX. Assim sendo, ontologicamente, o modo de ser epistemológico da 

Fenomenologia desconfia de uma maneira ou de outra de um “eu” imediato ou 

primeiro.  Com Heidegger, a certeza do cogito se pulveriza levando o filósofo a 

traçar uma nova reflexão em torno da compreensão humana, já que o pensamento 

desse filósofo comunga com a tradição da crise das certezas. Segundo Bosi: 

 
A crise na ordem das certezas (que, de um certo ponto de vista, 
começara com o criticismo de Kant) marca a passagem da Era das 
Luzes para a era da suspeita. É nesta que tem a sua hora o 
pensamento de Marx, de Kierkegaard, de Nietzsche, de Freud, de 
Max Weber, de Heidegger, de Sartre. Aí se vê o selo da nossa 
contemporaneidade: um olhar que já não absolutiza o cogito, porque 



33 

 

o situa no interior de uma existência finita e vulnerável, mas sempre 
inquieta, interrogante. (BOSI, 2003, p.80). 

 

 

De acordo com essa lógica anti-racionalista, Heidegger desenvolve um 

argumento em torno da motivação da compreensão que extrapola o horizonte 

especulativo. Para esse filósofo, o que liga o homem, por exemplo, às coisas não é 

o entendimento, mas a Sorgen (cuidado), ou seja, a nossa ocupação com os entes 

(coisas), que nos orienta, hermeneuticamente, na vida cotidiana; assim, como o 

humor da preocupação (Bersogen), exclusiva da existência autêntica, que nos 

motiva a libertar o Ser para a sua dimensão mais autêntica. Desse modo, deve ficar 

claro que para Heidegger o compreender está implicado com o humor, fato que o 

autor não cansa de explicitar em Ser e Tempo. Segundo Gadamer: 

 
Heidegger substitui o conceito de subjetividade pelo conceito de 
cuidado. Nessa posição, contudo, fica claro que o outro só é visado 
com isso à margem e em uma perspectiva unilateral. Assim, 
Heidegger fala de cuidado (Sorge) e também de preocupação 
(Fürsorge). No entanto, a preocupação conquista nele o acento 
especial, com o qual ele denominou a preocupação propriamente dita 
de uma “preocupação libertadora”. A expressão indica o que está em 
questão com ela. A verdadeira preocupação não é um cuidar do 
outro, mais um liberar o outro para o seu próprio ser-si-mesmo – em 
contraposição a um cuidado com outro que lhe satisfizesse todas as 
suas necessidades e que quisesse lhe retirar o cuidado próprio ao 
ser-aí.(GADAMER, 2009, p.108). 

 
 

Outra noção importante na Hermenêutica fenomenológica de Heidegger que 

vem a corroborar a dissidência do filófoso com o pensamento racionalista é a noção 

de sentido. Comumente, quando falamos em sentido costumamos relacionar esse 

termo à descoberta racional de algo.  Mas, a partir da teoria heideggeriana, o sentido 

tornou-se um sustentáculo da compreensão porque ele faz parte de nossa estrutura 

prévia. Segundo Heidegger: Sentido é a perspectiva na qual se estrutura o projeto 

pela posição prévia, visão prévia e concepção prévia. É a partir dela que algo se 

torna compreensível como algo. (HEIDEGGER, 2009, p.213) 

Assim, Heidegger, através de suas noções revolucionárias de humor 

compreensivo e de sentido aliado à Hermenêutica romântica deflagrou o último 



34 

 

golpe na subtilitas explicandi, isto é, na interpretação, pois a sua teoria hermenêutica 

verticalizou a tendência da hermenêutica moderna de privilegiar o momento da 

compreensão. A noção de interpretação que encontramos em Ser e Tempo, 

basicamente, é o que encontramos na Hermenêutica romântica, pois, para o arauto 

da nova hermenêutica, a interpretação é uma função derivada da compreensão, 

cabendo a ela explicitar um determinado “entendimento” já aberto por um horizonte 

compreensivo.  Devido ao fato de a interpretação pertencer à estrutura do ‘como’, 

enquanto compreensão à estrutura prévia, uma vez que a interpretação explícita  

formaliza uma conjuntura compreensiva aberto pela estrutura prévia.  Segundo 

Casanova no círculo hermenêutico de Heidegger: 

Nenhuma interpretação se movimenta para além de um espaço 
previamente aberto pela compreensão. Esse espaço não é um 
espaço restrito qualquer, mas aponta muito mais para uma 
totalidade que determina de maneira integral todas as 
possibilidades interpretativas subsequentes. A compreensão 
realiza, em outras palavras, incessantemente o projeto de um 
horizonte globalizante, que funciona num campo de sentido 
prévio. No interior desse campo, uma série de coisas se mostram 
possíveis, outras impossíveis, enquanto outras não chegam nem 
mesmo a vir à tona, segundo a chave do possível e do impossível. 
A interpretação atualiza, então, aquilo que a compreensão abre 
como possível. A interpretação atualiza, então aquilo que a 
compreensão abre como possível e retém por meio disso a 
articulação originária com o horizonte compreensivo.(CASANOVA 
2010, p.12) 

 

Entretanto, isso não quer dizer que o Dasein seja condenado a ser “escravo” 

de sua posição prévia (Vorhabe), de sua visão prévia (Vorsicht) e de sua condição 

prévia (Vorbegriff). Na realidade, a função primeira da interpretação-compreensiva é 

não cegar diante de nossas intuições e de noções populares, mas compreender, de 

modo autêntico, aquilo que se interpreta.  

De acordo com essa concepção de compreensão, percebe-se que a 

Fenomenologia hermenêutica de Heidegger, apresentada no livro Ser e Tempo, 

recoloca de forma mais verticalizada as reflexões da Hermenêutica romântica, pois 

se Schleiermacher propôs o estudo da compreensão, Heidegger nos ofertou uma 

ontologia da compreensão, que se tornou um referencial da Nova Hermenêutica. 

Segundo Palmer:  



35 

 

 
Mesmo que Heidegger não tivesse escrito mais nada depois de Ser 
Tempo, o seu contributo para a hermenêutica teria sido decisivo pois 
nessa obra ele coloca o problema da compreensão num contexto 
radicalmente diferente. Como modo fundante de existir, transcende 
os limites deficionais em que Dilthey o colocara ao concebê-lo como 
a forma histórica contra a forma científica da compreensão. 
Heidegger foi mais longe defendendo que toda a compreensão é 
temporal, intencional, histórica. Ultrapassou concepções anteriores 
ao encarar a compreensão, não como um processo mental mas um 
processo ontológico, não como um estudo de processos conscientes 
e inconscientes mas como uma revelação daquilo que é real para o 
homem. Antes dele, aceitávamos simplesmente como certa a 
definição prévia daquilo que era real, e só depois perguntávamos 
como é que os processos mentais colocavam essa realidade; ora, 
Heidegger veio provar que a compreensão é um passo prévio 
indicativo do acto de - fundamentação – revelação- da realidade, com 
o qual se completa a definição anterior. (PALMER, 1969, p.145) 

 
 

Desse modo, com Heidegger, a compreensão tornou-se um evento, ou seja, 

aquilo que é vivido e recepcionado pelo Dasein.  Para a orientação heideggeriana, 

esse ser não precisava ser analisado em seus mecanismos mentais no tocante ao 

ato de compreensão, já que esse ato já faz parte sua condição fundamental de 

vivente, por isso, nem o mentalismo nem a epistemologia da interpretação se fazem 

necessárias na existência-compreensiva do Dasein.  

 

3.2 Heidegger: Profeta da Recepção 
 

Certamente, como lembra Palmer (1969), se Heidegger tivesse escrito 

apenas Ser e Tempo, ele já teria mudado para sempre a Hermenêutica. Entretanto, 

depois da publicação de sua obra mais conhecida, o filósofo anunciou outras 

importantes reflexões relativas à questão da compreensão, sobretudo, aquelas 

referentes à recepção da obra de arte. Nessa segunda fase, Heidegger desenvolveu 

uma concepção de linguagem e de comunicação estética inovadoras, que 

influenciaram muitos empreendimentos hermenêuticos ao longo do século XX. 

Diferentemente de Edmund Husserl, que ao promulgar a sua “virada” para 

uma egolatria transcendental perdeu os seus mais representativos discípulos, 

Heidegger, pelo contrário, ao anunciar a sua Kehre, isto é, viragem, para o “dom da 

vida poética”, ainda assim continuou a influenciar muitos pensadores.  Essa virada 



36 

 

foi determinante, por exemplo, para a estruturação da obra Verdade e Método, de 

Hans Georg Gadamer, o modelo de leitor de Hans Robert Jauss e a noção de obra e 

a recepção da teoria de Paul Ricoeur. 

 A Kehre ou a viragem heideggeriana significou uma mudança de percurso 

nas reflexões filosóficas de Heidegger. Se em sua primeira fase dita humanista, o 

autor de Ser e tempo se comprometeu com o Dasein Humano, no segundo 

momento, portanto, o grande protagonista de sua filosofia passou a ser o próprio 

“Ser”, o seu autodesvelar-se, e não mais a transcendência do Dasein perante os 

outros seres. Desde o período de Ser e Tempo, Heidegger já anunciava que a sua 

teoria não estava disposta a cair num subjetivismo ensimesmado e solipsista, 

tendência que a sua viragem radicalizou. Segundo a análise de Gadamer: 

Depois de abandonar a autoconcepção transcendental na qual Ser e 
Tempo tinha se detido, Heidegger abandonou mais tarde ainda mais 
fundamentalmente a dimensão da subjetividade e alijou de suas 
experiências de pensamento posteriores à “viragem” até mesmo a 
estrutura de cuidado de ser-aí, sim, até mesmo o conceito de 
compreensão e o conceito de hermenêutica. Foi nessa direção que 
se estabeleceram meus próprios trabalhos que se orientam pelo 
tema da linguagem e pelo primado do diálogo e que encontraram no 
esboço do problema feito na terceira parte de Verdade e Método o 
seu primeiro delineamento. Quem pensa a “linguagem” já sempre se 
movimenta em um para além da subjetividade. (GADAMER, 2009, 
p.111) 

 

Essa noção de “para além da subjetividade” anunciava que a protagonista 

dessa nova fase de Heidegger seria a linguagem, não a linguagem 

instrumentalizada, mas a poética, “região” da comunicação humana que o autor de A 

origem de Obra de Arte passa a considerar como privilegiada para o desvelamento 

do “Ser”. A grande questão posta por Heidegger, em sua segunda fase, foi a noção 

da linguagem não como mero instrumento de comunicação, mas como “fala”, ou 

melhor, da linguagem como linguagem. De acordo com essa concepção, o homem 

não a utiliza, ele habita a linguagem, sendo, ela mesma, portadora de uma “fala” 

que, em sua dimensão não instrumental, possibilita um diálogo. Desse modo, 

Heidegger contesta a concepção antropocêntrica de que a linguagem exprime o 

homem, para conferir-lhe a potência de anunciar o “Ser”. Segundo Palmer: 

 



37 

 

                                                           

Em Unterwegs zur Sprache8 Heidegger encontra na fala, 
especialmente no dizer (das Sagen), a própria essência da 
linguagem. Dizer é mostrar. Assim, o silêncio pode por vezes dizer 
mais do que palavras. Ao dizer pertence a capacidade de escuta, de 
modo que aquilo que tem que ser dito se possa mostrar; o dizer 
conserva aquilo é ouvido. Nele, o ser mostra-se sob a forma de 
ocorrência. Colocando o tema em termos de expressão e de 
aparição: a linguagem não é uma expressão do homem mas uma 
aparição do ser. O pensamento não exprime o homem, deixa que o 
ser aconteça como evento lingüístico. Neste deixar que aconteça 
está o destino do homem, e também o destino da verdade. Em última 
instância, o destino do ser. (PALMER, 1969, p.158-159). 

 

Dessa forma, para Palmer (1969), o homem, no “segundo” Heidegger, deixa 

de ser um inquisidor do Ser, para tornar-se “um pastor do Ser”. Todavia, para as 

lentes das teorias críticas, a noção de recepção de Heidegger, que enxerga 

“compreensão” como um evento e algo que nós deixamos que nos aconteça, é 

considerada passiva,  como para o crítico marxista Terry Eagleton (2003).   

Mas por outro lado, aquilo que, hoje, entendemos pelo termo “recepção” 

deve-se originalmente às contribuições de Heidegger, provenientes de sua 

insatisfação com a unidade compreensão-interpretação realizada pela Hermenêutica 

romântica. Por esta razão, Heidegger potencializou o antigo desejo de 

Schleiermacher de tornar a “escuta” o fator privilegiado da Hermenêutica. 

No sentido aqui proposto, a noção de escuta em Heidegger esconde uma 

complexidade que pode passar despercebida pelas leituras ideológicas.  Para esse 

filósofo, toda escuta é um diálogo afinado, em que aquele que escuta já traz em si 

uma “reserva”, ou seja, um pertencer a um mundo. Nesse diálogo, em que incide a 

diferença, o recebedor não deve apenas escutar o apelo e a interpelação do dito, 

mas sim fazê-lo significativo ao seu mundo. Como afirma, poeticamente, Heidegger 

em Caminho da Linguagem: 

 
Toda escuta autêntica sustenta-se na saga de um dizer próprio. 
Pois escutar é reservar-se um pertencimento pelo qual a escuta 
se apropria pela consonância do quieto. Toda correspondência 
está afinada com a reserva que se sustenta em si mesma. Por 
isso, uma tal reserva deve estar sempre pronta para, numa 
escuta, atender ao chamado da di-ferença. A reserva deve, no 
entanto, também atentar para não escutar a consonância do 

 
8 Tradução: A caminho da linguagem 



38 

 

quieto como ressonância e sim como uma sonância antecipada e, 
assim, antecipar também o seu chamado. (HEIDEGGER, 2003, 
p.26) 

 

A partir daí, a compreensão de um texto passa a ser um diálogo pensante 

com o próprio texto, em que precisamos recepcionar a interpelação do Ser.  Para o 

filósofo, o primordial na vivência das obras de arte não é meramente a extração de 

sentido, mas “pastorear” a desocultação e desvelamento que o Ser nos proporciona, 

pois:  

Se o autor não é o autor a partir de sua vontade e decisão, 
também o leitor não é sujeito do ler. O leitor é leitor quando deixa 
o logos ser logos, no e como diálogo. O acontecer do logos na 
leitura do leitor só acontece quando o leitor faz da leitura um 
desvelo (como desvelo da mãe para com o filho). O desvelo traz 
em si a obediência da fala da verdade da obra de arte no 
acontecer-poético-apropriante, no acontecer do logos. (CASTRO, 
2010, p.22) 

 

Percebe-se, assim, que o problema da existência, em Heidegger, migrou da 

analítica da facticidade do Dasein para o “Ser” da obra de arte, levando o autor de A 

Origem da Obra de Arte a criar o conceito de “mundo da obra”. Segundo essa 

noção, a obra de arte cria uma realidade, contextualmente autêntica, instaurando, a 

partir dela, um lugar de excelência, no qual o “Ser” desvela-se em seu Ser mais 

autêntico.  Convidando-nos a participar de uma existência mais autêntica, ou seja, 

fazendo-nos “morar na casa da linguagem.” Essa morada nos leva a uma 

experiência na qual o estranhamento provocado por esse “mundo da obra” não se 

limita à mera questão de fundo e forma, mas, sobretudo, nos conduz a uma lichtung 

(abertura), a um saber inaugural que nos desfamiliariza com a vida cotidiana.  Daí 

compreendermos que a arte para ele tem um efeito sobre o recebedor, porque, para 

esse filósofo, o leitor e o mundo da obra são arrastados para uma contextualidade 

inaugural. Para Benedito Nunes (2007), a grande questão da arte em Heidegger é 

um conflito entre a Terra (residência humana) e o mundo (operado pela arte) e, 

neste sentido, o segundo deve produzir uma abertura autêntica para o primeiro, em 

outras palavras, a obra de arte tem o “poder” de tornar “a Terra mais Terra”, ou, 

como diz Heidegger (2010) a obra instala um mundo e elabora a terra.  



39 

 

Para Heidegger, o que transforma a pintura dos sapatos de um camponês em 

arte, por exemplo, no célebre quadro de Van Gogh, não é a mimesis, propriamente, 

dita; mas um acontecer do desvelamento, pois segundo ele: 

 
No quadro de Van Gogh acontece a verdade. Isso não significa 
que aqui algo existente tenha sido reproduzido corretamente, mas, 
sim, no processo de manifestação do ser-utensílio do utensílio-
sapato, o sendo no todo, Mundo e Terra no seu jogo de 
oposições, chega ao desvelamento. (HEIDEGGER, 2010, p.141) 

 

De acordo com Benedito Nunes, na produção desse embate entre a Terra e o 

Mundo, não se faz necessário produzir um ente para tal fim, mas alcançar a abertura 

do Ser num ente já existente, uma vez que para Heidegger a arte tem um 

comprometimento com a própria existência. Isso não quer dizer que ele tenha uma 

concepção realista de obra de arte, mas que o estranhamento da obra de arte se dá 

no sendo do contexto do mundo da obra e não devido à mimesis. 

Nessa referência de Heidegger ao quadro de Van Gogh fica claro que as 

“teias” do círculo hermenêutico se fecham na obra para abrir um horizonte.  Em 

outras palavras, só saberemos o “Ser” que se desvela por traz do “símbolo” do 

sapato do camponês pintado por Van Gogh se nos deixarmos envolver pela teia de 

referencialidade que circunscreve essa coisa, sapato, no quadro.  Só a partir daí 

podemos perceber a fala inaugural por ela simbolizada, ou seja, a fadiga, a labuta, 

etc. que envolvem a vida do camponês. Segundo Heidegger: 
Quanto mais solitária a obra, estabelecida na figura, permanece em 
si, quanto mais puramente parece romper todas as referências com 
os homens, tanto mais facilmente o impulso do embate, que tal obra 
é, entra no aberto, tanto mais essencialmente o extra-ordinário 
irrompe e o que aparece até aqui como ordinário-habitual se anula. 
Mas este impelir para o embate múltiplo nada tem de violento; pois 
quanto mais puramente a própria obra está arrebatada para a 
abertura do sendo aberta por ela própria, tanto mais facilmente nos 
lança nessa abertura e nos retira, ao mesmo tempo, do habitual. 
Seguir este deslocamento quer dizer: transformar as referências 
habituais com o mundo e com a Terra e, desde então, suspender-se 
todo o fazer e avaliar, conhecer e olhar corriqueiros, para 
permanecer na verdade que acontece na obra. (HEIDEGGER, 2010, 
p.169) 

 



40 

 

Como se percebe, a partir desse argumento estético, a desfamiliarização e 

desautomatização da percepção estão presentes no discurso de Heidegger.  Este 

fato que levou Terry Eagleton, no livro Teoria da Literatura, a aproximar o 

pensamento de Heidegger às idéias do Formalismo Russo.  Todavia, não devemos 

esquecer que a tônica do autor de A Origem da Obra de Arte não é unicamente a 

questão da percepção, mas a manifestação do Ser na linguagem da obra, ou seja, 

uma preocupação ontológica.  Essa preocupação ontológica de Heidegger, que 

acontece quando o homem se abre para autenticidade do Ser manifestada na obra 

de arte, em termos de recepção literária, abriu caminhos para se pensar a relação 

entre literatura e emancipação existencial do leitor.  

Desde a sua primeira fase, Heidegger se ocupa com a compreensão 

existencial, por isso a questão da abertura à autenticidade do Ser, por exemplo, foi 

uma constante no pensamento heideggeriano, chegando esse a influenciar, 

inclusive, a Teologia de Bultmann, que via nas escrituras do Novo Testamento o seu 

significado original e salvífico, como lembra Palmer (1969). Nesse sentido, a crença 

de Heidegger numa existência está relacionada a uma apelação ou interpelação do 

chamado do Ser que se oculta e que, raramente, emerge. No que se refere, 

especificamente, à obra de arte, na teoria de Heidegger, segundo Palmer: 

 
Quando a obra de arte é considerada, não como uma objectivação 
da subjetividade humana, mas como uma revelação do ser, ou como 
uma janela para o domínio do sagrado, então o encontro que com ela 
temos é como receber uma dádiva, não mais é o acto de um sujeito 
que capta a sua subjetividade.(PALMER, 1969. p.152) 

 
 
 
           Heidegger, portanto, retira da subjetividade o poder de manifestar o ser, para 

delegá-lo à historicidade, isto é, àquilo que surge e acontece no tempo. Segundo 

Benedito Nunes (2007), para Heidegger, apesar de perdemos “a temporalidade da 

arte e a sua existência efetiva”, é possível recuperarmos as “experiências históricas” 

que ela assinala, devido ao fato de a própria obra possuir uma fala que comunica 

através do diálogo. 

Nesse sentido, Heidegger se afasta da noção de linguagem-estrutura tão 

presente nas Investigações Lógicas, de Husserl, para em seu lugar instaurar a 



41 

 

noção de linguagem-diálogo. Essa noção de linguagem foi uma das maiores 

contribuições da Nova Hermenêutica, que, por meio dela, conduziu a Hermenêutica 

para a escuta e a recepção. 

 

 

3.3 Gadamer: Celebração da Hermenêutica da Linguagem-Diálogo 

A partir da revolução hermenêutica heideggeriana conquistamos a 

consciência de que o homem é um habitante do mundo, condição que o põe diante 

de um mundo encarnado, impelindo-o à condição ontológica de compreender-

interpretar. Desse modo, a imagem de homem que a revolução hermenêutica 

empreendida por Heidegger legou ao Ocidente foi de um ser finito e situado 

historicamente que recolocou a posição do homem na teoria do conhecimento, pois, 

a partir desses pressupostos, todo saber tornou-se também finito e situado, sendo o 

homem incapaz, consequentemente, de colocar a última questão das questões que 

envolvem o Ser das coisas conhecidas.  O Ser, portanto, a partir dessa Nova 

Hermenêutica, não pode mais ser confundido com uma substância, mas, pelo 

contrário, tornou-se um “sendo”, ontologicamente, qualificado pelo tempo.  

Foi seguindo essas sugestões que o filósofo Hans-Georg Gadamer erigiu a 

sua hermenêutica na década de 1960.  Esse filósofo alemão, que foi aluno de 

Heidegger em Marburgo, nos anos 20, continuou a crítica à Hermenêutica 

epistemológica iniciada pelo seu mestre.  Assim como Paul Ricoeur, Gadamer 

entendeu como radical a forma como Heidegger havia colocado o problema da 

ontologia fundamental, na qual o problema da compreensão estava, essencialmente, 

amalgamado à facticidade e à existência. O próprio título de sua obra fundamental, 

Verdade e Método, denuncia a tentativa desse hermeneuta de ultrapassar uma 

problemática instalada pelas próprias reflexões hermenêuticas, isto é, de superar a 

dicotomia entre a ontologia heideggeriana versus o metodologismo  de Dilthey.  

Norma Cortês, ao comparar o título de Ser e Tempo com Verdade e Método, conclui 

que: 

 



42 

 

[...]  A tese fundamental desta obra (Ser e Tempo) sustenta 
firmemente a cópula enuncianda pelo título. Quer dizer: em 
Heidegger, ser é tempo. Raciocínio cuja analogia não se aplicaria ao 
entendimento da hermenêutica gadameriana. Porque, a rigor, nem o 
método é caminho, fundamento ou morada da verdade; nem verdade 
consiste num substantivo feminino singular que guarda clara e 
inequívoca unidade de sentido. (CORTÊS, 2005, p.7). 

 
 

Com isso, Gadamer foge às pretensões de cientificidade postas pelo método 

positivo e rejeita ao mesmo tempo uma noção de verdade enquanto substância 

inequívoca. Na realidade, o autor de Verdade e Método busca unir, em sua teoria 

hermenêutica, o “sendo” da ontologia de Heidegger ao esforço de uma apropriação 

“autêntica” desse “sendo” a partir de nosso horizonte histórico finito e situado. 

Segundo Palmer (1969), a abordagem escolhida por Gadamer está próxima de uma 

dialética socrática, isto é, distante de um apriorismo metodológico, mas próximo de 

um jogo de perguntas e respostas ao longo da repercussão da obra ao longo do 

tempo. 

Embora percebamos esses acentos particulares de Gadamer à sua 

problemática hermenêutica, não podemos desconsiderar que ela só foi possível, 

devido à revolução empreendida por seu antigo mestre. Nesse sentido, 

entusiasmado com as ideais de Heidegger, sobretudo aquelas relacionadas à 

“despsicologização da Hermenêutica”, à “temporalidade” e à “pré-compreensão”, o 

autor de Verdade e Método arrojou as ideias do autor de Ser e Tempo com a sua “ 

consciência histórica” e as recolocou de uma maneira menos “radical”.  

No que se refere à despsicologização da Hermenêutica, sabemos que essa 

inovação tem a sua origem com o corte que Heidegger promoveu com as 

hermenêuticas psicológicas, praticadas por Dilthey e Schleirmacher, que 

ambicionavam, no exercício hermenêutico, conhecer o autor melhor do que ele 

mesmo. Essa transladação da Psicologia para o mundo orientou cada vez mais as 

reflexões em torno da historicidade. Tal reviravolta, por sua vez, encorajou Gadamer 

a traçar uma vertente pautada na historicidade e na “coisa do texto”, mudando o 

fundamento da compreensão da consciência do autor para a eficácia ou ação 

histórica, ou melhor, para a potência que as “obras” possuem, em variadas épocas, 

de instaurar um diálogo entre os horizontes do presente e do passado, o que trouxe 



43 

 

                                                           

para a hermenêutica a consciência produtiva do distanciamento. De acordo com 

essa Hermenêutica, interpretar uma obra à luz da história e de seus efeitos torna a 

sua compreensão mais eficaz. Gadamer chamou essa performance compreensiva 

de história dos efeitos, Wirkungsgeschichte, de acordo com Giovanni Reale & Dario 

Antiseri: 
 
É um conceito de importância fundamental na teoria da hermenêutica 
proposta por Gadamer. Escreve Gadamer: “uma hermenêutica 
adequada deveria esclarecer a realidade da história também no 
próprio compreender”. Uma obra de arte, um romance, uma teoria 
científica têm a sua “sorte”, produzem seus efeitos, proíbem algumas 
direções de pesquisa, desenvolvem outras, entrecruzam-se com 
algumas outras tradições etc. Isso nos faz entender que um objeto a 
interpretar não nos é dado em sua imediatez, mas a enfrentamos à 
luz da história dos efeitos. A Ilíada e Odisséia são obras pesquisadas 
dentro dos desenvolvimentos da “questão homérica”, ou seja, dentro 
de interpretações e discussões doravante imprescindíveis na 
pesquisa sobre Homero. (REALE& ANTISERI, 2006, p. 254) 

 

 

Em consequência disso, a compreensão eficiente para o autor de Verdade e 

Método é aquela na qual o horizonte atual, hermeneuticamente educado e situado 

no horizonte da tradição9, já que ele está em “constante formação”, abre-se num 

diálogo profícuo com os horizontes do passado, para que se estabeleça, como 

lembra Norma Côrtes (2006), uma tradição de experiência pensante.  Nessa fusão, 

um novo produto de sentido emerge, condicionalmente, fundidos, pois como ele 

lembra: “A vigência da tradição é o lugar onde essa fusão se dá constantemente, 

pois nela o velho e o novo sempre crescem juntos para uma validez vital, sem que 

um e outro cheguem a se destacar explicita e mutuamente. (GADAMER, 2008, 

p.404,405).    

Hans Georg Gadamer, consciente de que Heidegger havia reabilitado da 

viseira romântica os conceitos de pré-compreensão e tradição e que esses foram 

 
9 Segundo Palmer: A Hermenêutica de Gadamer e a sua crítica à consciência histórica sustentam que 
o passado não é como um amontoado de factos que se possam tornar objeto de consciência; é antes 
um fluxo em que nos movemos e participamos, em todo o acto de compreensão. A tradição não se 
coloca, pois, contra nós; ela é algo em que nos situamos e pelo qual existimos; em grande parte é um 
meio tão transparente que nos é inevitável – tão invisível como a água o é para o peixe. (PALMER, 
1969, p.180). 



44 

 

                                                           

desabonados, anteriormente, pelos iluministas, tentou revigorar esses conceitos em 

sua Hermenêutica de uma forma crítica. 

Graças a esse empreendimento, o autor de Verdade e Método se debruçou, 

em torno desse conflito e não é por acaso que ele publica em 1954 e 1981, 

respectivamente, os ensaios Mito e Razão e Mito e Logos, nos quais reflete sobre os 

princípios do pensamento mítico, de índole romântica, e o logocêntrico iluminista. 

Em Mito e Razão (Mythos und Vernunf), assim contextualiza a posição da Alemanha 

nesse conflito de pensamentos: 

 
Não apenas o mundo anglo-saxão como um todo, mas também os 
países do Leste dominados pela doutrina comunista são 
marcados pelo ideal do esclarecimento, pela crença no progresso 
da cultura sob domínio da razão humana. Além disso, há uma 
esfera do mundo que está tão profundamente perpassada pela 
imutabilidade das medidas e ordens naturais que o pensamento 
moderno não consegue abalar a convicção. Esse é o mundo latino 
que, formado pelo catolicismo, permanece um defensor constante 
do pensamento ligado ao direito natural. Todavia, na Alemanha e 
a partir dela, o esclarecimento moderno ligou-se a impulsos 
românticos em uma unidade efetiva duradoura, cujos pólos 
extremos são o esclarecimento radical e a crítica romântica do 
esclarecimento. (GADAMER, 2010, p.57) 

  

Esse filósofo não buscou situar o seu problema nem no esclarecimento 

radical nem na crítica romântica do esclarecimento. Ele trabalhou para reabilitar os 

conceitos de “tradição” e “preconceito” defasados pelos Iluministas e reverenciados 

pelos românticos, de forma positiva e “crítica”.   

Historicamente na Aufklärung (Iluminismo), os termos tradição e autoridade 

estiveram ligados à sujeição e ao pensamento acrítico e não à emancipação crítica 

da razão No período romântico, por sua vez, revestiram a tradição de uma 

autoridade positiva, pois, para eles, a tradição seria um “universal” que influenciava 

todas as nossas experiências, já que ela nos “falava” em sua autoridade original e 

“mítica.” 10   

 
10 Para Gadamer, a tradição possui uma “fala”, tal como também a linguagem poética possuia para 
Heidegger. É interessante notar que em passagens de Verdade e Método, Gadamer se refere à “fala” 
da tradição como “saga”, narrativa heróico de força mítica.  Nesse sentido, é válido transcrevermos o 
conceito de mito que Gadamer expunha em seu artigo Mitos Logos de 1981: “Mito é o dito, a saga, no 
entanto, ele o é de um tal modo, que o que é dito na saga não admite nenhuma outra possibilidade de 



45 

 

                                                                                                                                                                                         

Gadamer “resolve” esse conflito através de uma simbiose entre a crítica e a 

tradição, e, para atingir tal fim, o autor de Verdade e Método adotou a noção de 

tradição positivamente, tal como os românticos, já que, para o filósofo, as nossas 

pré-concepções são frutos dos referenciais culturais transmitidos pela tradição e, por 

isso, podem nos fornecer “matérias-primas” relevantes para o conhecimento.  

Embora ele justificasse criticamente a sua apropriação da tradição e da 

compreensão, isso não o salvou de severas críticas.   

Dentre essas críticas a de Terry Eagleton (2003) soa bastante intrigante. Para 

o estudioso inglês, a História, em Verdade e Método, não é um lugar de conflitos, 

rupturas e marginalizações, mas uma instância que deixa transcorrer de forma 

harmônica a tradição, na qual, por meio das obras humanas, o “bastão” do 

patrimônio cultural é passado e renovado sempre positivamente.   

Paralelamente, ainda em Verdade e Método, Gadamer esboça uma defesa 

antecipada da sua noção de Tradição. Como podemos ver: 

 
Parece-me, no entanto, que entre a tradição e a razão não existe 
nenhuma oposição que seja assim tão incondicional. Por mais 
problemática que seja a restauração consciente de tradições ou a 
criação consciente de tradições novas, também a fé romântica nas 
“tradições que vingaram”, ante as quais deveria silenciar toda 
razão, acaba sendo preconceituosa e, no fundo, fiel à Aufklärung. 
Na realidade, a tradição sempre é um momento da liberdade e da 
própria história. Também a tradição mais autêntica e a tradição 
melhor estabelecida não se realizam naturalmente em virtude da 
capacidade de inércia que permite ao que está aí de persistir, mas 
necessita ser afirmada, assumida e cultivada. (GADAMER, 2008, 
p. 373). 

 

 Na realidade, subjaz a toda a justificativa gadameriana a lição de Heidegger 

em Ser e Tempo. No capítulo da obra intitulado A tarefa de uma destruição da 

história da ontologia, Heidegger fala, justamente, de uma apropriação autêntica e 

inautêntica da tradição, pois de acordo com esse filósofo, apropriamo-nos 

inautenticamente da tradição quando ela encobre o nosso acesso às fontes 

 
experiência senão justamente a de colher o dito. Por isso, a palavra grega que é traduzida pelos 
latinos como “fábula” apresenta-se em contradição conceitual com o logos que pensa a essência das 
coisas e possui a partir daí um saber a qualquer momento dedutível sobre as coisas”. (GADAMER, 
2010, p.59) 



46 

 

originárias, e autenticamente, quando a cultivamos, a investigamos e a 

conservamos.  

 Fica evidente, portanto, que Gadamer adota o paradigma mítico, ou seja, o da 

saga-tradição-historicidade, contudo, sem desconsiderar, a seu modo, uma 

alternativa crítica, herdeira da Äufklärung, que em nada lembra o discurso 

metodológico do Positivismo.  A pretensão hermenêutica de Gadamer é colocar e 

responder a uma pergunta ontológica, isto é, “como é possível compreender?”, 

questionamento que ele busca responder sob uma viseira romântica-crítica e 

fenomenológica.  Fiel a Heidegger, Gadamer dirige sua Hermenêutica para a práxis 

da vida, mais precisamente para a experiência concreta do intérprete, situada 

historicamente, com as obras, portadoras da tradição que ativam o diálogo com o 

presente.  

Abre-se, a partir dessa ontologia, uma hermenêutica sensível à “verdade” 

possível, ou melhor, a um “devir em suspenso”, pois a compreensão da obra, a partir 

dessa sensibilidade, se  faz num continum histórico. Por isso, assevera Gadamer: 

 
Não basta ao homem colocar de modo infalível as últimas 
questões; ele necessita também do sentido factível, o possível, o 
correto aqui agora. Primeiramente, penso que aquele que filosofa 
deve ter consciência da tensão entre as suas próprias pretensões 
e a realidade na qual se encontra. (GADAMER, 2008, p.26) 

 

A metacrítica desse filósofo faz-nos lembrar, grosso modo, o discurso 

ontológico com que Heidegger abre o livro Ser e Tempo. Nele, Heidegger diz que, 

embora o conceito de Ser seja obscuro, não nos impede de pôr em questão o seu 

problema. Desse modo, ao nos aproximar dessa exposição de Gadamer é invitável 

não voltarmos a tal reminiscência. Nesse sentido, não é porque não podemos ter um 

conhecimento pleno do Ser da obra que não podemos angariar um “esforço” 

hermenêutico para compreendê-la.  

Segundo ele, o fundamento hermenêutico da obra de arte não consiste nas 

abstrações das teorias estéticas nem no metodologismo, mas nas experiências 

concretas com elas. Para operacionalizar essa nova inteligência, Gadamer reativa o 

círculo hermenêutico heideggeriano, de forma bastante suis generis, a partir do qual 



47 

 

o autor de Verdade e Método desenvolve  a noção de a “coisa do texto”, isto é, a 

obra de arte em si. 

  Esse filósofo, em sua leitura de Ser e Tempo, parte do seguinte fragmento de 

Heidegger, que explicita a noção do círculo hermenêutico heideggeriano, para 

construir a sua teoria: 

 
Embora possa ser tolerado, o círculo não deve ser degradado a 
círculo vicioso. Ele esconde uma possibilidade positiva do 
conhecimento mais originário, que, evidentemente, só será 
compreendida de modo adequado quando ficar claro que a 
tarefa primordial, constante e definitiva da interpretação 
continua sendo não permitir que a posição prévia, a visão 
prévia e a concepção prévia (Vorhabe, Vorsicht, Vorbegriff) lhe 
sejam impostas por intuições ou noções populares. Sua tarefa 
é antes, assegurar o tema científico, elaborando esses 
conceitos a partir da coisa, ela mesma. (GADAMER, 2008, 
p.355) 

 

Percebe-se a partir dessa seleção do pensamento heideggeriano por 

Gadamer, que o autor de Verdade e Método põe em relevo determinados pontos do 

círculo hermenêutico de Heidegger. Gadamer evidencia, notadamente, as 

implicações do intérprete com o seu objeto de interpretação, ou melhor, com a 

questão da volta “às coisas em si” da Fenomenologia.  Fato que o conduz a levar a 

sério a obra de arte concreta. 

Como vimos, para a Hermenêutica filosófica de Gadamer não cabe ao 

homem, ente finito e situado, pôr as últimas questões, mas nem por isso, como 

lembra o autor de Verdade e Método, ele deve deixar de reivindicar um sentido 

possível que satisfaça o seu aqui e o agora.  Desse modo, embora Gadamer celebre 

o conceito de pré-compreensão, adverte que no exercício hermenêutico não 

devemos ficar escravos dessas pré-concepções, mas dirigi-las à alteridade da obra, 

ou melhor, à pergunta que ela nos coloca em forma de resposta, já que o autor 

celebra uma consciência educada para ouvir a “fala” da tradição.  De acordo com 

isso, impelidos por essa latência da obra e pelo nosso horizonte temporal, 

produzimos um sentido dentre outros possíveis, já que essa lógica entre pergunta e 

resposta é um continum na existência temporal da obra, formando o seu ser, ou 

melhor, a sua história de efeito.  Daí a origem do fundamento máximo de Gadamer 



48 

 

                                                           

de que o círculo hermenêutico não ter fim. Como lembra Gadamer: “O verdadeiro 

sentido de uma obra não se esgota, não há para obra de arte um lugar para o 

verdadeiro ou falso, nela, na obra de arte, há espaços para novas fontes de 

compreensão”. (GADAMER, 2008, p.395) 

Nesse sentido, a obra é um “organismo” feito de linguagem, mediante a qual 

tradição nos “fala”,11 ou seja, seria a obra de arte uma zona dialógica em que ela 

mesma e os intérpretes se comunicam. Embora separados pela distância temporal, 

a obra e os intérpretes compartilham a presença da tradição, que assegura à obra o 

status de medium na qual se realiza um diálogo dos horizontes do passado e do 

presente, numa lógica de pergunta e resposta, caracterizada por uma dialética entre 

familiaridade e estranhamento que acarreta na produção do sentido, na qual o que 

era estranho tornou-se familiar e renovado. Com essa ideia de “verdade” como 

acontecer histórico, animado pela dialética da pergunta e resposta, isto é, o princípio 

no qual o intérprete deve refazer o horizonte da pergunta da qual obra de arte é uma 

resposta, para ativar outras possíveis respostas, geralmente interpeladas pelo seu 

horizonte histórico.  Com essa perspectiva gadameriana, o discurso sobre a arte 

ganha justificativa própria sobre a “verdade” da compreensão artística, que é uma 

verdade dentre outras verdades no infinitum histórico. “Verdade”, aliás, conseguida, 

não pela arbitrariedade, mas por um “acontecer” pautado na fusão de horizontes. 

  Segundo Gadamer, a nossa familiaridade com as coisas ou a nossa estrutura 

prévia de conhecimento não seria resultado de nossa subjetividade, mas fruto da 

nossa experiência concreta com a tradição. Da mesma forma, com esse mesmo 

argumento histórico, ele reserva à arte um modo de compreensão divorciado das 

implicações da objetividade e da subjetividade do discurso estético, pois, de acordo 

com ele: 

 
A presente investigação (Verdade e Método) inicia, portanto, com 
uma critica da consciência estética, a fim de defender a 
experiência da verdade que nos é comunicada pela obra de arte 
contra a teoria estética, que deixa limitar pelo conceito de verdade 
da ciência. Mas não se limita à justificação da verdade da arte. 
(GADAMER, 2008, p.31). 

 
11 Lembremos que essa noção de que a linguagem tem uma fala provém das ideias do segundo Heidegger que 
Gadamer tomou de empréstimo. 



49 

 

 

Fica claro que, para Gadamer, o sentido da obra é resultado de nossa 

experiência concreta com ela e não resultado de abstrações estéticas. Nesse ponto, 

há uma convergência explícita das ideias de Gadamer com as de Heidegger. No 

capítulo “A destruição da estética e a modernidade”, do livro Hermenêutica e Poesia 

de Benedito Nunes (2007), temos acesso à antipatia de Heidegger pela abstração 

estética, que, segundo ele, representava o fenônemo de uma “subjetivação 

generalizada”. Esse filósofo, para além da abstração subjetivista, defendia a 

vivência, a participação do intérprete com a obra em si, pois é diretamente nela que 

se dá o acontecer da verdade, desvelamento que o poeta, ontologicamente, 

deposita na linguagem. Para o autor de Ser e Tempo, segundo Nunes: “A linguagem 

é o limite, o limiar de toda experiência e, consequentemente, também da arte cujo 

produzir requer a prévia situação de intercurso verbal.” (p.118).  

Em relação ao intérprete, o autor de Verdade e Método não reserva a ele 

nenhuma entidade personalista, mas o toma como uma eficácia que serve à 

compreensão do texto.  Como podemos ver em artigo de 1983:  

 
O intérprete deve superar o elemento estranho que impede a 
inteligibilidade de um texto. Faz-se mediador quando (o discurso) 
não pode realizar sua missão de ser escutado e compreendido. O 
intérprete não tem outra função que a de desaparecer uma vez 
alcançada a compreensão. O discurso do intérprete não é um 
texto, mas serve ao texto. Isso não significa, porém, que a 
contribuição do intérprete se esgote no modo de escutar o texto. 
Essa contribuição não é temática, não objetivável como texto, mas 
está incorporado ao texto. (GADAMER, 2009, p.405) 

  

Nessa declaração de Gadamer fica explícita a ontologia máxima pregada por 

Verdade e Método: o Ser para o texto. Se, para Heidegger, a existência autêntica 

em Ser e Tempo se confunde com o ser-para-a-morte, Gadamer se aproxima, mas 

do segundo Heidegger, ao fincar na linguagem a “casa” do Ser. E esse 

descolamento da problemática do intérprete e das técnicas de interpretação para a 

dimensão da linguagem e da ontologia que os paradigmas ontológico-históricos, 

promovidos por Heidegger e Gadamer, contribuíram para um redimensionamento da 



50 

 

concepção do intérprete. Soma-se a essa mudança, o fato de Gadamer ter 

reabilitado um antigo pressuposto hermenêutico: o aplicatio, que definitivamente, 

abriu novos caminhos para se pensar a atividade Hermenêutica. 

A partir de Verdade e Método, a questão do apriorismo metodológico passa a 

ser substituído pela prática filosófica do aplicatio, ou seja, pela noção de que em 

todo ato compreensivo deve-se levar em consideração a situação atual do intérprete. 

Segundo Gadamer (2008), a antiga tradição hermenêutica dividia o problema 

hermenêutico em três subtilitas intelligendi, compreensão, subtilitas explicandi, a 

interpretação, e durante o pietismo foi introduzida a subtilitas aplicanti, aplicação. 

Esses três componentes integravam a compreensão.  No entanto, quando no 

período romântico houve a descoberta da “unidade interna” da compreensão e da 

interpretação, quando se descobriu que a interpretação era explicitação da 

compreensão, o explicatio caiu no esquecimento. Desse modo, ao reabilitar o 

aplicatio, Gadamer situa toda interpretação a sua historicidade. 

Essa conquista hermenêutica foi bastante prestigiada nos meios literários, 

notadamente pelo estudioso Luiz Costa Lima, em seu ensaio Hermenêutica e 

abordagem literária. Segundo o autor de Teoria da Literatura em suas Fontes: 

A aplicatio era eliminada da hermenêutica precedente porquanto 
se entendia, de acordo com o privilégio ao indivíduo-autor, que o 
papel de seu praticante consistia em reproduzir a produção 
autoral. Dessa maneira o interesse – i.e., quais são motivações na 
escolha de certo tema, para não falar na escolha da própria 
disciplina - era tomado como inexistente ou irrelevante. E 
contemporânea a esta posição o definir a experiência diante da 
arte como um prazer desinteressado, uma finalidade sem fim. 
(LIMA, 1983, p. 80). 

 

Poderíamos já afirmar, neste ponto da discussão, que o fato de Gadamer ter 

se ocupado demasiadamente com a tradição e com a “coisa do texto” não deu a ele 

a oportunidade de elaborar uma concepção de intérprete mais arrojada. Mas, 

segundo Luiz Costa Lima, a reabilitação do aplicatio, por esse filósofo foi 

fundamental para desmistificar a ideia de uma contemplação da arte apolítica e 

desinteressada.  



51 

 

                                                           

Posto isso, podemos inferir que a recepção teórica de Heidegger por 

Gadamer intercambiou uma noção mais “amadurecida” da Hermenêutica 

fenomenológica, pois se a compreensão-interpretação em Heidegger é 

ontologicamente fundamental, em Gadamer, além de ontológica, já que seu modo 

de ser é a temporalidade, é também fruto de performance, ou seja, da educação 

hermenêutica do intérprete que deve ouvir a “fala” da tradição e refazer a pergunta 

para qual o texto é uma resposta. Nesse sentido, longe da presunção da ciência 

positiva, Gadamer lega à Hermenêutica a consciência de que as interpretações são 

finitas e situadas e, por isso, não cabe a elas pôr as “questões últimas”. Por outro 

lado, ele não nos deixa órfãos de um saber, que necessitamos no aqui e agora, isto 

é, ele nos aponta como horizonte a noção de eficácia histórica.  

As idéias de Gadamer, desenvolvidas em Verdade e Método, foram 

assimiladas pelos estudiosos alemães da escola de Constança, sobretudo, por Hans 

Robert Jauss, que as aplicaram a uma Teoria da Literatura.  No contexto da 

segunda metade do século XX, as ideias de Gadamer ressoavam nos 

departamentos de humanidades das universidades alemãs, em meio a um momento 

de crise, período em que se esgotava a tradição dos estudos filológicos, assim como 

da historiografia literária. Nesse período, os centros acadêmicos alemães, 

fortemente influenciados pelas pesquisas de lastro histórico e filológico reagiam 

também às ideias nascentes do Estruturalismo francês. Soma-se a esse panorama 

de crise a democratização das universidades alemãs que exigiam a modernização 

dos estudos literários.  

Por essa razão, enquanto os centros de estudos franceses, pós década de 

60, viviam o apogeu dos estudos estruturalistas, a Alemanha legou, através da 

Escola de Konstanz, à comunidade de estudiosos da literatura, a Teoria da 

Recepção sob a maestria de Hans Robert Jauss,12 discípulo da Hermenêutica de 

Gadamer. 

Esse estudioso, em sintonia com os paradigmas hermenêuticos gadamerianos, 

adotou a noção de “dialética socrática” para erigir uma história da recepção pautada 

 
12 Gadmer, no Pósfácio referente à 3º edição (1972) de Verdade e Método, revela-se consciente da 
contribuição de sua hermenêutica para a Teoria da Literatura, inclusive, cita o trabalho de Hans 
Robert Jauss Literaturgeschichte als Provokation (A história da literatura como provocação, 1970). 



52 

 

                                                           

nos efeitos ético-estéticos que as obras literárias exercem sobre o público. Desse 

modo, poderíamos afirmar o que aproximou Gadamer e Jauss foi o interesse por 

aquilo que Guillén (1982) chama de “interhistoricidade”, isto é, por um desejo de 

entrelaçar o espaço e o tempo. E a partir desse interesse, eles cultivaram uma 

noção de alteridade, sugestionado por Heidegger, em que o momento atual do 

intérprete torna-se imprescindível para evocar um “tu” do passado.  

 

 

4. Iguais, mas Diferentes: Hans Robert Jauss e Paul Ricouer 

 

4.1 Hans Robert Jauss: A Nova Hermenêutica e a Teoria da Recepção 

 

Terry Eagleton (2003), no capítulo “Fenomenologia, Hermenêutica, Teoria da 

Recepção”, do livro Teoria da Literatura: uma introdução, refere-se à Estética da 

Recepção ou à Teoria da Recepção como a mais recente manifestação da 

Hermenêutica na Alemanha. Essa nova área de estudos, desenvolvida na 

Universidade de Konstanz,13 encontrou nas ideias de Hans-Georg Gadamer 

sugestões valiosas para o seu desenvolvimento, notadamente, nos trabalhos de 

Hans Robert Jauss e Wolfgang Iser.  Mas, sem dúvida, as ideias da Nova 

Hermenêutica se concretizaram mais, plenamente, no primeiro deles, mentor da 

Estética da Recepção.  

Animaram o pensamento desse grupo, além da Hermenêutica de Gadamer, 

ex-professor de Jauss, as ideias de Roman Ingarden, que chegaram à Konstanz por 
 

13 De acordo com Mariana Lage Miranda, em sua dissertação de mestrado Objeto ambíguo: Arte e 
Estética na Experiência Contemporânea: em 1966, Hans Robert Jauss foi convidado pelo professor 
Gerhard Hess, dentro do contexto da reforma Universitária alemã, para integrar o corpo docente da 
recém fundada Universidade de Constança. Essa Universidade foi concebida dentro de um espírito 
inovador, na qual eminentes professores abdicaram de suas autonomias departamentais da área da 
linguagem para pensar de forma interdisciplinar. Compunha esse grupo de professores, por exemplo, 
Wolfgang Iser, com os seus estudos sobre a Língua Inglesa. Além disso, explicita Miranda, em sua 
pesquisa, que a expressão Estética da Recepção, grafada com iniciais maiúsculas, refere-se à 
proposta metodológica da Teoria da Literatura desenvolvida em Konstanz, já com iniciais minúsculas, 
ela se refere a uma vertente teórica, isto é, uma autoridade sem autores, que se tornou um 
paradigma de estudos literários no mundo. 



53 

 

                                                           

meio do Estruturalismo tcheco. No que se refere à influência de Ingarden em relação 

aos tchecos, expõe Glória Vergara: 

 

[...]  Segundo Pozuelo Yvancos, o que Jan Mukarovsky e seu 
discípulo Félix Vodicka fizeram no Círculo de Praga, foi potencializar 
o método de Ingarden ao subtraí-lo de seu a-historicismo e 
individualismo e submergi-lo no processo histórico-coletivo (p.112). 
Mukarovsky fala de um fenômeno de concretização movediço e 
variante que atualiza uma série de normas de caráter social. 
(VERGARA, 2007, p.118-119 tradução nossa) 14

 

Como já é largamente sabido, a obra de Roman Ingarden, autor de A obra de 

Arte Literária, exerceu clara influência na obra de Wolfgang Iser. No tocante a Jauss, 

as ideias desse filósofo polonês chegaram ao mentor da Estética da Recepção 

potencializadas tanto pela teoria desenvolvida por Iser, quanto pelos estruturalistas 

tchecos. 

O Círculo Linguístico de Praga contribuiu para a teoria de Jauss na medida 

em que Mukarovsky, assim como Ingarden, diferiu o objeto artístico do objeto 

estético, pois, para esses dois teóricos, enquanto o primeiro era um artefato, o 

segundo era um produto do leitor. Além disso, soma-se ao projeto de Jauss a 

pesquisa relacionada à evolução das formas literárias ao longo da História 

desenvolvida pelo formalista Tynianov15, assim como a noção de valor estético 

atrelada à História, de Mukarovsky. 

Segundo Zilbermann (1989), a partir das ideias dos integrantes do Círculo 

Linguístico de Praga, o valor estético deixa de se confundir com algo fixo e 

substancial, para se tornar histórico e dinâmico.  Com essas inovações, as normas 

literárias passaram a ser consideradas a partir de uma “estabilidade precária”, já 

que, para Mukarovsky, nenhuma obra literária assume por inteiro as convenções 
 

14 Ceguem Pozuelo Yvancos, lo que hucieron Jan Mukarovski y su dicíplo Félix Vodicka em el Círculo 
de Praga, fue,, potenciar el método de Ingarden al sustraerlo de su ahistoricismo e individualismo y 
sumergirlo em el processo histórico-coletivo”(p.112). Mukarovski habla de um fenómeno de 
concretización movedizo y cambiente que  actualiza uma serie de normas de caráter social. ( 
VERGARA, 2007, p.118-119) 

15  Segundo Tynianov, por exemplo, “O romance parece-nos ser um gênero homogêneo, que se 
desenvolve de maneira exclusivamente autônoma através dos séculos. Na realidade, não é um 
gênero constante, mas variável, e seu material lingüístico, extraliterário, assim como a maneira de 
introduzi-lo na literatura, variam de um sistema literário para outro. Os próprios traços do gênero 
evoluem.” (TINIANOV, 1973, p.110) 



54 

 

literárias de seu tempo, já que elas se originam da dialética entre aceitação e 

ruptura.  

Mas foi o discípulo de Mukarovsky, Félix Vodicka, que influenciou a Teoria da 

Recepção de Hans Robert Jauss. Diferentemente de Roman Ingarden, que entendia 

as concretizações voltadas para o preenchimento das “lacunas” e “indeterminações” 

das narrativas, Vodicka inovou ao redimensioná-las para os códigos e normas 

literários e extraliterários pressupostos pelo receptor. De acordo com Zilberman: 

 
Vodicka pensa que a concretização depende antes do código 
introjetado pelo recebedor, sendo, pois uma categoria semiótica e 
estando sujeita a mudanças, por variar entre época, classes, 
situações diferentes. As formas de concretização de uma obra num 
certo período da história determinam sua recepção, que, assim, pode 
ser reconstituída, se tiver acesso às reações do público. 
(ZILBERMAN, 1989, p.23) 

 

Vodicka não concebe o leitor como uma estrutura do texto, mas como um 

agente ao qual o texto se dirige e de quem reclama “apreensão”, “interpretação” e 

“validação”. Com essa descoberta, ele ambicionou criar uma história da repercussão 

das obras literárias que teria como ponto de aferição as reações do público face à 

recepção de obras. Ele propõe o plano piloto de sua história literária baseada na 

relação entre a obra e a maneira como é percebida, da seguinte maneira: 
 

1. A reconstituição da norma literária e o conjunto de exigências literárias do 

período em questão. 
2. A reconstituição da literatura do período em questão, isto é, a série de obras que 

são o objeto de avaliação, e a descrição da hierarquia de valores literários do 

período. 
3. O estudo da concretização de obras literárias (atuais e anteriores), isto é, o 

estudo da obra particular em que a encontramos, segundo a concepção 

(especialmente em sua concretização pela crítica). 
4. O estudo dos efeitos da obra nas esferas literárias e extraliterárias. (TOLEDO, 

1978, p.301) 
 

Foi, portanto, relacionando esse plano piloto de Félix Vodicka com a “história 

dos efeitos” de Gadamer que Jauss erigiu uma História da Literatura centrada nos 



55 

 

efeitos ético-estéticos das obras sobre variadas épocas históricas.  Dessa maneira, 

percebe-se que na base da Teoria da Recepção está a orientação do Estruturalismo 

tcheco, que diferentemente do Estruturalismo francês da década de 60, abriu um 

campo de estudo no qual estética, recepção e historicidade se entrecruzaram.  

 De acordo com a metodologia de estudos de Jauss (2002), que visa à análise 

da “experiência do leitor” ou da “sociedade de leitores”, deve-se levar em 

consideração dois momentos na análise literária: o do “efeito”, momento 

condicionado pelo texto, e o da “recepção”, condicionado pelo destinatário. Nesse 

sentido, para a Estética da Recepção, os leitores constroem os sentidos das obras 

condicionados tanto pelos horizontes internos das obras quanto pelos contextos 

históricos dos próprios leitores. Sugestionado pela “história dos efeitos” e pela 

“dialética socrática” de Gadamer, Jauss assevera que essa prática metodológica de 

reconstituir os horizontes de expectativas em que as obras foram criadas e 

recebidas possibilita ao analista da literatura recuperar as perguntas latentes a que 

essas obras responderam provisoriamente.  

 Para ele, este conhecimento revelaria o impacto das obras ao longo de sua 

recepção histórica e as produções de sentidos, o que revela a sua concordância 

com Gadamer, pois, para ambos, não existe a “interpretação”, e sim “interpretações”. 

Em outras palavras, compreender-interpretar significa um acontecimento e um 

evento. Por esse motivo, na esteira do autor de Verdade e Método, Jauss desloca a 

noção de “verdade” do sentido, mesmo que provisória, para o poder da “dialética 

socrática” do que para a questão do método, haja vista ser essa orientação 

fundamental da Nova Hermenêutica. 

No que se refere à interação texto e leitor na Estética de Recepção fica claro 

que a noção do leitor implícito fundada por Roman Ingarden e potencializada por 

Wolfgang Iser foi englobada pelo projeto de Jauss, no entanto, ele criou outra 

categoria de leitor, “o leitor explícito”, para dar conta de seu empreendimento teórico. 

Segundo Robson Coelho Tinoco, em seu livro, Leitor Real e Teoria da Recepção – 

Travessias contemporâneas, esclarece que: 

 
Para Jauss, a estética da recepção resulta na mudança do foco para 
a apreensão de texto literário, foco em que o leitor assume uma 
condição indispensável para essa devida apreensão. Para o crítico, 



56 

 

há duas “posições” para o leitor, diante do texto: em uma, com 
conceitos derivados de Wolfgang Iser, tem-se o leitor implícito, 
percebido como elemento articulado às estruturas objetivas do texto; 
em outra, tem-se o leitor explícito, indivíduo sócio-histórico que 
absorve uma criação artística com as suas qualidades e defeitos. 
Assim, esse indivíduo-leitor se torna responsável pela recepção 
propriamente dita da obra e suas características ético-estéticas. 
(TINOCO, 2010, p.14) 

 
  
  Com a noção de leitor explícito, esse teórico transforma os leitores em 

intermediários entre o mundo da obra e o da vida. É essa categoria de leitor, criada 

pelo mentor da Estética da Recepção, que é a responsável por impregnar as 

leituras, historicamente concretizadas de valores estéticos, de expectativas, de 

normas e códigos literárias e, acima de tudo, de dilemas éticos que determinadas 

obras provocam nas sociedades.  

Por isso, Jauss deposita na reação dos leitores “explícitos” e no sistema 

literário a fonte de pesquisa do analista da Teoria da Recepção, que não deve se 

pautar na subjetividade dos leitores. Segundo Zilberman nos trabalhos desse 

teórico: 

 
Historicidade coincide com atualização, e esta aponta para o 
indivíduo capaz de efetivá-la: o leitor. Jauss altera o foco a partir 
do qual se analisam os fenômenos literários; mas, ao mesmo 
tempo, vê-se perante um conceito de leitor que arrisca defini-lo 
enquanto subjetividade variável, dependente de suas experiências 
pessoais. O perigo é desembocar no impressionismo, mas o autor 
o evita (...). Examinando a experiência literária do leitor, Jauss 
adverte que para descrevê-la, não é necessário recorrer à 
psicologia. Sua análise volta-se à recepção e efeito de uma obra 
no sistema objetivo de expectativas, que para cada obra, no 
momento histórico de seu aparecimento, no decorrer da 
compreensão prévia do gênero, da forma e da temática de obras 
anteriormente conhecidas e da oposição entre linguagem poética 
e linguagem prática. (ZILBERMAN, 1989, p.33-34). 

 

Nesse sentido, a análise de experiência estética do leitor que abarca o mundo 

da experiência só pode ser resgatada, historicamente, num sistema de referência 

objetivo de códigos literários, já que o modelo de leitor dessa teoria corresponde a 

um sujeito de pré-compreensão, no qual estão introjetados normas e valores 

estéticos que o habilitam a responder aos apelos da mudança do sistema literário. 



57 

 

Portanto, essa reação, ou sintoma primário da “interpretação”, deve ser levado em 

consideração, incondicionalmente, pelo analista da Teoria da Recepção. 

Por outro lado, por conta da inclinação para a reflexão estética, Jauss teve 

que romper com alguns pressupostos da Nova Hermenêutica. Como já vimos, tanto 

Heidegger quanto Gadamer empreenderam uma crítica severa à especulação do 

discurso estético, já que ambos defendiam que a verdade da arte se manifestava em 

nossa experiência direta com ela. Embora a teoria de Jauss se insira na “virada” 

hermenêutica iniciada por Heidegger, no que se refere à mundalização da 

compreensão e à concepção de seu leitor na práxis da leitura, ele, à revelia das 

orientações heideggerianas e gadamerianas, imbricou as sugestões da Nova 

Hermenêutica à discussão estética de Aristóteles e Kant e aos estudos do  

Formalismo Russo.  Desse modo, não é por acaso, que as investigações de Hans 

Robert Jauss começam pela experiência estética. Segundo ele: 

 
A diferença fenomenológica entre compreensão e discernimento, 
entre a experiência primária e o ato da reflexão, com que a 
consciência se volta para a significação e para a constituição de sua 
experiência, retorna, pela recepção dos textos e os objetos dos 
textos e dos objetos estéticos, como diferenciação entre o ato de 
recepção dos textos e dos objetos estéticos, como diferenciação 
entre o ato de recepção e o de interpretação do significado de uma 
obra; menos ainda, pela reconstrução da intenção de seu autor. A 
experiência primária de uma obra de arte realiza-se na sintonia com 
(Einstellung auf) seu efeito estético, isto é, na compreensão fruidora 
e na fruição compreensiva. Uma interpretação que ignorasse esta 
experiência estética primeira seria própria da presunção do filólogo 
que cultivasse o engano de supor que o texto fora feito, não para o 
leitor, mas sim, especialmente, para ser interpretado. (JAUSS, 2002, 
p.69). 

 
 

 Esse teórico alemão, de certo modo, ao propor essa plataforma de estudos 

voltada para a compreensão e o prazer, estava colocando em xeque a tradição da 

filologia alemã e o ensino de literatura na Alemanha.  Jauss, ao reabilitar as 

categorias aristotélicas de katharsis (comunicação artística), asthesis (prazer 

estético da percepção); a noção de juízo estético kantiano, assim como o conceito 

de desfamiliarização e desautomatização do Formalismo russo, fomentou as 

reflexões, nem sempre harmoniosas, em torno do ato receptivo. A emersão dessas 



58 

 

categorias e conceitos estéticos, incitadas por Jauss, trouxe à luz das discussões 

estéticas da segunda metade do século XX temas delicados como: a identificação 

estética, a comunicação artística, prazer estético e o valor da obra de arte. 

  Desse modo, o mentor da Estética da Recepção, em pleno prestígio da teoria 

estética da vanguarda artística e da difusão da cultura de massa, reabilitou noções 

estéticas que, em parte, iam de encontro à teoria estética de Theodor Adorno. Esse 

último filósofo instituiu uma teoria estética da negatividade, na qual os princípios de 

autonomia da arte, refletividade estética e transgressão artística e do status quo 

foram tomados como indício de “arte autêntica”.  Para Adorno, a questão do prazer e 

da identidade na “experiência artística” moderna estava condicionada à indústria 

cultural e a seu poder alienante. Segundo Jauss: 

 
Na Ästhetische Theorie de Adorno, estas funções, como toda a 
práxis estética da arte pré-autônoma, caem numa dialética formada 
entre afirmação e negatividade: em vista de uma práxis funesta, que 
ameaça reduzir toda experiência estética ao circulo de satisfação das 
necessidades manipuladas, ao comportamento consumista, apenas 
a obra de arte monádica ainda tem a força de, por efeito de sua 
negatividade e pela reflexão de seu contemplador solitário – 
contemplador que renuncia a todo prazer estético – de romper com a 
aparência do contexto geral de enfeitiçamento.  (JAUSS, 2002, p.79). 

 

Daí a polêmica de reabilitar a noção de experiência estética na segunda 

metade do século XX. Primeiramente, porque para Jauss, não era só a 

negativatidade, isto é, a transgressão às normas literárias, perceptivas e artísticas 

que tinham o poder de promover mudanças de horizontes dos leitores e emancipá-

los, já que, para o mentor da Estética da Recepção, o caráter afirmativo da arte, ou 

seja, o seu aspecto pré-formador, também o tinha. Na realidade, essa crítica dirigida 

a Adorno está relacionada à perspectiva diacrônica do projeto da História da 

Recepção de Jauss que tinha a consciência de que as artes de vanguarda após o 

seu período de impacto vão se tornando um horizonte afirmativo para os leitores à 

medida que se tornam clássicas e mesmo assim continuam a emancipá-los. 

Segundo Miranda: 

 
Jauss afirma que o clássico seria, desta forma, o paradigma perfeito 
da transformação da negatividade em função afirmativa: através da 
tradição, a negatividade progressiva transforma-se em positividade 



59 

 

progressiva. Com efeito, ele argumenta que a própria qualidade de 
ser clássico pressupõe uma segunda mudança no horizonte de 
interpretação, a qual oblitera a negatividade latente do antigo 
horizonte. A negatividade original da obra tornada clássica esconde-
se, por efeito da tradição, atrás de uma aparente obviedade 
inquestionável, a qual poderia, por sua vez, revesti-la de aspectos 
semelhantes aos produtos da indústria cultural. Deve-se admitir, no 
entanto, que abordar as chamadas “obras primas” por via de uma 
suposta afirmação do status quo é perder de vista a originária 
relação de tensão causada pelo texto e seu respectivo tempo 
histórico. (MIRANDA, 2007, p. 46). 

 
  
 Por outro lado, embora a índole da Estética da Recepção seja o Humanismo, 

o seu mentor não deixa de levar em consideração o valor estético das obras, pois, 

para Jauss, herdeiro também da desfamiliarização do Formalismo russo, não há 

emancipação sem “tensão” e impacto com as formas literárias. Para ilustrar essa 

concepção, é válido recorrermos à análise do impacto da obra Madame Bovary, de 

Gustave Flaubert, realizada por Jauss, em Teoria da Literatura como Provocação à 

História da Literatura (1994). Segundo Jauss, o escândalo social presente na obra 

de Flaubert visava “arrancar o leitor de Madame Bovary da certeza de seu juízo 

moral”. Para ele, do ponto de vista metodológico da Teoria da Recepção, o analista 

da literatura só pode resgatar esse impacto da obra através do próprio sistema 

literário, no qual as tramas entre as pré-concepções dos leitores e as normas 

vigentes da literatura e do mundo histórico urdem as experiências literárias. Por isso, 

de acordo com Jauss, não existe o grau zero da leitura, pois todos os leitores têm 

certa familiarização com as normas literárias vigentes de sua época, que os 

possibilita reexperenciá-los ou romper com os seus códigos. Desse modo, para esse 

teórico, a derrocada da moral francesa, através do romance se dá, sobretudo, 

primeiramente pelo tipo de narrativa adotado, isto é, impassível e extremamente 

agudo quanto à revelação da consciência mais íntima da personagem; em outras 

palavras, segundo ele, com Madame Bovary veio à tona o amoralismo da sociedade 

burguesa. 

 Além disso, outra rivalidade que Jauss teve que enfrentar com Adorno foi 

relativa à questão da identificação estética, isto é, o self.  Nessa polêmica entra em 

jogo a questão da aisthesis, o prazer estético e a katharsis (comunicação). No que 

se refere à teoria estética de Adorno, este militava em prol de uma recepção literária 



60 

 

                                                           

estritamente reflexiva, pois segundo ele: “Assim como o não-especialista não 

compreende os mais recentes desenvolvimentos da física nuclear, assim também o 

profano não apreende a pintura ou a música modernas muito complexas.” 

(ADORNO, 2008, p.354). Essa posição de Adorno, de certo modo, contrariava os 

propósitos de Jauss de erigir uma experiência estética pautada na comunicação 

artística, no prazer estético e na emancipação do leitor em sua dimensão estética e 

ética. Esse projeto levou-o a recorrer à dialética goethiana dos juízos estéticos, 

como podemos constatar nas últimas frases de seu ensaio O Prazer Estético e as 

Experiências Fundamentais da Poiesis, Aisthesis e Katharsis: “Há três classes de 

leitores: o primeiro, o que goza sem julgamento, o terceiro, o que julga sem gozar, o 

intermediário, que julga gozando e goza julgando, é o que propriamente recria a 

obra de arte.” (2002, p.103). Nesse sentido, o Humanismo de Jauss foi além dos 

pressupostos de alteridade que ele aprendeu com Gadamer, isto é, com aquela 

noção que o momento atual do intérprete torna-se imprescindível para evocar um 

“tu” do passado, pois a categoria do “leitor explícito”, criado por ele, que transforma a 

linguagem em mundo, reivindicou de sua teoria uma alteridade mais profunda entre 

o “eu” e o “objeto”. Segundo Luiz Costa Lima, em Jauss: 

 
A experiência estética, portanto, consiste no prazer originado da 
oscilação entre o eu e o objeto, oscilação pela qual o sujeito se 
distancia interessadamente de si, aproximando-se do objeto, e se 
afasta interessadamente do objeto, aproximando-se de si. Distancia-
se de si, de sua cotidianidade, para estar no outro, mas não habitar o 
outro, como na experiência mística, pois o vê a partir de si. (LIMA, 
2002, p.47) 

 
 
 

Isso comprova que por trás da dimensão macro da metodologia de estudo 

criada por Jauss, na qual, grosso modo, temos acesso às respostas dos leitores 

coletivizadas, o que facilmente a confunde com uma sociologia da leitura,16 há um 

 
16 Vale ilustrar a entrevista de Luiz Costa Lima concedeu à revista Ipotesi: P- O Sr. Foi o introdutor 
das teorias alemãs contemporâneas no Brasil, mais especificamente a teoria do efeito estético de 
Wolfgang Iser e a estética da recepção de Hans Robert Jauss. Qual o legado desse pensamento que 
redimensionou o papel do leitor no horizonte dos estudos literários? R- Meu interesse maior sempre 
foi por Wolfgang Iser, de quem tenho a honra de haver sido ou o tradutor ou o responsável por 
traduções de livros seus. Jauss era um excelente leitor e um excelente historiador da literatura. Mas 
nunca teve uma dimensão teórica. Por isso mesmo a teoria da recepção com facilidade recai em uma 



61 

 

                                                                                                                                                                                         

humanismo latente nessas “respostas” do público, pois elas são realmente uma 

transposição do que era linguagem em horizontes de mundos vividos.  Como lembra 

Fernando Romo Feito: “Não há por que escolher entre estética da recepção e 

ontologia, afirma igualmente Paul Ricouer (1983-1985; 154): através do sentido nos 

é dado sempre um mundo”.(RICOUER, 2007,p.180, tradução nossa)17

Desse modo, se reconhecermos na estética de Jauss a sua dívida para com a 

Nova Hermenêutica, que contribui para gerar novas fontes de produção de sentido, 

encontraremos nela um esforço “hermenêutico” para superar a distância que nos 

separa do passado. Esforço que o levou a unir à “dialética socrática” de inspiração 

gadameriana à Fenomenologia e à noção de compreensão como evento ontológico, 

para que ele pudesse dirigir a vocação dessas “teorias” para o Humanismo e para o 

mundo da vida (Lebenswelt).  

  

4.2 Paul Ricoeur: A Nova Hermenêutica e a Recepção Literária 

  

O filósofo francês Paul Ricouer construiu uma filosofia interdisciplinar com a 

literatura, pois ele, ao contrário de Hans Robert Jauss, não elaborou uma Teoria da 

Literatura, que na ótica de Paul de Man, deve unir Hermenêutica e Poética. Mas 

Como lembra Adna Cândido Paula: 

 

O filósofo [Paul Ricouer] se voltou para a linguagem e para a 
interpretação literária por considerar que nesse âmbito é que se pode 
compreender a dimensão da ação humana e sua implicação ética. 
Seu problema sempre foi filosófico. Mas, ao voltar sua atenção para 
o processo hermenêutico da interpretação literária, deparou-se com 
uma série de “problemas” comuns aos teóricos da literatura: a 
temporalidade do texto e do leitor, a questão da recepção, a estrutura 
do texto, a questão do contexto social e histórico, a representação, 
entre outros. O diferencial da análise de Ricouer da obra literária, em 

 
mera análise sociológica – do tipo como nos anos de tanto a tanto tal obra foi interpretada. (LIMA, 
2001, p.14) 

17  No hay por qué escoger entre estética de la recepción y ontologia, afirma igualmente Ricouer 
(1983-1985:154): a através del sentido siempre se nos da un mundo.(2007,p.180) 



62 

 

relação a uma parte considerável de filósofos, é que se pode 
perceber em suas considerações filosóficas que ele entende e 
respeita a natureza do objeto literário, seu conhecimento é profundo 
tanto das obras em si como dos estudos teóricos e da crítica 
(PAULA, 2010, p.24). 

 

 Essa interdisciplinaridade nos licencia a investigar na Hermenêutica de Paul 

Ricouer as suas contribuições para a recepção e interpretação literária. As reflexões 

desse filósofo relativas à recepção leitora estão relacionadas às sugestões da 

Fenomenologia de Husserl e da Nova Hermenêutica, embora ele inove ao conciliar a 

recepção à epistemologia da interpretação. 

Como se sabe, através de sua ênfase nas reflexões sobre a compreensão, a 

Nova Hermenêutica abriu importantes precedentes para uma Teoria da Recepção; 

mas, por outro lado, ela rompeu com os debates que envolvem a epistemologia da 

interpretação. Essa revolução foi empreendida pela Hermenêutica romântica que 

promulgou a unidade entre a compreensão e a interpretação (explicação) e 

desregionalizou a Hermenêutica, pois, se antes desse período ela era pensada em 

termos de domínios discursivos, isto é, o teológico, o jurídico, etc., a partir de então, 

passou a ser pensada através de leis e regras gerais, concepção a qual dissolveu as 

identidades dessas Hermenêuticas.   

Diante desse contexto, Paul Ricouer conseguiu, no século XX, reabilitar a 

reflexão em torno dos métodos e as suas identidades hermenêuticas e uni-la às 

contribuições da Teoria da Recepção. Desse modo, o filósofo francês, na esteira de 

Heidegger, “enxertou” a Hermenêutica na Fenomenologia, embora discordasse do 

autor de Ser e Tempo quanto à sua ontologia fundamental. De acordo com ele, 

havia duas maneiras de “enxertar” a hermenêutica na Fenomenologia, a de 

Heidegger que ele denominou de “via curta” e outra proposta por ele. Para Ricouer, 

Heidegger, em sua via curta, ao propor uma noção de compreensão fundamentada 

na existência, sem uma mediação, estaria possibilitando um acesso direto à 

ontologia, já que, como sabemos, o Dasein, na teoria deste filósofo, já existe 

compreendendo. Devido a isso, para o autor de O Conflito das Interpretações, 

Heidegger impôs à hermenêutica contemporânea a seguinte alternativa: ou se 

pratica a compreensão ontológica ou a epistemologia da interpretação. 



63 

 

Em contraposição a essa “via curta”, Ricouer propõe uma “via longa”, na qual 

o acesso à dimensão ontológica da compreensão só seria possível através da 

mediação da linguagem, pois para ele, é na linguagem que a ontologia da 

compreensão se manifesta. Através dessa “via longa” ele se propunha a realizar 

uma analítica que abarcasse desde a epistemologia da interpretação à ontologia da 

compreensão. Segundo ele: 

Meu problema será precisamente o seguinte: o que ocorre a uma 
epistemologia da interpretação, oriunda de uma reflexão da 
exegese, sobre o método da história, sobre a psicanálise, sobre a 
fenomenologia da religião, etc., quando ela é atingida, animada e, 
se assim podemos dizer, solicitada por uma ontologia da 
compreensão?. (RICOUER, 1969, p.10). 

 

Como se pode perceber, pelo menos na fase da Hermenêutica de símbolos, 

esse hermeneuta não se preocupou apenas com a Hermenêutica dos textos 

escritos, mas com todos os símbolos da cultura, isto é, os sonhos, a mística 

religiosa, etc. Cônscio disso, fomentou a discussão em torno do método, já que ele 

intuía que os símbolos são essencialmente multívocos e, por isso, interpelam 

interpretação.  

Com essa diretriz de trabalho filosófico, ele reabilitou o problema dos métodos 

oriundos da exegese, isto é, das práticas de interpretação de símbolos, discussão, 

aliás, de que Heidegger e Gadamer não se ocuparam. Mas, por outro lado, como 

podemos ver, na plataforma de seu trabalho filosófico, Ricouer leva a sério, apesar 

das ressalvas, a questão da ontologia da compreensão, pois, segundo ele o seu 

trabalho hermenêutico possui como telos (meta): uma ontologia. Entretanto, a sua 

ontologia é quebrada, já que, para o autor do Conflito das Interpretações, cada 

existente, em sua performance hermenêutica, aponta em direção a um modo de Ser, 

dentre tantos outros.  Além disso, essa performance revela-nos uma íntima relação 

ontológica entre os estilos hermenêuticos e os desejos e esforços das consciências 

dos existentes de se tornarem cada vez mais conscientes.  Desse modo, para esse 

filósofo, é só através da refletividade da consciência, fomentada pelas diversas 

ontologias hermenêuticas, que se pode vislumbrar uma compreensão ontológica. 

Como lembra Sérgio de Gouvêa Franco: 

 



64 

 

É por meio dessa crítica da consciência que se recupera a 
intenção heideggeriana de construir uma ontologia, ainda que aqui 
ela apareça somente como um horizonte. A ontologia está sempre 
ligada à interpretação: é somente no movimento da interpretação 
que percebemos o ser interpretado. Temos então uma ontologia 
quebrada. Se aceitarmos a contribuição psicanalítica, 
descobrimos o desejo na raiz do sentido e da reflexão. Se 
aceitarmos a contribuição da fenomenologia da religião, o sentido 
pode estar dado pelo futuro, por aquilo que está à frente. Assim, 
as mais diversas hermenêuticas, cada uma apontará em direção 
às raízes ontológicas da compreensão: esta é a etapa existencial. 
Não se trata aqui de uma ontologia triunfante, científica, mas de 
uma ontologia baseada na interpretação. (FRANCO, 1995, p.84). 

 

Assim, a Hermenêutica do símbolo de Paul Ricoeur inicia-se onde a 

Hermenêutica ontológica de Heidegger parou de dar respostas, o que leva esse 

filósofo a atribuir à “via de curta” de Heidegger o entrave para se desenvolver, 

filosoficamente, uma série de problematizações hermenêuticas, sobretudo, aquela 

relacionada à diversidade dos métodos de interpretação.  Devido a isso, esse 

filósofo lê criticamente a teoria do autor de Ser e Tempo, pois, como ele mesmo 

elucida: 

Porque essa reserva diante da Analítica do Dasein? Pelas duas 
razões que seguem: com a maneira radical de interrogar de 
Heidegger, os problemas que puseram em movimento nossa 
pesquisa, não somente permanecem não resolvidos, mas perdem-
se de vista. Como, perguntávamos, conferir um organon à 
exegese, isto é, à inteligência dos textos? Como fundar as 
ciências históricas face às ciências da natureza? Como arbitrar o 
conflito das interpretações rivais? Tais problemas não são levados 
em conta, propriamente, por uma hermenêutica fundamental. E 
isso de propósito: esta hermenêutica não está destinada a 
resolvê-los, mas a dissolvê-los. (RICOUER, 1969, p.13). 

  

O filósofo francês, na década de 1960, constatou que a unidade do falar 

humano tornou-se um problema, impelindo-o a refletir não só sobre o conflito das 

interpretações, isto é, em relação às suas “pretensões” de “totalitarismo” de umas 

sobre as outras, mas também no que se refere aos seus estilos hermenêuticos. Para 

ele, a origem do conflito das interpretações residia nos símbolos culturais, já que o 

símbolo é multívoco e, por isso, reclama interpretação. O símbolo estruturalmente 

apresenta um duplo sentido: um direto (literal-mundano) e outro indireto (secundário-



65 

 

espiritual-ontológico), no qual o primeiro por acréscimo designa o segundo, que, por 

sua vez, só pode ser designado pelo primeiro. Segundo Franco, para o filósofo 

francês: 

 
Os símbolos são primeiramente signos, ou seja, transmitem uma 
mensagem, uma mensagem verbal. O símbolo carrega dentro de si 
uma palavra. Mas os símbolos são um tipo especial de signo. O 
signo aponta para algo fora de si mesmo, que ele representa e 
substitui. O símbolo, por sua vez, é duplamente intencional, ele tem 
uma intenção segunda, posterior e distante. A relação entre sentido 
literal e o sentido propriamente simbólico, secundário, ultrapassa o 
campo da analogia. A relação é interna e difícil. (FRANCO, 1995, 
p.56) 
 

O símbolo, para o autor de O Conflito das Interpretações, não se limita à 

simples tradução analógica, como durante muito tempo se atribuiu à metáfora, mas, 

que pelo contrário, ele tem o poder de evocar uma multiplicidade de coisas, em 

outras palavras, o símbolo é inesgotável. 

 Ao constatar o poder de significação dos símbolos, Ricouer reconhece na 

cultura algumas “regiões” privilegiadas em seu poder de manifestar a equivocidade 

do símbolo. Para ele, essas “regiões” se identificam, por exemplo, com os símbolos 

cósmicos dos quais a fenomenologia da religião se ocupa, o simbolismo onírico 

tratado pela psicanálise e as criações verbais do poeta, lócus já feito por si só do 

terreno da linguagem. No que se refere à literatura, essa noção de símbolo está em 

sintonia com a concepção de literatura como linguagem saturada de sentidos como 

encontramos, por exemplo, na definição de Ezra Pound (2007), pois segundo este 

poeta e crítico, a Literatura é “linguagem carregada de significado”. 

Ao seguir essa definição de símbolo, o autor de O Conflito das Interpretações 

elabora uma lógica segundo a qual a presença de símbolo multívoco implica na  

interpelação da interpretação e vice-versa, o que, consequentemente, condiciona os 

problemas postos pelos símbolos às exegeses interpretativas. É justamente nessa 

reversibilidade que se inicia a fragmentação, o recorte do símbolo que os estilos 

hermenêuticos promovem, objetivando tornar o sentido multívoco do símbolo em 

sentido unívoco de acordo com a sua lógica simbólica, ou melhor, com a sua “grelha 

de leitura”, embora a equivocidade do símbolo seja irredutível a tais lógicas. Como 



66 

 

                                                           

acontece, por exemplo, nos estudos literários institucionalizados ou pela Crítica 

Literária. 

 Assevera Paul Ricoeur que  para vislumbrarmos o caminho da epistemologia 

da interpretação à ontologia da compreensão, precisamos levar em consideração os 

planos “semântico”, “reflexivo” e “existencial” que envolvem, de acordo com a sua 

concepção, o movimento hermenêutico. O filósofo entende por “plano semântico” o 

momento hermenêutico relativo à linguagem, isto é, a questão da interpretação de 

símbolos, discussão que enreda, consequentemente, a problemática dos estilos 

hermenêuticos e suas “grades de leituras”. No que se refere ao plano reflexivo, ele o 

toma como o desdobramento da consciência, dimensão hermenêutica, aliás, 

bastante destacada pelo filósofo, pois é ela que faz o intercâmbio entre o plano 

semântico (linguagem) e o plano existencial (ontologia).  

A compreensão ontológica para Ricouer  não se dá de forma direta e imediata 

como no Dasein heideggeriano, mas através das mediações da exegese-recepção 

de obras da cultura, já que ele acredita que a consciência só pode ter acesso a ela 

mesma por meio de mediações. Segundo estes pressupostos, a compreensão 

ontológica não é uma dádiva da existência, mas uma conquista que exige a 

epistemologia da interpretação e a tarefa existencial do leitor-intérprete. 

Dessa maneira, a decifração posta pelos símbolos da cultura está 

condicionada tanto pelos problemas colocados pelos próprios símbolos quanto por 

implicações ontológicas, isto é, pelo “desejo de ser” e “esforço por existir” do 

intérprete. De acordo com isso, o que nos motiva a colocar em refletividade do “Si”18 

em ação, através da exegese-recepção dos símbolos, é a nossa condição ontológica 

de desejar superar as nossas indigências através de nossas potências, isto é, do 

 
18 A escolha de Paul Ricouer pelo “Si”, pronome reflexivo, em vez do “Eu” revela a preocupação desse 
filósofo em não cair não tradição da Filosofia do cogito que tornou a consciência do homem 
transparente para si.  Como ele mesmo afirma em “O si-mesmo como o outro”: a sua hermenêutica 
do “si” se situa entre a tradição do cogito, defendida por Descartes, Husserl, etc. e do anti-cogito, 
estandardizada por Heidegger, Freud e Nietzsche. Para ele, a consciência só pode se apropriar de si 
mesma de forma mediada, que no caso de sua filosofia, se realiza através da exegese dos signos e 
símbolos da cultura, como por exemplo, poemas, romances e simbólicas privadas. Nesse caso, só 
através do “si”, que possui a ação de refletir, é que se podemos atingir o “Eu”. 



67 

 

                                                           

esforço. 19 Ricouer nos ensina, portanto, que a consciência é um horizonte a ser 

perseguido, ou melhor, é uma Terra Prometida. Essas noções de existência foram 

herdadas, em parte, do Personalismo de Emmanuel Mounier, pois segundo esse 

filósofo: 

 
Vê-se, desde já, o paradoxo central da existência pessoal. Ela é o 
modo genuinamente humano da existência; no entanto, deve ser 
incessamente conquistada; a própria consciência só lentamente se 
desprende do mineral, da planta e do animal que pesam em nós. A 
história da pessoa será, pois, paralela à história do personalismo. 
Não se desenrolará apenas no plano da consciência, mas, em toda a 
sua amplidão, no plano do esforço humano por humanizar a 
humanidade. (MOUNIER, 2007, p.11). 

 

 Esse “humanizar a nossa humanidade”, na teoria do autor do Conflito das 

Interpretações, está relacionado a uma compreensão ontológica, isto é, ao 

entendimento do significado figurado das obras simbólicas da cultura que só pode 

emergir através do trabalho do pensamento, em especial da reflexividade, pois, 

como lembra Ricoeur, o símbolo dá o que pensar. Daí o motivo da teoria 

hermenêutica desse filósofo não desconsiderar a contribuição da epistemologia da 

interpretação, pois, segundo ele, é ela que alimenta a reflexão. Por isso, quando o 

nosso “Si” se pergunta, por exemplo, sobre a arquitetura verbal do poema de João 

Cabral de Melo Neto e desenvolve uma “sintaxe estrutural” do poema de Cabral, 

mostra-se a “dependência” do pensamento hermenêutico à ontologia da linguagem-

sistema do Estruturalismo, tal como, quando o nosso “Si” se pergunta pela ausência 

da figura feminina nos poemas de Fernando Pessoa e desenvolve uma análise 

desse recalque, ele sela a sua dependência com a arqueologia do sujeito da 

Psicanálise.  A esse respeito, lembra-nos Paul Ricouer: “é desenvolvendo uma 

arqueologia, uma teleologia e uma escatologia que a reflexão se suprime como 

 
19 De acordo com Paulo Matos Peixoto (2003), em seu livro Mitologia Grega, quando a deusa Afrodite 
nasceu os deuses deram um festa, na qual estava presente Póros (Recurso), filho da Prudência. Ao 
findar a festa, Pênia (Pobreza) viera esmolar as sobras das comidas, quando avistou Póros dormindo 
aborrotado de néctar no jardim e “dormiu” com ele objetivando ter um filho com ele, “por causa de sua 
falta de recurso”, que de fato vingou e se chamou Eros (Amor). De acordo com esse fundamento do 
mito de nascimento de Eros, Paul Ricouer fundou  a sua concepção de existência uma dialética entre 
a falta, indigência (Pênia) e o dinamismo progressivo (Póros). 



68 

 

reflexão.” (RICOUER, 1969, p. 24). Dessa forma, o filósofo atribui aos métodos de 

interpretação horizontes ontológicos, que ao serem orientados pela refletividade do 

“Si”, nos conduz, como dádiva, à compreensão ontológica.  

Ele sugere que, em nossas exegeses e leituras dos símbolos, levemos em 

consideração a dialética existente entre os sentidos dirigidos para a regressão e 

prospecção.  Assim, as verdadeiras estruturas simbólicas são determinadas tanto 

regressivamente (arqueologia freudiana) quanto prospectivamente (Fenomenologia 

do Espírito de Hegel), já que elas são, simultaneamente, ocultamento e profecia.  

Graças a esse duplo apelo, somos impelidos nas práticas exegéticas a orientar 

nossa interpretação para trás e/ou para frente. Daí Paul Ricouer perceber na 

arqueologia freudiana um estilo hermenêutico que se orienta para as figuras 

arcaicas e simbolizantes, o que nos conduz, hermeneuticamente, a buscar os 

significantes-chave do texto ou do sujeito, enquanto a  Fenomenologia nos convida 

para uma inteligibilidade voltada para a prospecção e para a síntese progressiva do 

sujeito ou do texto. Como se percebe no quadro comparativo abaixo: 

Teleologia Hegeliana 

(Segundo Paul Ricouer) 

Arqueologia Freudiana 

(Segundo Paul Ricoeur) 

Objetividade Subjetividade 

Prospecção Regressão 

Sintético Analítico 

Inteligibilidade de Frente para Trás A Inteligibilidade Precedente sempre 

Figuras Anteriores 

Figuras Posteriores Figuras Anteriores 

Terminal Primordial 

Constituinte Explicação dos Jogos de Máscaras, 

Substituições, Mitificações. 



Figuras Novas Significantes Chaves já Sempre 

Presentes 

Texto Lacunar, Truncado. Sentidos Suscitado pelos Símbolos 

  

 Em tese, Paul Ricouer busca dissolver a dicotomia arqueologia e teleologia 

através de uma dialética entre ambos, pois, como afirma Franco: “Ricoeur chega a 

afirmar que só tem arché20 quem tem telos.21 Para ele, a reflexão só supera a 

abstração teórica e participa da concretude da vida caso seja capaz de se referir à 

dialética entre o início e o fim.” (FRANCO, 2005, p. 201). Esse filósofo vê nesses dois 

estilos hermenêuticos, a possibilidade de perceber o homem em sua totalidade, já 

que estamos emaranhados ao mesmo tempo com a nossa a infância, isto é, com os 

fantasmas “arcaicos”, assim como em direção a nossa adultez. 

 Embora Ricouer (1969) percebesse uma teleologia implícita na psicanálise de 

Freud, como ele fez questão de elucidar em o Conflito das Interpretações, ao 

transcrever a seguinte frase do pai da Psicanálise: Wo es war, soll ich werden. 

(Onde “Id” era, “Eu” devo tornar-me.), ele, ao longo de sua trajetória filosófica, 

mostrou-se insatisfeito com a questão da “esperança” na teoria psicanalítica. Como 

nos lembra Heleno: 
Diremos, então, que aquilo que Ricouer contrapõe a Freud é, no 
fundo, a esperança. É que apesar da importância da arqueologia do 
símbolo haverá sempre - um futuro do homem – que se deixa ler na 
antecipação e na esperança. (HELENO, 2001, p.126) 

  

A contribuição pessoal desse filósofo à Hermenêutica foi, sem dúvida alguma, 

a esperança no homem que, ao interpretar e recepcionar as obras da cultura, 

alcança a sua consciência e a promessa de gozo de uma vida ética.  

 Para o autor de O Conflito das Interpretações, em tese, os símbolos são 

simultaneamente regressivos e prospectivos, entretanto, para ele, os símbolos da 

cultura são predominantemente prospectivos e os oníricos retrospectivos. Segundo 

esse filósofo, os símbolos culturais revelam eminentemente o caminho do homem 

rumo à sua adultez, enquanto que os símbolos oníricos se caracterizam mais pela 
                                                            
20  Origem 
21 Meta 

69 

 



70 

 

                                                           

regressão e pelos significantes-chave; embora isso não signifique que as obras da 

cultura não sejam, em parte, regressivas e nem que os sonhos sejam prospectivos. 

Em relação aos símbolos culturais, afirma o  filósofo: 

  
A cultura outra coisa não é senão essa epigênese, essa ortogênese 
das “imagens” do tornar-se adulto do homem. A criação das “obras”, 
dos “monumentos”, das “instituições” culturais, não é uma projeção 
do poder simbolizante evidenciado pela análise regressiva, mas a 
emergência de uma Bildung. Falarei, se quiserem, de função 
“formativa”, não mais apenas “projetiva”, para designar essas 
emergências simbólicas que lastreiam a promoção da consciência de 
si. Os símbolos, aqui, exprimem promovendo aquilo que exprimem. É 
desse modo que eles são uma Paidéia22, uma Educação, uma 
Eruditio, uma Bildung23 – não é um sonho: o sonho dissimula, a obra 
da cultura desvela e revela. (RICOUER, 1969, p.102) 

 

 É nesse ponto, portanto, que esse filósofo passa a dialogar com a Nova 

Hermenêutica, ou seja, com a celebração do ouvir e do recepcionar, já que todo o 

empreendimento reflexivo do “Si” tem por telos a compreensão ontológica das obras 

da cultura. Além de seu diálogo direto com Heidegger e Gadamer, Ricouer vai 

adentrar no horizonte da Nova Hermenêutica através da teologia de Rudolf 

Bultmann. Este teólogo deu ao seu estudo uma orientação existencialista calcada 

nas reflexões de Heidegger, o que o levou a elaborar o conceito de 

“desmitologização”, que, a despeito do nome, em nada remete à dissolução dos 

mitos bíblicos em prol de uma inteligibilidade racionalista. Ao invés disso, pretende 

realçar nos mitos bíblicos o seu significado original e salvífico. Baseado na noção de 

apelo da consciência em Heidegger, 24 Bultmann relacionou, intrinsecamente, a 

 
22 Educação do homem grego 
23 Formação 
24   Devemos conceber o termo “consciência” dissociada da filosofia do cogito, mas de acordo com o 
existencialismo, pois como  ele próprio  define em Ser e Tempo: “Como devemos, então, determinar o 
que se fala nessa fala? Que apelo a consciência faz para o interpelado? Em sentido rigoroso, nada. O 
apelo não exprime nada, não fornece nenhuma informação sobre acontecimentos do mundo, nada 
tem para contar. Muito menos pretende iniciar, no próprio interpelado, uma “conversa consigo 
mesmo”. “Nada” é con-fessado para o si-mesmo interpelado, mas este é apelado para si mesmo, ou 
seja, para assumir o seu poder-ser mais próprio. Correspondendo à sua tendência, o apelo não 
coloca a si-mesmo interpelado numa “negociação” consigo mesmo mas, enquanto um fazer apelo 
para o seu poder-ser mais próprio, o apelo é uma “a-pelação”(para “adiante”) da presença suas 
possibilidades mais próprias.(HEIDEGGER, 2009, p.352) 

 



71 

 

                                                           

hermenêutica bíblica à orientação existencial do homem para o futuro. Desse modo, 

Ricouer, para elevar o símbolo ao status de problema filosófico, recorreu às 

justificativas da desmitologização, para torná-los, por meio das obras da cultura, 

uma região de “a-pelação” privilegiada para que o homem que tenha um 

compromisso consigo mesmo. Segundo Franco: 

 
Para trazer o símbolo ao status de filosofia, Ricouer propõe um 
verdadeiro trabalho de desmitologização da linguagem simbólica. Ele 
quer extirpar do símbolo tudo aquilo que é inevitável à mentalidade 
moderna, mas quer ao mesmo tempo recolher toda a sua força 
reveladora. Propõe, então, uma circulação entre o material que o 
símbolo oferece ao pensamento humano e a crítica que recebe e 
decifra este material. Uma circulação algo parecida com a circulação 
proposta pela teologia medieval: “É preciso crer para compreender e 
compreender para crer”. O que Ricouer está propondo é dar crédito 
ao símbolo (crer), para que todo seu potencial realize. Dar crédito 
não ingenuamente, porque o que propõe é fazer passar o símbolo 
pelo crivo da critica. (compreender). (FRANCO, 1995, p.99) 

 
 
 

  O filósofo Paul Ricouer elege como protótipo para reflexão, dentre outros 

símbolos autênticos, aqueles que dão o que pensar e por isso merecem a “crítica do 

compreender”: as obras gregas Édipo Rei e Édipo em Colono, de Sófocles. Ele vê, 

na exegese-recepção dessas duas obras, um caminho possível para o homem 

conquistar a sua Bildung. Segundo ele, se por um lado podemos explicar, através da 

ontologia hermenêutica da Psicanálise, os jogos de máscaras inerentes aos dramas 

de Édipo, isto é, a origem libidinal do incesto e parricídio cometido por ele, por outro 

podemos realizar um movimento de prospecção, na qual assistiríamos ao adultecer 

da consciência da personagem em Colono. Nessa perspectiva, poderíamos “assistir” 

a transformação do primeiro Édipo impulsivo, vaidoso e presunçoso num segundo 

homem, em Colono, enrobustecido eticamente. Segundo Ricouer, no segundo 

momento da tragédia, assistimos à tragédia da “consciência de si” da personagem, 

que nos levaria a apreender os dilemas éticos da personagem Édipo.25  Veríamos aí 
 

25  Segundo Paul Ricouer, em Percurso de Reconhecimento: Se há uma coisa que é demonstrada por  
Édipo em Colono é que o personagem trágico, por mais abatido que esteja pelo sentimento do  
caráter irresistível das forças sobrenaturais que governam os destinos humanos, continua a ser o 
autor dessa  ação íntima  que consiste  em  avaliar  seus próprios atos, singularmente na condição de 
retrospecção. Embora a infelicidade seja a nota dominante da tragédia de Édipo em Colono, a ponto 



72 

 

                                                                                                                                                                                         

se concretizar através dessas duas obras, portanto, o telos implícito: “Onde antes 

“Id” havia um “Eu” tornar-se.” 

Daí o fato desse filósofo enfatizar que a consciência só pode ter acesso a si 

através da recepção dessas obras autênticas da cultura, como no caso das Édipo 

Rei e Édipo em Colono, pois é diante delas que a reflexão, isto é, o “Si” vê-se diante 

de uma tarefa e a caminho da Bildung (formação). De acordo com isso, declara 

Ricouer: 

 
Meu “Si” – se ouso dizer – é recebido da opinião de outrem que o 
consagra. Mas essa constituição dos sujeitos, essa constituição 
mútua por opinião, é guiada por novas figuras de que podemos dizer, 
num sentido novo, que são “objetivos”. Nem sempre a elas 
correspondem instituições. Não obstante, essas figuras do homem 
precisam ser procuradas nas obras e nos momentos da arte e da 
literatura. É nessa objetividade de novo tipo que prossegue a 
prospecção da possibilidade do homem. Mesmo quando Van Gogh 
pinta uma cadeira, ele pinta o homem, projeta uma figura humana, a 
saber, o que tem este mundo representado. Os testemunhos 
culturais fornecem, assim, a densidade da “coisa” a essas “imagens” 
do homem: fazem-nos existirem entre os homens (entre les hommes) 
e entre (parmi) os homens encarnando-as em “obras”. É através 
dessas obras, pela mediação desses monumentos, que se constitui 
uma dignidade do homem e uma estima de si. Enfim, é neste nível 
que o homem pode alienar-se, degradar-se, tornar-se ridículo, 
aniquilar-se. (RICOUER, 1969, p.97) 

  

 

É, portanto, mediante a interação da reflexidade do “Si” com a alteridade da 

obra que encontramos um conceito central da Hermenêutica filosófica de Ricouer, 

oriundo das reflexões da Teoria da Recepção: a “apropriação”.  Esse termo tem 

profunda relação com as descobertas da Nova Hermenêutica, já ele é a versão 

ricoueriana da palavra “aplicação”.   

Embora Gadamer e Paul Ricouer prestigiem o momento da recepção da obra 

de arte, o primeiro através da “aplicatio” e o segundo pela “apropriação”, eles 

discordam quanto à noção de distanciação, isto é, a distância temporal entre o 

 
de refutar a culpabilidade antiga, essa infelicidade ganha a dimensão do próprio agir, enquanto 
suportado de um modo responsável. A peça escalona, sobre esse trajeto da resistência, a progressão 
da infelicidade sofrida para a infelicidade assumida. (2006, p.94) 



73 

 

contexto original do texto e o momento de sua recepção.  Segundo José Manuel 

Morgado Heleno: 

 
Se a – distanciação - era inevitável para Gadamer – pois histórica e 
culturalmente os textos estão – alienados -, Ricouer acentua a 
necessidade de ultrapassar a alternativa entre – distanciação – e – 
participação, ao propor uma noção – produtiva – de distanciação 
(cf.pp.323-324). Escreve Madison a propósito desta questão: - A 
distanciação é produtiva nisso que, ao “alienar” o texto de seu 
contexto original, confere ao texto uma espécie de – “autonomia”, 
libertando-o desse modo para aquilo que é efetivamente a sua 
verdadeira vocação, nomeadamente, o facto de ser “reactualizado” 
em novos contextos (tornando-o deste modo um texto 
“genuinamente” vivo). Ora, é está – reactualização que Ricouer 
chama de – apropriação –(Aneignung) em vez de – aplicação –
(Anwendung). (HELENO, 2001, p.384-385) 
 

Essa discordância se deve, em parte, ao fato de Ricouer, a despeito da 

linguagem-diálogo gadameriana, cultivar os debates da Semiótica e da Semântica 

no que diz respeito à abordagem hermenêutica do texto. Além disso, soma-se a tal 

divergência, a concepção de alteridade nutrida por esse filósofo, nitidamente, 

baseada no self (Si) o que o levou a definir a “apropriação” como a captação daquilo 

que nos é estranho, isto é, das obras da cultura como nossas. Para o filósofo, a 

busca da verdadeira consciência só pode ser alcançada quando abraçamos a 

singularidade do outro como a nossa. Isto não significa dizer que o leitor-intérprete 

em sua exegese-recepção dos símbolos a faça num retiro de acomodação e paz, 

pois como lembra Mounier: “O mundo dos outros não é um jardim de delícias. É uma 

provocação permanente à luta, à adaptação e à superação.” (2007, p.37).  Assim 

sendo, quando abraçamos, por exemplo, a “singularidade” de João Cabral de Melo 

Neto, Guimarães Rosa ou Fernando Pessoa, estamos travando um compromisso 

com a poeisis de nossa consciência, ou seja, cultivando o nosso “Si”. De acordo com 

Ricouer (1991), em O si-mesmo como um outro, a alteridade é uma dimensão 

constitutiva da subjetividade, já que ampliamos nossa alteridade quando nos 

colocamos no lugar de outrem, assim como por nos transformar devido às nossas 

experiências com o outro. 

 É importante frisar que, para Paul Ricouer, em estudos posteriores a O 

Conflito das Interpretações, as próprias narrativas configuram (representam) o “Si”, 



74 

 

                                                           

isto é, elas põem em jogo a ação e passividade da economia da vida humana, tal 

como vimos nas tragédias Édipo Rei e Édipo em Colono. Por essa razão, ele não 

concebe a leitura compreensiva desarticulada de um compreender-se, ou melhor, de 

um self (identificação com a configuração narrada), pois para ele não há leitura sem 

interação, interlocução e identificação, como podemos perceber abaixo: 

 

A leitura como meio em que se opera a transferência do mundo da 
narração – e, portanto, também do mundo dos personagens literários 
– ao mundo do leitor, constitui um lugar e um vínculo privilegiados de 
afeição do sujeito que lê. A catharsis do leitor, poderíamos dizer, 
retomando livremente algumas categorias da estética da recepção de 
H.R. Jauss, se opera se ela procede de uma aisthésis prévia, que a 
luta do leitor com o texto transforma em poiésis. Parece, desse 
modo, que a afeição do si pelo diverso de si encontra na ficção um 
meio privilegiado para as experiências do pensamento que não 
poderiam eclipsar as relações “reais” de interlocução e de interação. 
(RICOUER, 1991, p.384) 

 

Nesse ponto, as teorias de Ricouer e Jauss convergem para um solo comum, 

já que ambos foram dois dos mais importantes pensadores em reativar o debate em 

torno da experiência estética e da comunicação artística no século XX. Ricouer 

confessadamente atribuiu a Jauss a responsabilidade de tê-lo feito enxergar a 

relação entre o mundo da obra e o mundo do leitor,26 Influência que o filósofo 

francês encaminhou para recepção “selfica” e ética do leitor. 

 Além disso, enquanto Jauss encontrou na “dialética sócratica” o meio para se 

chegar ao mundo da vida, Ricouer o visa por meio de uma epistemologia da 

interpretação, que ao mesmo tempo em que nos possibilita uma ascese à 

compreensão ontológica, transformam, igualmente, os nossos de esforços de nos 

 
26 Relata Ricouer em A Critica e a Convicção: “Devo o reconhecimento da função de passador, típica 
do leitor, a Hans Robert Jauss e à chamada escola da – recepção -, que é, aliás – diga-se de 
passagem -, um ramo derivado mais ou menos herético, da hermenêutica de Dilthey e de Gadamer. 
Espanto-me depois por não ter estado mais cedo atento a este papel do leitor enquanto mediador 
entre linguagem e mundo, uma vez que toda a exegese bíblica, mas também toda a filologia clássica, 
assenta numa história de leituras, digamos dos - actos de leitura-, para retomar o título do livro de 
Wolfgang Iser.” (RICOUER, 1995, p.142). 



75 

 

                                                           

tornarmos mais conscientes de uma ontologia do saber.27 Nesse sentido, parece 

que depois da Fenomenologia, que tem por telos a ontologia, as noções de 

compreensão e existência tornaram-se inseparáveis, assim como o discurso do 

método apriorístico, com suas grelhas de leituras, foi arregimentado também para os 

horizontes do Ser. 

 

 

CONCLUSÃO 

 

O nosso percurso arqueológico rumo aos fundamentos da Nova 

Hermenêutica mostrou-nos que, a partir da Hermenêutica romântica, os interesses e 

as concepções dessa prática milenar sofreram modificações significativas. Desse 

modo, quando Schleiermacher imbricou a compreensão na interpretação, já que, 

para ele, os problemas da interpretação eram inerentes aos da compreensão, ele 

abriu precedentes para se pensar cada vez mais sobre o evento da compreensão. 

Com essas idéias, o teólogo e hermeneuta alemão orientou os estudos 

hermenêuticos para o “ouvir” e o “diálogo”, isto é, para os  fundamentos primários da 

recepção. 

Desse modo, a propensão à compreensão proveniente do século XIX filiou-se 

ao discurso existencialista de Heidegger, que transformou a compreensão em 

evento ontológico, deslocando a ênfase do texto para existência, pelo menos no que 

se refere a Ser e Tempo. Nessa mesma direção, seu discípulo Hans-Georg 

Gadamer seguiu rumo à tradição da compreensão voltada para o diálogo e fundou 

uma Hermenêutica pautada numa espécie de diálogo socrático. 

Por outro lado, soma-se a essa trajetória da Hermenêutica o advento da 

Fenomenologia, criada por Husserl, que, através de sua proposta de intuição 

racional, ofertou-nos uma nova imagem da produção de sentido.  

 
27 Lembramo-nos Franco que: “É muito importante notar, porém, que Ricouer não se transforma em 
um existencialista. Seu tema é existencial, mas a sua metodologia não é existencialista. É 
hermenêutica. Ele interpreta as expressões existências, em vez de diretamente analisar a experiência 
humana.” (FRANCO, 1995, p.43). 



76 

 

No sentido aqui proposto, tanto A Nova Hermenêutica quanto a 

Fenomenologia de Husserl legaram ao século XX novos ethos à interpretação e à 

compreensão, realidade que não tardou a chegar aos Estudos Literários, 

principalmente no que se refere à teoria da recepção. 

De acordo com tal perspectiva, a partir do conceito de leitor implícito, nascido 

de uma fusão entre a Fenomenologia e o Formalismo, constatamos que o evento da 

compreensão-interpretação, isto é, da recepção, constituiu-se na imagem de um 

leitor regionalizado na consciência que doa às tessituras estéticas as suas 

significações presentes e ausentes. Dessa forma, a criação de Ingarden de 

orientação mentalista cria o estatuto de uma recepção literária eminentemente 

estética.  

A sugestão do leitor implícito foi amplamente recebida pela escola de 

Konstanz na Alemanha, notadamente pelos teóricos Wolfgang Iser e Hans Robert 

Jauss.  Interessa-nos, particularmente, a apropriação desse conceito feita por Jauss, 

pois ele soube integrá-lo à noção de leitor explícito, isto é, a entidade leitora capaz 

de fazer a transposição da linguagem da obra para a do mundo. 

Evidentemente, Jauss conseguiu dar o passo do leitor implícito para o 

explícito, por causa das sugestões da Nova Hermenêutica, que defendia a 

mundalização da compreensão. Por esta razão, certamente, sem a posse desta 

noção, o seu projeto não teria sido possível. Fiel às convicções de seu antigo 

professor, Hans-Georg Gadamer, o mentor da Teoria da Recepção não via no 

método a “verdade”, por isso apostou, como o autor de Verdade e Método, em uma 

dialética socrática na qual o jogo de pergunta e de resposta faria emergir como num 

evento as questões estéticas e éticas que o tema da obra suscita.  

 Poderíamos argumentar contra a tese de Terry Eagleton de que o leitor 

fenomenológico constitui um problema epistemológico, já que, para ele, tal leitor só 

existe quando concretiza a obra, uma vez que, pelos menos para a Estética de 

Jauss, não ocorre uma simples concretização da obra, mas sempre a transmutação 

do que era apenas linguagem em testemunhos de mundos vividos pelos leitores. 

Além disso, é mais importante frisarmos a vocação humanista da Teoria da 

Recepção, já que a noção de emancipação do leitor de Jauss não é de caráter 



77 

 

unicamente estético, pois, ela está também relacionada aos conflitos éticos vividos 

na interface do mundo da obra e da vida.  

É, portanto, através das concretizações, ao longo da história das recepções 

que podemos assistir os “acentos” históricos das recepções, isto é, os horizontes 

dos mundos e seus conflitos éticos que engendram as concretizações das obras 

literárias. Mas, como observarmos, a imersão da vida na literatura, assim como a 

identificação do leitor com o mundo da obra na teoria de Jauss, encontra, 

certamente, resistência na teoria estética de vanguarda de Adorno, que prima por 

um distanciamento estético estritamente reflexivo e por uma visada intelectualista.  

Por outro lado, o filósofo Paul Ricouer, que caminhou em cotejo com os 

saberes literários, propunha, assim como Heidegger, uma ontologia da 

compreensão, mas, como vimos, ele discordava da noção de compreensão 

fundamental do autor de Ser e Tempo.  De forma eclética, Ricouer uniu a tradição da 

filosofia mentalista do cogito com a dos pensadores do anti-cogito, como Freud, 

Heidegger, dentre outros. Em outras palavras, Paul Ricouer amalgamou o 

Existencialismo, a Hermenêutica e Fenomenologia Husserliana para vislumbrar a 

compreensão ontológica. O autor de O Conflito das Interpretações, diferentemente 

da Nova Hermenêutica, regressa à consciência de forma muito peculiar: primeiro ele 

a transforma em “cogito ferido” que não visa o assenhoreamento de tudo, mas da 

concepção de uma tarefa a  cumprir.  Além disso, Ricouer não se conforma apenas 

com a intuição racional proposta por Husserl e reabilita as discussões em torno da 

teoria da interpretação, com os seus métodos, já que ele acreditava que a 

inteligência da interpretação alimentava a reflexão. 

E é justamente na reflexividade, paradoxalmente, que a influência da Nova 

Hermenêutica se fez presente em Ricouer. Sugestionado por Gadamer, ele criou o 

conceito de “apropriação” como correspondente ao aplicatio do conceito reativado 

pelo autor de Verdade e Método. Desse modo, com a sua noção de tornar o que era 

o “outro” em “meu”, o filosofo francês cada vez mais amadurece a noção de 

identidade do leitor com as obras de arte (self). Paul Ricouer vê nas obras de arte o 

terreno ideal para que  os homens possam cumprir a tarefa de buscar a sua adultez. 

Isso significa que Heidegger se faz presente na teoria de Ricouer via Bultimann, pois 

ele levou a sério a noção de desmitologização do teólogo alemão que preconiza que 



78 

 

as mensagens bíblicas tinham o poder de orientar os homens para o seu futuro, 

versão, aliás, teológica do “apelo da consciência” de Heidegger. 

Dessa forma, as divergências presentes nos livro O Conflito das 

Interpretações em relação às idéias de Heidegger não passam de desvios de pontos 

de vista. Se analisarmos com atenção, o telos que Ricouer segue é eminentemente 

heideggeriano, já que ele se ocupa da conquista do Ser mais próprio do homem. Por 

isso, se há o resgate do método em Paul Ricouer, ele não pode ser confundido com 

um realismo científico, mas uma prática com um fundamento ontológico, herança da 

Fenomenologia.  

Pelas razões assinaladas, orientamos nossa conclusão para as teorias da 

recepção que nasceram amalgamadas com a revolução da  Nova Hermenêutica e 

que  apresentam  uma vocação natural para o mundo da vida, pois a compreensão 

essencial estabelecida por estas teorias não se limita ao diálogo, mas à 

emancipação do homem, lição, aliás, que possui fortes ressonâncias do pensamento 

de Heidegger.  Por isso, qualquer analista da literatura que tenha o propósito de se 

aproximar dos estudos da recepção e do leitor fenomenológico deve considerar a 

sentença de Maria da Glória Bordini, a saber: “é a vida que dita as regras para a 

fenomenologia, não o contrário.” (BORDINI,1990,p.51) 

 

REFERÊNCIAS 

 

ADORNO, Theodor. Teoria Estética. Rio de Janeiro: Edições 70, 2008. 

ALBERTINI, Verena. A Existência na História: revelação e riscos da Hermenêutica.  
Estudos históricos-historiografia. Rio de janeiro, v.9. nº 17, p.31 -57, 1996. 

AUDI, Robert. (org.). Dicionário de Filosofia de Cambridge. São Paulo: Paulus, 2006. 

BORDINI, Maria da Glória. Fenomenologia e Teoria Literária. São Paulo: 
Edusp,1990. 

Bosi, ALFREDO A Fenomenologia do Olhar. In: NOVAES, Adauto (org) O olhar, São 
Paulo: Companhia das Letras, 1993. 

CAMPOS. Maria José. (Org). Hermenêutica e Poesia. O pensamento poético. 
Benedito Nunes. Belo Horizonte: Humanitas, 2007. 



79 

 

COMPAGNON, Antoine.  O Leitor. In: Demônio da Teoria. 3.ed. Belo Horizonte:  
UFMG, 2006. 

CASANOVA, Marco Antônio. Apresentação à Edição Brasileira. In: Hermenêutica da 
Obra de Arte. São Paulo: Martins fontes, 2010. 

CHAUÍ, Marilena. Convite à filosofia. 5.ed. São Paulo: Ática, 1996. 
 
CÕRTES, Norma. Descaminhos do Método Notas sobre História e Tradição em 
Hans-Georg Gadamer. Revista Varia História. V.22, nº 36, junho/ dezembro de 2006. 

DARTIGUES, André. O que é Fenomenologia. São Paulo: Centauro, 2010. 

DOS SANTOS, Carmen Sevilla. Teoria do Efeito estético e Teoria histórico-cultural. 
o leitor como Interface. Recife: Bagaço, 2009. 

EAGLETON, Terry. Fenomenologia, hermenêutica, Teoria da Recepção. In: Teoria 
da Literatura. Uma Introdução. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 

POUND. Ezra. ABC da Literatura. São Paulo: Cultrix, 2007. 

______________. A Política do Ser. In: Ideologia da Estética. Rio de Janeiro: Jorge 
Zahar, 1993.p.210-230. 

FEITO, Fernando Romo. Hermenéutica, Interpretación, Literatura. Barcelona: 
Anthropos, 2007. 

FRANCO, Sérgio de. Hermenêutica e Psicanálise na Obra de Paul Ricouer. São 
Paulo:Loyola,1995. 

GADAMER, Hans-Georg. Verdade e Método. Traços fundamentais de uma 
hermenêutica filosófica. vol. I 10.ed ; Petrópolis: Vozes, 2008 

________________.  Verdade e Método. Traços fundamentais de uma 
hermenêutica filosófica. vol. II 4.ed. Petrópolis: Vozes, 2009. 

________________. Hermenêutica da Obra de Arte. São Paulo: Martins Fontes, 
2010 

______________. Hermenêutica em Retrospectiva. Rio de Janeiro: Vozes, 2009. 

GUILLÉN, Cláudio. Teorías de La Historia Literária ( Ensaios de Teoría), Madrid: 
Espasa Calpe,1989. 

HEIDEGGER, Martin. Ser e Tempo. 4º ed. Petrópolis: Vozes, 2009. 

________________.  A caminho da Linguagem. 2.ed. Petrópolis: Vozes; Bragança 
Paulista, SP: Editora Universitária São Francisco, 2003. 



80 

 

_______________.  A Origem da Obra de Arte. São Paulo: 70, 2010. 

HELENO, José Manuel Morgado. Hermenêutica e Ontologia em Paul Ricouer. 
Lisboa, INSTITUTO PIAGET, 2001. 

HESSEN, Joahannes. Teoria do Conhecimento. 6.ed. São Paulo: Matins Fontes, 
2003 

HUSSERL, Edmund. As Investigações Lógicas. São Paulo: Nova Cultural,1996. 

INGARDEN, Roman. A Obra de Arte Literária. 2.ed. Lisboa: Fundação Calouste 
Gulkenbian,1979. 

JAUSS, Hans Robert. A História da Literatura como Provocação.São Paulo: 
Ática,1994. 

___________________.  A Estética Da Recepção Colocações Gerais. In: LIMA, Luiz 
Costa (org.) A Literatura e o Leitor. Textos de estética da Recepção. Rio de Janeiro: 
Paz e Terra, 2002.p.67-84. 

__________________. O Prazer Estético e as Experiências Fundamentais da 
Poiesis,Aisthesis e Katharsis. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2002.p.85-105. 

JOUVE, Vincent. A Leitura. São Paulo: Editora Unesp, 2002 

LANGENSCHEIDT. Taschenwörterbuch Portugiesisch. 2001 

LAUER, Luís Filipe Neto. A questão da Intensionalidade em Husserl e Heidegger. 
90f. Dissertação. Universidade Estadual do Oeste do Paraná, Toledo, 2008 

LEÃO,  Emmanuel Carneiro. Aprendendo Pensar: 3º.ed. Petrópolis: Vozes,1991. 

LIMA, Luiz Costa. Hermenêutica e Abordagem literária. In: Teoria da Literatura em 
suas fontes. 2 ed. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1983. 

______________. 1º Círculo a Experiência Estética. In: A Literatura e o Leitor. Rio 
de Janeiro: Paz e Terra, 2002.p.47-50. 

________________. Entrevista com Luiz Costa Lima. Ipotesi, revista de estudos 
literários de Juiz de Fora, v.5, n.2, p.9-15.  

MARSHAL, Francisco. Alegorias de Ninguém. Revista de Letras, Porto Alegre, v.44. 
n.4, p – 19-25, out./ dez. 2009 

MIRANDA. Mariana Lage. Objeto Ambíguo: Arte e Estética na Experiência 
Contemporânea, segundo H. R. Jauss. 136f. Dissertação. Departamento de Filosofia 
da Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Federal de Minas 
Gerias. Belo Horizonte, 2007. 



81 

 

MOUNIER, Emmanuel. O Personalismo. Lisboa: text&grafia, 2010. 

NUNES, Benedito. Passagem para o Poético (filosofia e poesia em Heidegger). São 
Paulo: Ática, 1992. 

PAULA, Adna Candido. Paul Ricouer, Michael Riffaterre e Gérard Genette: 
Consideração acerca do duplo regime do objeto literário.  Revista Pesquisa em 
Foco: Educação e filosofia. São Paulo. V.3, p.14-29, 2010. 

PALMER, E. Richard. Hermenêutica. Lisboa/Portugal: Edições70,1969. 

PEIXOTO, Paulo Matos. Mitologia Grega. São Paulo: Germape, 2003. 

PEREIRA, Júlio Cesár. Teoria da Literatura: Anatomia de um conceito. Através da 
leitura de seus grandes manuais. 190f. Tese. Instituto de Letras da UFF. Niteroi, 
2006. 

REALE, GIOVANI, ANTISERI. História da Filosofia de Nietzche à Escola de 
Frankfurt. São Paulo: Paulus,2006. 

RICOUER. Paul. O Conflito das Interpretações. Ensaios de Hermenêutica. Rio de 
Janeiro: Imago,1978. 

____________.  Interpretação e Ideologias. 2 .ed.  Rio de Janeiro:  F. Alves, 1983. 

____________. Na Escola da Fenomenologia.Petrópolis: Rio de Janeiro: 
Vozes,2009  

____________.  A Crítica e a Convicção, Lisboa/Portugal: Edições 70, 2009 

___________. O Si-Mesmo como um Outro. São Paulo: Papirus,1991. 

ROUANET, Sergio Paulo. A Coruja e o Sambódromo. In: Mal-Estar na Modernidade. 
São Paulo: Companhia da Letras, 2003 

VERGARA, Glória. La Experiência Estética en el Pensamiento de Roman Ingarden. 
Cultura International Journal of Philosophy of culture and Axiology, 8/2007 

TINOCO, Robson Coelho. Leitor Real e Teoria da Recepção. São Paulo: Horizonte, 
2010. 

TYNIANOV, J. Da Evolução Literária. In: TOLEDO, Dionísio(Org.) Teoria da 
Literatura Formalistas Russos Porto Alegre: Globo,1973 

TOLEDO, Dionísio.org. A História da repercussão das obras literárias. In: Circulo 
Lingüístico de Praga: Estruturalismo. Porto Alegre,Globo,1978. 



82 

 

TORRES, Jesus Vazquez. Hegel e Heidegger: aproximações sobre o problema da 
subjetividade. Revista semestral da Sociedade Hegel Brasileira. Ano 2-
Nº03Dezembro, 2005. http://www.hegelbrasil.org/rev03j.htm  

WELLEK, René; WARREN, Austin. Teoria da Literatura. 3.ed. Rio de Janeiro: 
Europa- América, 1979. 

ZILBERMAN, Regina. Estética da Recepção e História da Literatura. São Paulo: 
Ática, 1989. 

 

 

 

  

 

 

 
 

 

 

 

 

.  

 
 

 

 

http://www.hegelbrasil.org/rev03j.htm

