Universidade Federal de Pernambuco — UFPE
Centro de Artes e Comunicagéo — CAC
Programa de Pds-Graduacdo em Letras

Gestacao de Orfeu:

apontamentos mitocriticos sobre profecia e transcendéncia

na poesia de Jorge de Lima

Leandro Durazzo

Recife — fevereiro de 2011



Leandro Marques Durazzo

Gestacao de Orfeu:

apontamentos mitocriticos sobre profecia e transcendéncia

na poesia de Jorge de Lima

Dissertacdo entregue ao Programa de
Pés-Graduacao em Letras da
Universidade Federal de Pernambuco,
como requisito para obtencéo do titulo de
Mestre em Teoria da Literatura.

Linha de pesquisa: Literatura e Estudos

Culturais.

Orientador: Prof. Dr. Sébastien Joachim

Recife — fevereiro de 2011



Catalogacdo na fonte
Bibliotecaria Glaucia Candida da Silva, CRB4-1662

D953g

Durazzo, Leandro Marques.

Gestacdo de Orfeu: apontamentos mitocriticos sobre profecia e
transcendéncia na poesia de Jorge de Lima / Leandro Marques Durazzo.
— Recife: O autor, 2011.

117p.; 30 cm.

Orientador: Sébastien Joachim.

Dissertacdo (Mestrado) — Universidade Federal de Pernambuco,
CAC. Letras, 2011.

Inclui bibliografia.

1. Poesia. 2. Imaginario. 3. Literatura brasileira. 4. Cristianismo |I.
Joachim, Sébastien (Orientador). Il. Titulo.

800 CDD (22.ed.) UFPE (CAC2011-09)




LEANDRO MARQUES DURAZZO

Gestagio de Orfeu: Apontamentos Mitocriticos Sobre Profecia e
Transcendéncia na Poesia de Jorge de Lima

Dissertacdo apresentada ao Programa de Poés-
Graduagdo em Letras da Universidade Federal de
Pernambuco como requisito para a obtengdo do
Grau de Mestre em Teoria da Literatura, em
R

BANCA EXAMINADORA:

Prof,/] )
()rielrm?()r — LEIRAS -
£

./

/f

% 1
Sl

}L’vf.j’”>\ et (B e S it
Prof. Dr. Anco Marcio Tenorio Vieira
LETRAS - UFPE

NAedita ke m—
Prof. Dr; Roberto Mauro Cortez Motta
CIENCIAS SOCIAIS - UFPE

Recife — PE
2011



Agradecimentos
Ao caminho.

Depois, a todos os caminhos por que passei enquanto escrevia e a todas as
pessoas que encontrei enquanto andava. Aos que contribuiram com algo e aos
que nao contribuiram com nada. Injusto demais seria nomear uns e outros.

Ao mendigo vendedor de chicletes que, num Onibus do Recife, me ensinou
sobre Marco Aurélio, Petrarca, sobre os doutores da Igreja, filosofia moderna e
desapego na mistica oriental.

Aos professores, aos pais e aos amigos, ndo necessariamente nessa mesma
ordem e ndo necessariamente excludentes entre si.

As préaticas e a auséncia de pratica, bem como aos momentos de iluminag&o.
A CAPES, que me pagou em dia quase o tempo todo e cuja auséncia teria

significado a necessidade de trabalhar, em vez de andar e pensar sobre
poesia.



Resumo

Esta dissertacdo estuda a poesia de Jorge de Lima, especificamente a fase religiosa que
cobre os livros Tempo e Eternidade, A tanica inconsutil e Anunciagdo e encontro de
Mira-Celi. Através de um exercicio hermenéutico buscamos esclarecer as relacdes
simbolicas entre as imagens de profecia e transcendéncia e seus substratos imaginarios.
Assim, vemos como a poesia e a tradi¢do cristd a que se vincula o poeta compdem uma
constelacdo de simbolos, imagens e significados proprios, atualizando contetdos
socioculturais anteriores e langando-0s em novas expressdes poéticas. Na esteira
metodoldgica da Antropologia do Imaginario, de Gilbert Durand, empreendemos um
exercicio mitocritico e apontamos, na érbita da musa Poesia, 0 potencial criativo e inter-
relacional que Jorge de Lima apresenta quando coloca sua obra no caminho de Deus e
do Cristo.

Palavras-chave
Jorge de Lima; poesia; imaginario; literatura brasileira; cristianismo
Resumen

Esa tesina estudia la poesia de Jorge de Lima, especificamente la fase religiosa
compuesta por los libros Tempo e Eternidade, A tanica inconsutil y Anunciacdo e
encontro de Mira-Celi. Por medio de un ejercicio hermenéutico buscamos aclarar las
relaciones simbolicas entre imagenes de profecia y trascendencia y sus sustratos
imaginérios. Asi sabemos como la poesia y la tradicion cristiana del poeta componen
una constelacion de simbolos, imagenes y significaciones propios, actualizando
contenidos socioculturales anteriores y lanzandolos en nuevas expresiones poéticas. En
las huellas metodoldgicas de la Antropologia del Imaginario, de Gilbert Durand,
hechamos un ejercicio mitocritico y ensefiamos, en la orbita de la musa Poesia, el
potencial creativo que Jorge de Lima presenta cuando pone su obra en el camino de
Dios y del Cristo.

Palabras clave

Jorge de Lima; poesia; imaginario; literatura brasilefia; cristianismo



indice

F Y ] =TT g1 - (o2 Lo F TR 6
Simbolo, mito e constelagdes iIMaginarias .........ccoeecvevviieeeieiiiiiie e 10
O SIMDOIO ... et 10

(@ 01 11 (o T PPV T PR TURPRPPRP 17
Das religides e das imagens religioSas.........ccovvveeireeiiiniiieis i 21
Os procedimentos dO SAGraAUO.........coceeiieiieiieriiee e 22
As crengas e sentimentos religioS0S: 0 NUMEN .........ccooiirieiiiinien e 24
TemMPO € tranNSCENUENCIA.......cceiieiiiie et 27
AS IMAGENS ASCENSIONAUS ......eeuviiiieiiietie ittt ettt et ee e sie e 35
Aguas, vagas, naus: complexo de Caronte, complexo de Orfeu.................... 43
Misticismo, volta ao mundo e construgao do Templo..........cccceeeevieniiniiie e 49
Profecia, comunicagcdo e modulagdes Orfico-Cristicas .......cccccoovcuvvvveeenennns 56
Profecia @ profetiSmOS ..o 58
Brevissimo topico sobre a profecia em ISrael..........ccoooveiiiiiiiieie e, 58
Profecia e tempo no advento do CristianiSMO...........c.ccevvieiiriiiiniieeneceee e 61
Profecia mistica e cristianismo figurado.............cccoceeoriiiiiiene i 63

O Filho da Trindade e a fungdo comunicativa..........cccceeveiiiiiiiiiie e 68
Jorge de Lima e a poesia transiCional............cccceeoieiiiiiie i 73
Mito como objeto transicional COIEtIVO..............cocveiiiiiiiie e 74
Poesia essencial, experiéncia arquetipica e o encontro da totalidade ....... 77
Orfeu, Cristo e as constelagcdes simbdlicas do herdi noturno................. 79
As boas Aguas € 0 MAr QUETIHO ..........ereiiriieiiiei et e 79
Modulacdes orfico-cristicas do caminho lIMiano...........ccccoeevriiiiiiicene 82
Orfismo e experiéncia tranSCeNdENte...........covveeeiier e e 84
Orfeu € 0 FEMININO.........oiiiiiiiee e 88
Mira-Celi: a poética de uma vida iNteira .......cccooocueeieieiiiiiie e 95
Epilogo: indicativos sobre a forma da expresséo religiosa.........cccc........ 109

R I BN CIAS oo e e 114



Apresentacéo

Estudar a obra poética de Jorge de Lima implica, desde o inicio, em
eleger determinadas abordagens. Em um poeta de multiplas fases,
marcadamente modernista, regionalista, religioso, hermético, dependendo do
poema que se leia, a exigéncia de foco se faz mais premente. E assim que
iniciamos nosso estudo: definindo ndo as bases tedricas ou referéncias, mas

declarando nossa intengao.

A triade que comp®8e nosso material € formada por Tempo e Eternidade,
A tlnica inconsutil e Anunciagdo e encontro de Mira-Celi, livros a partir dos
quais o poeta finca seus pés na tradicdo de um cristianismo consolidado. Mais
que isso, veremos que a inser¢do do poeta das Alagoas no espirito do Cristo
néo se faz por meio da filiacdo a contetdos e formas existentes. Por outro lado,
ele tampouco usara a tematica crista para preencher uma necessidade literaria
de inspiragédo. A dindmica cristd da poesia limiana é o que estudaremos aqui,
com suas atualizagdes de um imaginario religioso combinadas a propria
expressdo poética do crente.

Tendo por objeto os livros declaradamente cristdos, abrem-se & nossa
frente questdes epistemoldgicas muito particulares. Poderiamos estudar, nos
poemas desses livros, a forma de sua apresentacdo, a métrica ou, ainda, a
estrutura da linguagem utilizada. Seria possivel buscar compreensées
genéticas dessa poesia, apelando para a realidade externa do poema e
entrando, assim, na vida de Jorge de Lima. Seria possivel ler os poemas atras
de um discurso existencial, facilmente encontrado — j& que a poesia é, quase
sempre, o resultado de uma tensdo entre o poeta e a vida -, e atribuir ao
discurso limiano um carater existencialista, por exemplo.

Tomamos o cuidado de ndo acolher completamente nenhuma dessas
abordagens, embora todas apresentem contribuicdes a uma compreenséao total
do poeta. Nosso objetivo foi, desde o inicio, estudar aquilo que essa poesia tem
em comum com toda a tradigdo — religiosa e poética. Buscando nas imagens
poéticas de Jorge de Lima um imaginério cristdo reavivado, definimos em

nossa hipétese o motor das investigagdes que este trabalho apresenta.



Estudar os simbolismos de transcendéncia e profecia nos leva a pensar,
desse modo, na natureza do tempo — e da Eternidade — bem como na esséncia
da comunicagédo, relagdo humana e, especialmente neste caso, linguistica.
Interessa-nos apresentar, ao longo desta dissertacdo, as formas pelas quais o
poeta constela em torno de seus motivos poéticos as imagens relacionadas a
transcendéncia e profecia, e como essas constelacdes reforcam determinado
horizonte mental. Nossa hipétese, entdo, € compreender como 0 imaginario
cristdo, potencializado pelo exercicio da poesia, mobiliza no homem suas

crencas, fé, e visdo de mundo.

Dentre todos os trabalhos sobre Jorge de Lima (SANT'ANA, 1994), a
maior parte diz respeito a Ultima fase de sua poesia, sobretudo Invencdo de
Orfeu. Quando ndo, focam as analises no conteddo regionalista, nordestino ou
sua etapa ainda anterior, herdeira do parnasianismo. A atencdo sobre 0s
motivos religiosos — e miticos — tende a aparecer somente quando dos estudos
sobre a fase final, quando Invengédo de Orfeu cria uma epopeia moderna, um
testamento final de seu poeta.

Entretanto, h4 no poeta de Alagoas uma anterioridade significativa dos
simbolos que Invencéo articula. Temas como a busca da ilha, a musica de
Orfeu, o cristocentrismo que exala desse grande poema, todos estdo presentes
em sua poesia da fase “religiosa”, que aqui estudamos.

O trabalho que aqui empreendemos, ainda que timido e bastante
restrito, vai atras do que Gilbert Durand indicou como procedimento mitocritico
(1996). Nosso empenho foi todo no sentido de estudar, ao longo da obra do
poeta, linhas-de-forgca que representassem uma constancia semantica em seu
trabalho. Pregnancias simbdlicas que, criando — e criadas por — poesia,
também remetessem aos conteddos amplamente humanos que a literatura
retrata, ao significados profundos da expressédo de uma cultura determinada,
até mesmo de sua universalidade. Nesse ponto julgamos nosso exercicio muito
proximo a trabalhos como os de Northrop Frye, a quem referiremos na ultima

parte deste texto.

Jorge de Lima foi um cristdo convertido, um cristédo total. No primeiro

livro que estudamos, ele é enfatico: junto a Murilo Mendes pretende restaurar a

7



poesia em Cristo. Por isso ndo concordamos completamente com Fabio de
Souza Andrade, especialista na poesia limiana, para quem “ndo se pode
absolutizar a importancia do pano de fundo biblico” (1997, p. 130) nos estudos
do poeta. Discordamos em parte porque, mesmo que nao se deva absolutizar
qualquer fator como determinante, é impossivel compreender Jorge de Lima
sem compreender também o pensamento cristdo, biblico e evangélico.

Assim, buscamos compreender a imanéncia de sua transcendéncia, 0s
fatores sociais, histéricos, psicolégicos e arquetipicos que tal nocdo assume
em sua poesia. A0 mesmo tempo, procuramos indicar como a poesia se
construiu em torno desse nucleo especifico, como as imagens se articularam e
desenvolveram.

Temos, no primeiro capitulo, uma apresentacéo dos referenciais sobre
0os estudos do simbolo de que nos servimos em nossa reflexdo. Logo em
seguida, tratando de Tempo e Eternidade, o capitulo segundo trabalha as
imagens de busca e ascensdo, fundamentais para o simbolismo da
transcendéncia. Num terceiro capitulo, o caminho trilhado pelo poeta nos leva a
compreenséo da linguagem enquanto profecia e poesia, enquanto poténcia de
relacdo. E ai que esta a andlise de A tlnica inconsutil e de sua herancga biblica.

No capitulo final, a um s6 tempo analise poética e concluséo do trabalho,
Anunciagdo e encontro de Mira-Celi € tomado como a sintese desta fase pré-
hermética, fase religiosa em que o mito de Orfeu se solidifica. O que tentamos
compreender, com esta dissertacdo, sdo as modulagdes que as configuracdes
simbolicas do imaginario cristdo de Jorge de Lima apresentam.

Dado que nossa intengdo primeira era compreender o arcabougo mitico
gue sustenta a crenca e poesia de Jorge de Lima, buscando em referéncias
histéricas e literarias o substrato imaginario de sua experiéncia criativa, n&o
empreendemos um estudo soélido sobre a relacdo entre forma e contetdo na
arte poética. Assim que ha, apos a andlise de Anunciacé@o e encontro de Mira-
Celi, um epilogo brevissimo, no qual indicamos algumas possibilidades de

leitura e compreenséo dessa relagao.

Atentar para as imagens simbdlicas de profecia e transcendéncia nos
fara percorrer um caminho de alguns milénios. Jorge de Lima, brasileiro

nascido ao fim do século XIX, traz em sua poesia tradicdes de inUmeros

8



séculos e lugares diferentes. No limite, atentar para as imagens de
transcendéncia nos colocara fora do tempo, enquanto a profecia permitir4 ouvir
a voz de Deus através de seu eleito.

Em se tratando de cristianismo, como veremos, essa relacdo com o
Tempo, Eternidade e o divino torna-se bastante especifica. O universo mitico
da Queda e Redencdo por Cristo aparece como restauracdo da totalidade
metafisica perdida na Modernidade, e sua leitura é apropriadissima ao sujeito
contemporaneo. Além de pertinéncia metafisica — mitica e religiosa, assim -, ha
um ndcleo de desdobramentos éticos que contribui para todo discurso de
relacionamento humano, intercultural.

E na busca da totalidade perdida, do retorno ao estado edénico, que
Jorge de Lima comp®e sua poesia. Por isso fala sobre a Poesia, esséncia
altissima e inalcancada que congrega homens em torno de uma realidade
divina. Como a trajetéria do poeta, nossa dissertagdo buscar4 o caminho de
ruptura, angustia e reencontro. Partindo das imagens iniciais do poeta perdido
no mundo, pouco a pouco estudaremos as mudancas do imaginario que se
apresenta, atentando para seu potencial poético. Este, por sua vez, desaguaré
nas imagens misticas de uma realidade divinizada, de uma linguagem
encarnada de sentido e significado.

E, neste caminho de mudanca poética, em que ndo s6 as imagens mas

a propria visdo da vida sofre alteragdes, € que esta a poesia limiana.



Simbolo, mito e constelagdes imaginarias

Nas proximas péaginas surgirdo, diversas vezes, termos e conceitos
muito familiares. Mais que familiares, sdo expressdes disseminadas por todas
as areas das Humanidades; da semidtica & antropologia, passando pela teoria
da literatura, sociologia, psicologia e suas psicanalises, atravessando 0s
terrenos da historia das religides e quaisquer outras disciplinas que as ciéncias
humanas comportem. Devido justamente a esse carater de ubiquidade é que
tais termos — como imagindrio, simbolo, mito — também se prestam as mais
variadas abordagens epistemoldgicas.

Por isso trataremos, neste primeiro momento, de dar a conhecer nosso
proprio entendimento sobre simbolo, mito e imaginario, em uma viagem de
levantamentos tedricos e epistemoldgicos. Comecaremos analisando o que é

simbolo, qual seu alcance e quais as origens de suas manifestacdes.

O simbolo

Presente nas mais diversas areas de conhecimento, a no¢ao de simbolo
nos permite um sem-nimero de leituras diferentes, sempre de acordo com as
bases tedricas que nos orientam. Por isso deixaremos claro, desde ja, na
esteira de quais pensadores nos encontramos. Mais que isso, abriremos um
leque cognitivo que abarque algumas diversas teorias, todas permitindo uma
leitura ampla e transdisciplinar do conceito que estudamos.

Da hermenéutica de Paul Ricoeur, passando por C. G. Jung, G.
Bachelard e Mircea Eliade, temos em Gilbert Durand o ponto de condensacao
que servirh de base a nossos propoésitos. O autor de As estruturas
antropolégicas do imaginario (2001) faz convergir em sua obra véarias das
teorias anteriores que se ocuparam do simbolismo. Como Paul Ricoeur,
Durand compreende que o simbolo é a manifestacdo de um significado oculto,
significado esse que se encontra para além de uma materialidade linguistica.
Nao se trata apenas do poder de indicagdo que um simbolo apresenta
enquanto “categoria de signo”, j& que “a maior parte dos signos sdo apenas

subterfugios de economia, que remetem a um significado que poderia estar

10



presente ou ser verificado” (DURAND, 2000, p. 8). O significado do simbolo
tem, transbordando sua realidade linguistica, uma segunda dimenséao. E nesta
dimensédo que encontramos 0 substrato mais largamente antropolégico que
esse conceito apresenta: por trazer & materialidade um significado que néo é
material nem materializavel, o simbolo contempla uma realidade semantica
inalcancavel por qualquer outra forma de aproximagao.

A ilustrar esse transbhordamento de significado que desde ja apontamos
no simbolo, parece pertinente sugerir uma comparacdo. Pensemos num sinal
de transito, signo convencional de utilidade prética: nele esta contida uma seta,
e esta seta indica claramente a direcdo que pode ser tomada. O sentido deste
sinal — deste signo — € imediato, ndo aproxima da esfera denotativa nenhum
conteddo excessivo. Para compreendé-lo, i. e., para saber o que aquela seta
significa, basta que se conheca o codigo linguistico vigente neste caso, qual
seja, as sinalizagdes orientadoras do sistema de transito.

Por outro lado, tomemos essa mesma imagem, a seta, mas ndo mais
inserida num contexto utilitario. Suponhamos que a seta seja tensionada em
um arco, e que este arco esteja nas maos de um personagem qualquer, de
alguma época perdida. Com diligéncia e concentragdo, tal heroi direciona a
pontaria para a lua, numa noite estrelada de plenilinio. C4 esta um simbolismo
colocado em movimento — um simbolo disposto em narrativa. Para que se
compreenda a carga simbdlica desta flecha é necessario compreender a
histéria que envolve tal cena, os outros simbolos que se constelam em torno
dela (como a lua cheia, a imagem do herdi, a pontaria) para, s6 entéo,
apreender um principio de sentido que remeta a tal excesso de significagéo.
Porgue, como veremos mais a frente, ndo basta ter a compreensao do sentido
de um signo tdo-somente dentro de um cédigo linguistico: é necessério que se
observe seu movimento, adaptacéo e valorizagdo em cada contexto.

Podemos ainda sublinhar a semelhanca que o simbolo, até certo ponto,
mantém com a metéfora, e o préprio Paul Ricoeur a evidencia (2000). Tanto a
metafora quanto o simbolo enunciam um significado a partir de uma dimensé&o
linguistica que ndo guarda relacdo direta com tal significacdo. Essa
semelhanca ndo se prolonga, entretanto, ao passo que a metafora estabelece
sua “transcendéncia semantica” no nivel de um deslocamento légico-

enunciativo. Se dizemos “Deus € pai”, subtraindo o termo de comparacédo que

11



aparece em “Deus é como um pai”, expressamos que a bondade e o cuidado
de Deus para com seus filhos — outra metafora — permitem tal nomeacao. Ha
um deslocamento légico apenas, discursivo apenas. Na imagem simbdlica, “a
correspondéncia analdgica, em fungcdo da qual o simbolo representa outra
coisa, repousa em uma relagdo extralinguistica que coloca em jogo a imagem
ou representacdo mental evocada, que serve de base a analogia implicita”
(MELLO, 2002, p. 83). Além disso, a metafora ndo traz a realidade linguistica
uma realidade semantica inalcancével, como faz o simbolismo.

Ricoeur diz do “excesso de significacdo”, o sentido que ultrapassa a
configuracdo primaria e visualizavel, por assim dizer, do simbolo. Durand
prossegue, e mostra que tal excedente semantico chega a compreenséo
humana através de sua repeticdo. Assim, redundancia, recorréncia e ritos de
atualizagdo permitem, pouco a pouco, que o0 semantisSmo se aproxime da face
publica do simbolo. Devemos saber, a partir disso, quais as origens da

significagcdo simbdlica e por quais caminhos ela chega até o homem.

Em As estruturas antropoldgicas do imaginario (2001), obra-chave para
a compreensdo do pensamento de Durand, é-nos apresentada uma relagdo
fundamental entre o simbolo e suas conexdes. Amparado nas descobertas da
reflexologia, em que as pulsbes motrizes do ser humano podem ser
classificadas de acordo com “gestos dominantes”, G. Durand estabelece
marcos para a compreensdo do imaginério. Tais marcos sdo a divisdo do
simbolismo em dois grandes Regimes, o Diurno e o Noturno, que se dividem
ainda em trés estruturas. Junto ao Regime Diurno do imaginario temos a
estrutura esquizomorfa ou heroica, que tem no simbolismo de ascenséo,
antitese/confronto e distingdo suas caracteristicas basicas. Vincula-se a ela,
ainda, os reflexos dominantes posturais, cujas derivagdes manuais, visuais e
audiofonadoras se fazem sentir. O Regime Noturno, por sua vez, apresenta
duas estruturas diferentes: por um lado, presidida pelas imagens de degluti¢céo,
viscosidade e redobramento, temos a estrutura mistica ou antifrasica, que se
liga aos reflexos dominantes de digestdo, com suas derivagbes térmicas,
olfativas e tateis. Também sob o Regime Noturno, a estrutura sintética ou

dramética, cujas imagens ciclicas, ritmicas e de coincidentia oppositorum

12



caracterizam. Aqui temos a dominante reflexa copulativa e, derivando dela,
justamente os caracteres ritmicos.

A importancia dessa compreensdo reflexolégica dos mecanismos do
imaginario se deve a uma preocupacdo que o proprio Durand apresenta na
introducdo de sua obra, preocupagao essa que fazemos nossa: “para estudar
in concreto o simbolismo imaginario sera preciso enveredar resolutamente pela
via da antropologia, dando a esta palavra o seu sentido pleno atual — ou seja:
conjunto das ciéncias que estudam a espécie homo sapiens — sem se por
limitagdes a priori” (2001, p. 40). Respondendo a um impulso de base - como
os da motricidade - que em Durand se denomina schéme, o simbolo atualiza
um semantismo que, por abstrato e extenso que &, aproxima-se dos arquétipos
junguianos. N&o sem razdo é a Jung que a mitodologia vai recorrer sempre que
necessario, para que a decifracdo de um contetdo simbdlico ndo se limite a
seus caracteres sociolégicos epidérmicos.

E facil encontrar na histéria das ciéncias sociais momentos em que tal
preocupacgdo € suprimida em favor de uma ou outra chave interpretativa. Assim
temos, inclusive nas criticas da literatura, pensadores que buscam a explicacdo
dos simbolos de tal autor em sua biografia, ou que procuram a exegese de
determinado texto sob um imperialismo sociol6gico. Sem negar a importancia
tanto de um fator quanto de outro, devemos continuar com Durand e procurar o
processo dindmico pelo qual tais simbolismos vém a luz. Este é o trajeto
antropolégico, percurso sempre mével — e mobilizado — que constitui a propria
esséncia do simbolo. O trajeto antropoldgico € aquela “incessante troca que
existe ao nivel do imaginario entre as pulsfes subjetivas e assimiladoras e as
intimacdes objetivas que emanam do meio césmico e social” (DURAND, 2001,
p. 41). Sem medo de exagerar, podemos considerar que o trajeto antropoldgico
€ exata e justamente o proprio imaginério, em seu sentido mais amplo.

Devido a essa dupla formacdo temos no simbolo uma enorme variedade
de apresentacdes. E € importante que se fale assim: pelo -carater
translinguistico de determinado simbolo, este ndo é representado enquanto
simbolo, mas sim apresentado. E, mais que apresentado um semantismo
Unico, estanque e identificavel, cada apresentacéo simbdlica é essencialmente
aberta. Mais ainda, Durand ressalta o carater aberto ndo s6 do semantismo

simbodlico, como também da imagem significante. Assim € que “o0 signo

13



simbolico, o «fogo», aglutina os sentidos divergentes e antindmicos do «fogo
purificador», do «fogo sexual», do «fogo demoniaco e infernal»” (DURAND,
2000, p. 12).

Para que tal aglutinacdo tenha efeito o simbolo se serve de um
mecanismo dindmico: é pela capacidade de estabelecer ligagcbes com outras
imagens simbdlicas que ele refor¢a seu proprio sentido, direciona o significado
de sua apresentagdo. Polissémico e polimorfo, o simbolismo assume
significado ao se repetir e desdobrar em outras imagens que o reforcem e
orientem. Como dito sobre o fogo, é a cadeia de relagdes simbdlicas que
permite a qualquer hermenéutica compreender a virtualidade semantica.

Devemos atentar para esse fator essencial do simbolismo: sua
mutabilidade e inesgotavel capacidade de estabelecer relagbes e vinculos.
Mircea Eliade, historiador das religibes, ja observava isso em seus trabalhos
sobre imagens miticas, evocando as conexdes em rede que 0s simbolos
desenvolvem (1991). Além das caracteristicas de polissemia e polimorfismo
inerentes ao simbolismo, dois movimentos se vao adequar ao processo de
apresentacéo e decifracdo — a essa rede de significantes e significados propria
da imaginag¢d@o. Um deles, relativo ao simbolo mesmo, é a for¢ca centripeta que
movimenta diversos outros simbolos e referéncias em torno de uma imagem
apresentada. Os elementos que acorrem a um “centro simbdlico” sdo variages
de suas linhas de forga — significados e significantes que compdem, juntos, a
grande extensdo de “todas as espécies de «qualidades» n&o figuraveis”
(DURAND, 2000, p. 12). Vem em auxilio dessa apresentacdo ndo s6 o0s
diversos significados que remetem a um mesmo significante — como no caso
de purificacdo e sexualidade acudindo ao fogo -, como também o contrério —
com o fogo indo em direcdo das mais diversas qualificagbes que se possam
encontrar. E as mais diversas rela¢fes, portanto, devemos despender atencao.

Notamos que o trajeto antropoldgico é a via privilegiada de formacéo do
simbolismo. Nele encontramos um caminho de duas maos, uma das quais
deriva da realidade sociocultural circundante. O trajeto antropolégico, como
Durand o define, € uma troca incessante, um processo de trajetividade que
nunca para, em nenhum de seus movimentos. Assim é que o simbolo néo se
constitui apenas das puls6es motrizes que a reflexologia estudou, ndo sé das

pulsdes fisiobiologicas, mas também de acordo com as conformacgdes culturais

14



em que surge. Por outro lado, mesmo conformando-se com as influéncias
cOsmico-sociais — que sao histdricas e localizaveis — o simbolo também forma
essas influéncias, interferindo na cultura ao passo que lanca suas redes rumo
aos outros simbolos que lhe sdo proximos. A um conjunto de simbolos
interligados, assim, que movimentam a imaginacdo de um lado para o outro,
apresentando significados e permitindo o devaneio das imagens, chamamos

constelacdo simbdlica ou imaginaria.

Constelagfes imaginérias levam-nos a pensar nas multiplas referéncias
as quais os simbolismos prestam contas. Como pudemos indicar, hé
dimensdes que extrapolam a materialidade linguistica do simbolo, e dimensées
que transbordam o semantismo das imagens. Transbordam porque mantém
vinculos nas mais diversas partes, como herancgas estéticas — permitindo uma
leitura poética — e herancas culturais — no sentido de hereditariedade religiosa,
por exemplo, ou ancestralidade cultural. Sublinhando essas diferentes
possibilidades de leituras do simbolo, de hermenéuticas simbdlicas, sabemos
com Paul Ricoeur que a multivocidade da imagem simbolica corresponde
também uma multivocidade da interpretacdo, j& que esta a atualiza. Falando
dessa compreensdo, Ana Maria Lisboa de Mello explicita que “simbolo e
interpretacdo tornam-se conceitos correlativos: ha interpretacdo onde houver
sentido multiplo; e é na interpretacdo que a pluralidade dos sentidos se torna
manifesta” (2002, p. 88). Ressaltando a “ampla especificidade” da
interpretacdo, entretanto, observa: “A interpretagdo parte da determinacdo
multipla dos simbolos, mas cada ato interpretativo, por definicdo, reduz a
riqueza da multivocidade ao traduzir um simbolo segundo uma grelha de leitura
que lhe € propria” (p. 88-89).

Se percebemos que ha possibilidades de ler um simbolismo através de
sua filiagdo poético-estética tanto quanto por seu carater de materializag@o
cultural, percebemos também que essas esferas ndo se contradizem. Pelo
contrario, as duas comp8em uma totalidade discursiva que tem por principal
caracteristica motivar as comunidades/sociedades nas quais se inserem.
Constelagfes imaginarias surgem, assim, como discursos de profundidade das

culturas, o que significa dizer que elas passam a mobilizar, por seu carater

15



amplo e genérico de “indizivel significado”, as elabora¢fes socioculturais e as
proprias formas de pensamento.

Pode-se mostrar que os simbolismos culturais permeiam os discursos
sociais, tanto os latentes quanto os patentes. E assim que Michel Maffesoli, por
exemplo, consegue apontar a sombra orgiastica de Dioniso sob a fachada de
sobriedade apolinea da sociedade contemporanea (1985), ou José Carlos de
Paula Carvalho (1997) demonstra os mecanismos atraveés dos quais se relega
um conteddo simbdlico-cultural para a marginalidade, oprimindo suas
manifestagbes. No primeiro caso, o professor francés deslinda a aparente
racionalidade e unidade “civilizada” de uma sociedade — a nossa — trazendo a
luz contetddos simbdlicos reprimidos, por isso latentes, do orgiasmo. O mestre
brasileiro, em outro sentido, estuda 0s mecanismos pelos quais o
etnocentrismo opera, servindo-se de seu discurso patente para suprimir a
Sombra que qualquer valor ndo aceito geraria. E possivel imaginar que esse
esforco nunca é completamente efetivo — ou Dioniso nunca mais daria as
caras.

Os mecanismos sociopoliticos de controle e repressdo do imaginério
latente existem, mas suas lacunas s&@o sintomaticas — basta darmos uma
olhada por alto na histéria da psicanalise para ver como o homem sempre é
capaz de contorna-los, mesmo que de formas patolégicas e obsessivas. Para
nossos propasitos, devemos compreender a que essa imperfeicdo leva. Se
falamos de constelagbes imaginarias, se as consideramos como redes de
imagens simbolicas e multiplos significados sempre por refazer, somos
obrigados a imaginar que h4 a possibilidade de represséo a seu poder poético.
Imaginamos ainda que tal repressdo ndo ocorra apenas quando o imaginario
latente vai essencialmente contra o imaginério patente, mas também quando
as estruturas linguisticas se enrijecem, quando a imaginacdo poética se
petrifica. Além da orgia que brota na sociedade contemporénea — erupgéo de
um contetdo imaginério reprimido — ha a mais sutil insurgéncia do simbolismo:
através da linguagem, do deslocamento sintatico-semantico das metéaforas e
imagens usuais. Um quilo de plumas felizmente sempre sera mais leve que um
quilo de pedras (PAZ, 1990).

Todo processo de deslocamento linguistico, que faz as plumas pesarem

menos e os simbolos falarem mais, séo poiésis, criagdo. Mais que isso, por

16



serem imagens simbdlicas, daquelas que lancam méo a diversas outras e se
constelam, tais insurgéncias a ordem fazem nascer mitos. Nao sdo discursos
l6gicos que encontramos agora; ndo sdo discursos aprovados por uma
comunidade a superficie de suas crencas. Discursos miticos estabelecem uma
sutileza simbélica em meio ao universo logico da realidade — realidade que, por

suavez, também é discurso, também é mito, como veremos.

O mito

Compreendamos o0 mecanismo do mito. Claude Lévi-Strauss, em
Antropologia Estrutural (1970), investigou as estruturas que o relato mitico
assume, buscando chaves de leitura que favorecessem a compreenséo dessa
narrativa. Analisando as partes sintaticas que o constituem, foi capaz de
evidenciar o que se denominou mitema — em analogia ao sintema. Ou seja,
mitema é a menor unidade sintatica que compde o mito, um “pacote sintatico”
que, através de redundancias e repeticbes no decurso da narrativa,
estabelecem o significado do conjunto. Durand, quando retoma essa nogéo,
amplia-a para que o mitema ndo seja mais visto como a menor unidade
sintética, mas sim como a menor unidade de significagdo. Com Lévi-Strauss ja
tinhamos esse pacote sintatico como uma chave de rela¢cdes que comporiam o
relato total; com Durand as relagbes se mantém, mas ganham a abrangéncia
propria da multivocidade simbdlica.

H& uma especificidade que se constréi, aqui. Composto discursivamente
como mito, esse relato — seja qual for — faz imediata relagdo com as
constelagdes simbdlicas que orbitam 0 meio no qual surge. Dai que a
redundancia dos mitemas cria um discurso légico — conquanto para-légico —
que apela aquela realidade translinguistica do simbolismo. O mito é um
discurso simbdlico, um sermo mythicus, feito pela repeticdo ritmada de
sincronismos simbolicos no diacronismo narrativo. Especificidade maior ainda é
sua liberdade para com o sentido que apresenta. “Como 0 mito ndo € nem um
discurso para demonstrar nem uma narrativa para mostrar deve servir-se das
instancias de persuaséo indicadas pelas varia¢cdes simbdlicas sobre um tema”
(DURAND, 1998, p. 59-60). Isso equivale a dizer que o sentido do mito, bem

como o sentido do simbolo, estd sempre por descobrir, sempre a se revelar.

17



Mais que uma forma literaria usual da Antiguidade, o mito é a rede de relacdes
simbolicas que complementam — condicionam e d&o sentido a — os horizontes
mentais de toda cultura. Sua relagédo direta com a “epifania de um mistério”
(DURAND, 2000), a parte indizivel que o simbolo encarna, abre campo para
gue possamos sempre estudar as relagbes do discurso mitico com a episteme
a que se refere. “E, portanto, necessario, procurar qual (ou quais) o mito mais
ou menos explicito (ou latente) que anima a expressdo de uma «linguagem»
segunda, ndo mitica” (DURAND, 1996, p. 246). Esse é o papel da mitocritica,
metodologia de investigacdo mitodologica que Gilbert Durand faz derivar das

bases da antropologia do imaginario.

A mitocritica, ao tentar evidenciar os mitos diretores e as suas
transformagfes, em um autor ou em uma obra determinada,
acaba por ampliar os limites do estritamente literario, para se
abrir as questdes socio-histérico-culturais. (TURCHI, 2003, p.
41)

Além do procedimento mitocritico, heuristica do imaginério para andlise
de material literdrio, h4 o prolongamento metodolégico em direcdo a uma
mitanalise. Esta seria, por expansdo, o estudo dos mitos diretores de uma
sociedade localizada no tempo e no espago. Somos capazes de mostrar como,
por exemplo, as transformagdes sociais do ocidente europeu, a partir do século
XV, orientam-no rumo a um mito prometeico de progresso técnico,
racionalizacdo da realidade e ideal de supremacia humana. No &mbito literario
essa irrupcado da Modernidade também se faz notar, e Lukacs é capaz, em A
teoria do romance (2000), de apontar as novas formas que assume. Sensivel
ao ethos emergente em Dom Quixote, mostra como a modernidade dilacera o
sujeito romanesco, tirando o personagem da totalidade césmico-narrativa que
acompanhava os relatos literarios até o fim da Idade Média. Isso implica em
uma gama de novas chaves interpretativas que o homem passa a langar sobre
si mesmo: a perda da totalidade — que no mito classico unia homens aos
deuses — introjeta o fio narrativo na psicologia do personagem, assumindo
desde uma visdo parcial do discurso, ja que vinculada a um personagem
fragmentario, até a visdo parcial do mundo — onde os deuses ndo mais

existem.

18



Assim é que a formacdo de mitos leva a compreender os horizontes
mentais de determinada cultura, a epistemologia na qual se apoia e, no caso
de nossa sociedade ocidental moderna, sua racionalizacdo. A critica a
imaginagdo, fruto do racionalismo que perpassou a historia do pensamento
desde o século XV, no minimo, até o estouro dos positivismos no século XIX,
relegou o papel imaginante do simbolismo & marginalizagdo, quando ndo a
fogueira. A rebeldia poética do simbolo e do sermo mythicus constituiram,
entdo, uma segunda realidade discursiva do homem moderno, realidade
sempre perseguida e isolada. E essa secundariedade que nos cabe interpretar,
jogando com suas imagens e significagdes, se queremos trabalhar com poesia.

Mais uma licdo da mitocritica, pertinente ao estudo das imagens, é o
deslocamento da andlise imagética que prioriza 0s substantivos recorrentes no
texto — como um “levantamento estatistico de imagens concretas” -, para uma
andlise que valorize primeiramente o movimento das imagens. Assim, a rede
de relacbes simbolicas vai se tecendo enquanto verbos e adjetivos s&o
colocados em transito e didlogo. “No sermo mythicus, o substantivo deixa de
ser 0 determinante, o ‘sujeito’ da acao e, a fortiori, 0 ‘nome préprio’, para dar
lugar a muitos atributos — os ‘adjetivos’ -, sobretudo & ‘ac@o’ expressa pelo
verbo [..] E o nivel verbal que desenha a verdadeira matriz arquetipica”
(DURAND, 1998, p. 88-89). O inextricavel embasamento cultural que qualquer
constelacdo simbdlica mantém é, no momento da mitocritica, essencial. Os
verbos que mobilizam as imagens, suas adjetivacdes, todas as caracteristicas
relacionais do simbolismo literario remetem para outras realidades — para
outros niveis da realidade. “Um simbolo revela sempre, qualquer que seja o
seu contexto, a unidade fundamental de varias zonas do real” (ELIADE, 1977,
p. 531). Essa afirmac@o encontra-se no Tratado de Histéria das Religides,
referéncia no estudo do simbolismo religioso. Simbolismo literario e simbolismo
religioso, assim, fazem parte de uma mesma realidade, dinamica e inter-
relacional. Ao simbolismo cultural, as suas influéncias e remissées é que nos
dedicamos — sobretudo quando nosso autor é Jorge de Lima, com sua

imaginacgdo lirica gémea de sua fé.

Eis as bases do simbolismo, do mito e da teoria do imaginario. Por elas

€ que temos a necessidade de ler a obra poética a partir de uma perspectiva

19



antropoldégica, holondmica, trabalhando os horizontes da critica literaria junto as
imagens oriundas da proépria literatura e, sobretudo, do imaginario no qual o
autor se encontra. Melhor ainda: ndo no que ele se encontra, mas com o qual

dialoga, ajuda a formar e, com Bachelard, deforma (1990).

20



Das religibes e das imagens religiosas

Tendo percorrido o caminho que vai dos simbolos ao mito, caminho esse
cheio de atalhos, pontes e bifurcagdes, devemos mais uma vez nos deter em
definicbes. Se Jorge de Lima é um “poeta mistico”, como o proprio se
considera, precisamos atentar para O que vem a ser esse misticismo,
sobretudo o sentimento de sagrado que o compreende. Porque toda mistica
lanca mdo de uma série de procedimentos e crencgas: procedimentos que se
articulam em ritualizacdes, liturgias e organizagBes de espaco (fisico, mental
e/ou temporal, como veremos em Eliade); crengcas que levam (enlevam e
elevam) o homem religioso a sentimentos especificos (em Rudolf Otto). Claro
esta que tais procedimentos e crengas ndo se ddo em momentos separados da
“evolucéo religiosa”, mas engendram simultaneamente relagdes que vao de um
pélo a outro, ambas contribuindo para o surgimento de um sistema complexo
de religido.

E, ja que falamos nisso, busquemos primeiramente a definicdo de
religido: etimologicamente vinda do latim religio, culto prestado aos deuses,
praticas religiosas, normas e dogmas, religido encontra também a acepgao que
a relaciona com religare. Esta, em vez de se ater aos cultos e observancias das
praticas, evoca a condicdo de vinculo entre criatura humana e divindade; €,
literalmente, re-ligar. Podemos dizer que essa ligacédo é a senda da completude
coésmica, na qual o homem retorna ao Uno — seja Deus, Natureza, Absoluto,
Vazio, ndo importa. Religagdo que ainda remete a outra esfera de completude:
a do homem consigo mesmo. Os diferentes rumos que cada termo assume
fazem, mais que polemizar em antitese, reunir a religido em um processo
dindmico e multifacetado. “Nao existe — € uma constatagdo imediata — um
termo indo-europeu comum para 'religido'. Ainda, historicamente, diversas
linguas indo-europeias s&@o desprovidas desse termo, o que ndo é de
surpreender; € a propria natureza dessa nogdo que ndo se presta a uma
denominacdo Unica e constante” (BENVENISTE, 1995, p.268). Religio e
religare sao faces da religido que, em consonancia com nossos obijetivos,
podemos ver justamente como procedimentos e crengas.

Ainda com Benveniste: “Se é verdade que a religido € uma instituicéo,

essa instituicdo, no entanto, ndo esta nitidamente separada das outras, nem

21



fora delas”. A religido n&o esta separada da vida, porquanto se imbrica nela em
todas as esferas: da vida social que Durkheim pode observar em As formas
elementares da vida religiosa (1989), onde religido se define — entre outras
coisas — pela existéncia de uma Igreja (instituicdo coletiva), passando pela
ética protestante que nos mostrou Weber (1967), ética religiosa que compde
um ethos social cotidiano, “banalizador” do sagrado, por assim dizer, até a
concepcao do sagrado mistico e hierofanico, com Otto e Eliade. Religido, mais
que um corpo de doutrinas prescritas e institucionais, assim, é disseminacéo de
éticas relacionais, compartilhamento de horizontes mentais e constelacbes

simbodlicas em seus sentidos mais latos.

Os procedimentos do sagrado

O primeiro desses pélos da religido, entdo, os procedimentos, faz parte
de uma relagdo humana que é, sobretudo, sociocultural. Eliade (1992) bem
demonstra como, organizando-se espacialmente, o homem finca demarcadores
que o permitem ser no mundo de um modo bastante especifico. O espago,
para o homem religioso, ndo € homogéneo. E o que o mitélogo romeno aponta
quando nos demonstra, na dimensdo espacial da suposta realidade fisico-
objetiva, que existem espacos sagrados plenos de significado, espagos cuja
experimentacdo pelo homo religiosus apresenta-se como Unica realidade
importante. O homem “que encontrou um recinto sagrado, onde se sente
seguro, tenta recriar, onde estiver, 0 mesmo espacgo reservado, multiplica os
centros misticos sobre a terra, revestindo-os sempre de simbolos e emblemas
iguais e repetindo os mesmos ritos, com 0S Mesmos gestos e com as mesmas
palavras” (TURCHI, 2003, p. 84). E a ideia de templo, nocdo que sera de suma
importancia em nossa andlise posterior da poesia de Jorge de Lima, sobretudo
em A Tdanica Inconsutil. Dai Zaira Turchi nos faz saber da etimologia de
fanatico; do latim fanus, é aquele que estd dentro do templo. Profano,
contrapondo-se a ele, € justamente o que esta fora do templo. Fora do espaco
sagrado.

Demarcando o espago, 0 homem encontra as imagens que 0 Vvao
acompanhar. Assim, quando institui o templo, o Axis mundi que sustém seu

universo, o homem se depara com a necessidade impositiva de se colocar no

22



Centro do Mundo. A imagem do Centro, dessa forma, orienta toda a visdo de
mundo que ele estabelece a partir de entdo. No centro vai ser plantada a
Arvore-Mundo, que une terra e céu, arvore mitica que encontra refiguragcdes ao
longo de toda histéria das religides e culturas. A propria cruz de Cristo, antes
de ser signo do martirio pela crucificacdo, é arvore-mundo que liga o homem-
deus ao Céu, escada que conduz ao Paraiso. E eis que é justamente essa
vontade de elevagdo do homem religioso que interessa a Eliade, seu “desejo
de algo completamente diferente do momento presente, definitivamente
inacessivel ou irremediavelmente perdido: o 'Paraiso” (1991, p. 13). A
sacralidade do espaco se movimenta em ritos ciclicos, rituais simbdlicos que
buscam o retorno a essa totalidade perdida do comego da Criagdo. A cada
ciclo em que o homem se coloca no centro, o poder gerador e primordial do
“momento primeiro” se re-apresenta, e a continuidade da existéncia humana é
propiciada. Veremos mais sobre essa concepcdo de tempo e tempo mitico,
adiante.

Diferente do que veremos com relagéo ao sentimento do sagrado, essas
praticas religiosas que assumem formas espaciais remontam diretamente a
conteudos arquetipicos classicos. Os ritos e liturgias que acompanham tal estar
no mundo conferem a uma visdo sagrada os elementos que, pouco acima,
dissemos ser narrativa mitica. Como no simbolo, € a redundancia das praticas
religiosas, no que elas tém de imaginarias, que atualiza seus sentidos e
vitalidade. Ainda Eliade, ainda sobre a imagem do Centro: “A descoberta ou a
projecdo de um ponto fixo — o 'Centro’ — equivale & Criagdo do Mundo” (1992,
p. 26), e de tal re-Criacdo € demonstrado, logo depois, “o valor cosmog6nico da
orientacao ritual e da construgdo do espago sagrado”.

Essa redundancia de imagens religiosas insere um espago na dinamica
do sagrado por meio de uma hierofania, e toda relagdo do homem com o
espaco transformado assumira caracteristicas especiais. A presentificacdo do
sagrado, como Eliade o compreende, é aquilo que, para o0 homem religioso em
questdo, representa — ou, mais propriamente, apresenta — um significado
transcendente ao mundo. Notaremos mais a frente, quando das imagens do
voo e da ascensdo em Jorge de Lima, como essa orientagdo espacial
caracteriza essencialmente o imaginario religioso, sendo nuclear na

perspectiva cristd. O que devemos reter da histéria das religides e de suas

23



Imagens, por ora, é a potencialidade sempre atualizada e presente de uma
irrupcdo do sagrado no plano mundano. “E na histéria da religiio que
encontramos 0s 'arquétipos’; os psicologos e os criticos literarios lidam com
variantes aproximativas” (ELIADE, 1991, p. 13) porque “Cada documento pode
ser considerado como uma hierofania, na medida em que exprime & sua
maneira uma modalidade do sagrado e um momento da sua historia, isto é,
uma experiéncia do sagrado entre as inumerdveis variedades existentes”
(ELIADE, 1977, p. 24).

O mit6logo ainda vai desdobrar sua tese e apontar que, na experiéncia
do tempo, o sagrado também se manifesta. Isso serd verdade sobretudo no
cristianismo, onde a ideia de transcendéncia se converte em valor supremo.
Torna-se claro, desde agora, a importancia que tal nogdo assume para Nnosso
estudo. Antes de enveredar pela transcendéncia do tempo no imaginério
cristdo, entretanto, definiremos ainda um pouco mais a ideia de sagrado, néo
mais vinculado a suas hipostasias hierofanicas, mas referente ao sentimento

que se experimenta frente a divindade.

As crencas e sentimentos religiosos: 0 numen

Distinguimos procedimentos de crengas, em religido. Benveniste
apontava as distingdes entre religio e religare. Embora tudo que acabamos de
expor também se relacione com o sentido de re-ligacdo do sagrado, através de
seus procedimentos rituais, o pensamento de Rudolf Otto tem uma
caracteristica Unica: sem pretender a compreensdo de como o0 sagrado se
manifesta, sem observar uma vastiddo de exemplos etnograficos atrds de suas
recorréncias, o tedlogo alemdo nos faz saber de uma esfera essencial da
sacralidade. Esta, o sentimento que se experimenta quando do contato com o
sagrado e a divindade, ira permitir que compreendamos o sentido mistico da
religiosidade, principalmente a crista.

Analisando a relagdo que o homem nas religibes monoteistas mantém
com Deus, Otto estabelece diferentes espécies de reacdes e sentimentos
possiveis. Por um lado, o imediato e arqueotestamental, a simples presenca da
divindade faz surgir no homem um assombro inigualavel, um temor profundo. E

a face aterradora que Deus demonstra aos antigos hebreus, o Deus da cdlera e

24



da punicdo. Mas, indiferente a essa referéncia historico-biblica, o contato
terrifico com a divindade pde o homem frente a um estado de mysterium
tremendum. Mistério que assola a alma da criatura humana porque a leva a se
deparar com um abismo gigantesco, diriamos intransponivel: Deus é t&o
tremendamente absoluto e magnanimo que, além do terror de sua presencga,
deixa-nos com o sentimento de pequenez e incompletude. Em O Sagrado
(OTTO, 1969), essa pequenez € trazida a consciéncia — mesmo que ndo a
consciéncia racional — pelo que nosso autor vai chamar de condicdo de
criatura. Tal condigdo € o comego do sentimento profundo do sagrado, que o
homem criado por Deus experimenta — e, aqui, o fato de ter sido realmente
criado por Deus ndo importa; basta que se acredite nisso.

O aspecto aterrador de Deus, a majestas que conscientiza a criatura de
sua condicdo menor, é antes de tudo uma realidade nao-racional, sentimento
mesmo. Mas, paradoxalmente — como, alids, costumam constituir-se 0s
sentimentos —, o terror do mysterium tremendum apresenta, a0 mesmo tempo,
uma fascinagdo, um enlevo que atrai. Ainda como mistério, ja que a suprema
realidade de Deus se encontra fora da compreenséo racional, o mysterium
fascinans coloca-se ao homem como uma segunda e simultanea natureza da
divindade. O sagrado, assim, sublime-terror que envolve o homem e lanca
sobre ele suas luzes e trevas, assume uma nogao muito diferente da que vimos
com Eliade. Em Otto, o sagrado € renomeado e passa a se chamar numen.
Numinosa é sua irrupcao no “halo de existéncia” do homem, irrupcdo que o faz
se sentir existéncia criada. Mais que isso, existéncia criada e pecadora, caida,
impura e indigna da visdo de Deus. Aqui observamos um desdobramento
importante no pensamento sobre o numen e a relagédo que estabelece com o
homo religiosus. Dissemos que o fascinio do sagrado € grande como seu
terror, e que frente a ele 0 homem se encanta e atemoriza; pois, além da
condicao de criatura e de pecador que experimenta, 0 homem exclama a Deus
para que este ndo deixe o pecado passar despercebido (OTTO, 1969, p. 83).
Ha, aqui, um sentimento imediato e involuntario de reflexo da alma, toda uma
subserviéncia ontoldgica nesta relacé@o, que o cristianismo foi capaz de explorar
em sua ética de queda e redencéo. Ainda tratando do sentimento do sagrado,
veremos brevemente como este se articula em praticas de redencdo e

expiacdo da consciéncia, para logo apds retornarmos as imagens simbolicas

25



de elevagdo que caracterizam, sobretudo em nosso poeta, a dinamica da

transcendéncia.

E necessario entender gue, na esfera do numinoso, o sentimento de
desvalorizagdo que o homem se autoinflige — involuntariamente — possui um
carater muito diverso daquele que poderiamos apontar nas faltas morais.
Porque o sentimento de criatura, ndo sendo uma consciéncia da transgressao
de normas morais, assume o pecado como esfera bastante particular da
existéncia, como uma falta extremamente essencial. Tem-se, nesse sentido, a
consciéncia da profanidade absoluta. Contrapondo profanidade ao numen, Otto
desenvolve uma andlise do mecanismo de queda e redencdo que o espirito
humano encontra para sair da assoladora condigdo de criatura. Para isso,
refina a oposi¢ao entre sagrado e profano, dando ao primeiro termo o nome de
sanctum, o valor numinoso que se contrapde ao valor ndo-numinoso do estado
de criatura. “Il apparait alors comme le sentiment de quelque chose qui exige
un respect incomparable et en quoi lI'on doit reconnaitre la valeur objetive
supréme” (p. 84). Sanctum é a hierofania experimentada pelo homem no fundo
de sua alma. Por que reforgar tanto essa diferenga entre sentimento e valor
moral? Porque, como o préprio tedlogo aponta mais a frente, o sanctum é a
base da transcendéncia, por ndo se tratar de um valor moral, mas existencial.
“La transcendance représente en effet une énontiation relative exclusivement a
I'étre et non a le valeur” (p. 84-85).

Para ultrapassar essa condicdo sem valor que o ser humano tem face ao
numen, Otto indica os procedimentos frequentemente utilizados, especialmente
na religido de YHWH. H4, aqui, a necessidade de o homem encontrar uma
garantia contra a colera divina — o terror do mysterium tremendum -, que o
permita, mesmo em sua profanidade, se aproximar do sagrado, e esta surge
como conseécration, “un procédé par lequel celui qui s'approche du numen
devient lui-méme momentanément numineux, perd son essence profane et
devient apte a entrer em relation avec le numen” (p. 87). A consécration, uma
das  formas de propitiation (respectivamente consagracao e
propiciagdo/protecdo), tem a caracteristica de ser atribuida ao corpo profano
que se aproxima do numen pelo proprio numen. E assim que o profano

consegue se aproximar do sagrado, compartilhando momentaneamente de sua

26



sacralidade. Otto prossegue e apresenta ainda outra forma de propiciagéo,
agora mais profunda: a expiagdo, pratica mistica por exceléncia, na qual h4 o
desejo de suprimir os obstaculos da profanidade inerente ao ser-criatura,
aproximando-o do numen. Aqui, entretanto, essa aproximacdo do sagrado se
d& por uma propiciacdo derivada da prépria criatura profana, de suas préaticas
religiosas e redencéo. Ja reorientando nosso texto para o estudo das imagens,
0 autor lembra que a expiagao se apresenta pelas imagens de lavar: “lavou-se
no sangue no Cristo”, lavagem simbdlica através do Batismo, etc. Vale notar,
ainda, que a necessidade de expiagéo, segundo Otto, nunca foi levada téo a

sério quanto no cristianismo. Por isso esta é a religido mais perfeita, conclui.

Tempo e transcendéncia

Jorge de Lima, em Tempo e Eternidade (1935), ao lado de Murilo
Mendes vai “restaurar a poesia em Cristo”. Importante notarmos desde ja que
essa frase representa um projeto declarado, um objetivo visado ao longo de
todo o livro. Projeto, intencéo, diretividade mesma que se exprime em poesia,
sobretudo quando o poeta, personagem da porgcao limiana desse livro, clama
aos ceus por salvacdo. Se até aqui vimos o sagrado como a presentificacdo no
espaco de uma atualizacdo do tempo, ou ainda como um sentimento baseado,
sobretudo, na relacédo divindade-homem, tentaremos agora compreender que
implicagbes esses fatores apresentam quando reunidos. O objetivo sera
estabelecer o desenvolvimento — sempre recursivo e imbricado ao longo da
histéria — que o homo religiosus atribui a compreensédo do sagrado, mesmo nos
momentos e esferas de agdo em que compreensdo ndo seja a palavra precisa.
Assim, por exemplo, poderemos ver o que a jornada pelo Altissimo tem de
relacdo com a experiéncia do tempo, para além das explicagbes epidérmicas

que a proépria tradicdo religiosa — em nosso caso, a catolica — apresenta.

Dado que a dinamica religiosa possui movéncias diversas, a conjungao
dos procedimentos e crengas instaura um sentido complexo na vivéncia do
sagrado. O tempo, esse devir que traz a morte ao homem — ou leva-o a ela —
assume posicdo central para o imaginario. Notemos, inclusive, essa ironia

involuntaria de nossas palavras: o tempo assume posicdo de centro. E nesse

27



sentido que teremos em toda a literatura sobre o simbolismo, bem como na
fenomenologia de um Heidegger, por exemplo, o tratamento do tema temporal.
O correr do tempo, sua experienciagdo, rompe a légica do tempo mitico, do
tempo das origens ao qual nos referimos brevemente. Porque no tempo mitico
hé& o ciclo e o retorno, a atualizacdo do tempo das origens a cada momento da
historia; retorno este que renova a vida e permite sua fortificagcdo para a vinda
de mais um periodo.

Quando a tradicdo ocidental se consolida, embasada sobretudo na
perspectiva messianica do cristianismo, o tempo mitico é aparentemente
rompido. Essa colocagdo do homem num tempo fragmentado e sob a sombra
de um Deus Unico, paradigma das religides judaica e crista, tem suas raizes ja
no zoroastrismo persa e influencia o Ocidente de tal maneira que, descrevendo
o her6i ocidental, seriamos capazes de compreender o espirito de nossa
cultura. Joseph Campbell, entretanto, j& o fez: “o tipico herdi ocidental & uma
personalidade e, por isso, necessariamente tragico, condenado a ver-se
enredado seriamente na agonia e mistério da temporalidade” (2004, p. 195).
Rompida a perspectiva de tempo mitico ciclico, renovavel, a mente se orienta
para outra direcdo; o tempo passa a ser uma linha que parte de um ponto no
passado rumo a outro, no futuro. Por exemplo, 0 pensamento que se extrema
em evolucionismo positivista, no século XIX, é apenas uma erupgdo dessa
tendéncia ocidental. O que importa guardarmos é a semelhanca de anélise que
a ideia de mistério e agonia da temporalidade apresentam. Vimos em Otto que
o mysterium é terror e fascinacdo ante a divindade; com Campbell, que o
mistério e o terror sdo frutos de um acontecimento. Este acontecimento
precipitador do terrivel é aquele que, na histéria cristd-ocidental, podemos
entender como Queda. “Um obscuro e ainda n&o esclarecido problema na
histéria da ruptura entre os dois mundos envolve a figura persa de Zoroastro e
a origem de sua mitologia progressista, orientada eticamente e estritamente
dualista que, no que diz respeito a seu espirito, esta do lado ocidental do
divisor de aguas cultural” (CAMPBELL, 2004, p. 196). Embora o problema das
origens desse dualismo mitologico fuja ao objetivo de nosso texto, a
consideracdo de sua existéncia é fundamental. Quando o Tempo surge na
Criagéo, criando outro plano de realidade e vivéncia, a Eternidade ndo é mais a

Unica esfera ontologica. Deus, na Eternidade fora do Tempo, ainda é a

28



Totalidade buscada, e seu Reino é o de outro mundo, o Paraiso. Mas a

insercdo do homem no segundo mundo, no tempo, impede-o de se diluir ou se
integrar. O tempo &, acima de tudo, ruptura da felicidade.
Nosso poeta percebe e sente, Na carreira do vento (1959, p. 388), que

La vem o vento correndo
montado no seu cavalo.
Nas asas do seu cavalo
vem um mundo de vassalos.
vem a desgraca gemendo,
vem a bonanca sorrindo,
vem um grito reboando,
reboando, reboando.

[..]

La vem o vento correndo,

0s séculos correndo atras.
L& vem um grito de Deus

e um grito de Satanas.
Ligando um grito a outro grito
vem o vento reboando,
reboando, reboando.

La vem o vento reboando
com seus cavalos-motores
voando nos avifes.

L& vem progresso, poeira,
carreira, velocidade.

La vem nas asas do vento,
o lamento da saudade
reboando, reboando.

O ritmo forte deste poema, sua cadéncia e repeticdo, fazem com que a
imagem do vento se una a uma continuidade. Ha progressao temporal aqui, em
seu enunciado e enuncia¢éo. “Montado no seu cavalo”, o vento repete o correr
do tempo, encarna-o, conjuga-se com ele. Se o vento € como o tempo — “O
vento € o ar em movimento”, dizia-nos um programa infantil da TV Cultura - seu
cavalo é a propria temporalidade. “Voltaremos a encontrar, a propésito do grito
animal, este aspecto ruidoso da teriomorfia. O galope do cavalo é isomorfo do
rugido do ledo, do mugido do mar e do dos bovideos” (DURAND, 2001, p. 79),
e 0 proprio cavalo € “simbolo do tempo” (DURAND, 2001, p. 78). Esse ruido
teriomorfico a que Durand se refere é a “fala” do tempo, seu discurso de

perseguicdo. No Regime Diurno das Imagens, sobre o qual falamos

29



brevemente no capitulo anterior, a postura heroica de embate e antitese
mobiliza-se pela fuga ao tempo e a morte. O tempo, nesse regime, apresenta-
se sob as formas teriomodrficas, nictomérficas e catamorficas, todas tendo sua
valorizag@o negativizada, as quais os simbolos ascensionais, espetaculares e
diairéticos vém se opor.

Mas ndo ha oposicdo em Jorge de Lima, ainda. O progresso, esse
animal catamérfico que degenera a Eternidade de Deus, corre com poeira e
barulho, imprimindo no poeta o lamento de saudade pelo Paraiso perdido. Vale
a pena, aqui, mencionarmos outro poema em que o ruido surge também como

negatividade; € O clamor que néo para (p. 395):

- Que clamor é esse que nao para.
gue vem de cima,

gue nao para?

- Sabei: é 0 progresso que ndo para.

- O progresso € la de baixo,
esse clamor é de cima.
Que clamor é esse que nao para?

- Sabei, é a muralha do horizonte
gue se vai desmoronando,

sdo as piramides do Egito

gue o mar esta solapando.

E 0 progresso que nao para.

Essas forcas vem dos lados,
o grande clamor é de cima.

- Que clamor é esse que ndo para
gue vem de cima, que nao para?

- Sabei: - € 0 mar que esta retirando
0Ss 0ss0s dos santos poetas.

S&o os homens neles tocando

de repente despertando.

- Que clamor é esse que ndo para?
- Sabei: sdo as coisas se formando.
- As coisas ndo séo reais
e esse clamor é profundo.

- Sabei: é o Marceneiro trabalhando,
€ vossa mao escrevendo,

€ o sol que esta se queimando,

0S mistérios se acabando,

o fim de tudo chegando.

- Que clamor é esse que ndo para?

30



E a barca de Cristo andando.

Jorge de Lima insere na busca de seu poeta — dele proprio, ao que
sabemos — um drama. A estrutura dialégica do poema, a recorréncia da
pergunta que abre os versos e que instaura a davida e a busca pela fonte do
som, todos esses elementos unem-se para compor uma clara cena dramatica.
A direcdo do clamor que se anuncia antes do inicio do poema &,
imediatamente, identificada: vem de cima. A essa primeira certeza a voz do
interlocutor se contrapde, trazendo a possivel fonte de clamor para baixo, para
0 progresso. Alto e baixo, grave oposi¢do binaria que as teorias estruturalistas
poderiam apontar, ganham aqui o carater de oposi¢cdo semantica. Claro que a
oposi¢do enquanto relacdo, que se encontra ao longo do poema, € importante
a ponto de contrapor cenarios mentais distintos. Por um lado, a visdo das
coisas do mundo, progresso e avango histérico (“as piramides do Egito/ que o
mar esta solapando”); por outro, a visdo — e audicdo — do que esta para |4 do
tempo. O clamor é mais que um ruido. E suplica, uma quase convocagio. Na
tenséo entre os interlocutores, 0 poeta parece apontar para o alto enquanto
ouve o clamor, ao passo em que aquele com quem conversa — talvez 0 mesmo
poeta? — aponta para o mundo ao redor e observa o tempo passar. Clamor
vindo da eternidade, ruido vindo do tempo. Sendo o tempo. Nas duas Ultimas
estrofes essa distin¢cao alto/baixo se esclarece: o correr do tempo se apresenta
como trabalho, escrita, o sol se queimando, mistérios findando e o fim,
também, chegando. Ouvindo o clamor da Eternidade, o poeta passa a enxergar
no mundo um contrapeso: “a barca de Cristo andando”.

Considerando esse balanco entre mundo e transcendéncia, podemos
enfim compreender o que alto/baixo como oposigdo semantica vem significar.
Mais que puramente relacional, essa oposicdo faz circular uma série de
conteddos imaginarios semanticamente carregados, numa relacdo de
“estruturalismo figurativo”, como ensina Durand. Se a ansia pela Eternidade,
gue encontra ressonancia no clamor que ndo para, eleva os desejos do poeta,
sua insercdo no mundo profano, no “século podre” que Jorge de Lima vai
lamentar, também exerce uma atragdo. Isso porque o tempo histérico é
inserido na légica cristd, com o correr da historia indo desde a Génese até o

previsto Juizo, e segue paralelo ao desejo de transcendéncia mistica limiana. A

31



busca pelo alto, a escalada ascensional, ativa as imagens diurnas que pouco
acima referimos. Contra a queda — a Queda, no caso cristdo — se constelam as
imagens de elevagéo, chegando ao limite na imagem da cruz que, no curso da
historia catolica, aparentemente perde sua funcdo de escada para representar
um episodio especifico na historia da Criacdo. Mas o sentido primeiro de um
simbolo nédo se perde, e a cruz vai sempre ligar o homem ao sagrado. De todo
modo, essa ideia de “episodio especifico na histoéria da Criacdo” € um momento
no trajeto da “barca de Cristo”: paralelamente & busca ascensional estd o
tempo histérico da Criacdo, que une todas as criaturas e acontecimentos em
um mesmo grande plano. O de Deus.

Em O mito do eterno retorno (1981), Eliade nos fala da hierofania do
tempo. A encarnagdo do Verbo, a teofania que foi Jesus dentro do tempo
histérico, faz praticamente abolir a logica ciclica da renovagdo — o eterno
retorno — em favor de uma valorizagdo do Tempo enquanto ontogénico, ele
proprio preenchido de significado. Linear, a histéria da Criagdo transforma
Histéria em epifania. Ainda que Jorge de Lima busque a Eternidade mais do
que tudo, sua agonia no Tempo é inocultavel, nesse primeiro momento. Ele
“tinha medo de largar, de uma vez por todas, o tempo pela eternidade. Nesse
sentido, Tempo e Eternidade [...] € um livro de transic&o. Jorge de Lima ainda
ndo se havia entregue completamente aos designios de sua inspiragdo ou,
como ele diria, ao sopro de seu Anjo-da-Guarda” (BANDEIRA, 1959, p. 84).

A vivéncia do e no tempo, que é natural para a tradigdo cristd, ndo se
encontra consolidada nesse Jorge de Lima voador. Voltaremos a imagem do
vOo e das asas, em breve. Antes, voltemos a Eliade; o romeno adverte, quando
trata da Grande llusdo — do tempo e da profanidade - que: “[...] em Ultima
instancia, a Grande llusdo césmica é uma hierofania [...] [Compreendendo
iss0,] viver no Tempo néo é, em si, uma ‘mé acao’: a ‘mé acéo’ é acreditar que
ndo existe nada fora do Tempo” (1991, p. 87-88). E continua: “N&o somos
devorados pelo Tempo porque vivemos no Tempo, mas porque acreditamos na
realidade do Tempo e, assim, esquecemos ou desprezamos a Eternidade” (p.
88). O interlocutor de O clamor que n&o para parece direcionar, pouco a pouco,
a atencdo do poeta para o mundo histérico, enquanto o Tempo se consolida
como via possivel para o peregrino da Eternidade, por mais paradoxal que isso

pareca.

32



Fundamental para compreender a no¢é&o de misticismo, o tempo na
tradicdo cristd ndo assume, historicamente, o sentido que tem para nés, hoje.
Nem mesmo a ideia de Juizo Final, crenca viva em qualquer messianismo
contemporaneo, parecia demorar a chegar. Até o século XV — e mesmo até o
XIX -, era inconcebivel para a mente cristd pensar num tempo de longa-
duragéo para a existéncia da humanidade. De acordo com a tradicdo (S&o
Justino, do século Il, Santo Agostinho em A cidade de Deus) o tempo da
criagdo equivalia a 1000 anos para cada dia da Génese (DELUMEAU. 2003, p.
62-63). Jorge de Lima é mistico quando deseja o “pulo para a transcendéncia”,
mas radicalmente cristdo quando nos fala da revolugdo do Cristo, da qual “as
outras revolucdes sociais sejam elas quais forem, francesa ou russa, seréo
unicamente minutos dentro dessa eterna revolugéo, que sé terminard no dia do
Juizo Final” (1959, p. 96).

A quebra da circularidade temporal que a inser¢cdo da Histéria como

elemento-chave promove, entretanto, assume um curioso paradoxo. Cf. Eliade:

Ora, a nocao de ‘salvacéo’ apenas retoma e completa as nog¢oes
de renovacdo perpétua e de regeneracdo césmica, de
fecundidade universal e de sacralidade, de realidade absoluta e,
finalmente, de imortalidade, todas noc¢bes que coexistem no
simbolismo da Arvore do Mundo (1991, p. 163)

No simbolismo da Cruz, portanto. Nossa insisténcia nesse aspecto do
tempo para a tradicdo escatoldgica cristd tem sua razdo de ser. Por mais que
Jorge de Lima fuja a uma compreensdo consciente — ao menos em Tempo e
Eternidade -, tal historicizagdo da realidade religiosa € base para a ideia de
misticismo e para as futuras imagens de profecia, que ja despontam ao fim
desse livro e se vao consolidar em A Tuanica Inconstil. Por ora, retenhamos a
pouca inclinagdo de nosso poeta para a aceitagdo do tempo como realidade

possivel, como no poema Aceito as grandes palavras:

[..]

Aceito os dias com seus cinemas, seus bondes,
seus flirts, suas praias de banho, sua atualidade.
Mas deixai-me ver no meio dessa conturbacdo

0 que esta acima do tempo, o que é imutavel.

33



Senhor, estou cansado, quero descansar.

Vemos claramente que o tempo € angustia e cansaco, do qual o poeta
se esforga por escapar. Em A concepcgéo cristéd do tempo, artigo de Germano
Pattaro incluso na obra organizada por Paul Ricoeur, As culturas e o tempo

(1975), sabemos que para os cristdos, a Ressurrei¢céo de Cristo

€ 0 momento determinante no qual é vencido o antigo aién e,
embora conservando a sua identidade temporal, assinala o
inicio do novo aidn [...] TAo conscientes estavam 0s primeiros
cristdos desse fato que a realidade da Ressurreicdo constituia
para eles um tema ligado fundamentalmente a fé e ndo a
esperanca [...] Se o futuro, e ndo o passado, fosse 0 ponto em
torno do qual gravita o tempo para 0s cristdos, entdo a
esperanca possibilitaria o acesso a Salvacao esperada, o que
resultaria numa histéria cujos kairoi remeteriam a um kairos
ultimo, ao kairos messianico que, pelo préprio fato de ser o
ultimo, transformaria o tempo da espera em um tempo despido
de significacdo ao longo de todo o seu curso. Se, ao contrario,
a esperanca encontra sua base na fé, proclama que o passado
de Cristo jamais esta ausente na moldura do tempo e afirma a
sua certeza de que ele é kyrios de todo o futuro (PATTARO, p.
215)

Importante sabermos disso porque, a partir do Cristo, a concepgao
judaica de tempo como histdria divina sofre um abalo. Se antes do Novo
Testamento temos a histéria sob o aspecto de Criacéo, orientada para a vinda
de um Messias e o reconhecimento do povo eleito, depois dele isso se atualiza
e “se descobre ser secundaria a duracao do tempo de espera”. Talvez por isso
Jorge de Lima néo se sinta tolhido pela aceitagdo do tempo como realidade
divina: mesmo aceitando a realidade histérica pos-Cristo, a espera necesséria
pelo Juizo, nosso poeta joga com a duragdo do tempo profano. N&ao importa
tanto, para ele, o tempo que a histéria vai demorar para alcancar o fim. Depois
da vinda de Cristo — e com a certeza de sua volta — Jorge de Lima tem todo o
direito de buscar meios instantaneos de transcender ao tempo decaido. Afinal,
Cristo restabelece ao Homem uma condi¢do ja ndo tdo ruim quanto a da
Queda, e é permitido a ele, agora, homem-poeta-cristdo, buscar a Eternidade
pelo meio mais sagrado que encontra no século, a poesia. Ele esta preocupado
com o tempo, canta suas dores, mas além da libertacéo final pelo Juizo cré que

h& transcendéncia meta-histérica, mesmo que fugaz. A partir da exegese

34



neotestamentaria ha “a influéncia de uma outra concepcdo do tempo, que
parece atribuir menor significado ao futuro em beneficio de uma concepcéo
espacial da histéria” (PATTARO, 1975, p. 203). Eis, aqui, o alto como outro
lugar, longe do tempo e préximo de Deus. Eis a transcendéncia por meio da

elevacéo.

As imagens ascensionais

Além do clamor que vem do alto, diregdo nitidamente fixada, Jorge de
Lima observa as alturas também com outros semantismos. Porque se Deus e a
Eternidade se encontram nos céus, dimensao inalcancavel ao homem
(ELIADE, 1977), ao alto também se erigem imagens de diferentes nuances. A
ele vai a escada xamanica, de degraus iniciaticos, como também o percurso
mistico de ascetismo e purificacdo. As imagens que Tempo e Eternidade
apresentam assumem quase que uma trajetéria clara: & angustia inicial do
tempo profano, que ja citamos e que é, até metade do livro, o tom principal,
vem substituir uma constelagéo de imagens que, ainda que ascensionais, se
profanizam.

Na esteira de Bachelard, Gilbert Durand aponta as diferentes
valorizagbes que as imagens ascensionais podem apresentar. Se, por um lado,
elas indicam o impulso rumo ao sagrado, o caminho que liga chdo a céu é
capaz de assumir diversas posturas éticas. Dai que, além de direcdo do
sagrado, a verticalidade também se liga a direiteza moral, & hierarquia —
politica monérquica, litdrgica ou militar -, a0 monoteismo e as praticas de
elevacao que entrelagam pureza, castidade, moral e santidade. Jorge de Lima
busca Deus nas alturas, mas também busca elevar sua visdo e seu proprio ser.
E bastante do aspecto ascético — mesmo que no litargico e monastico — que o
poeta se aproxima.

Para que notemos isso basta retomarmos o0 poema em que, mesmo
aceitando a vida “com seus flirts”, encontra-se no poeta a angulstia e a ansia
pela elevacdo. Como a dominante postural se vinculam as imagens heroicas,
estrutura simbdlica da antitese polémica, podemos observar em Tempo e
Eternidade diversos momentos em que a resolugdo de uma oposigéo de forgas

s6 é possivel pelo conflito. “Semanticamente falando, pode-se dizer que ndo ha

35



luz sem trevas enquanto o inverso ndo é verdadeiro: a noite tem uma
existéncia simbodlica autbnoma. O Regime Diurno da imagem define-se,
portanto, de uma maneira geral, como o regime da antitese” (DURAND, 2001,
p. 67). Claramente sujeita ao Regime Diurno da Imagem, a ética inicial do livro
é inequivoca: “Capitdo-mor que noite escura!/ Uivam molossos na escuridao”
(LIMA, 1959, p. 383). Noite densa e negativa, que retorna em muitos dos
poemas iniciais: “A noite desabou sobre o cais/ pesada, cor de carvao./
Rangem guindastes na escuridao/ [...]J/ Capitdo-mor que noite escura/ desabou
sobre o cais/ desabou nesse caos!” (p. 384-385) e “Dentro da noite, da
tempestade/ a nau misteriosa la vai” (p. 386). “Numa noite longinqua eu
acordei/ com o tremendo rumor da ventania” (p. 389) e, novamente, “A noite
desabou sobre o cais/ pesada, cor de carvao./ Uivam caes na escuriddo” (p.
390). Vale ressaltar que todos esses versos pertencem a cinco diferentes
poemas, nos quais ainda surgem imagens de navegacdao, sobre a qual
falaremos mais a frente. Sendo o inicio do livio composto como uma unidade
narratva — o0 que percebemos pela repeticdo de versos ritmica e
semanticamente gémeos -, Tempo e Eternidade abre como uma jornada
iniciatica. Contra as trevas, porque todo desejo de luz leva a esse tipo de
simbolismo: uma jornada iniciatica de elevacéao.

No poema O navio viajando (p. 385), terceiro do livro, lemos que

Entre o mar e a terra viajo ha séculos,
sem encontrar céu, sem encontrar céu.
Mas tenho a ansia desse pais.

Minha caravela ndo pode voar,

ndo pode subir,

ndo pode subir.

O plano do mar ja esta dividido.

Ha muitos selvagens nas ilhas famintas,
0S cais sdo escuros, ha muitos escravos
nas patrias selvagens.

Os degredados para onde vao?

Minha caravela ndo pode voar,

ndo pode subir,

ndo pode subir.

Eis o primeiro poema que contrapfe ativamente o desejo ascensional a
noite/queda negativa. Por seu claro e direto discurso enunciativo, nao

repetiremos os significados das imagens limianas com um vocabulério critico.

36



Contentemo-nos com sublinhar, apenas, a estreita relagcdo entre as paisagens
terrenas/profanas — como em “0s cais Sao escuros” — e a carga semantica da
noite, seja no escuro da tempestade ou na pele negra dos “muitos escravos”.
Simbolos catamoérficos e nictomoérficos, recorrentes e imbricaveis, fazem
compor o plano imaginario ao qual o poeta se contrapde. No poema seguinte,

A méo enorme (p. 286), teremos quase que uma continuagéo do anterior:

Dentro da noite, da tempestade,
a nau misteriosa la vai.

O tempo passa, a maré cresce,
0 vento uiva.

A nau misteriosa la vai.

Acima dela

gue mao é essa maior que 0 mar?
Mé&o de piloto?

Mao de quem é?

A nau mergulha,

0 mar é escuro,

0 tempo passa.

Acima da nau,

a mao enorme

sangrando esta.

A nau la vai.

O mar transborda,

as terras somem,

caem estrelas.

A nau la vai.

Acima dela

a mao eterna

|4 esta.

A nau misteriosa, da qual ndo se sabe o nome, “que nao se Ié na
escuridao” (p. 384), navega no passar do tempo sob a mao enorme maior que
o mar. Duas imagens, aqui: 0 mar, como totalidade latente — voltaremos a isso
ao tratar da ilha como fundacgéo -, vincula-se a trajetéria da nau, compondo
com ela uma viagem que, feita de elementos antagonicos — nau/mar -, se
sustenta. Por outro lado, acima, a mao enorme de Deus, que situa a Eternidade
no plano superior, longe do que entenderemos, alguns poemas a frente, como
a “barca de Cristo”. Note-se, também, que “o vento uiva” como vem “correndo,
montado no seu cavalo”. Ao tratar das manifestagbes ascensionais,
especialmente em suas caracteristicas hierarquicas do monarca-juiz, Durand
ensina que “o cetro encima a sua autoritaria verticalidade com uma ‘méo da

justica’ ou uma ‘flor-de-lis’, atributos nitidamente falicos” (2001, p. 138). Em tal

37



autoridade — e autoritarismo — ascensional confundem-se os atributos de
soberania e virilidade, pureza e retiddo. Assim, a mdo muitas vezes apresenta
todo o semantismo do poder de elevacdo. Alto, escada, asa, méo; todas
imagens que se conjugam no v6o, como no poema Pelo voo de Deus quero me

guiar (p. 386-387), do qual citamos um trecho:

[...]

Ando naufragado,
ando sem destino.
Pelo vbo dos passaros,
guero me guiar.

Quero Tua mao

para me apoiar,

pela Tua Méo

guero me guiar.

Quero o vbo dos passaros
para navegar.

[..]

Direto ao antrop6logo, vemos que o

instrumento ascensional por exceléncia é, de fato, a asa, de
gue a escada de mdo do xama ou a escadaria do zigurate ndo
€ mais que um sucedéaneo grosseiro. Esta extrapolacao natural
da verticalizacdo postural € a razdo profunda que motiva a
facilidade com que as fantasias voadoras, tecnicamente
absurdas, sdo aceitas e privilegiadas pelo desejo de angelismo.
O desejo da verticalidade e da sua realizacdo até o ponto mais
alto implica a crenga na sua realizacdo ao mesmo tempo que a
extrema facilidade das justificacbes e das racionalizagdes. A
imaginacdo continua o impulso postural do corpo. Bachelard,
depois dos xamas misticos, viu muito profundamente que a asa
€ jA um meio simbdlico de purificacéo racional. Donde resulta
paradoxalmente que o passaro ndo € quase nunca visto como
um animal mas como simples acessorio da asa (DURAND,
2001, p. 130-131)

Por toda a fase religiosa de Jorge de Lima, e mesmo depois, as asas e
alturas desempenhardo papel importante. Mais a frente, j& ndo estritamente
vinculada a uma ética racional e purificadora no sentido ascético, as imagens
da ascensdao estaréo relacionadas a uma visao profética e a um papel do poeta
enquanto elo. Ndo nos adiantando, entretanto, voltemos a busca angustiada
pela pureza. Em O poeta perdido na tempestade (p. 389-340) temos o primeiro

nucleo de entrega, de arrebatamento frente a voragem de Deus:

38



Numa noite longinqua eu acordei

com o tremendo rumor da ventania.
Que ¢ isso, meu Deus? Olhei o céu,

e o vento forte me ensopou de chuva.
Vinha com o vento um bruaa de vozes.
Donde vinham essas vozes eu néo sei.
O meu navio se perdeu e entrei

na mais negra confusdo do mundo.

A tempestade, Senhor! A tempestade
com a vossa forca arrebatava o mundo.
Eu era pequenino ante a violéncia,
ante o choque brutal da vossa ira.

Eu ndo podia me ajoelhar, Senhor,

eu sO podia cair e eu cai.

Fui arrastado pela vossa forca

como aspirado pelo vosso halito.

A tempestade, Senhor! A tempestade,
mais do que a tempestade, a vossa ira,
a vossa majestade, a vossa face.

Eu ndo podia ver a vossa face!

As trombetas soaram: homens e arvores,
bichos e aguas pelos ares densos
foram arrancados pela grande forca.
No espaco eu divisei o0 medo bruto
dos cavalos caidos na voragem,

as crinas reluzentes, desgrenhadas,

e seus torvos relinchos pelos ares.

Vi as folhas das plantas como loucas
se agarrando nos galhos decepados.
Até o préprio vento tinha medo,
Uivando, uivando como um jaguar.

L& embaixo era uma gota, gota apenas
0 mar, o grande mar, o imenso matr.

E toda a humanidade, todas as feras
no horror supremo dessa confuséo,

o instinto de viver perdendo entéo
nem homens e nem feras eram mais,
eram qualquer coisa além da vida,
além da morte, além da morte.

Eu queria encontrar os meus sentidos,
eu queria encontrar-me e ndo podia.
Eu ndo podia me ajoelhar, Senhor.

Eu so podia cair. VOs nédo deixastes.

“Tremendo rumor da ventania”, vento e “um bruaa de vozes”, a forca do
que se transforma em tempestade, toda a narrativa do poema encaminha o
leitor — e 0 poeta navegante — para a irrupgao da face majestosa de Deus, para
o horror e a violéncia desse acontecimento. J& notamos como Otto classifica as

formas de manifestagcdo do sagrado, de modo que agora daremos espaco a

39



palavras do proprio Jorge de Lima, em seu diério intimo as portas da morte, de
1953:

Nao é o santo, o homem da Graga, 0 poeta mistico, mas a
criatura decaida diante de Vossa Presenca, o temor diante da
Majestade, o que se julgava s6 nos momentos de desgraca,
sem no pecado Vos enxergar, ausente de Vés, Senhor: eu
indigno da imortalidade que recusei e de Vés que para mim
inclinais Vossa Face, perante quem os Anjos velam, com as
suas asas, as suas frontes luminosas; cegai-me Senhor, para
gue eu possa contemplar o mistério que sois V@s, Senhor
(LIMA, 1959, p. 162)

Pela profuséo de imagens e simbolismos que rondam o0 poema e essa
tltima citagdo, guardemos algumas ideias reunidas em nudcleos semanticos.
Para o alto estdo convergindo todas as imagens, desde o vento e a tempestade
— que arrancam nau e criaturas rumo ao espago — até a face luminosa dos
anjos de Deus. Na noite é que se d4 a tempestade, anuncio da chegada do
Senhor, e é dela que a Majestade arranca seus seres, permitindo sua salvagéo.
Notemos, por exemplo, que o vento — cujo sentido profano e temporal j&
assinalamos —, e os cavalos caidos na voragem, com suas “crinas reluzentes,
desgrenhadas/ e seus torvos relinchos pelos ares” fazem convergir muito bem
tanto as imagens teriomorficas, das quais o cavalo € um exemplo, quanto as
catamorficas, em sua queda dentro da tempestade.

Unindo poema e diario, atentemos para o horror nas exclamacoes
quando o poeta diz “Eu ndo podia ver a vossa face!”. Assim como a mao, por
uma sequéncia de derivacdes e contiguidades semanticas — “Se os esquemas
verticalizantes [...], no macrocosmo natural, vdo dar a valorizacdo do céu e dos
cumes, vamos verificar que no microcosmo do corpo humano ou animal a
verticalizacao induz varias fixages simbdlicas de que a cabega ndo é a menor”
(DURAND, 2001, p. 141, grifo nosso) — temos na cabeca e na face também
uma simbodlica da elevacdo. Mais, citando uma andlise de Victor Hugo,
conhecemos o sentido da face como “simbolo da elevacdo orgulhosa, da
individuacao para além do rebanho dos irmaos e em face da prépria pessoa
divina”, sendo esta téo frequente que nos permite falar em um “complexo da
fronte” (DURAND, 2001, p. 142). Nao cremos poder levantar um complexo da

fronte, em Jorge de Lima, mas certamente sua recorréncia nos aspectos

40



frontais e majestosos do sagrado — todos simultédneos -, desde Deus até os
anjos, reforcam um complexo de elevacao, do qual a tradicdo mistica crista e a
cultura platonica ocidental n&o se esquivam.

Ainda como derivagdo do impulso ascensional, e para reforgcar sua
imagistica, a escada, a asa, a mao e a cabeca vem se unir 0 anjo, ele préprio
ser de elevacdo e poténcia. Se o passaro € apenas um acessorio que da razdo
a asa, a extrapolacdo dessa ideia nos leva ao anjo, porque articula em sua
imagem tanto a ascensdo quanto a leveza, pureza celeste e poténcia militar.
“De tal modo que podemos dizer, enfim, que o arquétipo profundo das fantasias
do v6o ndo é o passaro animal mas o anjo, e que toda a elevagéo é isomorfica
de uma purificacdo porque é essencialmente angélica” (DURAND, 2001, p.
135).

Tanto sob a dtica da salvacdo que O poeta perdido na tempestade
denota quanto no final de nossa passagem pelo diario de Jorge de Lima —
“cegai-me Senhor, para que eu possa contemplar o mistério que sois Vos,
Senhor” -, ha imagens que se centram na fungdo visual, articulando uma
constelacdo muito importante: a viséo transcendente, para a qual a cegueira
assume papel essencial. Explicando essa aparente contradicdo, Durand nos

diz que, no processo de eufemizagéo da cegueira, o

sacrificio do olho [...] € o meio de reforcar a viséo e de adquirir
a vidéncia magica. Verificamos que a extrema valorizagédo
intelectual e moral do 6rgdo visual traz como consequéncia a
sua oblagao, porque o 6rgdo carnal sublima-se, e uma segunda
vista, arquetipica no sentido platénico do termo, vem substituir
a visdo comum (2001, p. 154).

E assim, e por ai, que aos simbolos ascensionais vdo se ligar os
simbolos espetaculares — dos quais a visdo é uma imagem. Em outros poemas
encontraremos imagens de elevagéo, sobretudo referentes ao dominio verbal
de ascender e elevar. Mas como desaguamos na luz e nos apontamentos
sobre a visdo e os simbolismos luminosos, indicaremos 0s poemas em que a
ascensdao faca mobilizar outras ideias, valéncias adjetivas particulares. Quando
canta a Estrela, 6 estrela!, Jorge de Lima se dirige a estrela morta, cuja Unica
evidéncia € a luz que ainda chega a nds. Esvaziando desse corpo celeste suas

caracteristicas mais marcantes, j& que a luz permanece apenas como

41



simulacro de uma antiga existéncia, o poeta louva a realidade transcendente
como realidade total. “Da noite que vim/ pra noite que vou:/ Relampago de
Deus — sou” (p. 394). Tal como raio, como flecha, o relampago aciona as
altitudes e a vontade direcionada e reta. Durand ja nos mostrou como o raio se
articula as imagens de impulso e ascensdo, mesmo que seu sentido parta dos
céus rumo a terra. “Em oOptica o raio luminoso é direto e direito em toda a
acepcao destes termos. A nitidez, a instantaneidade, a retidédo da luz s&o como
a soberana retiddo moral” (DURAND, 2001, p.153). Instantaneidade que
também atribui ao relampago a fugacidade, na qual se poderia encadear a
leveza e pureza do espirito. Estas ultimas no¢des ainda sdo encontradas no

Sono e despertar do poeta (p. 396), que transcrevemos na integra:

O meu nascimento me acordou,

a minha morte me adormecera.

Tu levas um cadaver para onde amigo?

A vida é cheia de guizos

tapa os ouvidos dorme, dorme.

Dorme, dorme, a noite é boa,

o dia é oco como um guizo.

A minha morte me adormecera.

O meu nascimento me acordou.

Tu levas um cadaver para onde, amigo?
Sol, sé testemunha que o fim ja chegou,
gue a carne morreu,
gue a alma esta viva.

Antes de tu te extinguires, Sol,
olha o espirito continuando.

Jorge de Lima parece fechar nossa discussdo sobre a vivéncia no
Tempo e Eternidade. Se mais acima dissemos que sua angustia vinha do
tempo, momento/vida em que busca a transcendéncia mistica pela experiéncia
da poesia, ja aqui parece que ela encontra termo. Uma espécie de fim, ao
menos, porgue o poeta assume um discurso diferente da antitese polémica que
viamos até agora. Basta pensar que, poucos versos atrds, seria absurdo
ouvirmos da boca desse cristdo que “a noite € boa”. Aqui hd uma espécie de
integragdo ou, a0 menos, uma eufemizagédo dos valores negativos da noite. A
vida profana, a “barca de Cristo”, a “nau misteriosa’, o tempo carnal
necessariamente vivido pelo homem, antes da morte e do Juizo, esse pequeno

periodo comeca a ser aceito per se. Ndo pela sua validade propria, ainda, mas

42



pela sua nulidade essencial. Retomando um Eliade ja citado, parece que Jorge

de Lima compreende que “mé acdo’ é acreditar que ndo existe nada fora do
Tempo” (1991, p. 88). Dessa forma, ndo acredita, e passa a olhar para a vida
como uma passagem da alma eterna pelo espaco mundano da Criagdo. E
possivel que, apos tanta angustia, oposicdo, desejo de elevagéo, tenha havido
“a ruptura de nivel que torna possivel a passagem de um modo de ser a outro”
(ELIADE, 1991). Atribuindo essa ruptura a propria ascenséo, Durand nos diz,
relembrando Bachelard, que a imaginacdo ascensional “é, assim a ‘viagem em
si’, a ‘'viagem imaginaria mais real de todas’ com que sonha a nostalgia inata da
verticalidade pura, do desejo de evaséo para o lugar hiper ou supraceleste”
(2001, p. 128). Uma viagem, a vida.

Em entrevista sobre Jorge de Lima e Invengéo de Orfeu, derradeiro livro
do poeta, César Leal menciona que o alagoano “estéd se referindo as belas
imagens de v0o, asas e barcos das quais trata Dante em sua conversa com
Catdo, ao chegar ao Purgatério — cantos Il e llI"” (COLARES; LUCHESI,
TENORIO). Tendo trazido nossa mitocritica até este ponto no qual ja
comentamos as “belas imagens de v0o, asas”, e tendo chegado a uma
“ruptura” ontologica na qual Jorge de Lima se apresenta como poeta em
mutacado, entregue por fim a “viagem da vida”, passaremos agora as imagens

do barco e da navegagéo.

Aguas, vagas, naus: complexo de Caronte, complexo de Orfeu

Através de seus poemas de fuga e elevacgdo, Jorge de Lima singra o
mar. As qualidades que a &gua apresenta, como bem mostrou Bachelard
(2002), fluem por seu corpo semantico de maneiras variadas, dependendo das
valéncias que se ddo ao substantivo. Desse modo, ja no primeiro poema de
Tempo e Eternidade, ao qual retornamos, ha o navio, e a 4gua que nos
importa, nesse primeiro passo, apresenta-se no poema seguinte (A noite
desabou sobre o cais): é 0 “mar tenebroso”.

O poeta ndo conduz a embarcacdo mas, sendo poeta, conduz os
homens. “Abancai-vos, meus irméos”, diz & tripulagdo. E quando pergunta ao
capitdo-mor, na Distribuicdo da poesia, “onde é o Congo?/ Onde € a llha de

Sao Brandao?”, busca imediatamente uma direcdo segura, sagrada e seca

43



para se orientar. E contra as aguas que o navio vai se opor, e pelo navio é que
a vida se metaforiza em viagem. Condutor de homens, como Cristo em sua
barca, como Orfeu com argonautas, Jorge de Lima lanca no inicio de sua
jornada uma iniciacdo. Esté atras da ilha, contra o mar tenebroso das noites
negras, e a ilha langa vistas como lanca voz a Deus. Esse simbolismo vai
reaparecer no Canto Primeiro de Invencéo de Orfeu, intitulado “Fundagéo da
llha”, obra maxima e final do poeta. No inicio de Tempo e Eternidade,
entretanto, introduzindo sua fase propriamente religiosa, essa busca da seus
primeiros sinais, pouco a pouco criando condi¢des para que o desague na fase
“hermética” de Invencao seja possivel.

A “llha de Séao Brandao”, que surge como destino possivel, é o arquétipo
da ilha em uma mitologia cristd. A Navegacdo de Sdo Branddo € um famoso

romance que

relata a viagem do santo irlandés e de seus companheiros a
um além maritimo que é “uma terra dos bem-aventurados”.
Uma versdo anglo-normanda desse poema, datada de cerca
de 1200, descreve essa terra como um lugar de todas as
felicidades, onde nao se conhece a fome, nem a sede, nem os
excessos do calor e do frio, nem a doenca, nem o sofrimento
(DELUMEAU, 2003, p. 77)

Sintomatico que a temética da navegacado, com suas imagens de ilhas e
tempestades orbitando a narrativa, encontre-se no inicio da jornada. Se Jorge
de Lima vai em busca de Deus, vai, por isso mesmo, atrds de um significado
para a existéncia. Para sua realizagdo. “As 4guas ndo podem transcender a
condicéo do virtual, dos germes e dos estados latentes. Tudo o que é forma se
manifesta acima das Aguas, desprendendo-se delas” (ELIADE, 1991, p. 152).
Eis a razdo de a nau percorrer o mar tenebroso, buscando ancoragem acima
da condicdo disforme que sdo as aguas primordiais. Ainda sobre os aspectos
nictomérficos da dgua, vemos com Durand que a “4gua € epifania da desgraca
do tempo, é clepsidra definitiva” (2001, p. 96) e que, sendo convite direto a
morrer, “ofeliza-se”. Desse modo a 4gua noturna, turva e pavorosa, exerce um
efeito de atracdo que a nau de Jorge de Lima luta por contrariar. Procurando
pela ilha, enfim, o poeta viaja pelo mar como quem atravessa o Aqueronte. Em

torno das &guas negras — obstaculo e desafio imposto ao homem — vao-se

44



organizar, por exemplo, os esforcos do nadador, guerreiro das aguas, e, por
extensdo, do navegador. “Para certas almas, a agua € a matéria do
desespero”, nos explica Bachelard (2002, p. 45). A 4gua é o “elemento
melancolizante” e, nas tempestades do poeta Lamartine, um “elemento
sofredor” (BACHELARD, 2002, p. 94).

Em A &gua e os sonhos, o fil6sofo dos elementos desdobra essa
angustia ante a agua com uma indagacao: “N&o tera sido a Morte o primeiro
navegador?” (p. 75). Sob certa perspectiva, a travessia na barca de Caronte
pode ndo ser vista como a ultima viagem, mas a primeira. “O herdi do mar é um
her6i da morte” (p. 76), e o herdéi €, por definicdo, aquele que aceita o embate
contra as forgas contrérias. Lancar-se intencionalmente em direcdo a algo,
além de caracteristica do impulso heroico €, por certo, um aspecto da viagem
em si. Se esta for uma viagem nas 4guas, ainda mais: “A Morte é uma viagem

e a viagem é uma morte. ‘Partir € morrer um pouco”™ (p. 77). Curiosamente,
para encontrar a terra € preciso se perder no mar, viajar contra 0 mau tempo e
correr o risco do naufrdgio. Lembremos Jorge de Lima: “Ando naufragado,/
ando sem destino/ [...J/ quero outro caminho/ para caminhar” (p. 387).
Bachelard chega a indicar essa composicdo agual/viagem/morte como um
complexo de Caronte e Durand, quando o associa ao complexo de Ofélia
resultante do “convite direto a morrer”, também o expande: sabendo que em
sonhos relativos a afogamento € comum o “sentimento de incompletude que se
manifesta por imagens de mutilagdo” (2001, p. 99), o antrop6logo chega ao
l6gico complexo de Orfeu. E Orfeu é convocado a nosso texto, pelo texto de
Jorge de Lima.

H& uma série de elementos que caracterizam, desde j4, a jornada
limiana como orfica, em seu sentido poético e religioso. Voltaremos a isso no
proximo capitulo, mais detidamente. Aqui, contentemo-nos em observar que
uma das semelhancas que Orfeu tem com Cristo € justamente o mergulho
numa outra realidade, “paralela”, através da qual empreende uma misséo. Mais
importante que isso, neste momento, é o fato de que tal missdo acaba por
resultar em flagelo, em mutilagdo: Cristo crucificado ou Orfeu despedagado,

ambas as imagens indicam uma mudanca de estado do ser.

45



E Baco, Orfeu [...],Cristo, os dois ladr6es com os membros
partidos [...]. todos herois mutilados no decurso de uma paixao.
Pode-se dizer que ha um verdadeiro complexo agrolunar da
mutilagdo [...], as personagens sdo enfermas, s6 tém uma
perna ou sdo cegas de um olho e ‘lembram provavelmente
mutilagdes iniciaticas’ (DURAND, 2001, p.307)

Tal mudanca, “promoc¢éo ontoldgica” fruto de uma jornada de inicia¢ao,
situa o her6i numa narrativa especifica. Tendo como elemento central a
navegacao e a luta contra as 4guas, a procura de uma ilha, o poeta de Tempo
e Eternidade abre o livro com a histéria de um batismo. Se a “imagem exemplar
de toda criagdo é a llha que subitamente se ‘manifesta’ em meio as aguas”
(ELIADE, 1991, p. 151), o batismo configura-se como renascimento de um ser
através de sua submersao/dissolucdo nas 4aguas e sua posterior
emersao/retomada da forma. Batismo é renascimento, como Jesus batizado
por Jodo Baptista, como o0 batismo poés-natal de toda crianga cristd. O
enfrentamento das 4guas negras, das tempestades, serve a Jorge de Lima e a
seu personagem como um adversario a ser superado, rumo a uma elevagao
Ontica. A viagem nas aguas, os complexos de Caronte, Ofélia e Orfeu, toda a
constelacdo de imagens que se articulam em torno da intencionalidade heroica
da nau que segue fazem reforgar esse caminho de afirmagéo e busca que os
primeiros poemas apresentam.

Vale notar, ainda, que o enfrentamento das &guas tenebrosas so é
possivel pelo uso da embarcacéo, e por meio desse navegar o poeta procura a
luminosidade diurna. Entretanto, ligada a toda rede de simbolismos que
originam o movimento batismal das imagens, a embarcagdo possui a
ambivaléncia que também a remete, por sua constituicdo e forma, aos
dominios noturnos da imaginacdo. “A barca, mesmo que seja mortuéria,
participa assim, na sua esséncia, do grande tema do embalar materno”
(DURAND, 2001, p. 251). E a nau de Jorge de Lima que serve como uma casa
movel, espago minimamente seguro para contrabalancar as tormentas
externas. Durand, referindo Barthes e Bachelard, nota na embarcacdo um
simbolismo que se vai enredando em torno da figura da Mé&e, em cujo bojo
carrega uma vida em poténcia. A proximidade do barco que navega rumo a
claridade com os simbolos da intimidade noturna, que confunde barca lunar

com carro solar, serve para estabelecer uma fértil ambiguidade: para que se

46



renasca para a luz é necessario que se nasg¢a, e o continente maternal que a
nau simbolizaria, assim, desde ja nos apresenta componentes noturnos da

imagem.

Apo6s O poeta perdido na tempestade, que analisamos pouco acima, o
elemento narrativo que liga os primeiros poemas perde um pouco de sua forga.
N&o que deixe de existir, mas néo subsiste uma recorréncia tdo constante dos
mesmos elementos, embora “a noite escura que desaba sobre o cais” torne a
aparecer mais a frente. Os novos elementos narrativos inseridos nos poemas
passam a direcionar a visdo poeética para outras possibilidades, até mesmo
para outras formas de expressdo. Em Lutamos muito (p. 391), por exemplo, o
tom epistolar e pessoal, quase de oragédo, vem para dar mais sentido ao que

aconteceu sob a voragem da tempestade.

Lutamos muito, fiquei cansado,
fiquei caido. Quando acordei

Tu me ungiste, Tu me elevaste.
Tu eras meu pai e eu ndo sabia.
Eu sofri muito. Furei as maos.
Ceguei. Morri. Tu me salvaste.
Eu sou teu filho e ndo sabia.
Lutamos muito: eu Te feri.
Perdoa Pai, pensai meus olhos:
eu era cego e nédo sabia.

No poema seguinte ao Sono e despertar do poeta, aquele em que Jorge
de Lima nos diz de uma “noite boa”, temos a descricédo visionaria do Paraiso
pré-Queda. O poema € A planicie e as flores carnivoras (p. 396), e nele esta a

admiracdo do Eden:

[..]

Uma velha tarde de mil séculos sem ocasos berrantes
circundava a planicie.

Que docura pacifica abrangia a planicie!

[...]

Mas no além da planicie

uma noite existia abracando a floresta,

a floresta, Senhor, uma floresta morna

onde o teu inimigo semeou carnes brancas
de princesas banidas, de mulheres rarissimas
fechando as palpebras para mim.

Quando deixei a floresta, Senhor,

47



Na planicie s6 havia grandes flores carnivoras.
Os abutres tinham descido sobre os cavalos brancos.
A noite tinha caido sobre o suor dos rios.

7

Aquilo que € “noite boa” para Jorge de Lima n&do parece durar muito
tempo sem o crescimento de certa tenséo, ja que uma noite pesada novamente
se infiltra em seu Paraiso e em sua poesia. Devemos notar, ainda, que na
planicie os rios e riachos sdo é&guas imensamente valorizadas, como

percebemos neste e num outro poema, O poeta vence o tempo (p. 402):

Ja ndo vejo mais a paisagem de plantas carnivoras.
Levada pelos riachos a agua velha canta de novo.
Como tu tenho harpa e tenho Deus.

E num dia biblico assim

fora dos tempos duros

A relva ignora sua tragédia e alteia as folhas inocentes.
Regresso ao teu tempo, Davi.

posso voltar as origens,

e sentir como tu

gue sou mais forte que o rei,

mais forte que todos os Golias

Mas ndo sei como tu

distinguir se essa estrela clarissima

€ a estrela da manha

ou se é mesmo a poesia

gue ndés vemos no céu

- antecedente e posterior a tudo.

Para que as aguas nos conduzam através das tempestades iniciais do
poeta, levando-nos a uma verdadeira transcendéncia temporal — enunciada até
mesmo no titulo do poema! -, relembremos Bachelard: “A agua doce sempre ha
de ser, na imaginacdo dos homens, uma agua privilegiada” (2002, p. 163). E
assim que Caronte afoga o poeta em tempestades divinas para que ele possa,
elevando-se para além do Tempo, enxergar os rios edénicos. Se por todo o
livro até aqui a luta contra o tempo e a noite foi diretriz, basta o poeta vencer o
tempo para sua poesia também soar mais vitoriosa. Como “antecedente e
posterior a tudo”, ela vem dos céus e permite a Jorge de Lima observar
realidades que até entdo pareciam encobertas, distantes demais da pureza
divina. Com a harpa, componente do arquétipo Orfico que o poeta inaugura, 0

personagem de Tempo e Eternidade € capaz de amenizar sua angustia frente

48



ao tempo que passa porque inaugura uma poténcia musical até entdo
obstruida pelo rumor da tempestade.

E assim que o olhar se volta a outras eras, a outros mundos ja perdidos,
e as descri¢des e narrativas dos poemas seguintes se colocam sob a cupula do
tempo revivido, da possibilidade ciclica de estar nos tempos biblicos de Davi.
Ao lado da busca por Deus, que vem desde o inicio e permanece — sendo
Deus, inclusive, quem permite o contato com a verdadeira poesia —, Jorge de
Lima soma a jornada um anseio pelo conhecimento poético que transcende o
tempo e o0 mundo mas revive o tempo e o mundo. Com Deus e harpa a seu
lado, surge no poeta de Cristo um poeta de Orfeu: “A ameaga das trevas
inverte-se numa noite benfazeja, enquanto as cores e tintas se substituem a
pura luz e o ruido, domesticado por Orfeu, o herdi noturno, se transforma em
melodia e vem substituir pelo indizivel a distingdo da palavra falada e escrita”
(DURAND, 2001, p. 235). A assunc¢do do tempo mitico biblico, que foge aos
“tempos duros” e desponta junto a “estrela clarissima”, equilibra o potencial
orfico-noturno dessa “nova” poesia com a elevacdo espiritual diairética da
etapa anterior. Jorge de Lima néo se torna estritamente noturno, mas a “tarde
oculta no tempo” comeca a infiltrar elementos misticos em seu discurso cristéo,
e através da agua que estudamos até aqui somos levados a procurar 0S

sentidos componentes do misticismo.

Misticismo, volta ao mundo e constru¢céo do Templo

Pudemos saber, pouco acima, que o tempo cristdo € ciclico e histdrico,
numa dindmica permanentemente apocaliptica e renovadora, e atentamos para
0 possivel desdobramento mistico dessa condi¢cdo. Quando Jorge de Lima
volta o verbo para os tempos biblicos, transcende a historicidade presente e
estabelece, poeticamente, uma ilha temporal, um paraiso provisério com o qual
se identifica. A poesia, estrela clarissima que nosso Orfeu ndo consegue
(ainda) divisar distintamente, assume ares de trilha mistica, caminho pelo qual
0 poeta alcanca os céus. “Logo, a equivaléncia vida mistica = retorno ao
Paraiso ndo € um hapax judeu-cristdo, criado pela intervencdo de Deus na
histéria; € um ‘elemento’ humano universal de uma incontestavel antiguidade”
(ELIADE, 1991, p. 168).

49



Junto a essa acepcdao geral, “como fez notar Michel de Certeau, ‘mistico’
tornou-se um substantivo apenas no século XVII, tendo essa evolugédo
semantica sido precedida no Ocidente pelo restabelecimento e enriquecimento
da literatura consagrada a percepcéo intuitiva do divino” (DELUMEAU, 2003, p.
354). E também a esses termos que Durand, quando classifica uma das
estruturas do imaginario noturno como mistica, faz referéncia: “Daremos ao
adjetivo mistico o seu sentido mais corrente, no qual se conjugam uma vontade
de unido e um certo gosto da intimidade secreta” (DURAND, 2001, p. 269).

Roger Bastide, estudando os Poetas do Brasil (BASTIDE, 1997),
também ressalta o misticismo como elemento importante em nosso poeta: “[...]
0 que caracteriza o misticismo é ser uma fusdo da alma com a divindade, com
a Unidade Suprema de que saem todas as coisas e para qual todas as coisas
voltardo” (p. 124). Profeticamente, explicita o carater paradoxal da historia
ciclica/apocaliptica, sendo capaz de compreender o tom particular do
misticismo em Jorge de Lima, quando diz que “n&o é verdade que o mistico
escape inteiramente a seu meio e a seu tempo. Escapa certamente no breve
instante de sua evasdo em Deus, mas desde que deseje exprimir sua
sensacao, traduzi-la, ele se serve evidentemente daquilo que conhece, daquilo
que experimenta” (p. 128). Essa indispensavel insercdo do mistico num meio
determinado, especialmente quando faz uso de cédigos linguisticos e culturais
localizados, €, nos proprios dizeres de nosso poeta, “a dificuldade da questao
da linguagem poética”. Dificuldade que ‘“reside precisamente nisso: ser
linguagem do poeta e ser comunicavel” (LIMA, 1959, p. 73). Esse aspecto
especifico do material poético e de sua criagdo serd trabalhado no préximo
capitulo. Retenhamos, aqui, apenas essa necessaria vinculagdo que o
poeta/mistico estabelece com seu meio social, histérico e humano; € a partir
dela que poderemos entender a depuracdo das imagens mundanas que o fim
de Tempo e Eternidade inicia.

Porque se as imagens até aqui eram de busca e elevagdo, uma
inclinagdo mais terrena passa a habitar os poemas seguintes. Vejamos, por
exemplo, Cancéo de Davi na janela (p. 403), que retrata a passagem biblica do

desejo do rei Davi pela mulher de Urias:

A mulher de Urias estava tomando banho.

50



Eu vi a mulher de Urias.

Peitos mais belos eu nunca vi.
Quebrei a citara, versos nao faco,
eu vi a mulher de Urias,

peitos mais belos nunca hei de ver
[...]

Se olho o mundo vejo os dois peitos.
Se olho o céu vejo os dois peitos.
N&o sou mais rei, versos ndo faco.
Trono ndo quero.

Sé quero a mulher de Urias.

Devemos notar que neste poema a voz-lirica assume o personagem de
Davi, e 0 canto do poeta recria um passado mitico de queda e tentacao.
Poderiamos atentar para o fato de as imagens da mulher de Urias estarem
envoltas nas aguas, pois ela “estava tomando banho/ no riozinho que passa/
em frente de meu palacio”. A fartura e recorréncia dos dois peitos, daquele
corpo 0 mais belo ja visto, levam a poesia para os tempos biblicos e as
vivéncias mundanas de Davi, que cai e erra. O poema seguinte, sintomatico da
mudanca de conduta, é justamente Davi caindo (p. 404), que transcrevemos

integralmente.

Sequei o mar, matei 0s peixes,
venho do vicio, da lama escura,
guero de brucos cair no chéo,

tirar meus olhos, deixar que o fogo
venha lamber meu coragéo.

Que valem os olhos

na escuridao?

Sequei o mar, matei o mundo,

aves do céu

comei meu cranio.

Minha palavra caiu nas pedras.

Sou vosso mudo, Senhor meu Deus.
Vento violento

Secai meus timpanos

eu tenho medo da ira santa.

Deixai somente dentro de mim

a primitiva Dor que reinou.

Vento de Deus, soprai minha dor,
as chamas do inferno ardem, Senhor.

A entrega a voragem da ira santa, das chamas do inferno e do merecido
castigo — e redengcdo — pela dor aproximam-se muito da conduta de

mortificagdo bastante conhecida pela histéria da mistica cristd. Como a via

o1



mistica confunde elementos noturnos de intimidade com imagens diurnas de
ascetismo e superacdo, havera sempre uma tensdo no caminho mistico em
busca da totalidade. Deixar que o fogo venha lamber o coracdo, por exemplo, &
imagem que remete diretamente aos simbolismos espetaculares do Regime
Diurno da Imagem. Ainda, todas as imagens que nesse poema nos levam a
pensar em um flagelo desejado — “tirar meus olhos”, “comei meu cranio”, “sou
vosso mudo”, “secai meus timpanos” — compdem a realidade sensorial e,
especialmente, a intencdo de se privar dos sentidos. Essas privagdes, todas
atribuidas & oblacdo dos 6rgdos carnais, cumprem o mesmo objetivo que ja
observamos a respeito da cegueira e mutilagdo. Note-se, por exemplo, que 0s
orgdos ofertados ao sacrificio guardam similaridades com os simbolismos
ascensionais, de poténcia e claridade: olhos, cabeca, palavra. O fogo que
purifica conjuga-se com o0 coragcdo que sente, intimamente. Ainda que
vinculadas a técnicas ascéticas, de purificacdo e elevacdo espiritual, essas
novas imagens comecam a se aproximar de um carater mistico noturno na
medida em que vao se ambientando em paisagens mundanas e humanas,
trazendo elementos estritamente carnais, como a mulher de Urias, ou
depurados e transformados em amor primordial, como no poema Amada vem

(p. 405):

[...]

Amada minha, traze a eternidade para nos.
Traze a estrela que me prometeste.

Traze tuas sobrancelhas como asas.

Perdi o paraiso; ndo to posso dar.

Dar-te-ei 0 sonho em que te geraste:

0 comeco das aguas em que te vi flutuando.
Vem como estas, vem molhada das fontes.
Vem como estas, recoberta de folhas.
Vem do meu barro, amada minha, vem.
Vem, virgem através do tempo, vem.

Vem cantando através da dor, vem.

Vem com o primeiro pecado, vem.

Vem que tu foste gerada para mim.
A porta esta aberta, amada vem.

A propésito desse novo ndcleo temético, que comecga a surgir em torno
da bem-amada, Afrénio Coutinho tem a precisdo de apontar que, “em meio da

intemporalidade divina, o poeta se julga, demiurgicamente, com o poder de

52



sonhar bem-amadas também intemporais (‘Amada ven’, ‘A distancia da bem-
amada’)” (COUTINHO, 2001, p. 116). Trazendo o olhar para 0 mundo, mesmo
gue um mundo rico em simbolismos sacros e de divindade, Jorge de Lima
permite uma quebra em sua unilateralidade inicial: ndo mais se vai apenas do
homem a Deus, mas dos céus alcancados também se olha para o homem. E
para a bem-amada.

Claro esta, entretanto, que tal bem-amada ndo se encontra em qualquer
mulher. A figura mitica que ela se torna traz desde Eva, “molhada das fontes”,
vinda do barro do homem, “com o primeiro pecado”, até a prépria Poesia que
“estd muito acima”, portadora da estrela, com “sobrancelhas como asas”,
gerada em sonho e, sobretudo, cantante mesmo na dor. A Poesia, bem-amada,
buscada por toda a vida e encontrada quando encontrado Deus, € ndo s6
elevacao espiritual como purificagdo material, re-dignificagdo do corpo e do
mundo profano. A partir da bem-amada o poeta de Cristo, também poeta de
Orfeu, volta ao mundo de onde fugia para, com sua compreensédo distinta e
elevacao divina — demilrgica, como fala Afranio Coutinho —, restabelecer o

potencial do tempo mundano.

Para que a visdo da Poesia ndo se perca, para que a bem-amada néo
sofra com as intempéries do relento, Jorge de Lima constréi um novo lugar
para guardé-la. Com Poesia e bem-amada em seguranca, postas sob o teto da
arte poética e sobre um Centro do Mundo sagrado, da-se inicio a construgdo
do Templo, marca seminal que o fim de Tempo e Eternidade apresenta. Em A
poesia esta muito acima (p. 408), um dos ultimos poemas do livro, vemos qual

novo objetivo esta presente na jornada para Deus:

Quero edificar o templo, o grande templo, quero materiais.
Quero fazer o altar para os holocaustos e o0s incensos.

E queimarei os perfumes inlteis nas narinas de Deus,

nos cabelos dos arcanjos, no hdlito de todos os eleitos.
Quero oitenta mil bracos para cavar montes e derrubar
[madeiras,

e uns trezentos mil para colher agua pura

Quero um para adivinhar onde tem ouro, onde fica o sol.
Buscai-me um ladréo para roubar a lua.

Vinde escultor fazer um querubim com dez cévados de asas
segurando um calice descomunal e uma palma de bronze.
E sobre os capiteis haveis de colocar um peixe-voador

53



voando para nao sei.

Chamai Saloméao para varrer o templo com sua sabedoria

e com suas mil mulheres, com suas éguas, e com seu cajado.
E depois que venha o fogo do céu queimar as oferendas.

E tudo caia com os rostos na terra

porque a poesia esta muito alta

acima de v@s, mundo muito pequeno!

Atentemo-nos para a imagem do ouro, elemento que em si sintetiza a
motivagdo colocada no poema pela expresséao inicial “quero materiais”. Com
Durand, sabemos que “ha, com efeito, duas significacées opostas de ouro para
a imaginacgéao, conforme € reflexo ou substancia produzida pela Grande Obra,
mas essas significagbes misturam-se e d&o muitas vezes simbolos muito
ambiguos” (2001, p. 148). Reflexo luminoso ou substéncia material, o ouro
apresenta duas valorizagfes distintas também em Tempo e Eternidade. Em
seu primeiro poema, Distribuicdo da poesia (LIMA, 1959, p. 383), o poeta
angustiado diz: “N&o tirei ouro da terra/ nem sangue de meus irmaos”. Nesse
momento, estritamente solar, Jorge de Lima nega o ouro como elemento da
distribuicdo da poesia, bem como nega o sangue - aquele, simbolo da
intimidade material; este, simbolo nictomérfico da passagem negativa do
tempo. Na construgdo do templo de A poesia estad muito acima, busca-se o
ouro e a direcdo do sol — fazendo, assim, com que 0 ouro mantenha sua
caracteristica espetacular -, mas se procura o ouro, “substancia intima
[resultante] da digestdo quimica” (DURAND, 2001, p. 264). Digestdo quimica
ou organica sédo apenas varia¢cdes da dominante digestiva, a qual se vai ligar a
estrutura mistica do imaginario, com seu esquema verbal de confusdo —
completamente diverso daquele esquema verbal de distingdo, que caracteriza a
estrutura heroica do imaginario diurno. E por isso que, para que ao ouro sejam
atribuidas suas duas significagbes opostas, Jorge de Lima vai convocar “um
ladréo para roubar a lua”.

Deveriamos considerar, além do ouro, outras imagens convocadas para
compor o templo, como as “aguas puras”, o “querubim com dez c6vados de
asas”, a “palma de bronze” e o peixe-voador. Todas essas figuras
ascensionais, construidas com materiais retirados da terra, criam o tom
paradoxal que configura a tentativa do poeta de render culto & Poesia. No

altimo momento do poema, quando a todo o esforgo é contraposto o fogo dos

54



céus, a afirmacao de que “a poesia estda muito alta/ acima de vés, mundo
pequeno!” nos faz sentir toda a dificuldade de ligar o mundo ao sagrado. Esse
sentimento de impossibilidade volta a atormentar Jorge de Lima quando diz, nO

tormento (p. 409):

[...]

Abri o livro diante do povo

pensando que o povo estava no nivel do Alto.

Mas o povo ndo pode enxergar os siléncios do livro.

Nem suportar a claridade esquisita que das paginas saia.
Baixei a cabeca no maior dos desanimos.

E o tempo me chamou para morrer.

A eternidade me chamou para viver: irei.

Tendo encontrado Deus, em sua busca inicial e solitéria, o poeta lanca
algumas tentativas de traduzir sua experiéncia para aqueles que né&o
transcenderam o tempo, para 0s que cegaram sem receber em troca a visao da
eternidade. Ao tentar restabelecer a validade do tempo profano como tempo
histérico, de espera e esperanca cristd — tempo esse no qual todos os homens
estdo inseridos; tempo transcendido apenas nos breves momentos em que se
alcanca a Poesia -, a arte de Jorge de Lima anuncia a Poesia do Senhor: “Eu
VvOs anuncio a Bem-Amada./ Até a consumacédo dos séculos 0S nossos irmaos
que nascerem/ se reunirdo como nos./ Os profetas in illo tempore se reuniram
como nos./ Nés somos elos apenas./ Eu vos anuncio a consolagéo” (p. 412).

Depois da transcendéncia, a profecia. Veremos agora como se articulam
as tentativas de nosso poeta para traduzir a verdade divina em linguagem
humana, em poesia escrita. Jorge de Lima mesmo apresentara uma série de
observacgbes sobre essa necessidade premente, que Roger Bastide apontou
pouco atrds como inser¢do do mistico no mundo cultural que compartilha. A
partir daqui o poeta mistico vestira a tinica inconsutil e, em nome das magicas

do Senhor, virara profeta.

55



Profecia, comunicac&o e modulagdes orfico-cristicas

Se o0 poeta voltou ao tempo e ao Templo, depois de vislumbrar a
Eternidade, foi para dizer a seus irmdos que hd um caminho possivel de
salvacdo. Apelando a linguagem poética, seu instrumento por exceléncia, Jorge
de Lima inaugura um momento de reformulagdes em sua obra, porquanto
reformule sua propria postura frente a vida. Aquela fragmentacdo do homem
perdido na Criagdo deixa de fazer sentido, pois agora ha a compreenséo de
uma vontade maior, a visdo de Deus e de seu curso na Histéria. Todas as
situagBes incorporam-se num grande plano incompreensivel para o homem,
ainda que compreensivel para a divindade e passivel de ser sentido, de forma
breve e obscura, pelo poeta.

No poema que abre A tdnica inconsutil (1938), sintomaticamente
intitulado Poema do cristéo (LIMA, 1959, p. 425), vemos claramente essa nova
tomada de consciéncia frente ao mundo, tanto material quanto metafisico, em

sua totalidade enquanto realidade para o poeta transfigurado:

Porque o sangue de Cristo

jorrou sobre os meus olhos,

a minha viséo é universal

e tem dimens@es que ninguém sabe.

Os milénios passados e os futuros

nao me aturdem, porque nasgo e nascerei,
porgue sou uno com todas as criaturas,
com todos os seres, com todas as coisas
gue eu decomponho e absorvo com os sentidos
e compreendo com a inteligéncia
transfigurada em Cristo.

[-.]

Sou ubiquo: estou em Deus e na matéria;

[..]

Nao ha escuriddo mais para mim.
Opero transfus@es de luz nos seres opacos,

[.]

venho e irei como uma profecia

Atentemos para essas imagens mostradas aqui: 0 sangue que jorra; a
visdo universal; milénios passados e futuros, vinculados a um processo ciclico
de renascimento; a unidade com todas as coisas, observada pelos sentidos e

pela inteligéncia transfigurada; a unidade ubiqua em Deus e na matéria —

56



grande diferencial, que logo exploraremos — e, finalmente, o poder de operar
transfus@es de luz, estando o poeta na qualidade de profecia.

Porque, importante notar, o poeta inicia seu livro com um poema que o
identifica ndo s6 a um profeta, mas a profecia mesma, compartindo com ela
sua qualidade transicional. O poeta-profecia vai e vem por entre as eras, do
inicio ao fim do mundo, transmitindo a palavra criativa que faz saber da
Criacao, apresentando o mundo do Cristo aos leitores/ouvintes de sua poesia.

Se considerarmos que as imagens acima destacadas compdem um
quadro completamente ambivalente quanto a suas aproximacgfes imaginarias
(por exemplo, 0 sangue que jorra no mesmo contexto sintatico do transfusor de
luz, regimes Noturno e Diurno fazendo referéncia ao mesmo personagem),
somos diretamente remetidos aquela mudanca pela qual passou o poeta no
meio de Tempo e Eternidade. L&, quando em busca da Eternidade, o poeta era
angustiado; logo apés, no encontro com Deus, desfez-se em nulidade frente ao
arrebatamento do sagrado. Tal arrebatamento negava ao poeta qualquer
identificacdo com o mundo, profano ou ndo, porque o colocava frente a uma
transcendéncia absoluta, Deus fora do tempo e da ordem da Criag&o. A partir
dai, em Tempo e Eternidade mesmo, notamos aquele lento retornar as origens
terrenas, com as visoes da mulher e a constru¢cdo do templo para a Poesia
arrebatadora. E a atualizacio desse templo que temos aqui, por fim, no inicio
da tanica sem costuras. A atualizacdo de um esfor¢o para conectar a poesia do
Deus das alturas com o mundo terreno de sua Criagéo.

E assim que poderiamos antepor os dominios semanticos que o poeta
assume, constituindo-se ele proprio um paradoxo funcional, veiculo da
linguagem poética. De um lado, o noturno, temos o j4 citado sangue que jorra,
a unidade com todas as coisas, percebida pelos sentidos, e sua integracéo
com a matéria. De outro lado, diurno, a visdo universal, inteligéncia
transfigurada, presengca em Deus e valorizagdo da luz sobre os seres opacos —
opacidade caracteristica de um dominio noturno negativo, daquele tipo que o
imaginario diurno luta por superar. Entretanto, extremando uma tendéncia que
0 retorno as paisagens biblicas e a presenca da bem-amada ja permitiam
antever, o discurso do poema denota uma composi¢do de opostos, erguendo
um ser ao mesmo tempo noturno e diurno, construido como paradoxo em

esséncia e forma.

57



Para reforgcar essa conjuncdo de opostos, observemos as imagens que
deixamos de fora no paragrafo acima: renascimento e profecia. Como vimos no
capitulo anterior, quando do estudo sobre a nogdo de tempo na tradicdo crista,
0 ocidente é indelevelmente marcado pela concepcéo linear da Historia, por
sua influéncia rumo a um fim dos tempos apocaliptico. Assim que qualquer
mengdo a um nascimento e renascimento, como no “nasgo e nascerei” de
Jorge de Lima, destoa imediatamente da grande tradicdo mitica a que o poeta
se liga. Um renascimento remete a imagem para o dominio ciclico de um
imaginario noturno e dramatico, nos moldes de Durand (2001, p. 281), em que
para toda oposicdo semantica e antitética (sejam das luzes heroicas ou da
intimidade mistica de nivel noturno) corresponde um movimento circular de
dramatizacdo e “sintese” de antagonismos. Ndo pensemos, entretanto, que tal
movimento é de facil resolugdo: como Durand mesmo adverte (2001, p. 279) o
mito do retorno & “sempre ameacado pelas tentacdes de um pensamento
diurno do retorno triunfal e definitivo”.

E esse retorno triunfal e definitivo no imaginario cristdo, sabemos bem, é
aquele excelso dia do Juizo que vira, efetivando uma ordem que o desenrolar
da Criacéo ja prepara. O Apocalipse (do grego apokalypsis, i. e., revelagéo) é
linha de chegada na corrida histérica de um cristianismo quer assentado sobre
dogmas e concilios, quer nas comunidades pré-eclesiais do inicio da era cristg,
posteriormente julgadas como hereges. O que importa, aqui, € notar que o
futuro do mundo é uma revelacéo, e a linguagem da revelagdo € sempre uma

profecia.

Profecia e profetismos

Brevissimo tépico sobre a profecia em Israel

A ideia de profecia pode, por sua natureza divinatdria, ser relacionada as
praticas humanas desde o mais remoto culto religioso. Entretanto, a partir das
religides abradmicas, monoteistas, assume-se profecia como uma nog&o muito
mais bem estabelecida, ja que esta passa a designar vinculagdes diretas entre
0 povo eleito e Deus, a divindade Unica e suprema. Na profecia do deserto,

quando Deus (lahweh; YHWH) faz ouvir sua mensagem, o profeta que a

58



recebe encarna o papel de vinculo entre essas duas partes tdo distantes,
embora aliadas. E indispensavel compreendermos os cenarios histéricos onde
se ensaiam os primeiros passos da profecia biblica, porque a ela Jorge de Lima

também vai se ligar.

Com efeito, se o profeta fala para seus contemporaneos, se
tenta esclarecer as situagfes em que vivem seus compatriotas,
sua mensagem sera mais bem compreendida se percebermos
0 que estava em jogo nas intervengdes proféticas. Para ler
melhor os profetas, deve-se passar obrigatoriamente pela
histéria (ASURMENDI, 1998, p. 9-10)

Prefigurando a importadncia da Histéria na perspectiva da realidade
cristd, o judaismo j& apresentava, no Antigo Testamento, o caréter total do
tempo e sua vivéncia enquanto plenitude, devido a Alianca com o Deus de

Israel.

[...] essa Alianga [berith], que o profeta restitui, une um destino
singular (o do profeta), a histéria de um povo excepcional
(Israel), e um Deus criador de histéria (laweh); ela esta além da
fratura do individual, do social e do transcendente; ela é a
Relacéo concreta que cobre o campo do teoldgico, do politico,
do social, do subjetivo (RICOEUR, 1996, p. 85)

H& o motivo basico, sobretudo nas tradi¢cbes orientais, de que uma
resposta ou sugestao so é dada quando alguém a pede, pergunta por ela. “Mas
0 que caracteriza o profetismo biblico € que a divindade também fala sem que
lhe seja perguntado! [..] na Biblia, o fendmeno da palavra da divindade,
oferecida ao homem, sem que este |he peca o que quer que seja, €
onipresente” (ASURMENDI, 1988, p. 18). Essa intromissdo nos assuntos do
homem s6 é possivel por conta de sua Alianca com o povo de Israel, que
estabelece um canal direto de comunicagcdo e um estatuto de participacdo de
Deus na realidade histérica — embora, como ndo poderia deixar de ser, aos
homens ndo seja permitida qualquer participagéo na realidade transcendente
da divindade. Comunicacao profética, entdo, em que as visGes dos profetas “-
no projeto de Deus de Israel — constituem a for¢a e o impulso que permitem
sair de situacdes sem saida, de realidades bloqueadas, onde todas as outras

instituicbes se mostraram impotentes” (ASURMENDI, 1988, p. 11).

59



Sabemos, ainda, que a profecia ndo se presta a uma racionalizagcéo
l6gico-linguistica, sendo antes a transmissdo de um contato essencial do

didlogo Deus/homem.

[...] a Alianca é uma relacdo “dialogal” inicial, entre Deus e o
homem, relacéo dialogal que atinge com o profeta o seu grau
extremo de viruléncia, de contestacdo dramatica e de dor. Esse
didlogo postula um Deus “patético”, inclinado para o homem, e
do qual o profeta tem o conhecimento “simpatico”: ndo que ele
seja um possuido, pois ndo € apenas pelo “espirito” de Deus
que ele é dominado, mas por sua “palavra’, momento
comunicavel do “espirito”; o profeta sofre violéncia e a palavra
€ um fogo devorador, mas ele sempre tem algo a dizer, algo a
comunicar. (RICOEUR, 1996, p. 105)

Prova da atencdo que Jorge de Lima da a essas referéncias, o poema
Invocacdo a Israel (p. 488) nos diz do “povo da escolha de Deus, fonte da
grande poesia, da grande inquietacdo,/ da grande tragédia, povo de eterno
exilio e de perene caminhada”. Claro estd, entretanto, que para o0 poeta,
homem de conversdo religiosa, a propria “Sinagoga longinqua” perde sua
exclusividade no decorrer da Histéria, sobretudo na histéria do Cristo.
Diriamos, alias, que Israel ndo sO perde a exclusividade frente a Deus como
até mesmo nega sua condi¢do de povo eleito. Diz o poema: “Por que afastaste
de ti a face familiar de Deus?/ Por que rondas filho prédigo, faminto das
profecias?”. E a revolug&o do cristianismo que se apresenta, nesta invocagio a

Israel.

[..]

Povo que mataste teus profetas

e grande comparsa da Tragédia, imolaste o Mestre dos teus
[profetas,

regressa a raca de Deus de que abdicaste enganado pelos
[homens da Lei;

e te ensinaremos a nova medida da Poesia e da Sabedoria

e da Igualdade para a Grande Comunh&o.

O povo estrangeiro no mundo,

o Eleito da grande poesia que transcende o tempo e o0 espaco,
acompanha-te porque aumentas a sua insaciedade

e 0 aturdes com o mistério e com as sentencas do inicio;
porque és potencial de que ele é sequéncia

e desdobramento nas escalas de Deus:

60



porque foste, és e seras Testemunho da histéria de seu Unico
[Mestre;

€ como o poeta és visado e estrangeiro no mundo.

Vem que te mostraremos o caminho da Comunidade,

e em troca de tua Sinagoga longinqua

te ofertaremos a triplice Igreja iluminada

e te investiremos com a Tunica Inconsutil que enjeitaste.

Invocagdo, curiosamente, que se inverte em convite logo apos o inicio
do poema. Porque ha, nos primeiros versos, uma invocatoria do poeta,
chamando Israel como fonte de poesia e musa inspiradora, certamente com o
objetivo de construir sua propria poesia crista. Entretanto, apds invocar a nagao
feito musa, Jorge de Lima aponta suas falhas e quedas, anunciando em
seguida a possibilidade de comunh&o. Invocagdo como convite a um novo
mundo de sentidos e realidades, apenas possivel porque Cristo instaura, na
histéria da Criagéo, a possibilidade da converséo espiritual, mistica do encontro
com Deus. A profecia de Israel, antes vinculada ao povo eleito, & Alianca e a
figura do profeta como rememorador desse vinculo quase institucional,
converte-se em profecia cristd, universal, mistica e de carater revolucionario
porque comum a todos os homens que assim o queiram.

Como o “profetismo biblico, no sentido hebraico do termo, para
precisamente onde comecga o cristianismo” (NEHER apud RICOEUR, 1996, p.
108), devemos agora adentrar num novo horizonte de pensamento, e dar a

palavra ao Cristo de Jorge de Lima.

Profecia e tempo no advento do cristianismo

Ja dissemos do carater sagrado com que o tempo é investido na
tradicdo cristd. Isso porque, quando o Verbo se faz carne, o desenrolar da
histéria passa a significar atuagdo de Deus no mundo dos homens. Pois que,
“na religido biblica, a interpretagdo da historia precede radicalmente a do
tempo, que dela deriva [...] O principio normativo do cristianismo situa-se,
assim, no &mago da histéria e ao longo da linha do tempo” (PATTARO, 1975,
p. 199). Importante retomarmos essa no¢éo porque, a partir da era cristd —

sobretudo depois do século Ill, como veremos -, a vivéncia dos homens no

61



tempo assume novo significado, j& que ocorreu a passagem do Cristo, 0
suposto segundo Messias do judaismo, prefigurado no Antigo Testamento.
Definindo os quatro tipos de profetismo no Antigo Oriente, temos com

Neher que:

7

No primeiro tipo, a profecia é um aspecto dos “ritos”
destinados a conjurar a instabilidade da ordem césmica e a
fragilidade da prépria divindade (Mesopotamia) ou a resolver a
crise aberta pela morte do rei divinizado (Egito); esse tipo
pressupbe um tempo ritual, no qual o rito a0 mesmo tempo
repete a anglstia do homem e a pacifica ao celebrar o acordo
original contado em um mito de compensacdo (0 homem que
sobrevive ao Diltvio, a torre que liga a terra ao céu etc.); cada
tempo ritual restaura o acontecimento mitico, como se vé no
ritual do ano novo babilénico ou no ritual da sucesséo real no
Egito.

No segundo tipo, a reivindicagcdo de justica surge com
as outras conquistas do espirito laico (legislacdo e
administracdo dos impérios, fisica e sofistica gregas); essas
conquistas pressupdem um tempo ciclico, o da astronomia,
perto do qual o tempo dos homens figura como acidente e
desordem; os deuses estdo do lado da ordem espacial e ndo
do drama da histéria.

No terceiro tipo, representado pela Asia Menor, o Ird, os
mistérios gregos, a mistica cristd, o fiel participa de um
“mistério” (da vegetacéo, da deificacdo, da Cruz); aqui o tempo
€ recusado.

Finalmente, no quarto tipo, representado por uma
corrente judaica do tempo de exilio e sobretudo do segundo
templo, e, é claro, pela geracdo neotestamentaria, o fiel é
contemporaneo de um Cristo; ele ja esta no fim; ele ndo esta
mais ha expectativa; ele vive no instante da
contemporaneidade (NEHER apud RICOEUR, 1996, p. 107)

Cremos que essa citagdo faz saber de modo bastante claro a trajetoria
da profecia no mundo antigo. Notadamente vinculada aos dois ultimos tipos, a
profecia cristd é tdo marcada pela existéncia historica do Cristo que se faz
necessario, no desenrolar da Igreja, uma série de diretrizes e resolucdes para
defini-la. Considerando que a ideia messianica do Juizo Final, constante no
Apocalipse de Jodo, atribui & mentalidade cristd uma esperanca de retorno, a

instituicdo romana decretou, a partir do terceiro século,

uma dinamica institucionalizadora de homogeneizacdo de
pensamentos e de ritos, bastante centralizadora, que implicava
uma desvalorizacdo e marginalizacdo do apocaliptismo
messianico. Os concilios de Hipona (393), Cartago (397), Efeso

62



(431), sucessivamente, marcam uma atitude cada vez mais
firme, face a fixacdo autoritaria dos textos considerados
revelacdo. Para Origenes, o Reino dos Santos profetizado
situava-se na alma de cada um, enquanto Santo Agostinho
toma uma posicdo ja plenamente institucional — a Igreja (a
Cidade de Deus) era ja a realizacao histérica do Reino dos
Santos, o milénio terrestre profetizado realizava-se ja na Igreja
(CAPELO, 1994, p. 22)

Diferente do que ocorria antes do nascimento de Jesus e da formagéo,
ainda que vaga e lenta nos primeiros séculos, da tradicdo crista, depois da vida
de Cristo a nogdo de apocalipse sofre uma certa crise. Nao sdo apenas
Origenes e Santo Agostinho que compreendem o apocalipse sob a perspectiva
ora de um misticismo salvifico, ora de uma institucionalizacdo histérica. Apos o
episadio da Cruz — a Tragédia que Jorge de Lima poetiza — h4 uma verdadeira
ruptura de compreensdes sobre o tempo e a vida histérica, sobretudo com
relagdo ao carater da profecia. “O profeta que pode dizer: vi o Filho do Homem
ndo € mais profeta no antigo sentido da escatologia. Ele ndo estd mais no
tempo. O fim estd com ele ou por tras dele” (NEHER apud RICOEUR, 1996,
p.108)

A profecia de fundo cristdo, desse modo, deixa de ser uma previsao do
futuro messianico e se coloca mais como a realizagcdo de um esforgo
missionario. Quer na perspectiva mistica, quer na institucional, a disseminacéo
da palavra do Cristo e do conhecimento do Reino de Deus n&o se configura
mais como espera escatoldgica, mas como trabalho de prega¢éo e anunciagéo
de uma realidade transcendente. Mistica mesmo, poderiamos dizer, porquanto

vinculadora de realidades distintas e desejosamente intimas.

Profecia mistica e cristianismo figurado

Certamente nosso intuito ndo é dizer que o cristianismo de Jorge de
Lima foi um falso cristianismo. Muito pelo contrario: sua aproximagao poética
com a ideia mistica de um Origenes, bem como sua fidelidade e adoragéo a
Santa Igreja, faziam-no enquadrar-se completamente num cristianismo vivo e
institucional, por mais que durante a histéria essas duas qualidades n&o
tenham sempre caminhando juntas. O que propomos com cristianismo figurado

€, antes, a caracteristica eminentemente poética que o alagoano possui e pela

63



qual se expressa, atribuindo as imagens cristds um universo semantico muito

proprio.

Figura toma-se aqui na acepcdo ampla de imagem portadora
de simbolos. A retdrica ensina que figura é toda expressao cujo
significante remete a outro significado que ndo o convencional,
dito literal. Metaforas e alegorias sao linguagem figurada na
medida em que o seu fundamento € a translacao analdgica de
um significado a outro (BOSI, 2002, p. 60)

Sobre imagens e simbolos definimos nossa filiacdo no comeco deste
trabalho. A referéncia a Retdrica, desse modo, serve ndo para justificarmos um
estudo do simbolismo, mas para tracarmos légicas de analogia. O cristianismo
figurado - ndo cristianismo figurativo porque a tradicdo cristd esta repleta de
imagens — é a tomada mistica do cristianismo, sua realocac¢ado discursiva em
outro plano ldgico-semantico, disposto em poesia de modo a permitir um
contato numinoso com a transcendéncia. Era a isso que viamos Jorge de Lima
apontar quando de sua ansia pela transcendéncia imediata, independente e
anterior ao aguardado Juizo do grande Dia.

N&o que o Cristo de nosso poeta seja outro Cristo. Justamente por ser
Jorge de Lima um homem posterior a vida do Messias Ihe € permitido ressaltar
aspectos seus que os anteriores ndo puderam sequer cogitar. Vejamos, por

exemplo, a quem O manto do poeta (LIMA, 1959, p. 428) cobre.

E o manto do poeta Ihe foi dado frente a frente

e investido pelas préprias maos do Senhor.

E o manto era talar e por fora tinha cordas de harpa

para transmitir a todas as geragoes

0 som de seus gestos e de seu andar.

[...]

E abaixo do manto havia a tunica interior

em que o livre arbitrio permitia a inscricdo das insignias
opostas.

[...]

E Deus vendo que 0 manto se ajustava a sua criatura,

achou tudo muito bom e soprou-lhe de novo nos olhos

e Ihe prometeu a tlnica inconsutil.

Em vao a mulher de Putifar lhe puxara o manto

guando ele decifrar os sonhos de Fara6.

Mas ele depositara o seu manto para a Musa pisar.

Mas enxugara com ele as lagrimas dos pobres ou os pés de
[seus discipulos

ou retirard a sua cinta para enxotar os cinicos

64



ou o enfunara como uma vela imensa que o levara pela rota de
[Elias.

Tal poeta € o Cristo, pelo que sabemos ao fim do poema. Entretanto,
pelo papel que a poesia assume em Jorge de Lima, caberia a heresia de
dizermos que em sua obra todo poeta também é Cristo (do grego khristos:
aquele que é ungido do Senhor). Isso porque a Musa, poesia essencial da
grande transcendéncia, se transmite pelo homem que enuncia a verdade do
Senhor, seu poeta e profeta. “A palavra ‘profeta’ € um termo grego que pode
ser traduzido por ‘aquele que fala na frente” (ASURMENDI, 1988, p. 13) e, por
essa etimologia, o poeta inspirado tem o dom da profecia ao mesmo tempo em
gue poetiza o0 mundo da divindade, traduzindo-o aos homens.

Notemos como, apés a sagracdo do manto pelo sopro renovado sobre
os olhos do poeta, o discurso narrativo assume nova constituicdo. Remetendo
a simbolismos de movimento aéreo e espetacular, essa configuracdo traz ao
poema uma estrutura discursiva denominada, justamente, narrativa profética.
Fiorin aponta que, embora muito rara, nessa estrutura narrativa “usa-se o
subsistema do futuro (concomitancia, anterioridade e posterioridade ao futuro)”
(FIORIN, 2006, p. 58). J& que “a mulher de Putifar lhe puxard o manto” em véo,
enquanto o poeta age objetivamente conjugado no futuro, podemos inferir que
sua vestimenta divina é, mais que emblema sagrado, verdadeira condi¢&do
ontolégica.

H& nessa atualizagdo da santidade de Cristo um elemento notavel: ja
gue a profecia em sentido estrito deixou de ser um evento futuro - a espera
judaica pela realizacdo do tempo -, a profecia cristd se consolida sob a égide

de uma hermenéutica.

Ha uma ponta que comunica a figura enunciada com o evento
que deverd um dia acontecer. Entre os pélos — a figura
plasmada no pretérito e o seu cumprimento no futuro — vigoram
o desejo e a consciéncia atual. E o olhar presente que busca a
palavra passada servindo-lhe de mediador e tradutor,
mantendo-a viva [...] E a historia contemporanea do intérprete
com os seus ideais e valores, as suas nostalgias e utopias, que
escava e traz a luz o passado forjando elos de coeréncia
interna sem 0s quais a profecia apareceria como vana verba,
delirio da imaginacéo (BOSI, 2002, p. 61)

65



A énfase no carater hermesiano do tradutor, o transmissor da verdade
divina por meio da poesia, marca bem esse caminho que seguimos. Bosi é feliz
em ressaltar, em sua breve analise sobre a profecia, o carater que a novidade
assume na tradicdo cristd. Quando diz de “um tempo que procede no sentido
de sua plenitude” (BOSI, 2002, p 63), concorda com nossa perspectiva sobre o
tempo no cristianismo. Porque se tudo j& foi feito, j& aconteceu, resta agora
compreender o ocorrido enquanto o derradeiro Fim ndo se apresenta. Por iSso
os esforgcos de exegese e hermenéutica, ressaltados por todos os doutos

padres da Igreja, cabem neste momento de entendimento da profecia.

E um discurso raro, atipico, por isso significativo, de
valorizacéo do novo e de um tempo que se adianta ja ndo mais
em direcdo a morte dos individuos e a entropia das nacdes.
N&o mais o famigerado “tempo roedor das coisas”, “tempo
minaz” [...] A comecar pela palavra “evangelho”, que quer dizer
precisamente boa-nova (BOSI, 2002, p. 63-64)

Superando uma acepcgéo antiga de profecia, portanto, o cristianismo — e
o cristianismo mistico de Jorge de Lima — passa a tomar para si uma demanda
outra: atribuir significados novos a discursos simbolicos passados, trazendo ao
mundo dos homens uma comunicagdo do divino modificada por sua
particularidade histérica. O poeta no Templo (LIMA, 1959, p. 431), exemplo
dessa poesia, ilustra e define um pouco mais aquela condicdo ontolégica a que

nos referiamos pouco acima.

O poeta no Templo é um ser velocissimo

e ele préprio um templo que penetra outro templo.

Ele fala palavras que sdo palavras do Pai.

Ele fala palavras que séo palavras do Filho.

Todos os seus pensamentos sdo pensamentos do Espirito.

O poeta dentro do Templo usa duas coroas juntas:
uma de espinhos, outra de Rei do mundo.

[..]

O poeta dentro do Templo é uma multiddo de vozes,
uma multiddo de gestos, € uma multiddo de passos
indo e vindo com Cristo antes do Mestre nascer,
indo e vindo com o Mestre antes do mundo nascer.

[...]
O poeta no Templo tem a visdo de Patmos:

66



da cidade sem Templo, porque o Templo é o Senhor
e o Cordeiro é sua lampada iluminando o mundo.

Antes de qualquer apontamento quanto aos simbolos implicitos neste
poema, devemos lembrar que foi com a constru¢cé&o do Templo para Deus e sua
poesia que Jorge de Lima encerrou o nucleo seméntico de Tempo e
Eternidade. Assim, assumir que o poeta € um templo consagrado a atuar
dentro do Templo nos faz saber, sempre por vias paradoxais, que ele também
é aquela unidade essencial da poesia, porquanto seja seu comunicador. E o
masculino-feminino que penetra no grande Templo para fecunda-lo com a
palavra do Pai enquanto, por outro lado, encontra-se multiforme, polifénico,
dentro do Templo, numa confusédo de imagens individuais contidas por uma
nogao sacra de intimidade.

N&o insistiremos sobre o carater apocaliptico da visdo poética: “O poeta
no Templo tem a visdo de Patmos”. Importante ressaltar, entretanto, devido a
isso e as multiplas caminhadas com Cristo, que a visdo profética e a esséncia
poiética presentes no misticismo de Jorge de Lima se encaminham, pouco a
pouco, para uma ética de relacdo. Se ao poeta sabedor da divindade — seja em
visdo numinosa ou conhecimento do futuro — é reservada a honra de comunicar
Deus e homens, a linguagem do poeta é reservado o estatuto de instrumento
sagrado. Palavras do Pai, do Filho e pensamentos do Espirito, desse modo,
ndo sdo apenas referéncias engrandecedoras de uma poesia mundana. S&o,
acima de tudo, seu nucleo de Verdade.

Ja que ser poeta é partilhar com o Cristo o aspecto khristés de sua
natureza, seu espirito cristico, assume-se também que ser veiculo da poesia
divina é sofrer da agonia e do martirio de Jesus. Apenas indicando algo que ja
referimos antes, essa agonia e martirio veiculados pela Cruz dao, num
prolongamento simbdlico, a imagem da é&rvore e todos seus semantismos
ascensionais. Por essa caracteristica simbodlica podemos dizer, com relacdo a

comunidade crista, que

a meditacdo da agonia de Jesus foi primeiramente como um
instante de fogo; em seguida, ela se estende em duracéo ao se
fazer argumento; ao mesmo tempo, ela se desloca do eu para
0 outro, da soliddo para a comunicagdo [...] a conquista de
outrem se refere a um desenlace estritamente cristao,

67



cristocéntrico, de todas as antinomias: apenas a agonia da
Cruz compreende concretamente nela mesma todas as
contrariedades da condicdo humana (RICOEUR, 1996, p. 96)

Desse modo passamos da nogdo abrangente de profecia enquanto
revelagdo para uma mais especifica, que nos traz a necessidade de pensar a
relacdo comunicativa oriunda do dizer profético. E a isso que nos ateremos no
proximo tépico, estudando a dindmica transicional de um processo cultural

inter-humano, transicional porque coletivo e congregacional.

O Filho da Trindade e a fungdo comunicativa

Até onde podemos perceber, a experiéncia da agonia de Cristo atualiza
todas as caracteristicas presentes na mentalidade do ocidente — poderiamos
até estender essa abrangéncia ao cristianismo oriental, mas nos faltam bases
que justifiguem tal hip6tese, de modo que ateremos nossas indicacbes ao
pensamento religioso cujo epicentro € Roma e que se espalha, através dos
séculos, para o resto da Europa ocidental.

Cabe, aqui, uma revisao de nosso caminho ja trilhado, sobretudo para
evidenciarmos a vinculagdo que Cristo realiza enquanto simbolismo noturno
dramético (DURAND, 2001). Soubemos, quando da busca pela
transcendéncia, que nosso poeta manifesta um complexo de imagens
ascensionais, as quais se aderem imagens espetaculares e, em menor escala,
diairéticas. Desses trés nucleos imagéticos, “esquemas verbais”, 0 que mais
ressaltamos — por nosso interesse epistemoldgico na nocdo de transcendéncia
— foi a ascenséo pela escada, que desagua no simbolo da arvore-mundo. Mais
que apenas arvore, por nossa vivéncia cristd a arvore ascensional se plastifica
na imagem da Cruz, evento histérico-mitico que, no cristianismo, assume
posicao central.

Se tratdssemos dessa acepcdo da imagem Cruz atribuindo a ela téo-
somente o valor de ascendéncia, tanto Cristo quanto Jorge de Lima estariam
apenas figurados sob uma referéncia do Regime Diurno da Imagem.
Entretanto, por um movimento narrativo que pudemos evidenciar ao
compreender a importancia do fluxo do tempo histérico na lgica cristd, & Cruz

€ acrescida a nogdo de arvore como apresentagdo do drama agrolunar. Isso

68



significa que, mais que ascender aos céus, a Cruz passa a ter o carater de
renovacao temporal por seu atributo ciclico basico: as diferentes estagdes do
ano correspondem diferentes condicbes com que ela, arvore, se apresenta. E
assim que encontramos, no quadro de classificagdo isotopica das imagens
(DURAND, 2001, p. 443), tanto Arvore quanto Cruz como arquétipos
“substantivos” do Regime Noturno da Imagem, mais especificamente sob a
estrutura sintética/dramética do imaginario.

Ascendendo aos céus ao mesmo tempo em que penetra nas
profundezas da terra, a arvore denota um sistema de ligacdo ambivalente que
outra imagem da mesma estrutura sintética vem conotar. Esta, o Filho, tera
imediata correspondéncia com a histéria que Jorge de Lima constr6i em
poesia. O Filho ndo s6 é parte da Trindade como permite ao homem conhecer
essa esfera divina, que no cristianismo leva a transcendéncia do Pai. Arvore e
Filho, ambos ligados ao mitico drama agrolunar, fazem saber da interligacdo de
todas as coisas, muito distante daquela visédo diurna em sentido estrito, que se
esfor¢a por separar, purificar, distinguir. Este elemento relacional que surge na
poesia profética de A tunica inconsutil pode ser entendido, cf. Durand (2001, p.

299), como uma narrativa que

[...] serve de suporte arquetipico a uma dialética que ja nédo é
de separacdo, que também né&o é inversdo dos valores, mas
gue, por ordenagdo numa narrativa ou numa perspectiva
imaginaria, faz servir situagfes nefastas e valores negativos
para o progresso dos valores positivos.

O simbolo do Filho, ainda, mais que representar uma parte da triade
patriarcal do mundo cristdo, serve como foco de transferéncia para um drama
mitico anterior, o da “desolacdo da deusa”. Essa migracdo de nucleos
mitematicos, responsavel por uma modificacdo nas imagens simbdlicas de
cada nucleo narrativo — da Deusa para o Filho, por exemplo -, aparece na
constituicdo do imaginario como “uma primeira tentativa de racionalizacao”
(DURAND, 2001, p. 300) do drama de ruptura e catastrofe da perspectiva
cOsmica que o mito enuncia. Por ser insuportavel a um Unico objeto conter em
si a coincidéncia dos contrarios, o surgimento do Filho ndo s6 nos remete a

narrativa biblica do Verbo que se fez carne como, por outro lado e mais

69



profundamente, insere nesse discurso histérico uma caracteristica feminina de

base, matriarcal porque relacionada a deusa-mée de onde se origina.

O simbolo do Filho seria uma traducao tardia do androginato
primitivo das divindades lunares [...] O Filho manifesta assim
um carater ambiguo, participa da bissexualidade e
desempenhara sempre o papel de mediador. Que desca do
céu a terra ou da terra aos infernos para mostrar o caminho da
salvacdo, participa de duas naturezas: masculina e feminina,
divina e humana.Tal aparece o Cristo (DURAND, 2001, p. 300)

Ao Filho, no contexto cristdo, se junta ainda o simbolo do Messias, que
direciona o drama da redencdo aquele carater histérico cuja variagdo
messianica de todos os profetas se faz sentir. Guardemos, por esse motivo, a

similitude entre Filho e Messias, como também seus aspectos basicos de

Y

mediador e mensageiro, simbolos dindmicos e indefiniveis quanto a
interpretacdo que ressaltam a nédo-prioridade de um sentido antecedente a
propria imagem.

Observaremos agora como 0 poeta cristico, figura central da narrativa

z

limiana, desenvolve-se em meio ao mundo terreno em que é Templo
ambulante e palavra inspirada. O cenario do poema O poeta que dorme dentro
de voOs (LIMA, 1959, p. 454-455) se constitui de oposicbes e
complementaridades, figurando um ser descrito com inUmeros atributos. A essa
profusdo de qualidades e caracteristicas dizem respeito os elementos que
Jorge de Lima escala como essenciais a poesia, a compreensao da verdade de

Deus.

Ele possuia méos longas

e seus olhos eram meigos.

Ele era duro, rispido e triste

e algumas vezes contentissimo.
Se alguém olhasse bem de perto
decerto logo enxergaria

gue viera ele de muito longe

e que havia luas extintas
espalhadas pelo seu corpo.

Ele era puro como um menino
e era sabio como um profeta;
mais ligeiro que qualquer flecha
ia dum século para outro.

E via através das superficies.
Mas rapido se enternecia

70



pois era a vida que entrevia
com seus desastres sucessivos.
Ele se lembrava de quando
dormira nos tempos sem fim.
Existia nas suas maos

um halo que ninguém sabia

se era do céu ou do inferno.

E suas espaduas possuiam

um barulho de asas voando.
Sofria muito o ser estranho

com a iniquidade dos irmaos,
com a opacidade dos homens
O mundo era muito pausado
para seus passos gigantescos.
Muitas mulheres o vaiaram

pois ndo ouvia seus apelos

se esses apelos eram sujos.

A ninguém temia esse homem;
s6 a si proprio se temia

e aos seres que nele havia,

aos timulos que nele moravam.
Quando pousava a mdo num homem
logo esse homem se retraia,
ficavam os ossos do homem,
pois 0 demais ele comia,

com sua memdria lendaria
Amava ir todas as tardes

pelas praias do mar andando,
falava com as algas e as conchas
e ia dormir nas marés cheias
embalado nas aguas moveis.
Suas marés eram diversas,

sua sombra ia aos desertos.

Ele tinha chegado antes,

antes do mundo ser criado:

era um ser duplo, triplo, quadruplo,
era sem tempo e sem espacgo

€ ao mesmo tempo realissimo.
Nas florestas negras e imensas
com sua pura inteligéncia,
vagabundeava muitas vezes.
Vérias princesas o chamaram:
passou por elas procurando

o ser ideal que imaginou.

E nunca o encontrando no mundo
repousa, repousa, repousa
dentro de cada um de vos.

Depois de levar o homem caido, sofredor, ao encontro de Deus,
tornando-o poeta, Jorge de Lima encaminha seu personagem a outro patamar,
mais elevado justamente porque caracterizado pela poténcia da comunicagao.

Esse patamar a que nos referimos é o que promove o poeta da palavra

71



sagrada ao simbolo de anjo, ser de transito livre e que sobe e desce os
degraus da escada divina para tocar os homens em suas vidas de “desastres
sucessivos”.

Notemos como o poema é composto de antiteses complementares,
coincidentia oppositorum dignas de um Regime Noturno da Imagem:
triste/contentissimo; puro/sébio; ubiquidade (que é, por definicdo, uma
complementaridade de opostos, como em “ia dum século para outro”);
ceul/inferno; “era um ser duplo, triplo, quadruplo”; sem tempo e sem
espaco/realissimo. Tais oposicbes sdo reforcadas por elementos de
composicado desse personagem, como o fato de ter vindo ele de “antes do
mundo ser criado”, “de muito longe”, de haver em seu corpo “luas extintas” e
um halo em sua méao.

N&o tomamos o anjo, entretanto, como arquétipo substantivo do Regime
Diurno, colocado em oposigéo polémica com o animal. Nesse caso, anjo seria
o simbolismo extremado da ascensao, luminosidade espetacular e, Sdo Miguel
liderando os exércitos do Paraiso, também diairese. Aqui, dado o percurso que
temos empreendido, anjo se apresenta como aquele “proprio critério da
imaginagdo simbdlica. Sdo simbolos da prépria fungédo simbdlica que é — como
eles! — mediadora entre a transcendéncia do significado e o0 mundo manifesto
dos signos concretos” (DURAND, 2000, p. 25).

O poeta que mora dentro dos homens, assim, é como o espirito cristico,
talvez mesmo o proprio espirito cristico, o potencial de ser ungido do Senhor e
comunicar a terra a existéncia dos céus. Mas este conhecimento se envolve
em paradoxos, jA que deve obrigatoriamente passar pela palavra concreta,
realidade linguistica, a fim de ser comunicado. Se tal conhecimento deixa de
ser vivenciado imediatamente, sendo antes constituido em mito, imagem ou
poema, “esta gnose, porque concreta e experimental, terd sempre tendéncia a
figurar o anjo dentro dos mediadores pessoais do segundo grau: profetas,
messias e, sobretudo, a mulher” (DURAND, 2000, p. 31).

Se acrescentarmos o0 poeta nessa triade de “anjos do segundo grau”,
seremos levados a pensar na linguagem poética e em como ela se efetiva em
discurso proprio, como se especifica e de que maneira realiza seu proposito. E

a isso que seguiremos, agora.

72



Jorge de Lima e a poesia transicional

Se h&a, em A tdnica inconsutil, a preocupag¢do de que a linguagem
transmita estados poéticos especificos, previamente experimentados pelo
poeta em sua busca pelo numen, é ai que se situa nosso interesse. Como
Jorge de Lima expressa diversas vezes em entrevistas e na propria
constituicdo de sua poesia, a dificuldade do fazer poético é justamente “ser
linguagem do poeta e ser comunicével” (LIMA, 1959, p. 73).

Em nosso auxilio, assim, trazemos algumas noc¢des da psicanalise de
Winnicott, cuja elaboragéo da teoria dos fendmenos transicionais (WINNICOTT,
1975) abre o campo dos estudos literarios para diversas formulagbes
posteriores. Assim, j& que o importante para nosso poeta é a transmissdo do
conteddo poético ao leitor, € interessante sabermos o que esses fendmenos
transicionais representam na constituicdo de uma psique integrada, integragao
essa que, com Jung (2000, p. 269), compreendemos sob o nome de
individuacdo, “processo que gera um ‘in-dividuum’ psicolégico, ou seja, uma
unidade indivisivel, um todo”.

O processo de individuacdo é compreendido, ainda, como a vivéncia
integral da unido entre opostos, o “tornar-se si-mesmo” (JUNG, 2000, p. 113).
Deste modo € que temos o fendbmeno transicional como fenémeno poético (de
poiésis, criagdo), responsével pela integracdo entre partes. Assim como poiésis
nao se faz ordenada e racionalmente, a poesia e o processo de individuacéo
dependem de uma vasta realidade psiquica e emocional, sendo compostos por
elementos tanto conscientes quanto inconscientes. De todo modo, mesmo que
tangencial & apreensdo abstrata e racional, a poesia € “um modo de
conhecimento; se bem um conhecimento que ndo seja ordenado ao discurso
ou ao raciocinio, mas a simples fruicdo poética” (LIMA, 1959, p. 67).

Essa ndo-ordenacdo do saber poético é o que marca a escrita da
poesia, ja que a toda producéo corresponde uma comunicagao desejada. A tal
carater de troca que a poesia apresenta, dada sua constituicdo obliqua e
transversal a quaisquer racionalismos, aproxima-se o sentido de experiéncia
transicional, que definimos: é transicional toda experiéncia que vincula os
elementos internos e subjetivos de um individuo com a realidade concreta

exterior & qual ele estd exposto. Assim como o trajeto antropolégico que Gilbert

73



Durand formula, os fenbmenos transicionais séo ponte entre a compreenséo do
mundo e a atuagao nele, que decorre da compreensdo ao mesmo tempo em
gue a estabelece.

Essa teorizagdo de Winnicott surge quando da observacéo de bebés em
processo de individuacdo. Nessa fase do desenvolvimento, a crianga passa de
uma ilusdo de onipoténcia — sentimento gerado pela ndo diferenciagéo entre
ela e a mde — para uma constatagdo de que existe, além de seu préprio corpo,
uma realidade concreta externa, independente de si. Essa ruptura da ilusédo de
totalidade precisa, para ser bem estabelecida, de um elemento de ligacdo, que
permita a transicdo gradual da onipoténcia para a percepgao da realidade. No
caso de bebés, como mostra o psicélogo, essa ligagdo € normalmente
realizada por um cobertor, bicho de pellcia ou qualquer objeto material com o
qual a crianga se familiarize a ponto de ndo o deixar de lado um segundo
sequer.

Objeto transicional, esse elemento liga as duas fases de
desenvolvimento da percepgdo individual, permitindo uma integracéo
satisfatoria da crianga com o meio, no mesmo movimento em que o separa
conscientemente da mae — que era, até entdo, extensdo de seu proprio corpo.
No exercicio dessa individuacao, se o objeto transicional estiver ausente ou for
retirado da crianga antes de sua integracdo com a realidade externa, toda uma
gama de problemas psiquicos pode ser originada.

Ja4 que transicional € o meio de troca entre diversos contetdos
concebidos e percebidos, a no¢cdo que na crianga diz respeito ao objeto passa
a ser, na vida adulta, estendida ao simbolo e ao imaginario, coletivizando-se no
brincar, nas experiéncias culturais e, sob o prisma de interag&o linguistica, na
poesia. Concebida como poténcia criativa e relacional entre subjetividade
concebida e objetividade percebida, a dindmica transicional alcanca até mesmo
a composi¢ao do mito, desdobrando-se em novas teoriza¢des dos estudos da

psique.

Mito como objeto transicional coletivo

“O artista € como o Errético do mito:/ Onde pensa que é o fim, surge-lhe

a frente/ A estrada interminavel do Infinito!” (LIMA, 1959, p. 194). As palavras

74



de Jorge de Lima nos fazem saber de sua concordancia com o caréter fluido e
multiforme da arte poética. Por essa fluidez, proximidade do espaco
transicional, a poesia também se aproxima do mito. Como pudemos notar no
inicio deste trabalho, mito € a disposicdo em sintaxe narrativa de nudcleos
simbdlicos, semantemas carregados de significacdo arquetipica, por isso
mitemas. Pela composicdo semantica sobredeterminar a ordenacéo sintética —
que se coloca do lado de uma racionalizacdo do discurso — o mito €,
estruturalmente, um discurso criativo, poiético.

Assim que, baseado na criagdo e re-criacao de sentidos através de
simbolos recorrentes, o mito propicia as realidades subjetivas e objetivas uma
ponte por meio da qual seus contetdos interagem. Como o objeto transicional
que permitia & crianga reunir duas percepc¢des individuais — internas e externas
-, 0 mito redne percepgdes e concepgBes ndo mais de um individuo, mas de

uma coletividade.

O mito ndo pertence a ordem da realidade exterior ou material,
€ Obvio, mesmo se pudermos concebé-lo, assim como faz Lévi-
Strauss, como uma maneira de conhecer o mundo e organiza-
lo. De fato, se ele interpreta a realidade exterior, apenas
transforma a subjetividade de quem a percebe. Também nao
pertence a ordem da realidade psiquica, pois afinal de contas
esta s6 pode ser individual. O mito, assim como o jogo para a
crianga, situa-se na intersec¢do: pertence em parte a realidade
psiquica [e] liga-se de maneira evidente a realidade exterior.
(GREEN, 1994, p.133)

E baseado nessa reflexdo gue teremos, com Green, a nogcdo de mito
como objeto transicional coletivo. Estudando as expressfes miticas e a
construgdo de obras literarias pela dindmica psicossociologica do fenémeno
transicional, ele ainda é capaz de indicar a experiéncia linguistica do texto
literdrio como um objeto transicional transnarcisico.

Refor¢cando essa ideia, de uma experiéncia da literatura que ultrapasse
as individualidades dos sujeitos envolvidos, Jorge de Lima expressa, em
entrevista, sua visdo sobre a transmissdo da poesia. Perguntado sobre o que
buscava quando escrevia seus poemas, é categorico: “Ha interesse em fixa-la
[em texto] para que o estado poético experimentado pelo poeta se reproduza,
com maior ou menor intensidade, conforme o leitor, num grande numero de
pessoas” (LIMA, 1959, p.70).

75



Assim, se o estado poético se transmite por meio do texto literario, o
instrumento da palavra de Deus procura tocar todos os homens, disseminando-
se. E a essa experiéncia congregacional, de identificacdo, que também chega

André Green (1994, p.25), quando escreve:

De fato, todo leitor deseja profundamente ter escrito o livro de
gue gostou e que o despertou para o prazer, assim como todo
escritor goza por identificacdo com o prazer que ele mesmo
provocou. Um lugar metaférico, um espaco potencial como diz
Winnicott, constitui-se entre escritor e leitor.

Esse reconhecimento do outro e do que é do outro, bastante distinto da
inicial ilusdo de onipoténcia, encaminha o homem para a convergéncia com
suas proprias referéncias culturais, seus lacos comunitérios. A congregacao do
homem em torno da figura do Cristo, por exemplo, preparando a chegada da
verdadeira Revolucdo do Juizo Final (LIMA, 1959, p. 96), é terreno fértil para a
compreensdo muatua e o compartilhamento de experiéncias poéticas, sobretudo

pela agonia da Cruz e a mitica da Redencéo.

Se os desejos sdo compartilhados por toda uma sociedade, a
perspectiva grupal vem se revezar com as posi¢ées individuais.
O desejo muda de status, torna-se desejo coletivo porque é
reconhecido como socializado, partilhado pelo conjunto dos
membros do grupo (GREEN, 1994, p. 133)

Mais que transicional, potencial enquanto objeto coletivo, a poesia torna-
se arquetipica ao evocar imagens que transcendem a proépria significacdo de
seus signos. Linguagem transfigurada, compartilhada e direcionada a Criacéao,
a poesia arquetipal da comunicagéo abre caminho para o deslumbramento
estético/numinoso, consolidando seu papel de instrumento diferenciado.

Em teologia, espirito paréclito é o Espirito Santo, a quem os adjetivos
mentor e intercessor também dizem respeito. Em Espirito Paraclito (LIMA,
1959, p. 462), Jorge de Lima evoca toda a poténcia dessa poesia que dizemos

essencial:

Queima-me Lingua de Fogo!

[..]

Espirito, tu que és a boca de todas as sentencas,

76



toca-me para que os meus irmaos desconhecidos e longinquos
[e estranhos,

compreendam a minha fala para todos os ouvidos que criares!
Exceder-me-ei em meus limites,

crescerei em todas as distancias,

serei a palavra transcendente, a profecia, a revelacdo e as
realidades!

[...]
Unge-me teu sacerdote, teu vinho, teu péo,
tuas sementes, tuas perspectivas!

[...]

Espirito Paraclito, amo-te com os meus cinco sentidos,

com a minha imaginacéo,

com a minha memoria e com 0s outros dons poéticos e
[proféticos e reconstituidores que ultrapassam minha espessa
[matéria e meu espirito transldcido!

Interessante notar como 0s ndcleos simbdlicos se vao complementando.
Aqui, além de imagens de profecia, transcendéncia, palavra sagrada e atuacao
sobre o mundo dos homens encontram-se também simbolos de intimidade,
sensorialidade e uma importante variagcdo ctdbnica do mito de Deus Pai. Se ja
observamos que Cristo e 0 Messias sdo duas imagens noturnas por seu
semantismo intrinseco, devemos ressaltar que a ligacdo entre pdo e vinho,
tradicionais na liturgia crista, reforca essa materialidade da esfera sacra, ainda
que a conecte aos mitos uranianos do Altissimo (DURAND, 2001, p. 301).

Ao pedir a ungdo como sacerdote, vinho, pdo, sementes e perspectivas,
0 poeta pede a completude de um potencial essencial para a vida no mundo.
Arquetipica e potencial, desse modo, a poesia de carater transicional toca na
base da alma humana e de suas aspira¢cées. Sem nunca termos saido do plano

religioso, voltemos agora a analisar alguns de seus elementos.

Poesia essencial, experiéncia arquetipica e o encontro da totalidade

Ja que toda experiéncia poética é experiéncia religiosa, dada a funcao
comunicativa e mediadora de ambas, podemos dizer que as duas buscam a
totalidade, nocdo abstrata mais relacionada a um impulso que a um vislumbre
claro e determinado. Essa totalidade, entretanto, por mais abstrata que se
apresente, ndo se encontra tdo distante daquele processo de individuagdo a
que nos referimos. Mais: ndo se encontra tao distante da ideia basica de

integracdo e reconhecimento, que mobilizam as praticas de relacdo e

77



congregagcao entre os homens, a exemplo do mito como objeto transicional
coletivo.

Essa totalidade buscada remete 0 homem ao amago dos simbolismos,
dos arquétipos que estruturam todo desenvolvimento cultural. Ser Cristo, como
0 poeta alcanca ser, ndo so6 o autoriza a falar em nome de Deus ou vislumbrar
os reinos divinos, mas faz com que ele assuma uma condicdo muito mais
humana. Isso porque, radicalmente, despertar o espirito cristico é encontrar o
centro de humanidade que reside no horizonte mental do homem do ocidente.

Tratando do sentimento dessa experiéncia, diz Campbell (1991, p. 163):

fator estético essencial: o ritmo, o ritmo harmonioso das
relacdes. E, quando o artista fisgou um ritmo feliz, vocé
experimenta o esplendor. Vocé foi pego num rapto estético. E a
epifania. E o que, em termos religiosos, poderia ser pensado
como a revelacao do principio cristico em todas as coisas.

Citacdo que nos remete diretamente a fala de Jorge de Lima sobre a
necessidade de fixar poesia em poemas, sensagdo epifanica em estrutura

linguistica. Propriedade constantemente retomada em seus poemas, a unido

z

de contradicdes como formadora da poesia € convocada enquanto fértil

discurso nao-racional, propiciador de uma compreensdo integrada das

7

realidades. E tudo é imprevisto no discurso profético do imaginario limiano,

como no poema (p. 465).

s6 a linguagem dos mortos é sabia
e s6 a linguagem da contradicao,
no decorrer dos anos tem sentido e é poesia

E o desespero do poeta contaminara as criaturas
porque ele é o vidente de Deus.

[...]
E na longa travessia ele divertira os tristes e os perturbados
porque ele é o palhaco de Deus

O texto continua com oposicoes compondo a figura do poeta:
amargo/doce; exaltado/abatido; amado/desprezado; escarnecido/louvado. S6 a
linguagem dos mortos é viva, criativa e potencial; s6 ela conduz & esséncia que

€ interior, espiritual no sentido do paracleto que ja lemos. A poesia de Jorge de

78



Lima, por transicional e arquetipica, integra o imaginario em uma religacdo do
si-mesmo. Poesia de fundo religioso que inaugura, independente de seu
cristianismo, um potencial de religido. A lira que o poeta carrega e que vai
desembocar na Invencdo de Orfeu €, desde j4, de uma musicalidade orfico-

cristica.

Orfeu, Cristo e as constelacdes simbdlicas do herdi noturno

As boas aguas e o mar querido

Antes de tratarmos especificamente das imagens Orficas presentes no
cristianismo limiano, consideramos valido estabelecer uma breve comparacao
deste livro, A tunica inconsutil, com o anterior Tempo e Eternidade. Tivemos a
oportunidade de demonstrar como as &guas do mar sdo tenebrosas, no
comeco da jornada iniciatica. Pouco a pouco elas vao se iluminando, perdendo
0 carater de dgua densa e pesada, sobretudo quando ja ndo sdo mais uma
ameaca ao poeta navegante que chegou a ilha procurada.

Em A tdnica inconsutil o mar esta presente desde os primeiros poemas,
mas de forma radicalmente distante daquela 4gua negra contra a qual se
debatia o poeta angustiado. Quando procura saber Onde estd o mar (LIMA,
1959, p. 426), Jorge de Lima pergunta, em busca de alternativa ao mar que “é

cada vez mais amargo”:

Onde esta o mar inocente — propriedade do poeta?

[...]

Os siris comem olhos de cadaveres irreconheciveis.

Homens que comem siris cada vez mais tem escamas nos
olhos

€ veem menos o mar.

Onde esta o mar? Onde estd o meu mar?

Em seguida, em O novo poema do mar (LIMA, 1959, p. 427):

O homens servis, 0 mar ndo é isso que acaso pensais!
O homens servis, 0 mar ndo é o peixe

e nem muito menos a trilha explorada!

Oh! vinde a mim, poetas amados:

expliqguemos aos homens os mantos do mar.

79



Enxergai, homens servis, as pegadas de Cristo

e 0 sangue das guerras nas espumas do mar.

E abaixo das espumas as ondas que abracam os corpos
[volutuosos.

E abaixo dessas ondas a agua fria, a agua quieta, a agua azul.
E abaixo da agua azul as montanhas que ainda guardam a
[presenca de Deus.

E mostremos aos homens servis, 6 poetas amados,

os vales do mar, os profundos vales do mar,

onde os naufragos, os afogados e os suicidas dormem,

onde as ancoras ha séculos repousam,

onde descansam os aviadores desaparecidos,

e onde ha colunas partidas e estatuas mutiladas

das cidades que afundaram no mar.

Se ides a praia banhar-vos, cuidado!

gue v0s perturbais quem dorme no mar!

Desde o titulo temos a mudancga de perspectiva: a dgua é nova. Pouco
acima pudemos ver a valorizagdo que a ideia de novidade recebe no
cristianismo, por causa dos evangelhos e da realizacdo historica de sua
epifania. Ndo é demasiado risco supormos que essa novidade assenta-se,
aqui, justamente em uma anterioridade imaginéria. Se as aguas turbulentas
gue circundavam e escondiam a ilha ansiada eram, no livro anterior, sinais
inconfundiveis do mundo profano, o mar do poeta €, aqui, realidade
transcendente e circundante, simultanea e sobreposta a existéncia do mundo.

Num fascinante desvelamento dos segredos aquaticos, temos 0s versos
que se sucedem em novas imagens, umas sob as outras. As espumas
inquietas e tumultuosas seguem as ondas dindmicas, vagas que ja desafiaram
0 poeta antes, quando este se encontrava perdido no mundo. Depois das
ondas, mais abaixo — mais profundamente, portanto -, estdo as aguas frias,
quietas, azuis. Esses atributos da serenidade (DURAND, 2001; BACHELARD,
2002), quietude e estabelecimento de uma motivagdo ndo angustiada, abaixo
do qual se encontra Deus sobre as montanhas, levam o poeta a uma
contemplacgédo passiva, mistica porque tranquila.

Inserindo a Histéria no mar, acumulam-se nele despojos de eras
passadas, naufragos, afogados, aviadores e &ancoras antigas, colunas e
estatuas mutiladas. N&o insistiremos no significado da mutilacdo; basta
notarmos que o local onde se depositam todos esses vestigios do passado é
um vale sob as aguas, vale proximo as montanhas de Deus e que, por isso,

estq também proximo daquelas planicies primevas de antes do ataque das

80



trevas. Talvez os vales submersos sejam mesmo essas planicies, todos
convergindo na espera do grande Dia, o que se refor¢a pela mengédo aos que
“dormem no mar”.

A tunica inconsutil deseja explicar aos homens os mantos do mar.
Tentaremos, no préximo poema, compreender essa explicacdo que paira sobre
o livro. Vejamos que em E a nau navegou, navegou (LIMA, 1959, p. 466), o

poeta canta:

E aconteceu naquela noite em que o poeta dormiu s,
sem o calor da companheira para Ihe encher os sonhos,
sem o rumor da cidade poluida, la embaixo,

sem a fala do amigo que o acordasse as pressas;

ter um estranho sonho que lhe foi permitido contar:

e foi que havia inventado um navio para atravessar o mar.
E Deus tendo visto que na terra

ainda havia um homem capaz de inventar uma nau,
deu-lhe o dom de navegar e de descobrir o mundo

e o poder de amansar e circunscrever o vento:

e sob o braco estendido do Senhor

0 poeta conseguiu impor a lei as aguas

e suspender a ancora e alcar as velas.

E Ihe foi ordenado néo levar seres vivos

sendo um casal de cada espécie ou cada raca,

ou em qualquer outra diferenciacéo

porque os homens divididos ja ndo séo irmaos!

E o navio ndo possuia escravos

nem no leme, nem nos remos, hem no bojo sombrio,
e s6 os homens da bissola orientavam a nau:

0 sopro que a impelia era o Vento de Deus

com que o homem fizera todas as descobertas,

pois Ele tinha visto que ainda existia um homem
capaz de navegar e descobrir o mundo!

Quando Deus vé que ha no mundo alguém capaz de construir uma nau,
elege o poeta. A nau ndo parece muito diferente do Templo que o poeta
construiu para o Senhor, em nome de sua Poesia. Pelo contrério, pela nau é
que se descobrem os contetdos para além do mar revolto do mundo profano,
gue se encontram ilhas e fundam irmandades. Vejamos: o0 homem que navega
e descobre o mundo, através de dons de Deus, acalma os ventos do tempo e
os confina a um circulo continente. A imagem do circulo é importante, porque
ao representar a totalidade — ciclica — do tempo integrado, apresenta também o

espirito da tripulagdo que vai navegar.

81



Impondo lei as 4guas o homem prossegue em uma embarcagdo sem
divisdo alguma. Se “os homens divididos ja ndo sédo irmaos”, o esfor¢co que se
faz na barca de Cristo é o de congregar os iguais: ndo ha escravos em
nenhuma parte. A totalidade integrada da embarcacdo segue nas aguas
domadas da Criagcdo porque os homens soltaram amarras em favor do vento
condutor. Através da integracdo em Deus, por meio do espirito cristico que foi
descoberto em todo homem, em cada poeta, € possivel a Jorge de Lima vestir
a tanica inconsutil, tinica sem costuras porque sem qualquer reparticdo, toda
ela moldada em uma Unica pega da existéncia.

Acalmando ventos, 4guas, homens, recompondo a unidade de todos os
elementos, nosso poeta enfim assume a fungdo de cantor da noite e do drama
da unido. E Orfeu quem surge ao lado de Cristo, e Jorge de Lima os

acompanha.

Modulagdes orfico-cristicas do caminho limiano

No capitulo anterior desta dissertacdo, quando falavamos do complexo
de Orfeu, este personagem foi chamado pela primeira vez a nosso trabalho.
Apontamos, entdo, que as imbricacdes oOrficas e cristds — ou cristicas, como
passaremos a trata-las — eram vaérias e permitiam, por sua proximidade
tematica e expressiva, uma compreensdo da funcdo iniciatica do exercicio
poético. Esta Ultima consideragdo, mais bem desenvolvida nos tdpicos
seguintes, permitira que compreendamos agora o que é o orfismo enquanto
experiéncia criativa e por que sua presenca num discurso cristdo e profético
passa a ser fundamental.

Em ensaio premiado pela Academia Alagoana de Letras, terra de nosso
poeta, Marcio Scheel (2005, p. 100) tem o discernimento de apontar,

analisando a poesia de Jorge de Lima como transcendéncia, que

Orfeu é o poeta sob o signo tragico. O eu-lirico de Jorge de
Lima, por outro lado, é o poeta sob o0 signo do drama: o
desconhecimento total dos motivos que |he marcam a alma,
gue o precipitam no caos de tantas inquietacfes, de tantas
buscas, de tantas e cruciantes tentativas de se auto-
compreender.

82



Quando falavamos das imagens j& bastante noturnas da poesia de A
Tunica Inconsutil, colocamos no plano do Regime Noturno da Imagem tanto o
Cristo quanto o Messias, mas ndo ressaltamos sua especificidade estrutural.
Porque ndo é apenas ao Regime Noturno que os dois pertencem, mas também
a estrutura sintética ou dramatica do Regime, assim como a Cruz e a Arvore,
que trabalhamos. Especificidade maior quando sabemos, com Durand (2001, p.
345), que o drama das imagens, seu potencial ritmico e harménico, alcanga
também uma simbolizacéo que a muasica, enquanto imagem, evidencia.

Orfeu € musica, pela sua incorporagdo mitica. A perspicécia de Scheel
ao apontar o carater dramatico de Jorge de Lima esta lado a lado com nossa
inteng@o interpretativa: o poeta €& dramatico porque é harmonizador, €&
congregador de uma totalidade. E Cristo e, mais que o Orfeu literario, é 6rfico.

Vale atentarmos para essa diferenciacdo. Se o mito grego e o conceito
de orfismo estdo ligados por uma sucessdo temporal, com este sendo
explicado historicamente por aquele, ap6és seu nascimento o orfismo
transcende o personagem Orfeu (RIFFATERRE, 1970, p. 14). A construcdo de
um sentido orfico transcende, ainda, até mesmo seu contexto original. Vindo
das religides mistéricas da Grécia Antiga, assenta-se de tal modo na
mentalidade moderna, sobretudo romantica, que poderemos encontrar
estruturas orficas em diversos poetas oitocentistas.

A explicagdo trans-temporal — ou a-temporal, apelando para o
semantismo do pensamento arquetipico — encontra-se em seu proprio seio: 0
apelo criativo de um orfismo, religido de iniciagbes, é mitico por esséncia.
Estabelece releituras e recriagdes para prosseguir comunicando seu papel
fundamental na integracdo humana, e se realiza sempre que a poesia €
encarada como desvelamento de uma verdade oculta.

Se acusavamos Jorge de Lima de conformar-se em um imaginério
diurno e polémico, no inicio de sua converséo religiosa — na época de Tempo e
Eternidade -, devemos a justica de explicitar sua clara transformacéo. Passo a
passo, pouco a pouco, aquilo que tinhamos como principio de uma jornada
iniciatica vai definindo seu percurso, avangcando no caminho rumo a sua propria
reformulagcdo. Com Cristo-Orfeu, temos um Jorge de Lima draméatico, distante

daquele angustiado em busca da luz.

83



Para compreendermos melhor a influéncia que essa constelacéo
simbdlica assume em nosso poeta, constelacdo que se vai desdobrar ainda
mais nas obras posteriores, precisamos compreender a base do orfismo, seus

sentidos e apresentagoes.

Orfismo e experiéncia transcendente

Insistiremos no aspecto iniciatico desse imaginario 6rfico. Sua base
permanece a mesma, quer entre autores pagéos da antiguidade ou bispos da
Igreja: em todos os aparecimentos, textos intitulados Dos mistérios mantém um

nucleo de similaridade notéavel.

Uns e outros, celebrando por meio de iniciagbes o amor e a
benevoléncia de um deus (Mitra, sis e Osiris para os pagaos;
Jesus Cristo para os cristdos), penetravam num mistério de
salvacdo desconhecido antes, o mistério oferecido pelo deus
celebrado nas iniciacdes (SESBOUE, 2003, p. 235)

Sabemos que na estrutura sacramental crista, ainda, o contexto geral da
iniciagdo antiga permanece. Temos uma salvagcdo por meio de um percurso
determinado, neste caso Jesus Cristo, em que o deus desce a planos inferiores
da realidade para redimir e buscar uma alma ja perdida. No caso do Cristo, a
alma da humanidade é resgatada.

Eixo da narrativa iniciatica, a viagem a outro mundo € estrutura que a
descida de Deus a terra, por meio de seu Filho — “e o Verbo se fez carne” (JO,
1:14) -, mantém e atualiza. “O trago fundamental [do orfismo], reduzido & sua
forma mais simples, € a penetragdo de um herdi num mundo paralelo ao dos
seres vivos, mundo paralelo e diverso do real, palpavel e visivel aos seres
humanos comuns” (CARVALHO, 1990, p. 11)

Reconhece-se “dans le personnage d’Orphée le type du poete sacré et
visionnaire, et ils trouvaient dans ses aventures mysthiques le prototype de la
quéte gnostique” (RIFFATERRE, 1970, p. 11). A busca gnéstica,
genericamente definida como procura pelo conhecimento oculto, estabelece a
importancia do mundo dualista. Se a realidade visivel corresponde outra, divina
e alcancavel pela poesia, é nesta Ultima que se deve buscar o conhecimento

do mundo.

84



Porque, notemos, “mundo” ndo é mais compreendido apenas como
espectro terreno da realidade, mas como toda uma Realidade, conjunto de
terra e Paraiso — além dos 6bvio reino complementar da Criacdo: o inferno.
“Toutes les créations, la visible comme Tlinvisible, sont concentriqgue a
Dieu” (HUGO apud RIFFATERRE, 1970, p. 20).

Ponte entre as parcelas da totalidade, a poesia aparece como “uma
intuicdo mais ou menos clara da existéncia e da acdo de Deus na criacéo
material e na humanidade” (LAMARTINE apud RIFFATERRE, 1970, p. 25). Por
iSSO que ao poeta cabe essa dinamica transicional de fragmentar-se e logo se
recompor: € no contato entre os dois aspectos da realidade que o poeta se faz

presente e, especialmente intérprete de uma Verdade.

Si tout se correspond, si tout élément du réel a par conséquent
un sens caché, il s'ensuit qu’il faut a cette langue un interpréte.
D'ou création d'un personnage qui devra étre apable de
percevoir I'invisible dans le visible [...], le sighe dans la chose,
I'organisation occulte qui indique dans quel sens déchiffrer: il
sera donc Voyant. Il devra étre capable de comprendre, voire
de maitriser I'univers, une fois le mot trouvé [...] : Il sera donc
initi¢ ou mage (RIFFATERRE, 1970, p. 22-23)

O poeta é um guia de iniciagdes, ele mesmo um iniciado. Mistagogo,
visionario, vidente: “sabemos que Orfeu é citaredo e fundador de inicia¢des, ou
melhor, a mantica teléstica apresenta-se nos quadros do xamanismo [...] o
pensamento inconsciente se vale desse arsenal como um ‘campo de objetos
transicionais™ (PAULA CARVALHO, 2002, p. 129).

Penetracdo num “reino do entre dois”, portanto, como diria Scharer
(PAULA CARVALHO, 2002). O deslocamento rumo a outra esfera da realidade
favorece os cultos de mistérios, praticas extaticas e enlevacgdes espirituais. Em
Jorge de Lima, pela funcéo divina que este da a poesia, a experiéncia poética é
algo similar a tal deslocamento do ser. De principio de uma jornada de
iniciacéo o trajeto do poeta passa a ser, entdo, experiéncia iniciatica total.

Ser de fronteiras, passageiro (VAN GENNEP; DUVIGNAUD) e liminoide
(TURNER), personalidade andmica, consciéncia dissimultanea de tipo
simbolico-onirica (TACUSSEL), o poeta orfico-cristico testemunha o mistério

porque se move numa zona intermediaria, estado crepuscular (SCHARER

85



apud PAULA CARVALHO, 2002, p. 113), de modo que seus universos
simbolicos sdo dramaticos, confundentes.

“E mais uma vez remetemos aos mitemas de Orfeu enquanto xama
grego, pois essa consciéncia desdobrada ou essa consciéncia duplice é
caracteristca do xamd, ou melhor, da experiéncia do xamd” (PAULA
CARVALHO, 2002, p. 113). A no¢éo de realidade dupla — uma real, acessivel
aos sentidos, outra acessivel a alma (a realidade da Verdade) — é conceito
fundamental do simbolismo (RIFFATERRE, 1970, p. 19).

Enxergar a realidade transcendente, como ja pudemos observar, exige
certa mutilacdo, que no contexto ocidental traz consigo uma carga de angustia
e sofrimento — imediatamente ostentados como contrapontos da louvada
superacdo. A oblacdo dos olhos, o sacrificio da vontade e a entrega a Deus

Sao requisitos para a iniciagéo cristd. Com esse novo estatuto

[...] le poéte a un triple regard, I'observation, l'imagination,
lintuition. L'observation s'applique plus spécialement a
lhumanité, [limagination a la nature, [lintuition au
surnaturalisme. Par l'observation, le poéte est philosophe, et
peut-étre |Iégislateur; par I'imagination, il est mage, et créateur;
par l'intuition, il est prétre, et peut-étre révélateur. Révélateur de
faits, il est prophéte; révélateur d'idées, il est apobtre... (HUGO
apud RIFFATERRE p. 9)

Essa tripla qualidade da vis&o poética, profética, cristica enfim, designa
a senda da elevagdo humana. Apelando ao surnaturalisme, modo de
surrealismo dos conteudos simbdlicos da psyche, o homem pode trazer a
realidade terrestre a realidade invisivel. Sem ser xama tribal, sendo profeta do
deserto — ainda que poeta das Alagoas -, Jorge de Lima insere-se na trilha que
o0 leva a novas descobertas. Sua iniciagéo j& é solidez, mas solidez fluida como
os simbolos que a compdem. O poeta encontrou Deus, encontrou Cristo dentro

de si préprio e, por isso, encontra a si mesmo em toda a realidade.

[...] a iniciagdo xaméanica, e portanto a o6rfica, € uma “iniciacédo
de teor mistico e individual”. Nesse sentido € que se marcam
seus aspectos de desvinculagdo com a sociedade (e as
sociedades de iniciagcdo) e seu carater solitario pois,
lembramos, a “descida aos infernos” no orfismo ¢é
fundamentalmente uma “descida nas profundezas do si-
mesmo”. Esses quadros de hermenéusis caracterizam
plenamente a experiéncia do “moi orphique” [...] Por isso

86



muitos pesquisadores ficam atarantados tentando buscar
“fatos” de vinculacdo iniciatica, sem se aperceber que os
gradientes conscienciais do xama movem-se no dominio das
frequéncias oniroides, e mais, que as “doencas” de teor
somato-psiquico ndo s6 sao “situacdes-limites”, como diz
Jaspers, indicadoras da escolha-chamado-vocagdo, mas
integrardo as proprias “feridas simbdlicas” das provactes
iniciaticas, sobretudo nas iniciagcdbes misticas — nao nas
iniciacbes heroicas, que tem um carater “coletivo” de partilha
da carga simbdlica -, e isso ndo s6 no xamanismo 6rfico, como
na mistica cristd, por exemplo (PAULA CARVALHO, 2002, p.
129-130)

E preciso que atentemos para esse percurso mistico da psyche: se o
individuo é desligado do grupo, durante a iniciagéo, e se volta para dentro, para
si-mesmo, tal interiorizacdo ndo é fécil e livre de tensBes. Como toda
integragcdo supbe uma quebra — uma Queda — ou, a0 menos, uma
fragmentagd@o, o caminho poético é doloroso para um imaginario que tem seu
centro redentor na crucificagéo.

Entretanto, mistico e individual, tal percurso permite variacdes. Na fase
religiosa de Jorge de Lima “prevalece a ideia de um catolicismo muito
particular, que se constitui e se afirma a partir da viséo intima e singular do
poeta” (SCHEEL, 2005, p. 31).

Tal singularidade é o que temos na constituicdo de uma poesia orfica.
“Cel potentiel s’accroit infiniment du fait que le personnage est mis en scéne a
la frontier des deux réalités : ces deux pdles créent les conditions d’'un échange
dramatique, d’'un va-et-vient dont le dynamisme altére la représentation du
Voyant” (RIFFATERRE, 1970, p. 25).

Temos ainda que, nesse trajeto de referéncias e constelagdes
simbolicas, a disposi¢do do discurso narrativo se altera. Se a mimesis é focada
na aventura narrativa sob género épico/heroico, o autor usara procedimentos e

figuras que, tradicionalmente, componham uma realidade objetiva;

si au contraire le mimésis s’organise autour du héros, elle fera
usage des genres, procédes, figures qu’on utilise normalement
pour décrire une réalité subjective, pour faire voir, comme dans
le premier cas, mais a travers les émotions, les sentiments d’un
intermédiaire (c'est une solution au probleme que pose a
I'écrivain la mimésis du suréel : s'il ne peut le montrer, il peut du
moins décrire les réactions psychologiques que la vision

87



surnaturaliste suscite chez le héros) (RIFFATERRE, 1970, p.
15)

Essa narrativa, por transmitir ao leitor aquilo que o herdi sente, acaba
por aproximar (quando n&o sobrepor) as intimacdes pessoais do poeta,
fazendo com o que leitor sinta 0 que o poeta sente, por meio do herdi ficcional.
E a fusdo — e con-fusdo — entre imaginario pessoal e imaginario narrativo que

comeca a aparecer. E certo que precisamos distinguir, desde Mauron,

entre o homem e a obra, ou melhor, entre o “moi social” e o
“moi créateur” (“moi orphique”), sabendo que, em termos de
pensamento inconsciente e “funcdo oscilante” (Kris), a obra
(esses “seres de linguagem” e os “objetos internos”, que séo o
fantasma ou o mito pessoal) é que explica 0 homem, fazendo-o
através dessa funcdo que Mauron chamou de “moi orphique”. E
portanto a funcdo “moi orphique” que devemos considerar
(PAULA CARVALHO, 2002, p. 129)

Entretanto, mesmo distinguindo as duas fungbes que se dinamizam no
processo criativo, é mister frisar que ao poeta e ao poema correspondem
valores semelhantes, pois um engendra 0 outro a0 mesmo tempo em que por
ele € engendrado. O complexo poeta/poesia que Jorge de Lima nos oferece,
assim, prossegue circulando imagens e constelagfes imaginéarias. O potencial
comunicativo e integrador apresenta ainda um aspecto para o qual n&o

atentamos, e a essas imagens langaremos agora nosso olhar.

Orfeu e o Feminino

Observamos brevemente a figura da bem-amada, quando de nossa
leitura sobre Tempo e Eternidade. A imagem da mulher, entretanto, vai se
condensar e aparecer com maior frequéncia e intensidade conforme a “fase
religiosa” de nosso poeta amadurece. Aqui, em A tdnica inconsutil, temos
diversos poemas cujos nucleos em torno dos quais a composicdo gira séo,
justamente, imagens femininas.

De forma diversa da bem-amada, que desde o primeiro momento
identificamos como a Poesia, as mulheres deste livro ndo sdo sempre puras e

excelsas. Eva pecadora; louca; maga; adultera, todas essas personagens

88



coabitam com a virgem, a santa, com as meninas ingénuas de trangas que
trazem em seu poema um tempo ciclico como estrutura narrativa.

Ao lado delas vemos Marta, Maria, Madalena, diversas mulheres vindas
do texto biblico e das histérias antigas. Essa confluéncia tdo heterogénea de
personagens se deve, certamente, a proximidade de Mira-Celi, estrela do
proximo livro de Jorge de Lima. Deve-se também ao papel de completude que

a mulher, enquanto simbolo, adiciona ao poeta em busca.

A qualidade manticamente inspirada do Feminino — mas nédo
inspiradora — esta quase ligada a um poder espiritual-
masculino, ao “uroboros paternal”. Essa figura surge primeiro
como andnima e transpessoal, mas em seguida se torna uma
divindade, na qualidade de senhor das mulheres, cuja
expressdo mais bela encontramos na figura de Dionisio... [Ao
segmento positivo] a essa area dos mistérios da inspiracéo
pertencem os remédios, as bebidas inebriantes bem como
todos os métodos positivos de estimulagdo, excitacdo e
elevagdo, que conduzam a inspiracdo e a uma progresséao da
personalidade consciéncia. A mencdo aos fenbémenos
proféticos, bem como a alusdo a pitonisa délfica, indicam o
significado cultural dessa esfera do Feminino... No xamanismo,
que foi o fundamento primitivo do aspecto profético-mantico
superior, a visdo-inspiragdo — que atribuimos ao pélo A+ - e a
loucura-éxtase — que escrevemos no polo negativo do eixo A - -
se aproximam sobremaneira. [...] O pélo A+ da inspiracéo é o
lugar das Virgens divinas e das Musas, que sdo aspectos da
figura da inspiracédo arquetipica (NEUMANN, 1998, p. 77-78)

Facil depreender o seguimento l6gico dessa estruturacdo: ao polo
negativo do eixo A — eixo que compde metade da estrutura de Neumann sobre
a interpretacdo do Feminino — correspondem as imagens da sedutora e as de
um encantamento fatal. Ao eixo A sobrepde-se um eixo M, onde M+ representa
a figura maternal. Seu oposto, polo M-, traz as imagens da Mae terrivel, a
bruxa velha, todas as deusas e figuras miticas representantes da morte.

Ao poeta limiano ndo atraem as sedugdes, 0s encantamentos. As
méagicas do Senhor sdo as Unicas que lhe aprazem, e por iSSO encontraremos
aqui louvadas apenas as imagens de pélo positivo. A Virgem Mae, confluéncia
dos dois eixos, remete-nos a Maria, a quem Jorge de Lima canta em laudes no

ultimo poema de A tunica inconsutil.

Sancta Virgo Virginum,

89



Mater inviolata,

Stella matutina,

Regina angelorum,
Causa nostrae laetitiae!

Essa aproximacdo da pureza feminina pavimenta a chegada de Mira-
Celi. Notemos como as qualidades convergem para o ideal de inspiragdo de
uma musa que despontara, em breve, no horizonte mitopoético de Jorge de
Lima. Nao s6 isso, mas as proprias imagens da caminhada que agora o poeta
empreende apresentam essa presenca. Vejamos 0 poema Sabereis que corri
atras da estrela (LIMA, 1959, p. 434), em que toda a narrativa historico-biblica
se desenrola com os fatos em torno de figuras de mulher.

Apo6s um longo poema em que a mulher é violada, sendo da “espécie
das que sdo dominadas com a forga”, surge uma redenc&o. E o fim do poema,
advento do homem que introduz na histéria feminina uma possibilidade de

libertacgéo.

[...]

mas apareceu entre as sabinas um mancebo donzel

gue era muito mais débil que elas, mas sabia poemas e usava
[capas belissimas;

e nasceu da unido uma menina franzina de coxas unidas e
[cintura esbelta

como nunca houve na raga humana da terra:

era a guerreira cuja bisneta brigou com os povos da ilha e foi
[queimada como feiticeira;

e porque era feiticeira sagrada,

das cinzas brotou uma santa para perpetuar as geracfes de
Deus;

e as geracOes de Deus subiram para o plano divino;

e do plano divino desceram signos que os homens do
[Tabernaculo entendem

para se comunicarem entre si até a consumacao dos séculos,
quando a mulher sera a Ultima a cerrar os longos cilios

para abri-los de novo no comeco da Vida.

Se pensarmos na imagem candnica do Cristo teremos em mente um
homem belo, de tracos finos, alvo e leve. A proximidade desse imaginario
pictérico com a nocdo de andrégino so6 faz reforgar sua filiagdo mitematica ao
simbolo do Filho. Orfeu, também ele, apresenta caracteristicas semelhantes, e
ambos os personagens estao contidos no mancebo donzel que surge entre as

sabinas.

90



Com poemas e capas belas esse novo homem gera uma menina.
Interessante perceber que ndo ha uma mulher especifica chamada a posicao
de mée: pelo contréario, a filha do novo homem assume papel de matriarca da
linhagem de novas mulheres, distintas daquelas anteriores por serem, estas,
livres da dominagéo pela forca.

Ao homem quase-androgino temos, agora, uma mulher sem
sexualidade. Coxas unidas e cintura esbelta geram uma imagem de castidade
— obviamente negada pelo matriarcado — que ressalta seu caréater diferenciado.
Ela € mae, mas é santa e guerreira, também. Suas filhas propagam-se pela
terra como emissarias de Deus, o Deus homem da religido patriarcal. E a
insercdo e desenvolvimento do tema 6rfico na busca pela musa da inspiragéo.

Jorge de Lima d& um estatuto elevado a mulher, nesse poema, que se
consolida no imediatamente seguinte, O nome da musa (LIMA, 1959, p. 437). E
aqui que o salto para Anunciacdo e encontro de Mira-Celi podera ser feito.

Leiamos na integra o poema, portanto.

Nao te chamo Eva,

nao te dou nenhum nome de mulher nascida,

nem de fada, nem de deusa, nem de musa, nem de sibila, nem
[de terras,

nem de astros, nem de flores.

Mas te chamo a que desceu do luar para causar as marés

e influir nas coisas oscilantes.

Quando vejo os enormes campos de verbena agitando as
[corolas,

sei que ndo é o vento que bole, mas tu que passas com 0s
[cabelos soltos.

Amo contemplar-te nos cardumes das medusas que vao para
[os mares boreais,

ou no bando das gaivotas e dos passaros dos polos revoando
sobre as terras geladas.

Nao te chamo Eva,

nédo te dou nenhum nome de mulher nascida.

O teu nome deve estar nos labios dos meninos que nasceram
[mudos,

nos areais movedicos e silenciosos que ja foram o fundo do
[mar,

no ar lavado que sucede as grandes borrascas,

na palavra dos anacoretas que te viram sonhando

e morreram quando despertaram,

no traco que os raios descrevem e que ninguém jamais leu.

Em todos esses movimentos ha apenas silabas do teu nome
[secular

gue coisas primitivas escutaram e ndo transmitiram as
[geracdes.

91



Esperemos, amigo, que searas gratuitas nas¢cam de novo,

e 0s animais da criacdo se reconciliem sob o0 mesmo arco-iris;
entdo ouvireis 0 nome da que ndo chamo Eva

nem lhe dou nenhum nome de mulher nascida

A musa, a quem o préprio nome de musa é negado, apresenta-se na
poesia de Jorge de Lima como um momento divino e fugaz. Primeiro, todos 0s
atributos fisicos lhe s&o recusados, nenhum substantivo que a qualifique é
definido. Em seguida temos sua definicdo, por mais indefinivel que se assuma:
a mulher é o que desce do luar, o que influi nas marés. Ela é oscilante como
também o séo seus atributos materiais.

A cabeleira que o vento faz balangar, as corolas no campo de verbenas,
todas as imagens de movimento — como os cardumes de medusas que se
confundem numa profusdo de animais marinhos — colaboram para construir a
imagem da inominada. Essas referéncias simbdlicas, por sua vez, enquadram-
se no Regime Noturno da Imagem, onde os cabelos assumem a carga
semantica da noite densa, das aguas negras (DURAND, 2001, p. 96).

Entretanto, a presencga das verbenas contrabalan¢ca uma negatividade
tipicamente diurna. Por outro lado, adicionando a leveza das flores ao esquema
da animagdo, movimento confundente que remete a uma dominante digestiva e
absorvente, o poeta apresenta uma imagem bastante curiosa: o cardume de
medusas imediatamente nos faz pensar nas gérgonas gregas, bruxas mas —
claramente vinculadas ao eixo M-, em Neumann — que simbolizam as moiras
do destino e da morte.

Mas medusas também designam, numa subversdo de sentido, uma
variedade de borboleta, além dos animais marinhos semelhantes a aguas-
vivas. Ao imaginario noturno negativizado, em que a mulher seria pega-chave
por sua condicdo de portadora do tempo e da mortalidade humana —
evidenciados no ciclo menstrual -, contrapde-se uma constelacdo simbdlica de
caréater positivo, em que a mulher, a noite e a materialidade conjugam-se com
as trilhas do espirito e da palavra de Deus.

Ainda no voo dos passaros, a musa sem nome € veloz como um
relampago. Sua existéncia esta circunscrita as bocas ingénuas dos meninos
sem fala. Por descansar nos areais que ja foram, em passado remoto, o fundo

de mares, a musa é anterior a Eva, anterior mesmo a Criagdo. Quando Deus

92



pairava sobre as aguas, sob as aguas estava a mulher que agora permite a
Jorge de Lima conversar com Deus, representa-lo. Compreendé-lo.
Parafraseando Paula Carvalho (2002, p. 134), em seu estudo sobre a

poética de Gérard de Nerval, podemos dizer que

regido pelo arquétipo da iniciacdo, em termos de arquetipologia
durandiana (Durand, 1969), o universo poético de Nerval [e
também de Jorge de Lima] é de estrutura sintética ou
dramatica e, em termos de micro-universo mitico, de Yves
Durand (1988), sintético simbdlico polimorfo, ou melhor, o
“dualismo diametral” da gnose maniqueista tornou-se “dualismo
concéntrico”, através da polimorfia do “percurso iniciatico”;
seria, portanto, sintético simbolico de forma diacronica de teor
evolutivo. Entretanto, também, sintético simbdlico de forma
sincrdnica de teor da mediacdo simbodlica, portanto bipolar,

7

onde a mediacdo € realizada pelo Feminino e pelo Messias
gue, entretanto, tem a peculiaridade de ser uma Amiga
Redentora, e, assim, forma-se o “par sizigico” [...] O universo
poético seria, assim, como se expressa Y. Durand, de tipo
misto.

De tipo misto, como ndo poderia deixar de ser — em se tratando de
poeta, de profeta, tradutor e comunicador da exceléncia divina -, 0 universo
simbodlico de Jorge de Lima fica definido em sua mobilidade de indefini¢éo.
Ousado e impossivel enrijecermos sua poeética em definicdes: entretanto,
apontamentos mitohermenéuticos sdo possiveis, e é a esse desaguar que
temos chegado. Em Mira-Celi, musa estrela em que a constelagéo simbdlica do
poeta mais se condensa, mais se prepara para a chegada de Invencéo de
Orfeu, intentaremos uma leitura transversal.

Se nossa critica até aqui foi por meio de uma leitura metaliteraria,
propriamente antropoldgica em sentido lato, agora € hora de pensarmos a
poética como a Poética se compreende. Em Mira-Celi, quando todos os
simbolos 6rficos estardao presentes, meditaremos na busca de uma inspiragao.
E dificil definir Mira-Celi, sabemos bem, por isso ndo a definiremos.

No proximo capitulo buscaremos apontar o amadurecimento dos
elementos que ja observamos nos dois ultimos livros. E esse amadurecimento,
notadamente significativo na composi¢cédo de Anunciagdo e encontro de Mira-

Celi, que Invencdo de Orfeu levara a extremos. Se construindo a ponte em

93



arco-iris a totalidade é finalmente integrada pela presenca da mulher,
observaremos como diletantes as constela¢des da estrela limiana.

Nossa concluséo sera agora trabalhada, atentando para o fato de que os
simbolismos de transcendéncia, profecia e feminino se resumem. Antes de

Invencao de Orfeu, desde agora, observemos a gestagéo de Orfeu.

94



Mira-Celi: a poética de uma vida inteira

N&o procuremos exegeses a muitas respostas de Mira-Celi,
pois é tida como sonambula, e pode, devido a qualquer
impertinéncia, perder-se de todo, embora reapareca
inexplicavelmente em todas as solides ou em quase todos os
delirios da febre. Entdo ide devagar, pé ante pé, porque nao
estais s0, e se conseguirdes galgar esta escadaria que comeca
sobre vossa cabeca, alcancareis algumas nocgdes, qualquer
certeza, um encontro talvez. Pode toda esta magica se romper,
entretanto, como uma bolha; circundai cauteloso, ficai perplexo
para que os ultimos tetos ndo desabem sobre vos.

J. de L. — Explicacdo de Mira-Celi

No livro que Waltensir Dutra (1959, p. 27) classifica como “trabalho de
transicdo”, Jorge de Lima apreende todos os sentidos de sua trajetoria poética.
Nesta longa Anunciagdo e encontro de Mira-Celi (1950), espécie de poema
Unico dividido em 59 partes, circulam e se movimentam simbolos e imagens j&
conhecidos de outros momentos. O poeta alagoano sintetiza suas experiéncias
anteriores, receios, anseios e vivéncias — tanto poéticas quanto religiosas.
Mira-Celi € livro de transicdo e mudancga, sobretudo. Nele, Jorge de Lima deixa
de ser um poeta cujo motivo conduz a obra e passa a ser um narrador da
propria experiéncia.

Mira-Celi € a musa que inspira 0 poeta em seu canto de louvor a Deus.
Lembremos, pois, que a figura do Feminino ndo se consolida como nucleo da
construgdo simbdlica no orfismo: sua presenca fundamental indica movimento
e abrangéncia do universo divino do Pai, ndo a base de tal realidade. Assim,

sabemos logo na apresentacdo da musa (poema 2, LIMA, 1959, p. 507):

Tu és, 6 Mira-Celi, a repercutida e o laitmotivo
Que aparece ao longo do meu poema

[..]

Ora és sacerdotisa, musa, louca, pastora ou apenas ave

[..]

E, quando me resta uma Unica migalha, reconstituo-te como
[uma catedral.

Como recorréncia, Mira-Celi € mobilizadora da poesia. Ela € mesmo a
integradora, a ungida, pois “Milhares de ventres virginais te esperam/ atraves

de séculos e séculos de insénia” (poema 3, id. p. 508). A estrela é khristds, é

95



“cristocéntrica” (poema 5, p. 510), estd sempre no balanco de um ir e vir com
relacdo ao mundo.

Diz o poeta que, quando Mira-Celi se afasta do mundo dos homens,
“mesmo aqueles que aprenderam as oragOes da infancia/ ndo ouvem mais o
ressonar de Deus” (poema 6, p. 510). A musa abstrata, inominavel, traz ao
relicario poético de Jorge de Lima uma caracteristica nova. Ela é fusdo de
todos 0s movimentos e anseios que O poeta conheceu ao longo de sua
jornada. Perceberemos, analisando a linha narrativa que se desenrola, que
Anunciagdo e encontro de Mira-Celi € um livro cujo valor é final: desde a
apresentagcao de Mira-Celi como a Poesia em si, 0 poema se vai desenrolando
até que seu encerramento descreva, clara e objetivamente, a entrada dos
homens na Eternidade da Trindade Una.

Como expressdo de uma vivéncia mistica experimentada, portanto, este
livro é testemunho de fé e viséo sagrada. Diz-se mesmo que “é 0 mais abstrato
dos poemas de Jorge de Lima, mesmo incluindo Invencdo de Orfeu”
(BANDEIRA, 1959, p. 96). E a recuperacéo de um discurso mistico sob a forma
dindmica de movimento. Ja que “Mira-Celi é a propria poesia sob aspecto de
imagem [...] enraiza aquilo que €, por natureza, refratario & expressao direta na
fala enigmatica do poeta” (ANDRADE, 1997, p. 75).

Dutra (1959, p. 23) ainda atenta para a esséncia mutavel e perpétua da
musa estrela. Ela é apresentada em movimento permanente, circular, como as
Orbitas estelares e a perenidade das constelagdes. ApOs tanta busca, Jorge de
Lima constr6i um poema ciclico e, nele, exalta a circularidade da realidade.
“Mira-Celi nunca se mostrard/ enquanto divisar manchas em nossa terra’
(poema 12, p. 514). Entretanto, por mais que as manchas e o correr do tempo
corroam a existéncia mundana, como no poema 16, a estrela esta segura — e,

assim, a Poesia.

[...] nada disso consegue
deter a rota perene,
milénio sobre milénio,
do ciclo de Mira-Celi.
A ideia de circularidade e recorréncia traz ao poema outra caracteristica

notavel: ainda que voltado aos céus — por estrela e Trindade além do tempo -,

96



0 poeta € capaz de vislumbrar dentro de cada ser humano a potencialidade

divina, o desenho da Criagao.

[..]

Porém, quando chegar o sétimo dia,

descansemos para olhar, abracados,

pupila contra pupila, dentro de nossos seres,

a histdria da Criacdo comecar outra vez (poema 4, p. 508)

z

Essa pregnancia da Eternidade dentro das pupilas € recorrente. Este
livro traz & fadiga da jornada iniciatica o conhecimento de que todo homem
detém a Verdade imutavel, ainda que esta esteja contida no fundo das 6rbitas

dos olhos, esquecida pelo primeiro plano da viséo.

[...]

acontece também que os parques parecem milhdes de bracos
[agitando-se em adeuses, porque é precisamente no ocaso que
[esta hora se da,

esta hora em que todos nos encontramos nas curvas das
[espirais,

e os desejos ficam intumescidos em abdbadas;

entdo os vastos aneis nupciais, que circundam as coisas,
unem-se em unanimes estrelas armilares;

acontece, 6 amiga, que nesta hora podeis ver Mira-Celi dentro
[de vosso olhar (poema 8, p. 512)

Podemos retomar a importancia da palavra “amiga” num contexto de
orfismo, onde ao Feminino se podem atribuir diversos significados. E isso que
diz Paula Carvalho (2002) a respeito de Nerval e sua Amiga Redentora.
Importante também notar que € na hora do ocaso que a manifestacdo dessa
realidade se estabelece. Ocaso é unido poética de dia e noite num curto
periodo, momento de fusdo entre duas instancias diferentes da existéncia —
coésmica e humana.

Muito préximo a tal percepgdo de unido, Waltensir Dutra (1959) intitula a
parte de seu artigo destinada a Anunciagéo e encontro de Mira-Celi com o
sugestivo “Integracdo: Mira-Celi”. Ndo € apenas o conhecimento do que vai nas
orbitas — dos olhos ou dos céus — que esta carregado de sentidos: 0s “vastos
aneis nupciais” percorrem todo o livro para trazer o clima de congragamento,
totalidade, abrangéncia, tdo representativos da Poesia.

O simbolismo deste grande poema néo diz respeito apenas a integracao

dos homens através da poesia. Tanto Dutra (1959) quanto Monteiro (2003)

97



concordam que ha em Mira-Celi, o livro, uma interiorizacdo e sintese de toda
uma tradigéo literaria que Jorge de Lima vinha desenvolvendo até entdo. Nos
dizeres de Angelo Monteiro (2003, p. 56), o poeta “adensa sua propria
mitologia poética, menos sobrecarregada, como nos outros de sua fase
catélica, de reminiscéncias biblicas ainda ndo devidamente decodificadas ou
incorporadas ao seu cédigo interior”.

Sejam quais forem as acepgdes de integracao, a circularidade de Mira-
Celi carrega todos seus corpos contiguos através de transformagdes, novas ou
renovadas. Ha uma insisténcia inédita quanto a ancestralidade que preenche o
homem no mundo. Se antes havia a compreensdo de que todos sairam de um
estado pré-Criacdo, caindo invariavelmente no horror do tempo, agora a

existéncia sobre o mundo adota curioso carater de continuidade.

Quando olhares teu filho, olha dentro de suas pupilas

as pupilas ancestrais que o antecederam

e viram a terra prometida a distancia inatingida. (poema 9, p.
512)

Nova também é a carga simbdlico-semantica dos olhos. Antes objetos
de iluminagéo, ascensdo augusta e visdo de Eternidade, quando tocados pela
estrela tornam-se continentes em que uma Histéria Eterna vem repousar. Essa
recursividade carrega o livro de uma aura mistica significativa, tanto no sentido
lato religioso quanto na conceituagdo de Durand (2001). O poeta agora
reencarna num sentido anterior, carregando consigo conhecimentos e sendo

absorvido por um “degrau para a divindade”.

[..]
Fiz minha alianca
com a ressurreicao,
crescem-me dois cetros,
um em cada mao;
dentro de Mira-Celi
guero-me ocultar (poema 17, p. 518-519)

Vale mencionar que “Dentro de Mira-Celi/ quero-me ocultar” sdo versos
que se repetem no decorrer de todo o poema 17, longo e ritmado em versos
breves. Com reflgio noturno e cetros sacerdotais, diurnos e misticos ao
mesmo tempo, o poeta de Mira-Celi é ser hibrido e misturado, pertencente a

reinos diferentes e desejoso de ambos.

98



20
Os banidos

Nunca fui sendo uma coisa hibrida

metade céu, metade terra,

com a luz de Mira-Celi dentro de duas 6rbitas.

Até onde chega a doce abobada divina néo sei;
mas sinto muitas vezes os pés pisarem nuvens

e a boca com um saibro de terra escura.

Sou, portanto, decaido deste lume primitivo.

Basta olhar para os meus desgostos

para se reconhecer que uma estrela cadente

se esfarela dentro de meu destino.

Sou, como vés, um mestico de Satanas

e de Eva redimida.

E onde podia descansar a fronte,

gueima-a o lume estelar, iluminando a minha nudez.
Todavia ndo me salveis, 6 vOs que inventais grandes reformas
para melhorar o mundo.

Prefiro ser este aleijao celeste,

possuir estes farrapos de Rei-Saudade

e este figado golpeado e esses olhos

com seus pobres vidros mareados.

Prefiro que ndo me salveis, grandes reformadores,
nem vos compadecais de meus andrajos,

gue outrora foram esplendente nudez,

nem vos apiedeis desta humildade torpe,

gue isto é um resto do orgulho que me perdeu. (p. 521)

Comentando este poema, Dutra ressalta “o conflito dessa dualidade
entre 0 humano e o divino [como] um dos motivos do livro” (1959, p. 24). E
continua: “O problema néo é particular do poeta, mas um problema universal
que existe desde ‘depois da Queda™” (DUTRA, 1929, p. 25).

O orgulho que sustenta 0 homem da Queda é sentimento que permite a
imagem do Cristo-Messias se implantar. A esséncia fragmentada, sofrivel,
agbnica mesmo (SCHEEL, 2005, p. 59) da Invencéo de Orfeu, por exemplo, &,
mais que experiéncia poética moderna, irrupcdo do sentimento cristico. Porque,
como ja notamos, Cristo € o melhor personagem para designar as angustias
modernas de um homem fragmentado na perda de sua totalidade.

Definir Mira-Celi seria impossivel. Ela é ciclica e orbita a existéncia, mas
sua rota perene ndo € isenta de transformagfes. “Em determinados ocasos eis
que se muda em navio/ em cabeleira ou em Ofélia:/ [...] Ela aspira & vida

eterna, meu Deus!” (poema 23, p. 523-524).

99



A estrela ndo estéd na Eternidade, mas é ponte para ela. Por isso haver
um nudcleo tematico denominado As pessoas de Mira-Celi, que se estende do
poema 24 até, pelo menos, o 32. S&o poemas que apresentam pessoas em
busca também do Eterno, trans-esfera para a qual Mira-Celi parece estabelecer
portal. No poema 33, o poeta clama: “Interceda para que renasgam as

memoarias abolidas dos itinerarios de ascensao” (LIMA, 1959, p. 532).

[..]

eu me elevo como uma vaga montante até Mira-Celi — a louca.

[..]

Nao ides viver, 6 santos, 6 fariseus, 6 escribas, 6 publicanos,
0 raciados eleitos ou ndo, em algum mito longinquo

ou qualquer mesopotamia renascida entre homens;

mas vinde para a memoria, para a duracao, para a Poesia.

[...]

A 6rbita de Mira-Celi é imensa

e nela ainda ha consolos que nunca foram ditos

a falta de palavras na linguagem dos homens. (poema 37, p.
535)

A orbita imensa de Mira-Celi, que circunscreve e centraliza o poema,
conduz o homem para a ascensao. “Assim, o poema Mira-Celi se transforma
num circulo delimitado pela 6rbita da estrela Mira-Celi, uma das imagens ou
faces do motivo principal — Mira-Celi — ou o conjunto das ‘faces do Pai sob os
mais varios signos™ (DUTRA, 1959, p. 25).

A condicdo de retornavel, estabelecida pela orbita celeste, faz surgir
também a imagem da ressurreicdo, como ja vimos. Esta, elemento basico na
maior parte das tradigcdes Orficas e cristds, tem ainda um efeito secundério
sobre a adjetivacdo da terra — plano mundano dos homens em vida. Se o poeta
€, a exemplo da musa, aquele que se doa, se reparte e distribui, fazendo

conexdao, Jorge de Lima é capaz de dizer, no poema 21 (p. 521):

[...]

Passo aos outros este dom,

a comunhao, a unidade, aos outros seres irmaos,
pois eu sou o ser que se da,

como o Pai se deu ao Filho, e o Filho se deu ao Pai
para um dom sempiterno que é o Espirito.

Dou-me ao Espirito, como me restituo a Terra —

a gloriosa Terra — parte da cidade de Deus.

A “gloriosa Terra” que surge, finalmente, na poesia limiana, é valorizagao

de uma realidade necesséria. Apenas da Terra 0 homem é capaz de observar

100



Mira-Celi, a condutora, pois quando pisa na Eternidade essa visao se
desvanece, abandonada as costas do poeta.

O inicio deste mesmo poema 21 apresenta outra inovac¢ao na “mitologia
poética” que estudamos: é o duplo, desdobramento do eu que apresenta a
potencialidade de extensdo — n&o apenas no sentido para o alto, mas na

jornada mesma da vida.

Este que veio acompanhar-me saiu dos primeiros séculos
com suas vestes caracteristicas de andarilho.

Ninguém o havia anunciado,

nem aves prenunciadoras vieram dizer que ele vinha;
mas, quem quer que olhasse para tras um momento,

0 haveria de enxergar muito antes das profecias,

como um primevo ser solitario e sem teto.

Duplo € o esforco por integracdo com a totalidade do mundo — néo
somente sua transcendéncia. Assim que também é duplo o movimento que se
estabelece em busca do Fim. Quando sobe aos céus, Jorge de Lima observa a
terra.

Seria justo dizermos, ainda, que o movimento rumo a Trindade é triplo:
olhando aos céus, olhando a terra, estando em Mira-Celi, todas as inser¢des
do poeta sobre a realidade da Criagcdo séo simultaneas. Depois que enxerga 0s
horizontes eternos onde a linha que divide o céu “sdo as nuvens que passam”,
0 poeta — estranho ser — canta a estrela. E assim que se inicia Anunciacéo e

encontro de Mira-Celi:

O inesperado ser comecou a desenrolar as suas faixas em que
estava escrita a histéria da criacao passada e futura.

Retirou a sua imensa cabeca de dentro da torre, sob o
estrondo das muralhas desabadas com o seu gesto.

[..]

Que nome mais antigo que o seu e da musa saida de si?

Retirar a cabeca da torre, construcdo ascensional, é voltar as vistas para
outras possibilidades. Poeta transcendido, nomeado, até mesmo a musa sai de
sua experiéncia, como uma Eva ainda inocente sai da costela de Addo. Com
essa companhia estelar modelando seu caminho pelo mundo, o homem é
capaz de encontrar novos homens que o compreendam e, como ele, busquem

a Poesia.

Veio um dia, de qualquer solidéo,

101



0 raro amigo — duplo de mim — o poeta.

Mira-Celi é livro em que as inten¢des e constatacdes de Jorge de Lima
mais se fazem claras, provavelmente como resultado da “interiorizagéo” (Dutra)
e do “adensamento de sua mitologia poética” (Monteiro). E aqui que teremos,
acompanhando o aparecimento do duplo, a definicdo do “inesperado ser” como
homem especial, ainda que sua existéncia seja repleta de desenganos.
“Nenhum profeta € bem recebido em sua patria” (Lc 4, 24), afinal.

No poema 45 (p. 542), ao surgimento do poeta segue-se a rejeicdo e o

medo por parte dos pescadores seus irmaos.

O inesperado ser era como um naufrago na terra.

[...]
- Sou homem, imagem de Deus, sou poeta.
Sob esta figura humana meus ombros séo de rochedo
e minha cabeca é uma vela de barco.
Sou assim para resistir,
para ndo morrer,
para vos salvar.

Assim como Jesus e 0s apoéstolos, pescadores de almas, o seguidor da
estrela estd aqui para a transcendéncia e para salvar os irmdos. Sua cabeca
feito vela de barco segue o caminho que o sopro de Deus estabelece, num
curso que ja observamos antes quando do poema em A tinica inconsutil.

Como a palavra que tem a trazer ao mundo € a de atengdo para o
caminho que a estrela aponta, o poema de Jorge de Lima comega a ser
encerrado no trecho 48, intitulado Despedida de Mira-Celi. Nele (p. 544),

lemos:

Adeus, ¢ dias e noites planetarios,

adeus, 6 minha infancia, minha adolescéncia, minha vida de
[faces cuspidas e beijadas.

Adeus, carne poluida por tantas cumplicidades noturnas,
adeus, pactos, mulheres fugaces, amores fugaces,

adeus, febres povoadas de vencidos a sonharem com o
dominio do mundo,

[...]

adeus, Mira-Celi, musas, sombras, simbolos,

adeus, mulheres que nunca se completaram,

faces dispersas entre as faces distantes e incompeendidas;
adeus!

102



O fim de Mira-Celi € o fim da viagem do poeta. Sintomético que esteja
neste livro, “trabalho de transicao”. A partir da proxima obra, Livro de Sonetos,
Jorge de Lima de fato iniciara sua Ultima fase literaria. O fim da viagem,
portanto, estd em seu local designado: depois dela se ir4 estender na carreira
de nosso poeta um novo intento, uma escrita na Eternidade que o fecho de
Mira-Celi torna possivel.

Ainda no poema 48 prenuncia-se esse fim: “Caminhei até os limites
misteriosos da morte./ Revisto-me das vestes talares de seus impérios
méagicos./ Uma forca me impele para dentro de Deus”. Essa despedida do
mundo e a distingdo do plano eterno que a morte desvela fazem da despedida
um novo anuncio de chegada.

A poesia — Poesia — permite a elevagéo, o envolvimento e a integragéo.
Essa é Mira-Celi, sintese mas ndo destino; instrumento, ndo divindade. Oriente,

ndo Paraiso.

0 Adonai, ofereco-vos Mira-Celi

[...] o sopro de Mira-Celi refrigera-me a lingua

ou acende a fagulha que me ateastes nos olhos;

tudo aqui é conexo, e o inferior é igual ao superior,

€ 0 superior é trino, como o mais humilde dos seres.

[...]

Ha quantos milénios bate no meu barro o vosso diapaséao de
luz?

Adonai, vejo presencgas nas ventanias,

Sa0 vossas maos por acaso ou vossa tlnica multiplicada,

ou apenas Mira-Celi, a de fogo e mdlsica, a reclusa e
onipresente? (poema 50, p. 545)

A ordem ciclica de Mira-Celi ressoa todos os elementos da Criag&o.
Reacende o fogo de Deus, iguala os que, na aparéncia, sdo desiguais.
Integracdo passa a ser totalidade e reconhecimento, e 0 maximo da alteridade
€ experimentado através da poesia.

No caminho para o fim desse ciclo — e, em espiral, inicio de outro — a
Eternidade do poema 51 (p. 547) explicita bem o movimento de avangos e

absorcdes que faz a rota poética.

Ele reviu-se:
nao era mais
nem corpo

nem sombra
nem escombros.

103



Como foi isso?
Tudo irreal:
um barco

sem mar

a boiar.

Ele sentiu-se:
recomecava.
Vivera
morrendo
numa estrela.

Ele despiu-se
de que?

De tudo

que amara.
Surdo-mudo
cegara.
Agora vé.

H& aqui todos os simbolismos que j& observamos: transcendéncia (“n&o
era mais/ nem corpo”), deriva na ilusdo de um tempo aprisionador (“um barco/
sem mar/ a boiar”), mutilagcdo e despojamento (“despiu-se”, “cegara”). A eles se
junta uma imagem nova, que também pudemos observar em Mira-Celi:
“recomecgava’, em dinamica de repeti¢éo.

Mas, que fique claro, repeticdo de algo que, em seu reaparecimento, é
modificado. O avango em espiral, como movimento dialético, desenrola-se
rumo a um outro estagio, diferente do anterior, apropriando-se de todas as
caracteristicas que antes ja havia. Nao sao simbolos novos na poesia limiana,
mas estdo prenhes de novos significados. A imagem da cegueira se repete,
mas traz consigo algo de novo, como um passo finalmente dado em direcdo a
Eternidade.

Por isso Mira-Celi, a musa, € caminho. Por ser caminho é
essencialmente poesia, e ha reciprocidade nessa afirmacdo. Somos levados a
crer que, em busca de Deus, Jorge de Lima encontrou a alma na poesia. Mira-
Celi é esta alma que eleva o poeta — alma da musa e alma do homem em
integracdo. Se ndo € ela propria alma, certamente € psicopompo nesse

processo de renascimento.

Creio,
0 vOs, Trés Pessoas Imensas e Eternas que ndo tivestes
[principio e nunca tereis fim:

104



gue ao termo desta vida terrena,

apenas o coracado deixe de bater

e alguma leve médo piedosa me cerre os olhos cansados;
Mira-Celi se refugiara em mim,

e eu comparecerei diante de vos,

6 Formas Imensas da Trindade Perfeita;

e a minha vida verdadeira entdo comecarg;

e Mira-Celi voltara outra vez para algum de meus irmdos na
[Terra. (poema 52, p. 548)

A morte, ocasido fundamental para todo movimento de renovacédo, é
tonica neste fim de Anunciacao e encontro de Mira-Celi. Ndo € possivel seguir
a um novo estado, integrativo de todas as experiéncias vividas, se o0 poeta n&o
vivencia também a experiéncia de morrer, encerrar uma etapa. Jorge de Lima
retoma essa ideia ja anunciada em A tunica inconsutil, mas aqui o faz com
maior propriedade: “O poeta, Deus da e deus retira:/ mas quando pensares que
tua solidao centuplicou,/ ele te ofertard a morte, porque s6 na morte € que
reside a grande alegria” (poema 54, p. 550).

A importancia desse momento é tao definitiva na orbita de Mira-Celi que,
no poema seguinte, o poeta dirige-se diretamente a ela, morte, em discurso

elegiaco mas compreensivo.

E tudo haveria de ser assim, para contemplar-te sereno, 6
[morte,
e integrar-me nos teus mistérios e nos teus milages.

[..]

Para tras ja ficou a 6rbita de Mira-Celi.

Misteriosas luzes prenunciam outros sete mil degraus,

em gue apenas comecaremos a divisar indicios

das Trés Presencas divinas, sem principio e sem fim. (poema
55, p. 551)

Jorge de Lima nos fala sobre Mira-Celi para que conhegamos o
caminho. A Poesia é epifania, permite-nos vivenciar o trajeto valido da uncéo, a
serenidade da contemplacdo de Deus. Permite-nos saber que, estando no alto
ou embaixo na estrada da Eternidade, somos todos parte de uma realidade.
Assim como a Trindade, os homens sdo unos na experiéncia da linguagem
poética, e 0s poeta o compreendem porque estdo “dentro da morte e libertados
pela morte”. Sdo “os grandes alquimistas, os Unicos achadores da pedra

filosofal,/ porque nos transformamos a nés proprios”.

Tudo vem repercutir em nosso pulso;
e nosso largo sopro comum circula do mesmo modo

105



entre os blasfemos que estdo embaixo,

0s que se depuram nas chamas, gemendo neste plano do
[meio,

0s bem-aventurados que estdo acima

e a pequena humanidade de incrédulos da realidade da morte.

O poema final da grande epopeia moderna que € Mira-Celi sintetiza a
propria sintese da obra. E um fecho com chave de ouro e a chave-de-ouro para
sua compreenséo. Nele, poema 59 (p. 555), reaparece o inesperado ser do
poema 1, que sabemos ser 0o poeta. Sua integracdo € completa: o poeta
morreu para o tempo mas seus pés se mantém na gloriosa terra. Esta incluso

em todas as realidades, € mensageiro, Cruz, Cristo, conector.

O inesperado ser comecou a desenrolar suas faixas em
gue estava escrita a historia da criacédo passada e futura.

Continuava incluso na eternidade; por isso podia ver-se
dentro da morte, como dentro da vida.

Reencontrou-se amilde com todos os amigos e amigas
gue cruzaram a sua Orbita.

Amou Mira-Celi como o ultimo segredo do absoluto ou a
chama ignea mais intima da Substancia.

Foi seu eremita e seu dancarino.

Querendo os déspotas que ele investisse o habito de
cantor civico e glorificador, recusou-se.

Martirizaram-no sob o olhar vago de falsas divindades.

Mas ele aspirava a vida eterna sem se dar conta da
continua sucessdo do nascimento, da velhice, do martirio e da
morte: a sua rota se dirigia as Trés Pessoas que nunca tiveram
comeco e nunca terdo fim.

O inesperado ser caminhou para elas:

Alia est enim persona Patris, alia Filii, alia Spiritus Sacti.

Increatus Pater, increatus Filius, increatus Spiritus.

Immensus Pater, immensus Filius, immensus Spiritus.

Aeternus Pater, aeternus Filius, aeternus Spiritus.

Et tamen non tres aeterni, sed unus aeternus.

Pater a nullo est factus, nec creatus, nec genitus.

Filius a Patre solo est: non factus, nec creatus, sed
genitus.

Spiritus a Patre et Filio: non factus, nec creatus, nec
genitus, sed procedens.

Unun ergo Pater, non tres Patres: unus Filius, non tres
Filii: unus Spiritus, non tres Spiritus Sanctii.

Et in hac Trinitate nihil prius aut posterius, nihil majus
aut minus: sed totae tres personae coaeternae sibi sunt, et
coaequales.

Ita ut per omnia, sicut jam supra dictum est, et unitas in
Trinitate, et Trinitate in unitate veneranda sit.

Rumo a Eternidade, o poeta volta o olhar para tras. Percebe no tempo

passado uma translagdo ao redor da poesia, a rotacéo constante de uma 6rbita

106



divina. Em torno do centro do mundo — de Deus — a vida do poeta se
desenrolou como se desenrolaram as faixas de seu corpo. Faixas em que,
estando escrita a historia da Criagdo passada e futura, também se escreviam
as historias das criagBes poéticas, inventadas ou reveladas no caminhar do
iniciado.

A forca misteriosa do latim, na segunda metade do poema, remete-nos a
liturgia da Santa Igreja. Era a isso que Jorge de Lima aspirava: Eternidade e
sacramentos. Finalizando seu livro numa lingua classica, vinculada
institucionalmente aos segredos eclesiasticos e a conexdo dos homens com
Deus, Jorge de Lima promove ainda mais seu fazer poético. Este, sagrado por
esséncia tanto quanto por filiagao religiosa, conduz ao fim desejado.

Anunciagdo e encontro de Mira-Celi é a conclusdo de uma fase.
Concluséo de nosso trabalho, também, porque neste livro estdo contidas todas
as imagens que o precederam. A reunido desses simbolismos ganha mais vida
porque Mira-Celi os relne em sua Orbita, movimenta-os e os atira na diregdo
da Trindade Eterna, da transcendéncia absoluta, da volta a totalidade.
Poderiamos concluir definitivamente dizendo que, enfim, Mira-Celi é a
integracdo absoluta, é Cristo feito poesia.

Mas nenhuma conclusdo pode ser definitva num poema que,
movimentando toda a constelacdo simbdlica limiana, faz apenas abrir as portas
para uma continuidade de sua poesia, para sua mitologia pessoal. Mira-Celi é
um marco, abstrato e mistico, na trajetoria de Jorge de Lima.

Em sua totalidade existencial o poema néo encerra a totalidade de seu
criador. A indefinicdo que permanece ao fim da leitura de Mira-Celi vem de um
s6 motivo: este € um livro que dispde em linguagem uma forma de vida, uma
maneira de enxergar o mundo e vivencia-lo. Jorge de Lima percorreu seu
caminho no tempo vivendo a poética em que acreditava. Crendo na poética em
gue vivia.

Por percorrer um caminho de crenca e fé, o que buscava nosso poeta
era transmitir aos irmdos o sublime que ele proprio experimentava. No fim,
nada resta fora a sensagdo, o numen. A obra de Jorge de Lima nos ensina a
sentir, a vivenciar a totalidade de uma Criacdo redentora e bela: sua poesia

nao foi escrita para convencer, mas para deslumbrar. Por isso a poesia, modo

107



ndo ordenado de compreender, escapa tanto a classificagdes quanto a
exegeses.

Mira-Celi, a musa, estrela, dama, amiga, redentora, é fugaz como o
poema. E incerta e surge sempre em momentos de febre, em convalescencas,
Nnos momentos em que a consciéncia vacila. Por isso o maior mérito do poeta &
congregar irmaos em torno de um coragéo. Este, no nosso caso, foi o coragéo
do Cristo. Mas ndo nos deixemos prender a detalhes, a definicbes claras e
objetivas. Todos os simbolismos se correspondem, toda a realidade festeja.

Por isso ele nos diz, o nosso buscador da Eternidade:

Oh, néo procureis
Um nexo naquilo
Que dizem os poetas.

108



Epilogo: indicativos sobre a forma da expresséo religiosa

“The perennial problem in literary
interpretation is the problem of the relationship
of form to content, or of poetics to thematics”

- John Freccero

Quando observamos a forma poética que Jorge de Lima imprime a seus
versos, sobretudo nesta fase sobre a qual nos debrucamos, é valido admitir
que neles ndo encontramos constancia formal. De Tempo e Eternidade até
Anunciacdo e Encontro de Mira-Celi muitos versos, métricas e ritmos se
apresentam. Em fase imediatamente posterior, no Livro de Sonetos, volta a
intengdo do poeta escrever moldado por um verso decassilabo,
intencionalidade que é quebrada, novamente, em Invencdo de Orfeu, livro
metricamente heterogéneo e prenhe de inimeras influéncias ritmicas.

As variacdes métricas talvez representem, no plano formal, o que a
narrativa do poeta perdido na tempestade representa no plano tematico: uma
busca. Jorge de Lima, poeta moderno e, mesmo que brevemente, modernista,
tem em sua escritura 0 dominio da forma como questionamento permanente,
dado que a alterna de livro a livro, de poema a poema. Uma busca pela forma
gue entre em ressonancia com o estado poético experimentado no caminho da
divindade.

Porque, como a experiéncia da poesia explicita, o homem esta
inextricavelmente relacionado a linguagem, e toda linguagem se estabelece
formalmente. E com essa busca existencial pela linguagem significativa que o

poeta de métricas e versos se identifica.

[...] apesar do riquissimo recurso que a define, a linguagem néo
somente € testemunha de nossas aspiracbes a uma
ultrapassagem de nossas limitagbes, mas conspira também
contra nossa felicidade. Quantas brigas arrumamos pela fala
ou pela escrita! Mas, pior é o fato dela nos deixar sempre sobre
nossa fome de dizer o indizivel. Nosso desejo, nosso pensar €
além de nosso dizer. Ora, em se tratando de civilizacao, a
nossa, a civilizacdo ocidental se tornou uma civilizacdo da
escrita e como a escrita € duplamente castradora, comparada a
oralidade, os ocidentais sdo duplamente condenados a
castracdo da linguagem. Esta secreta um anti-corpo.
Falaciosamente ela induz, amitde, a persuasao de capturar o
real. (JOACHIM, 2010, p. 276-277)

109



E esse jogo permanente entre conteido indizivel e expresséo dizivel que
se verte as péaginas da literatura. A fome de dizer o que ndo se consegue
escrever d4 origem a inimeros subterflgios linguisticos que, por sua vez,
originam versos, métricas e ritmos proprios, cada um procurando a “captura do
real” e, quando possivel, a propria constru¢éo de seu significado.

Mais que senda pelo metro perfeito, a propria conformagéo poética entre
forma e conteldo designa uma tensdo linguistica talvez perpétua. Se
observarmos, por exemplo, que o poeta de Mira-Celi deve a tradigcdo biblica
grande parte de seu conteldo, talvez possamos perceber que se utiliza,
também, de certa parte de sua forma, em determinados poemas. Em diversas
passagens de Jorge de Lima, sobretudo quando dos cenarios literalmente
biblicos, é possivel considerar que a poesia enquanto experiéncia literaria é
colocada em segundo plano, dando mais destaque, assim, para 0 argumento

narrativo que se apresenta.

O idioma essencial da Biblia é claramente oratério, um fato que
se deve reconhecer sobretudo numa época de desconfianca
tdo bem fundamentada em relagéo ao tipo errado de retdrica.
[...] O idioma linguistico da Biblia ndo coincide de fato com
nenhuma das nossas trés fases da linguagem, apesar da
importancia que elas tiveram na histéria da influéncia biblica.
Esse idioma ndo é metaférico como a poesia, embora seja
pleno de metaforas, e ele é tdo poético quanto possa sem ser
uma peca literaria. Nao usa a linguagem transcendental da
abstracdo ou da analogia, e seu uso da linguagem descritiva é
ocasional ao longo de todo o conjunto. Na verdade é um quarto
tipo de expresséo, para o qual eu adoto o agora bem fixado
termo de “kerygma”, ou seja, proclamacao. (FRYE, 2004, p. 55)

z

Essa “proclamacédo” que as vezes emana de Jorge de Lima é
testemunho de que seu conteldo mitico, apelando as estruturas histéricas
dentro das quais se encontra, representa para ele, poeta cristdo, uma realidade
quase palpavel. Nestes casos podemos perceber que a forma proclamativa,
narrativa em esséncia e pouco afeita as modulagées métricas, coloca o poeta
mais proximo de uma poesia de expressao catdlica do que fundamentalmente
catdlica em sua forma — ao menos ndo na forma estabelecida por Dante para a

poesia cristd medieval.

110



Nao é dificil percebermos, assim, que a extrema variacdo formal que
surge em sua poesia guarda algo de falho. Se tomarmos Dante como exemplo,
com sua Divina Comédia demonstrando claramente a experiéncia religiosa e
literaria do Ocidente medieval, notaremos diretamente as diferencas possiveis
de expressividade linguistica. A forma usada pelo italiano, terza rima, pode ser
brevemente resumida deste modo: estrofes de trés versos, decassilabos, que
acompanham a rima num ciclo repetido em toda a extensdo do poema. As
rimas podem ser representadas por ABA BCB CDC... YZY Z, onde primeiro e
terceiro versos rimam entre si, enquanto o segundo rima com 0s primeiro e
segundo do verso seguinte.

Pode-se inferir que tal repeticdo ternéria, que marca a rima de toda a
obra, € expressao formal de uma realidade temética clara ao periodo medieval
do Ocidente. Assim, a crenca na Criagcdo, em Deus e na eternidade da
divindade ndo s6 é narrada como também, e principalmente, é demonstrada
em estrutura métrica.

N&do negando totalmente essa inferéncia mas ampliando as
possibilidades interpretativas da terza rima, John Freccero comenta, a respeito

da métrica enquanto Trindade:

Its significance has rarely been questioned because it has
seemed too obviously to represent the Trinity. While this may
be true, it tells us very little. For one thing, virtually everything
represents God in this poem; the abstraction is so remote as to
be meaningless. Perhaps more important, a verse scheme is
necessarily temporal, or at least a spatial representation of
time. It is not self-evident that a temporal scheme could serve to
represent a timeless deity (1986, p. 260)

E interessante notar como Freccero compreende a forma utilizada por
Dante. Sua hipétese de que a métrica representa um esquema temporal da
Eternidade € sustentada pela ideia de que, observando tanto a primeira quanto
a ultima estrofe, h4 uma quebra for¢cada no padrdo da terza rima. Se o poema
abre com ABA e logo segue para BCB, a rima de A aparece apenas duas
vezes. O mesmo ocorre ao fim do poema: YZY Z fazem com que Z nao
encontre seu terceiro verso.

Em termos teoldgicos, importantes porque a mentalidade medieval do

poeta era, em esséncia, teoldgica, isso apresenta um significado especifico. Os

111



termos A e Z, Alfa e Omega, principio e fim, ndo apresentam a completude da
terza rima porque, formalmente, o poema se inicia e encerra de maneira
arbitraria. Temporalmente falando, a arbitrariedade é Gnico modo de cortar um
segmento de tempo determinado, destacando-o da atemporalidade de Deus. A
Divina Comédia esta, assim, inserida na Eternidade.

A razédo de termos considerado esta abordagem de Freccero, em
detrimento de outras interpretacdes da terza rima e do simbolismo de Dante, se
torna clara ao pensarmos no que nossa dissertagdo buscou compreender.
“Cortando” arbitrariamente uma realidade metafisica — a existéncia indubitavel
da Eternidade — em prol de uma materializagdo linguistica de sua
experimentagcdo — a transposicdo em poesia de um sentimento religioso — o
conteddo e a forma da poética experimentada por Dante se assemelham ao
incansavel exercicio transicional de Jorge de Lima. Buscando a inser¢do no
Tempo de uma linguagem que fala da Eternidade, ambos os poetas traduzem

sua metafisica em metafora, em fala compartilhada.

O que soa falho, entdo, em Jorge de Lima? Sua cristandade é tao crista
quanto a de Dante, embora situada em outro momento da histéria. Seu Deus, o
mesmo Deus, seu Cristo, 0 mesmo Cristo. Se as duas religides sdo uma so, o
que muda é o préprio ser do crente. Ainda que tenhamos em ambos 0s poetas
a mesma religido estruturada, temos certamente dois homens diferentes. Jorge
de Lima néo é Dante, seu tempo ndo é o medievo, e por esse motivo sua forma
poética ndo encontra a totalidade teoldgica que vemos na terza rima.

Dado que a Modernidade inaugura um sujeito individual fragmentado,
um homem arrancado da totalidade césmica anterior, a poesia vinda desse
homem moderno deve ser, por forca de sua condigdo, também fragmentada.
Por isso em busca. Busca de uma totalidade rompida que se deseja
restabelecer. A assuncéo do verso livre, da poesia narrativa, estabelece novos
parametros de expressdo poética. Assim, o sentimento poético-religioso deixa
de ser narrativo/formal, como em Dante, e passa a ser narrativo apenas.
Narratividade que, prescindindo de formas e ritmos estabelecidos, torna-se
imagistica tdo-somente na medida em que pode criar imagens visuais, abrindo

mao da plasticidade sinestésica dos formalismos poéticos constantes.

112



Sabemos que, em Jorge de Lima, o restabelecimento do homem com a
totalidade ocorre ao fim de um percurso narrativo iniciatico. A integracédo de sua
forma poética, entretanto, parece impossivel de se consolidar. E é, talvez, por
ndo conseguir mudar a forma poética desse sentimento religioso que ele,
controlando a métrica mutavel de sua poesia, faz mudar o préprio sentimento
religioso. A inconstancia formal pode ser, nesse caso, a forma emergente de

uma nova e renovada experiéncia religiosa.

113



Referéncias

ANDRADE, Fabio de Souza. O engenheiro noturno. Sdo Paulo: Editora
da Universidade de S&ao Paulo, 1997.

ASURMENDI, Jesus. O profetismo: das origens a época moderna. Sao
Paulo: Paulinas, 1988.

BACHELARD, Gaston. A agua e os sonhos. Sdo Paulo: Martins Fontes,
2002.

__ .OAreo0s Sonhos. Séo Paulo: Martins Fontes, 1990.

BANDEIRA, Antonio Rangel. Jorge de Lima: o roteiro de uma
contradi¢do. Rio de Janeiro: Livraria S&o José, 1959.

BASTIDE, Roger. Poetas do Brasil. Sdo Paulo: Duas Cidades, 1997.

BENVENISTE, Emile. O vocabulario das instituicdbes indo-europeias.
Campinas: Editora da UNICAMP, 1995.

BOSI, Alfredo. Literatura e resisténcia. Sdo Paulo: Companhia das
Letras, 2002.

CAMPBELL, Joseph. As méascaras de Deus: mitologia oriental. S&o
Paulo: Palas Athena, 2004.

__ . 0O poder do mito. Séo Paulo: Palas Athena, 1990.

CAPELO, Rui. Profetismo e esoterismo: a arte dos prognosticos em
Portugal (século XVII — XVIII). Coimbra: Livraria Minerva, 1994.

COLARES, Majela; LUCHESI, Marco; TENORIO, Patricia. Entrevista
com César Leal. Revista Caliban n° 12. Disponivel em
http://www.editoracaliban.com.br/revista/?cat=3

CARVALHO, Silvia Maria S. Orfeu, orfismo e viagens a mundos
paralelos. Sdo Paulo: EDUNESP, 1990.

COUTINHO, Afranio. A literatura no Brasil: era modernista. Sao Paulo:
Global, 2001.

. Nota editorial. In: LIMA, J. de. Obra completa: volume 1. Rio de
Janeiro: Editora José Aguilar, 1959.

DELUMEAU, Jean. O que sobrou do paraiso? S&o Paulo: Cia das
Letras, 2003.

DURAND, Gilbert. Passo a passo mitocritico In: Campos do imaginario.
Lisboa: Instituto Piaget, 1996.

114



__. O imaginario: Ensaio acerca das ciéncias e da filosofia da
imagem. Rio de Janeiro: Difel, 1998.

. Aimaginacao simbdlica. Lisboa: Edi¢cdes 70, 2000.

As estruturas antropolégicas do imaginario: introducdo a
arquetipologia geral. Sdo Paulo: Martins Fontes: 2001.

DURKHEIM, Emile. As formas elementares da vida religiosa. Sado Paulo:
Edi¢cbes Paulinas, 1989.

DUTRA, Waltensir. Descoberta, integragdo e plenitude de Orfeu. In:
LIMA, J. de. Obra completa: volume 1. Rio de Janeiro: Editora José Aguilar,
1959.

ELIADE, Mircea. Imagens e simbolos. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1991.

__ . O mito do eterno retorno. Lisboa: Edi¢gdes 70, 1981.

__.0Osagrado e o profano. Sao Paulo: Martins Fontes, 1992.

___ . Tratado de Historia das Religides. Lisboa: Edi¢cdes Cronos, 1977.

FIORIN, José Luiz. Elementos da analise do discurso. Sao Paulo:
Contexto, 2006.

FRECCERO, John. Dante: the poetics of conversion. Cambridge:
Harvard University Press, 1986.

FRYE, Northrop. Codigo dos codigos: a Biblia e a literatura. Sdo Paulo:
Boitempo, 2004.

GREEN, André. O desligamento: psicandlise, antropologia e literatura.
Rio de Janeiro: Imago, 1994.

JOACHIM, Sébastien. Poética do imaginario: leitura do mito. Recife: Ed.
Universitaria, 2010.

JUNG, Carl Gustav. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. Petrgpolis:
Vozes, 2000.

LEVI-STRAUSS, Claude. Antropologia estrutural. Rio de Janeiro: Tempo
Brasileiro, 1970.

LIMA, Jorge de. Obra completa: volume 1. Rio de Janeiro: Editora José
Aguilar, 1959.

LUKACS, Georg. A teoria do romance: um ensaio historico-filoséfico
sobre as formas da grande épica. Sdo Paulo: Editora 34, 2000.

MAFFESOLI, Michel. A Sombra de Dionisio, Contribuicdo a uma

sociologia da orgia. Rio de Janeiro: Graal, 1985.

115



MELLO, Ana Maria Lisboa de. Poesia e imaginario. Porto Alegre:
EDIPUCRS, 2002.

MONTEIRO, Angelo. O conhecimento do poético em Jorge de Lima. Rio
de Janeiro: Caliban; Macei6: Edufal, 2003.

NEUMANN, Erich. A Grande Mae: um estudo fenomenoldgico da
constituicdo feminina do inconsciente. Sao Paulo: Cultrix, 1998.

OTTO, Rudolph. Le sacré: I'élément non-rationnel dans l'idée du divin et
la relation avec le rationnel. Paris: Payot, 1969.

PATTARO, Germano. A concepgéo cristdo do tempo. In: RICOEUR,
Paul. (org) As culturas e o tempo. Petrépolis: Vozes; S&o Paulo: Editora da
Universidade de Sao Paulo, 1975.

PAULA CARVALHO, José Carlos de. Etnocentrismo: inconsciente,
imaginario e preconceito no universo das organizagfes. 1997. Disponivel em:
www.interface.org.br/revistal/debates2.pdf

__ . Viéticos do imaginario. Sao Paulo: Pléiade, 2002.

PAZ, Octavio. A imagem In: Signos em rota¢do. S&o Paulo, Perspectiva,
1990, pp. 37-50.

RICOEUR, Paul. A metafora viva. Trad. Dion David Macedo. Sao Paulo:
Edicbes Loyola, 2000.

. Leituras 3: nas fronteiras da filosofia. S&o Paulo: Edigbes Loyola,
1996.

RIFATTERRE, Hermine. L‘'orphisme dans la poésie romantique: themes
et estyle surnaturalistes. Paris: Editions A.-G. Nizet, 1970.

SANT'ANA, Moacir Medeiros de. Bibliografia anotada de Jorge de Lima,
1915-1993. RJ: Edi¢des Casa de Rui Barbosa, 1994.

SCHEEL, Marcio. A poesia como transcendéncia ou o0 mundo
desenraizado de Jorge de Lima: um olhar sobre Invencdo de Orfeu. Maceié:
Edufal, 2005.

SESBOUE, Bernard. (org) O homem e sua salvag&o: séculos V - XVII.
S&o Paulo: Edi¢des Loyola, 2003.

TURCHI, Maria Zaira. Literatura e antropologia do imaginério. Brasilia:
Editora Universidade de Brasilia, 2003.

WEBER, Max. A ética protestante e o espirito do capitalismo. S&o Paulo:

Livraria Pioneira Editora, 1967.

116



WINNICOTT, Donald. O brincar e a realidade. Rio de Janeiro: Imago,
1975.

117



