
Universidade Federal de Pernambuco – UFPE 
Centro de Artes e Comunicação – CAC 
Programa de Pós-Graduação em Letras 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 

Gestação de Orfeu: 
apontamentos mitocríticos sobre profecia e transcendência 

na poesia de Jorge de Lima  

 
 
 
 

 
 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

 

Leandro Durazzo 

 

Recife – fevereiro de 2011 



 

Leandro Marques Durazzo 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 

Gestação de Orfeu: 
apontamentos mitocríticos sobre profecia e transcendência 

na poesia de Jorge de Lima  

 
 
 
 

 

Dissertação entregue ao Programa de 

Pós-Graduação em Letras da 

Universidade Federal de Pernambuco, 

como requisito para obtenção do título de  

Mestre em Teoria da Literatura. 

Linha de pesquisa: Literatura e Estudos 

Culturais. 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Sébastien Joachim 

 

 

Recife – fevereiro de 2011 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Catalogação na fonte 
Bibliotecária Gláucia Cândida da Silva, CRB4-1662 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

D953g Durazzo, Leandro Marques. 
Gestação de Orfeu: apontamentos mitocríticos sobre profecia e 

transcendência na poesia de Jorge de Lima / Leandro Marques Durazzo. 
– Recife: O autor, 2011. 

117p. ; 30 cm. 
 
Orientador: Sébastien Joachim. 
Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, 

CAC. Letras, 2011. 
Inclui bibliografia. 
 
1. Poesia. 2. Imaginário. 3. Literatura brasileira. 4. Cristianismo I. 

Joachim, Sébastien (Orientador). II. Titulo. 
 
 
        800 CDD (22.ed.)    UFPE (CAC2011-09) 
      



 



 

Agradecimentos 
 

Ao caminho. 
 
Depois, a todos os caminhos por que passei enquanto escrevia e a todas as 
pessoas que encontrei enquanto andava. Aos que contribuíram com algo e aos 
que não contribuíram com nada. Injusto demais seria nomear uns e outros. 
 
Ao mendigo vendedor de chicletes que, num ônibus do Recife, me ensinou 
sobre Marco Aurélio, Petrarca, sobre os doutores da Igreja, filosofia moderna e 
desapego na mística oriental. 
 
Aos professores, aos pais e aos amigos, não necessariamente nessa mesma 
ordem e não necessariamente excludentes entre si. 
 
Às práticas e à ausência de prática, bem como aos momentos de iluminação. 
 
À CAPES, que me pagou em dia quase o tempo todo e cuja ausência teria 
significado a necessidade de trabalhar, em vez de andar e pensar sobre 
poesia.  



 

Resumo 
 
Esta dissertação estuda a poesia de Jorge de Lima, especificamente a fase religiosa que 
cobre os livros Tempo e Eternidade, A túnica inconsútil e Anunciação e encontro de 
Mira-Celi. Através de um exercício hermenêutico buscamos esclarecer as relações 
simbólicas entre as imagens de profecia e transcendência e seus substratos imaginários. 
Assim, vemos como a poesia e a tradição cristã a que se vincula o poeta compõem uma 
constelação de símbolos, imagens e significados próprios, atualizando conteúdos 
socioculturais anteriores e lançando-os em novas expressões poéticas. Na esteira 
metodológica da Antropologia do Imaginário, de Gilbert Durand, empreendemos um 
exercício mitocrítico e apontamos, na órbita da musa Poesia, o potencial criativo e inter-
relacional que Jorge de Lima apresenta quando coloca sua obra no caminho de Deus e 
do Cristo. 
 
Palavras-chave 
 
Jorge de Lima; poesia; imaginário; literatura brasileira; cristianismo 
 
Resumen 
 
Esa tesina estudia la poesía de Jorge de Lima, específicamente la fase religiosa 
compuesta por  los libros Tempo e Eternidade, A túnica inconsútil y Anunciação e 
encontro de Mira-Celi. Por medio de un ejercicio hermenéutico buscamos aclarar las 
relaciones simbólicas entre imagenes de profecía y trascendencia y sus sustratos 
imaginários. Así sabemos como la poesía y la tradición cristiana del poeta componen 
una constelación de símbolos, imagenes y significaciones propios, actualizando 
contenidos socioculturales anteriores y lanzandolos en nuevas expresiones poéticas. En 
las huellas metodológicas de la Antropología del Imaginário, de Gilbert Durand, 
hechamos un ejercicio mitocrítico y enseñamos, en la órbita de la musa Poesía, el 
potencial creativo que Jorge de Lima presenta cuando pone su obra en el camino de 
Dios y del Cristo. 
 
Palabras clave 
 
Jorge de Lima; poesía; imaginário; literatura brasileña; cristianismo 



 

Índice 
 

Apresentação .................................................................................................... 6 
Símbolo, mito e constelações imaginárias .................................................. 10 

O símbolo .......................................................................................................... 10 
O mito ................................................................................................................ 17 

Das religiões e das imagens religiosas ........................................................ 21 
Os procedimentos do sagrado ............................................................................ 22 
As crenças e sentimentos religiosos: o numen ................................................. 24 
Tempo e transcendência ..................................................................................... 27 
As imagens ascensionais .................................................................................... 35 
Águas, vagas, naus: complexo de Caronte, complexo de Orfeu .................... 43 
Misticismo, volta ao mundo e construção do Templo ....................................... 49 

Profecia, comunicação e modulações órfico-crísticas ............................... 56 
Profecia e profetismos ...................................................................................... 58 

Brevíssimo tópico sobre a profecia em Israel ................................................ 58 
Profecia e tempo no advento do cristianismo ................................................ 61 
Profecia mística e cristianismo figurado ......................................................... 63 

O Filho da Trindade e a função comunicativa .............................................. 68 
Jorge de Lima e a poesia transicional ............................................................ 73 
Mito como objeto transicional coletivo ............................................................ 74 
Poesia essencial, experiência arquetípica e o encontro da totalidade ....... 77 

Orfeu, Cristo e as constelações simbólicas do herói noturno ................. 79 
As boas águas e o mar querido ...................................................................... 79 
Modulações órfico-crísticas do caminho limiano ........................................... 82 
Orfismo e experiência transcendente ............................................................. 84 
Orfeu e o Feminino ........................................................................................... 88 

Mira-Celi: a poética de uma vida inteira ....................................................... 95 
Epílogo: indicativos sobre a forma da expressão religiosa ..................... 109 
Referências ................................................................................................... 114 



6 
 

Apresentação 
 

 Estudar a obra poética de Jorge de Lima implica, desde o início, em 

eleger determinadas abordagens. Em um poeta de múltiplas fases, 

marcadamente modernista, regionalista, religioso, hermético, dependendo do 

poema que se leia, a exigência de foco se faz mais premente. É assim que 

iniciamos nosso estudo: definindo não as bases teóricas ou referências, mas 

declarando nossa intenção. 

 

 A tríade que compõe nosso material é formada por Tempo e Eternidade, 

A túnica inconsútil e Anunciação e encontro de Mira-Celi, livros a partir dos 

quais o poeta finca seus pés na tradição de um cristianismo consolidado. Mais 

que isso, veremos que a inserção do poeta das Alagoas no espírito do Cristo 

não se faz por meio da filiação a conteúdos e formas existentes. Por outro lado, 

ele tampouco usará a temática cristã para preencher uma necessidade literária 

de inspiração. A dinâmica cristã da poesia limiana é o que estudaremos aqui, 

com suas atualizações de um imaginário religioso combinadas à própria 

expressão poética do crente. 

 Tendo por objeto os livros declaradamente cristãos, abrem-se à nossa 

frente questões epistemológicas muito particulares. Poderíamos estudar, nos 

poemas desses livros, a forma de sua apresentação, a métrica ou, ainda, a 

estrutura da linguagem utilizada. Seria possível buscar compreensões 

genéticas dessa poesia, apelando para a realidade externa do poema e 

entrando, assim, na vida de Jorge de Lima. Seria possível ler os poemas atrás 

de um discurso existencial, facilmente encontrado – já que a poesia é, quase 

sempre, o resultado de uma tensão entre o poeta e a vida -, e atribuir ao 

discurso limiano um caráter existencialista, por exemplo. 

 Tomamos o cuidado de não acolher completamente nenhuma dessas 

abordagens, embora todas apresentem contribuições a uma compreensão total 

do poeta. Nosso objetivo foi, desde o início, estudar aquilo que essa poesia tem 

em comum com toda a tradição – religiosa e poética. Buscando nas imagens 

poéticas de Jorge de Lima um imaginário cristão reavivado, definimos em 

nossa hipótese o motor das investigações que este trabalho apresenta. 



7 
 

 Estudar os simbolismos de transcendência e profecia nos leva a pensar, 

desse modo, na natureza do tempo – e da Eternidade – bem como na essência 

da comunicação, relação humana e, especialmente neste caso, linguística. 

Interessa-nos apresentar, ao longo desta dissertação, as formas pelas quais o 

poeta constela em torno de seus motivos poéticos as imagens relacionadas à 

transcendência e profecia, e como essas constelações reforçam determinado 

horizonte mental. Nossa hipótese, então, é compreender como o imaginário 

cristão, potencializado pelo exercício da poesia, mobiliza no homem suas 

crenças, fé, e visão de mundo. 

  

 Dentre todos os trabalhos sobre Jorge de Lima (SANT’ANA, 1994), a 

maior parte diz respeito à última fase de sua poesia, sobretudo Invenção de 

Orfeu. Quando não, focam as análises no conteúdo regionalista, nordestino ou 

sua etapa ainda anterior, herdeira do parnasianismo. A atenção sobre os 

motivos religiosos – e míticos – tende a aparecer somente quando dos estudos 

sobre a fase final, quando Invenção de Orfeu cria uma epopeia moderna, um 

testamento final de seu poeta. 

 Entretanto, há no poeta de Alagoas uma anterioridade significativa dos 

símbolos que Invenção articula. Temas como a busca da ilha, a música de 

Orfeu, o cristocentrismo que exala desse grande poema, todos estão presentes 

em sua poesia da fase “religiosa”, que aqui estudamos.  

O trabalho que aqui empreendemos, ainda que tímido e bastante 

restrito, vai atrás do que Gilbert Durand indicou como procedimento mitocrítico 

(1996). Nosso empenho foi todo no sentido de estudar, ao longo da obra do 

poeta, linhas-de-força que representassem uma constância semântica em seu 

trabalho. Pregnâncias simbólicas que, criando – e criadas por – poesia, 

também remetessem aos conteúdos amplamente humanos que a literatura 

retrata, ao significados profundos da expressão de uma cultura determinada, 

até mesmo de sua universalidade. Nesse ponto julgamos nosso exercício muito 

próximo a trabalhos como os de Northrop Frye, a quem referiremos na última 

parte deste texto. 

 

Jorge de Lima foi um cristão convertido, um cristão total. No primeiro 

livro que estudamos, ele é enfático: junto a Murilo Mendes pretende restaurar a 



8 
 

poesia em Cristo. Por isso não concordamos completamente com Fábio de 

Souza Andrade, especialista na poesia limiana, para quem “não se pode 

absolutizar a importância do pano de fundo bíblico” (1997, p. 130) nos estudos 

do poeta. Discordamos em parte porque, mesmo que não se deva absolutizar 

qualquer fator como determinante, é impossível compreender Jorge de Lima 

sem compreender também o pensamento cristão, bíblico e evangélico. 

Assim, buscamos compreender a imanência de sua transcendência, os 

fatores sociais, históricos, psicológicos e arquetípicos que tal noção assume 

em sua poesia. Ao mesmo tempo, procuramos indicar como a poesia se 

construiu em torno desse núcleo específico, como as imagens se articularam e 

desenvolveram. 

Temos, no primeiro capítulo, uma apresentação dos referenciais sobre 

os estudos do símbolo de que nos servimos em nossa reflexão. Logo em 

seguida, tratando de Tempo e Eternidade, o capítulo segundo trabalha as 

imagens de busca e ascensão, fundamentais para o simbolismo da 

transcendência. Num terceiro capítulo, o caminho trilhado pelo poeta nos leva à 

compreensão da linguagem enquanto profecia e poesia, enquanto potência de 

relação. É aí que está a análise de A túnica inconsútil e de sua herança bíblica. 

No capítulo final, a um só tempo análise poética e conclusão do trabalho, 

Anunciação e encontro de Mira-Celi é tomado como a síntese desta fase pré-

hermética, fase religiosa em que o mito de Orfeu se solidifica. O que tentamos 

compreender, com esta dissertação, são as modulações que as configurações 

simbólicas do imaginário cristão de Jorge de Lima apresentam. 

Dado que nossa intenção primeira era compreender o arcabouço mítico 

que sustenta a crença e poesia de Jorge de Lima, buscando em referências 

históricas e literárias o substrato imaginário de sua experiência criativa, não 

empreendemos um estudo sólido sobre a relação entre forma e conteúdo na 

arte poética. Assim que há, após a análise de Anunciação e encontro de Mira-

Celi, um epílogo brevíssimo, no qual indicamos algumas possibilidades de 

leitura e compreensão dessa relação. 

 

 Atentar para as imagens simbólicas de profecia e transcendência nos 

fará percorrer um caminho de alguns milênios. Jorge de Lima, brasileiro 

nascido ao fim do século XIX, traz em sua poesia tradições de inúmeros 



9 
 

séculos e lugares diferentes. No limite, atentar para as imagens de 

transcendência nos colocará fora do tempo, enquanto a profecia permitirá ouvir 

a voz de Deus através de seu eleito. 

Em se tratando de cristianismo, como veremos, essa relação com o 

Tempo, Eternidade e o divino torna-se bastante específica. O universo mítico 

da Queda e Redenção por Cristo aparece como restauração da totalidade 

metafísica perdida na Modernidade, e sua leitura é apropriadíssima ao sujeito 

contemporâneo. Além de pertinência metafísica – mítica e religiosa, assim -, há 

um núcleo de desdobramentos éticos que contribui para todo discurso de 

relacionamento humano, intercultural. 

É na busca da totalidade perdida, do retorno ao estado edênico, que 

Jorge de Lima compõe sua poesia. Por isso fala sobre a Poesia, essência 

altíssima e inalcançada que congrega homens em torno de uma realidade 

divina. Como a trajetória do poeta, nossa dissertação buscará o caminho de 

ruptura, angústia e reencontro. Partindo das imagens iniciais do poeta perdido 

no mundo, pouco a pouco estudaremos as mudanças do imaginário que se 

apresenta, atentando para seu potencial poético. Este, por sua vez, desaguará 

nas imagens místicas de uma realidade divinizada, de uma linguagem 

encarnada de sentido e significado. 

E, neste caminho de mudança poética, em que não só as imagens mas 

a própria visão da vida sofre alterações, é que está a poesia limiana. 



10 
 

Símbolo, mito e constelações imaginárias 
 

 Nas próximas páginas surgirão, diversas vezes, termos e conceitos 

muito familiares. Mais que familiares, são expressões disseminadas por todas 

as áreas das Humanidades; da semiótica à antropologia, passando pela teoria 

da literatura, sociologia, psicologia e suas psicanálises, atravessando os 

terrenos da história das religiões e quaisquer outras disciplinas que as ciências 

humanas comportem. Devido justamente a esse caráter de ubiquidade é que 

tais termos – como imaginário, símbolo, mito – também se prestam às mais 

variadas abordagens epistemológicas. 

 Por isso trataremos, neste primeiro momento, de dar a conhecer nosso 

próprio entendimento sobre símbolo, mito e imaginário, em uma viagem de 

levantamentos teóricos e epistemológicos. Começaremos analisando o que é 

símbolo, qual seu alcance e quais as origens de suas manifestações. 

 

 O símbolo 

 

 Presente nas mais diversas áreas de conhecimento, a noção de símbolo 

nos permite um sem-número de leituras diferentes, sempre de acordo com as 

bases teóricas que nos orientam. Por isso deixaremos claro, desde já, na 

esteira de quais pensadores nos encontramos. Mais que isso, abriremos um 

leque cognitivo que abarque algumas diversas teorias, todas permitindo uma 

leitura ampla e transdisciplinar do conceito que estudamos. 

 Da hermenêutica de Paul Ricoeur, passando por C. G. Jung, G. 

Bachelard e Mircea Eliade, temos em Gilbert Durand o ponto de condensação 

que servirá de base a nossos propósitos. O autor de As estruturas 

antropológicas do imaginário (2001) faz convergir em sua obra várias das 

teorias anteriores que se ocuparam do simbolismo. Como Paul Ricoeur, 

Durand compreende que o símbolo é a manifestação de um significado oculto, 

significado esse que se encontra para além de uma materialidade linguística. 

Não se trata apenas do poder de indicação que um símbolo apresenta 

enquanto “categoria de signo”, já que “a maior parte dos signos são apenas 

subterfúgios de economia, que remetem a um significado que poderia estar 



11 
 

presente ou ser verificado” (DURAND, 2000, p. 8). O significado do símbolo 

tem, transbordando sua realidade linguística, uma segunda dimensão. É nesta 

dimensão que encontramos o substrato mais largamente antropológico que 

esse conceito apresenta: por trazer à materialidade um significado que não é 

material nem materializável, o símbolo contempla uma realidade semântica 

inalcançável por qualquer outra forma de aproximação. 

 A ilustrar esse transbordamento de significado que desde já apontamos 

no símbolo, parece pertinente sugerir uma comparação. Pensemos num sinal 

de trânsito, signo convencional de utilidade prática: nele está contida uma seta, 

e esta seta indica claramente a direção que pode ser tomada. O sentido deste 

sinal – deste signo – é imediato, não aproxima da esfera denotativa nenhum 

conteúdo excessivo. Para compreendê-lo, i. e., para saber o que aquela seta 

significa, basta que se conheça o código linguístico vigente neste caso, qual 

seja, as sinalizações orientadoras do sistema de trânsito. 

Por outro lado, tomemos essa mesma imagem, a seta, mas não mais 

inserida num contexto utilitário. Suponhamos que a seta seja tensionada em 

um arco, e que este arco esteja nas mãos de um personagem qualquer, de 

alguma época perdida. Com diligência e concentração, tal herói direciona a 

pontaria para a lua, numa noite estrelada de plenilúnio. Cá está um simbolismo 

colocado em movimento – um símbolo disposto em narrativa. Para que se 

compreenda a carga simbólica desta flecha é necessário compreender a 

história que envolve tal cena, os outros símbolos que se constelam em torno 

dela (como a lua cheia, a imagem do herói, a pontaria) para, só então, 

apreender um princípio de sentido que remeta a tal excesso de significação. 

Porque, como veremos mais à frente, não basta ter a compreensão do sentido 

de um signo tão-somente dentro de um código linguístico: é necessário que se 

observe seu movimento, adaptação e valorização em cada contexto. 

 Podemos ainda sublinhar a semelhança que o símbolo, até certo ponto, 

mantém com a metáfora, e o próprio Paul Ricoeur a evidencia (2000). Tanto a 

metáfora quanto o símbolo enunciam um significado a partir de uma dimensão 

linguística que não guarda relação direta com tal significação. Essa 

semelhança não se prolonga, entretanto, ao passo que a metáfora estabelece 

sua “transcendência semântica” no nível de um deslocamento lógico-

enunciativo. Se dizemos “Deus é pai”, subtraindo o termo de comparação que 



12 
 

aparece em “Deus é como um pai”, expressamos que a bondade e o cuidado 

de Deus para com seus filhos – outra metáfora – permitem tal nomeação. Há 

um deslocamento lógico apenas, discursivo apenas. Na imagem simbólica, “a 

correspondência analógica, em função da qual o símbolo representa outra 

coisa, repousa em uma relação extralinguística que coloca em jogo a imagem 

ou representação mental evocada, que serve de base à analogia implícita” 

(MELLO, 2002, p. 83). Além disso, a metáfora não traz à realidade linguística 

uma realidade semântica inalcançável, como faz o simbolismo. 

 Ricoeur diz do “excesso de significação”, o sentido que ultrapassa a 

configuração primária e visualizável, por assim dizer, do símbolo. Durand 

prossegue, e mostra que tal excedente semântico chega à compreensão 

humana através de sua repetição. Assim, redundância, recorrência e ritos de 

atualização permitem, pouco a pouco, que o semantismo se aproxime da face 

pública do símbolo. Devemos saber, a partir disso, quais as origens da 

significação simbólica e por quais caminhos ela chega até o homem. 

 

 Em As estruturas antropológicas do imaginário (2001), obra-chave para 

a compreensão do pensamento de Durand, é-nos apresentada uma relação 

fundamental entre o símbolo e suas conexões. Amparado nas descobertas da 

reflexologia, em que as pulsões motrizes do ser humano podem ser 

classificadas de acordo com “gestos dominantes”, G. Durand estabelece 

marcos para a compreensão do imaginário. Tais marcos são a divisão do 

simbolismo em dois grandes Regimes, o Diurno e o Noturno, que se dividem 

ainda em três estruturas. Junto ao Regime Diurno do imaginário temos a 

estrutura esquizomorfa ou heroica, que tem no simbolismo de ascensão, 

antítese/confronto e distinção suas características básicas. Vincula-se a ela, 

ainda, os reflexos dominantes posturais, cujas derivações manuais, visuais e 

audiofonadoras se fazem sentir. O Regime Noturno, por sua vez, apresenta 

duas estruturas diferentes: por um lado, presidida pelas imagens de deglutição, 

viscosidade e redobramento, temos a estrutura mística ou antifrásica, que se 

liga aos reflexos dominantes de digestão, com suas derivações térmicas, 

olfativas e táteis. Também sob o Regime Noturno, a estrutura sintética ou 

dramática, cujas imagens cíclicas, rítmicas e de coincidentia oppositorum 



13 
 

caracterizam. Aqui temos a dominante reflexa copulativa e, derivando dela, 

justamente os caracteres rítmicos.  

 A importância dessa compreensão reflexológica dos mecanismos do 

imaginário se deve a uma preocupação que o próprio Durand apresenta na 

introdução de sua obra, preocupação essa que fazemos nossa: “para estudar 

in concreto o simbolismo imaginário será preciso enveredar resolutamente pela 

via da antropologia, dando a esta palavra o seu sentido pleno atual – ou seja: 

conjunto das ciências que estudam a espécie homo sapiens – sem se pôr 

limitações a priori” (2001, p. 40). Respondendo a um impulso de base - como 

os da motricidade - que em Durand se denomina schéme, o símbolo atualiza 

um semantismo que, por abstrato e extenso que é, aproxima-se dos arquétipos 

junguianos. Não sem razão é a Jung que a mitodologia vai recorrer sempre que 

necessário, para que a decifração de um conteúdo simbólico não se limite a 

seus caracteres sociológicos epidérmicos. 

  É fácil encontrar na história das ciências sociais momentos em que tal 

preocupação é suprimida em favor de uma ou outra chave interpretativa. Assim 

temos, inclusive nas críticas da literatura, pensadores que buscam a explicação 

dos símbolos de tal autor em sua biografia, ou que procuram a exegese de 

determinado texto sob um imperialismo sociológico. Sem negar a importância 

tanto de um fator quanto de outro, devemos continuar com Durand e procurar o 

processo dinâmico pelo qual tais simbolismos vêm à luz. Este é o trajeto 

antropológico, percurso sempre móvel – e mobilizado – que constitui a própria 

essência do símbolo. O trajeto antropológico é aquela “incessante troca que 

existe ao nível do imaginário entre as pulsões subjetivas e assimiladoras e as 

intimações objetivas que emanam do meio cósmico e social” (DURAND, 2001, 

p. 41). Sem medo de exagerar, podemos considerar que o trajeto antropológico 

é exata e justamente o próprio imaginário, em seu sentido mais amplo. 

 Devido a essa dupla formação temos no símbolo uma enorme variedade 

de apresentações. E é importante que se fale assim: pelo caráter 

translinguístico de determinado símbolo, este não é representado enquanto 

símbolo, mas sim apresentado. E, mais que apresentado um semantismo 

único, estanque e identificável, cada apresentação simbólica é essencialmente 

aberta.  Mais ainda, Durand ressalta o caráter aberto não só do semantismo 

simbólico, como também da imagem significante. Assim é que “o signo 



14 
 

simbólico, o «fogo», aglutina os sentidos divergentes e antinômicos do «fogo 

purificador», do «fogo sexual», do «fogo demoníaco e infernal»” (DURAND, 

2000, p. 12). 

 Para que tal aglutinação tenha efeito o símbolo se serve de um 

mecanismo dinâmico: é pela capacidade de estabelecer ligações com outras 

imagens simbólicas que ele reforça seu próprio sentido, direciona o significado 

de sua apresentação. Polissêmico e polimorfo, o simbolismo assume 

significado ao se repetir e desdobrar em outras imagens que o reforcem e 

orientem. Como dito sobre o fogo, é a cadeia de relações simbólicas que 

permite a qualquer hermenêutica compreender a virtualidade semântica.  

 Devemos atentar para esse fator essencial do simbolismo: sua 

mutabilidade e inesgotável capacidade de estabelecer relações e vínculos. 

Mircea Eliade, historiador das religiões, já observava isso em seus trabalhos 

sobre imagens míticas, evocando as conexões em rede que os símbolos 

desenvolvem (1991). Além das características de polissemia e polimorfismo 

inerentes ao simbolismo, dois movimentos se vão adequar ao processo de 

apresentação e decifração – a essa rede de significantes e significados própria 

da imaginação. Um deles, relativo ao símbolo mesmo, é a força centrípeta que 

movimenta diversos outros símbolos e referências em torno de uma imagem 

apresentada. Os elementos que acorrem a um “centro simbólico” são variações 

de suas linhas de força – significados e significantes que compõem, juntos, a 

grande extensão de “todas as espécies de «qualidades» não figuráveis” 

(DURAND, 2000, p. 12). Vem em auxílio dessa apresentação não só os 

diversos significados que remetem a um mesmo significante – como no caso 

de purificação e sexualidade acudindo ao fogo -, como também o contrário – 

com o fogo indo em direção das mais diversas qualificações que se possam 

encontrar. E às mais diversas relações, portanto, devemos despender atenção. 

 Notamos que o trajeto antropológico é a via privilegiada de formação do 

simbolismo. Nele encontramos um caminho de duas mãos, uma das quais 

deriva da realidade sociocultural circundante. O trajeto antropológico, como 

Durand o define, é uma troca incessante, um processo de trajetividade que 

nunca para, em nenhum de seus movimentos. Assim é que o símbolo não se 

constitui apenas das pulsões motrizes que a reflexologia estudou, não só das 

pulsões fisiobiológicas, mas também de acordo com as conformações culturais 



15 
 

em que surge. Por outro lado, mesmo conformando-se com as influências 

cósmico-sociais – que são históricas e localizáveis – o símbolo também forma 

essas influências, interferindo na cultura ao passo que lança suas redes rumo 

aos outros símbolos que lhe são próximos. A um conjunto de símbolos 

interligados, assim, que movimentam a imaginação de um lado para o outro, 

apresentando significados e permitindo o devaneio das imagens, chamamos 

constelação simbólica ou imaginária. 

 

 Constelações imaginárias levam-nos a pensar nas múltiplas referências 

às quais os simbolismos prestam contas. Como pudemos indicar, há 

dimensões que extrapolam a materialidade linguística do símbolo, e dimensões 

que transbordam o semantismo das imagens. Transbordam porque mantêm 

vínculos nas mais diversas partes, como heranças estéticas – permitindo uma 

leitura poética – e heranças culturais – no sentido de hereditariedade religiosa, 

por exemplo, ou ancestralidade cultural. Sublinhando essas diferentes 

possibilidades de leituras do símbolo, de hermenêuticas simbólicas, sabemos 

com Paul Ricoeur que à multivocidade da imagem simbólica corresponde 

também uma multivocidade da interpretação, já que esta a atualiza. Falando 

dessa compreensão, Ana Maria Lisboa de Mello explicita que “símbolo e 

interpretação tornam-se conceitos correlativos: há interpretação onde houver 

sentido múltiplo; e é na interpretação que a pluralidade dos sentidos se torna 

manifesta” (2002, p. 88). Ressaltando a “ampla especificidade” da 

interpretação, entretanto, observa: “A interpretação parte da determinação 

múltipla dos símbolos, mas cada ato interpretativo, por definição, reduz a 

riqueza da multivocidade ao traduzir um símbolo segundo uma grelha de leitura 

que lhe é própria” (p. 88-89). 

 Se percebemos que há possibilidades de ler um simbolismo através de 

sua filiação poético-estética tanto quanto por seu caráter de materialização 

cultural, percebemos também que essas esferas não se contradizem. Pelo 

contrário, as duas compõem uma totalidade discursiva que tem por principal 

característica motivar as comunidades/sociedades nas quais se inserem. 

Constelações imaginárias surgem, assim, como discursos de profundidade das 

culturas, o que significa dizer que elas passam a mobilizar, por seu caráter 



16 
 

amplo e genérico de “indizível significado”, as elaborações socioculturais e as 

próprias formas de pensamento. 

 Pode-se mostrar que os simbolismos culturais permeiam os discursos 

sociais, tanto os latentes quanto os patentes. É assim que Michel Maffesoli, por 

exemplo, consegue apontar a sombra orgiástica de Dioniso sob a fachada de 

sobriedade apolínea da sociedade contemporânea (1985), ou José Carlos de 

Paula Carvalho (1997) demonstra os mecanismos através dos quais se relega 

um conteúdo simbólico-cultural para a marginalidade, oprimindo suas 

manifestações. No primeiro caso, o professor francês deslinda a aparente 

racionalidade e unidade “civilizada” de uma sociedade – a nossa – trazendo à 

luz conteúdos simbólicos reprimidos, por isso latentes, do orgiasmo. O mestre 

brasileiro, em outro sentido, estuda os mecanismos pelos quais o 

etnocentrismo opera, servindo-se de seu discurso patente para suprimir a 

Sombra que qualquer valor não aceito geraria. É possível imaginar que esse 

esforço nunca é completamente efetivo – ou Dioniso nunca mais daria as 

caras. 

 Os mecanismos sociopolíticos de controle e repressão do imaginário 

latente existem, mas suas lacunas são sintomáticas – basta darmos uma 

olhada por alto na história da psicanálise para ver como o homem sempre é 

capaz de contorná-los, mesmo que de formas patológicas e obsessivas. Para 

nossos propósitos, devemos compreender a que essa imperfeição leva. Se 

falamos de constelações imaginárias, se as consideramos como redes de 

imagens simbólicas e múltiplos significados sempre por refazer, somos 

obrigados a imaginar que há a possibilidade de repressão a seu poder poético. 

Imaginamos ainda que tal repressão não ocorra apenas quando o imaginário 

latente vai essencialmente contra o imaginário patente, mas também quando 

as estruturas linguísticas se enrijecem, quando a imaginação poética se 

petrifica. Além da orgia que brota na sociedade contemporânea – erupção de 

um conteúdo imaginário reprimido – há a mais sutil insurgência do simbolismo: 

através da linguagem, do deslocamento sintático-semântico das metáforas e 

imagens usuais. Um quilo de plumas felizmente sempre será mais leve que um 

quilo de pedras (PAZ, 1990). 

 Todo processo de deslocamento linguístico, que faz as plumas pesarem 

menos e os símbolos falarem mais, são poiésis, criação. Mais que isso, por 



17 
 

serem imagens simbólicas, daquelas que lançam mão a diversas outras e se 

constelam, tais insurgências à ordem fazem nascer mitos. Não são discursos 

lógicos que encontramos agora; não são discursos aprovados por uma 

comunidade à superfície de suas crenças. Discursos míticos estabelecem uma 

sutileza simbólica em meio ao universo lógico da realidade – realidade que, por 

sua vez, também é discurso, também é mito, como veremos. 

 

O mito 
 

 Compreendamos o mecanismo do mito. Claude Lévi-Strauss, em 

Antropologia Estrutural (1970), investigou as estruturas que o relato mítico 

assume, buscando chaves de leitura que favorecessem a compreensão dessa 

narrativa. Analisando as partes sintáticas que o constituem, foi capaz de 

evidenciar o que se denominou mitema – em analogia ao sintema. Ou seja, 

mitema é a menor unidade sintática que compõe o mito, um “pacote sintático” 

que, através de redundâncias e repetições no decurso da narrativa, 

estabelecem o significado do conjunto. Durand, quando retoma essa noção, 

amplia-a para que o mitema não seja mais visto como a menor unidade 

sintática, mas sim como a menor unidade de significação. Com Lévi-Strauss já 

tínhamos esse pacote sintático como uma chave de relações que comporiam o 

relato total; com Durand as relações se mantêm, mas ganham a abrangência 

própria da multivocidade simbólica. 

 Há uma especificidade que se constrói, aqui. Composto discursivamente 

como mito, esse relato – seja qual for – faz imediata relação com as 

constelações simbólicas que orbitam o meio no qual surge. Daí que a 

redundância dos mitemas cria um discurso lógico – conquanto para-lógico – 

que apela àquela realidade translinguística do simbolismo. O mito é um 

discurso simbólico, um sermo mythicus, feito pela repetição ritmada de 

sincronismos simbólicos no diacronismo narrativo. Especificidade maior ainda é 

sua liberdade para com o sentido que apresenta. “Como o mito não é nem um 

discurso para demonstrar nem uma narrativa para mostrar deve servir-se das 

instâncias de persuasão indicadas pelas variações simbólicas sobre um tema” 

(DURAND, 1998, p. 59-60). Isso equivale a dizer que o sentido do mito, bem 

como o sentido do símbolo, está sempre por descobrir, sempre a se revelar. 



18 
 

Mais que uma forma literária usual da Antiguidade, o mito é a rede de relações 

simbólicas que complementam – condicionam e dão sentido a – os horizontes 

mentais de toda cultura. Sua relação direta com a “epifania de um mistério” 

(DURAND, 2000), a parte indizível que o símbolo encarna, abre campo para 

que possamos sempre estudar as relações do discurso mítico com a episteme 

a que se refere. “É, portanto, necessário, procurar qual (ou quais) o mito mais 

ou menos explícito (ou latente) que anima a expressão de uma «linguagem» 

segunda, não mítica” (DURAND, 1996, p. 246). Esse é o papel da mitocrítica, 

metodologia de investigação mitodológica que Gilbert Durand faz derivar das 

bases da antropologia do imaginário.  

 
A mitocrítica, ao tentar evidenciar os mitos diretores e as suas 
transformações, em um autor ou em uma obra determinada, 
acaba por ampliar os limites do estritamente literário, para se 
abrir às questões sócio-histórico-culturais. (TURCHI, 2003, p. 
41) 

 

 Além do procedimento mitocrítico, heurística do imaginário para análise 

de material literário, há o prolongamento metodológico em direção a uma 

mitanálise. Esta seria, por expansão, o estudo dos mitos diretores de uma 

sociedade localizada no tempo e no espaço. Somos capazes de mostrar como, 

por exemplo, as transformações sociais do ocidente europeu, a partir do século 

XV, orientam-no rumo a um mito prometeico de progresso técnico, 

racionalização da realidade e ideal de supremacia humana. No âmbito literário 

essa irrupção da Modernidade também se faz notar, e Lukács é capaz, em A 

teoria do romance (2000), de apontar as novas formas que assume. Sensível 

ao ethos emergente em Dom Quixote, mostra como a modernidade dilacera o 

sujeito romanesco, tirando o personagem da totalidade cósmico-narrativa que 

acompanhava os relatos literários até o fim da Idade Média. Isso implica em 

uma gama de novas chaves interpretativas que o homem passa a lançar sobre 

si mesmo: a perda da totalidade – que no mito clássico unia homens aos 

deuses – introjeta o fio narrativo na psicologia do personagem, assumindo 

desde uma visão parcial do discurso, já que vinculada a um personagem 

fragmentário, até a visão parcial do mundo – onde os deuses não mais 

existem. 



19 
 

Assim é que a formação de mitos leva a compreender os horizontes 

mentais de determinada cultura, a epistemologia na qual se apoia e, no caso 

de nossa sociedade ocidental moderna, sua racionalização. A crítica à 

imaginação, fruto do racionalismo que perpassou a história do pensamento 

desde o século XV, no mínimo, até o estouro dos positivismos no século XIX, 

relegou o papel imaginante do simbolismo à marginalização, quando não à 

fogueira. A rebeldia poética do símbolo e do sermo mythicus constituíram, 

então, uma segunda realidade discursiva do homem moderno, realidade 

sempre perseguida e isolada. É essa secundariedade que nos cabe interpretar, 

jogando com suas imagens e significações, se queremos trabalhar com poesia. 

Mais uma lição da mitocrítica, pertinente ao estudo das imagens, é o 

deslocamento da análise imagética que prioriza os substantivos recorrentes no 

texto – como um “levantamento estatístico de imagens concretas” -, para uma 

análise que valorize primeiramente o movimento das imagens. Assim, a rede 

de relações simbólicas vai se tecendo enquanto verbos e adjetivos são 

colocados em trânsito e diálogo. “No sermo mythicus, o substantivo deixa de 

ser o determinante, o ‘sujeito’ da ação e, a fortiori, o ‘nome próprio’, para dar 

lugar a muitos atributos – os ‘adjetivos’ -, sobretudo à ‘ação’ expressa pelo 

verbo [...] É o nível verbal que desenha a verdadeira matriz arquetípica” 

(DURAND, 1998, p. 88-89). O inextricável embasamento cultural que qualquer 

constelação simbólica mantém é, no momento da mitocrítica, essencial. Os 

verbos que mobilizam as imagens, suas adjetivações, todas as características 

relacionais do simbolismo literário remetem para outras realidades – para 

outros níveis da realidade. “Um símbolo revela sempre, qualquer que seja o 

seu contexto, a unidade fundamental de várias zonas do real” (ELIADE, 1977, 

p. 531). Essa afirmação encontra-se no Tratado de História das Religiões, 

referência no estudo do simbolismo religioso. Simbolismo literário e simbolismo 

religioso, assim, fazem parte de uma mesma realidade, dinâmica e inter-

relacional. Ao simbolismo cultural, às suas influências e remissões é que nos 

dedicamos – sobretudo quando nosso autor é Jorge de Lima, com sua 

imaginação lírica gêmea de sua fé. 

 

Eis as bases do simbolismo, do mito e da teoria do imaginário. Por elas 

é que temos a necessidade de ler a obra poética a partir de uma perspectiva 



20 
 

antropológica, holonômica, trabalhando os horizontes da crítica literária junto às 

imagens oriundas da própria literatura e, sobretudo, do imaginário no qual o 

autor se encontra. Melhor ainda: não no que ele se encontra, mas com o qual 

dialoga, ajuda a formar e, com Bachelard, deforma (1990). 



21 
 

Das religiões e das imagens religiosas 
 
 Tendo percorrido o caminho que vai dos símbolos ao mito, caminho esse 

cheio de atalhos, pontes e bifurcações, devemos mais uma vez nos deter em 

definições. Se Jorge de Lima é um “poeta místico”, como o próprio se 

considera, precisamos atentar para o que vem a ser esse misticismo, 

sobretudo o sentimento de sagrado que o compreende. Porque toda mística 

lança mão de uma série de procedimentos e crenças: procedimentos que se 

articulam em ritualizações, liturgias e organizações de espaço (físico, mental 

e/ou temporal, como veremos em Eliade); crenças que levam (enlevam e 

elevam) o homem religioso a sentimentos específicos (em Rudolf Otto). Claro 

está que tais procedimentos e crenças não se dão em momentos separados da 

“evolução religiosa”, mas engendram simultaneamente relações que vão de um 

pólo a outro, ambas contribuindo para o surgimento de um sistema complexo 

de religião.  

 E, já que falamos nisso, busquemos primeiramente a definição de 

religião: etimologicamente vinda do latim religĭo, culto prestado aos deuses, 

práticas religiosas, normas e dogmas, religião encontra também a acepção que 

a relaciona com religāre. Esta, em vez de se ater aos cultos e observâncias das 

práticas, evoca a condição de vínculo entre criatura humana e divindade; é, 

literalmente, re-ligar. Podemos dizer que essa ligação é a senda da completude 

cósmica, na qual o homem retorna ao Uno – seja Deus, Natureza, Absoluto, 

Vazio, não importa. Religação que ainda remete a outra esfera de completude: 

a do homem consigo mesmo. Os diferentes rumos que cada termo assume 

fazem, mais que polemizar em antítese, reunir a religião em um processo 

dinâmico e multifacetado. “Não existe – é uma constatação imediata – um 

termo indo-europeu comum para 'religião'. Ainda, historicamente, diversas 

línguas indo-europeias são desprovidas desse termo, o que não é de 

surpreender; é a própria natureza dessa noção que não se presta a uma 

denominação única e constante” (BENVENISTE, 1995, p.268).  Religĭo e 

religāre são faces da religião que, em consonância com nossos objetivos, 

podemos ver justamente como procedimentos e crenças. 

 Ainda com Benveniste: “Se é verdade que a religião é uma instituição, 

essa instituição, no entanto, não está nitidamente separada das outras, nem 



22 
 

fora delas”. A religião não está separada da vida, porquanto se imbrica nela em 

todas as esferas: da vida social que Durkheim pode observar em As formas 

elementares da vida religiosa (1989), onde religião se define – entre outras 

coisas – pela existência de uma Igreja (instituição coletiva), passando pela 

ética protestante que nos mostrou Weber (1967), ética religiosa que compõe 

um ethos social cotidiano, “banalizador” do sagrado, por assim dizer, até a 

concepção do sagrado místico e hierofânico, com Otto e Eliade. Religião, mais 

que um corpo de doutrinas prescritas e institucionais, assim, é disseminação de 

éticas relacionais, compartilhamento de horizontes mentais e constelações 

simbólicas em seus sentidos mais latos. 

 

Os procedimentos do sagrado 

 

 O primeiro desses pólos da religião, então, os procedimentos, faz parte 

de uma relação humana que é, sobretudo, sociocultural. Eliade (1992) bem 

demonstra como, organizando-se espacialmente, o homem finca demarcadores 

que o permitem ser no mundo de um modo bastante específico. O espaço, 

para o homem religioso, não é homogêneo. É o que o mitólogo romeno aponta 

quando nos demonstra, na dimensão espacial da suposta realidade físico-

objetiva, que existem espaços sagrados plenos de significado, espaços cuja 

experimentação pelo homo religiosus apresenta-se como única realidade 

importante. O homem “que encontrou um recinto sagrado, onde se sente 

seguro, tenta recriar, onde estiver, o mesmo espaço reservado, multiplica os 

centros místicos sobre a terra, revestindo-os sempre de símbolos e emblemas 

iguais e repetindo os mesmos ritos, com os mesmos gestos e com as mesmas 

palavras” (TURCHI, 2003, p. 84). É a ideia de templo, noção que será de suma 

importância em nossa análise posterior da poesia de Jorge de Lima, sobretudo 

em A Túnica Inconsútil. Daí Zaira Turchi nos faz saber da etimologia de 

fanático; do latim fanus, é aquele que está dentro do templo. Profano, 

contrapondo-se a ele, é justamente o que está fora do templo. Fora do espaço 

sagrado. 

 Demarcando o espaço, o homem encontra as imagens que o vão 

acompanhar. Assim, quando institui o templo, o Axis mundi que sustém seu 

universo, o homem se depara com a necessidade impositiva de se colocar no 



23 
 

Centro do Mundo. A imagem do Centro, dessa forma, orienta toda a visão de 

mundo que ele estabelece a partir de então. No centro vai ser plantada a 

Árvore-Mundo, que une terra e céu, árvore mítica que encontra refigurações ao 

longo de toda história das religiões e culturas. A própria cruz de Cristo, antes 

de ser signo do martírio pela crucificação, é árvore-mundo que liga o homem-

deus ao Céu, escada que conduz ao Paraíso. E eis que é justamente essa 

vontade de elevação do homem religioso que interessa a Eliade, seu “desejo 

de algo completamente diferente do momento presente, definitivamente 

inacessível ou irremediavelmente perdido: o 'Paraíso'” (1991, p. 13). A 

sacralidade do espaço se movimenta em ritos cíclicos, rituais simbólicos que 

buscam o retorno a essa totalidade perdida do começo da Criação. A cada 

ciclo em que o homem se coloca no centro, o poder gerador e primordial do 

“momento primeiro” se re-apresenta, e a continuidade da existência humana é 

propiciada. Veremos mais sobre essa concepção de tempo e tempo mítico, 

adiante. 

 Diferente do que veremos com relação ao sentimento do sagrado, essas 

práticas religiosas que assumem formas espaciais remontam diretamente a 

conteúdos arquetípicos clássicos. Os ritos e liturgias que acompanham tal estar 

no mundo conferem a uma visão sagrada os elementos que, pouco acima, 

dissemos ser narrativa mítica. Como no símbolo, é a redundância das práticas 

religiosas, no que elas têm de imaginárias, que atualiza seus sentidos e 

vitalidade. Ainda Eliade, ainda sobre a imagem do Centro: “A descoberta ou a 

projeção de um ponto fixo – o 'Centro' – equivale à Criação do Mundo” (1992, 

p. 26), e de tal re-Criação é demonstrado, logo depois, “o valor cosmogônico da 

orientação ritual e da construção do espaço sagrado”. 

 Essa redundância de imagens religiosas insere um espaço na dinâmica 

do sagrado por meio de uma hierofania, e toda relação do homem com o 

espaço transformado assumirá características especiais. A presentificação do 

sagrado, como Eliade o compreende, é aquilo que, para o homem religioso em 

questão, representa – ou, mais propriamente, apresenta – um significado 

transcendente ao mundo. Notaremos mais à frente, quando das imagens do 

voo e da ascensão em Jorge de Lima, como essa orientação espacial 

caracteriza essencialmente o imaginário religioso, sendo nuclear na 

perspectiva cristã. O que devemos reter da história das religiões e de suas 



24 
 

Imagens, por ora, é a potencialidade sempre atualizada e presente de uma 

irrupção do sagrado no plano mundano. “É na história da religião que 

encontramos os 'arquétipos'; os psicólogos e os críticos literários lidam com 

variantes aproximativas” (ELIADE, 1991, p. 13) porque “Cada documento pode 

ser considerado como uma hierofania, na medida em que exprime à sua 

maneira uma modalidade do sagrado e um momento da sua história, isto é, 

uma experiência do sagrado entre as inumeráveis variedades existentes” 

(ELIADE, 1977, p. 24). 

 O mitólogo ainda vai desdobrar sua tese e apontar que, na experiência 

do tempo, o sagrado também se manifesta. Isso será verdade sobretudo no 

cristianismo, onde a ideia de transcendência se converte em valor supremo. 

Torna-se claro, desde agora, a importância que tal noção assume para nosso 

estudo. Antes de enveredar pela transcendência do tempo no imaginário 

cristão, entretanto, definiremos ainda um pouco mais a ideia de sagrado, não 

mais vinculado a suas hipostasias hierofânicas, mas referente ao sentimento 

que se experimenta frente à divindade. 

 

As crenças e sentimentos religiosos: o numen 

 

 Distinguimos procedimentos de crenças, em religião. Benveniste 

apontava as distinções entre religĭo e religāre. Embora tudo que acabamos de 

expor também se relacione com o sentido de re-ligação do sagrado, através de 

seus procedimentos rituais, o pensamento de Rudolf Otto tem uma 

característica única: sem pretender a compreensão de como o sagrado se 

manifesta, sem observar uma vastidão de exemplos etnográficos atrás de suas 

recorrências, o teólogo alemão nos faz saber de uma esfera essencial da 

sacralidade. Esta, o sentimento que se experimenta quando do contato com o 

sagrado e a divindade, irá permitir que compreendamos o sentido místico da 

religiosidade, principalmente a cristã. 

 Analisando a relação que o homem nas religiões monoteístas mantém 

com Deus, Otto estabelece diferentes espécies de reações e sentimentos 

possíveis. Por um lado, o imediato e arqueotestamental, a simples presença da 

divindade faz surgir no homem um assombro inigualável, um temor profundo. É 

a face aterradora que Deus demonstra aos antigos hebreus, o Deus da cólera e 



25 
 

da punição. Mas, indiferente a essa referência histórico-bíblica, o contato 

terrífico com a divindade põe o homem frente a um estado de mysterium 

tremendum. Mistério que assola a alma da criatura humana porque a leva a se 

deparar com um abismo gigantesco, diríamos intransponível: Deus é tão 

tremendamente absoluto e magnânimo que, além do terror de sua presença, 

deixa-nos com o sentimento de pequenez e incompletude. Em O Sagrado 

(OTTO, 1969), essa pequenez é trazida à consciência – mesmo que não à 

consciência racional – pelo que nosso autor vai chamar de condição de 

criatura. Tal condição é o começo do sentimento profundo do sagrado, que o 

homem criado por Deus experimenta – e, aqui, o fato de ter sido realmente 

criado por Deus não importa; basta que se acredite nisso. 

 O aspecto aterrador de Deus, a majestas que conscientiza a criatura de 

sua condição menor, é antes de tudo uma realidade não-racional, sentimento 

mesmo. Mas, paradoxalmente – como, aliás, costumam constituir-se os 

sentimentos –, o terror do mysterium tremendum apresenta, ao mesmo tempo, 

uma fascinação, um enlevo que atrai. Ainda como mistério, já que a suprema 

realidade de Deus se encontra fora da compreensão racional, o mysterium 

fascinans coloca-se ao homem como uma segunda e simultânea natureza da 

divindade. O sagrado, assim, sublime-terror que envolve o homem e lança 

sobre ele suas luzes e trevas, assume uma noção muito diferente da que vimos 

com Eliade. Em Otto, o sagrado é renomeado e passa a se chamar numen. 

Numinosa é sua irrupção no “halo de existência” do homem, irrupção que o faz 

se sentir existência criada. Mais que isso, existência criada e pecadora, caída, 

impura e indigna da visão de Deus. Aqui observamos um desdobramento 

importante no pensamento sobre o numen e a relação que estabelece com o 

homo religiosus. Dissemos que o fascínio do sagrado é grande como seu 

terror, e que frente a ele o homem se encanta e atemoriza; pois, além da 

condição de criatura e de pecador que experimenta, o homem exclama a Deus 

para que este não deixe o pecado passar despercebido (OTTO, 1969, p. 83). 

Há, aqui, um sentimento imediato e involuntário de reflexo da alma, toda uma 

subserviência ontológica nesta relação, que o cristianismo foi capaz de explorar 

em sua ética de queda e redenção. Ainda tratando do sentimento do sagrado, 

veremos brevemente como este se articula em práticas de redenção e 

expiação da consciência, para logo após retornarmos às imagens simbólicas 



26 
 

de elevação que caracterizam, sobretudo em nosso poeta, a dinâmica da 

transcendência. 

 

 É necessário entender que, na esfera do numinoso, o sentimento de 

desvalorização que o homem se autoinflige – involuntariamente – possui um 

caráter muito diverso daquele que poderíamos apontar nas faltas morais. 

Porque o sentimento de criatura, não sendo uma consciência da transgressão 

de normas morais, assume o pecado como esfera bastante particular da 

existência, como uma falta extremamente essencial. Tem-se, nesse sentido, a 

consciência da profanidade absoluta. Contrapondo profanidade ao numen, Otto 

desenvolve uma análise do mecanismo de queda e redenção que o espírito 

humano encontra para sair da assoladora condição de criatura. Para isso, 

refina a oposição entre sagrado e profano, dando ao primeiro termo o nome de 

sanctum, o valor numinoso que se contrapõe ao valor não-numinoso do estado 

de criatura. “Il apparâit alors comme le sentiment de quelque chose qui exige 

un respect incomparable et en quoi l'on doit reconnaître la valeur objetive 

suprême” (p. 84). Sanctum é a hierofania experimentada pelo homem no fundo 

de sua alma. Por que reforçar tanto essa diferença entre sentimento e valor 

moral? Porque, como o próprio teólogo aponta mais à frente, o sanctum é a 

base da transcendência, por não se tratar de um valor moral, mas existencial. 

“La transcendance représente en effet une énontiation relative exclusivement à 

l'être et non à le valeur” (p. 84-85).  

 Para ultrapassar essa condição sem valor que o ser humano tem face ao 

numen, Otto indica os procedimentos frequentemente utilizados, especialmente 

na religião de YHWH. Há, aqui, a necessidade de o homem encontrar uma 

garantia contra a cólera divina – o terror do mysterium tremendum -, que o 

permita, mesmo em sua profanidade, se aproximar do sagrado, e esta surge 

como consécration, “un procédé par lequel celui qui s'approche du numen 

devient lui-même momentanément numineux, perd son essence profane et 

devient apte à entrer em relation avec le numen” (p. 87). A consécration, uma 

das formas de propitiation (respectivamente consagração e 

propiciação/proteção), tem a característica de ser atribuída ao corpo profano 

que se aproxima do numen pelo próprio numen. É assim que o profano 

consegue se aproximar do sagrado, compartilhando momentaneamente de sua 



27 
 

sacralidade. Otto prossegue e apresenta ainda outra forma de propiciação, 

agora mais profunda: a expiação, prática mística por excelência, na qual há o 

desejo de suprimir os obstáculos da profanidade inerente ao ser-criatura, 

aproximando-o do numen. Aqui, entretanto, essa aproximação do sagrado se 

dá por uma propiciação derivada da própria criatura profana, de suas práticas 

religiosas e redenção. Já reorientando nosso texto para o estudo das imagens, 

o autor lembra que a expiação se apresenta pelas imagens de lavar: “lavou-se 

no sangue no Cristo”, lavagem simbólica através do Batismo, etc. Vale notar, 

ainda, que a necessidade de expiação, segundo Otto, nunca foi levada tão a 

sério quanto no cristianismo. Por isso esta é a religião mais perfeita, conclui. 

 

Tempo e transcendência 
 
 Jorge de Lima, em Tempo e Eternidade (1935), ao lado de Murilo 

Mendes vai “restaurar a poesia em Cristo”. Importante notarmos desde já que 

essa frase representa um projeto declarado, um objetivo visado ao longo de 

todo o livro. Projeto, intenção, diretividade mesma que se exprime em poesia, 

sobretudo quando o poeta, personagem da porção limiana desse livro, clama 

aos céus por salvação. Se até aqui vimos o sagrado como a presentificação no 

espaço de uma atualização do tempo, ou ainda como um sentimento baseado, 

sobretudo, na relação divindade-homem, tentaremos agora compreender que 

implicações esses fatores apresentam quando reunidos. O objetivo será 

estabelecer o desenvolvimento – sempre recursivo e imbricado ao longo da 

história – que o homo religiosus atribui à compreensão do sagrado, mesmo nos 

momentos e esferas de ação em que compreensão não seja a palavra precisa. 

Assim, por exemplo, poderemos ver o que a jornada pelo Altíssimo tem de 

relação com a experiência do tempo, para além das explicações epidérmicas 

que a própria tradição religiosa – em nosso caso, a católica – apresenta. 

 

 Dado que a dinâmica religiosa possui movências diversas, a conjunção 

dos procedimentos e crenças instaura um sentido complexo na vivência do 

sagrado. O tempo, esse devir que traz a morte ao homem – ou leva-o a ela – 

assume posição central para o imaginário. Notemos, inclusive, essa ironia 

involuntária de nossas palavras: o tempo assume posição de centro. É nesse 



28 
 

sentido que teremos em toda a literatura sobre o simbolismo, bem como na 

fenomenologia de um Heidegger, por exemplo, o tratamento do tema temporal. 

O correr do tempo, sua experienciação, rompe a lógica do tempo mítico, do 

tempo das origens ao qual nos referimos brevemente. Porque no tempo mítico 

há o ciclo e o retorno, a atualização do tempo das origens a cada momento da 

história; retorno este que renova a vida e permite sua fortificação para a vinda 

de mais um período. 

 Quando a tradição ocidental se consolida, embasada sobretudo na 

perspectiva messiânica do cristianismo, o tempo mítico é aparentemente 

rompido. Essa colocação do homem num tempo fragmentado e sob a sombra 

de um Deus único, paradigma das religiões judaica e cristã, tem suas raízes já 

no zoroastrismo persa e influencia o Ocidente de tal maneira que, descrevendo 

o herói ocidental, seríamos capazes de compreender o espírito de nossa 

cultura. Joseph Campbell, entretanto, já o fez: “o típico herói ocidental é uma 

personalidade e, por isso, necessariamente trágico, condenado a ver-se 

enredado seriamente na agonia e mistério da temporalidade” (2004, p. 195). 

Rompida a perspectiva de tempo mítico cíclico, renovável, a mente se orienta 

para outra direção; o tempo passa a ser uma linha que parte de um ponto no 

passado rumo a outro, no futuro. Por exemplo, o pensamento que se extrema 

em evolucionismo positivista, no século XIX, é apenas uma erupção dessa 

tendência ocidental. O que importa guardarmos é a semelhança de análise que 

a ideia de mistério e agonia da temporalidade apresentam. Vimos em Otto que 

o mysterium é terror e fascinação ante a divindade; com Campbell, que o 

mistério e o terror são frutos de um acontecimento. Este acontecimento 

precipitador do terrível é aquele que, na história cristã-ocidental, podemos 

entender como Queda. “Um obscuro e ainda não esclarecido problema na 

história da ruptura entre os dois mundos envolve a figura persa de Zoroastro e 

a origem de sua mitologia progressista, orientada eticamente e estritamente 

dualista que, no que diz respeito a seu espírito, está do lado ocidental do 

divisor de águas cultural” (CAMPBELL, 2004, p. 196). Embora o problema das 

origens desse dualismo mitológico fuja ao objetivo de nosso texto, a 

consideração de sua existência é fundamental. Quando o Tempo surge na 

Criação, criando outro plano de realidade e vivência, a Eternidade não é mais a 

única esfera ontológica. Deus, na Eternidade fora do Tempo, ainda é a 



29 
 

Totalidade buscada, e seu Reino é o de outro mundo, o Paraíso. Mas a 

inserção do homem no segundo mundo, no tempo, impede-o de se diluir ou se 

integrar. O tempo é, acima de tudo, ruptura da felicidade. 

 Nosso poeta percebe e sente, Na carreira do vento (1959, p. 388), que 

 
Lá vem o vento correndo 
montado no seu cavalo. 
Nas asas do seu cavalo 
vem um mundo de vassalos. 
vem a desgraça gemendo, 
vem a bonança sorrindo, 
vem um grito reboando, 
reboando, reboando. 
 
[...] 
 
Lá vem o vento correndo, 
os séculos correndo atrás. 
Lá vem um grito de Deus 
e um grito de Satanás. 
Ligando um grito a outro grito 
vem o vento reboando, 
reboando, reboando. 
 
Lá vem o vento reboando 
com seus cavalos-motores 
voando nos aviões.  
Lá vem progresso, poeira, 
carreira, velocidade. 
Lá vem nas asas do vento, 
o lamento da saudade 
reboando, reboando. 

 

O ritmo forte deste poema, sua cadência e repetição, fazem com que a 

imagem do vento se una a uma continuidade. Há progressão temporal aqui, em 

seu enunciado e enunciação. “Montado no seu cavalo”, o vento repete o correr 

do tempo, encarna-o, conjuga-se com ele. Se o vento é como o tempo – “O 

vento é o ar em movimento”, dizia-nos um programa infantil da TV Cultura - seu 

cavalo é a própria temporalidade. “Voltaremos a encontrar, a propósito do grito 

animal, este aspecto ruidoso da teriomorfia. O galope do cavalo é isomorfo do 

rugido do leão, do mugido do mar e do dos bovídeos” (DURAND, 2001, p. 79), 

e o próprio cavalo é “símbolo do tempo” (DURAND, 2001, p. 78). Esse ruído 

teriomórfico a que Durand se refere é a “fala” do tempo, seu discurso de 

perseguição. No Regime Diurno das Imagens, sobre o qual falamos 



30 
 

brevemente no capítulo anterior, a postura heroica de embate e antítese 

mobiliza-se pela fuga ao tempo e à morte. O tempo, nesse regime, apresenta-

se sob as formas teriomórficas, nictomórficas e catamórficas, todas tendo sua 

valorização negativizada, às quais os símbolos ascensionais, espetaculares e 

diairéticos vêm se opor. 

 Mas não há oposição em Jorge de Lima, ainda. O progresso, esse 

animal catamórfico que degenera a Eternidade de Deus, corre com poeira e 

barulho, imprimindo no poeta o lamento de saudade pelo Paraíso perdido. Vale 

a pena, aqui, mencionarmos outro poema em que o ruído surge também como 

negatividade; é O clamor que não pára (p. 395): 

 
- Que clamor é esse que não pára. 
que vem de cima, 
que não pára? 
- Sabei: é o progresso que não pára. 
 
- O progresso é lá de baixo, 
esse clamor é de cima. 
Que clamor é esse que não pára? 
 
- Sabei, é a muralha do horizonte 
que se vai desmoronando, 
são as pirâmides do Egito 
que o mar está solapando. 
É o progresso que não pára. 
 
Essas forças vem dos lados, 
o grande clamor é de cima. 
 
- Que clamor é esse que não pára 
que vem de cima, que não pára? 
- Sabei: - é o mar que está retirando 
os ossos dos santos poetas. 
São os homens neles tocando 
de repente despertando. 
 
- Que clamor é esse que não pára? 
- Sabei: são as coisas se formando. 
- As coisas não são reais 
e esse clamor é profundo. 
 
- Sabei: é o Marceneiro trabalhando, 
é vossa mão escrevendo, 
é o sol que está se queimando, 
os mistérios se acabando, 
o fim de tudo chegando. 
 
- Que clamor é esse que não pára? 



31 
 

É a barca de Cristo andando. 
 

 Jorge de Lima insere na busca de seu poeta – dele próprio, ao que 

sabemos – um drama. A estrutura dialógica do poema, a recorrência da 

pergunta que abre os versos e que instaura a dúvida e a busca pela fonte do 

som, todos esses elementos unem-se para compor uma clara cena dramática. 

A direção do clamor que se anuncia antes do início do poema é, 

imediatamente, identificada: vem de cima. A essa primeira certeza a voz do 

interlocutor se contrapõe, trazendo a possível fonte de clamor para baixo, para 

o progresso. Alto e baixo, grave oposição binária que as teorias estruturalistas 

poderiam apontar, ganham aqui o caráter de oposição semântica. Claro que a 

oposição enquanto relação, que se encontra ao longo do poema, é importante 

a ponto de contrapor cenários mentais distintos. Por um lado, a visão das 

coisas do mundo, progresso e avanço histórico (“as pirâmides do Egito/ que o 

mar está solapando”); por outro, a visão – e audição – do que está para lá do 

tempo. O clamor é mais que um ruído. É súplica, uma quase convocação. Na 

tensão entre os interlocutores, o poeta parece apontar para o alto enquanto 

ouve o clamor, ao passo em que aquele com quem conversa – talvez o mesmo 

poeta? – aponta para o mundo ao redor e observa o tempo passar. Clamor 

vindo da eternidade, ruído vindo do tempo. Sendo o tempo. Nas duas últimas 

estrofes essa distinção alto/baixo se esclarece: o correr do tempo se apresenta 

como trabalho, escrita, o sol se queimando, mistérios findando e o fim, 

também, chegando. Ouvindo o clamor da Eternidade, o poeta passa a enxergar 

no mundo um contrapeso: “a barca de Cristo andando”. 

Considerando esse balanço entre mundo e transcendência, podemos 

enfim compreender o que alto/baixo como oposição semântica vem significar. 

Mais que puramente relacional, essa oposição faz circular uma série de 

conteúdos imaginários semanticamente carregados, numa relação de 

“estruturalismo figurativo”, como ensina Durand. Se a ânsia pela Eternidade, 

que encontra ressonância no clamor que não para, eleva os desejos do poeta, 

sua inserção no mundo profano, no “século podre” que Jorge de Lima vai 

lamentar, também exerce uma atração. Isso porque o tempo histórico é 

inserido na lógica cristã, com o correr da história indo desde a Gênese até o 

previsto Juízo, e segue paralelo ao desejo de transcendência mística limiana. A 



32 
 

busca pelo alto, a escalada ascensional, ativa as imagens diurnas que pouco 

acima referimos. Contra a queda – a Queda, no caso cristão – se constelam as 

imagens de elevação, chegando ao limite na imagem da cruz que, no curso da 

história católica, aparentemente perde sua função de escada para representar 

um episódio específico na história da Criação. Mas o sentido primeiro de um 

símbolo não se perde, e a cruz vai sempre ligar o homem ao sagrado. De todo 

modo, essa ideia de “episódio específico na história da Criação” é um momento 

no trajeto da “barca de Cristo”: paralelamente à busca ascensional está o 

tempo histórico da Criação, que une todas as criaturas e acontecimentos em 

um mesmo grande plano. O de Deus. 

Em O mito do eterno retorno (1981), Eliade nos fala da hierofania do 

tempo. A encarnação do Verbo, a teofania que foi Jesus dentro do tempo 

histórico, faz praticamente abolir a lógica cíclica da renovação – o eterno 

retorno – em favor de uma valorização do Tempo enquanto ontogênico, ele 

próprio preenchido de significado. Linear, a história da Criação transforma 

História em epifania. Ainda que Jorge de Lima busque a Eternidade mais do 

que tudo, sua agonia no Tempo é inocultável, nesse primeiro momento. Ele 

“tinha medo de largar, de uma vez por todas, o tempo pela eternidade. Nesse 

sentido, Tempo e Eternidade [...] é um livro de transição. Jorge de Lima ainda 

não se havia entregue completamente aos desígnios de sua inspiração ou, 

como ele diria, ao sopro de seu Anjo-da-Guarda” (BANDEIRA, 1959, p. 84). 

A vivência do e no tempo, que é natural para a tradição cristã, não se 

encontra consolidada nesse Jorge de Lima voador. Voltaremos à imagem do 

vôo e das asas, em breve. Antes, voltemos a Eliade; o romeno adverte, quando 

trata da Grande Ilusão – do tempo e da profanidade - que: “[...] em última 

instância, a Grande Ilusão cósmica é uma hierofania [...] [Compreendendo 

isso,] viver no Tempo não é, em si, uma ‘má ação’: a ‘má ação’ é acreditar que 

não existe nada fora do Tempo” (1991, p. 87-88). E continua: “Não somos 

devorados pelo Tempo porque vivemos no Tempo, mas porque acreditamos na 

realidade do Tempo e, assim, esquecemos ou desprezamos a Eternidade” (p. 

88). O interlocutor de O clamor que não para parece direcionar, pouco a pouco, 

a atenção do poeta para o mundo histórico, enquanto o Tempo se consolida 

como via possível para o peregrino da Eternidade, por mais paradoxal que isso 

pareça. 



33 
 

 

Fundamental para compreender a noção de misticismo, o tempo na 

tradição cristã não assume, historicamente, o sentido que tem para nós, hoje. 

Nem mesmo a ideia de Juízo Final, crença viva em qualquer messianismo 

contemporâneo, parecia demorar a chegar. Até o século XV – e mesmo até o 

XIX -, era inconcebível para a mente cristã pensar num tempo de longa-

duração para a existência da humanidade. De acordo com a tradição (São 

Justino, do século II, Santo Agostinho em A cidade de Deus) o tempo da 

criação equivalia a 1000 anos para cada dia da Gênese (DELUMEAU. 2003, p. 

62-63). Jorge de Lima é místico quando deseja o “pulo para a transcendência”, 

mas radicalmente cristão quando nos fala da revolução do Cristo, da qual “as 

outras revoluções sociais sejam elas quais forem, francesa ou russa, serão 

unicamente minutos dentro dessa eterna revolução, que só terminará no dia do 

Juízo Final” (1959, p. 96). 

A quebra da circularidade temporal que a inserção da História como 

elemento-chave promove, entretanto, assume um curioso paradoxo. Cf. Eliade:  

 
Ora, a noção de ‘salvação’ apenas retoma e completa as noções 
de renovação perpétua e de regeneração cósmica, de 
fecundidade universal e de sacralidade, de realidade absoluta e, 
finalmente, de imortalidade, todas noções que coexistem no 
simbolismo da Árvore do Mundo (1991, p. 163) 

 

 No simbolismo da Cruz, portanto. Nossa insistência nesse aspecto do 

tempo para a tradição escatológica cristã tem sua razão de ser. Por mais que 

Jorge de Lima fuja a uma compreensão consciente – ao menos em Tempo e 

Eternidade -, tal historicização da realidade religiosa é base para a ideia de 

misticismo e para as futuras imagens de profecia, que já despontam ao fim 

desse livro e se vão consolidar em A Túnica Inconsútil. Por ora, retenhamos a 

pouca inclinação de nosso poeta para a aceitação do tempo como realidade 

possível, como no poema Aceito as grandes palavras: 

 
[...] 
 
Aceito os dias com seus cinemas, seus bondes, 
seus flirts, suas praias de banho, sua atualidade. 
Mas deixai-me ver no meio dessa conturbação 
o que está acima do tempo, o que é imutável. 



34 
 

Senhor, estou cansado, quero descansar. 
 

 Vemos claramente que o tempo é angústia e cansaço, do qual o poeta 

se esforça por escapar. Em A concepção cristã do tempo, artigo de Germano 

Pattaro incluso na obra organizada por Paul Ricoeur, As culturas e o tempo 

(1975), sabemos que para os cristãos, a Ressurreição de Cristo  

 
é o momento determinante no qual é vencido o antigo aiôn e, 
embora conservando a sua identidade temporal, assinala o 
início do novo aiôn [...] Tão conscientes estavam os primeiros 
cristãos desse fato que a realidade da Ressurreição constituía 
para eles um tema ligado fundamentalmente à fé e não à 
esperança [...] Se o futuro, e não o passado, fosse o ponto em 
torno do qual gravita o tempo para os cristãos, então a 
esperança possibilitaria o acesso à Salvação esperada, o que 
resultaria numa história cujos kairoi remeteriam a um kairos 
último, ao kairos messiânico que, pelo próprio fato de ser o 
último, transformaria o tempo da espera em um tempo despido 
de significação ao longo de todo o seu curso. Se, ao contrário, 
a esperança encontra sua base na fé, proclama que o passado 
de Cristo jamais está ausente na moldura do tempo e afirma a 
sua certeza de que ele é kyrios de todo o futuro (PATTARO, p. 
215) 

 

 Importante sabermos disso porque, a partir do Cristo, a concepção 

judaica de tempo como história divina sofre um abalo. Se antes do Novo 

Testamento temos a história sob o aspecto de Criação, orientada para a vinda 

de um Messias e o reconhecimento do povo eleito, depois dele isso se atualiza 

e “se descobre ser secundária a duração do tempo de espera”. Talvez por isso 

Jorge de Lima não se sinta tolhido pela aceitação do tempo como realidade 

divina: mesmo aceitando a realidade histórica pós-Cristo, a espera necessária 

pelo Juízo, nosso poeta joga com a duração do tempo profano. Não importa 

tanto, para ele, o tempo que a história vai demorar para alcançar o fim. Depois 

da vinda de Cristo – e com a certeza de sua volta – Jorge de Lima tem todo o 

direito de buscar meios instantâneos de transcender ao tempo decaído. Afinal, 

Cristo restabelece ao Homem uma condição já não tão ruim quanto a da 

Queda, e é permitido a ele, agora, homem-poeta-cristão, buscar a Eternidade 

pelo meio mais sagrado que encontra no século, a poesia. Ele está preocupado 

com o tempo, canta suas dores, mas além da libertação final pelo Juízo crê que 

há transcendência meta-histórica, mesmo que fugaz. A partir da exegese 



35 
 

neotestamentária há “a influência de uma outra concepção do tempo, que 

parece atribuir menor significado ao futuro em benefício de uma concepção 

espacial da história” (PATTARO, 1975, p. 203). Eis, aqui, o alto como outro 

lugar, longe do tempo e próximo de Deus. Eis a transcendência por meio da 

elevação. 

 

As imagens ascensionais 
 

 Além do clamor que vem do alto, direção nitidamente fixada, Jorge de 

Lima observa as alturas também com outros semantismos. Porque se Deus e a 

Eternidade se encontram nos céus, dimensão inalcançável ao homem 

(ELIADE, 1977), ao alto também se erigem imagens de diferentes nuances. A 

ele vai a escada xamânica, de degraus iniciáticos, como também o percurso 

místico de ascetismo e purificação. As imagens que Tempo e Eternidade 

apresentam assumem quase que uma trajetória clara: à angústia inicial do 

tempo profano, que já citamos e que é, até metade do livro, o tom principal, 

vem substituir uma constelação de imagens que, ainda que ascensionais, se 

profanizam. 

 Na esteira de Bachelard, Gilbert Durand aponta as diferentes 

valorizações que as imagens ascensionais podem apresentar. Se, por um lado, 

elas indicam o impulso rumo ao sagrado, o caminho que liga chão a céu é 

capaz de assumir diversas posturas éticas. Daí que, além de direção do 

sagrado, a verticalidade também se liga à direiteza moral, à hierarquia – 

política monárquica, litúrgica ou militar -, ao monoteísmo e às práticas de 

elevação que entrelaçam pureza, castidade, moral e santidade. Jorge de Lima 

busca Deus nas alturas, mas também busca elevar sua visão e seu próprio ser. 

É bastante do aspecto ascético – mesmo que não litúrgico e monástico – que o 

poeta se aproxima. 

 Para que notemos isso basta retomarmos o poema em que, mesmo 

aceitando a vida “com seus flirts”, encontra-se no poeta a angústia e a ânsia 

pela elevação. Como à dominante postural se vinculam as imagens heroicas, 

estrutura simbólica da antítese polêmica, podemos observar em Tempo e 

Eternidade diversos momentos em que a resolução de uma oposição de forças 

só é possível pelo conflito. “Semanticamente falando, pode-se dizer que não há 



36 
 

luz sem trevas enquanto o inverso não é verdadeiro: a noite tem uma 

existência simbólica autônoma. O Regime Diurno da imagem define-se, 

portanto, de uma maneira geral, como o regime da antítese” (DURAND, 2001, 

p. 67). Claramente sujeita ao Regime Diurno da Imagem, a ética inicial do livro 

é inequívoca: “Capitão-mor que noite escura!/ Uivam molossos na escuridão” 

(LIMA, 1959, p. 383). Noite densa e negativa, que retorna em muitos dos 

poemas iniciais: “A noite desabou sobre o cais/ pesada, cor de carvão./ 

Rangem guindastes na escuridão/ [...]/ Capitão-mor que noite escura/ desabou 

sobre o cais/ desabou nesse caos!” (p. 384-385) e “Dentro da noite, da 

tempestade/ a nau misteriosa lá vai” (p. 386). “Numa noite longínqua eu 

acordei/ com o tremendo rumor da ventania” (p. 389) e, novamente, “A noite 

desabou sobre o cais/ pesada, cor de carvão./ Uivam cães na escuridão” (p. 

390). Vale ressaltar que todos esses versos pertencem a cinco diferentes 

poemas, nos quais ainda surgem imagens de navegação, sobre a qual 

falaremos mais à frente. Sendo o início do livro composto como uma unidade 

narrativa – o que percebemos pela repetição de versos rítmica e 

semanticamente gêmeos -, Tempo e Eternidade abre como uma jornada 

iniciática. Contra as trevas, porque todo desejo de luz leva a esse tipo de 

simbolismo: uma jornada iniciática de elevação. 

 No poema O navio viajando (p. 385), terceiro do livro, lemos que 

 
Entre o mar e a terra viajo há séculos, 
sem encontrar céu, sem encontrar céu. 
Mas tenho a ânsia desse país. 
Minha caravela não pode voar, 
não pode subir, 
não pode subir. 
O plano do mar já está dividido. 
Há muitos selvagens nas ilhas famintas, 
os cais são escuros, há muitos escravos 
nas pátrias selvagens. 
Os degredados para onde vão? 
Minha caravela não pode voar, 
não pode subir, 
não pode subir. 

 

 Eis o primeiro poema que contrapõe ativamente o desejo ascensional à 

noite/queda negativa. Por seu claro e direto discurso enunciativo, não 

repetiremos os significados das imagens limianas com um vocabulário crítico. 



37 
 

Contentemo-nos com sublinhar, apenas, a estreita relação entre as paisagens 

terrenas/profanas – como em “os cais são escuros” – e a carga semântica da 

noite, seja no escuro da tempestade ou na pele negra dos “muitos escravos”. 

Símbolos catamórficos e nictomórficos, recorrentes e imbricáveis, fazem 

compor o plano imaginário ao qual o poeta se contrapõe. No poema seguinte, 

A mão enorme (p. 286), teremos quase que uma continuação do anterior: 

 
Dentro da noite, da tempestade, 
a nau misteriosa lá vai. 
O tempo passa, a maré cresce, 
o vento uiva. 
A nau misteriosa lá vai. 
Acima dela 
que mão é essa maior que o mar? 
Mão de piloto? 
Mão de quem é? 
A nau mergulha, 
o mar é escuro, 
o tempo passa. 
Acima da nau, 
a mão enorme 
sangrando está. 
A nau lá vai. 
O mar transborda, 
as terras somem, 
caem estrelas. 
A nau lá vai. 
Acima dela 
a mão eterna 
lá está. 

 

 A nau misteriosa, da qual não se sabe o nome, “que não se lê na 

escuridão” (p. 384), navega no passar do tempo sob a mão enorme maior que 

o mar. Duas imagens, aqui: o mar, como totalidade latente – voltaremos a isso 

ao tratar da ilha como fundação -, vincula-se à trajetória da nau, compondo 

com ela uma viagem que, feita de elementos antagônicos – nau/mar -, se 

sustenta. Por outro lado, acima, a mão enorme de Deus, que situa a Eternidade 

no plano superior, longe do que entenderemos, alguns poemas à frente, como 

a “barca de Cristo”. Note-se, também, que “o vento uiva” como vem “correndo, 

montado no seu cavalo”. Ao tratar das manifestações ascensionais, 

especialmente em suas características hierárquicas do monarca-juiz, Durand 

ensina que “o cetro encima a sua autoritária verticalidade com uma ‘mão da 

justiça’ ou uma ‘flor-de-lis’, atributos nitidamente fálicos” (2001, p. 138). Em tal 



38 
 

autoridade – e autoritarismo – ascensional confundem-se os atributos de 

soberania e virilidade, pureza e retidão. Assim, a mão muitas vezes apresenta 

todo o semantismo do poder de elevação. Alto, escada, asa, mão; todas 

imagens que se conjugam no vôo, como no poema Pelo vôo de Deus quero me 

guiar (p. 386-387), do qual citamos um trecho: 

 
[...] 
Ando naufragado, 
ando sem destino. 
Pelo vôo dos pássaros, 
quero me guiar. 
Quero Tua mão 
para me apoiar, 
pela Tua Mão 
quero me guiar. 
Quero o vôo dos pássaros 
para navegar. 
[...] 

 

 Direto ao antropólogo, vemos que o  

 
instrumento ascensional por excelência é, de fato, a asa, de 
que a escada de mão do xamã ou a escadaria do zigurate não 
é mais que um sucedâneo grosseiro. Esta extrapolação natural 
da verticalização postural é a razão profunda que motiva a 
facilidade com que as fantasias voadoras, tecnicamente 
absurdas, são aceitas e privilegiadas pelo desejo de angelismo. 
O desejo da verticalidade e da sua realização até o ponto mais 
alto implica a crença na sua realização ao mesmo tempo que a 
extrema facilidade das justificações e das racionalizações. A 
imaginação continua o impulso postural do corpo. Bachelard, 
depois dos xamãs místicos, viu muito profundamente que a asa 
é já um meio simbólico de purificação racional. Donde resulta 
paradoxalmente que o pássaro não é quase nunca visto como 
um animal mas como simples acessório da asa (DURAND, 
2001, p. 130-131) 

 

 Por toda a fase religiosa de Jorge de Lima, e mesmo depois, as asas e 

alturas desempenharão papel importante. Mais à frente, já não estritamente 

vinculada a uma ética racional e purificadora no sentido ascético, as imagens 

da ascensão estarão relacionadas a uma visão profética e a um papel do poeta 

enquanto elo. Não nos adiantando, entretanto, voltemos à busca angustiada 

pela pureza. Em O poeta perdido na tempestade (p. 389-340) temos o primeiro 

núcleo de entrega, de arrebatamento frente à voragem de Deus: 



39 
 

 
Numa noite longínqua eu acordei 
com o tremendo rumor da ventania. 
Que é isso, meu Deus? Olhei o céu, 
e o vento forte me ensopou de chuva. 
Vinha com o vento um bruaá de vozes. 
Donde vinham essas vozes eu não sei. 
O meu navio se perdeu e entrei 
na mais negra confusão do mundo. 
A tempestade, Senhor! A tempestade 
com a vossa força arrebatava o mundo. 
Eu era pequenino ante a violência, 
ante o choque brutal da vossa ira. 
Eu não podia me ajoelhar, Senhor, 
eu só podia cair e eu caí. 
Fui arrastado pela vossa força 
como aspirado pelo vosso hálito. 
A tempestade, Senhor! A tempestade, 
mais do que a tempestade, a vossa ira, 
a vossa majestade, a vossa face. 
Eu não podia ver a vossa face! 
As trombetas soaram: homens e árvores, 
bichos e águas pelos ares densos 
foram arrancados pela grande força. 
No espaço eu divisei o medo bruto 
dos cavalos caídos na voragem, 
as crinas reluzentes, desgrenhadas, 
e seus torvos relinchos pelos ares. 
Vi as folhas das plantas como loucas 
se agarrando nos galhos decepados. 
Até o próprio vento tinha medo, 
Uivando, uivando como um jaguar. 
Lá embaixo era uma gota, gota apenas 
o mar, o grande mar, o imenso mar. 
E toda a humanidade, todas as feras 
no horror supremo dessa confusão, 
o instinto de viver perdendo então 
nem homens e nem feras eram mais, 
eram qualquer coisa além da vida, 
além da morte, além da morte. 
Eu queria encontrar os meus sentidos, 
eu queria encontrar-me e não podia. 
Eu não podia me ajoelhar, Senhor. 
Eu só podia cair. Vós não deixastes. 

 

 “Tremendo rumor da ventania”, vento e “um bruaá de vozes”, a força do 

que se transforma em tempestade, toda a narrativa do poema encaminha o 

leitor – e o poeta navegante – para a irrupção da face majestosa de Deus, para 

o horror e a violência desse acontecimento. Já notamos como Otto classifica as 

formas de manifestação do sagrado, de modo que agora daremos espaço a 



40 
 

palavras do próprio Jorge de Lima, em seu diário íntimo às portas da morte, de 

1953: 

 
Não é o santo, o homem da Graça, o poeta místico, mas a 
criatura decaída diante de Vossa Presença, o temor diante da 
Majestade, o que se julgava só nos momentos de desgraça, 
sem no pecado Vos enxergar, ausente de Vós, Senhor: eu 
indigno da imortalidade que recusei e de Vós que para mim 
inclinais Vossa Face, perante quem os Anjos velam, com as 
suas asas, as suas frontes luminosas; cegai-me Senhor, para 
que eu possa contemplar o mistério que sois Vós, Senhor 
(LIMA, 1959, p. 162) 

 

 Pela profusão de imagens e simbolismos que rondam o poema e essa 

última citação, guardemos algumas ideias reunidas em núcleos semânticos. 

Para o alto estão convergindo todas as imagens, desde o vento e a tempestade 

– que arrancam nau e criaturas rumo ao espaço – até a face luminosa dos 

anjos de Deus. Na noite é que se dá a tempestade, anúncio da chegada do 

Senhor, e é dela que a Majestade arranca seus seres, permitindo sua salvação. 

Notemos, por exemplo, que o vento – cujo sentido profano e temporal já 

assinalamos –, e os cavalos caídos na voragem, com suas “crinas reluzentes, 

desgrenhadas/ e seus torvos relinchos pelos ares” fazem convergir muito bem 

tanto as imagens teriomórficas, das quais o cavalo é um exemplo, quanto as 

catamórficas, em sua queda dentro da tempestade. 

Unindo poema e diário, atentemos para o horror nas exclamações 

quando o poeta diz “Eu não podia ver a vossa face!”. Assim como a mão, por 

uma sequência de derivações e contiguidades semânticas – “Se os esquemas 

verticalizantes [...], no macrocosmo natural, vão dar à valorização do céu e dos 

cumes, vamos verificar que no microcosmo do corpo humano ou animal a 

verticalização induz várias fixações simbólicas de que a cabeça não é a menor” 

(DURAND, 2001, p. 141, grifo nosso) – temos na cabeça e na face também 

uma simbólica da elevação. Mais, citando uma análise de Victor Hugo, 

conhecemos o sentido da face como “símbolo da elevação orgulhosa, da 

individuação para além do rebanho dos irmãos e em face da própria pessoa 

divina”, sendo esta tão frequente que nos permite falar em um “complexo da 

fronte” (DURAND, 2001, p. 142). Não cremos poder levantar um complexo da 

fronte, em Jorge de Lima, mas certamente sua recorrência nos aspectos 



41 
 

frontais e majestosos do sagrado – todos simultâneos -, desde Deus até os 

anjos, reforçam um complexo de elevação, do qual a tradição mística cristã e a 

cultura platônica ocidental não se esquivam. 

Ainda como derivação do impulso ascensional, e para reforçar sua 

imagística, à escada, à asa, à mão e à cabeça vem se unir o anjo, ele próprio 

ser de elevação e potência. Se o pássaro é apenas um acessório que dá razão 

à asa, a extrapolação dessa ideia nos leva ao anjo, porque articula em sua 

imagem tanto a ascensão quanto a leveza, pureza celeste e potência militar. 

“De tal modo que podemos dizer, enfim, que o arquétipo profundo das fantasias 

do vôo não é o pássaro animal mas o anjo, e que toda a elevação é isomórfica 

de uma purificação porque é essencialmente angélica” (DURAND, 2001, p. 

135). 

 Tanto sob a ótica da salvação que O poeta perdido na tempestade 

denota quanto no final de nossa passagem pelo diário de Jorge de Lima – 

“cegai-me Senhor, para que eu possa contemplar o mistério que sois Vós, 

Senhor” -, há imagens que se centram na função visual, articulando uma 

constelação muito importante: a visão transcendente, para a qual a cegueira 

assume papel essencial. Explicando essa aparente contradição, Durand nos 

diz que, no processo de eufemização da cegueira, o  

 
sacrifício do olho [...] é o meio de reforçar a visão e de adquirir 
a vidência mágica. Verificamos que a extrema valorização 
intelectual e moral do órgão visual traz como consequência a 
sua oblação, porque o órgão carnal sublima-se, e uma segunda 
vista, arquetípica no sentido platônico do termo, vem substituir 
a visão comum (2001, p. 154). 

 

 É assim, e por aí, que aos símbolos ascensionais vão se ligar os 

símbolos espetaculares – dos quais a visão é uma imagem. Em outros poemas 

encontraremos imagens de elevação, sobretudo referentes ao domínio verbal 

de ascender e elevar. Mas como desaguamos na luz e nos apontamentos 

sobre a visão e os simbolismos luminosos, indicaremos os poemas em que a 

ascensão faça mobilizar outras ideias, valências adjetivas particulares. Quando 

canta à Estrela, ó estrela!, Jorge de Lima se dirige à estrela morta, cuja única 

evidência é a luz que ainda chega a nós. Esvaziando desse corpo celeste suas 

características mais marcantes, já que a luz permanece apenas como 



42 
 

simulacro de uma antiga existência, o poeta louva a realidade transcendente 

como realidade total. “Da noite que vim/ pra noite que vou:/ Relâmpago de 

Deus – sou” (p. 394). Tal como raio, como flecha, o relâmpago aciona as 

altitudes e a vontade direcionada e reta. Durand já nos mostrou como o raio se 

articula às imagens de impulso e ascensão, mesmo que seu sentido parta dos 

céus rumo à terra. “Em óptica o raio luminoso é direto e direito em toda a 

acepção destes termos. A nitidez, a instantaneidade, a retidão da luz são como 

a soberana retidão moral” (DURAND, 2001, p.153). Instantaneidade que 

também atribui ao relâmpago a fugacidade, na qual se poderia encadear a 

leveza e pureza do espírito. Estas últimas noções ainda são encontradas no 

Sono e despertar do poeta (p. 396), que transcrevemos na íntegra: 

 
O meu nascimento me acordou, 
a minha morte me adormecerá. 
Tu levas um cadáver para onde amigo? 
A vida é cheia de guizos 
tapa os ouvidos dorme, dorme. 
Dorme, dorme, a noite é boa, 
o dia é oco como um guizo. 
A minha morte me adormecerá. 
O meu nascimento me acordou. 
Tu levas um cadáver para onde, amigo? 
 Sol, sê testemunha que o fim já chegou, 
 que a carne morreu, 
 que a alma está viva. 
 Antes de tu te extinguires, Sol, 
 olha o espírito continuando. 

 

 Jorge de Lima parece fechar nossa discussão sobre a vivência no 

Tempo e Eternidade. Se mais acima dissemos que sua angústia vinha do 

tempo, momento/vida em que busca a transcendência mística pela experiência 

da poesia, já aqui parece que ela encontra termo. Uma espécie de fim, ao 

menos, porque o poeta assume um discurso diferente da antítese polêmica que 

víamos até agora. Basta pensar que, poucos versos atrás, seria absurdo 

ouvirmos da boca desse cristão que “a noite é boa”. Aqui há uma espécie de 

integração ou, ao menos, uma eufemização dos valores negativos da noite. A 

vida profana, a “barca de Cristo”, a “nau misteriosa”, o tempo carnal 

necessariamente vivido pelo homem, antes da morte e do Juízo, esse pequeno 

período começa a ser aceito per se. Não pela sua validade própria, ainda, mas 



43 
 

pela sua nulidade essencial. Retomando um Eliade já citado, parece que Jorge 

de Lima compreende que “‘má ação’ é acreditar que não existe nada fora do 

Tempo” (1991, p. 88). Dessa forma, não acredita, e passa a olhar para a vida 

como uma passagem da alma eterna pelo espaço mundano da Criação. É 

possível que, após tanta angústia, oposição, desejo de elevação, tenha havido 

“a ruptura de nível que torna possível a passagem de um modo de ser a outro” 

(ELIADE, 1991). Atribuindo essa ruptura à própria ascensão, Durand nos diz, 

relembrando Bachelard, que a imaginação ascensional “é, assim a ‘viagem em 

si’, a ‘viagem imaginária mais real de todas’ com que sonha a nostalgia inata da 

verticalidade pura, do desejo de evasão para o lugar hiper ou supraceleste” 

(2001, p. 128). Uma viagem, a vida. 

 Em entrevista sobre Jorge de Lima e Invenção de Orfeu, derradeiro livro 

do poeta, César Leal menciona que o alagoano “está se referindo às belas 

imagens de vôo, asas e barcos das quais trata Dante em sua conversa com 

Catão, ao chegar ao Purgatório – cantos II e III” (COLARES; LUCHESI; 

TENÓRIO). Tendo trazido nossa mitocrítica até este ponto no qual já 

comentamos as “belas imagens de vôo, asas”, e tendo chegado a uma 

“ruptura” ontológica na qual Jorge de Lima se apresenta como poeta em 

mutação, entregue por fim à “viagem da vida”, passaremos agora às imagens 

do barco e da navegação. 

 

Águas, vagas, naus: complexo de Caronte, complexo de Orfeu 

 

 Através de seus poemas de fuga e elevação, Jorge de Lima singra o 

mar. As qualidades que a água apresenta, como bem mostrou Bachelard 

(2002), fluem por seu corpo semântico de maneiras variadas, dependendo das 

valências que se dão ao substantivo. Desse modo, já no primeiro poema de 

Tempo e Eternidade, ao qual retornamos, há o navio, e a água que nos 

importa, nesse primeiro passo, apresenta-se no poema seguinte (A noite 

desabou sobre o cais): é o “mar tenebroso”. 

 O poeta não conduz a embarcação mas, sendo poeta, conduz os 

homens. “Abancai-vos, meus irmãos”, diz à tripulação. E quando pergunta ao 

capitão-mor, na Distribuição da poesia, “onde é o Congo?/ Onde é a Ilha de 

São Brandão?”, busca imediatamente uma direção segura, sagrada e seca 



44 
 

para se orientar. É contra as águas que o navio vai se opor, e pelo navio é que 

a vida se metaforiza em viagem. Condutor de homens, como Cristo em sua 

barca, como Orfeu com argonautas, Jorge de Lima lança no início de sua 

jornada uma iniciação. Está atrás da ilha, contra o mar tenebroso das noites 

negras, e à ilha lança vistas como lança voz a Deus. Esse simbolismo vai 

reaparecer no Canto Primeiro de Invenção de Orfeu, intitulado “Fundação da 

Ilha”, obra máxima e final do poeta. No início de Tempo e Eternidade, 

entretanto, introduzindo sua fase propriamente religiosa, essa busca dá seus 

primeiros sinais, pouco a pouco criando condições para que o deságue na fase 

“hermética” de Invenção seja possível. 

 A “Ilha de São Brandão”, que surge como destino possível, é o arquétipo 

da ilha em uma mitologia cristã. A Navegação de São Brandão é um famoso 

romance que  

 
relata a viagem do santo irlandês e de seus companheiros a 
um além marítimo que é “uma terra dos bem-aventurados”. 
Uma versão anglo-normanda desse poema, datada de cerca 
de 1200, descreve essa terra como um lugar de todas as 
felicidades, onde não se conhece a fome, nem a sede, nem os 
excessos do calor e do frio, nem a doença, nem o sofrimento 
(DELUMEAU, 2003, p. 77) 

 

 Sintomático que a temática da navegação, com suas imagens de ilhas e 

tempestades orbitando a narrativa, encontre-se no início da jornada. Se Jorge 

de Lima vai em busca de Deus, vai, por isso mesmo, atrás de um significado 

para a existência. Para sua realização. “As águas não podem transcender a 

condição do virtual, dos germes e dos estados latentes. Tudo o que é forma se 

manifesta acima das Águas, desprendendo-se delas” (ELIADE, 1991, p. 152). 

Eis a razão de a nau percorrer o mar tenebroso, buscando ancoragem acima 

da condição disforme que são as águas primordiais. Ainda sobre os aspectos 

nictomórficos da água, vemos com Durand que a “água é epifania da desgraça 

do tempo, é clepsidra definitiva” (2001, p. 96) e que, sendo convite direto a 

morrer, “ofeliza-se”. Desse modo a água noturna, turva e pavorosa, exerce um 

efeito de atração que a nau de Jorge de Lima luta por contrariar. Procurando 

pela ilha, enfim, o poeta viaja pelo mar como quem atravessa o Aqueronte. Em 

torno das águas negras – obstáculo e desafio imposto ao homem – vão-se 



45 
 

organizar, por exemplo, os esforços do nadador, guerreiro das águas, e, por 

extensão, do navegador. “Para certas almas, a água é a matéria do 

desespero”, nos explica Bachelard (2002, p. 45). A água é o “elemento 

melancolizante” e, nas tempestades do poeta Lamartine, um “elemento 

sofredor” (BACHELARD, 2002, p. 94). 

 Em A água e os sonhos, o filósofo dos elementos desdobra essa 

angústia ante a água com uma indagação: “Não terá sido a Morte o primeiro 

navegador?” (p. 75). Sob certa perspectiva, a travessia na barca de Caronte 

pode não ser vista como a última viagem, mas a primeira. “O herói do mar é um 

herói da morte” (p. 76), e o herói é, por definição¸ aquele que aceita o embate 

contra as forças contrárias. Lançar-se intencionalmente em direção a algo, 

além de característica do impulso heroico é, por certo, um aspecto da viagem 

em si. Se esta for uma viagem nas águas, ainda mais: “A Morte é uma viagem 

e a viagem é uma morte. ‘Partir é morrer um pouco’” (p. 77). Curiosamente, 

para encontrar a terra é preciso se perder no mar, viajar contra o mau tempo e 

correr o risco do naufrágio. Lembremos Jorge de Lima: “Ando naufragado,/ 

ando sem destino/ [...]/ quero outro caminho/ para caminhar” (p. 387). 

Bachelard chega a indicar essa composição água/viagem/morte como um 

complexo de Caronte e Durand, quando o associa ao complexo de Ofélia 

resultante do “convite direto a morrer”, também o expande: sabendo que em 

sonhos relativos a afogamento é comum o “sentimento de incompletude que se 

manifesta por imagens de mutilação” (2001, p. 99), o antropólogo chega ao 

lógico complexo de Orfeu. E Orfeu é convocado a nosso texto, pelo texto de 

Jorge de Lima. 

 Há uma série de elementos que caracterizam, desde já, a jornada 

limiana como órfica, em seu sentido poético e religioso. Voltaremos a isso no 

próximo capítulo, mais detidamente. Aqui, contentemo-nos em observar que 

uma das semelhanças que Orfeu tem com Cristo é justamente o mergulho 

numa outra realidade, “paralela”, através da qual empreende uma missão. Mais 

importante que isso, neste momento, é o fato de que tal missão acaba por 

resultar em flagelo, em mutilação: Cristo crucificado ou Orfeu despedaçado, 

ambas as imagens indicam uma mudança de estado do ser. 

 



46 
 

É Baco, Orfeu [...],Cristo, os dois ladrões com os membros 
partidos [...]. todos heróis mutilados no decurso de uma paixão. 
Pode-se dizer que há um verdadeiro complexo agrolunar da 
mutilação [...], as personagens são enfermas, só têm uma 
perna ou são cegas de um olho e ‘lembram provavelmente 
mutilações iniciáticas’ (DURAND, 2001, p.307) 

 

 Tal mudança, “promoção ontológica” fruto de uma jornada de iniciação, 

situa o herói numa narrativa específica. Tendo como elemento central a 

navegação e a luta contra as águas, à procura de uma ilha, o poeta de Tempo 

e Eternidade abre o livro com a história de um batismo. Se a “imagem exemplar 

de toda criação é a Ilha que subitamente se ‘manifesta’ em meio às águas” 

(ELIADE, 1991, p. 151), o batismo configura-se como renascimento de um ser 

através de sua submersão/dissolução nas águas e sua posterior 

emersão/retomada da forma. Batismo é renascimento, como Jesus batizado 

por João Baptista, como o batismo pós-natal de toda criança cristã. O 

enfrentamento das águas negras, das tempestades, serve a Jorge de Lima e a 

seu personagem como um adversário a ser superado, rumo a uma elevação 

ôntica. A viagem nas águas, os complexos de Caronte, Ofélia e Orfeu, toda a 

constelação de imagens que se articulam em torno da intencionalidade heroica 

da nau que segue fazem reforçar esse caminho de afirmação e busca que os 

primeiros poemas apresentam. 

 Vale notar, ainda, que o enfrentamento das águas tenebrosas só é 

possível pelo uso da embarcação, e por meio desse navegar o poeta procura a 

luminosidade diurna. Entretanto, ligada a toda rede de simbolismos que 

originam o movimento batismal das imagens, a embarcação possui a 

ambivalência que também a remete, por sua constituição e forma, aos 

domínios noturnos da imaginação. “A barca, mesmo que seja mortuária, 

participa assim, na sua essência, do grande tema do embalar materno” 

(DURAND, 2001, p. 251). É a nau de Jorge de Lima que serve como uma casa 

móvel, espaço minimamente seguro para contrabalançar as tormentas 

externas. Durand, referindo Barthes e Bachelard, nota na embarcação um 

simbolismo que se vai enredando em torno da figura da Mãe, em cujo bojo 

carrega uma vida em potência. A proximidade do barco que navega rumo à 

claridade com os símbolos da intimidade noturna, que confunde barca lunar 

com carro solar, serve para estabelecer uma fértil ambiguidade: para que se 



47 
 

renasça para a luz é necessário que se nasça, e o continente maternal que a 

nau simbolizaria, assim, desde já nos apresenta componentes noturnos da 

imagem. 

 

 Após O poeta perdido na tempestade, que analisamos pouco acima, o 

elemento narrativo que liga os primeiros poemas perde um pouco de sua força. 

Não que deixe de existir, mas não subsiste uma recorrência tão constante dos 

mesmos elementos, embora “a noite escura que desaba sobre o cais” torne a 

aparecer mais à frente. Os novos elementos narrativos inseridos nos poemas 

passam a direcionar a visão poética para outras possibilidades, até mesmo 

para outras formas de expressão. Em Lutamos muito (p. 391), por exemplo, o 

tom epistolar e pessoal, quase de oração, vem para dar mais sentido ao que 

aconteceu sob a voragem da tempestade. 

 
Lutamos muito, fiquei cansado, 
fiquei caído. Quando acordei 
Tu me ungiste, Tu me elevaste. 
Tu eras meu pai e eu não sabia. 
Eu sofri muito. Furei as mãos. 
Ceguei. Morri. Tu me salvaste. 
Eu sou teu filho e não sabia. 
Lutamos muito: eu Te feri. 
Perdoa Pai, pensai meus olhos: 
eu era cego e não sabia. 

 

 No poema seguinte ao Sono e despertar do poeta, aquele em que Jorge 

de Lima nos diz de uma “noite boa”, temos a descrição visionária do Paraíso 

pré-Queda. O poema é A planície e as flores carnívoras (p. 396), e nele está a 

admiração do Éden: 

 
[...] 
Uma velha tarde de mil séculos sem ocasos berrantes 
circundava a planície. 
Que doçura pacífica abrangia a planície! 
[...] 
Mas no além da planície 
uma noite existia abraçando a floresta, 
a floresta, Senhor, uma floresta morna 
onde o teu inimigo semeou carnes brancas 
de princesas banidas, de mulheres raríssimas 
fechando as pálpebras para mim. 
Quando deixei a floresta, Senhor, 



48 
 

Na planície só havia grandes flores carnívoras. 
Os abutres tinham descido sobre os cavalos brancos. 
A noite tinha caído sobre o suor dos rios. 

 

 Aquilo que é “noite boa” para Jorge de Lima não parece durar muito 

tempo sem o crescimento de certa tensão, já que uma noite pesada novamente 

se infiltra em seu Paraíso e em sua poesia. Devemos notar, ainda, que na 

planície os rios e riachos são águas imensamente valorizadas, como 

percebemos neste e num outro poema, O poeta vence o tempo (p. 402): 

 
Já não vejo mais a paisagem de plantas carnívoras. 
Levada pelos riachos a água velha canta de novo. 
Como tu tenho harpa e tenho Deus. 
E num dia bíblico assim 
fora dos tempos duros 
A relva ignora sua tragédia e alteia as folhas inocentes. 
Regresso ao teu tempo, Davi. 
posso voltar às origens, 
e sentir como tu 
que sou mais forte que o rei, 
mais forte que todos os Golias 
Mas não sei como tu 
distinguir se essa estrela claríssima 
é a estrela da manhã 
ou se é mesmo a poesia 
que nós vemos no céu 
- antecedente e posterior a tudo. 

 

 Para que as águas nos conduzam através das tempestades iniciais do 

poeta, levando-nos a uma verdadeira transcendência temporal – enunciada até 

mesmo no título do poema! -, relembremos Bachelard: “A água doce sempre há 

de ser, na imaginação dos homens, uma água privilegiada” (2002, p. 163). É 

assim que Caronte afoga o poeta em tempestades divinas para que ele possa, 

elevando-se para além do Tempo, enxergar os rios edênicos. Se por todo o 

livro até aqui a luta contra o tempo e a noite foi diretriz, basta o poeta vencer o 

tempo para sua poesia também soar mais vitoriosa. Como “antecedente e 

posterior a tudo”, ela vem dos céus e permite a Jorge de Lima observar 

realidades que até então pareciam encobertas, distantes demais da pureza 

divina. Com a harpa, componente do arquétipo órfico que o poeta inaugura, o 

personagem de Tempo e Eternidade é capaz de amenizar sua angústia frente 



49 
 

ao tempo que passa porque inaugura uma potência musical até então 

obstruída pelo rumor da tempestade. 

 É assim que o olhar se volta a outras eras, a outros mundos já perdidos, 

e as descrições e narrativas dos poemas seguintes se colocam sob a cúpula do 

tempo revivido, da possibilidade cíclica de estar nos tempos bíblicos de Davi. 

Ao lado da busca por Deus, que vem desde o início e permanece – sendo 

Deus, inclusive, quem permite o contato com a verdadeira poesia –, Jorge de 

Lima soma à jornada um anseio pelo conhecimento poético que transcende o 

tempo e o mundo mas revive o tempo e o mundo. Com Deus e harpa a seu 

lado, surge no poeta de Cristo um poeta de Orfeu: “A ameaça das trevas 

inverte-se numa noite benfazeja, enquanto as cores e tintas se substituem à 

pura luz e o ruído, domesticado por Orfeu, o herói noturno, se transforma em 

melodia e vem substituir pelo indizível a distinção da palavra falada e escrita” 

(DURAND, 2001, p. 235). A assunção do tempo mítico bíblico, que foge aos 

“tempos duros” e desponta junto à “estrela claríssima”, equilibra o potencial 

órfico-noturno dessa “nova” poesia com a elevação espiritual diairética da 

etapa anterior. Jorge de Lima não se torna estritamente noturno, mas a “tarde 

oculta no tempo” começa a infiltrar elementos místicos em seu discurso cristão, 

e através da água que estudamos até aqui somos levados a procurar os 

sentidos componentes do misticismo. 

 

Misticismo, volta ao mundo e construção do Templo 

 

 Pudemos saber, pouco acima, que o tempo cristão é cíclico e histórico, 

numa dinâmica permanentemente apocalíptica e renovadora, e atentamos para 

o possível desdobramento místico dessa condição. Quando Jorge de Lima 

volta o verbo para os tempos bíblicos, transcende a historicidade presente e 

estabelece, poeticamente, uma ilha temporal, um paraíso provisório com o qual 

se identifica. A poesia, estrela claríssima que nosso Orfeu não consegue 

(ainda) divisar distintamente, assume ares de trilha mística, caminho pelo qual 

o poeta alcança os céus. “Logo, a equivalência vida mística = retorno ao 

Paraíso não é um hápax judeu-cristão, criado pela intervenção de Deus na 

história; é um ‘elemento’ humano universal de uma incontestável antiguidade” 

(ELIADE, 1991, p. 168). 



50 
 

 Junto a essa acepção geral, “como fez notar Michel de Certeau, ‘místico’ 

tornou-se um substantivo apenas no século XVII, tendo essa evolução 

semântica sido precedida no Ocidente pelo restabelecimento e enriquecimento 

da literatura consagrada à percepção intuitiva do divino” (DELUMEAU, 2003, p. 

354). É também a esses termos que Durand, quando classifica uma das 

estruturas do imaginário noturno como mística, faz referência: “Daremos ao 

adjetivo místico o seu sentido mais corrente, no qual se conjugam uma vontade 

de união e um certo gosto da intimidade secreta” (DURAND, 2001, p. 269). 

 Roger Bastide, estudando os Poetas do Brasil (BASTIDE, 1997), 

também ressalta o misticismo como elemento importante em nosso poeta: “[...] 

o que caracteriza o misticismo é ser uma fusão da alma com a divindade, com 

a Unidade Suprema de que saem todas as coisas e para qual todas as coisas 

voltarão” (p. 124). Profeticamente, explicita o caráter paradoxal da história 

cíclica/apocalíptica, sendo capaz de compreender o tom particular do 

misticismo em Jorge de Lima, quando diz que “não é verdade que o místico 

escape inteiramente a seu meio e a seu tempo. Escapa certamente no breve 

instante de sua evasão em Deus, mas desde que deseje exprimir sua 

sensação, traduzi-la, ele se serve evidentemente daquilo que conhece, daquilo 

que experimenta” (p. 128). Essa indispensável inserção do místico num meio 

determinado, especialmente quando faz uso de códigos linguísticos e culturais 

localizados, é, nos próprios dizeres de nosso poeta, “a dificuldade da questão 

da linguagem poética”. Dificuldade que “reside precisamente nisso: ser 

linguagem do poeta e ser comunicável” (LIMA, 1959, p. 73). Esse aspecto 

específico do material poético e de sua criação será trabalhado no próximo 

capítulo. Retenhamos, aqui, apenas essa necessária vinculação que o 

poeta/místico estabelece com seu meio social, histórico e humano; é a partir 

dela que poderemos entender a depuração das imagens mundanas que o fim 

de Tempo e Eternidade inicia. 

 Porque se as imagens até aqui eram de busca e elevação, uma 

inclinação mais terrena passa a habitar os poemas seguintes. Vejamos, por 

exemplo, Canção de Davi na janela (p. 403), que retrata a passagem bíblica do 

desejo do rei Davi pela mulher de Urias: 

 
 A mulher de Urias estava tomando banho. 



51 
 

 Eu vi a mulher de Urias. 
 Peitos mais belos eu nunca vi. 
 Quebrei a cítara, versos não faço, 
 eu vi a mulher de Urias, 
 peitos mais belos nunca hei de ver 
 [...] 
 Se olho o mundo vejo os dois peitos. 
 Se olho o céu vejo os dois peitos. 
 Não sou mais rei, versos não faço. 
 Trono não quero. 
 Só quero a mulher de Urias. 
 

 Devemos notar que neste poema a voz-lírica assume o personagem de 

Davi, e o canto do poeta recria um passado mítico de queda e tentação. 

Poderíamos atentar para o fato de as imagens da mulher de Urias estarem 

envoltas nas águas, pois ela “estava tomando banho/ no riozinho que passa/ 

em frente de meu palácio”. A fartura e recorrência dos dois peitos, daquele 

corpo o mais belo já visto, levam a poesia para os tempos bíblicos e as 

vivências mundanas de Davi, que cai e erra. O poema seguinte, sintomático da 

mudança de conduta, é justamente Davi caindo (p. 404), que transcrevemos 

integralmente. 

 
 Sequei o mar, matei os peixes, 
 venho do vício, da lama escura, 
 quero de bruços cair no chão, 
 tirar meus olhos, deixar que o fogo 
 venha lamber meu coração. 
 Que valem os olhos 
 na escuridão? 
 Sequei o mar, matei o mundo, 
 aves do céu 
 comei meu crânio. 
 Minha palavra caiu nas pedras. 
 Sou vosso mudo, Senhor meu Deus. 
 Vento violento 
 Secai meus tímpanos 
 eu tenho medo da ira santa. 
 Deixai somente dentro de mim 
 a primitiva Dor que reinou. 
 Vento de Deus, soprai minha dor, 
 as chamas do inferno ardem, Senhor. 
 

 A entrega à voragem da ira santa, das chamas do inferno e do merecido 

castigo – e redenção – pela dor aproximam-se muito da conduta de 

mortificação bastante conhecida pela história da mística cristã. Como a via 



52 
 

mística confunde elementos noturnos de intimidade com imagens diurnas de 

ascetismo e superação, haverá sempre uma tensão no caminho místico em 

busca da totalidade. Deixar que o fogo venha lamber o coração, por exemplo, é 

imagem que remete diretamente aos simbolismos espetaculares do Regime 

Diurno da Imagem. Ainda, todas as imagens que nesse poema nos levam a 

pensar em um flagelo desejado – “tirar meus olhos”, “comei meu crânio”, “sou 

vosso mudo”, “secai meus tímpanos” – compõem a realidade sensorial e, 

especialmente, a intenção de se privar dos sentidos. Essas privações, todas 

atribuídas à oblação dos órgãos carnais, cumprem o mesmo objetivo que já 

observamos a respeito da cegueira e mutilação. Note-se, por exemplo, que os 

órgãos ofertados ao sacrifício guardam similaridades com os simbolismos 

ascensionais, de potência e claridade: olhos, cabeça, palavra. O fogo que 

purifica conjuga-se com o coração que sente, intimamente. Ainda que 

vinculadas a técnicas ascéticas, de purificação e elevação espiritual, essas 

novas imagens começam a se aproximar de um caráter místico noturno na 

medida em que vão se ambientando em paisagens mundanas e humanas, 

trazendo elementos estritamente carnais, como a mulher de Urias, ou 

depurados e transformados em amor primordial, como no poema Amada vem 

(p. 405): 

 
 [...] 
 Amada minha, traze a eternidade para nós. 
 Traze a estrela que me prometeste. 
 Traze tuas sobrancelhas como asas. 
 Perdi o paraíso; não to posso dar. 
 Dar-te-ei o sonho em que te geraste: 
 o começo das águas em que te vi flutuando. 
 Vem como estás, vem molhada das fontes. 
 Vem como estás, recoberta de folhas. 
 Vem do meu barro, amada minha, vem. 
 Vem, virgem através do tempo, vem. 
 Vem cantando através da dor, vem. 
 Vem com o primeiro pecado, vem. 
 
 Vem que tu foste gerada para mim. 
 A porta está aberta, amada vem. 
 

 A propósito desse novo núcleo temático, que começa a surgir em torno 

da bem-amada, Afrânio Coutinho tem a precisão de apontar que, “em meio da 

intemporalidade divina, o poeta se julga, demiurgicamente, com o poder de 



53 
 

sonhar bem-amadas também intemporais (‘Amada vem’, ‘A distância da bem-

amada’)” (COUTINHO, 2001, p. 116). Trazendo o olhar para o mundo, mesmo 

que um mundo rico em simbolismos sacros e de divindade, Jorge de Lima 

permite uma quebra em sua unilateralidade inicial: não mais se vai apenas do 

homem a Deus, mas dos céus alcançados também se olha para o homem. E 

para a bem-amada. 

 Claro está, entretanto, que tal bem-amada não se encontra em qualquer 

mulher. A figura mítica que ela se torna traz desde Eva, “molhada das fontes”, 

vinda do barro do homem, “com o primeiro pecado”, até a própria Poesia que 

“está muito acima”, portadora da estrela, com “sobrancelhas como asas”, 

gerada em sonho e, sobretudo, cantante mesmo na dor. A Poesia, bem-amada, 

buscada por toda a vida e encontrada quando encontrado Deus, é não só 

elevação espiritual como purificação material, re-dignificação do corpo e do 

mundo profano. A partir da bem-amada o poeta de Cristo, também poeta de 

Orfeu, volta ao mundo de onde fugia para, com sua compreensão distinta e 

elevação divina – demiúrgica, como fala Afrânio Coutinho –, restabelecer o 

potencial do tempo mundano. 

 

 Para que a visão da Poesia não se perca, para que a bem-amada não 

sofra com as intempéries do relento, Jorge de Lima constrói um novo lugar 

para guardá-la. Com Poesia e bem-amada em segurança, postas sob o teto da 

arte poética e sobre um Centro do Mundo sagrado, dá-se início a construção 

do Templo, marca seminal que o fim de Tempo e Eternidade apresenta. Em A 

poesia está muito acima (p. 408), um dos últimos poemas do livro, vemos qual 

novo objetivo está presente na jornada para Deus:  

 
 Quero edificar o templo, o grande templo, quero materiais. 
 Quero fazer o altar para os holocaustos e os incensos. 
 E queimarei os perfumes inúteis nas narinas de Deus, 
 nos cabelos dos arcanjos, no hálito de todos os eleitos. 

Quero oitenta mil braços para cavar montes e derrubar 
[madeiras, 

 e uns trezentos mil para colher água pura 
 Quero um para adivinhar onde tem ouro, onde fica o sol. 
 Buscai-me um ladrão para roubar a lua. 
 Vinde escultor fazer um querubim com dez côvados de asas 
 segurando um cálice descomunal e uma palma de bronze. 
 E sobre os capiteis haveis de colocar um peixe-voador 



54 
 

 voando para não sei. 
 Chamai Salomão para varrer o templo com sua sabedoria 
 e com suas mil mulheres, com suas éguas, e com seu cajado. 
 E depois que venha o fogo do céu queimar as oferendas. 
 E tudo caia com os rostos na terra 
 porque a poesia está muito alta 
 acima de vós, mundo muito pequeno! 
 

 Atentemo-nos para a imagem do ouro, elemento que em si sintetiza a 

motivação colocada no poema pela expressão inicial “quero materiais”. Com 

Durand, sabemos que “há, com efeito, duas significações opostas de ouro para 

a imaginação, conforme é reflexo ou substância produzida pela Grande Obra, 

mas essas significações misturam-se e dão muitas vezes símbolos muito 

ambíguos” (2001, p. 148). Reflexo luminoso ou substância material, o ouro 

apresenta duas valorizações distintas também em Tempo e Eternidade. Em 

seu primeiro poema, Distribuição da poesia (LIMA, 1959, p. 383), o poeta 

angustiado diz: “Não tirei ouro da terra/ nem sangue de meus irmãos”. Nesse 

momento, estritamente solar, Jorge de Lima nega o ouro como elemento da 

distribuição da poesia, bem como nega o sangue - aquele, símbolo da 

intimidade material; este, símbolo nictomórfico da passagem negativa do 

tempo. Na construção do templo de A poesia está muito acima, busca-se o 

ouro e a direção do sol – fazendo, assim, com que o ouro mantenha sua 

característica espetacular -, mas se procura o ouro, “substância íntima 

[resultante] da digestão química” (DURAND, 2001, p. 264). Digestão química 

ou orgânica são apenas variações da dominante digestiva, à qual se vai ligar a 

estrutura mística do imaginário, com seu esquema verbal de confusão – 

completamente diverso daquele esquema verbal de distinção, que caracteriza a 

estrutura heroica do imaginário diurno. É por isso que, para que ao ouro sejam 

atribuídas suas duas significações opostas, Jorge de Lima vai convocar “um 

ladrão para roubar a lua”. 

 Deveríamos considerar, além do ouro, outras imagens convocadas para 

compor o templo, como as “águas puras”, o “querubim com dez côvados de 

asas”, a “palma de bronze” e o peixe-voador. Todas essas figuras 

ascensionais, construídas com materiais retirados da terra, criam o tom 

paradoxal que configura a tentativa do poeta de render culto à Poesia. No 

último momento do poema, quando a todo o esforço é contraposto o fogo dos 



55 
 

céus, a afirmação de que “a poesia está muito alta/ acima de vós, mundo 

pequeno!” nos faz sentir toda a dificuldade de ligar o mundo ao sagrado. Esse 

sentimento de impossibilidade volta a atormentar Jorge de Lima quando diz, nO 

tormento (p. 409): 

 
 [...] 
 Abri o livro diante do povo 
 pensando que o povo estava no nível do Alto. 
 Mas o povo não pode enxergar os silêncios do livro. 
 Nem suportar a claridade esquisita que das páginas saía. 
 Baixei a cabeça no maior dos desânimos. 
 E o tempo me chamou para morrer. 
 A eternidade me chamou para viver: irei. 
 

 Tendo encontrado Deus, em sua busca inicial e solitária, o poeta lança 

algumas tentativas de traduzir sua experiência para aqueles que não 

transcenderam o tempo, para os que cegaram sem receber em troca a visão da 

eternidade. Ao tentar restabelecer a validade do tempo profano como tempo 

histórico, de espera e esperança cristã – tempo esse no qual todos os homens 

estão inseridos; tempo transcendido apenas nos breves momentos em que se 

alcança a Poesia -, a arte de Jorge de Lima anuncia a Poesia do Senhor: “Eu 

vos anuncio a Bem-Amada./ Até a consumação dos séculos os nossos irmãos 

que nascerem/ se reunirão como nós./ Os profetas in illo tempore se reuniram 

como nós./ Nós somos elos apenas./ Eu vos anuncio a consolação” (p. 412). 

 Depois da transcendência, a profecia. Veremos agora como se articulam 

as tentativas de nosso poeta para traduzir a verdade divina em linguagem 

humana, em poesia escrita. Jorge de Lima mesmo apresentará uma série de 

observações sobre essa necessidade premente, que Roger Bastide apontou 

pouco atrás como inserção do místico no mundo cultural que compartilha. A 

partir daqui o poeta místico vestirá a túnica inconsútil e, em nome das mágicas 

do Senhor, virará profeta. 



56 
 

Profecia, comunicação e modulações órfico-crísticas 
 

Se o poeta voltou ao tempo e ao Templo, depois de vislumbrar a 

Eternidade, foi para dizer a seus irmãos que há um caminho possível de 

salvação. Apelando à linguagem poética, seu instrumento por excelência, Jorge 

de Lima inaugura um momento de reformulações em sua obra, porquanto 

reformule sua própria postura frente à vida. Aquela fragmentação do homem 

perdido na Criação deixa de fazer sentido, pois agora há a compreensão de 

uma vontade maior, a visão de Deus e de seu curso na História. Todas as 

situações incorporam-se num grande plano incompreensível para o homem, 

ainda que compreensível para a divindade e passível de ser sentido, de forma 

breve e obscura, pelo poeta. 

No poema que abre A túnica inconsútil (1938), sintomaticamente 

intitulado Poema do cristão (LIMA, 1959, p. 425), vemos claramente essa nova 

tomada de consciência frente ao mundo, tanto material quanto metafísico, em 

sua totalidade enquanto realidade para o poeta transfigurado: 

 
Porque o sangue de Cristo 
jorrou sobre os meus olhos, 
a minha visão é universal 
e tem dimensões que ninguém sabe. 
Os milênios passados e os futuros 
não me aturdem, porque nasço e nascerei, 
porque sou uno com todas as criaturas, 
com todos os seres, com todas as coisas 
que eu decomponho e absorvo com os sentidos 
e compreendo com a inteligência 
transfigurada em Cristo. 
[...] 
Sou ubíquo: estou em Deus e na matéria; 
[...] 
Não há escuridão mais para mim. 
Opero transfusões de luz nos seres opacos, 
[...] 
venho e irei como uma profecia 

 

Atentemos para essas imagens mostradas aqui: o sangue que jorra; a 

visão universal; milênios passados e futuros, vinculados a um processo cíclico 

de renascimento; a unidade com todas as coisas, observada pelos sentidos e 

pela inteligência transfigurada; a unidade ubíqua em Deus e na matéria – 



57 
 

grande diferencial, que logo exploraremos – e, finalmente, o poder de operar 

transfusões de luz, estando o poeta na qualidade de profecia. 

Porque, importante notar, o poeta inicia seu livro com um poema que o 

identifica não só a um profeta, mas à profecia mesma, compartindo com ela 

sua qualidade transicional. O poeta-profecia vai e vem por entre as eras, do 

início ao fim do mundo, transmitindo a palavra criativa que faz saber da 

Criação, apresentando o mundo do Cristo aos leitores/ouvintes de sua poesia. 

Se considerarmos que as imagens acima destacadas compõem um 

quadro completamente ambivalente quanto a suas aproximações imaginárias 

(por exemplo, o sangue que jorra no mesmo contexto sintático do transfusor de 

luz, regimes Noturno e Diurno fazendo referência ao mesmo personagem), 

somos diretamente remetidos àquela mudança pela qual passou o poeta no 

meio de Tempo e Eternidade. Lá, quando em busca da Eternidade, o poeta era 

angustiado; logo após, no encontro com Deus, desfez-se em nulidade frente ao 

arrebatamento do sagrado. Tal arrebatamento negava ao poeta qualquer 

identificação com o mundo, profano ou não, porque o colocava frente a uma 

transcendência absoluta, Deus fora do tempo e da ordem da Criação. A partir 

daí, em Tempo e Eternidade mesmo, notamos aquele lento retornar às origens 

terrenas, com as visões da mulher e a construção do templo para a Poesia 

arrebatadora. É a atualização desse templo que temos aqui, por fim, no início 

da túnica sem costuras. A atualização de um esforço para conectar a poesia do 

Deus das alturas com o mundo terreno de sua Criação. 

 É assim que poderíamos antepor os domínios semânticos que o poeta 

assume, constituindo-se ele próprio um paradoxo funcional, veículo da 

linguagem poética. De um lado, o noturno, temos o já citado sangue que jorra, 

a unidade com todas as coisas, percebida pelos sentidos, e sua integração 

com a matéria. De outro lado, diurno, a visão universal, inteligência 

transfigurada, presença em Deus e valorização da luz sobre os seres opacos – 

opacidade característica de um domínio noturno negativo, daquele tipo que o 

imaginário diurno luta por superar. Entretanto, extremando uma tendência que 

o retorno às paisagens bíblicas e a presença da bem-amada já permitiam 

antever, o discurso do poema denota uma composição de opostos, erguendo 

um ser ao mesmo tempo noturno e diurno, construído como paradoxo em 

essência e forma. 



58 
 

 Para reforçar essa conjunção de opostos, observemos as imagens que 

deixamos de fora no parágrafo acima: renascimento e profecia. Como vimos no 

capítulo anterior, quando do estudo sobre a noção de tempo na tradição cristã, 

o ocidente é indelevelmente marcado pela concepção linear da História, por 

sua influência rumo a um fim dos tempos apocalíptico. Assim que qualquer 

menção a um nascimento e renascimento, como no “nasço e nascerei” de 

Jorge de Lima, destoa imediatamente da grande tradição mítica a que o poeta 

se liga. Um renascimento remete a imagem para o domínio cíclico de um 

imaginário noturno e dramático, nos moldes de Durand (2001, p. 281), em que 

para toda oposição semântica e antitética (sejam das luzes heroicas ou da 

intimidade mística de nível noturno) corresponde um movimento circular de 

dramatização e “síntese” de antagonismos. Não pensemos, entretanto, que tal 

movimento é de fácil resolução: como Durand mesmo adverte (2001, p. 279) o 

mito do retorno é “sempre ameaçado pelas tentações de um pensamento 

diurno do retorno triunfal e definitivo”. 

 E esse retorno triunfal e definitivo no imaginário cristão, sabemos bem, é 

aquele excelso dia do Juízo que virá, efetivando uma ordem que o desenrolar 

da Criação já prepara. O Apocalipse (do grego apokálypsis, i. e., revelação) é 

linha de chegada na corrida histórica de um cristianismo quer assentado sobre 

dogmas e concílios, quer nas comunidades pré-eclesiais do início da era cristã, 

posteriormente julgadas como hereges. O que importa, aqui, é notar que o 

futuro do mundo é uma revelação, e a linguagem da revelação é sempre uma 

profecia. 

 

Profecia e profetismos 
 

 Brevíssimo tópico sobre a profecia em Israel 

 

 A ideia de profecia pode, por sua natureza divinatória, ser relacionada às 

práticas humanas desde o mais remoto culto religioso. Entretanto, a partir das 

religiões abraâmicas, monoteístas, assume-se profecia como uma noção muito 

mais bem estabelecida, já que esta passa a designar vinculações diretas entre 

o povo eleito e Deus, a divindade única e suprema. Na profecia do deserto, 

quando Deus (Iahweh; YHWH) faz ouvir sua mensagem, o profeta que a 



59 
 

recebe encarna o papel de vínculo entre essas duas partes tão distantes, 

embora aliadas. É indispensável compreendermos os cenários históricos onde 

se ensaiam os primeiros passos da profecia bíblica, porque a ela Jorge de Lima 

também vai se ligar. 

 
Com efeito, se o profeta fala para seus contemporâneos, se 
tenta esclarecer as situações em que vivem seus compatriotas, 
sua mensagem será mais bem compreendida se percebermos 
o que estava em jogo nas intervenções proféticas. Para ler 
melhor os profetas, deve-se passar obrigatoriamente pela 
história (ASURMENDI, 1998, p. 9-10) 

 

 Prefigurando a importância da História na perspectiva da realidade 

cristã, o judaísmo já apresentava, no Antigo Testamento, o caráter total do 

tempo e sua vivência enquanto plenitude, devido à Aliança com o Deus de 

Israel. 

 
[...] essa Aliança [berith], que o profeta restitui, une um destino 
singular (o do profeta), a história de um povo excepcional 
(Israel), e um Deus criador de história (Iaweh); ela está além da 
fratura do individual, do social e do transcendente; ela é a 
Relação concreta que cobre o campo do teológico, do político, 
do social, do subjetivo (RICOEUR, 1996, p. 85) 

 

 Há o motivo básico, sobretudo nas tradições orientais, de que uma 

resposta ou sugestão só é dada quando alguém a pede, pergunta por ela. “Mas 

o que caracteriza o profetismo bíblico é que a divindade também fala sem que 

lhe seja perguntado! [...] na Bíblia, o fenômeno da palavra da divindade, 

oferecida ao homem, sem que este lhe peça o que quer que seja, é 

onipresente” (ASURMENDI, 1988, p. 18). Essa intromissão nos assuntos do 

homem só é possível por conta de sua Aliança com o povo de Israel, que 

estabelece um canal direto de comunicação e um estatuto de participação de 

Deus na realidade histórica – embora, como não poderia deixar de ser, aos 

homens não seja permitida qualquer participação na realidade transcendente 

da divindade. Comunicação profética, então, em que as visões dos profetas “- 

no projeto de Deus de Israel – constituem a força e o impulso que permitem 

sair de situações sem saída, de realidades bloqueadas, onde todas as outras 

instituições se mostraram impotentes” (ASURMENDI, 1988, p. 11). 



60 
 

 Sabemos, ainda, que a profecia não se presta a uma racionalização 

lógico-linguística, sendo antes a transmissão de um contato essencial do 

diálogo Deus/homem. 

  
[...] a Aliança é uma relação “dialogal” inicial, entre Deus e o 
homem, relação dialogal que atinge com o profeta o seu grau 
extremo de virulência, de contestação dramática e de dor. Esse 
diálogo postula um Deus “patético”, inclinado para o homem, e 
do qual o profeta tem o conhecimento “simpático”: não que ele 
seja um possuído, pois não é apenas pelo “espírito” de Deus 
que ele é dominado, mas por sua “palavra”, momento 
comunicável do “espírito”; o profeta sofre violência e a palavra 
é um fogo devorador, mas ele sempre tem algo a dizer, algo a 
comunicar. (RICOEUR, 1996, p. 105) 

 

 

 Prova da atenção que Jorge de Lima dá a essas referências, o poema 

Invocação a Israel (p. 488) nos diz do “povo da escolha de Deus, fonte da 

grande poesia, da grande inquietação,/ da grande tragédia, povo de eterno 

exílio e de perene caminhada”. Claro está, entretanto, que para o poeta, 

homem de conversão religiosa, a própria “Sinagoga longínqua” perde sua 

exclusividade no decorrer da História, sobretudo na história do Cristo. 

Diríamos, aliás, que Israel não só perde a exclusividade frente a Deus como 

até mesmo nega sua condição de povo eleito. Diz o poema: “Por que afastaste 

de ti a face familiar de Deus?/ Por que rondas filho pródigo, faminto das 

profecias?”. É a revolução do cristianismo que se apresenta, nesta invocação a 

Israel. 

 
[...] 
Povo que mataste teus profetas 
e grande comparsa da Tragédia, imolaste o Mestre dos teus 
[profetas, 
regressa à raça de Deus de que abdicaste enganado pelos 
[homens da Lei; 
e te ensinaremos a nova medida da Poesia e da Sabedoria 
e da Igualdade para a Grande Comunhão. 
Ó povo estrangeiro no mundo, 
o Eleito da grande poesia que transcende o tempo e o espaço, 
acompanha-te porque aumentas a sua insaciedade 
e o aturdes com o mistério e com as sentenças do início; 
porque és potencial de que ele é sequência 
e desdobramento nas escalas de Deus: 



61 
 

porque foste, és e serás Testemunho da história de seu único 
[Mestre; 
e como o poeta és visado e estrangeiro no mundo. 
Vem que te mostraremos o caminho da Comunidade, 
e em troca de tua Sinagoga longínqua 
te ofertaremos a tríplice Igreja iluminada 
e te investiremos com a Túnica Inconsútil que enjeitaste. 

 

Invocação, curiosamente, que se inverte em convite logo após o início 

do poema. Porque há, nos primeiros versos, uma invocatória do poeta, 

chamando Israel como fonte de poesia e musa inspiradora, certamente com o 

objetivo de construir sua própria poesia cristã. Entretanto, após invocar a nação 

feito musa, Jorge de Lima aponta suas falhas e quedas, anunciando em 

seguida a possibilidade de comunhão. Invocação como convite a um novo 

mundo de sentidos e realidades, apenas possível porque Cristo instaura, na 

história da Criação, a possibilidade da conversão espiritual, mística do encontro 

com Deus. A profecia de Israel, antes vinculada ao povo eleito, à Aliança e à 

figura do profeta como rememorador desse vínculo quase institucional, 

converte-se em profecia cristã, universal, mística e de caráter revolucionário 

porque comum a todos os homens que assim o queiram. 

Como o “profetismo bíblico, no sentido hebraico do termo, pára 

precisamente onde começa o cristianismo” (NEHER apud RICOEUR, 1996, p. 

108), devemos agora adentrar num novo horizonte de pensamento, e dar a 

palavra ao Cristo de Jorge de Lima.  

 

 Profecia e tempo no advento do cristianismo 
 

 Já dissemos do caráter sagrado com que o tempo é investido na 

tradição cristã. Isso porque, quando o Verbo se faz carne, o desenrolar da 

história passa a significar atuação de Deus no mundo dos homens. Pois que, 

“na religião bíblica, a interpretação da história precede radicalmente a do 

tempo, que dela deriva [...] O princípio normativo do cristianismo situa-se, 

assim, no âmago da história e ao longo da linha do tempo” (PATTARO, 1975, 

p. 199). Importante retomarmos essa noção porque, a partir da era cristã – 

sobretudo depois do século III, como veremos -, a vivência dos homens no 



62 
 

tempo assume novo significado, já que ocorreu a passagem do Cristo, o 

suposto segundo Messias do judaísmo, prefigurado no Antigo Testamento. 

 Definindo os quatro tipos de profetismo no Antigo Oriente, temos com 

Neher que: 

 
No primeiro tipo, a profecia é um aspecto dos “ritos” 

destinados a conjurar a instabilidade da ordem cósmica e a 
fragilidade da própria divindade (Mesopotâmia) ou a resolver a 
crise aberta pela morte do rei divinizado (Egito); esse tipo 
pressupõe um tempo ritual, no qual o rito ao mesmo tempo 
repete a angústia do homem e a pacifica ao celebrar o acordo 
original contado em um mito de compensação (o homem que 
sobrevive ao Dilúvio, a torre que liga a terra ao céu etc.); cada 
tempo ritual restaura o acontecimento mítico, como se vê no 
ritual do ano novo babilônico ou no ritual da sucessão real no 
Egito. 

No segundo tipo, a reivindicação de justiça surge com 
as outras conquistas do espírito laico (legislação e 
administração dos impérios, física e sofística gregas); essas 
conquistas pressupõem um tempo cíclico, o da astronomia, 
perto do qual o tempo dos homens figura como acidente e 
desordem; os deuses estão do lado da ordem espacial e não 
do drama da história. 

No terceiro tipo, representado pela Ásia Menor, o Irã, os 
mistérios gregos, a mística cristã, o fiel participa de um 
“mistério” (da vegetação, da deificação, da Cruz); aqui o tempo 
é recusado. 

Finalmente, no quarto tipo, representado por uma 
corrente judaica do tempo de exílio e sobretudo do segundo 
templo, e, é claro, pela geração neotestamentária, o fiel é 
contemporâneo de um Cristo; ele já está no fim; ele não está 
mais na expectativa; ele vive no instante da 
contemporaneidade (NEHER apud RICOEUR, 1996, p. 107) 

 

 Cremos que essa citação faz saber de modo bastante claro a trajetória 

da profecia no mundo antigo. Notadamente vinculada aos dois últimos tipos, a 

profecia cristã é tão marcada pela existência histórica do Cristo que se faz 

necessário, no desenrolar da Igreja, uma série de diretrizes e resoluções para 

defini-la. Considerando que a ideia messiânica do Juízo Final, constante no 

Apocalipse de João, atribui à mentalidade cristã uma esperança de retorno, a 

instituição romana decretou, a partir do terceiro século,  

 
uma dinâmica institucionalizadora de homogeneização de 
pensamentos e de ritos, bastante centralizadora, que implicava 
uma desvalorização e marginalização do apocaliptismo 
messiânico. Os concílios de Hipona (393), Cartago (397), Éfeso 



63 
 

(431), sucessivamente, marcam uma atitude cada vez mais 
firme, face à fixação autoritária dos textos considerados 
revelação. Para Orígenes, o Reino dos Santos profetizado 
situava-se na alma de cada um, enquanto Santo Agostinho 
toma uma posição já plenamente institucional – a Igreja (a 
Cidade de Deus) era já a realização histórica do Reino dos 
Santos, o milênio terrestre profetizado realizava-se já na Igreja 
(CAPELO, 1994, p. 22) 

 

 Diferente do que ocorria antes do nascimento de Jesus e da formação, 

ainda que vaga e lenta nos primeiros séculos, da tradição cristã, depois da vida 

de Cristo a noção de apocalipse sofre uma certa crise. Não são apenas 

Orígenes e Santo Agostinho que compreendem o apocalipse sob a perspectiva 

ora de um misticismo salvífico, ora de uma institucionalização histórica. Após o 

episódio da Cruz – a Tragédia que Jorge de Lima poetiza – há uma verdadeira 

ruptura de compreensões sobre o tempo e a vida histórica, sobretudo com 

relação ao caráter da profecia. “O profeta que pode dizer: vi o Filho do Homem 

não é mais profeta no antigo sentido da escatologia. Ele não está mais no 

tempo. O fim está com ele ou por trás dele” (NEHER apud RICOEUR, 1996, 

p.108) 

 A profecia de fundo cristão, desse modo, deixa de ser uma previsão do 

futuro messiânico e se coloca mais como a realização de um esforço 

missionário. Quer na perspectiva mística, quer na institucional, a disseminação 

da palavra do Cristo e do conhecimento do Reino de Deus não se configura 

mais como espera escatológica, mas como trabalho de pregação e anunciação 

de uma realidade transcendente. Mística mesmo, poderíamos dizer, porquanto 

vinculadora de realidades distintas e desejosamente íntimas.  

  

 Profecia mística e cristianismo figurado 

  

Certamente nosso intuito não é dizer que o cristianismo de Jorge de 

Lima foi um falso cristianismo. Muito pelo contrário: sua aproximação poética 

com a ideia mística de um Orígenes, bem como sua fidelidade e adoração à 

Santa Igreja, faziam-no enquadrar-se completamente num cristianismo vivo e 

institucional, por mais que durante a história essas duas qualidades não 

tenham sempre caminhando juntas. O que propomos com cristianismo figurado 

é, antes, a característica eminentemente poética que o alagoano possui e pela 



64 
 

qual se expressa, atribuindo às imagens cristãs um universo semântico muito 

próprio. 

 
Figura toma-se aqui na acepção ampla de imagem portadora 
de símbolos. A retórica ensina que figura é toda expressão cujo 
significante remete a outro significado que não o convencional, 
dito literal. Metáforas e alegorias são linguagem figurada na 
medida em que o seu fundamento é a translação analógica de 
um significado a outro (BOSI, 2002, p. 60) 

 

 Sobre imagens e símbolos definimos nossa filiação no começo deste 

trabalho. A referência à Retórica, desse modo, serve não para justificarmos um 

estudo do simbolismo, mas para traçarmos lógicas de analogia. O cristianismo 

figurado - não cristianismo figurativo porque a tradição cristã está repleta de 

imagens – é a tomada mística do cristianismo, sua realocação discursiva em 

outro plano lógico-semântico, disposto em poesia de modo a permitir um 

contato numinoso com a transcendência. Era a isso que víamos Jorge de Lima 

apontar quando de sua ânsia pela transcendência imediata, independente e 

anterior ao aguardado Juízo do grande Dia.  

 Não que o Cristo de nosso poeta seja outro Cristo. Justamente por ser 

Jorge de Lima um homem posterior à vida do Messias lhe é permitido ressaltar 

aspectos seus que os anteriores não puderam sequer cogitar. Vejamos, por 

exemplo, a quem O manto do poeta (LIMA, 1959, p. 428) cobre. 

 
E o manto do poeta lhe foi dado frente a frente 
e investido pelas próprias mãos do Senhor. 
E o manto era talar e por fora tinha cordas de harpa 
para transmitir a todas as gerações 
o som de seus gestos e de seu andar. 
[...] 
E abaixo do manto havia a túnica interior 
em que o livre arbítrio permitia a inscrição das insígnias 
opostas. 
[...] 
E Deus vendo que o manto se ajustava à sua criatura, 
achou tudo muito bom e soprou-lhe de novo nos olhos 
e lhe prometeu a túnica inconsútil. 
Em vão a mulher de Putifar lhe puxará o manto 
quando ele decifrar os sonhos de Faraó. 
Mas ele depositará o seu manto para a Musa pisar. 
Mas enxugará com ele as lágrimas dos pobres ou os pés de 
[seus discípulos 
ou retirará a sua cinta para enxotar os cínicos 



65 
 

ou o enfunará como uma vela imensa que o levará pela rota de 
[Elias. 

 

 Tal poeta é o Cristo, pelo que sabemos ao fim do poema. Entretanto, 

pelo papel que a poesia assume em Jorge de Lima, caberia a heresia de 

dizermos que em sua obra todo poeta também é Cristo (do grego khristós: 

aquele que é ungido do Senhor). Isso porque a Musa, poesia essencial da 

grande transcendência, se transmite pelo homem que enuncia a verdade do 

Senhor, seu poeta e profeta. “A palavra ‘profeta’ é um termo grego que pode 

ser traduzido por ‘aquele que fala na frente’” (ASURMENDI, 1988, p. 13) e, por 

essa etimologia, o poeta inspirado tem o dom da profecia ao mesmo tempo em 

que poetiza o mundo da divindade, traduzindo-o aos homens. 

 Notemos como, após a sagração do manto pelo sopro renovado sobre 

os olhos do poeta, o discurso narrativo assume nova constituição. Remetendo 

a simbolismos de movimento aéreo e espetacular, essa configuração traz ao 

poema uma estrutura discursiva denominada, justamente, narrativa profética. 

Fiorin aponta que, embora muito rara, nessa estrutura narrativa “usa-se o 

subsistema do futuro (concomitância, anterioridade e posterioridade ao futuro)” 

(FIORIN, 2006, p. 58). Já que “a mulher de Putifar lhe puxará o manto” em vão, 

enquanto o poeta age objetivamente conjugado no futuro, podemos inferir que 

sua vestimenta divina é, mais que emblema sagrado, verdadeira condição 

ontológica. 

 Há nessa atualização da santidade de Cristo um elemento notável: já 

que a profecia em sentido estrito deixou de ser um evento futuro - a espera 

judaica pela realização do tempo -, a profecia cristã se consolida sob a égide 

de uma hermenêutica. 

 
Há uma ponta que comunica a figura enunciada com o evento 
que deverá um dia acontecer. Entre os pólos – a figura 
plasmada no pretérito e o seu cumprimento no futuro – vigoram 
o desejo e a consciência atual. É o olhar presente que busca a 
palavra passada servindo-lhe de mediador e tradutor, 
mantendo-a viva [...] É a história contemporânea do intérprete 
com os seus ideais e valores, as suas nostalgias e utopias, que 
escava e traz à luz o passado forjando elos de coerência 
interna sem os quais a profecia apareceria como vana verba, 
delírio da imaginação (BOSI, 2002, p. 61) 

 



66 
 

 A ênfase no caráter hermesiano do tradutor, o transmissor da verdade 

divina por meio da poesia, marca bem esse caminho que seguimos. Bosi é feliz 

em ressaltar, em sua breve análise sobre a profecia, o caráter que a novidade 

assume na tradição cristã. Quando diz de “um tempo que procede no sentido 

de sua plenitude” (BOSI, 2002, p 63), concorda com nossa perspectiva sobre o 

tempo no cristianismo. Porque se tudo já foi feito, já aconteceu, resta agora 

compreender o ocorrido enquanto o derradeiro Fim não se apresenta. Por isso 

os esforços de exegese e hermenêutica, ressaltados por todos os doutos 

padres da Igreja, cabem neste momento de entendimento da profecia. 

 
É um discurso raro, atípico, por isso significativo, de 
valorização do novo e de um tempo que se adianta já não mais 
em direção à morte dos indivíduos e à entropia das nações. 
Não mais o famigerado “tempo roedor das coisas”, “tempo 
minaz” [...] A começar pela palavra “evangelho”, que quer dizer 
precisamente boa-nova (BOSI, 2002, p. 63-64) 

 

 Superando uma acepção antiga de profecia, portanto, o cristianismo – e 

o cristianismo místico de Jorge de Lima – passa a tomar para si uma demanda 

outra: atribuir significados novos a discursos simbólicos passados, trazendo ao 

mundo dos homens uma comunicação do divino modificada por sua 

particularidade histórica. O poeta no Templo (LIMA, 1959, p. 431), exemplo 

dessa poesia, ilustra e define um pouco mais aquela condição ontológica a que 

nos referíamos pouco acima. 

 
O poeta no Templo é um ser velocíssimo 
e ele próprio um templo que penetra outro templo. 
[...] 
Ele fala palavras que são palavras do Pai. 
Ele fala palavras que são palavras do Filho. 
Todos os seus pensamentos são pensamentos do Espírito. 
 
O poeta dentro do Templo usa duas coroas juntas: 
uma de espinhos, outra de Rei do mundo. 
[...] 
 
O poeta dentro do Templo é uma multidão de vozes, 
uma multidão de gestos, é uma multidão de passos 
indo e vindo com Cristo antes do Mestre nascer, 
indo e vindo com o Mestre antes do mundo nascer. 
[...] 
 
O poeta no Templo tem a visão de Patmos: 



67 
 

da cidade sem Templo, porque o Templo é o Senhor 
e o Cordeiro é sua lâmpada iluminando o mundo. 

 

 Antes de qualquer apontamento quanto aos símbolos implícitos neste 

poema, devemos lembrar que foi com a construção do Templo para Deus e sua 

poesia que Jorge de Lima encerrou o núcleo semântico de Tempo e 

Eternidade. Assim, assumir que o poeta é um templo consagrado a atuar 

dentro do Templo nos faz saber, sempre por vias paradoxais, que ele também 

é aquela unidade essencial da poesia, porquanto seja seu comunicador. É o 

masculino-feminino que penetra no grande Templo para fecundá-lo com a 

palavra do Pai enquanto, por outro lado, encontra-se multiforme, polifônico, 

dentro do Templo, numa confusão de imagens individuais contidas por uma 

noção sacra de intimidade. 

 Não insistiremos sobre o caráter apocalíptico da visão poética: “O poeta 

no Templo tem a visão de Patmos”. Importante ressaltar, entretanto, devido a 

isso e às múltiplas caminhadas com Cristo, que a visão profética e a essência 

poiética presentes no misticismo de Jorge de Lima se encaminham, pouco a 

pouco, para uma ética de relação. Se ao poeta sabedor da divindade – seja em 

visão numinosa ou conhecimento do futuro – é reservada a honra de comunicar 

Deus e homens, à linguagem do poeta é reservado o estatuto de instrumento 

sagrado. Palavras do Pai, do Filho e pensamentos do Espírito, desse modo, 

não são apenas referências engrandecedoras de uma poesia mundana. São, 

acima de tudo, seu núcleo de Verdade. 

 Já que ser poeta é partilhar com o Cristo o aspecto khristós de sua 

natureza, seu espírito crístico, assume-se também que ser veículo da poesia 

divina é sofrer da agonia e do martírio de Jesus. Apenas indicando algo que já 

referimos antes, essa agonia e martírio veiculados pela Cruz dão, num 

prolongamento simbólico, a imagem da árvore e todos seus semantismos 

ascensionais. Por essa característica simbólica podemos dizer, com relação à 

comunidade cristã, que  

 
a meditação da agonia de Jesus foi primeiramente como um 
instante de fogo; em seguida, ela se estende em duração ao se 
fazer argumento; ao mesmo tempo, ela se desloca do eu para 
o outro, da solidão para a comunicação [...] a conquista de 
outrem se refere a um desenlace estritamente cristão, 



68 
 

cristocêntrico, de todas as antinomias: apenas a agonia da 
Cruz compreende concretamente nela  mesma todas as 
contrariedades da condição humana (RICOEUR, 1996, p. 96) 

 

 Desse modo passamos da noção abrangente de profecia enquanto 

revelação para uma mais específica, que nos traz a necessidade de pensar a 

relação comunicativa oriunda do dizer profético. É a isso que nos ateremos no 

próximo tópico, estudando a dinâmica transicional de um processo cultural 

inter-humano, transicional porque coletivo e congregacional. 

 

O Filho da Trindade e a função comunicativa 
 

 Até onde podemos perceber, a experiência da agonia de Cristo atualiza 

todas as características presentes na mentalidade do ocidente – poderíamos 

até estender essa abrangência ao cristianismo oriental, mas nos faltam bases 

que justifiquem tal hipótese, de modo que ateremos nossas indicações ao 

pensamento religioso cujo epicentro é Roma e que se espalha, através dos 

séculos, para o resto da Europa ocidental. 

 Cabe, aqui, uma revisão de nosso caminho já trilhado, sobretudo para 

evidenciarmos a vinculação que Cristo realiza enquanto simbolismo noturno 

dramático (DURAND, 2001). Soubemos, quando da busca pela 

transcendência, que nosso poeta manifesta um complexo de imagens 

ascensionais, às quais se aderem imagens espetaculares e, em menor escala, 

diairéticas. Desses três núcleos imagéticos, “esquemas verbais”, o que mais 

ressaltamos – por nosso interesse epistemológico na noção de transcendência 

– foi a ascensão pela escada, que deságua no símbolo da árvore-mundo. Mais 

que apenas árvore, por nossa vivência cristã a árvore ascensional se plastifica 

na imagem da Cruz, evento histórico-mítico que, no cristianismo, assume 

posição central. 

Se tratássemos dessa acepção da imagem Cruz atribuindo a ela tão-

somente o valor de ascendência, tanto Cristo quanto Jorge de Lima estariam 

apenas figurados sob uma referência do Regime Diurno da Imagem. 

Entretanto, por um movimento narrativo que pudemos evidenciar ao 

compreender a importância do fluxo do tempo histórico na lógica cristã, à Cruz 

é acrescida a noção de árvore como apresentação do drama agrolunar. Isso 



69 
 

significa que, mais que ascender aos céus, a Cruz passa a ter o caráter de 

renovação temporal por seu atributo cíclico básico: às diferentes estações do 

ano correspondem diferentes condições com que ela, árvore, se apresenta. É 

assim que encontramos, no quadro de classificação isotópica das imagens 

(DURAND, 2001, p. 443), tanto Árvore quanto Cruz como arquétipos 

“substantivos” do Regime Noturno da Imagem, mais especificamente sob a 

estrutura sintética/dramática do imaginário. 

Ascendendo aos céus ao mesmo tempo em que penetra nas 

profundezas da terra, a árvore denota um sistema de ligação ambivalente que 

outra imagem da mesma estrutura sintética vem conotar. Esta, o Filho, terá 

imediata correspondência com a história que Jorge de Lima constrói em 

poesia. O Filho não só é parte da Trindade como permite ao homem conhecer 

essa esfera divina, que no cristianismo leva à transcendência do Pai. Árvore e 

Filho, ambos ligados ao mítico drama agrolunar, fazem saber da interligação de 

todas as coisas, muito distante daquela visão diurna em sentido estrito, que se 

esforça por separar, purificar, distinguir. Este elemento relacional que surge na 

poesia profética de A túnica inconsútil pode ser entendido, cf. Durand (2001, p. 

299), como uma narrativa que 

 
[...] serve de suporte arquetípico a uma dialética que já não é 
de separação, que também não é inversão dos valores, mas 
que, por ordenação numa narrativa ou numa perspectiva 
imaginária, faz servir situações nefastas e valores negativos 
para o progresso dos valores positivos. 

 

 O símbolo do Filho, ainda, mais que representar uma parte da tríade 

patriarcal do mundo cristão, serve como foco de transferência para um drama 

mítico anterior, o da “desolação da deusa”. Essa migração de núcleos 

mitemáticos, responsável por uma modificação nas imagens simbólicas de 

cada núcleo narrativo – da Deusa para o Filho, por exemplo -, aparece na 

constituição do imaginário como “uma primeira tentativa de racionalização” 

(DURAND, 2001, p. 300) do drama de ruptura e catástrofe da perspectiva 

cósmica que o mito enuncia. Por ser insuportável a um único objeto conter em 

si a coincidência dos contrários, o surgimento do Filho não só nos remete à 

narrativa bíblica do Verbo que se fez carne como, por outro lado e mais 



70 
 

profundamente, insere nesse discurso histórico uma característica feminina de 

base, matriarcal porque relacionada à deusa-mãe de onde se origina. 

 
O símbolo do Filho seria uma tradução tardia do androginato 
primitivo das divindades lunares [...] O Filho manifesta assim 
um caráter ambíguo, participa da bissexualidade e 
desempenhará sempre o papel de mediador. Que desça do 
céu à terra ou da terra aos infernos para mostrar o caminho da 
salvação, participa de duas naturezas: masculina e feminina, 
divina e humana.Tal aparece o Cristo (DURAND, 2001, p. 300) 

 

 Ao Filho, no contexto cristão, se junta ainda o símbolo do Messias, que 

direciona o drama da redenção àquele caráter histórico cuja variação 

messiânica de todos os profetas se faz sentir. Guardemos, por esse motivo, a 

similitude entre Filho e Messias, como também seus aspectos básicos de 

mediador e  mensageiro, símbolos dinâmicos e indefiníveis quanto à 

interpretação que ressaltam a não-prioridade de um sentido antecedente à 

própria imagem. 

Observaremos agora como o poeta crístico, figura central da narrativa 

limiana, desenvolve-se em meio ao mundo terreno em que é Templo 

ambulante e palavra inspirada. O cenário do poema O poeta que dorme dentro 

de vós (LIMA, 1959, p. 454-455) se constitui de oposições e 

complementaridades, figurando um ser descrito com inúmeros atributos. A essa 

profusão de qualidades e características dizem respeito os elementos que 

Jorge de Lima escala como essenciais à poesia, à compreensão da verdade de 

Deus. 

 
Ele possuía mãos longas 
e seus olhos eram meigos. 
Ele era duro, ríspido e triste 
e algumas vezes contentíssimo. 
Se alguém olhasse bem de perto 
decerto logo enxergaria 
que viera ele de muito longe 
e que havia luas extintas 
espalhadas pelo seu corpo. 
Ele era puro como um menino 
e era sábio como um profeta; 
mais ligeiro que qualquer flecha 
ia dum século para outro. 
E via através das superfícies. 
Mas rápido se enternecia 



71 
 

pois era a vida que entrevia 
com seus desastres sucessivos. 
Ele se lembrava de quando 
dormira nos tempos sem fim. 
Existia nas suas mãos 
um halo que ninguém sabia 
se era do céu ou do inferno. 
E suas espáduas possuíam 
um barulho de asas voando. 
Sofria muito o ser estranho 
com a iniquidade dos irmãos, 
com a opacidade dos homens 
O mundo era muito pausado 
para seus passos gigantescos. 
Muitas mulheres o vaiaram 
pois não ouvia seus apelos 
se esses apelos eram sujos. 
A ninguém temia esse homem; 
só a si próprio se temia 
e aos seres que nele havia, 
aos túmulos que nele moravam. 
Quando pousava a mão num homem 
logo esse homem se retraía, 
ficavam os ossos do homem, 
pois o demais ele comia, 
com sua memória lendária 
Amava ir todas as tardes 
pelas praias do mar andando, 
falava com as algas e as conchas 
e ia dormir nas marés cheias 
embalado nas águas móveis. 
Suas marés eram diversas, 
sua sombra ia aos desertos. 
Ele tinha chegado antes, 
antes do mundo ser criado: 
era um ser duplo, triplo, quádruplo, 
era sem tempo e sem espaço 
e ao mesmo tempo realíssimo. 
Nas florestas negras e imensas 
com sua pura inteligência, 
vagabundeava muitas vezes. 
Várias princesas o chamaram: 
passou por elas procurando 
o ser ideal que imaginou. 
E nunca o encontrando no mundo 
repousa, repousa, repousa 
dentro de cada um de vós. 

 

 Depois de levar o homem caído, sofredor, ao encontro de Deus, 

tornando-o poeta, Jorge de Lima encaminha seu personagem a outro patamar, 

mais elevado justamente porque caracterizado pela potência da comunicação. 

Esse patamar a que nos referimos é o que promove o poeta da palavra 



72 
 

sagrada ao símbolo de anjo, ser de trânsito livre e que sobe e desce os 

degraus da escada divina para tocar os homens em suas vidas de “desastres 

sucessivos”. 

 Notemos como o poema é composto de antíteses complementares, 

coincidentia oppositorum dignas de um Regime Noturno da Imagem: 

triste/contentíssimo; puro/sábio; ubiquidade (que é, por definição, uma 

complementaridade de opostos, como em “ia dum século para outro”); 

céu/inferno; “era um ser duplo, triplo, quádruplo”; sem tempo e sem 

espaço/realíssimo. Tais oposições são reforçadas por elementos de 

composição desse personagem, como o fato de ter vindo ele de “antes do 

mundo ser criado”, “de muito longe”, de haver em seu corpo “luas extintas” e 

um halo em sua mão. 

 Não tomamos o anjo, entretanto, como arquétipo substantivo do Regime 

Diurno, colocado em oposição polêmica com o animal. Nesse caso, anjo seria 

o simbolismo extremado da ascensão, luminosidade espetacular e, São Miguel 

liderando os exércitos do Paraíso, também diairese. Aqui, dado o percurso que 

temos empreendido, anjo se apresenta como aquele “próprio critério da 

imaginação simbólica. São símbolos da própria função simbólica que é – como 

eles! – mediadora entre a transcendência do significado e o mundo manifesto 

dos signos concretos” (DURAND, 2000, p. 25). 

 O poeta que mora dentro dos homens, assim, é como o espírito crístico, 

talvez mesmo o próprio espírito crístico, o potencial de ser ungido do Senhor e 

comunicar à terra a existência dos céus. Mas este conhecimento se envolve 

em paradoxos, já que deve obrigatoriamente passar pela palavra concreta, 

realidade linguística, a fim de ser comunicado. Se tal conhecimento deixa de 

ser vivenciado imediatamente, sendo antes constituído em mito, imagem ou 

poema, “esta gnose, porque concreta e experimental, terá sempre tendência a 

figurar o anjo dentro dos mediadores pessoais do segundo grau: profetas, 

messias e, sobretudo, a mulher” (DURAND, 2000, p. 31).  

Se acrescentarmos o poeta nessa tríade de “anjos do segundo grau”, 

seremos levados a pensar na linguagem poética e em como ela se efetiva em 

discurso próprio, como se especifica e de que maneira realiza seu propósito. É 

a isso que seguiremos, agora. 

 



73 
 

Jorge de Lima e a poesia transicional 
 

Se há, em A túnica inconsútil, a preocupação de que a linguagem 

transmita estados poéticos específicos, previamente experimentados pelo 

poeta em sua busca pelo numen, é aí que se situa nosso interesse. Como 

Jorge de Lima expressa diversas vezes em entrevistas e na própria 

constituição de sua poesia, a dificuldade do fazer poético é justamente “ser 

linguagem do poeta e ser comunicável” (LIMA, 1959, p. 73). 

Em nosso auxílio, assim, trazemos algumas noções da psicanálise de 

Winnicott, cuja elaboração da teoria dos fenômenos transicionais (WINNICOTT, 

1975) abre o campo dos estudos literários para diversas formulações 

posteriores. Assim, já que o importante para nosso poeta é a transmissão do 

conteúdo poético ao leitor, é interessante sabermos o que esses fenômenos 

transicionais representam na constituição de uma psique integrada, integração 

essa que, com Jung (2000, p. 269), compreendemos sob o nome de 

individuação, “processo que gera um ‘in-dividuum’ psicológico, ou seja, uma 

unidade indivisível, um todo”. 

O processo de individuação é compreendido, ainda, como a vivência 

integral da união entre opostos, o “tornar-se si-mesmo” (JUNG, 2000, p. 113). 

Deste modo é que temos o fenômeno transicional como fenômeno poético (de 

poiésis, criação), responsável pela integração entre partes. Assim como poiésis 

não se faz ordenada e racionalmente, a poesia e o processo de individuação 

dependem de uma vasta realidade psíquica e emocional, sendo compostos por 

elementos tanto conscientes quanto inconscientes. De todo modo, mesmo que 

tangencial à apreensão abstrata e racional, a poesia é “um modo de 

conhecimento; se bem um conhecimento que não seja ordenado ao discurso 

ou ao raciocínio, mas à simples fruição poética” (LIMA, 1959, p. 67). 

Essa não-ordenação do saber poético é o que marca a escrita da 

poesia, já que a toda produção corresponde uma comunicação desejada.  A tal 

caráter de troca que a poesia apresenta, dada sua constituição oblíqua e 

transversal a quaisquer racionalismos, aproxima-se o sentido de experiência 

transicional, que definimos: é transicional toda experiência que vincula os 

elementos internos e subjetivos de um indivíduo com a realidade concreta 

exterior à qual ele está exposto. Assim como o trajeto antropológico que Gilbert 



74 
 

Durand formula, os fenômenos transicionais são ponte entre a compreensão do 

mundo e a atuação nele, que decorre da compreensão ao mesmo tempo em 

que a estabelece. 

Essa teorização de Winnicott surge quando da observação de bebês em 

processo de individuação. Nessa fase do desenvolvimento, a criança passa de 

uma ilusão de onipotência – sentimento gerado pela não diferenciação entre 

ela e a mãe – para uma constatação de que existe, além de seu próprio corpo, 

uma realidade concreta externa, independente de si. Essa ruptura da ilusão de 

totalidade precisa, para ser bem estabelecida, de um elemento de ligação, que 

permita a transição gradual da onipotência para a percepção da realidade. No 

caso de bebês, como mostra o psicólogo, essa ligação é normalmente 

realizada por um cobertor, bicho de pelúcia ou qualquer objeto material com o 

qual a criança se familiarize a ponto de não o deixar de lado um segundo 

sequer. 

Objeto transicional, esse elemento liga as duas fases de 

desenvolvimento da percepção individual, permitindo uma integração 

satisfatória da criança com o meio, no mesmo movimento em que o separa 

conscientemente da mãe – que era, até então, extensão de seu próprio corpo. 

No exercício dessa individuação, se o objeto transicional estiver ausente ou for 

retirado da criança antes de sua integração com a realidade externa, toda uma 

gama de problemas psíquicos pode ser originada. 

Já que transicional é o meio de troca entre diversos conteúdos 

concebidos e percebidos, a noção que na criança diz respeito ao objeto passa 

a ser, na vida adulta, estendida ao símbolo e ao imaginário, coletivizando-se no 

brincar, nas experiências culturais e, sob o prisma de interação linguística, na 

poesia. Concebida como potência criativa e relacional entre subjetividade 

concebida e objetividade percebida, a dinâmica transicional alcança até mesmo 

a composição do mito, desdobrando-se em novas teorizações dos estudos da 

psique. 

 

Mito como objeto transicional coletivo 

 

 “O artista é como o Errático do mito:/ Onde pensa que é o fim, surge-lhe 

à frente/ A estrada interminável do Infinito!” (LIMA, 1959, p. 194). As palavras 



75 
 

de Jorge de Lima nos fazem saber de sua concordância com o caráter fluido e 

multiforme da arte poética. Por essa fluidez, proximidade do espaço 

transicional, a poesia também se aproxima do mito. Como pudemos notar no 

início deste trabalho, mito é a disposição em sintaxe narrativa de núcleos 

simbólicos, semantemas carregados de significação arquetípica, por isso 

mitemas. Pela composição semântica sobredeterminar a ordenação sintática – 

que se coloca do lado de uma racionalização do discurso – o mito é, 

estruturalmente, um discurso criativo, poiético. 

Assim que, baseado na criação e re-criação de sentidos através de 

símbolos recorrentes, o mito propicia às realidades subjetivas e objetivas uma 

ponte por meio da qual seus conteúdos interagem. Como o objeto transicional 

que permitia à criança reunir duas percepções individuais – internas e externas 

-, o mito reúne percepções e concepções não mais de um indivíduo, mas de 

uma coletividade. 

 
O mito não pertence à ordem da realidade exterior ou material, 
é óbvio, mesmo se pudermos concebê-lo, assim como faz Lévi-
Strauss, como uma maneira de conhecer o mundo e organizá-
lo. De fato, se ele interpreta a realidade exterior, apenas 
transforma a subjetividade de quem a percebe. Também não 
pertence à ordem da realidade psíquica, pois afinal de contas 
esta só pode ser individual. O mito, assim como o jogo para a 
criança, situa-se na intersecção: pertence em parte à realidade 
psíquica [e] liga-se de maneira evidente à realidade exterior. 
(GREEN, 1994, p.133) 

 

 É baseado nessa reflexão que teremos, com Green, a noção de mito 

como objeto transicional coletivo. Estudando as expressões míticas e a 

construção de obras literárias pela dinâmica psicossociológica do fenômeno 

transicional, ele ainda é capaz de indicar a experiência linguística do texto 

literário como um objeto transicional transnarcísico. 

 Reforçando essa ideia, de uma experiência da literatura que ultrapasse 

as individualidades dos sujeitos envolvidos, Jorge de Lima expressa, em 

entrevista, sua visão sobre a transmissão da poesia. Perguntado sobre o que 

buscava quando escrevia seus poemas, é categórico: “Há interesse em fixá-la 

[em texto] para que o estado poético experimentado pelo poeta se reproduza, 

com maior ou menor intensidade, conforme o leitor, num grande número de 

pessoas” (LIMA, 1959, p.70). 



76 
 

 Assim, se o estado poético se transmite por meio do texto literário, o 

instrumento da palavra de Deus procura tocar todos os homens, disseminando-

se. É a essa experiência congregacional, de identificação, que também chega 

André Green (1994, p.25), quando escreve: 

 
De fato, todo leitor deseja profundamente ter escrito o livro de 
que gostou e que o despertou para o prazer, assim como todo 
escritor goza por identificação com o prazer que ele mesmo 
provocou. Um lugar metafórico, um espaço potencial como diz 
Winnicott, constitui-se entre escritor e leitor. 

 

 Esse reconhecimento do outro e do que é do outro, bastante distinto da 

inicial ilusão de onipotência, encaminha o homem para a convergência com 

suas próprias referências culturais, seus laços comunitários. A congregação do 

homem em torno da figura do Cristo, por exemplo, preparando a chegada da 

verdadeira Revolução do Juízo Final (LIMA, 1959, p. 96), é terreno fértil para a 

compreensão mútua e o compartilhamento de experiências poéticas, sobretudo 

pela agonia da Cruz e a mítica da Redenção. 

 
Se os desejos são compartilhados por toda uma sociedade, a 
perspectiva grupal vem se revezar com as posições individuais. 
O desejo muda de status, torna-se desejo coletivo porque é 
reconhecido como socializado, partilhado pelo conjunto dos 
membros do grupo (GREEN, 1994, p. 133) 

  

 Mais que transicional, potencial enquanto objeto coletivo, a poesia torna-

se arquetípica ao evocar imagens que transcendem a própria significação de 

seus signos. Linguagem transfigurada, compartilhada e direcionada à Criação, 

a poesia arquetipal da comunicação abre caminho para o deslumbramento 

estético/numinoso, consolidando seu papel de instrumento diferenciado.  

 Em teologia, espírito paráclito é o Espírito Santo, a quem os adjetivos 

mentor e intercessor também dizem respeito. Em Espírito Paráclito (LIMA, 

1959, p. 462), Jorge de Lima evoca toda a potência dessa poesia que dizemos 

essencial: 

 
Queima-me Língua de Fogo! 
[...] 
Espírito, tu que és a boca de todas as sentenças, 



77 
 

toca-me para que os meus irmãos desconhecidos e longínquos 
[e estranhos, 
compreendam a minha fala para todos os ouvidos que criares! 
Exceder-me-ei em meus limites, 
crescerei em todas as distâncias, 
serei a palavra transcendente, a profecia, a revelação e as 
realidades! 
[...] 
Unge-me teu sacerdote, teu vinho, teu pão, 
tuas sementes, tuas perspectivas! 
[...] 
Espírito Paráclito, amo-te com os meus cinco sentidos, 
com a minha imaginação, 
com a minha memória e com os outros dons poéticos e 
[proféticos e reconstituidores que ultrapassam minha espessa 
[matéria e meu espírito translúcido! 

 

 Interessante notar como os núcleos simbólicos se vão complementando. 

Aqui, além de imagens de profecia, transcendência, palavra sagrada e atuação 

sobre o mundo dos homens encontram-se também símbolos de intimidade, 

sensorialidade e uma importante variação ctônica do mito de Deus Pai. Se já 

observamos que Cristo e o Messias são duas imagens noturnas por seu 

semantismo intrínseco, devemos ressaltar que a ligação entre pão e vinho, 

tradicionais na liturgia cristã, reforça essa materialidade da esfera sacra, ainda 

que a conecte aos mitos uranianos do Altíssimo (DURAND, 2001, p. 301). 

 Ao pedir a unção como sacerdote, vinho, pão, sementes e perspectivas, 

o poeta pede a completude de um potencial essencial para a vida no mundo. 

Arquetípica e potencial, desse modo, a poesia de caráter transicional toca na 

base da alma humana e de suas aspirações. Sem nunca termos saído do plano 

religioso, voltemos agora a analisar alguns de seus elementos. 

 

 Poesia essencial, experiência arquetípica e o encontro da totalidade 
 

 Já que toda experiência poética é experiência religiosa, dada a função 

comunicativa e mediadora de ambas, podemos dizer que as duas buscam a 

totalidade, noção abstrata mais relacionada a um impulso que a um vislumbre 

claro e determinado. Essa totalidade, entretanto, por mais abstrata que se 

apresente, não se encontra tão distante daquele processo de individuação a 

que nos referimos. Mais: não se encontra tão distante da ideia básica de 

integração e reconhecimento, que mobilizam as práticas de relação e 



78 
 

congregação entre os homens, a exemplo do mito como objeto transicional 

coletivo. 

 Essa totalidade buscada remete o homem ao âmago dos simbolismos, 

dos arquétipos que estruturam todo desenvolvimento cultural. Ser Cristo, como 

o poeta alcança ser, não só o autoriza a falar em nome de Deus ou vislumbrar 

os reinos divinos, mas faz com que ele assuma uma condição muito mais 

humana. Isso porque, radicalmente, despertar o espírito crístico é encontrar o 

centro de humanidade que reside no horizonte mental do homem do ocidente. 

Tratando do sentimento dessa experiência, diz Campbell (1991, p. 163): 

 
fator estético essencial: o ritmo, o ritmo harmonioso das 
relações. E, quando o artista fisgou um ritmo feliz, você 
experimenta o esplendor. Você foi pego num rapto estético. É a 
epifania. É o que, em termos religiosos, poderia ser pensado 
como a revelação do princípio crístico em todas as coisas. 

 

 Citação que nos remete diretamente à fala de Jorge de Lima sobre a 

necessidade de fixar poesia em poemas, sensação epifânica em estrutura 

linguística. Propriedade constantemente retomada em seus poemas, a união 

de contradições como formadora da poesia é convocada enquanto fértil 

discurso não-racional, propiciador de uma compreensão integrada das 

realidades. E tudo é imprevisto no discurso profético do imaginário limiano, 

como no poema (p. 465). 

 
[...] 
só a linguagem dos mortos é sábia 
e só a linguagem da contradição, 
no decorrer dos anos tem sentido e é poesia 
[...] 
E o desespero do poeta contaminará as criaturas 
porque ele é o vidente de Deus. 
[...] 
E na longa travessia ele divertirá os tristes e os perturbados 
porque ele é o palhaço de Deus 

 

 O texto continua com oposições compondo a figura do poeta: 

amargo/doce; exaltado/abatido; amado/desprezado; escarnecido/louvado. Só a 

linguagem dos mortos é viva, criativa e potencial; só ela conduz à essência que 

é interior, espiritual no sentido do paracleto que já lemos. A poesia de Jorge de 



79 
 

Lima, por transicional e arquetípica, integra o imaginário em uma religação do 

si-mesmo. Poesia de fundo religioso que inaugura, independente de seu 

cristianismo, um potencial de religião. A lira que o poeta carrega e que vai 

desembocar na Invenção de Orfeu é, desde já, de uma musicalidade órfico-

crística. 

 

Orfeu, Cristo e as constelações simbólicas do herói noturno 

  

 As boas águas e o mar querido 

 

 Antes de tratarmos especificamente das imagens órficas presentes no 

cristianismo limiano, consideramos válido estabelecer uma breve comparação 

deste livro, A túnica inconsútil, com o anterior Tempo e Eternidade. Tivemos a 

oportunidade de demonstrar como as águas do mar são tenebrosas, no 

começo da jornada iniciática. Pouco a pouco elas vão se iluminando, perdendo 

o caráter de água densa e pesada, sobretudo quando já não são mais uma 

ameaça ao poeta navegante que chegou à ilha procurada. 

 Em A túnica inconsútil o mar está presente desde os primeiros poemas, 

mas de forma radicalmente distante daquela água negra contra a qual se 

debatia o poeta angustiado. Quando procura saber Onde está o mar (LIMA, 

1959, p. 426), Jorge de Lima pergunta, em busca de alternativa ao mar que “é 

cada vez mais amargo”: 

 
Onde está o mar inocente – propriedade do poeta? 
[...] 
Os siris comem olhos de cadáveres irreconhecíveis. 
Homens que comem siris cada vez mais tem escamas nos 
olhos 
e veem menos o mar. 
Onde está o mar? Onde está o meu mar? 

 

 Em seguida, em O novo poema do mar (LIMA, 1959, p. 427): 

 
Ó homens servis, o mar não é isso que acaso pensais! 
Ó homens servis, o mar não é o peixe 
e nem muito menos a trilha explorada! 
Oh! vinde a mim, poetas amados: 
expliquemos aos homens os mantos do mar. 



80 
 

Enxergai, homens servis, as pegadas de Cristo 
e o sangue das guerras nas espumas do mar. 
E abaixo das espumas as ondas que abraçam os corpos 
[volutuosos. 
E abaixo dessas ondas a água fria, a água quieta, a água azul. 
E abaixo da água azul as montanhas que ainda guardam a 
[presença de Deus. 
E mostremos aos homens servis, ó poetas amados, 
os vales do mar, os profundos vales do mar, 
onde os náufragos, os afogados e os suicidas dormem, 
onde as âncoras há séculos repousam, 
onde descansam os aviadores desaparecidos, 
e onde há colunas partidas e estátuas mutiladas 
das cidades que afundaram no mar. 
Se ides à praia banhar-vos, cuidado! 
que vós perturbais quem dorme no mar! 

 

 Desde o título temos a mudança de perspectiva: a água é nova. Pouco 

acima pudemos ver a valorização que a ideia de novidade recebe no 

cristianismo, por causa dos evangelhos e da realização histórica de sua 

epifania. Não é demasiado risco supormos que essa novidade assenta-se, 

aqui, justamente em uma anterioridade imaginária. Se as águas turbulentas 

que circundavam e escondiam a ilha ansiada eram, no livro anterior, sinais 

inconfundíveis do mundo profano, o mar do poeta é, aqui, realidade 

transcendente e circundante, simultânea e sobreposta à existência do mundo. 

 Num fascinante desvelamento dos segredos aquáticos, temos os versos 

que se sucedem em novas imagens, umas sob as outras. Às espumas 

inquietas e tumultuosas seguem as ondas dinâmicas, vagas que já desafiaram 

o poeta antes, quando este se encontrava perdido no mundo. Depois das 

ondas, mais abaixo – mais profundamente, portanto -, estão as águas frias, 

quietas, azuis. Esses atributos da serenidade (DURAND, 2001; BACHELARD, 

2002), quietude e estabelecimento de uma motivação não angustiada, abaixo 

do qual se encontra Deus sobre as montanhas, levam o poeta a uma 

contemplação passiva, mística porque tranquila. 

 Inserindo a História no mar, acumulam-se nele despojos de eras 

passadas, náufragos, afogados, aviadores e âncoras antigas, colunas e 

estátuas mutiladas. Não insistiremos no significado da mutilação; basta 

notarmos que o local onde se depositam todos esses vestígios do passado é 

um vale sob as águas, vale próximo às montanhas de Deus e que, por isso, 

está também próximo daquelas planícies primevas de antes do ataque das 



81 
 

trevas. Talvez os vales submersos sejam mesmo essas planícies, todos 

convergindo na espera do grande Dia, o que se reforça pela menção aos que 

“dormem no mar”. 

 A túnica inconsútil deseja explicar aos homens os mantos do mar. 

Tentaremos, no próximo poema, compreender essa explicação que paira sobre 

o livro. Vejamos que em E a nau navegou, navegou (LIMA, 1959, p. 466), o 

poeta canta: 

 
E aconteceu naquela noite em que o poeta dormiu só, 
sem o calor da companheira para lhe encher os sonhos, 
sem o rumor da cidade poluída, lá embaixo, 
sem a fala do amigo que o acordasse às pressas; 
ter um estranho sonho que lhe foi permitido contar: 
e foi que havia inventado um navio para atravessar o mar. 
E Deus tendo visto que na terra 
ainda havia um homem capaz de inventar uma nau, 
deu-lhe o dom de navegar e de descobrir o mundo 
e o poder de amansar e circunscrever o vento: 
e sob o braço estendido do Senhor 
o poeta conseguiu impor a lei às águas 
e suspender a âncora e alçar as velas. 
E lhe foi ordenado não levar seres vivos 
sendo um casal de cada espécie ou cada raça, 
ou em qualquer outra diferenciação 
porque os homens divididos já não são irmãos! 
E o navio não possuía escravos 
nem no leme, nem nos remos, nem no bojo sombrio, 
e só os homens da bússola orientavam a nau: 
o sopro que a impelia era o Vento de Deus 
com que o homem fizera todas as descobertas, 
pois Ele tinha visto que ainda existia um homem 
capaz de navegar e descobrir o mundo! 

 

 Quando Deus vê que há no mundo alguém capaz de construir uma nau, 

elege o poeta. A nau não parece muito diferente do Templo que o poeta 

construiu para o Senhor, em nome de sua Poesia. Pelo contrário, pela nau é 

que se descobrem os conteúdos para além do mar revolto do mundo profano, 

que se encontram ilhas e fundam irmandades. Vejamos: o homem que navega 

e descobre o mundo, através de dons de Deus, acalma os ventos do tempo e 

os confina a um círculo continente. A imagem do círculo é importante, porque 

ao representar a totalidade – cíclica – do tempo integrado, apresenta também o 

espírito da tripulação que vai navegar. 



82 
 

 Impondo lei às águas o homem prossegue em uma embarcação sem 

divisão alguma. Se “os homens divididos já não são irmãos”, o esforço que se 

faz na barca de Cristo é o de congregar os iguais: não há escravos em 

nenhuma parte. A totalidade integrada da embarcação segue nas águas 

domadas da Criação porque os homens soltaram amarras em favor do vento 

condutor. Através da integração em Deus, por meio do espírito crístico que foi 

descoberto em todo homem, em cada poeta, é possível a Jorge de Lima vestir 

a túnica inconsútil, túnica sem costuras porque sem qualquer repartição, toda 

ela moldada em uma única peça da existência. 

 Acalmando ventos, águas, homens, recompondo a unidade de todos os 

elementos, nosso poeta enfim assume a função de cantor da noite e do drama 

da união. É Orfeu quem surge ao lado de Cristo, e Jorge de Lima os 

acompanha. 

 

 Modulações órfico-crísticas do caminho limiano 
 

 No capítulo anterior desta dissertação, quando falávamos do complexo 

de Orfeu, este personagem foi chamado pela primeira vez a nosso trabalho. 

Apontamos, então, que as imbricações órficas e cristãs – ou crísticas, como 

passaremos a tratá-las – eram várias e permitiam, por sua proximidade 

temática e expressiva, uma compreensão da função iniciática do exercício 

poético. Esta última consideração, mais bem desenvolvida nos tópicos 

seguintes, permitirá que compreendamos agora o que é o orfismo enquanto 

experiência criativa e por que sua presença num discurso cristão e profético 

passa a ser fundamental. 

 Em ensaio premiado pela Academia Alagoana de Letras, terra de nosso 

poeta, Márcio Scheel (2005, p. 100) tem o discernimento de apontar, 

analisando a poesia de Jorge de Lima como transcendência, que 

 
Orfeu é o poeta sob o signo trágico. O eu-lírico de Jorge de 
Lima, por outro lado, é o poeta sob o signo do drama: o 
desconhecimento total dos motivos que lhe marcam a alma, 
que o precipitam no caos de tantas inquietações, de tantas 
buscas, de tantas e cruciantes tentativas de se auto-
compreender. 

 



83 
 

 Quando falávamos das imagens já bastante noturnas da poesia de A 

Túnica Inconsútil, colocamos no plano do Regime Noturno da Imagem tanto o 

Cristo quanto o Messias, mas não ressaltamos sua especificidade estrutural. 

Porque não é apenas ao Regime Noturno que os dois pertencem, mas também 

à estrutura sintética ou dramática do Regime, assim como a Cruz e a Árvore, 

que trabalhamos. Especificidade maior quando sabemos, com Durand (2001, p. 

345), que o drama das imagens, seu potencial rítmico e harmônico, alcança 

também uma simbolização que a música, enquanto imagem, evidencia. 

 Orfeu é música, pela sua incorporação mítica. A perspicácia de Scheel 

ao apontar o caráter dramático de Jorge de Lima está lado a lado com nossa 

intenção interpretativa: o poeta é dramático porque é harmonizador, é 

congregador de uma totalidade. É Cristo e, mais que o Orfeu literário, é órfico. 

 Vale atentarmos para essa diferenciação. Se o mito grego e o conceito 

de orfismo estão ligados por uma sucessão temporal, com este sendo 

explicado historicamente por aquele, após seu nascimento o orfismo 

transcende o personagem Orfeu (RIFFATERRE, 1970, p. 14). A construção de 

um sentido órfico transcende, ainda, até mesmo seu contexto original. Vindo 

das religiões mistéricas da Grécia Antiga, assenta-se de tal modo na 

mentalidade moderna, sobretudo romântica, que poderemos encontrar 

estruturas órficas em diversos poetas oitocentistas. 

 A explicação trans-temporal – ou a-temporal, apelando para o 

semantismo do pensamento arquetípico – encontra-se em seu próprio seio: o 

apelo criativo de um orfismo, religião de iniciações, é mítico por essência. 

Estabelece releituras e recriações para prosseguir comunicando seu papel 

fundamental na integração humana, e se realiza sempre que a poesia é 

encarada como desvelamento de uma verdade oculta. 

 Se acusávamos Jorge de Lima de conformar-se em um imaginário 

diurno e polêmico, no início de sua conversão religiosa – na época de Tempo e 

Eternidade -, devemos a justiça de explicitar sua clara transformação. Passo a 

passo, pouco a pouco, aquilo que tínhamos como princípio de uma jornada 

iniciática vai definindo seu percurso, avançando no caminho rumo à sua própria 

reformulação. Com Cristo-Orfeu, temos um Jorge de Lima dramático, distante 

daquele angustiado em busca da luz. 



84 
 

 Para compreendermos melhor a influência que essa constelação 

simbólica assume em nosso poeta, constelação que se vai desdobrar ainda 

mais nas obras posteriores, precisamos compreender a base do orfismo, seus 

sentidos e apresentações. 

 

 Orfismo e experiência transcendente 

 

 Insistiremos no aspecto iniciático desse imaginário órfico. Sua base 

permanece a mesma, quer entre autores pagãos da antiguidade ou bispos da 

Igreja: em todos os aparecimentos, textos intitulados Dos mistérios mantêm um 

núcleo de similaridade notável.  

 
Uns e outros, celebrando por meio de iniciações o amor e a 
benevolência de um deus (Mitra, Ísis e Osíris para os pagãos; 
Jesus Cristo para os cristãos), penetravam num mistério de 
salvação desconhecido antes, o mistério oferecido pelo deus 
celebrado nas iniciações (SESBOUÉ, 2003, p. 235) 

 

 Sabemos que na estrutura sacramental cristã, ainda, o contexto geral da 

iniciação antiga permanece. Temos uma salvação por meio de um percurso 

determinado, neste caso Jesus Cristo, em que o deus desce a planos inferiores 

da realidade para redimir e buscar uma alma já perdida. No caso do Cristo, a 

alma da humanidade é resgatada. 

 Eixo da narrativa iniciática, a viagem a outro mundo é estrutura que a 

descida de Deus à terra, por meio de seu Filho – “e o Verbo se fez carne” (JO, 

1:14) -, mantém e atualiza. “O traço fundamental [do orfismo], reduzido à sua 

forma mais simples, é a penetração de um herói num mundo paralelo ao dos 

seres vivos, mundo paralelo e diverso do real, palpável e visível aos seres 

humanos comuns” (CARVALHO, 1990, p. 11) 

 Reconhece-se “dans le personnage d’Orphée le type du poète sacré et 

visionnaire, et ils trouvaient dans ses aventures mysthiques le prototype de la 

quête gnostique” (RIFFATERRE, 1970, p. 11). A busca gnóstica, 

genericamente definida como procura pelo conhecimento oculto, estabelece a 

importância do mundo dualista. Se à realidade visível corresponde outra, divina 

e alcançável pela poesia, é nesta última que se deve buscar o conhecimento 

do mundo. 



85 
 

Porque, notemos, “mundo” não é mais compreendido apenas como 

espectro terreno da realidade, mas como toda uma Realidade, conjunto de 

terra e Paraíso – além dos óbvio reino complementar da Criação: o inferno. 

“Toutes les créations, la visible comme l’invisible, sont concentrique à 

Dieu”  (HUGO apud RIFFATERRE, 1970, p. 20). 

Ponte entre as parcelas da totalidade, a poesia aparece como “uma 

intuição mais ou menos clara da existência e da ação de Deus na criação 

material e na humanidade” (LAMARTINE apud RIFFATERRE, 1970, p. 25). Por 

isso que ao poeta cabe essa dinâmica transicional de fragmentar-se e logo se 

recompor: é no contato entre os dois aspectos da realidade que o poeta se faz 

presente e, especialmente intérprete de uma Verdade. 

 
Si tout se correspond, si tout élément du réel a par conséquent 
un sens caché, il s’ensuit qu’il faut à cette langue un interprète. 
D’où création d’un personnage qui devra être apable de 
percevoir l’invisible dans le visible [...], le signe dans la chose, 
l’organisation occulte qui indique dans quel sens déchiffrer: il 
sera donc Voyant. Il devra être capable de comprendre, voire 
de maîtriser l’univers, une fois le mot trouvé [...] : Il sera donc 
initié ou mage (RIFFATERRE, 1970, p. 22-23) 

 

O poeta é um guia de iniciações, ele mesmo um iniciado. Mistagogo, 

visionário, vidente: “sabemos que Orfeu é citaredo e fundador de iniciações, ou 

melhor, a mântica teléstica apresenta-se nos quadros do xamanismo [...] o 

pensamento inconsciente se vale desse arsenal como um ‘campo de objetos 

transicionais’” (PAULA CARVALHO, 2002, p. 129). 

 Penetração num “reino do entre dois”, portanto, como diria Schärer 

(PAULA CARVALHO, 2002). O deslocamento rumo a outra esfera da realidade 

favorece os cultos de mistérios, práticas extáticas e enlevações espirituais. Em 

Jorge de Lima, pela função divina que este dá à poesia, a experiência poética é 

algo similar a tal deslocamento do ser. De princípio de uma jornada de 

iniciação o trajeto do poeta passa a ser, então, experiência iniciática total. 

 Ser de fronteiras, passageiro (VAN GENNEP; DUVIGNAUD) e liminoide 

(TURNER), personalidade anômica, consciência dissimultânea de tipo 

simbólico-onírica (TACUSSEL), o poeta órfico-crístico testemunha o mistério 

porque se move numa zona intermediária, estado crepuscular (SCHÄRER 



86 
 

apud PAULA CARVALHO, 2002, p. 113), de modo que seus universos 

simbólicos são dramáticos, confundentes. 

“E mais uma vez remetemos aos mitemas de Orfeu enquanto xamã 

grego, pois essa consciência desdobrada ou essa consciência dúplice é 

característica do xamã, ou melhor, da experiência do xamã” (PAULA 

CARVALHO, 2002, p. 113). A noção de realidade dupla – uma real, acessível 

aos sentidos, outra acessível à alma (a realidade da Verdade) – é conceito 

fundamental do simbolismo (RIFFATERRE, 1970, p. 19). 

Enxergar a realidade transcendente, como já pudemos observar, exige 

certa mutilação, que no contexto ocidental traz consigo uma carga de angústia 

e sofrimento – imediatamente ostentados como contrapontos da louvada 

superação. A oblação dos olhos, o sacrifício da vontade e a entrega a Deus 

são requisitos para a iniciação cristã. Com esse novo estatuto 

 
[...] le poète a un triple regard, l’observation, l’imagination, 
l’intuition. L’observation s’applique plus spécialement à 
l’humanité, l’imagination à la nature, l’intuition au 
surnaturalisme. Par l’observation, le poète est philosophe, et 
peut-être législateur; par l’imagination, il est mage, et créateur; 
par l’intuition, il est prêtre, et peut-être révélateur. Révélateur de 
faits, il est prophète; révélateur d’idées, il est apôtre... (HUGO 
apud RIFFATERRE p. 9) 

 

 Essa tripla qualidade da visão poética, profética, crística enfim, designa 

a senda da elevação humana. Apelando ao surnaturalisme, modo de 

surrealismo dos conteúdos simbólicos da psyche, o homem pode trazer à 

realidade terrestre a realidade invisível. Sem ser xamã tribal, sendo profeta do 

deserto – ainda que poeta das Alagoas -, Jorge de Lima insere-se na trilha que 

o leva a novas descobertas. Sua iniciação já é solidez, mas solidez fluida como 

os símbolos que a compõem. O poeta encontrou Deus, encontrou Cristo dentro 

de si próprio e, por isso, encontra a si mesmo em toda a realidade. 

 
[...] a iniciação xamânica, e portanto a órfica, é uma “iniciação 
de teor místico e individual”. Nesse sentido é que se marcam 
seus aspectos de desvinculação com a sociedade (e as 
sociedades de iniciação) e seu caráter solitário pois, 
lembramos, a “descida aos infernos” no orfismo é 
fundamentalmente uma “descida nas profundezas do si-
mesmo”. Esses quadros de hermenêusis caracterizam 
plenamente a experiência do “moi orphique” [...] Por isso 



87 
 

muitos pesquisadores ficam atarantados tentando buscar 
“fatos” de vinculação iniciática, sem se aperceber que os 
gradientes conscienciais do xamã movem-se no domínio das 
frequências oniroides, e mais, que as “doenças” de teor 
somato-psíquico não só são “situações-limites”, como diz 
Jaspers, indicadoras da escolha-chamado-vocação, mas 
integrarão as próprias “feridas simbólicas” das provações 
iniciáticas, sobretudo nas iniciações místicas – não nas 
iniciações heroicas, que tem um caráter “coletivo” de partilha 
da carga simbólica -, e isso não só no xamanismo órfico, como 
na mística cristã, por exemplo (PAULA CARVALHO, 2002, p. 
129-130) 

 

 É preciso que atentemos para esse percurso místico da psyche: se o 

indivíduo é desligado do grupo, durante a iniciação, e se volta para dentro, para 

si-mesmo, tal interiorização não é fácil e livre de tensões. Como toda 

integração supõe uma quebra – uma Queda – ou, ao menos, uma 

fragmentação, o caminho poético é doloroso para um imaginário que tem seu 

centro redentor na crucificação. 

 Entretanto, místico e individual, tal percurso permite variações. Na fase 

religiosa de Jorge de Lima “prevalece a ideia de um catolicismo muito 

particular, que se constitui e se afirma a partir da visão íntima e singular do 

poeta” (SCHEEL, 2005, p. 31).  

Tal singularidade é o que temos na constituição de uma poesia órfica. 

“Cel potentiel s’accroît infiniment du fait que le personnage est mis en scène à 

la frontier des deux réalités : ces deux pôles créent les conditions d’un échange 

dramatique, d’un va-et-vient dont le dynamisme altère la représentation du 

Voyant” (RIFFATERRE, 1970, p. 25). 

Temos ainda que, nesse trajeto de referências e constelações 

simbólicas, a disposição do discurso narrativo se altera. Se a mimesis é focada 

na aventura narrativa sob gênero épico/heroico, o autor usará procedimentos e 

figuras que, tradicionalmente, componham uma realidade objetiva;  

 
si au contraire le mimésis s’organise autour du héros, elle fera 
usage des genres, procédes, figures qu’on utilise normalement 
pour décrire une réalité subjective, pour faire voir, comme dans 
le premier cas, mais à travers les émotions, les sentiments d’un 
intermédiaire (c’est une solution au problème que pose à 
l’écrivain la mimésis du suréel : s’il ne peut le montrer, il peut du 
moins décrire les réactions psychologiques que la vision 



88 
 

surnaturaliste suscite chez le héros) (RIFFATERRE, 1970, p. 
15) 

 

 Essa narrativa, por transmitir ao leitor aquilo que o herói sente, acaba 

por aproximar (quando não sobrepor) as intimações pessoais do poeta, 

fazendo com o que leitor sinta o que o poeta sente, por meio do herói ficcional. 

É a fusão – e con-fusão – entre imaginário pessoal e imaginário narrativo que 

começa a aparecer. É certo que precisamos distinguir, desde Mauron,  

 
entre o homem e a obra, ou melhor, entre o “moi social” e o 
“moi créateur” (“moi orphique”), sabendo que, em termos de 
pensamento inconsciente e “função oscilante” (Kris), a obra 
(esses “seres de linguagem” e os “objetos internos”, que são o 
fantasma ou o mito pessoal) é que explica o homem, fazendo-o 
através dessa função que Mauron chamou de “moi orphique”. É 
portanto a função “moi orphique” que devemos considerar 
(PAULA CARVALHO, 2002, p. 129) 

 

 Entretanto, mesmo distinguindo as duas funções que se dinamizam no 

processo criativo, é mister frisar que ao poeta e ao poema correspondem 

valores semelhantes, pois um engendra o outro ao mesmo tempo em que por 

ele é engendrado. O complexo poeta/poesia que Jorge de Lima nos oferece, 

assim, prossegue circulando imagens e constelações imaginárias. O potencial 

comunicativo e integrador apresenta ainda um aspecto para o qual não 

atentamos, e a essas imagens lançaremos agora nosso olhar. 

 

 Orfeu e o Feminino 
 

 Observamos brevemente a figura da bem-amada, quando de nossa 

leitura sobre Tempo e Eternidade. A imagem da mulher, entretanto, vai se 

condensar e aparecer com maior frequência e intensidade conforme a “fase 

religiosa” de nosso poeta amadurece. Aqui, em A túnica inconsútil, temos 

diversos poemas cujos núcleos em torno dos quais a composição gira são, 

justamente, imagens femininas. 

 De forma diversa da bem-amada, que desde o primeiro momento 

identificamos como a Poesia, as mulheres deste livro não são sempre puras e 

excelsas. Eva pecadora; louca; maga; adúltera, todas essas personagens 



89 
 

coabitam com a virgem, a santa, com as meninas ingênuas de tranças que 

trazem em seu poema um tempo cíclico como estrutura narrativa. 

 Ao lado delas vemos Marta, Maria, Madalena, diversas mulheres vindas 

do texto bíblico e das histórias antigas. Essa confluência tão heterogênea de 

personagens se deve, certamente, à proximidade de Mira-Celi, estrela do 

próximo livro de Jorge de Lima. Deve-se também ao papel de completude que 

a mulher, enquanto símbolo, adiciona ao poeta em busca. 

 
A qualidade manticamente inspirada do Feminino – mas não 
inspiradora – está quase ligada a um poder espiritual-
masculino, ao “uroboros paternal”. Essa figura surge primeiro 
como anônima e transpessoal, mas em seguida se torna uma 
divindade, na qualidade de senhor das mulheres, cuja 
expressão mais bela encontramos na figura de Dionísio... [Ao 
segmento positivo] a essa área dos mistérios da inspiração 
pertencem os remédios, as bebidas inebriantes bem como 
todos os métodos positivos de estimulação, excitação e 
elevação, que conduzam a inspiração e a uma progressão da 
personalidade consciência. A menção aos fenômenos 
proféticos, bem como a alusão à pitonisa délfica, indicam o 
significado cultural dessa esfera do Feminino... No xamanismo, 
que foi o fundamento primitivo do aspecto profético-mântico 
superior, a visão-inspiração – que atribuímos ao pólo A+ - e a 
loucura-êxtase – que escrevemos no pólo negativo do eixo A - - 
se aproximam sobremaneira. [...] O pólo A+ da inspiração é o 
lugar das Virgens divinas e das Musas, que são aspectos da 
figura da inspiração arquetípica (NEUMANN, 1998, p. 77-78) 

 

 Fácil depreender o seguimento lógico dessa estruturação: ao pólo 

negativo do eixo A – eixo que compõe metade da estrutura de Neumann sobre 

a interpretação do Feminino – correspondem as imagens da sedutora e as de 

um encantamento fatal. Ao eixo A sobrepõe-se um eixo M, onde M+ representa 

a figura maternal. Seu oposto, pólo M-, traz as imagens da Mãe terrível, a 

bruxa velha, todas as deusas e figuras míticas representantes da morte. 

 Ao poeta limiano não atraem as seduções, os encantamentos. As 

mágicas do Senhor são as únicas que lhe aprazem, e por isso encontraremos 

aqui louvadas apenas as imagens de pólo positivo. A Virgem Mãe, confluência 

dos dois eixos, remete-nos a Maria, a quem Jorge de Lima canta em laudes no 

último poema de A túnica inconsútil. 

 
Sancta Virgo Virginum, 



90 
 

Mater inviolata, 
Stella matutina, 
Regina angelorum, 
Causa nostrae laetitiae! 

 

 Essa aproximação da pureza feminina pavimenta a chegada de Mira-

Celi. Notemos como as qualidades convergem para o ideal de inspiração de 

uma musa que despontará, em breve, no horizonte mitopoético de Jorge de 

Lima. Não só isso, mas as próprias imagens da caminhada que agora o poeta 

empreende apresentam essa presença. Vejamos o poema Sabereis que corri 

atrás da estrela (LIMA, 1959, p. 434), em que toda a narrativa histórico-bíblica 

se desenrola com os fatos em torno de figuras de mulher. 

 Após um longo poema em que a mulher é violada, sendo da “espécie 

das que são dominadas com a força”, surge uma redenção. É o fim do poema, 

advento do homem que introduz na história feminina uma possibilidade de 

libertação. 

 
[...] 
mas apareceu entre as sabinas um mancebo donzel 
que era muito mais débil que elas, mas sabia poemas e usava 
[capas belíssimas; 
e nasceu da união uma menina franzina de coxas unidas e 
[cintura esbelta 
como nunca houve na raça humana da terra: 
era a guerreira cuja bisneta brigou com os povos da ilha e foi 
[queimada como feiticeira; 
e porque era feiticeira sagrada, 
das cinzas brotou uma santa para perpetuar as gerações de 
Deus; 
e as gerações de Deus subiram para o plano divino; 
e do plano divino desceram signos que os homens do 
[Tabernáculo entendem 
para se comunicarem entre si até a consumação dos séculos, 
quando a mulher será a última a cerrar os longos cílios 
para abri-los de novo no começo da Vida. 

 

 Se pensarmos na imagem canônica do Cristo teremos em mente um 

homem belo, de traços finos, alvo e leve. A proximidade desse imaginário 

pictórico com a noção de andrógino só faz reforçar sua filiação mitemática ao 

símbolo do Filho. Orfeu, também ele, apresenta características semelhantes, e 

ambos os personagens estão contidos no mancebo donzel que surge entre as 

sabinas. 



91 
 

 Com poemas e capas belas esse novo homem gera uma menina. 

Interessante perceber que não há uma mulher específica chamada à posição 

de mãe: pelo contrário, a filha do novo homem assume papel de matriarca da 

linhagem de novas mulheres, distintas daquelas anteriores por serem, estas, 

livres da dominação pela força. 

 Ao homem quase-andrógino temos, agora, uma mulher sem 

sexualidade. Coxas unidas e cintura esbelta geram uma imagem de castidade 

– obviamente negada pelo matriarcado – que ressalta seu caráter diferenciado. 

Ela é mãe, mas é santa e guerreira, também. Suas filhas propagam-se pela 

terra como emissárias de Deus, o Deus homem da religião patriarcal. É a 

inserção e desenvolvimento do tema órfico na busca pela musa da inspiração. 

 Jorge de Lima dá um estatuto elevado à mulher, nesse poema, que se 

consolida no imediatamente seguinte, O nome da musa (LIMA, 1959, p. 437). É 

aqui que o salto para Anunciação e encontro de Mira-Celi poderá ser feito. 

Leiamos na íntegra o poema, portanto. 

 
Não te chamo Eva, 
não te dou nenhum nome de mulher nascida, 
nem de fada, nem de deusa, nem de musa, nem de sibila, nem 
[de terras, 
nem de astros, nem de flores. 
Mas te chamo a que desceu do luar para causar as marés 
e influir nas coisas oscilantes. 
Quando vejo os enormes campos de verbena agitando as 
[corolas, 
sei que não é o vento que bole, mas tu que passas com os 
[cabelos soltos. 
Amo contemplar-te nos cardumes das medusas que vão para 
[os mares boreais, 
ou no bando das gaivotas e dos pássaros dos polos revoando 
sobre as terras geladas. 
Não te chamo Eva, 
não te dou nenhum nome de mulher nascida. 
O teu nome deve estar nos lábios dos meninos que nasceram 
[mudos, 
nos areais movediços e silenciosos que já foram o fundo do 
[mar, 
no ar lavado que sucede as grandes borrascas, 
na palavra dos anacoretas que te viram sonhando 
e morreram quando despertaram, 
no traço que os raios descrevem e que ninguém jamais leu. 
Em todos esses movimentos há apenas sílabas do teu nome 
[secular 
que coisas primitivas escutaram e não transmitiram às 
[gerações. 



92 
 

Esperemos, amigo, que searas gratuitas nasçam de novo, 
e os animais da criação se reconciliem sob o mesmo arco-íris; 
então ouvireis o nome da que não chamo Eva 
nem lhe dou nenhum nome de mulher nascida 

 

 A musa, a quem o próprio nome de musa é negado, apresenta-se na 

poesia de Jorge de Lima como um momento divino e fugaz. Primeiro, todos os 

atributos físicos lhe são recusados, nenhum substantivo que a qualifique é 

definido. Em seguida temos sua definição, por mais indefinível que se assuma: 

a mulher é o que desce do luar, o que influi nas marés. Ela é oscilante como 

também o são seus atributos materiais. 

 A cabeleira que o vento faz balançar, as corolas no campo de verbenas, 

todas as imagens de movimento – como os cardumes de medusas que se 

confundem numa profusão de animais marinhos – colaboram para construir a 

imagem da inominada. Essas referências simbólicas, por sua vez, enquadram-

se no Regime Noturno da Imagem, onde os cabelos assumem a carga 

semântica da noite densa, das águas negras (DURAND, 2001, p. 96). 

Entretanto, a presença das verbenas contrabalança uma negatividade 

tipicamente diurna. Por outro lado, adicionando a leveza das flores ao esquema 

da animação, movimento confundente que remete a uma dominante digestiva e 

absorvente, o poeta apresenta uma imagem bastante curiosa: o cardume de 

medusas imediatamente nos faz pensar nas górgonas gregas, bruxas más – 

claramente vinculadas ao eixo M-, em Neumann – que simbolizam as moiras 

do destino e da morte. 

Mas medusas também designam, numa subversão de sentido, uma 

variedade de borboleta, além dos animais marinhos semelhantes a águas-

vivas. Ao imaginário noturno negativizado, em que a mulher seria peça-chave 

por sua condição de portadora do tempo e da mortalidade humana – 

evidenciados no ciclo menstrual -, contrapõe-se uma constelação simbólica de 

caráter positivo, em que a mulher, a noite e a materialidade conjugam-se com 

as trilhas do espírito e da palavra de Deus. 

Ainda no voo dos pássaros, a musa sem nome é veloz como um 

relâmpago. Sua existência está circunscrita às bocas ingênuas dos meninos 

sem fala. Por descansar nos areais que já foram, em passado remoto, o fundo 

de mares, a musa é anterior a Eva, anterior mesmo à Criação. Quando Deus 



93 
 

pairava sobre as águas, sob as águas estava a mulher que agora permite a 

Jorge de Lima conversar com Deus, representá-lo. Compreendê-lo. 

Parafraseando Paula Carvalho (2002, p. 134), em seu estudo sobre a 

poética de Gérard de Nerval, podemos dizer que 

 
regido pelo arquétipo da iniciação, em termos de arquetipologia 
durandiana (Durand, 1969), o universo poético de Nerval [e 
também de Jorge de Lima] é de estrutura sintética ou 
dramática e, em termos de micro-universo mítico, de Yves 
Durand (1988), sintético simbólico polimorfo, ou melhor, o 
“dualismo diametral” da gnose maniqueísta tornou-se “dualismo 
concêntrico”, através da polimorfia do “percurso iniciático”; 
seria, portanto, sintético simbólico de forma diacrônica de teor 
evolutivo. Entretanto, também, sintético simbólico de forma 
sincrônica de teor da mediação simbólica, portanto bipolar, 
onde a mediação é realizada pelo Feminino e pelo Messias 
que, entretanto, tem a peculiaridade de ser uma Amiga 
Redentora, e, assim, forma-se o “par sizígico” [...] O universo 
poético seria, assim, como se expressa Y. Durand, de tipo 
misto. 

 

De tipo misto, como não poderia deixar de ser – em se tratando de 

poeta, de profeta, tradutor e comunicador da excelência divina -, o universo 

simbólico de Jorge de Lima fica definido em sua mobilidade de indefinição. 

Ousado e impossível enrijecermos sua poética em definições: entretanto, 

apontamentos mitohermenêuticos são possíveis, e é a esse desaguar que 

temos chegado. Em Mira-Celi, musa estrela em que a constelação simbólica do 

poeta mais se condensa, mais se prepara para a chegada de Invenção de 

Orfeu, intentaremos uma leitura transversal. 

Se nossa crítica até aqui foi por meio de uma leitura metaliterária, 

propriamente antropológica em sentido lato, agora é hora de pensarmos a 

poética como a Poética se compreende. Em Mira-Celi, quando todos os 

símbolos órficos estarão presentes, meditaremos na busca de uma inspiração. 

É difícil definir Mira-Celi, sabemos bem, por isso não a definiremos. 

No próximo capítulo buscaremos apontar o amadurecimento dos 

elementos que já observamos nos dois últimos livros. É esse amadurecimento, 

notadamente significativo na composição de Anunciação e encontro de Mira-

Celi, que Invenção de Orfeu levará a extremos. Se construindo a ponte em 



94 
 

arco-íris a totalidade é finalmente integrada pela presença da mulher, 

observaremos como diletantes as constelações da estrela limiana. 

Nossa conclusão será agora trabalhada, atentando para o fato de que os 

simbolismos de transcendência, profecia e feminino se resumem. Antes de 

Invenção de Orfeu, desde agora, observemos a gestação de Orfeu. 



95 
 

Mira-Celi: a poética de uma vida inteira 
 
Não procuremos exegeses a muitas respostas de Mira-Celi, 
pois é tida como sonâmbula, e pode, devido a qualquer 
impertinência, perder-se de todo, embora reapareça 
inexplicavelmente em todas as solidões ou em quase todos os 
delírios da febre. Então ide devagar, pé ante pé, porque não 
estais só, e se conseguirdes galgar esta escadaria que começa 
sobre vossa cabeça, alcançareis algumas noções, qualquer 
certeza, um encontro talvez. Pode toda esta mágica se romper, 
entretanto, como uma bolha; circundai cauteloso, ficai perplexo 
para que os últimos tetos não desabem sobre vós. 
 

J. de L. – Explicação de Mira-Celi 
 

 No livro que Waltensir Dutra (1959, p. 27) classifica como “trabalho de 

transição”, Jorge de Lima apreende todos os sentidos de sua trajetória poética. 

Nesta longa Anunciação e encontro de Mira-Celi (1950), espécie de poema 

único dividido em 59 partes, circulam e se movimentam símbolos e imagens já 

conhecidos de outros momentos. O poeta alagoano sintetiza suas experiências 

anteriores, receios, anseios e vivências – tanto poéticas quanto religiosas. 

Mira-Celi é livro de transição e mudança, sobretudo. Nele, Jorge de Lima deixa 

de ser um poeta cujo motivo conduz a obra e passa a ser um narrador da 

própria experiência. 

 Mira-Celi é a musa que inspira o poeta em seu canto de louvor a Deus. 

Lembremos, pois, que a figura do Feminino não se consolida como núcleo da 

construção simbólica no orfismo: sua presença fundamental indica movimento 

e abrangência do universo divino do Pai, não a base de tal realidade. Assim, 

sabemos logo na apresentação da musa (poema 2, LIMA, 1959, p. 507): 

 
Tu és, ó Mira-Celi, a repercutida e o laitmotivo 
Que aparece ao longo do meu poema 
[...] 
Ora és sacerdotisa, musa, louca, pastora ou apenas ave 
[...] 
E, quando me resta uma única migalha, reconstituo-te como 
[uma catedral. 

 
 Como recorrência, Mira-Celi é mobilizadora da poesia. Ela é mesmo a 

integradora, a ungida, pois “Milhares de ventres virginais te esperam/ através 

de séculos e séculos de insônia” (poema 3, id. p. 508). A estrela é khristós, é 



96 
 

“cristocêntrica” (poema 5, p. 510), está sempre no balanço de um ir e vir com 

relação ao mundo. 

 Diz o poeta que, quando Mira-Celi se afasta do mundo dos homens, 

“mesmo aqueles que aprenderam as orações da infância/ não ouvem mais o 

ressonar de Deus” (poema 6, p. 510). A musa abstrata, inominável, traz ao 

relicário poético de Jorge de Lima uma característica nova. Ela é fusão de 

todos os movimentos e anseios que o poeta conheceu ao longo de sua 

jornada. Perceberemos, analisando a linha narrativa que se desenrola, que 

Anunciação e encontro de Mira-Celi é um livro cujo valor é final: desde a 

apresentação de Mira-Celi como a Poesia em si, o poema se vai desenrolando 

até que seu encerramento descreva, clara e objetivamente, a entrada dos 

homens na Eternidade da Trindade Una. 

 Como expressão de uma vivência mística experimentada, portanto, este 

livro é testemunho de fé e visão sagrada. Diz-se mesmo que “é o mais abstrato 

dos poemas de Jorge de Lima, mesmo incluindo Invenção de Orfeu” 

(BANDEIRA, 1959, p. 96). É a recuperação de um discurso místico sob a forma 

dinâmica de movimento. Já que “Mira-Celi é a própria poesia sob aspecto de 

imagem [...] enraíza aquilo que é, por natureza, refratário à expressão direta na 

fala enigmática do poeta” (ANDRADE, 1997, p. 75). 

 Dutra (1959, p. 23) ainda atenta para a essência mutável e perpétua da 

musa estrela. Ela é apresentada em movimento permanente, circular, como as 

órbitas estelares e a perenidade das constelações. Após tanta busca, Jorge de 

Lima constrói um poema cíclico e, nele, exalta a circularidade da realidade. 

“Mira-Celi nunca se mostrará/ enquanto divisar manchas em nossa terra” 

(poema 12, p. 514). Entretanto, por mais que as manchas e o correr do tempo 

corroam a existência mundana, como no poema 16, a estrela está segura – e, 

assim, a Poesia. 

 
[...] nada disso consegue 
deter a rota perene, 
milênio sobre milênio, 
do ciclo de Mira-Celi. 

 
 A ideia de circularidade e recorrência traz ao poema outra característica 

notável: ainda que voltado aos céus – por estrela e Trindade além do tempo -, 



97 
 

o poeta é capaz de vislumbrar dentro de cada ser humano a potencialidade 

divina, o desenho da Criação. 

 
[...] 
 
Porém, quando chegar o sétimo dia, 
descansemos para olhar, abraçados, 
pupila contra pupila, dentro de nossos seres, 
a história da Criação começar outra vez (poema 4, p. 508) 

 
 Essa pregnância da Eternidade dentro das pupilas é recorrente. Este 

livro traz à fadiga da jornada iniciática o conhecimento de que todo homem 

detém a Verdade imutável, ainda que esta esteja contida no fundo das órbitas 

dos olhos, esquecida pelo primeiro plano da visão. 

 
[...] 
acontece também que os parques parecem milhões de braços 
[agitando-se em adeuses, porque é precisamente no ocaso que 
[esta hora se dá, 
esta hora em que todos nos encontramos nas curvas das 
[espirais, 
e os desejos ficam intumescidos em abóbadas; 
então os vastos aneis nupciais, que circundam as coisas, 
unem-se em unânimes estrelas armilares; 
acontece, ó amiga, que nesta hora podeis ver Mira-Celi dentro 
[de vosso olhar (poema 8, p. 512) 

 
 Podemos retomar a importância da palavra “amiga” num contexto de 

orfismo, onde ao Feminino se podem atribuir diversos significados. É isso que 

diz Paula Carvalho (2002) a respeito de Nerval e sua Amiga Redentora. 

Importante também notar que é na hora do ocaso que a manifestação dessa 

realidade se estabelece. Ocaso é união poética de dia e noite num curto 

período, momento de fusão entre duas instâncias diferentes da existência – 

cósmica e humana. 

Muito próximo a tal percepção de união, Waltensir Dutra (1959) intitula a 

parte de seu artigo destinada a Anunciação e encontro de Mira-Celi com o 

sugestivo “Integração: Mira-Celi”. Não é apenas o conhecimento do que vai nas 

órbitas – dos olhos ou dos céus – que está carregado de sentidos: os “vastos 

aneis nupciais” percorrem todo o livro para trazer o clima de congraçamento, 

totalidade, abrangência, tão representativos da Poesia. 

O simbolismo deste grande poema não diz respeito apenas à integração 

dos homens através da poesia. Tanto Dutra (1959) quanto Monteiro (2003) 



98 
 

concordam que há em Mira-Celi, o livro, uma interiorização e síntese de toda 

uma tradição literária que Jorge de Lima vinha desenvolvendo até então. Nos 

dizeres de Ângelo Monteiro (2003, p. 56), o poeta “adensa sua própria 

mitologia poética, menos sobrecarregada, como nos outros de sua fase 

católica, de reminiscências bíblicas ainda não devidamente decodificadas ou 

incorporadas ao seu código interior”. 

Sejam quais forem as acepções de integração, a circularidade de Mira-

Celi carrega todos seus corpos contíguos através de transformações, novas ou 

renovadas. Há uma insistência inédita quanto à ancestralidade que preenche o 

homem no mundo. Se antes havia a compreensão de que todos saíram de um 

estado pré-Criação, caindo invariavelmente no horror do tempo, agora a 

existência sobre o mundo adota curioso caráter de continuidade. 

 
Quando olhares teu filho, olha dentro de suas pupilas 
as pupilas ancestrais que o antecederam 
e viram a terra prometida à distância inatingida. (poema 9, p. 
512) 

 
 Nova também é a carga simbólico-semântica dos olhos. Antes objetos 

de iluminação, ascensão augusta e visão de Eternidade, quando tocados pela 

estrela tornam-se continentes em que uma História Eterna vem repousar. Essa 

recursividade carrega o livro de uma aura mística significativa, tanto no sentido 

lato religioso quanto na conceituação de Durand (2001). O poeta agora 

reencarna num sentido anterior, carregando consigo conhecimentos e sendo 

absorvido por um “degrau para a divindade”. 

 
[...] 
Fiz minha aliança 
com a ressurreição, 
crescem-me dois cetros, 
um em cada mão; 
dentro de Mira-Celi 
quero-me ocultar (poema 17, p. 518-519) 

 
 Vale mencionar que “Dentro de Mira-Celi/ quero-me ocultar” são versos 

que se repetem no decorrer de todo o poema 17, longo e ritmado em versos 

breves. Com refúgio noturno e cetros sacerdotais, diurnos e místicos ao 

mesmo tempo, o poeta de Mira-Celi é ser híbrido e misturado, pertencente a 

reinos diferentes e desejoso de ambos. 



99 
 

 
20 
Os banidos 
 
Nunca fui senão uma coisa híbrida 
metade céu, metade terra, 
com a luz de Mira-Celi dentro de duas órbitas. 
Até onde chega a doce abóbada divina não sei; 
mas sinto muitas vezes os pés pisarem nuvens 
e a boca com um saibro de terra escura. 
Sou, portanto, decaído deste lume primitivo. 
Basta olhar para os meus desgostos 
para se reconhecer que uma estrela cadente 
se esfarela dentro de meu destino. 
Sou, como vês, um mestiço de Satanás 
e de Eva redimida. 
E onde podia descansar a fronte, 
queima-a o lume estelar, iluminando a minha nudez. 
Todavia não me salveis, ó vós que inventais grandes reformas 
para melhorar o mundo. 
Prefiro ser este aleijão celeste, 
possuir estes farrapos de Rei-Saudade 
e este fígado golpeado e esses olhos 
com seus pobres vidros mareados. 
Prefiro que não me salveis, grandes reformadores, 
nem vos compadeçais de meus andrajos, 
que outrora foram esplendente nudez, 
nem vos apiedeis desta humildade torpe, 
que isto é um resto do orgulho que me perdeu. (p. 521) 

 
 Comentando este poema, Dutra ressalta “o conflito dessa dualidade 

entre o humano e o divino [como] um dos motivos do livro” (1959, p. 24). E 

continua: “O problema não é particular do poeta, mas um problema universal 

que existe desde ‘depois da Queda’” (DUTRA, 1929, p. 25). 

 O orgulho que sustenta o homem da Queda é sentimento que permite à 

imagem do Cristo-Messias se implantar. A essência fragmentada, sofrível, 

agônica mesmo (SCHEEL, 2005, p. 59) da Invenção de Orfeu, por exemplo, é, 

mais que experiência poética moderna, irrupção do sentimento crístico. Porque, 

como já notamos, Cristo é o melhor personagem para designar as angústias 

modernas de um homem fragmentado na perda de sua totalidade. 

 Definir Mira-Celi seria impossível. Ela é cíclica e orbita a existência, mas 

sua rota perene não é isenta de transformações. “Em determinados ocasos eis 

que se muda em navio/ em cabeleira ou em Ofélia:/ [...] Ela aspira à vida 

eterna, meu Deus!” (poema 23, p. 523-524).  



100 
 

A estrela não está na Eternidade, mas é ponte para ela. Por isso haver 

um núcleo temático denominado As pessoas de Mira-Celi, que se estende do 

poema 24 até, pelo menos, o 32. São poemas que apresentam pessoas em 

busca também do Eterno, trans-esfera para a qual Mira-Celi parece estabelecer 

portal. No poema 33, o poeta clama: “Interceda para que renasçam as 

memórias abolidas dos itinerários de ascensão” (LIMA, 1959, p. 532). 

 
[...] 
eu me elevo como uma vaga montante até Mira-Celi – a louca. 
[...] 
Não ides viver, ó santos, ó fariseus, ó escribas, ó publicanos, 
ó raciados eleitos ou não, em algum mito longínquo 
ou qualquer mesopotâmia renascida entre homens; 
mas vinde para a memória, para a duração, para a Poesia. 
[...] 
A órbita de Mira-Celi é imensa 
e nela ainda há consolos que nunca foram ditos 
à falta de palavras na linguagem dos homens. (poema 37, p. 
535) 

 
 A órbita imensa de Mira-Celi, que circunscreve e centraliza o poema, 

conduz o homem para a ascensão. “Assim, o poema Mira-Celi se transforma 

num círculo delimitado pela órbita da estrela Mira-Celi, uma das imagens ou 

faces do motivo principal – Mira-Celi – ou o conjunto das ‘faces do Pai sob os 

mais vários signos’” (DUTRA, 1959, p. 25). 

 A condição de retornável, estabelecida pela órbita celeste, faz surgir 

também a imagem da ressurreição, como já vimos. Esta, elemento básico na 

maior parte das tradições órficas e cristãs, tem ainda um efeito secundário 

sobre a adjetivação da terra – plano mundano dos homens em vida. Se o poeta 

é, a exemplo da musa, aquele que se doa, se reparte e distribui, fazendo 

conexão, Jorge de Lima é capaz de dizer, no poema 21 (p. 521): 

 
[...] 
Passo aos outros este dom, 
à comunhão, à unidade, aos outros seres irmãos, 
pois eu sou o ser que se dá, 
como o Pai se deu ao Filho, e o Filho se deu ao Pai 
para um dom sempiterno que é o Espírito. 
Dou-me ao Espírito, como me restituo à Terra –  
à gloriosa Terra – parte da cidade de Deus. 

 
 A “gloriosa Terra” que surge, finalmente, na poesia limiana, é valorização 

de uma realidade necessária. Apenas da Terra o homem é capaz de observar 



101 
 

Mira-Celi, a condutora, pois quando pisa na Eternidade essa visão se 

desvanece, abandonada às costas do poeta. 

 O início deste mesmo poema 21 apresenta outra inovação na “mitologia 

poética” que estudamos: é o duplo, desdobramento do eu que apresenta a 

potencialidade de extensão – não apenas no sentido para o alto, mas na 

jornada mesma da vida. 

 
Este que veio acompanhar-me saiu dos primeiros séculos 
com suas vestes características de andarilho. 
Ninguém o havia anunciado, 
nem aves prenunciadoras vieram dizer que ele vinha; 
mas, quem quer que olhasse para trás um momento,  
o haveria de enxergar muito antes das profecias, 
como um primevo ser solitário e sem teto. 

 
 Duplo é o esforço por integração com a totalidade do mundo – não 

somente sua transcendência. Assim que também é duplo o movimento que se 

estabelece em busca do Fim. Quando sobe aos céus, Jorge de Lima observa a 

terra. 

 Seria justo dizermos, ainda, que o movimento rumo à Trindade é triplo: 

olhando aos céus, olhando à terra, estando em Mira-Celi, todas as inserções 

do poeta sobre a realidade da Criação são simultâneas. Depois que enxerga os 

horizontes eternos onde a linha que divide o céu “são as nuvens que passam”, 

o poeta – estranho ser – canta à estrela. É assim que se inicia Anunciação e 

encontro de Mira-Celi: 

 
O inesperado ser começou a desenrolar as suas faixas em que 
estava escrita a história da criação passada e futura. 
 Retirou a sua imensa cabeça de dentro da torre, sob o 
estrondo das muralhas desabadas com o seu gesto. 
[...] 

Que nome mais antigo que o seu e da musa saída de si? 
 
 Retirar a cabeça da torre, construção ascensional, é voltar as vistas para 

outras possibilidades. Poeta transcendido, nomeado, até mesmo a musa sai de 

sua experiência, como uma Eva ainda inocente sai da costela de Adão. Com 

essa companhia estelar modelando seu caminho pelo mundo, o homem é 

capaz de encontrar novos homens que o compreendam e, como ele, busquem 

a Poesia. 

 
Veio um dia, de qualquer solidão, 



102 
 

o raro amigo – duplo de mim – o poeta. 
 
 Mira-Celi é livro em que as intenções e constatações de Jorge de Lima 

mais se fazem claras, provavelmente como resultado da “interiorização” (Dutra) 

e do “adensamento de sua mitologia poética” (Monteiro). É aqui que teremos, 

acompanhando o aparecimento do duplo, a definição do “inesperado ser” como 

homem especial, ainda que sua existência seja repleta de desenganos. 

“Nenhum profeta é bem recebido em sua pátria” (Lc 4, 24), afinal. 

 No poema 45 (p. 542), ao surgimento do poeta segue-se a rejeição e o 

medo por parte dos pescadores seus irmãos. 

 
O inesperado ser era como um náufrago na terra. 
 
[...] 
- Sou homem, imagem de Deus, sou poeta. 
Sob esta figura humana meus ombros são de rochedo 
e minha cabeça é uma vela de barco. 
Sou assim para resistir, 
 para não morrer, 
 para vos salvar. 

 
 Assim como Jesus e os apóstolos, pescadores de almas, o seguidor da 

estrela está aqui para a transcendência e para salvar os irmãos. Sua cabeça 

feito vela de barco segue o caminho que o sopro de Deus estabelece, num 

curso que já observamos antes quando do poema em A túnica inconsútil. 

 Como a palavra que tem a trazer ao mundo é a de atenção para o 

caminho que a estrela aponta, o poema de Jorge de Lima começa a ser 

encerrado no trecho 48, intitulado Despedida de Mira-Celi. Nele (p. 544), 

lemos: 

 
Adeus, ó dias e noites planetários, 
adeus, ó minha infância, minha adolescência, minha vida de 
[faces cuspidas e beijadas. 
Adeus, carne poluída por tantas cumplicidades noturnas, 
adeus, pactos, mulheres fugaces, amores fugaces, 
adeus, febres povoadas de vencidos a sonharem com o 
domínio do mundo, 
[...] 
adeus, Mira-Celi, musas, sombras, símbolos, 
adeus, mulheres que nunca se completaram, 
faces dispersas entre as faces distantes e incompeendidas; 
adeus! 

 



103 
 

 O fim de Mira-Celi é o fim da viagem do poeta. Sintomático que esteja 

neste livro, “trabalho de transição”. A partir da próxima obra, Livro de Sonetos, 

Jorge de Lima de fato iniciará sua última fase literária. O fim da viagem, 

portanto, está em seu local designado: depois dela se irá estender na carreira 

de nosso poeta um novo intento, uma escrita na Eternidade que o fecho de 

Mira-Celi torna possível. 

 Ainda no poema 48 prenuncia-se esse fim: “Caminhei até os limites 

misteriosos da morte./ Revisto-me das vestes talares de seus impérios 

mágicos./ Uma força me impele para dentro de Deus”. Essa despedida do 

mundo e a distinção do plano eterno que a morte desvela fazem da despedida 

um novo anúncio de chegada. 

 A poesia – Poesia – permite a elevação, o envolvimento e a integração. 

Essa é Mira-Celi, síntese mas não destino; instrumento, não divindade. Oriente, 

não Paraíso. 

 
ó Adonai, ofereço-vos Mira-Celi 
[...] o sopro de Mira-Celi refrigera-me a língua 
ou acende a fagulha que me ateastes nos olhos; 
tudo aqui é conexo, e o inferior é igual ao superior, 
e o superior é trino, como o mais humilde dos seres. 
[...] 
Há quantos milênios bate no meu barro o vosso diapasão de 
luz? 
Adonai, vejo presenças nas ventanias, 
são vossas mãos por acaso ou vossa túnica multiplicada, 
ou apenas Mira-Celi, a de fogo e música, a reclusa e 
onipresente? (poema 50, p. 545) 

 
 A ordem cíclica de Mira-Celi ressoa todos os elementos da Criação. 

Reacende o fogo de Deus, iguala os que, na aparência, são desiguais. 

Integração passa a ser totalidade e reconhecimento, e o máximo da alteridade 

é experimentado através da poesia. 

 No caminho para o fim desse ciclo – e, em espiral, início de outro – a 

Eternidade do poema 51 (p. 547) explicita bem o movimento de avanços e 

absorções que faz a rota poética. 

 
Ele reviu-se: 
não era mais 
nem corpo 
nem sombra 
nem escombros. 



104 
 

 
Como foi isso? 
Tudo irreal: 
um barco 
sem mar 
a boiar. 
 
Ele sentiu-se: 
recomeçava. 
Vivera 
morrendo 
numa estrela. 
 
Ele despiu-se 
de que? 
De tudo 
que amara. 
Surdo-mudo 
cegara. 
Agora vê. 

 
 Há aqui todos os simbolismos que já observamos: transcendência (“não 

era mais/ nem corpo”), deriva na ilusão de um tempo aprisionador (“um barco/ 

sem mar/ a boiar”), mutilação e despojamento (“despiu-se”, “cegara”). A eles se 

junta uma imagem nova, que também pudemos observar em Mira-Celi: 

“recomeçava”, em dinâmica de repetição. 

 Mas, que fique claro, repetição de algo que, em seu reaparecimento, é 

modificado. O avanço em espiral, como movimento dialético, desenrola-se 

rumo a um outro estágio, diferente do anterior, apropriando-se de todas as 

características que antes já havia. Não são símbolos novos na poesia limiana, 

mas estão prenhes de novos significados. A imagem da cegueira se repete, 

mas traz consigo algo de novo, como um passo finalmente dado em direção à 

Eternidade. 

 Por isso Mira-Celi, a musa, é caminho. Por ser caminho é 

essencialmente poesia, e há reciprocidade nessa afirmação. Somos levados a 

crer que, em busca de Deus, Jorge de Lima encontrou a alma na poesia. Mira-

Celi é esta alma que eleva o poeta – alma da musa e alma do homem em 

integração. Se não é ela própria alma, certamente é psicopompo nesse 

processo de renascimento. 

 
Creio, 
ó vós, Três Pessoas Imensas e Eternas que não tivestes 
[princípio e nunca tereis fim: 



105 
 

que ao termo desta vida terrena, 
apenas o coração deixe de bater 
e alguma leve mão piedosa me cerre os olhos cansados; 
Mira-Celi se refugiará em mim, 
e eu comparecerei diante de vós, 
ó Formas Imensas da Trindade Perfeita; 
e a minha vida verdadeira então começará; 
e Mira-Celi voltará outra vez para algum de meus irmãos na 
[Terra. (poema 52, p. 548) 

 
 A morte, ocasião fundamental para todo movimento de renovação, é 

tônica neste fim de Anunciação e encontro de Mira-Celi. Não é possível seguir 

a um novo estado, integrativo de todas as experiências vividas, se o poeta não 

vivencia também a experiência de morrer, encerrar uma etapa. Jorge de Lima 

retoma essa ideia já anunciada em A túnica inconsútil, mas aqui o faz com 

maior propriedade: “Ó poeta, Deus dá e deus retira:/ mas quando pensares que 

tua solidão centuplicou,/ ele te ofertará a morte, porque só na morte é que 

reside a grande alegria” (poema 54, p. 550). 

 A importância desse momento é tão definitiva na órbita de Mira-Celi que, 

no poema seguinte, o poeta dirige-se diretamente a ela, morte, em discurso 

elegíaco mas compreensivo. 

 
E tudo haveria de ser assim, para contemplar-te sereno, ó 
[morte, 
e integrar-me nos teus mistérios e nos teus milages. 
[...] 
Para trás já ficou a órbita de Mira-Celi. 
Misteriosas luzes prenunciam outros sete mil degraus, 
em que apenas começaremos a divisar indícios 
das Três Presenças divinas, sem princípio e sem fim. (poema 
55, p. 551) 

 
 Jorge de Lima nos fala sobre Mira-Celi para que conheçamos o 

caminho. A Poesia é epifania, permite-nos vivenciar o trajeto válido da unção, a 

serenidade da contemplação de Deus. Permite-nos saber que, estando no alto 

ou embaixo na estrada da Eternidade, somos todos parte de uma realidade. 

Assim como a Trindade, os homens são unos na experiência da linguagem 

poética, e os poeta o compreendem porque estão “dentro da morte e libertados 

pela morte”. São “os grandes alquimistas, os únicos achadores da pedra 

filosofal,/ porque nos transformamos a nós próprios”. 

 
Tudo vem repercutir em nosso pulso; 
e nosso largo sopro comum circula do mesmo modo 



106 
 

entre os blasfemos que estão embaixo, 
os que se depuram nas chamas, gemendo neste plano do 
[meio, 
os bem-aventurados que estão acima 
e a pequena humanidade de incrédulos da realidade da morte. 

 
 O poema final da grande epopeia moderna que é Mira-Celi sintetiza a 

própria síntese da obra. É um fecho com chave de ouro e a chave-de-ouro para 

sua compreensão. Nele, poema 59 (p. 555), reaparece o inesperado ser do 

poema 1, que sabemos ser o poeta. Sua integração é completa: o poeta 

morreu para o tempo mas seus pés se mantém na gloriosa terra. Está incluso 

em todas as realidades, é mensageiro, Cruz, Cristo, conector. 

 
O inesperado ser começou a desenrolar suas faixas em 

que estava escrita a história da criação passada e futura. 
Continuava incluso na eternidade; por isso podia ver-se 

dentro da morte, como dentro da vida. 
Reencontrou-se amiúde com todos os amigos e amigas 

que cruzaram a sua órbita. 
Amou Mira-Celi como o último segredo do absoluto ou a 

chama ígnea mais íntima da Substância. 
Foi seu eremita e seu dançarino. 
Querendo os déspotas que ele investisse o hábito de 

cantor cívico e glorificador, recusou-se. 
Martirizaram-no sob o olhar vago de falsas divindades. 
Mas ele aspirava à vida eterna sem se dar conta da 

contínua sucessão do nascimento, da velhice, do martírio e da 
morte: a sua rota se dirigia às Três Pessoas que nunca tiveram 
começo e nunca terão fim. 

O inesperado ser caminhou para elas: 
Alia est enim persona Patris, alia Filii, alia Spiritus Sacti. 
Increatus Pater, increatus Filius, increatus Spiritus. 
Immensus Pater, immensus Filius, immensus Spiritus. 
Aeternus Pater, aeternus Filius, aeternus Spiritus. 
Et tamen non tres aeterni, sed unus aeternus. 
Pater a nullo est factus, nec creatus, nec genitus. 
Filius a Patre solo est: non factus, nec creatus, sed 

genitus. 
Spiritus a Patre et Filio: non factus, nec creatus, nec 

genitus, sed procedens. 
Unun ergo Pater, non tres Patres: unus Filius, non tres 

Filii: unus Spiritus, non tres Spiritus Sanctii. 
Et in hac Trinitate nihil prius aut posterius, nihil majus 

aut minus: sed totae tres personae coaeternae sibi sunt, et 
coaequales. 

Ita ut per omnia, sicut jam supra dictum est, et unitas in 
Trinitate, et Trinitate in unitate veneranda sit. 

 
 Rumo à Eternidade, o poeta volta o olhar para trás. Percebe no tempo 

passado uma translação ao redor da poesia, a rotação constante de uma órbita 



107 
 

divina. Em torno do centro do mundo – de Deus – a vida do poeta se 

desenrolou como se desenrolaram as faixas de seu corpo. Faixas em que, 

estando escrita a história da Criação passada e futura, também se escreviam 

as histórias das criações poéticas, inventadas ou reveladas no caminhar do 

iniciado. 

 A força misteriosa do latim, na segunda metade do poema, remete-nos à 

liturgia da Santa Igreja. Era a isso que Jorge de Lima aspirava: Eternidade e 

sacramentos. Finalizando seu livro numa língua clássica, vinculada 

institucionalmente aos segredos eclesiásticos e à conexão dos homens com 

Deus, Jorge de Lima promove ainda mais seu fazer poético. Este, sagrado por 

essência tanto quanto por filiação religiosa, conduz ao fim desejado. 

 Anunciação e encontro de Mira-Celi é a conclusão de uma fase. 

Conclusão de nosso trabalho, também, porque neste livro estão contidas todas 

as imagens que o precederam. A reunião desses simbolismos ganha mais vida 

porque Mira-Celi os reúne em sua órbita, movimenta-os e os atira na direção 

da Trindade Eterna, da transcendência absoluta, da volta à totalidade. 

Poderíamos concluir definitivamente dizendo que, enfim, Mira-Celi é a 

integração absoluta, é Cristo feito poesia. 

 Mas nenhuma conclusão pode ser definitiva num poema que, 

movimentando toda a constelação simbólica limiana, faz apenas abrir as portas 

para uma continuidade de sua poesia, para sua mitologia pessoal. Mira-Celi é 

um marco, abstrato e místico, na trajetória de Jorge de Lima.  

Em sua totalidade existencial o poema não encerra a totalidade de seu 

criador. A indefinição que permanece ao fim da leitura de Mira-Celi vem de um 

só motivo: este é um livro que dispõe em linguagem uma forma de vida, uma 

maneira de enxergar o mundo e vivenciá-lo. Jorge de Lima percorreu seu 

caminho no tempo vivendo a poética em que acreditava. Crendo na poética em 

que vivia. 

Por percorrer um caminho de crença e fé, o que buscava nosso poeta 

era transmitir aos irmãos o sublime que ele próprio experimentava. No fim, 

nada resta fora a sensação, o numen. A obra de Jorge de Lima nos ensina a 

sentir, a vivenciar a totalidade de uma Criação redentora e bela: sua poesia 

não foi escrita para convencer, mas para deslumbrar. Por isso a poesia, modo 



108 
 

não ordenado de compreender, escapa tanto a classificações quanto a 

exegeses. 

Mira-Celi, a musa, estrela, dama, amiga, redentora, é fugaz como o 

poema. É incerta e surge sempre em momentos de febre, em convalescenças, 

nos momentos em que a consciência vacila. Por isso o maior mérito do poeta é 

congregar irmãos em torno de um coração. Este, no nosso caso, foi o coração 

do Cristo. Mas não nos deixemos prender a detalhes, a definições claras e 

objetivas. Todos os simbolismos se correspondem, toda a realidade festeja. 

Por isso ele nos diz, o nosso buscador da Eternidade: 

 
Oh, não procureis 
Um nexo naquilo 
Que dizem os poetas. 



109 
 

Epílogo: indicativos sobre a forma da expressão religiosa 
 

“The perennial problem in literary 
interpretation is the problem of the relationship 
of form to content, or of poetics to thematics” 
 

- John Freccero 
 
 Quando observamos a forma poética que Jorge de Lima imprime a seus 

versos, sobretudo nesta fase sobre a qual nos debruçamos, é válido admitir 

que neles não encontramos constância formal. De Tempo e Eternidade até 

Anunciação e Encontro de Mira-Celi muitos versos, métricas e ritmos se 

apresentam. Em fase imediatamente posterior, no Livro de Sonetos, volta à 

intenção do poeta escrever moldado por um verso decassílabo, 

intencionalidade que é quebrada, novamente, em Invenção de Orfeu, livro 

metricamente heterogêneo e prenhe de inúmeras influências rítmicas. 

 As variações métricas talvez representem, no plano formal, o que a 

narrativa do poeta perdido na tempestade representa no plano temático: uma 

busca. Jorge de Lima, poeta moderno e, mesmo que brevemente, modernista, 

tem em sua escritura o domínio da forma como questionamento permanente, 

dado que a alterna de livro a livro, de poema a poema. Uma busca pela forma 

que entre em ressonância com o estado poético experimentado no caminho da 

divindade. 

 Porque, como a experiência da poesia explicita, o homem está 

inextricavelmente relacionado à linguagem, e toda linguagem se estabelece 

formalmente. É com essa busca existencial pela linguagem significativa que o 

poeta de métricas e versos se identifica. 

 
[...] apesar do riquíssimo recurso que a define, a linguagem não 
somente é testemunha de nossas aspirações a uma 
ultrapassagem de nossas limitações, mas conspira também 
contra nossa felicidade. Quantas brigas arrumamos pela fala 
ou pela escrita! Mas, pior é o fato dela nos deixar sempre sobre 
nossa fome de dizer o indizível. Nosso desejo, nosso pensar é 
além de nosso dizer. Ora, em se tratando de civilização, a 
nossa, a civilização ocidental se tornou uma civilização da 
escrita e como a escrita é duplamente castradora, comparada à 
oralidade, os ocidentais são duplamente condenados à 
castração da linguagem. Esta secreta um anti-corpo. 
Falaciosamente ela induz, amiúde, à persuasão de capturar o 
real. (JOACHIM, 2010, p. 276-277) 



110 
 

 

É esse jogo permanente entre conteúdo indizível e expressão dizível que 

se verte às páginas da literatura. A fome de dizer o que não se consegue 

escrever dá origem a inúmeros subterfúgios linguísticos que, por sua vez, 

originam versos, métricas e ritmos próprios, cada um procurando a “captura do 

real” e, quando possível, a própria construção de seu significado. 

Mais que senda pelo metro perfeito, a própria conformação poética entre 

forma e conteúdo designa uma tensão linguística talvez perpétua. Se 

observarmos, por exemplo, que o poeta de Mira-Celi deve à tradição bíblica 

grande parte de seu conteúdo, talvez possamos perceber que se utiliza, 

também, de certa parte de sua forma, em determinados poemas. Em diversas 

passagens de Jorge de Lima, sobretudo quando dos cenários literalmente 

bíblicos, é possível considerar que a poesia enquanto experiência literária é 

colocada em segundo plano, dando mais destaque, assim, para o argumento 

narrativo que se apresenta. 

 
O idioma essencial da Bíblia é claramente oratório, um fato que 
se deve reconhecer sobretudo numa época de desconfiança 
tão bem fundamentada em relação ao tipo errado de retórica. 
[...] O idioma linguístico da Bíblia não coincide de fato com 
nenhuma das nossas três fases da linguagem, apesar da 
importância que elas tiveram na história da influência bíblica. 
Esse idioma não é metafórico como a poesia, embora seja 
pleno de metáforas, e ele é tão poético quanto possa sem ser 
uma peça literária. Não usa a linguagem transcendental da 
abstração ou da analogia, e seu uso da linguagem descritiva é 
ocasional ao longo de todo o conjunto. Na verdade é um quarto 
tipo de expressão, para o qual eu adoto o agora bem fixado 
termo de “kerygma”, ou seja, proclamação. (FRYE, 2004, p. 55) 

 

 Essa “proclamação” que às vezes emana de Jorge de Lima é 

testemunho de que seu conteúdo mítico, apelando às estruturas históricas 

dentro das quais se encontra, representa para ele, poeta cristão, uma realidade 

quase palpável. Nestes casos podemos perceber que a forma proclamativa, 

narrativa em essência e pouco afeita às modulações métricas, coloca o poeta 

mais próximo de uma poesia de expressão católica do que fundamentalmente 

católica em sua forma – ao menos não na forma estabelecida por Dante para a 

poesia cristã medieval. 



111 
 

Não é difícil percebermos, assim, que a extrema variação formal que 

surge em sua poesia guarda algo de falho. Se tomarmos Dante como exemplo, 

com sua Divina Comédia demonstrando claramente a experiência religiosa e 

literária do Ocidente medieval, notaremos diretamente as diferenças possíveis 

de expressividade linguística. A forma usada pelo italiano, terza rima, pode ser 

brevemente resumida deste modo: estrofes de três versos, decassílabos, que 

acompanham a rima num ciclo repetido em toda a extensão do poema. As 

rimas podem ser representadas por ABA BCB CDC... YZY Z, onde primeiro e 

terceiro versos rimam entre si, enquanto o segundo rima com os primeiro e 

segundo do verso seguinte. 

 Pode-se inferir que tal repetição ternária, que marca a rima de toda a 

obra, é expressão formal de uma realidade temática clara ao período medieval 

do Ocidente. Assim, a crença na Criação, em Deus e na eternidade da 

divindade não só é narrada como também, e principalmente, é demonstrada 

em estrutura métrica. 

 Não negando totalmente essa inferência mas ampliando as 

possibilidades interpretativas da terza rima, John Freccero comenta, a respeito 

da métrica enquanto Trindade: 

 
Its significance has rarely been questioned because it has 
seemed too obviously to represent the Trinity. While this may 
be true, it tells us very little. For one thing, virtually everything 
represents God in this poem; the abstraction is so remote as to 
be meaningless. Perhaps more important, a verse scheme is 
necessarily temporal, or at least a spatial representation of 
time. It is not self-evident that a temporal scheme could serve to 
represent a timeless deity (1986, p. 260) 

 

 É interessante notar como Freccero compreende a forma utilizada por 

Dante. Sua hipótese de que a métrica representa um esquema temporal da 

Eternidade é sustentada pela ideia de que, observando tanto a primeira quanto 

a última estrofe, há uma quebra forçada no padrão da terza rima. Se o poema 

abre com ABA e logo segue para BCB, a rima de A aparece apenas duas 

vezes. O mesmo ocorre ao fim do poema: YZY Z fazem com que Z não 

encontre seu terceiro verso. 

Em termos teológicos, importantes porque a mentalidade medieval do 

poeta era, em essência, teológica, isso apresenta um significado específico. Os 



112 
 

termos A e Z, Alfa e Ômega, princípio e fim, não apresentam a completude da 

terza rima porque, formalmente, o poema se inicia e encerra de maneira 

arbitrária. Temporalmente falando, a arbitrariedade é único modo de cortar um 

segmento de tempo determinado, destacando-o da atemporalidade de Deus. A 

Divina Comédia está, assim, inserida na Eternidade. 

A razão de termos considerado esta abordagem de Freccero, em 

detrimento de outras interpretações da terza rima e do simbolismo de Dante, se 

torna clara ao pensarmos no que nossa dissertação buscou compreender. 

“Cortando” arbitrariamente uma realidade metafísica – a existência indubitável 

da Eternidade – em prol de uma materialização linguística de sua 

experimentação – a transposição em poesia de um sentimento religioso – o 

conteúdo e a forma da poética experimentada por Dante se assemelham ao 

incansável exercício transicional de Jorge de Lima. Buscando a inserção no 

Tempo de uma linguagem que fala da Eternidade, ambos os poetas traduzem 

sua metafísica em metáfora, em fala compartilhada. 

 

O que soa falho, então, em Jorge de Lima? Sua cristandade é tão cristã 

quanto a de Dante, embora situada em outro momento da história. Seu Deus, o 

mesmo Deus, seu Cristo, o mesmo Cristo. Se as duas religiões são uma só, o 

que muda é o próprio ser do crente. Ainda que tenhamos em ambos os poetas 

a mesma religião estruturada, temos certamente dois homens diferentes. Jorge 

de Lima não é Dante, seu tempo não é o medievo, e por esse motivo sua forma 

poética não encontra a totalidade teológica que vemos na terza rima. 

Dado que a Modernidade inaugura um sujeito individual fragmentado, 

um homem arrancado da totalidade cósmica anterior, a poesia vinda desse 

homem moderno deve ser, por força de sua condição, também fragmentada. 

Por isso em busca. Busca de uma totalidade rompida que se deseja 

restabelecer. A assunção do verso livre, da poesia narrativa, estabelece novos 

parâmetros de expressão poética. Assim, o sentimento poético-religioso deixa 

de ser narrativo/formal, como em Dante, e passa a ser narrativo apenas. 

Narratividade que, prescindindo de formas e ritmos estabelecidos, torna-se 

imagística tão-somente na medida em que pode criar imagens visuais, abrindo 

mão da plasticidade sinestésica dos formalismos poéticos constantes. 



113 
 

Sabemos que, em Jorge de Lima, o restabelecimento do homem com a 

totalidade ocorre ao fim de um percurso narrativo iniciático. A integração de sua 

forma poética, entretanto, parece impossível de se consolidar. E é, talvez, por 

não conseguir mudar a forma poética desse sentimento religioso que ele, 

controlando a métrica mutável de sua poesia, faz mudar o próprio sentimento 

religioso. A inconstância formal pode ser, nesse caso, a forma emergente de 

uma nova e renovada experiência religiosa. 



114 
 

Referências 
 

ANDRADE, Fábio de Souza. O engenheiro noturno. São Paulo: Editora 

da Universidade de São Paulo, 1997. 

ASURMENDI, Jesus. O profetismo: das origens à época moderna. São 

Paulo: Paulinas, 1988. 

BACHELARD, Gaston. A água e os sonhos. São Paulo: Martins Fontes, 

2002. 

_____. O Ar e os Sonhos. São Paulo: Martins Fontes, 1990. 

BANDEIRA, Antônio Rangel. Jorge de Lima: o roteiro de uma 

contradição. Rio de Janeiro: Livraria São José, 1959. 

BASTIDE, Roger. Poetas do Brasil. São Paulo: Duas Cidades, 1997. 

BENVENISTE, Émile. O vocabulário das instituições indo-europeias. 

Campinas: Editora da UNICAMP, 1995. 

BOSI, Alfredo. Literatura e resistência. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2002. 

CAMPBELL, Joseph. As máscaras de Deus: mitologia oriental. São 

Paulo: Palas Athena, 2004. 

_____. O poder do mito. São Paulo: Palas Athena, 1990. 

CAPELO, Rui. Profetismo e esoterismo: a arte dos prognósticos em 

Portugal (século XVII – XVIII). Coimbra: Livraria Minerva, 1994. 

COLARES, Majela; LUCHESI, Marco; TENÓRIO, Patrícia. Entrevista 

com César Leal. Revista Caliban nº 12. Disponível em 

http://www.editoracaliban.com.br/revista/?cat=3 

CARVALHO, Sílvia Maria S. Orfeu, orfismo e viagens a mundos 

paralelos. São Paulo: EDUNESP, 1990. 

COUTINHO, Afrânio. A literatura no Brasil: era modernista. São Paulo: 

Global, 2001. 

_____. Nota editorial. In: LIMA, J. de. Obra completa: volume 1. Rio de 

Janeiro: Editora José Aguilar, 1959. 

DELUMEAU, Jean. O que sobrou do paraíso? São Paulo: Cia das 

Letras, 2003. 

DURAND, Gilbert. Passo a passo mitocrítico In: Campos do imaginário. 

Lisboa: Instituto Piaget, 1996. 



115 
 

_____. O imaginário: Ensaio acerca das ciências e da filosofia da 

imagem. Rio de Janeiro: Difel, 1998. 

_____. A imaginação simbólica. Lisboa: Edições 70, 2000. 

_____. As estruturas antropológicas do imaginário: introdução à 

arquetipologia geral. São Paulo: Martins Fontes: 2001. 

DURKHEIM, Émile. As formas elementares da vida religiosa. São Paulo: 

Edições Paulinas, 1989. 

DUTRA, Waltensir. Descoberta, integração e plenitude de Orfeu. In: 

LIMA, J. de. Obra completa: volume 1. Rio de Janeiro: Editora José Aguilar, 

1959. 

ELIADE, Mircea. Imagens e símbolos. São Paulo: Martins Fontes, 1991. 

_____. O mito do eterno retorno. Lisboa: Edições 70, 1981. 

_____. O sagrado e o profano. São Paulo: Martins Fontes, 1992. 

_____. Tratado de História das Religiões. Lisboa: Edições Cronos, 1977. 

FIORIN, José Luiz. Elementos da análise do discurso. São Paulo: 

Contexto, 2006. 

FRECCERO, John. Dante: the poetics of conversion. Cambridge: 

Harvard University Press, 1986. 

FRYE, Northrop. Código dos códigos: a Bíblia e a literatura. São Paulo: 

Boitempo, 2004. 

GREEN, André. O desligamento: psicanálise, antropologia e literatura. 

Rio de Janeiro: Imago, 1994. 

JOACHIM, Sébastien. Poética do imaginário: leitura do mito. Recife: Ed. 

Universitária, 2010. 

JUNG, Carl Gustav. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. Petrópolis: 

Vozes, 2000. 

LÉVI-STRAUSS, Claude. Antropologia estrutural. Rio de Janeiro: Tempo 

Brasileiro, 1970. 

LIMA, Jorge de. Obra completa: volume 1. Rio de Janeiro: Editora José 

Aguilar, 1959. 

LUKÁCS, Georg. A teoria do romance: um ensaio histórico-filosófico 

sobre as formas da grande épica. São Paulo: Editora 34, 2000. 

MAFFESOLI, Michel. A Sombra de Dionísio, Contribuição a uma 

sociologia da orgia. Rio de Janeiro: Graal, 1985. 



116 
 

MELLO, Ana Maria Lisboa de. Poesia e imaginário. Porto Alegre: 

EDIPUCRS, 2002. 

MONTEIRO, Ângelo. O conhecimento do poético em Jorge de Lima. Rio 

de Janeiro: Caliban; Maceió: Edufal, 2003. 

NEUMANN, Erich. A Grande Mãe: um estudo fenomenológico da 

constituição feminina do inconsciente. São Paulo: Cultrix, 1998. 

OTTO, Rudolph. Le sacré: l’élément non-rationnel dans l’idée du divin et 

la relation avec le rationnel. Paris: Payot, 1969. 

PATTARO, Germano. A concepção cristão do tempo. In: RICOEUR, 

Paul. (org) As culturas e o tempo. Petrópolis: Vozes; São Paulo: Editora da 

Universidade de São Paulo, 1975. 

PAULA CARVALHO, José Carlos de. Etnocentrismo: inconsciente, 

imaginário e preconceito no universo das organizações. 1997. Disponível em: 

www.interface.org.br/revista1/debates2.pdf 

_____. Viáticos do imaginário. São Paulo: Plêiade, 2002. 

PAZ, Octavio. A imagem In: Signos em rotação. São Paulo, Perspectiva, 

1990, pp. 37-50.  

RICOEUR, Paul. A metáfora viva. Trad. Dion David Macedo. São Paulo: 

Edições Loyola, 2000. 

_____. Leituras 3: nas fronteiras da filosofia. São Paulo: Edições Loyola, 

1996. 

RIFATTERRE, Hermine. L‘orphisme dans la poésie romantique: thèmes 

et estyle surnaturalistes. Paris: Editions A.-G. Nizet, 1970. 

SANT’ANA, Moacir Medeiros de. Bibliografia anotada de Jorge de Lima, 

1915-1993. RJ: Edições Casa de Rui Barbosa, 1994. 

SCHEEL, Márcio. A poesia como transcendência ou o mundo 

desenraizado de Jorge de Lima: um olhar sobre Invenção de Orfeu. Maceió: 

Edufal, 2005. 

SESBOUÉ, Bernard. (org) O homem e sua salvação: séculos V - XVII. 

São Paulo: Edições Loyola, 2003. 

TURCHI, Maria Zaira. Literatura e antropologia do imaginário. Brasília: 

Editora Universidade de Brasília, 2003. 

WEBER, Max. A ética protestante e o espírito do capitalismo. São Paulo: 

Livraria Pioneira Editora, 1967. 



117 
 

WINNICOTT, Donald. O brincar e a realidade. Rio de Janeiro: Imago, 

1975. 

 


