
 

1 

 

Universidade Federal de Pernambuco – Centro de Artes e 

Comunicação – Programa de Pós-Graduação em Letras 

 

Juan Ginés de Sepúlveda, 

Gênese do Pensamento Imperial. 

 

JUAN PABLO MARTÍN RODRIGUES 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação  

em Letras da Universidade Federal de Pernambuco,  

como requisito parcial para obtenção do grau de  

Doutor em Letras 

 

 

 

 

 

Recife, 2010 



 

2 

 



 

3 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rodrigues, Juan Pablo Martín 

 

Juan Ginés de Sepúlveda: Gênese do 
pensamento imperial / Juan Pablo Martín Rodrigues. 
–  Recife  : O Autor, 2010.   

229 folhas.     

 

Tese (doutorado) – Universidade Federal de 
Pernambuco. CAC. Teoria da Literatura, 2010. 

 

  

Inclui bibliografia. 

 

 

1. Literatura hispano-americana . 2. Modernidade 
- Colonialismo. 3. Imperialismo. 4. Ética. I.Título. 

 

     821.134.2 CDU (2.ed.) 

UFPE 

     860.9 CDD (22.ed.) CAC2010-36 
 

 

 

 



 

4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Miguel Espar, Alfredo Cordiviola e Lucila Nogueira, 

mentores e co-autores intelectuais da minha vida no 

Brasil. 

 

 

Ao CNPQ e CAPES do Governo Brasileiro. 

A todos os professores e professoras do CURSO DE LETRAS 

da UFPE e UFRPE.  

 



 

5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

Só a ANTROPOFAGIA nos une. Socialmente. 

Economicamente. Filosoficamente. 

Única lei do mundo. Expressão mascarada de todos os individualismos, 

de todos os coletivismos. De todas as religiões. De todos os tratados de 

paz. Tupi or not Tupi that is the question. 

Contra todas as catequeses. E contra a mãe dos Gracos.  

Só me interessa o que não é meu. Lei do homem. Lei do antropófago. 

Oswald de Andrade, Manifesto Antropófago. 

 



 

6 

 

 

SUMÁRIO.                                                                                                           V 

RESUMO                                                                                                            VI 

RESUMEN                                                                                                         VII 

ABSTRACT                                                                                                      VIII 

 

I SEPÚLVEDA: O HUMANISMO E A MODERNIDADE.                                   10 

1.1 Um Humanista a Serviço de uma idéia Imperial moderna.                  10 

Humanismo e interdisciplinaridade.                                                                   10 

A Modernidade sem máscaras: um programa coerente de imperialismo secular 
e cristão.                                                                                                            17 

1.2 Esboço biobibliográfico de Sepúlveda.                                                   20 

 

II DO IMPÉRIO SALVACIONISTA OU CIVILIZADOR.                                      28 

2.1 A República Cristã e Carlos V.                                                                 28 

O Império Renascentista de Carlos V.                                                    28 

Frei Antonio de Guevara: a consciência do Imperador.                          39  

A corte erasmista de Carlos V.                                                               47 

2.2 Bases do Pensamento de Sepúlveda.                                                     61 

O Império de Carlos V na Itália de Sepúlveda.                                       61 

Sepúlveda, Discípulo de Pietro Pomponazzi.                                         71 

Sepúlveda e a ética aristotélico naturalista.                                            80 

Aristocratismo naturalista e o domínio dos melhores.                             98 

A ética dos melhores: a virtú em Sepúlveda.                                        105 

A ética do dinheiro em Sepúlveda.                                                        115 

 



 

7 

 

 

 

III A CONTROVÉRSIA AMERICANA DE SEPÚLVEDA.                                 122 

3.1. A Guerra Justa                                                                                        122 

Santo Agostinho, o agostinismo político e Sepúlveda.                         122 

O Pensamento de Santo Agostinho sobre o Estado.                           128 

Santo Agostinho, Sepúlveda e a Objeção de Consciência.                 135 

Causas Justas de Guerra e Santo Agostinho.                                      138 

O Agostinismo Político.                                                                        143 

Sepúlveda é um Agostinista Político?                                                  146 

As Bulas papais de Alexandre VI.                                                         154 

Santo Agostinho e a Servidão Natural.                                                 158 

3.2  Ius Gentium et Naturalis em Sepúlveda e Vitória.                               162 

Direito Natural e physis em Sepúlveda.                                                162 

A Filosofia do Direito de Francisco de Vitoria.                                      174 

3.3 Aristóteles e o domínio dos melhores.                                                  195 

Escravidão natural e legal na Idade Moderna e Sepúlveda                  195 

Logos Helenístico e Barbárie em Sepúlveda                                        202 

IV Bibliografia                                                                                                 216 

 

 

 

 

 

 

 



 

8 

 

RESUMO 

 

Ginés de Sepúlveda é um cronista real do século XVI e preceptor do príncipe 

Felipe II, que se aproxima de uma moderna razão de Estado a qual ele deve 

servir e para a qual foi formado conforme a sua profissão e status de 

humanista. Objetiva-se com esse trabalho demonstrar que Sepúlveda 

apresenta uma proposta civilizatória hegemônica que antecipa de alguma 

forma o pensamento imperial moderno e, para tal, desenvolve o título de 

civilização como justificativa do sistema colonial (hoje pós-colonial). Com base 

nas posições teóricas de Dussel (2006), Mignolo (2003) e Wallerstein (2007), 

também pretende-se evidenciar que o referido cronista real consegue construir 

um aparelho ideológico com elementos medievais (agostinismo político) e 

renascentistas (estoicismo e aristotelismo naturalista) justificador das novas 

necessidades estatais de expansionismo imperial europeu do ponto de vista 

ético-filosófico, antecipando, de certo modo, a segunda modernidade, o 

Iluminismo. Neste trabalho, analisaram-se as principais obras de Sepúlveda: 

Democrates Alter e Primus, De Monarquia, a Apologia das Justas Causas da 

Guerra contra os Índios, a Exortação a Carlos V para que faça a guerra aos 

turcos e as crônicas reais, especialmente De Orbe Novo, nas quais pode-se 

observar que, na visão de Sepúlveda, a religião, por meio da evangelização, 

cumpre com os seus fins justificativos, mas sempre servindo a uma ideia 

abrangente de princípio civilizatório. Ainda se destaca que o autor subsume os 

princípios cristãos na ética estóica, baseado numa compreensão do mundo 

sublunar como isento de intervenção divina no cotidiano, seguindo a Pietro 

Pomponazzi. 

 

Palavras-chave: colonialidade/modernidade, imperialismo, princípio civilizatório, 

ética. 

 

 

 



 

9 

 

RESUMEN 

 

Ginés de Sepúlveda es un cronista real del siglo XVI y preceptor del príncipe 

Felipe II, que se acerca a una moderna razón de Estada a la que debe 

seguir para la cual fue preparado según su profesión y estatus de humanista. 

Se pretende con este trabajo demostrar que Sepúlveda presenta una 

propuesta civilizatoria hegemónica que anticipa de alguna manera el 

pensamiento imperial moderno, para lo que desarrolla el título de civilización 

como justificación del sistema colonial (hoy postcolonial). Basado en las 

posturas teóricas de Dussel (2006), Mignolo (2003) y Wallerstein (2007), se 

pretende destacar asimismo que el referido cronista real consigue construir 

un aparato ideológico con elementos medievales (agustinismo político) y 

renacentistas (estoicismo y aristotelismo naturalista) justificador de las 

nuevas necesidades estatales de expansionismo imperial europeo desde el 

punto de vista ético-filosófico, anticipando de cierto modo la segunda 

modernidad, la ilustración. En este trabajo, se analizaron las principales 

obras de Sepúlveda: Democrates Alter y Primus, De Monarquia, la Apología 

de las Justas Causas de la Guerra contra los Indios, la Exhortación a Carlos 

V para que haga la guerra a los turcos y las crónicas reales, especialmente 

De Orbe Novo, en las que se puede observar que , bajo el punto de vista de 

Sepúlveda, la religión, por medio de la evangelización cumple sus fines 

justificativos, pero siempre al servicio de una idea que abarca el principio 

civilizatorio. Además se destaca que el autor subsume los principios 

cristianos en la ética estoica, basado en una comprensión del mundo 

sublunar como exento de intervención divina en lo cotidiano, siguiendo a 

Pietro Pomponazzi. 

 

Palabras clave: colonialidad/ modernidad, imperialismo, principio civilizatorio, 

ética.  

 

 



 

10 

 

ABSTRACT 

 

Gines de Sepulveda is a royal chronicler of the sixteenth century and tutor to 

Prince Philip II, who is close to a modern reason of state for which he should 

serve and for which he was formed according to their profession and status of 

humanist. Our intention is to demonstrate that Sepúlveda`s proposal of 

one hegemonic civilization somehow anticipates the modern imperial thinking 

and, for that, it develops the concept of civilization as a justification of the 

colonial system (today's post-colonial). Based on the theoretical positions of 

Dussel (2006), Mignolo (2003) and Wallerstein (2007), we also intend to 

emphasize that the author can build an ideological apparatus with 

medieval (Augustinian political) and Renaissance elements (naturalist 

Aristotelianism and Stoicism) justifying the new requirements of the European 

imperial expansionism from an ethical-philosophical point of view, 

and anticipating to some extent the second modernity, the Enlightenment. In 

this thesis, the principal works of Sepulveda are analysed: Democrates Alter 

and Primus, From Monarchy, the Apology of the Just Cause of War against the 

Indians, the exhortation to Charles V to make war with the Turks and chronicles, 

especially De Orbe Novo, in which one can observe that, for Sepulveda, 

religion, through evangelization, fulfills its purpose, always serving to a 

comprehensive idea of the principle of civilization. We also point out that the 

author subsumes the Christian principles in Stoic ethics, based on an 

understanding of the sublunary world free from divine intervention in daily life, 

according to Pietro Pomponazzi. 

 

Keywords: coloniality/ modernity, imperialism, civilization principle, ethics. 

 

 

 

 

 



 

11 

 

I SEPÚLVEDA: O HUMANISMO E A MODERNIDADE  

 

1.1.UM HUMANISTA A SERVIÇO DE UMA IDÉIA IMPERIAL 

MODERNA 

 

Humanismo e interdisciplinaridade 

Nascido na Espanha, formado em direito pela Universidade de Burgos, 

ocidental europeu, branco, masculino, heterossexual e pertencente à classe 

média, a decisão de estudar a obra de Juan Ginés de Sepúlveda foi tomada no 

intuito de achar respostas e o que acontece é que talvez ainda surgissem mais 

perguntas, especialmente depois de ter lido a crítica que Castro Gómez faz da 

epistéme moderna quando afirma que ela:  

parte da presunção de que o conhecimento não pode ser concebido como um 
representação das propriedades do objeto. O conhecimento também depende das 
condições formais situadas na estrutura cognitiva de um sujeito transcendental, o 
sujeito cognoscitivo. Castro Gómez aproveita a descoberta de Foucault sobre o 
paradoxo da epistemologia moderna, de acordo com o qual o sujeito conhecedor é 
parte da produção do conhecimento, mas, como sujeito transcendental, não pode ser 
representado da mesma maneira que o é o objeto de conhecimento. (...) O 
conhecimento (...) se baseou na projeção em um sujeito cognoscitivo transcendental de 
um sujeito empírico ocidental europeu, que é branco, masculino, heterossexual e 
pertencente à classe média. A ilusão de capturar uma totalidade só é possível com a 
condição de se estar cego para a observação de seu próprio lócus de observação. 
Assim, a epistemologia moderna, que conseguiu subalternizar outras formas de 
conhecimento, construiu-se presumindo uma perspectiva universal de observação e um 
lócus privilegiado de enunciação (MIGNOLO, 2003a: 174. Grifos nossos). 

 Necessidade de explicar a própria atração pelo Brasil, de entender a 

percepção dos brasileiros de quem subscreve, de captar a idiossincrasia 

destes, de racionalizar como se dão as inter-relações entre eles – nós - e o 

mundo, mormente daquele chamado de “primeiro”, nesta por própria escolha, 

terra de adoção, são algumas daquelas questões instigadoras que como no 

conto de Borges Dom Quixote de P. Menard dependendo da época e do autor 

mudam totalmente o texto embora este seja idêntico ao de Cervantes. 

É difícil estabelecer o próprio locus de enunciação para um filho de 

estrangeira que é estrangeiro (e em certa forma é obrigado a de sê-lo porque 



 

12 

 

vive de ensinar a própria língua, é “o nativo”), mas que é estudante bolsista e 

depois funcionário federal da nação adorada e almejada para se estabelecer, 

com os conseguintes compromissos éticos, emocionais e vitais contraídos com 

o país de acolhida e que embora tenha eventuais saudades, se sinta já 

estranhamente forasteiro na terra natal. Com isto, a captatio belevolentiae vai 

além da provocação de simpatia ou interesse do leitor: Vem a ser uma 

necessidade preeminente da compreensão/explicação do dizer deste habitante 

do entre-lugar por aqueles que dificilmente compartilharão aquele locus 

diferente.  

Entre Hans Staden e Vaz de Caminha, Cortés e Malinche, Marlow e 

Kurtz (CONRAD, 1996) e, dependendo do lugar em que cada um crê estar ou 

no que os outros acham que ele se encontre, sem saber bem onde 

efetivamente cada um se situa, o que é mais difícil é esquecer ou eliminar as 

dicotomias históricas que o discurso e a epistemologia colonial impuseram ao 

mundo, inventando diferenças coloniais (MIGNOLO,  2003a: 453). 

Assim, indagar acerca da cultura, literatura e pensamento do século XVI, 

é mergulhar num oceano de embates, sonhos e polêmicas identitárias geradas 

pelo contato entre partes do orbe até então isoladas e onde se começa a firmar 

não apenas o gérmen da identidade do “Novo Mundo”, mas de maneira 

especial a modernidade imperial, ou seja, a identidade ocidental, entendidos os 

dois conceitos como inextricáveis e norteadores da nossa viagem pelas  de 

Sepúlveda, que será um dos primeiros a levantar o debate sobre o assunto, 

como mostra Enrique Dussel  

A primeira modernidade hispânica, renascentista e humanista produziu uma 
reflexão teórica e filosófica da maior importância, que passou despercebida 
pela chamada filosofia moderna (que é apenas filosofia da segunda 
modernidade). O pensamento teórico-filosófico do século XVI tem importância 
contemporânea porque é o primeiro, e único, que viveu e expressou a 
experiência originaria durante o período de constituição do primeiro sistema 
mundial. Assim, dos “recursos” teóricos disponíveis..., a questão central 
filosófica e ética preponderante foi a seguinte: que direito tem o europeu de 
ocupar, dominar e administrar as culturas recém-descobertas, conquistadas 
militarmente e em processo de colonização? (apud MIGNOLO, 2003a: 95). 

A escolha de um humanista do século XVI como objeto de estudo não é, 

e não poderia chegar a ser apenas desfrute estético, que não deve deixar de 



 

13 

 

existir. Deriva da significativa importância para entender quem somos, ou 

melhor, onde estamos, se nos beneficiarmos de uma das categorias do 

pensamento liminar que Mignolo recolhe de Kusch:  

No nível estritamente cultural, mais do que no nível da civilização, na América 
só é possível falar de um domínio provável do estar (localizado) sobre o estar 
(identificado), porque estar (localizado), como visão do mundo, ocorre também 
na Europa...Apesar de tudo isso, não é possível falar de uma elevação, mas 
sim – até o ponto que trata de um novo estabelecimento para o Ocidente – de 
uma distensão, ou , melhor ainda, de uma fagocitose do ser (identificado) pelo 
estar (localizado), acima de tudo, de ser alguém fagocitado por um estar aqui 
(KUSCH apud MIGNOLO, 2003a: 218-9). 

Não estamos, portanto num solipsista exercício de rara erudição, mas 

atendendo a uma demanda inadiável por definir quem nós somos, ou melhor, 

como nos percebemos (ou não), e como nos percebem, e aonde podemos nos 

conduzir com essa bagagem. Não se limita este “podemos nos conduzir” a um 

lado ou outro do Atlântico: ambos são Um, o Ocidente.  

Além de aprofundar na pesquisa nos estudos de Literatura Colonial, 

como membro pertencente ao grupo de pesquisa de literatura hispano 

americana colonial, liderado pelo Dr. Alfredo Cordiviola1, aqui se busca 

contribuir para construir as bases da epistemologia subalterna mediante uma 

reflexão que ultrapasse as dicotomias produzidas pelo “ocidentalismo” como o 
imaginário dominante no sistema mundial colonial/moderno. Esse imaginário 
exagerou as realizações da “modernidade” e minimizou seu lado sombrio, a 
“colonialidade”. A retirada da colonialidade dos subterrâneos do imaginário da 
modernidade (e da pós-modernidade como sua crítica), (...) é na verdade uma 
contribuição importante para provincializar a Europa, contemplando a 
transdisciplinaridade (isto é, a antropologia transcultural) e a transmodernidade 
(MIGNOLO, 2003a: 286). 

 A origem desta pesquisa se encontra no próprio mestrado sobre 

Bartolomé de Las Casas. A abordagem da obra de Juan Ginés de Sepúlveda é 

consequência, porque dificilmente se explica a obra lascasiana sem seu 

adversário, inclusive várias obras, como a Apologia de J. G. de Sepúlveda 

contra Las Casas e a Apologia de Las Casas contra J.G. de Sepúlveda são 

geradas diretamente no confronto com o antagonista, como também Aquí se 

contiene una disputa o controversia (1552) do defensor dos índios. 

 Sepúlveda responderá com Proposiciones temerarias, escandalosas y 

                                                           
1
 http://dgp.cnpq.br/buscaoperacional/detalhegrupo.jsp?grupo=0021802W51N1II  



 

14 

 

heréticas que notó el doctor Sepúlveda en el libro de la conquista de Indias 

que…Fray Bartolomé de las Casas hizo imprimir sin licencia en Sevilla. A fama 

do autor pesquisado é geralmente eclipsada pela imensa figura mítica que 

constitui o autor da Brevíssima, de modo que a ideia que se tem acerca do 

poçoalbense é bastante reducionista por parte dos seus apologistas, e de 

maneira especial por parte dos seus inúmeros adversários, embora a maior 

parte deles não destaque os elementos comuns de ambos entre si.  

Ambos se enfrentaram sob os auspícios do imperador Carlos V na 

famosa Controvérsia de Valladolid, na qual se discutiram não apenas a 

pertinência ou não da guerra de conquista contra as nações indígenas, mas o 

próprio conceito de nação indígena, natureza dos nativos, ética da exploração 

dos habitantes destes territórios, a sua identidade. Dirimia-se o design do 

relacionamento que até hoje podemos vasculhar no contato cultural com os 

então novos “sócios” do Império, assim como indiretamente o modelo 

geopolítico a ser seguido, o unipolar imperial (Sepúlveda) ou o multipolar de 

estados soberanos regidos pelo seminal Direito Internacional ou ius gentium, 

de Francisco de Vitória e a Escola de Salamanca.  

 O Humanismo da época não precisava pregar a interdisciplinaridade 

porque os studia humanitatis constituíam a própria conjunção de estudos 

através do trivium medieval (gramática, lógica e retórica), acrescidos do estudo 

de artes e fundamentados no aperfeiçoamento do estudo e tradução do grego, 

latim ou hebreu O aprofundamento nas fontes clássicas lançara uma nova luz 

sobre os problemas estudados. Literatura, teologia e filosofia da antiguidade, 

traduzidas diretamente na língua originária, fariam surgir renovadas visões 

jurídicas, políticas e éticas do seu tempo. Todos escreviam e se 

intercomunicavam fundamentalmente por cartas em latim, polemizando e 

colaborando nas traduções e debates, bate-papos intermediados pelas longas 

viagens do correio entre os vários países da Europa onde residiam os 

humanistas, mas facilitados pelo domínio comum da língua franca.  

Coincidentemente os Estudos Culturais vêm a reivindicar um espaço 

similar no debate contemporâneo, procurando fazer uma ponte entre diversas 



 

15 

 

áreas do conhecimento, no intuito de fornecer uma visão abrangente sobre os 

problemas contemporâneos, aproveitando conhecimentos das áreas aludidas, 

além da antropologia, sociologia e linguística modernas.  Para Wallerstein 

(2007: 94), as estruturas do saber desenvolveram-se historicamente em formas 

úteis à manutenção do nosso sistema-mundo vigente. A forma de articulação 

do saber como domínio baseia-se na criação da linha divisória epistemológica 

entre as duas culturas: as humanidades e a ciência. Ao mesmo tempo, todos 

os saberes são pulverizados em miríades de departamentos concorrentes entre 

si por recursos ou espaços, o que resulta numa maior fragmentação do 

conhecimento. Estes dois empecilhos são superados por uma dupla corrente. 

Do ponto de vista da ciência, surgem os estudos da complexidade que 

questionam o modelo clássico de ciência linear de matriz newtoniana. Propõem 

que a ciência não serve para reduzir o complexo ao simples, mas para explicar 

camadas cada vez maiores de complexidade (WALLERSTEIN, 2007: 104).  

 De forma paralela, o movimento dos estudos culturais foi igualmente 

uma rejeição do conceito básico que configurava as ciências humanas: a 

existência de cânones universais de beleza e de normas do bem na lei natural 

que podem ser aprendidos, ensinados e legitimados. Dita lei natural, como será 

visto na tese, não necessariamente será universal, mas representativa de 

grupos dominantes. Contra essa idéia, os cultural studies propugnam que todo 

leitor traz uma percepção que é não só diferente, como igualmente válida. 

Dessa forma, para Wallerstein (2007:105), ambos movimentos concluíram que 

a distinção epistemológica entre as duas culturas não faz sentido em termos 

intelectuais ou é prejudicial à busca do conhecimento útil.  Concordamos com 

os postulados de Wallerstein quando afirma que em relação ao fracionamento, 

tanto os estudos da complexidade quanto os estudos culturais fizeram-se 

abrangentes se inserindo no domínio das ciências sociais: 

O dos estudos da complexidade o fez quando insistiu na flecha do tempo, no 
fato de que os sistemas sociais são os mais complexos de todos os sistemas e 
que a ciência faz parte da cultura. O dos estudos culturais o fez quando 
sustentou que ao se pode saber nada sobre a produção cultural sem inseri-la 
em seu contexto social de evolução, na identidade dos produtores e dos que 
participam da produção e da psicologia social (mentalidades) de todos os 
envolvidos. Além disso, nos estudos culturais afirmava-se que a produção 
cultural faz parte das estruturas de poder nas quais se insere e é 
profundamente afetada por elas (WALLERSTEIN, 2007, 105-6). 



 

16 

 

 Aqui se pretende construir uma visão, considerando o ponto de vista dos 

Cultural Studies sobre a figura de Sepúlveda, frente a uma grande parte dos 

estudos a ele dedicados, centrados nos aspectos filológicos ou reduzidos a 

uma visão eurocêntrica limitada a auto-comemorar a modernidade, de modo 

que se desvela o caráter local da pesquisa da Europa neste ponto, 

evidenciando a necessidade de provincializar o conhecimento em certos 

supostos. Sepúlveda, além de tradutor de Aristóteles, era um grande polemista 

e Cronista oficial do Imperador. Precisamente, da análise deste último aspecto, 

junto com sua visão colonial sobre os povos indígenas, podem-se revelar os 

traços mais marcantes da história local européia e sua auto-proclamação como 

projeto global, na frente epistemológica, cultural ou política, considerando-se a 

relação entre conhecimento, interesse e emancipação, como podemos deduzir 

da dupla tese de Habermas: 

“no poder da auto-reflexão (e Habermas está aqui pensando nas disciplinas 
acadêmicas, nas ciências naturais e sociais tanto quanto nas humanidades) o 
conhecimento e os interesses são uma só coisa”. ([1968] 1971:314). A outra 
tese afirma que “a unidade do conhecimento e do interesse se manifesta numa 
dialética que assume os traços históricos do diálogo suprimido e reconstrói o 
que foi suprimido” ([1968] 1971:315). (apud MIGNOLO, 2003: 205). 

Ler Sepúlveda em profundidade mostra quanto o pensamento Imperial 

da Europa pode ser explicado como resposta a necessidades locais, auxiliando 

na construção de uma epistemologia independente:  

O pensamento é universal no sentido muito simples de que é um componente 
de certas espécies de organismos vivos e é local no sentido de que não existe 
pensamento no vácuo, que pensar, (como comer e evacuar, que também é 
universal para certas espécies de organismos vivos) corresponde a 
necessidades materiais e locais (WALTER MIGNOLO, 2003a: 287). 

Revelando as ambivalências do discurso colonial, também desestabiliza-

se a sua autoridade: por uma parte, o nativo sempre é progressivamente 

reformável. Por outra parte, e contraditoriamente, ele carece de capacidade de 

se autogovernar; alguém sempre perigoso e desconhecido. Obediente e 

mentiroso, serviçal e potencial canibal, o mito fica sempre subentendido ou, 

como no caso de Sepúlveda, erudita e cuidadosamente adornado de razão 

(Franz Fanon apud HOMI BHABA, 2005: 126-7).  

 Assim, o desmonte deste sistema de crenças e valores parece 

fundamental para focar e informar uma epistemologia e pesquisa centrada nos 



 

17 

 

problemas da América Latina, além de problemas locais do Primeiro Mundo, 

que muitas vezes não são genuinamente de interesse mundial. Ao mesmo 

tempo se afirma que paradoxalmente muitos desses problemas locais dos 

países centrais nos afetam diretamente e precisam ser conhecidos, re-

aproveitados ou definitivamente afastados do nosso horizonte de interesses 

que, como vimos, não se podem diluir da cultura e literatura autóctones. Seria 

provincializar a Europa. É tomá-la como uma entre outras histórias locais, sem 

esquecer (como seria possível?) seu papel hegemônico nos sistemas 

mundiais/coloniais modernos (MIGNOLO,  2003a: 289). 

 Portanto, o diferencial que se busca neste trabalho é o de contribuir à 

fundamentar criticamente a construção de uma filosofia da libertação 

verdadeiramente universal segundo a proposta de Dussel (2006), aprofundar 

na visão do sistema-mundo de Wallerstein (2007) como explicação a muitos 

dos fenômenos contemporâneos e dar melhores bases ao pensamento de 

Mignolo (2003)  sobre o século XVI, indo alem das suas propostas deste século 

como fundador da modernidade/colonialidade do poder. Os autores 

pesquisados não conseguem encaixar de forma idônea a Sepúlveda, nem 

elaborar hipóteses aceitáveis sobre alguns pontos controversos dele porque 

carecem da macro-visão que se defende deste estas linhas, se limitando a 

comentários sobre a ética, política, antropologia ou o caráter do latim 

ciceroniano de Sepúlveda, sem uma perspectiva mais ampla, que entendemos 

ajudamos a construir desde esta tese.  

Indagar acerca da racionalidade que possa embasar a concepção 

ideológica da qual Sepúlveda é expoente e mergulhar em alguns dos 

elementos não conscientes de uma estrutura ideológica a superar, mostrando 

como estes fatores são fruto e semente dos textos de Sepúlveda será outro 

dos procedimentos de trabalho: não concebendo a linguagem como simples 

espelho do pensamento, pode-se indagar sobre esses aspectos submersos 

que têm uma importância definitiva. 

A Modernidade sem máscaras: um programa coerente de imperialismo 
secular e cristão.  

 



 

18 

 

 Sepúlveda é apaixonante pela franqueza com que aborda os temas, a 

coerência interna do seu pensamento ao longo de toda a obra do poçoalbense 

e especialmente pelas adesões fervorosas e inimizades encardidas que 

origina. Estamos diante de um autor polêmico e polemista, que estuda 

assuntos de uma forma direta e simples que hoje são fundamentais: a 

superioridade cultural de uns povos sobre outros, amiúde mascarada no 

princípio civilizatório, os confrontos religiosos e culturais, o direito de guerra 

justa, direito à intervenção humanitária, o próprio conceito de progresso etc. 

Grande parte da obra de Sepúlveda permanecera séculos em 

manuscritos não editados, censurados pela Inquisição, que a partir da 

Ilustração começam a ser recuperados e reivindicados. Textos escritos por 

Juan Ginés de Sepúlveda em vários casos têm sido editados ou reeditados 

recentemente. Dentre estes, enfatizaremos aqueles que se referem direta ou 

indiretamente ao direito à guerra justa e o título de civilização, como o 

Demócrates Primus e o De Rebus Gestis Carolus V, assim como cartas e 

ensaios acerca destes temas, aprofundando mais no livro que lida com a 

conquista e exploração de América, o Demócrates Alter.  

A bibliografia crítica sobre Sepúlveda continua em constante 

crescimento em maior medida na Espanha, mas também na América Latina 

com o mexicano Luis Patiño Palafox e no Brasil, onde já foi escrita uma 

dissertação por Jorge Luis Gutiérrez sobre o poçoalbense: Aristóteles em 

Valladolid.  

Assim, pretende-se destacar a importância da literatura colonial do 

século XVI na gênese do fenômeno da modernidade/colonialidade, em 

contraste com a corrente dominante, que data esta origem no Iluminismo. Sem 

dúvida, pode-se aqui inscrever o setor do conhecimento denominado studia 

humanitatis dentro dos quais trabalha Sepúlveda, concretamente dentro do 

Humanismo Italiano da escola de Pádua, o Alexandrismo que comporta o 

aristotelismo naturalista dos seguidores de Pietro Pomponazzi.  

Também se tentará desvelar o que os atuais estudos filológicos e 

filosóficos acerca de Sepúlveda encobrem: a re-afirmação da superioridade do 

ocidente como berço e santuário de civilização. Evidenciar o vínculo entre 



 

19 

 

interesse e Academia, destacando assim a importante função que neste 

contexto desempenha a discussão da razão de Estado e da guerra justa. 

O entre-lugar que ocupam os gêneros da escrita do século XVI oferece 

uma oportunidade para tirar as máscaras da Historiografia “oficial” que tão bem 

encarna Sepúlveda, na sua imposição da sua visão como única e excludente. 

Neste sentido, pode-se contar com a colaboração de alguns estudiosos do 

século em questão, desde o já clássico Marcel Bataillon, até menos conhecidos 

como Fernández Santamaría ou Abril Castelló. Dentre os apologistas de 

Sepúlveda, pretende-se indagar nas suas motivações e fundamentos através 

de Menéndez Pelayo e Audrey G. Bell entre o fim e início do século XX. 

Teodoro Andrés Marcos, Juan Beneyto Pérez, Francisco Javier de Ortueta, 

Carlos Alonso Del Real, Manuel Fraga ou Angel Losada, no período do 

governo de General Franco. José Antonio Maravall, Castilla Urbano ou Gustavo 

Bueno, já na contemporaneidade.   

Sepúlveda desvela na sua obra o que muitos pensam, mas não se 

atreviam ou não se atrevem a revelar: uma moderna razão de Estado à qual 

ele deve servir e para a qual foi formado conforme a sua profissão de cronista 

real e preceptor do príncipe, sem medo de se expor ao público porque proferida 

em latim a uma minoria da elite dirigente na defesa dos próprios interesses.  

Este estudo é apaixonante, pelo que traz de descarnada realidade da 

obra de um humanista, que abandona a utopia de muitos dos seus 

contemporâneos e embarca-se numa proposta civilizatória, hegemônica, cujas 

bases teóricas poderiam descrever o pensamento imperial moderno. 

Trata-se de aprofundar na essência e posterior desenvolvimento do título 

de civilização perfilado na obra de Sepúlveda, como justificativa, base e mola 

na construção, primeiro do sistema colonial e hoje do pós-colonial euro-

centrista, frente à consideração da igualdade entre os povos e seu direito a 

uma autêntica autodeterminação não apenas política, mas com respeito à 

identidade e à diferença.  

Entende-se, assim, que o estudo de Sepúlveda pode mostrar uma face do 

Imperialismo pouco conhecida, o seu aspecto metafísico através da sua 



 

20 

 

cosmovisão. Sepúlveda, como filólogo, doutor em teologia e filósofo aristotélico 

consegue construir um aparelho ideológico que, aproveitando materiais 

medievais (o agostinismo político) e clássico-renascentistas (estoicismo e 

aristotelismo naturalista), justifica as novas necessidades estatais de 

expansionismo imperial, tanto de um ponto de vista teológico quanto ético-

filosófico, de uma forma nova e já moderna, que será efetivamente assumida a 

partir da segunda modernidade, o Iluminismo. 

O que Sepúlveda consegue com sucesso, e talvez fosse o motivo dos seus 

problemas com a Inquisição, é subsumir os princípios cristãos na ética estóica, 

nunca negando o cristianismo, fundamentando uma ética a serviço do Estado. 

A religião por meio da evangelização cumpre com os seus fins justificativos, 

mas sempre servindo uma idéia mais abrangente de princípio civilizatório, 

antecipando uma visão iluminista, baseando-se numa compreensão do mundo 

sub-lunar como isenta de intervenção divina. Nisto, Sepúlveda segue os 

postulados do seu mestre Pietro Pomponazzi: Deus é princípio motor no 

mundo sobrenatural, mas jamais interfere na vida dos seres sub-lunares.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1.2 ESBOÇO BIOBIBLIOGRÁFICO DE SEPÚLVEDA 

 



 

21 

 

 Juan Ginés de Sepúlveda nasceu no ano de 1489 ou 1490, não se sabe 

ao certo, em Pozoblanco, perto de Córdoba, na região de Andaluzia que 

pertencia ao Reino de Castela – que foi unido ao reino de Aragão naquela 

época, por matrimonio de Fernando de Aragão com Isabel de Castela -2. Os 

pais de Ginés eram “cristãos limpos e velhos” embora sem fortuna nem 

nobreza, como se deduz das provas de “limpeza de sangue” do livro de 

Colegiales Pobres da Universidade de Alcalá, onde iria estudar o jovem Ginés.  

 Desde criança, se familiariza com o grego e latim em Córdoba, o que lhe 

permitiria entrar na Universidade de Alcalá em 1510, onde obtém o grau de 

licenciado em filosofia. Fundada por Cisneros,3 a Universidade de Alcalá visava 

formar licenciados sem importar a origem social – tinha não apenas filhos das 

“boas” famílias, mas três colégios de pobres - no intuito de nutrir um corpo de 

fiéis funcionários ao incipiente estado moderno que crescia e se queria tornar 

independente dos interesses da nobilitas eclesiástica. O sonho de Cisneros era 

formar religiosos na excelência para gradativamente poder reformar a Igreja. 

Dava-se ênfase tanto aos estudos teológicos - sobre os jurídicos (salvo os de 

direito canônico) quanto aos estudos de grego, hebreu e árabe, que permitiram 

terminar a obra por antonomásia de Alcalá, a Bíblia Poliglota. Também se 

pretendia traduzir Aristóteles das fontes gregas. Os estudos humanísticos de 

Alcalá tinham um forte viés cristão (BATAILLON, 1965: 10-22). Alcalá deve ter 

sido uma influência decisiva no jovem de origem humilde que era Ginés. 

Em 1513, Sepúlveda, passa para o Colegio de San Antonio de 

Sigüenza, onde trinta alunos bolsistas estudavam teologia, filosofia e direito 

canônico. Os estudantes deviam ser pobres porque suas famílias não poderiam 

                                                           
2
 Seguir-se-á durante todo o capítulo fundamentalmente a biografia de Sepúlveda elaborada por Ángel 

Losada e que seguem Fernández Santamaría, Castilla Urbano, Gustavo Bueno e José Antonio Maravall. 

LOSADA, Ángel. Juan Ginés de Sepúlveda a través de su “epistolario” y nuevos documentos. Madrid: 

Centro Superior de Investigaciones Científicas, 1973. 

3
 A universidade de Alcalá teve como reitor o Doutor pela Sorbona Pedro de Lerma que terminara 

exilado por ser erasmista. Também Hernando de Herrera e outros destacados professores de Alcalá 

foram os primeiros erasmistas da Espanha. Alem do destaque do ensino do grego nesta universidade, a 

introdução de cátedras nominalistas – seguindo os ensinamentos de Guilherme de Ockam, ministrava a 

cátedra sobre Escoto, que separava a razão da fé – foram destaque e a novidade em certa forma 

reformista desta instituição. (Bataillon: 1965, 10-22). 



 

22 

 

ganhar mais de vinte mil florins anuais. Lá, Sepúlveda consegue o grau de 

bacharel em teologia. 

 Ele também tentara entrar como bolsista no Colégio de São Clemente de 

Bolonha desde 1511, mas apenas alcançará seu sonho em 1515. A chave foi o 

cardeal Cisneros em pessoa que, além de entregar a carta de recomendação,  

solicitou uma outra para o Decano do Cabido de Toledo. Junto com as 

imprescindíveis provas de Limpeza de Sangue que certificassem não ter 

antepassados judeus, conversos ou mouros. Os três documentos franquearam 

o almejado ingresso ao Colégio. Quando chega a Bolonha já é clérigo. Em 

Bolonha, consegue o grau de doutor em Filosofia e Teologia sob a direção de 

Pietro Pomponazzi4, que o chama carinhosamente de praeceptur meus. A ele 

dedicar-se-á atenção especial porque, coincidindo com Losada, destaca-se 

aqui a relevância definitiva das traduções gregas de Aristóteles que Sepúlveda 

realiza. A influência do filósofo mantuano na formação inicial do nosso escolar 

de São Clemente deve ser realçada.  

 Em 1519, Sepúlveda inicia sua amizade com Júlio de Médicis, futuro 

Papa Clemente VII (1523-1534), que posteriormente lhe encomendará a 

tradução das obras do estagirita. Desde aquele momento, Sepúlveda se 

considera continuador dos tradutores Argirópulo5 e Marcilio Ficino, 

patrocinados como ele pela família Médicis. Nisto se revela o alto conceito que 

de si tem Sepúlveda, um forte traço de personalidade. Não estranha a 

dedicatória para Júlio da primeira tradução de Aristóteles – De Parvi Naturales 

(1522). Neste livro, sinala-se o antes e o depois das traduções aristotélicas 

segundo precedessem ou não a Argirópulo (LOSADA, 1973). 

 Dentro da citada publicação, inclui-se outra do Filósofo, De Incessu 

Animalium, dedicada a outro dos seus protetores e amigos, Alberto Pio, 
                                                           
4
 Pietro Pomponazzi (1462-1525), médico, filósofo aristotélico alexandrinista, publicara a famosa obra 

“De immortalitate animae”, livro que foi queimado publicamente em Veneza, enquanto foi refutado por 

Nifo em Roma por ordem de Leão X.  

55
 Giovanni Argiropulo nasceu em 1415 em Constantinopla e se trasladou para Itália em 1453 com a 

queda de Bizancio em mãos dos turcos. Filósofo e Teólogo, tradutor de Aristóteles, colaborara na 

introdução da filosofia grega diretamente traduzida no ocidente. Foi professor nas universidades de 

Pádua, Florência e Roma. Falece em Florença em 1487. 



 

23 

 

Príncipe de Carpi, quem lhe havia encomendado a tradução da Meteorologia 

de Aristóteles. Também em Bolonha publica em 1523 De Ortu et Interitu, de 

Aristóteles, que dedica ao papa Adriano VI, quem tinha ordenado a tradução ao 

poçoalbense, de forma que vem a ser nomeado pelo Santo Padre como 

“tradutor oficial” dos filósofos gregos, a cimeira intelectual da vida de Ginés, 

sua autêntica vocação, como se exprime do seu epistolário. 

 Em 1523, Juan Ginés abandona o Colégio de São Clemente e até 1536 

mora em Roma, com toda probabilidade, na corte vaticana. Na cidade eterna, 

toca a tradução De Mundo (flor e nata do pensamento do estagirita), como 

defende Losada (1973), sob a encomenda do príncipe Hércules Gonzaga, seu 

amigo mecenas. Ao mesmo tempo começa a tradução do Comentário de 

Alexandro de Afrodisia à Metafísica de Aristóteles, solicitada pelo então cardeal 

Júlio de Médicis. Vida, obra e crenças vão formando um sólido todo: rodeado 

de amigos e protetores da elite intelectual e econômica da Itália, freqüentando 

as luxuosas e liberais cortes dos principados italianos – sobretudo o Vaticano - 

o conceito aristotélico, que informará a filosofia de Pomponazzi de governo dos 

melhores e mais cultos, será o leitmotiv da vida e obra do cordobés. As 

traduções indicam a marca aristotélica naturalista da sua escola, e denotam o 

ambiente de abertura dos príncipes italianos do momento: estudos físicos, 

naturais e sobre meteoros, coerente com a escola de Pádua do seu mestre 

Pomponazzi, que teria problemas com a inquisição em pouco tempo.  

 Em 1523, seu cursus honorum alcança a Corte Pontifícia de Adriano VI 

como tradutor de grego conhecedor dos cânones eclesiásticos. Sepúlveda vai 

construindo uma obra própria. Escreve então o Gonsalvus, sobre a licitude do 

apetite da verdadeira e sadia glória mundana, dentro da filosofia estóica e 

sempre coerente com o cristianismo, basal como veremos no pensamento 

sepulvedano posterior. Desta forma, em 1524 o novo Pontífice, Clemente VII 

por mediação do bispo GiIberti ordena-lhe a tradução da Ética de Aristóteles.6 

 Em 1526, publica De fato e libero arbítrio, contra Lutero. Em 1527, com 

permissão de Clemente, são publicados os Comentários de Alexandre de 
                                                           
6
 Losada (1973, 55) aporta recibo da biblioteca palatina onde Ginés toma emprestados os comentários 

de Eustracio à ética de Aristóteles, deixando em prenda uma taça com o escudo do amigo Alberto Pio.  



 

24 

 

Afrodisia à Metafísica de Aristóteles. Nesse ano, as tropas imperiais efetuam o 

“sacco” de Roma e Ginés, testemunha e vítima, procura o refúgio com a Corte 

Pontifícia, inclusive a acompanha até Nápoles. Assim. passa ao serviço de 

Tomás Vio7. A integração vital, laboral e intelectual com o Papado fica 

evidenciada.  A partir de 1529, começa a ter contato com o Imperador Carlos V, 

a quem acompanha, representando o pontífice até 1530, ano da coroação do 

imperador em Bolonha. A ele dedica a tradução da Meteorologia de Aristóteles 

(1532) e sua Exortação para fazer a Guerra contra os Turcos (1530).  

 Enquanto isso, Clemente VII propõe e consegue a nomeação de 

Sepúlveda como cônego da Catedral de Córdoba. Com isto, deduze-se que era 

já sacerdote. Começa uma fulgurante carreira eclesiástica. Em 1531, publica 

De ritu nuptiarum et dispensatione com o objeto de defender a cônjuge de 

Enrique VIII de Inglaterra, dona Catarina, de uma dispensa impossível para o 

Papado. O papa Clemente ordena a Sepúlveda, em 1534, a tradução e 

exegese da Ética de Aristóteles. Em 1535, publica em Roma o Democrates 

Primus, em que defende a licitude da Guerra Justa.  

 O principal protetor e mecenas da obra mais querida de Sepúlveda, Júlio 

de Médicis (o Clemente VII), morre em 1534. A situação italiana tinha mudado 

definitivamente com a derrota da Liga de Cognac, organizada por Caetano e o 

domínio de Roma por Carlos V: os amigos de Sepúlveda tinham caído em 

desgraça ou faleceram no exílio, como Alberto Pio ou o Cardeal Caetano. O 

mais italiano dos humanistas espanhóis tem que procurar manter seu nível de 

vida e se dedicar dignamente aos seus afazeres intelectuais. Depara-se com o 

momento da mudança, o poder cambia de mãos, e servir na Corte de Carlos V 

parece uma boa oportunidade para voltar à terra natal com dignidade.  

 Em 1536, Sepúlveda é nomeado Cronista Real e Capelão Imperial, o 

que marca o seu regresso à Espanha, para a Corte do “César” Carlos. Antes, 

                                                           
7
 Tomás Vio, Cardeal Caetano (1469-1534) general da ordem dominicana. Estudou em Nápoles, Bolonha 

e Pádua. Quando professor de teologia em Paris e Roma polemizou com Pico dela Mirándola. Foi o 

coordenador da campanha de eleição de Carlos V como imperador do Sacro Romano Império em 1519. 

Organizou a coalizão contra os turcos (1523-24). Em 1527 foi preso no saco de Roma como colaborador 

de Clemente VII. Escreveu entre outros: Commentaria super tractatum De ente et essentia Thomae de 

Aquino e Commentaria in III libros Aristotelis De anima . 



 

25 

 

em 1529, havia recebido em Genova o Imperador em representação do papa. 

Foi quando lera ao séquito imperial a Cohortatio ad Carolum V ut Bellum 

Suscipiat in Turcas, no qual o sábio de Pozoblanco sugere já o seu esquema 

imperial, com abundantes aspectos programáticos coincidentemente presentes 

no ideário iluminista da segunda modernidade, como se mostrará.  

 Paralelamente, Sepúlveda se inicia no acúmulo de dignidades 

eclesiásticas, que lhe permitirão reunir uma considerável massa de bens. No 

fim da sua existência, ele pôde constituir um morgado que preservasse o 

sobrenome familiar. Nada incoerente com a appetenda gloria da qual seria 

honroso merecedor, um homem de virtú, coerente até o fim com o ideário 

expresso no seu Gonsalus.  

 Ginés viaja para Viena em 1530 para testemunhar o cerco Imperial aos 

Turcos, provavelmente já com miras em seu futuro como Cronista. Em 1534, 

morre Clemente VII. Quando escreve a crônica de Bello Africo em 1535, sobre 

a guerra à Tunísia que Carlos V desempenhara vitoriosamente,  Juan Ginés já 

está situado na órbita imperial. 

 Já Cronista Imperial, Sepúlveda começa a seguir os fatos históricos do 

César Carlos ao mesmo tempo em que vai aprimorando suas obras filosóficas, 

sua autêntica vocação. Em 1542, é nomeado preceptor do príncipe herdeiro. 

Nesse momento, Ginés inicia a escritura da Crônica de Filipe. 

A ele dedicará o seu espelho de príncipes, De Regno (1571), todo um 

programa que desenvolve exaustivamente as  apontadas na sua Cohortatio ad 

Carolum V, obra de maturidade de Sepúlveda, na qual vai refundir a Ética 

aristotélica que sugere no Gonsalus, a Política, tradução de Aristóteles que 

publicara em Paris em 1548, assim como o Democrates Primus e o 

Democrates Alter. Forma um “concreto ideológico” com uma mistura de 

materiais flexíveis e rígidos: ética estóica e naturalismo aristotélico clássicos, 

agostinismo e tomismo medievais, e um objetivo moderno coesivo: a 

hegemonia da monarquia hispânica sobre outros povos. Sepúlveda, no 

entanto, será lembrado pela sua famosa polêmica com Las Casas sobre as 

conquistas de Índias.  



 

26 

 

 Sepúlveda havia escrito em 1531, Democrates Primus, acerca da 

compatibilidade da milícia com a religião cristã, mas entre 1544 e 1545 escreve 

sua obra mais polêmica e conhecida: o Democrates Alter ou sobre as justas 

causas da guerra contra os índios, dentro de um debate anterior suscitado 

pelas Novas Leis de Índias.  

Proibido na época e não editado pela Real Academia da Historia em 

1780 entre as obras completas de Sepúlveda, o Democrates Alter terá de 

esperar sê-lo até 1892 por Menéndez Pelayo, o martelo de heterodoxos. 

Sepúlveda publica em Roma a Apologia em defesa do Democrates, mas 

também é proibida sua difusão na Espanha ou América. Detalhes e 

circunstâncias que se verão adiante. O Democrates Alter gerará discussões 

que chegam até os dias de hoje. 

Levanta-se assim a Controvérsia de Valladolid em 1550, e durante um 

ano. De um lado, Bartolomeu de Las Casas ataca a licitude da conquista de 

dos reinos indígenas, a moralidade das encomiendas8 e consegue a proibição 

da publicação do Democrates Alter. Por outro, Sepúlveda defende a 

necessidade de que para a conversão e civilização dos indígenas se tomem os 

seus reinos dos bárbaros tiranos que os governam e lhes sejam dadas 

melhores e mais humanas leis, submetendo-os à Coroa de Castela.  

 Sepúlveda toma como base argumentativa além das obras clássicas já 

referidas, a Historia general y natural de las Indias, islas y Tierra Firme del mar 

Océano, do cronista real Gonzalo Fernández de Oviedo e até os próprios 

                                                           
88

 Encomienda:Juridicamente a encomienda respondia a uma condição de protetorado, mas baseado na 

liberdade do índio como indivíduo. Critério básico que conseguiram impor os teólogos e religiosos 

perante o interesse de políticos, juristas e conquistadores por a converter num estado perpétuo de 

servidão. O resultado fora a paradoxal amalgama de aparente respeito dos postulados religiosos e 

abusiva exploração como mão de obra total ou semi-escrava. Acontece que a tributação em espécie não 

era o suficiente para aqueles que tinham outro ritmo de subsistência; e, alem disso, o apetite de riqueza 

dos conquistadores desviara rapidamente as forças indígenas para os minérios de ouro ou garimpo de 

pérolas. Sua origem está nos primeiros repartimentos que se fizeram na Hispaniola, e esse foi o seu mais 

próximo e usado termo. Mesmo em termos profanos repartimiento e encomienda eram equivalentes, 

ambos conceitos eram diferentes. O primeiro fora anterior à encomienda e subsistira ao seu lado; 

consistia em uma prestação de serviços pessoais que fizeram os índios aos conquistadores nos seus 

trabalhos de exploração e assentamento. (Andión, M.A. Americanismos (no indígenas) en la Historia de 

las Indias de Fray Bartolomé de las Casas. Madrid: UNED, 2002, p 105). 



 

27 

 

Comentários pessoais de Hernán Cortés, que conhece e trata pessoalmente, e 

que serão decisivos na escrita de Orbe Novo, sua própria crônica indiana.  

 Para aliviar a consciência do Imperador e conhecer a eticidade da 

conquista e domínio dos territórios americanos, Carlos V, em 1550, mandará 

suspender as operações militares enquanto não for determinado, pela Junta de 

Valladoli, se é cabível ou não a ocupação dos reinos indígenas. Composta por 

destacados membros do Conselho Real e das Índias, e teólogos conhecedores 

da realidade do Novo Mundo.  Desta polêmica nascem a Apologia de Las 

Casas e a Apologia de Sepúlveda, assim como epístolas, panfletos, e 

manifestos que basicamente repetem as ideias iniciais, ainda que com algumas 

variações que destacaremos. Até hoje, a bibliografia sobre a Controvérsia de 

Valladolid é crescente, porque os temas debatidos são atuais: Pode-se forçar a 

entrar na própria civilização? 

O que segue é uma guerra da censura: os breviários de Las Casas são 

proibidos na América, tanto o Democrates como a sua Apologia na Espanha. 

Las Casas imprime alguns livros sem licença, e Sepúlveda faz circular sua obra 

por meio de manuscritos. Ginés lutará angustiadamente até o fim dos seus dias 

para conseguir driblar a Inquisição e publicar várias obras, e obter o 

reconhecimento dos melhores e mais cultos, que nem sempre acontecera.  

Sepúlveda falece aos oitenta e três anos na sua quinta de Pozoblanco. 

O testamento diz tudo sobre ele: meticuloso e individualista, ele destina cada 

bem para familiares, criados e instituições, cuidando da fama terrena e da 

glória divina. Detalha cada livro importante a um legatário. Dispõe ao mínimo 

detalhe da cerimônia fúnebre. Seguindo a Ángel Losada, podem-se resumir as 

últimas vontades testamentárias do poçoalbense da seguinte forma: 

1. Profissão de fé católica.  

2. Descrição da grave enfermidade: cegueira.  

3. Detalhes do seu enterramento: com toda pompa pormenorizada item 

por item.  

4. Destinação de bens para fundação de capelania e missas (300 

ducados).  



 

28 

 

5. Doação dos seus livros: à catedral de Córdoba, os livros gregos, suas 

traduções latinas e as obras originais. À Igreja Maior, e para proveito de muitos 

homens estudiosos, Plínio, Platão e Aristóteles. Para os sobrinhos, os dos 

Santos Padres, deixa São Cipriano, São João Crisóstomo, as quatro partes de 

Santo Tomás com a glosa de Caetano, São Jerônimo, São Gregório, São 

Ambrósio. Livros de medicina para o médico de Pozoblanco: Dioscórides, 

Cornélio Celso y Florido Corona. Os livros em romance a seu irmão, para que 

os doasse a quem quisesse.  

6. Instituição dum morgado para manter o sobrenome familiar com 

dignidade.  

7. Enxuta lista de herdeiros: irmão e sobrinhos, secretário pessoal, 

criada, o escrivão de Pozoblanco. 

Leia-se o que diz o epitáfio latino da lápida de Sepúlveda, cuidadosamente 

planejado como todo o restante referido a sua morte:  

Joannes Genesius Sepúlveda, que se esforzó por vivir de tal manera que sus 
costumbres fueran aprobadas por los hombres piadosos, y sus doctrinas y 
escritos de Teología, Filosofía e Historia por hombres doctos y justos 
(LOSADA, 1949: 145).  

 

Com poucos – ou nenhum – amigo “terreno”, livros, amigos (e inimigos) 

virtuais e polêmicas ideias seriam o derradeiro legado de Sepúlveda, 

cumprindo sua autêntica vontade: atingir a imortalidade da fama. Cum gloria? 

 

 

 

II DO IMPÉRIO SALVACIONISTA OU CIVILIZADOR 

 

2.1 A REPÚBLICA CRISTÃ E CARLOS V. 

 

O Império Renascentista de Carlos V. 



 

29 

 

 Muitos são os pensadores desta época de mudanças planetárias, e 

embora alguns defendessem publica ou privadamente modelos comunitários 

de organização sócio-política, apenas daremos atenção àqueles que podem ter 

influído no humanista Sepúlveda, tanto no ideológico como no convívio da 

Corte de Carlos V, já que Sepúlveda só considera aos “melhores”. 

A ideia inicial era que este capítulo tivesse o nome de A República 

Erasmista Cristã, mas as evidências fizeram mudar o ponto de vista. Com 

efeito, tal era a influência derradeira de Marcel Bataillon e sua obra prima de 

920 páginas consagrada a “Erasmo e Espanha” (1949). Sepúlveda e outros 

humanistas hispânicos têm uma presença apenas testemunhal na 

enciclopédica obra de Bataillon. Embora lógico – eles não são erasmistas – 

marginalizar o estudo de Sepúlveda é sintomático do papel residual do estudo 

de América em Bataillon, ou de outros defensores do Império não erasmistas. 

Incidindo nessa ideia, fundamental para entender Sepúlveda, o francês 

Henri Mechoulan terminará dedicando sua obra L´Antihumanisme de J.G. de 

Sepúlveda (1974) a provar precisamente a exclusão do sábio de Pozoblanco 

da categoria de humanista. 

Les retrouvailles de l´homme avec as raison, la prise de conscience de la 
responsabilité de son destin, léxaltation de ses propres forces au service de sa 
propre fin don, on le sait, les traits caractéristiques de l´humanisme de la 
Reinassance. Si l´on célèbre les auteurs grecs et latins, on ne peut porutant 
affirmer qu´il y a substitution d´autorité. Lorsqu´on oppose aux Pères de 
l`Eglise, à la scolastique d`Aristote, au providencialisme augustinien, la culture 
antique, ce n´est pas pour se soumetre à celle-ci, mais par rapport à elle. Ainsi, 
la notion de juste guerre, l´inégalité vulue par un Dieu transcendant, la liberté 
de l´homme incluse dans une Providence Divine sont en totale contradiction 
avec l´espirit de la Renaissance. Sepúlveda est sans doute la figure la plus 
représentative de l´antihumanisme qui va peser ourdemente sur une grande 
partie de la pensée espagnole jusquáu 18° siècle (MECHOULAN, 1974 : 173). 

Mechoulan serve a uma idéia digna, que coroa toda uma tradição 

iniciada por Burckhardt, com a qual não se concorda aqui. Este suíço, filho de 

pastor e carente de fé, escrevera na Cultura do Renascimento na Itália,  

Estreitamente ligada à superstição e ao pensamento da Antigüidade em geral, 
encontra-se a crise da crença na imortalidade. Essa questão, entretanto, possui 
ainda laços muito mais amplos e profundos com o desenvolvimento do espírito 
moderno em seu conjunto. Uma poderosa fonte de todo o questionamento da 
imortalidade era, inicialmente, o desejo de libertar-se interiormente da odiada 
Igreja, tal como ela se apresentava então. (BURCKHARDT, 1991: 388). 



 

30 

 

Precisamente expõe o argumento na última epígrafe da sua obra, 

denominada Crise Geral da Fé, tese inspiradora dentre outros de dois 

pensadores cruciais da modernidade: Nietzsche e Max Weber, admiradores 

das teses e palestras de Burckhardt (1991, contracapa). Seguindo a tendência 

assinalada, Agnes Heller no seu monumental O Homem da Renascença (1980: 

8), destaca a secularização como primeiro item na gênese da nova época, que 

constitui a primeira etapa do longo processo de transição do feudalismo ao 

capitalismo. O humanismo constitui para Heller uma simples superestrutura 

desse fenômeno, mas apenas se encontra em Itália, Inglaterra, França e em 

parte dos Países Baixos. Nenhuma notícia de Sepúlveda, o que é lógico dado 

que não se dedica uma linha a América dentro da obra, precisamente o local 

onde se iniciara a acumulação maciça de capital. Heller coincide nisto 

plenamente com o mestre Burckhardt (1991: 212), em cuja obra América 

apenas significa a possibilidade de viajar do italiano,  

livre de inúmeras barreiras eu, em outras partes, inibiam o progresso, tendo 
atingido um alto  nível de desenvolvimento individual e versado nos 
ensinamentos da Antiguidade, o espírito italiano volta-se, então, para o 
descobrimento do mundo exterior, aventurando-se em sua representação pela 
palavra e pela forma (BURCKHARDT,1991: 211). 

 

Quase precursores do moderno turismo cultural, num escasso parágrafo 

do extenso ensaio, fala-se sobre os genoveses como descobridores do novo 

mundo, sem maiores consequências para o mundo da Renascença. Segue-se 

aqui a tese de Maravall a respeito das dúvidas sobre a secularização como 

divisor de águas entre Medievo e Renascença: 

 

Si hubiera que negar la existencia de un Renacimiento en España por no 
haberse roto o no haberse olvidado en ella los lazos de dependencia en 
relación a la autoridad eclesiástica, tampoco podría reconocerse su presencia 
en países más renacentistas. Y haciéndose hincapié en la ausencia o 
presencia de un espíritu mundano o irreligioso, tampoco se llegaría a 
conclusiones distintas (MARAVALL,  1999:16). 

Yvon Belaval, introduz na sua Filosofia da Renascença (1974: 238), o 

capítulo “Pepitas de um século de ouro”, onde nos fala sobre o “casuísta” 

Sepúlveda como contraponto de Las Casas e introdução sobre Vitoria e 



 

31 

 

Suárez. E acaba o capítulo falando sobre literatura mística. Hirschberger, na 

sua Historia da Filosofia (v.I) (1985, 592-3), classifica Sepúlveda fora do grupo 

humanista, como mero “aristotélico independente”. Podem-se extrair algumas 

conseqüências: o nulo papel que as histórias da cultura ou da filosofia do 

pensamento “provincial europeu” conferem à incorporação de América ao Novo 

Sistema Mundo como fator constitutivo e fundador. Em segundo lugar, pensar a 

Renascença/modernidade como um movimento secularizador, no qual os 

filósofos cristãos – ou que assim se definem – têm um papel mais do que 

secundário. E ainda a terceira exclusão: Sepúlveda como agostinista medieval 

e escolástico, não é um humanista. 

Neste capítulo, objetiva-se incluir Sepúlveda na tripla categoria de 

filósofo participante com seu pensamento de um acontecimento fundador, 

humanista, que não exclui o cristianismo e pensador moderno.  Pensa-se, 

com Fernández-Santamaría e José Antônio Maravall, que Sepúlveda é um 

humanista e que fecha a evolução desse mesmo movimento a partir da 

segunda metade do século XVI. Ambos incluem a figura do cordobés na parte 

final e conclusiva das suas respectivas obras, El Estado, la Guerra y la Paz e 

Carlos V y El Pensamiento Político Del Renacimiento. Maravall faria esta tripla 

inclusão sempre do ponto de vista do seu pensamento local europeu, embora 

denotativo de um projeto global e unilateral, como segue: 

Desde su experiencia personal, sin la necesaria proyección imaginativa que la 
ciencia exige, los españoles del Renacimiento – y en ello está su limitación – 
tuvieron que tratar de elaborar la reforma política del Estado moderno; que 
estructura un nuevo orden político universal no sólo para articular la pluralidad 
de Estados, sino para dar entrada a un continente nuevo; y que formular las 
tendencias de reforma que en torno a sociedad y a la Iglesia se venían 
desarrollando (MARAVALL, 1999: 39). 

Parece importante resenhar os traços da obra de alguns pensadores, na 

sua maior parte humanistas, que integravam a Corte de Carlos V, na qual 

entrará o “italiano” Sepúlveda. Será um ambiente de certa forma estranho para 

um humanista formado no aristotelismo naturalista do norte da Itália. Nosso 

cortesão terá que se adaptar ao novo mecenas sob todos os aspectos, o que 

criará um pensamento híbrido no poçoalbense, como se tentará demonstrar.  



 

32 

 

 Em 1516, com a morte de Fernando de Aragão, regente de Castela, o 

sucessor ao reinado será o seu neto - filho de Juana, “la Loca”, e Felipe, “o 

Formoso” - Carlos I da Espanha, em breve coroado Carlos V de Alemanha. Na 

realidade, Carlos, o neto do Imperador Maximiliano de Áustria, era um príncipe 

formado na corte borguinhona, que naquela época governava o Franco 

Condado e os Países Baixos, territórios com uma boa relação cultural com os 

reinos ibéricos e, sobretudo, compradores dominantes da lã de Castela. 

Assim, o cortesão Carlos conseguiria o trono de Castela e suas vastas e 

ricas províncias das Índias. Como rei de Aragão com os “virreinatos” de 

Nápoles, Sicília e Sardenha, árbitro quase supremo por meio de Andrea Dória 

e Alexandre de Médicis no que diz respeito às repúblicas de Genova e 

Florença. Como herança dinástica do avô Maximiliano de Habsburgo, a 

Borgonha, todos os estados hereditários da Áustria, senhor de Milão e o direito 

a se eleger Imperador do Sacro Império Romano-Germânico. (DANVILA, 1899, 

484). Apesar dos grandes poderes acumulados, estes não eram ilimitados: o 

monarca, para conseguir impostos, devia pedir permissão às Cortes dos 

diferentes reinos e muitas vezes não conseguia levar adiante as suas 

pretensões.  

Quando Carlos toma posse da coroa de Castela, traz consigo uma corte 

de flamengos que deslocam aos nobres castelãos dos principais postos e 

dignidades. Além disso, a carga impositiva aumenta vorazmente para poder 

sufragar os gastos da coroação de Carlos como Imperador na Alemanha em 

1520, já que era um primus inter pares e devia ser eleito pelos príncipes 

germânicos. Isso provocou a revolta dos comuneros em Castela em 1521, 

dentro de um espírito pré-nacional (MARAVALL: 1999), revolta que esmaga 

eficazmente. Castela será a partir de então o bastião mais “fiel” de Carlos, onde 

morrerá retirado no mosteiro de Yuste em 1558. Sabe-se que passara um de 

cada quatro dias do seu reinado viajando pelos diversos reinos: sua vida foi 

uma longa viagem (KAMEN, 2003: 70). No entanto, passa a maior parte do 

tempo em Castela, especialmente até sua coroação como Imperador em 

Bolonha por Clemente VII em 1530, quando começa a se concentrar na política 

italiana do seu já Sacro Império Romano Germânico.  



 

33 

 

Educado dentro da corte borguinhona nas armas e nas letras, Carlos V 

defenderá a subsistência do direito do Império tradicional: decreta “bando do 

Império” contra os rebeldes luteranos, faz jurar fidelidade aos vassalos, defesa 

da “honra de Deus” e perseguição da gloria mundi (MARAVALL, 1999: 54-9). 

Quando o Imperador escreve a Instrução de Palamós para o seu filho Filipe, 

descreve o perigo que passa na Alemanha, na sua “honra e reputação”. Carlos 

V escreve numa folha autografa antes da batalha de Pavía o desejo de deixar 

lembrança gloriosa e atingir glória imperecível (MARAVALL: 1999, 58). Na 

mesma batalha que vence através da captura do rei inimigo, num xeque mate 

diplomático, levando-o prisioneiro à Madrid onde assinará o Tratado de Madrid, 

no qual Francisco empenha sua palavra (que imediatamente desfaz quando 

livre). Gattinara, o chanceler, se nega a imprimir o carimbo imperial em tal 

documento “medieval” (DANVILLA, 1899). 

Outra característica pré-moderna no pensamento de Carlos V será a do 

seu cálculo dinástico (Maravall: 51-4). Herda os domínios e lega para o irmão a 

Coroa da Alemanha e tece para o filho uma trama de casamentos e reinos que 

herdará, numa confusão entre os âmbitos público e privado. Igualmente, ele 

não entende bem o sentimento pré-nacional, incompreensão que tantos 

problemas acarretaria a Carlos em Castela e depois na Alemanha. Contudo, 

ele irá desenvolvendo uma arte autônoma de governo, especialmente a partir 

do seu período italiano (MARAVALL, 1999: 52). Nesse tempo, a política 

imperial será denominada pelo Monsenhor Della Casa com a nova fórmula de 

ragione di Stato, razão cível referida à justiça, que a nova desconhece (VIROLI, 

1994: 173). 

Como terceira e mais destacável característica, o universalismo político-

moral de base cristã vai caracterizar definitivamente o Império do César Carlos. 

Tanto é assim que a Imperatriz Isabel quando escrevia para Carlos 

diferenciava entre “estes Reinos”, quando falava de Castela e Aragão e a 

“República Cristã”, o Império. Este conceito se verá mais detalhadamente 

através do pensamento dos humanistas da época, que de alguma forma 

antecedem ou são coetâneos do pensamento de Sepúlveda. (MARAVALL, 

1999: 50). 



 

34 

 

Para Kamen (2003: 74-77), o Império de Carlos V se fundamentava em 

três inovações: movimentação de capitais a nível internacional, através de 

banqueiros alemães e genoveses; instauração dum sistema de correios 

multinacional em mãos da família Tassis (taxis no alemão), e de um corpo 

diplomático bem nutrido de humanistas; e, por último, a dispersão de riscos 

econômicos, a uma escala global, que garantiam os créditos internacionais.  

Embora Kamen reconheça a importância da expansão colonial 

americana, segue o mesmo sistema de Bataillon, colocando os fatos 

americanos sempre nos “apêndices finais” de capítulos ou livros. Na sua obra 

“Império”, afirma que os espanhóis recolheram 14.118 quilos de ouro, apenas 

nas duas primeiras décadas do século XVI, (antes mesmo da conquista do 

México e do Peru, os mais ricos virreinatos), (KAMEN, 2003: 112). Também 

afirmava ser esse ouro e prata, que provinha do “quinto real”, o que sustentava 

as soldadas dos quintos imperiais e afiançava os créditos internacionais.  

Em 1525, Carlos V consegue formar em Pavía um exército de 25.000 

homens, a maioria mercenários alemães. Entre 1521 e 1544, el emperador 

había empleado un total de 348.000 soldados, de los cuales el cuarenta por 

ciento fueron alemanes, el treinta por ciento italianos, el quince por ciento 

españoles y el cinco por ciento suizos (KAMEN, 2003: 90). Em 1532, para a 

defesa de Viena, reuniram-se 150.000 infantes e 60.000 cavaleiros (KAMEN, 

2003: 99). Para o cerco de Tunísia, em 1535, foram 400 navios, dos quais 87 

galeras de guerra (KAMEN, 2003: 95).  

Teria sido possível sem os metais americanos? E depois disso, Kamen 

(2003: 73), confirma a ideia, que atribui a Gattinara embora pareça subscrita 

pelo “pensamento local” do próprio autor: 

[los castellanos] aunque aceptaban al emperador abrigaban serias dudas sobre 
la idea de un “imperio”. La realidad era que ni siquiera el propio Carlos tuvo 
nunca una imagen grandiosa de lo que sus territorios pudieran significar y dejó 
la formulación de la teoría “imperialista” en manos de sus consejeros, más en 
particular a abogados como su canciller, el noble piamontés Mercurino 
Gattinara. Para Gattinara, admirador de los éxitos de los romanos, la palabra 
“imperio” significaba la capacidad de ejercer sin límites el poder soberano. Pero 
nunca tuvo ninguna connotación internacional. De hecho, Gattinara, al parecer, 
no consideraba al Nuevo Mundo como parte relevante del “imperio” de su señor 
(grIfos nossos). 



 

35 

 

Kamen (2003: 156-7), desenvolverá essa ideia na sua posterior obra Del 

Imperio a la decadencia: los mitos que forjaron la España Moderna, que afirma 

que os soldados de Carlos V a miúde diziam ser o Império “un cuento para 

niños”, e onde se defende a ideia de Império Hispânico como realidade mítica 

Todos los territorios bajo control español eran “una confederación de 
principados unidos mediante la figura de un único rey”. Más allá de reconocer 
al gobernante de España como su rey, no tenían leyes ni una administración en 
común. Eran (a excepción de las “colonias”) completamente autónomos, y no 
constituyeron ningún sistema de creencias (“ideología”) vinculado al imperio.  

Qual o Império que não é um conjunto de reinos com instituições 

próprias? Precisamente os Impérios se caracterizam pela pluralidade de povos 

submetidos a uns interesses dominantes, como o próprio Kamen demonstra na 

sua obra: comerciantes flamencos, terratenentes castelhanos, financistas e 

armadores genoveses, mercadores de escravos portugueses, banqueiros 

alemães etc. Pode se concordar com os fatos alegados por Kamen, 

discordando do papel marginal que se confere às “colônias”. Sem a 

acumulação maciça de capitais, com o comercio globalizado que permitiram, 

como teria promovido Carlos V os movimentos imensos de forças militares? 

Não haveria novo sistema mundo nem modernidade imperial. Kamen (2006, 

156-7), encerra o cerco ao mito na afirmação de não haver teoria política 

hispânica que justificara o Império:  

Como no había un imperio formal, no podía haber mucha teoría al respecto, y 
los muchos españoles que se interesaban en la teoría política solían debatir 
dos asuntos principales: las funciones o poderes del rey o el lugar que 
ocupaban las diferentes comunidades (el estatus de las provincias, por 
ejemplo, o los derechos de los pueblos tales como los indios de América). (…) 
En general los escritores españoles no eran imperialistas. (grIfos nossos). 

Desconhece-se o conceito que de imperialismo tenha Kamen. Haveria 

de se saber o conceito de “mito do império” deste autor. Se for considerado o 

termo sob o ponto de vista cientificista, entendendo mito como irrealidade 

mental que contraria os fatos demonstrados empiricamente (pensamento 

acientífico), haveria dúvidas ao respeito do que seja o seu reverso, a “realidade 

mental”. Contudo, movimentar 348.000 mercenários ou 14.118 quilos de ouro 

das Antilhas em 20 anos sem os meios atuais são fatos dificilmente explicáveis 

sem algum conceito próximo ao do Império.  



 

36 

 

Se entendermos mito do império como representação deformada ou 

idealizada de algo ou alguém que se forja na memória coletiva, desconhece-se 

a opinião pública da época, embora se saiba sobre um grupo significativo de 

humanistas que defende a ideia do império em escritos especificamente 

“forjados” para esse fim, nos quais, evidentemente falava-se das funções ou 

poderes do rei e do lugar que ocupavam as diversas comunidades, como não 

poderia ser diferente para refletir sobre o Império, ainda que nem sempre se 

utilizasse esse concreto termo.  

Finalmente, se entendermos mito do Império como legenda simbólica 

cujos personagens representem forças da natureza ou aspectos da condição 

humana, haveremos de concordar com Kamen no que precisamente constitui o 

nosso objeto de pesquisa: o conceito de Império é um construto humano com 

alto poder simbólico e imaginário no qual trabalharam muitos dos humanistas 

da época, e aqui pode se seguir o conceito marxista de mito, no intuito de 

construir e reforçar o poder de Carlos V como representante de alguns 

interesses do nascente pré-mercantilismo, que já foram mostrados.  

Defende-se que seja Sepúlveda um destes teóricos do poder imperial, 

mesmo não utilizando esse termo, porque fundamenta ética, política e 

filosoficamente a submissão de uns povos por outros, com as finalidades 

apontadas e um aparelho ideológico que recolhe todos os artefatos 

justificativos que o imperialismo contemporâneo vai utilizar com alto 

rendimento, como se verá.  

Nesse sentido, coincide este trabalho com o conceito de Império de 

Dante Alighieri (1992:18), se pensar o mundo limitado como os europeus o 

entendiam, a cristandade ocidental: Hay que ver, en primer lugar, qué se 

entiende por «Monarquía temporal», es decir, cuál sea su modelo ideal. Pues la 

«Monarquía temporal», llamada también «Imperio», es aquel principado único 

que está sobre todos los demás en el tiempo o en las cosas medidas por el 

tiempo. 

Com Dante, parece que Ulzurrum encontra também fonte de inspiração 

para influir no Grande Chanceler, ao que dedicara seu Catholicum opus 



 

37 

 

imperiale regimnis mundi (1525). Ulzurrum, navarro e doutor em ambos 

direitos, conflui com Dante na sua fundamentação (MARAVALL,  1999: 116-7): 

No primeiro estado de perfeição uma só razão governava, que era obedecida 
por todos os homens poderosos e havia um único com razão dentre os 
poderosos. E foi ordenado para isso que fosse um homem e não muitos. De 
modo que descendemos todos de um homem único pelo que então entre todos 
os homens deve haver união e sociedade (ULZURRUM, 1525 apud 
MARAVALL, 1999)9.  

Pode-se encontrar em Dante todas as ideias-força que o navarro, 

marcadamente tomista e escolástico, propõe sobre a fundamentação do 

Império: classificação de lei divina e natural (imutáveis) e humana (mutável); 

existência de um legislador humano e este apenas sendo (poder terreno 

limitado) um pastor-imperador para a concórdia dos homens (MARAVALL, 

1999: 117): 

O Imperador devia cuidar da paz temporal da sociedade humana, coibindo atos 
externos, em quanto pudessem perturbar com o mal o pacífico estado dos 
homens. 10 

Dante segue o mesmo ideário quando defende que 

si recordamos las disposiciones de los hombres y los tiempos desde la caída 
de los primeros padres, que fue el origen de todas nuestras desviaciones, no 
encontraremos que el mundo estuviera en paz en todas partes si no es bajo la 
Monarquía perfecta del divino Augusto (DANTE, 1992: 30). 

 Diferem Dante, Ulzurrum e Gattinara do teocrata Santo Tomás na 

origem da potestade imperial: potestas imperatori a solo Deus est. O Imperador 

nada deve ao papa, salvo o respeito que como todo cristão há de manter.  

Por consiguiente, digo que, aunque el sucesor de Pedro, de acuerdo con las 
exigencias del oficio encomendado a Pedro, puede atar y desatar, no se sigue 
de aquí que por eso pueda anular e imponer decretos al Imperio, o leyes, como 
ellos pretendían, a no ser que se pruebe posteriormente que esto se refiere al 
oficio de las llaves; pero lo contrario se probará después (DANTE, 1992, 54). 

 Portanto, Ulzurrum defende a postura dos que entendem a potestade 

imperial absoluta, cujo único limite é a vontade divina diretamente manifestada.  

                                                           
9 Tu illo primo statu perfectionis sola ratio dominabat, cui omnes potentie humanae obediebant, et ideo 
erat uni omnium potentiarum cum ratione. Et ad hoc denotandum fuit in principio creatus unus et non 
plures homines. Ut sicut uno homine omnes descendimus, ita debet esse unio et societas inter omnes 
homines. 
10

 Imperator habet curam ad finem temporalis tranquillitas societatis humanae, cohibendo exteriores actus, 
quantum ad illa mal que possunt perturbare pacificum statum hominum. 



 

38 

 

 Pedro Ruiz de la Mota, bispo de Palencia, um dos poucos espanhóis que 

seguira a Felipe “o formoso” até a Corte nos Países Baixos, foi nomeado 

capelão e “limosnero” de Carlos de Habsburgo desde 1511 e depois bispo de 

Badajoz. Ele teve uma grande influência sobre o jovem príncipe.  

Ruiz de la Mota tinha um bom relacionamento com Erasmo, que lhe 

escreve reclamando daqueles que o vinculam com Lutero (Bataillon: 1949, 

137). Mota segue um esquema conceitual similar ao de Ulzurrum, 

proporcionando-lhe vestes humanistas, a ideia da restauratio romae. Espanha 

(denominação que utilizara o Imperador Afonso X o sábio) tem tido o papel de 

proporcionar imperadores a Roma, como se verá. O imperador atual, como o 

de Roma, é Imperador do mundo, e mais ainda o atual que dispõe do Novo 

Mundo de ouro feito para ele (MARAVALL, 1999: 115). 

No mesmo sentido, Pedro Mexía, escreve a Historia Imperial y Cesárea 

(1545) em castelhano. Sabe-se que os irmãos Mexía, próximos ao círculo 

erasmista sevilhano, intercambiaram cartas com Erasmo para defendê-lo das 

acusações de luteranismo (BATAILLON,  1949: 492). Sevilha era já então sede 

da Casa de Contratación e do Conselho de Índias. Mexía começa a Historia por 

Júlio César, percorre os imperadores de Roma e do medievo até Maximiliano 

de Áustria, o avô de Carlos V. Reconhece haver dois imperadores, em Roma e 

Grécia, mas para ele o Império é o que a Santa Madre Igreja aprovara e 

aprova, que é o da Itália e da Alemanha. Representa a subsistência da ideia 

tradicional de Império (MARAVALL, 1999:118).  

O Império que o cronista imperial Mexía exalta não é o de uma 

dominação política sobre as terras da cristandade. É uma instância moral, uma 

jurisdição parcial com o intuito da defesa e paz, na proteção à Igreja, sem que 

constitua uma potestade absoluta (MARAVALL, 1999: 118-9). Mexía termina 

sua exaustiva história dos imperadores com uma amável dedicatória a Carlos V 

e a Sepúlveda, o cronista que continuará seu labor: 

Porque los altos hechos y hazañas, las incomparables y heroicas virtudes, y 
excelencias y grandezas del Emperador y Rey Don Carlos nuestro señor, que 
le sucedió en el Imperio, y fue elegido por su muerte, nunca reyno en mi tanta 
soberanía que me tuviesse por bastante para contarlas ni escrevirlas. Porque 
assi como Dios lo hizo a el estremado y señalado entro todos los Principes y 



 

39 

 

Emperadores del mundo, assi serán menster singulaes y altos ingenios que 
escreviran sus hechs y historias, y tales por cierto a mi juycio, y de quantos le 
conoscen, el del doctíssimo varon en todas artes y sciencias Juan Ginesio de 
Sepúlveda a quien su Magestad tiene encomendada esta provincia de lengua 
latina, y la prosigue como todos los esperan felicissimamente (…) (MEXÍA, 
1578, 610-1). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Frei Antonio de Guevara: a consciência do Imperador.  

Frei Antonio de Guevara (1480-1545) representa a transição ao pleno 

humanismo dentro da Corte de Carlos V. Alega-se que as citações gregas e 

latinas das suas obras são muitas vezes trocadas e até inventadas. Escreve 

em castelhano, não em latim, sendo muito lido nos reinos peninsulares e na 

Europa: houve umas vinte edições do seu Horloge dês princês (relógio de 

príncipes) na França entre 1531 e 1608; mais de dez edições das suas 

epistolas familiares na entre 1556 e 1578 (CASTRO, 1945: 47).  



 

40 

 

Filho de fidalgo montanhês e mãe cortesã de Isabel, a Católica, em 1492 

entra como menino na Corte onde é instruído por Pedro Mártir de Anglería. 

Depois da morte de Isabel, entra na ordem franciscana, destacando-se como 

predicador. Chega a ser consultado por Fernández de Córdoba, o Grande 

Capitão. Foi parlamentar dos imperiais perante os comuneros durante a Guerra 

das Comunidades, no início do reinado de Carlos. Em 1521, entra como 

Cronista Imperial e predicador na corte de Carlos V (GUEVARA,  1915: 7-14). 

Matías Martínez Burgos (Guevara: 1915, 15-6) afirma ser a luta contra 

os “comuneros” a chave no progresso político e material do frade: 

En pago de los merecimientos de tan odiosa empresa contraídos se le dio en 
1523 una plaza en el consejo de la Inquisición de Toledo. De allá pasó a 
Valencia con el cargo de Inquisidor, y como tal acompañó al Duque de Segorbe 
cuando, en 12 de octubre de 1525, asaltó la Sierra de Espadán para reducir a 
los moriscos rebeldes que en ella se habían hecho fuertes y desde ella 
defendían su falsa religión. Veintisiete mil casas de moros dice él que bautizó 
en el reino de Valencia. 

Escreve Menosprecio de corte y alabanza de aldea (1539 in: Epístolas). 

Segundo Bataillon (1949: 647), respira-se nesta obra um bucolismo mais direto 

e menos esteticista, nutrido do romance pastoril italiano e Petrarca, não 

diretamente erasmista. No entanto, inspirado pela corrente do cristianismo 

aristocrático e anti-vulgar da Corte de Carlos V, influída por Erasmo até 1530 

(CASTRO, 1915: 64), Guevara vai divulgar a ideia do enaltecimento do homem 

e vida rústicos, em contraste com a vida fútil de hipocrisia da corte: Es privilegio 

de aldea que allí sean los hombres más virtuosos y menos viciosos, lo qual no 

es assi por cierto que en la corte y en las grandes repúblicas, a do ay mil que 

os estorben el bien y cien mil que os inciten al mal (GUEVARA,  1915: 134-5).  

Ideias já antecipadas em Relox de Príncipes ou Marco Aurélio (1529) 

segue princípios neo estóicos do humanismo cristão, como no caso do 

“sequere naturam”: entre los hombres sabios y virtuosos no se puede decir: 

esto dispone la Ley, sino decir: esto mandareis conforme a razón, porque la 

corona del bueno es la razón y la del malo es la ley (MARAVALL, 1999: 124). 

Guevara fora influente entre numerosos leitores, entre os quais se 

encontra o mais importante, o imperador, alter ego de um Marco Aurélio mais 

inventado que histórico. O frei introduz aqui ideias tributárias de um neo-



 

41 

 

estoicismo cristão e da doutrina do “imperialismo pacífico”. Sabe-se que 

Guevara escrevera alguns dos mais importantes discursos de Carlos V: nas 

cortes de Monzón em resposta ao desafio de Francisco I, em 1528 (“que quiero 

paz, que quiero paz, que quiero paz”) ou na oração pronunciada pelo 

imperador diante do papa Paulo III, em 1536. Convergem, portanto, nos 

discursos imperiais, o pacifismo intelectualista de Erasmo e o império 

sacramental dos frades que combatiam o humanista holandês. (CASTRO, 

1915: 61-2).  

Ainda que frade franciscano, ele não é alheio a certa carnalidade e, 

como assinala Américo Castro, citando o próprio Guevara, “rabia que le mate al 

fraile capilludo, y cómo debía de ser enamorado”. Se explica entonces que los 

cortesanos en torno a él no tomaran en serio al famoso obispo, jinete vacilante 

sobre dos vidas (Castro, 55). Tampouco isento de certo espírito a fim de glória, 

escreve a um nobre: yo me llamo agora Don Antonio de Guevara, y aun 

también sabéis, señor, que primero hubo condes de Guevara que no reyes en 

Castilla (Castro, 49). Vê-se certa incompatibilidade deste frade franciscano, 

amante do bom comer, com o erasmismo intelectualizado. Não poderia 

compartilhar o ideal de Erasmo, mais grego e menos barroco, menos mundano 

e mais combativo que Guevara. Assim, enquanto Maravall (1999: 124-5), 

defende certos paralelismos ideológicos de Guevara com os seguidores do 

sábio de Rotterdam, Bataillon (1949: 245- 262), descreve a incompatibilidade: 

Guevara é chamado pelo Inquisidor Geral para participar da Conferência de 

Valladolid. Nela se julga não a ortodoxia de Erasmo, mas a da sua obra. Os 

Colloquia, considerados impróprios e irreverentes com a doutrina católica, são 

censurados pela Inquisição com o voto influente de Guevara. 

Durante o século XVI, há várias correntes ideológicas defensoras do 

império: milenaristas franciscanos, mais próximos da ortodoxia, erasmistas 

cristãos e aristotélicos naturalistas, não isentos de certa cobertura religiosa, 

que representará Sepúlveda (PHELAN, 1972). Estas tendências, às vezes 

aparentemente antagônicas, convergem na corte de Carlos V servindo a um 

mesmo fim justificativo do império. 



 

42 

 

 Interessa reconhecer o Marco Aurélio (1529), de Guevara, como roteiro 

de um pensamento imperial que representava o frade. Seguir-se-á a Maravall 

(1999: 127-136), na síntese desse programa. Espelho de príncipes, mais 

próxima da Utopia de Moro que de Regimine Principum de Erasmo, expõe-se 

em Marco Aurélio um humanismo moralizante, senequista e petrarquista. Há 

certas críticas ao poder político próprias de um franciscano e, contudo, os 

príncipes son dioses en la autoridad que tienen sobre las cosas temporales. 

Como consequência, há nisto plena concordância agostinista com Sepúlveda e 

o círculo erasmista com respeito à inexistência do direito de resistência:  

pues es verdad los príncipes ser puestos por mano de Dios para gobernar, 
nosotros somos obligados en todo y por todo a obedecer, porque no hay mayor 
pestilencia para la república que levantar contra su príncipe la obediencia.  

 Sobre a origem do poder político, ela se encontra no pecado adâmico, 

por no querer cumplir un solo mandato tenemos hoy que obedecer tantos. 

Únicamente por el pecado fue introducida la servidumbre en el mundo. 

Habilidosamente, Guevara encontra o elo com a tradição clássica: Nembrot fue 

el primero que empezó a tiranizar a las gentes (…) y ese maldito tirano dio fin a 

la edad dorada, en la cual eran todas las cosas comunes a la república. 

 O termo república não deve levar a engano. Para Guevara (1915), a 

forma de governo inadmite debate, fruto da concepção estamental trimembre 

cuja origem se retrotrai ao início da História, a monarquia é única opção: 

Como el hombre sea naturalmente político, que es ser amigo de compañía; la 
compañía engendra envidia, para discordia; la discordia cría la guerra; la 
guerra levanta la tiranía; la tiranía disipa la república y, perdida la república, 
tienen todos en peligro la vida. Por eso es muy necesario que en todo 
ayuntamiento muchos se rijan por uno, que al fin no hay república bien regida, 
sino la que por un solo bueno es gobernada (grifos nossos). 

Seguindo idêntico princípio, tomista e dantesco, a monarquia é 

propriamente uma “monarchia totius orbis”, submetida ao mandato divino: un 

rey solo quiere que gobierne a un reino superbo, un exército poderoso por un 

solo capitán quiere que sea regido y, lo que es más que doto, quiere que un 

Emperador solo sea monarca y señor del mundo. 

Não defende Guevara (1915), a eliminação dos príncipes particulares e 

das diferentes soberanias. No discurso de Madrid, elaborado por Guevara em 



 

43 

 

1528, sobre a viagem de Carlos à Itália, expõe-se o programa imperial: 

convocação de um concílio universal para reforma e união da Igreja, 

negociação com o Papa, reformar Itália. Não há uma projeção de domínio 

direto. (MARAVALL, 1999:  132). 

Coerente com essa proposta, Guevara (1915), advoga por um conceito 

de guerra defensiva apenas para conservar lo que les dexaron sus pasados. 

Entretanto, a guerra de conquista é abominada, como aparece no famoso 

diálogo do vilão do Danúbio, que integra o Marco Aurélio. A simplicidade e 

limpeza do rústico contrastam com a grandeza de Roma, geradora da 

crueldade e da injustiça: 

Observa el villano ante los senadores romanos que en sus banderas en lugar 
del mote “Romanorum est debellare superrbos et parcere subiectis” debiera 
más bien decir “Romanorum est expoliare inocentes et inquietare quietos”. (…) 
Alteró a los pacíficos, asoló las ciudades, allanó las fortalezas, robó a los 
pobres, enriqueció a los tiranos, agotó los tesoros, derramó muchas inocentes 
sangres, hizo a infinitas mujeres viudas, quitó a muchos nobles su vida… 

 Nem por isso Guevara abandona a ideia imperial. Para ele, o Império é a 

utopia realizadora do tipo de vida virtuosa que encarna o camponês danubiano, 

onde se enumera uma listagem de bons césares, que governam não com 

armas, mas com letras. Num jogo pré-barroco de paradoxos conceituais, ainda 

Guevara faz afirmar ao vilão do Danúbio: muchas veces acontece que acierta 

mejor a gobernar el alcalde de la aldea, que no el que se graduó en 

Salamanca11. Utopia guevariana que se funda na sancta simplicitas, governar 

seria seguir a razão no seu estado puro y natural, antes que perturbada pela 

vontade viciada e corrupta. Não haveriam de consentir príncipes os utópicos 

vilãos do Danúbio, mas sim um altíssimo rei ou imperador (Maravall, 1999: 

133). 

 Américo Castro (1945: 65-6), entende ser este diálogo do vilão/bárbaro 

do Danúbio uma alegoria do indígena americano, sendo Roma, neste caso, o 

Império Hispânico. No texto, encontra-se um trecho quando faz dizer ao 

bárbaro: que ni la mar nos pudo valer en sus abismos. Também se coloca ao 

homem do Danúbio sem barba o que seria estranho a um bárbaro germânico. 

                                                           
11

 Idéia inspiradora de Cervantes quando fizera de Sancho um excelente governador da ínsula Barataria.  



 

44 

 

O nativo alegra violentamente contra Marco Aurélio (sem saber que ele é o 

imperador): No contentos con la dulce y fértil Italia, os andáis derramando 

sangre por toda la tierra y diciendo que somos bárbaros sin ley, sin razón y sin 

rey, que como bárbaros incógnitos nos pueden tomar como esclavos. 

Acrescenta-se, a conquista da Germânia (América na realidade), feita com 

“cobdicia de sus tesoros” (que não existiam na Germânia)(CASTRO, 1945: 66). 

Seguindo a tese de Américo Castro (1945), Guevara teria mais 

afinidades com Las Casas que com Tomás Moro. Este último admite a guerra 

de conquista dos habitantes de Utopia contra os povos vizinhos se eles não 

explorassem convenientemente as terras. Utopia está povoada por 

descendentes de gregos, enquanto o rústico do Danúbio é um bárbaro rústico. 

Utopia é governada por um conselho de anciões, enquanto para Guevara Deus 

estabelece um monarca e por cima dele o Imperador. 

Las Casas é partidário de um Império com autonomia dos Reinos 

Indígenas dentro de um sistema teocrático. Não é em vão que Las Casas é um 

tomista neo-escolástico, e, como todo dominicano, com o dever de velar pela 

integridade doutrinal da Igreja. Las Casas também defende colonizar o Novo 

Mundo com camponeses castelhanos, sem intervenção militar, experiência 

falida na Vera Cruz diante da agressividade indígena, eternamente alegada por 

Sepúlveda e seus seguidores como fato da realpolitik indígena e canibal.  

Talvez a mais importante coincidência com Guevara seja a consideração 

dos indígenas como racionais e de alto valor intelectual, como representantes 

do “outro”, fato usual num seguidor de Aristóteles tomista como Las Casas, 

embora raridade num franciscano, cuja ordem costumava mais considerar os 

indígenas como crianças que como seres plenamente racionais. 

Sabemos por Américo Castro (1945: 57), que Vasco de Quiroga já lera 

El villano del Danubio no início de 1528, e antes da sua formidável experiência 

em México. Castro sugere que algumas das ideias dos “hospitales-pueblo” de 

Quiroga foram inspiradas no relato de Guevara. Não é difícil dar plausibilidade 

a esta hipótese, dada a proximidade ideológica com Las Casas, por um lado, e 

o fato de ser franciscano por outro, com a importância que essa ordem dava à 



 

45 

 

simplicidade do homo rusticus como modelo e meio de alcançar a salvação, 

como se deduz da carta do bispo de Michoacán a Carlos V em 1535:  

Las lástimas y buenas razones que dijo un indio y propuso, si yo las supiera 
aquí contar, por ventura holgara V.M. tanto aquí de las oír y tuviera tanta razón 
después del razonamiento de “el villano del Danubio”, que una vez le vi mucho 
alabar yendo con la corte de camino de Burgos a Madrid, antes que se 
imprimiere, porque a la verdad parescía mucho a él y va casi por aquellos 
términos; y para lo decir no había por ventura menos causa ni razón.  

Sobre esse mundo simples e virtuoso de aldeãos livres se elevaria 

altíssima uma potestade imperial que de tão sublime não pesaria sobre o povo 

simples e natural, e estaria sempre por cima de qualquer tirano para sujeitá-lo 

(MARAVALL, 1999: 134). Como cláusula de fechamento da utopia imperial, o 

bom príncipe, que usa retamente o poder que Deus lhe conferira, tem por fim 

utópico se fazer desnecessário a si mesmo e substituir a república com poder 

coativo pela sociedade de bons dirigidos pela razão natural (MARAVALL, 1999: 

135).  

O julgamento de Américo Castro (1945: 46), sobre Guevara é tão 

barroco e precioso como o próprio diálogo do Vilão do Danúbio, disperso por 

todo o texto como tesouros argumentativos: predicador de uma humildade 

rústica que desconhece na corte, inimigo de um imperialismo que sonha com 

repetir inversamente à empresa do Islam. Y si esto no pasó de un sueño la 

conquista de América se estaba convirtiendo en plena realidad; allí se abría un 

mundo sobre el que aplicar la “política” de los sacramentos, un régimen súper-

estatal en el que las órdenes religiosas ejercerían el poder omnímodo. Censor 

de Erasmo, que defende a pura consciência cristã, a defesa dos humildes em 

Guevara é para Castro (1945: 57-8), não um platonismo ideológico como Moro, 

mas una bella retórica de resentido, una elocuente oración que patrocina al 

débil a fin de arrojarlo como proyectil a la cabeza del fuerte, no sólo por ternura 

y mansedumbre cristianas. 

O “ilustrado” Maravall (1999: 136), oferece uma análise 

moderna/classificatória sobre o utopismo difuso e adormecedor de Frei Antônio 

de Guevara, numa velada crítica à falta de coesão do programa político: 

El pensamiento de Guevara, tal como lo hemos expuesto, no racional y 
sistemáticamente formulado, porque no es susceptible de expresarse en 



 

46 

 

conceptos dotados de claridad y precisión, sino en un conjunto de ilusiones 
difusas y de creencias tópicas, siguió influyendo en nuestro siglo XVI. Las 
Casas es un típico representante de una ideología semejante. 

 Ilusões difusas e lugares comuns, no entanto, dominantes naquela 

época - e noutras menos longínquas - são precisamente as ideias que moviam 

e movem o mundo moderno. Apesar de se ter colocado neste capítulo 

exemplos de movimentações formidáveis de tropas, navios e dinheiro, 

coetâneas a essas “ilusões difusas”, acredita-se com Wallerstein (2007: 110), 

que:  

O sistema mundo moderno não poderia ter sido criado e institucionalizado sem 
o uso da força para expandir suas fronteiras e controlar grandes segmentos da 
população. Ainda assim, uma força superior, mesmo que avassaladora, nunca 
foi suficiente para criar uma dominação duradoura. Os poderosos sempre 
precisaram conquistar algum grau de legitimidade para as vantagens e 
privilégios que acompanham sua dominação. Precisaram obter essa 
legitimação, em primeiro lugar entre seus quadros, que eram como correias de 
transmissão humanas essenciais ao poder e sem os quais não poderiam se 
impor ao grupo maior formado pelos dominados. Mas também precisavam de 
certa legitimação perante aqueles que eram dominados e isso foi muito mais 
difícil do que obter a anuência de seus próprios quadros, que, afinal de contas, 
eram diretamente recompensados por desempenhar o papel que lhes cabia 
(grifos nossos). 

 Carlos V, como foi resenhado acima por Henry Kamen, sustenta-se num 

corpo de diplomatas, aparelho formado não apenas por aristocratas e políticos 

de carreira, mas também por uma longa listagem de predicadores, cronistas 

imperiais, escritores de cartas latinas, tradutores, confessores, preceptores, 

muitos deles humanistas, que contribuem para o sustento ideológico do novo 

regime, alguns dos quais serão contemplados nestas linhas. Guevara12, como 

bom moralista, é uma peça mestre dentro desse tecido.  

Não apenas a consciência do Imperador, mas a dos bons funcionários 

da Coroa, os cidadãos e os “vilãos do Danúbio” deviam acreditar na bondade 

do novo sistema, e isso não necessariamente haveria de passar por um 

pensamento racional e sistematicamente formulado. Uma consciência tranquila 

                                                           
12

 Curioso destacar a simpatia que Guevara mostra pelas ideias dos comuneros. No diálogo do Vilão do 
Danubio formula a idéia de ser prejudicial para o reino ter um monarca estrangeiro, caso de Carlos V. E 
no entanto, o próprio Guevara foi peça chave das tropas imperiais na sua vitoria sobre os comuneros, 
significativo do sistema ideológico (aqui no sentido marxista do termo) contraditório em aparência do 
autor, ainda mais sendo ele nobre e castelhano, como se vê implicitamente na introdução crítica de 
Matías Martínez de Burgos a Menosprecio de Corte y Alabanza de Aldea de Guevara (1915).  



 

47 

 

é requisito sine qua nom para uma boa produtividade e funcionamento do 

sistema colonial/moderno, como o demonstraram as caravelas lotadas de ouro 

americano, ou a aceitação da própria sorte de milhões de vilãos de ambas as 

beiras do Oceano/Danúbio.  

 Até aqui, uma pequena galeria de estudiosos e propagandistas, 

cortesãos de Carlos V bebiam da escolástica tradição hispânica e da leitura de 

alguns livros importados da Itália. Alguns, como se verá, tomaram como 

referência a Erasmo de Rotterdam. Personagem controvertido, vertera 

numerosas críticas ao sistema, fundamentalmente em três capítulos: sobre um 

conhecimento escolástico ancorado numa tradição que nada dizia para o 

momento, uma religião pressa às formas externas e banais (venda de bulas 

papais, patrocínio de mosteiros, vestes de frade) que encobriam uma falsa 

religiosidade e um excesso de pretensão pela glória mundana de príncipes e 

vassalos que produzia guerras continuas e intoleráveis entre os cristãos, 

enquanto o Turco avançava.  

 Carlos V, borguinhão como Erasmo, terá na sua corte um bom grupo de 

erasmistas e ele mesmo terá Erasmo como colaborador, a quem vai seguir 

direta ou indiretamente nas suas propostas. Vejamos, então, como é a corte e 

as influências doutrinais sobre Carlos V até os anos de 1530.  

 

A corte erasmista de Carlos V.  

Ilustre y alto mozo,  
a quien el cielo dio tan corta vida,  

que apenas fue sentida,  
fuiste breve gozo  

y ahora luengo llanto de tu España,  
de Flandes y Alemaña,  

Italia y de aquel mundo nuevo y rico,  
con quien cualquier imperio es corto y chico.  

No temas que la muerte  
vaya de tus despojos vitoriosa;  

antes irá medrosa  
de tu espíritu fuerte,  

las ínclitas hazañas que hicieras,  
los triunfos que tuvieras;  

y vio que a no perderte se perdía.  
y ansí el mismo temor le dio osadía. 

 Canción a la muerte de Carlos V - Fray Luis de León 
 



 

48 

 

Mercurino di Gattinara, nasceu em 1465 no Piamonte, dentro duma 

família patrícia. Estuda em Turim, onde se doutora em leis. Já aos vinte e cinco 

anos era um reputado jurisconsulto. Entra na corte de Sabóia como vice-

advogado fiscal em 1488. Servindo à Margarida de Áustria, filha do imperador 

Maximiliano, em 1504 é nomeado Presidente da Corte de Justiça de Borgonha, 

abandonando então a Itália (DANVILLA, 1899: 482). Como homem de 

confiança da família Habsburgo, Gattinara é honrado com o cargo de Grande 

Chanceler da Espanha, segundo oficial da casa do rei, com o ofício de mediar 

com os vassalos. Facultado para presidir as Cortes de Santiago e Coruña em 

1520, teve que lidar com os protestos castelhanos contra a política imperial de 

Carlos V (DANVILLA, 1899: 482-493). É o coordenador da complexa 

campanha de eleição de Carlos como Imperador de Alemanha. A importância 

do Grande Chanceler estriba na decisiva influência sobre Carlos V e sua 

função de ponte entre ele e os pensadores erasmistas.  

Claretta termina su trabajo insertando una Memoria autógrafa de Mercurino de 
Gattinara, que señala punto por punto lo que el Emperador debía hacer en 
Castilla, Flandes, Pamplona, Zaragoza, Barcelona, Génova, Milán, Nápoles, 
Saboya, Monferrato, Casal, Vercelli, donde si iba el Emperador visitaría á todos 
sus parientes y amigos Gattinara, de donde había tomado su título nobiliario 
(…).Los minuciosos detalles de esta singular Memoria, y las reiteradas 
confianzas que se permite respecto del Emperador, prueba evidente son de la 
gran influencia que ejercía en su ánimo, y de la grandísima parte que 
necesariamente tuvo en la dirección de su política. En este punto no puede 
excusarse á Mercurino de Gattinara la responsabilidad que le alcanza como 
inspirador de la dirección política del Imperio desde que Carlos V desembarcó 
en Villaviciosa en 19 de Septiembre de 1517, hasta que en 1529 Gattinara se 
ausentó de España y regresó á Italia, que le había visto nacer (DANVILLA, 
1899: 494).  

 Seria o próprio Erasmo quem o descrevera em uma carta: Gattinara se 

hallaba a la cabeza del grupo de aquellos grandes maestros que había forjado 

Margarita para hacer de ellos los gloriosos servidores de su imperial sobrino 

(BATAILLON, 1949: 104). Bataillon (1949: 104), comenta sobre Mercurino, 

trabajador infatigable, hombre de inteligencia rápida, de palabra incisiva, iba a 

convertirse pocos meses después (…) en el director efectivo de la política de 

Carlos V. 

Para fechar a tríade, o papel de Alfonso de Valdés (1490) na corte: 

(Gattinara) tenía a su lado, entre el personal subalterno de la Cancillería (…): 

Alfonso de Valdés, que comenzaba quizá entonces a concebir por Erasmo una 



 

49 

 

admiración que luego se transformaría en culto y en amistad (BATAILLON, 

1949: 104).  

Também Gattinara admira Erasmo, a quem chama a única tocha das 

boas letras em Germânia, louvando a sua vida de labor consagrada 

inteiramente ao ornamento, ilustração e fé ortodoxa. Para o Grande Chanceler, 

é da mesma forma que as pessoas do bem julgam Erasmo. Bataillon expressa 

bem a decisiva influência de Erasmo em Valdés e Gattinara: Existe uma 

espécie de secreto acordo entre o pensamento de Erasmo acerca da situação 

e certa orientação da política imperial (BATAILLON, 1949: 109).  

Será este o caldo de cultivo político, ideológico e religioso que precederá 

a chegada de Sepúlveda à corte imperial, mas também o ambiente com o qual 

ele vai interagir através de cartas e até apologias e “antapologias”, como se irá 

analisando: César Carlos, o seu Grande Chanceler, e Alfonso de Valdés, como 

autêntico dirigente e homem de confiança de Gattinara, que o promoverá 

meteoricamente. Pairando sobre todos eles, a grande figura de Erasmo de 

Rotterdam.  

Bataillon (1949: 154), reafirma a relação forte entre Erasmo e a corte de 

Carlos: El Emperador había escrito a su tía, la archiduquesa Margarita, para 

ordenar el pago de la pensión de Erasmo. Este tenía la seguridad de la 

benevolencia de personajes importantes, como el canciller Gattinara.  

Erasmo defende a manutenção da unidade política do Império, apesar 

da diferença de atitude dos diversos estados perante a reforma luterana. Daí a 

importância que Gattinara e Carlos V conferem à convocação urgente de um 

concílio que, estendendo a mão aos luteranos, evite o cisma na Igreja e 

Império.  

Naquele momento, surgiam na Espanha poderosas vozes de clérigos e, 

sobretudo, de ordens monásticas que não deixavam de aproveitar ocasião de 

hostilizar Erasmo – e erasmistas -, defendendo posições extremas e invocando 

a guerra santa contra os luteranos. Enquanto isso, o Conselho de Castela 

publica ainda em 1521 uma proibição de que ninguna persona venda ni tenga 

ni lea ni predique los libros deste hereje ni trate de sus errores ni herejías 



 

50 

 

pública ni secretamente (BATAILLON, 1949: 109-110). Valdés avalia taxativo: 

la tragedia suscitada entre nosotros por la desvergüenza de los frailes 

(BATAILLON, 1949: 236).  

Depois da Dieta de Worms (1521), Lutero já se havia firmado e 

confrontado definitivamente com as teses papais ou qualquer concílio, sendo 

então declarado herege. No entanto, Erasmo continua com sua reivindicação 

do “evangelismo apesar de tudo”, na busca de afirmar o “terceiro partido”. 

Como eco erasmista, a carta de Valdés, que transparece o pensamento de 

Gattinara: Es imposible imaginar hasta donde se extenderá la presente 

calamidad, si la prudencia y la piedad del Papa o la feliz fortuna de nuestro 

Emperador no ponen remedio a estos males con un concilio general. 

(BATAILLON, 1949: 112). 

Nomeado já secretário de cartas latinas, Valdés, descreve uma velada 

antecipação do conflito: esta plaga se podría vencer, para el mayor bien de la 

cristiandad, si el Papa no diera tantas largas para el concilio general, si pusiera 

la salvación de todos por encima de sus intereses particulares (BATAILLON, 

1949: 112).  O elo aparentemente mais frágil da corrente destes três ilustres, 

Valdés se revelará o pivô sobre o qual funcionariam os dois elementos de 

prestígio: Erasmo, inspirador quase místico do secretário e de Gattinara, como 

gibelino italiano mais próximo do realismo político.  

Será ele que influenciará Valdés sobre a ideia de monarquia universal 

efetiva, em cumprimento da promessa evangélica: “Fiet unum ovile et unus 

pastor” (MARAVALL, 1999: 139). Gattinara tinha dirigido uma memória ao 

imperador em 1519, na qual lhe refere a preeminência de Carlos sobre reis e 

príncipes, a origem carolíngia do seu poder, seu papel providencial. Desse 

modo, através da doutrina da “traslatio imperii”, enlaça à legitimidade o império 

romano antigo com a tradição do Sacro Império Romano-Germânico, não longe 

do ideal de Monarquia Universal de Ulzurrum (MARAVALL, 1949: 67).  

Este ideal se aproxima da concepção de Monarca do Mundo de Dante, 

cujo livro gibelino, condenado no índex inquisitorial, Monarquia, Valdés e 

Gattinara pedem para traduzir a Erasmo em 1527 (MARAVALL, 1949: 138). O 



 

51 

 

sábio de Rotterdam não responde. Não era uma data pacífica, depois do 

“sacco di Roma”. Alem disso, parece que Erasmo não era precisamente um 

decidido defensor da solução imperial como o eram Valdés e Gattinara.  

Com o último sustentáculo do tripé (Erasmo), Valdés coincidiria sob o 

ideal do papel reformador do evangelismo cristão que o Império de Carlos V 

poderia levar à Igreja, na procura do sonho palingenésico, com traços 

notadamente mais espiritualistas que o Chanceler (MARAVALL, 1949: 139).  

Quais são os fundamentos dessa utopia erasmista? O que o homem 

busca é a paz e a concórdia, mas ela implica a discórdia, como acontece no 

sistema agostiniano do bem e o mal. A discórdia, que não tem freio na 

sociedade contemporânea, é contrária às leis divina (ética) e natural (razão) 

(SANTAMARÍA, 2007: 42-46). Assim, para fundamentar estes princípios, 

Erasmo utiliza elementos estóicos, entre os quais a natureza (phisis) cumpre 

papel primordial. Nisto, como se verá, coincide com Sepúlveda.  

Como o mais grave caso de discórdia, a guerra constitui ainda uma 

violação da natureza (lei natural) e, consequentemente, da razão. Erasmo 

lança as proclamas mais apaixonadas contra essa praga, especialmente em 

alguns dos primeiros livros, Dulce bellum inexpertis, Institutio Principis e 

Querela pacis: os males da guerra sempre superam os benefícios, deflagram 

uma espiral de crimes.  

Na realidade sempre existem justificativas para a guerra, quando na 

realidade o que predomina é a sede de poder, quem não acha ser justa a 

causa própria? O bom príncipe cristão deve sempre ver com receio toda 

guerra, sem importar quanto justa ela seja, já que a guerra para proteger os 

inocentes é um mito, porque estes são precisamente os que sofrem mais 

cruelmente o açoite da guerra. (SANTAMARÍA, 2007: 46-51).  

Como terminar com a guerra? Na visão de Erasmo, voltando a uma 

mítica idade de ouro isenta da discórdia presente, que se pode alcançar 

através da razão natural do homem e da fé de Cristo em direção à paz. A 

guerra não apenas é um obstáculo à perfeição utópica; ela é realizada pela 

soldadesca mercenária: 



 

52 

 

¿Cómo pedirles a estos monstruos disfrazados de hombres, esos impíos 
discípulos del diablo, que no trastoquen la pulcritud que es la vida en esa 
lóbrega hediondez que es la muerte? Esos bellacos que eternamente y sin 
esperanza de redención encarnan todo lo que de malo tiene el hombre son 
precisamente el origen de los males de la guerra (ERASMO apud 
SANTAMARÍA,  2007: 60).  

 

Até aqui, existe considerável identidade entre o exposto por Erasmo e o 

manifestado pelo jovem luterano Leopoldo, antagonista de Democrates nos 

dois diálogos latinos, justificativos da guerra escritos por Sepúlveda. Leopoldo 

encarna a oposição total à guerra de muitos jovens nobres espanhóis, 

rebatidos por Democrates Primus e Democrates Alter. E a coincidência é tripla: 

dá-se também com as teses anabaptistas e irenistas de Menno Simons. 

Esta tendência, sem duvidar, pretere absolutamente César em favor de 

Deus. Isso supõe em períodos de guerra negar toda ajuda ou colaboração ao 

poder terreno. Tal princípio levado até as últimas consequencias implica 

mesmo em tempos de paz a não aceitação de cargos públicos: afastamento da 

sociedade cível. Menno Simons apela à obediência da Palavra Revelada nas 

escrituras. Baseia-se necessariamente no exame e interpretação individual da 

Bíblia. Como consequência, a Igreja se vê substituída pela assembléia 

(SANTAMARÍA, 1988: 161).  

Consequências lógicas que são rejeitadas em bloco, não apenas pelo 

autor do Democrates Primus, como se verá no capítulo “O agostinismo político 

de Sepúlveda”, mas pelos escritos posteriores de Erasmo e pelo próprio Lutero. 

Não se pode esquecer o papel fundamental que na Reforma tiveram os 

príncipes alemães e o temor pelas revoltas populares do outrora frei 

agostiniano Lutero. Este admite teoricamente a livre interpretação da palavra 

divina, mas conduz os seus seguidores à guerra através do que vai se chamar 

os três passos, plenamente agostiniano/tomistas.  

No primeiro passo, depois de se condenar absolutamente a guerra, 

admite-se como legítima a defesa (e primeira causa justificativa de Santo 

Agostinho da guerra) e resistência ao mal demoníaco que supõe o turco neste 

caso:  



 

53 

 

De lo dicho cada cual puede orientar y asegurar su conciencia, si se le exige 
luchar contra los turcos, cómo debe pensar y conducirse. Es decir: no debe 
abrigar dudas de que quien combate a los turcos – si éstos empiezan la guerra 
– está peleando contra los enemigos de Dios y los detractores de Cristo y, en 
efecto, contra el propio diablo. De manera, pues, que cuando mata a un turco 
no debe preocuparse de que ha derramado sangre inocente o ha matado a un 
cristiano, sino que ciertamente ha matado a un enemigo de Dios y detractor de 
Cristo. Dios mismo, en el escrito de Daniel, lo ha condenado al infierno como 
adversario de Dios y de sus santos. En el ejército turco no puede haber ningún 
cristiano, ni adepto a Dios, a no ser uno que niegue y se convierta así también 
en adversario de Dios y de sus santos, sino que todos pertenecen al diablo y 
están poseídos por él, como lo están su señor Mahoma y el propio emperador 
turco (LUTERO apud PATIÑO,  2007: 191. Grifos nossos). 

 Observe-se a sutil menção ao “imperador” (turco). Prepara-se, neste 

segundo passo, o terreno argumentativo para a ampliação do conceito de 

guerra. Não apenas o turco, mas os servidores do Diabo deverão combater-se: 

El papa y el turco constituyen al alimón el anticristo, porque la persona está 
formada de cuerpo y alma. El espíritu del anticristo es el papa, su cuerpo el 
turco, puesto que éste devasta corporalmente a la Iglesia y aquél lo hace 
espiritualmente. Los dos, sin embargo, pertenecen a un mismo señor, el diablo, 
al ser el papa un mentiroso y el turco un homicida (LUTERO apud PATIÑO,  
2007: 190). 

 O terceiro passo está plantado. Não se peleja como cristão, mas sob 

obediência ao príncipe cristão, princípio que Sepúlveda desenvolverá através 

da separação entre vita ativa e vita contemplativa. Mas Lutero encontra 

também uma construção deste terceiro momento, a obediência ao príncipe: 

Por esa razón, aconsejé empeñosamente en mi libro anterior (…) que no se 
emprendiese la guerra contra los turcos bajo nombre cristiano, ni se hiciese la 
guerra contra él como enemigo de los cristianos (…).Por el contrario, he 
aconsejado y todavía aconsejo que cada cual se esfuerce por ser cristiano, 
estando dispuesto y listo para sufrir por parte del turco o de cualquiera. Pero no 
debes pelear como cristiano, o bajo ese nombre, sino dejar que guerreen los 
soberanos temporales. Bajo su bandera has de ir a la guerra, como súbdito 
temporal, según el cuerpo, por haber jurado obediencia a tu príncipe con 
cuerpo y bienes (LUTERO apud PATIÑO,  2007: 191-2. grifos nossos). 

Como cláusula de fechamento do sistema, e parte do terceiro passo, a 

preservação da consciência, basal no sistema luterano – e ainda mais no 

calvinista – surge à providência divina por meio do instrumento que a ação do 

príncipe terreno, apoiado também na terceira causa agostiniana de justificação 

da guerra: a imposição do castigo a quem cometera a ofensa:  

Así, pues podrás seguir con buena conciencia, y podrás ser un hombre valiente 
e intrépido, ya que este corazón y ánimo darán sin duda más fuerza a tu cuerpo 
y cabalgadura. Porque estarás seguro que vas a la guerra y luchas en 
obediencia a tu soberano y por orden de Dios, el cual te ha impuesto este 



 

54 

 

servicio militar y quiere que lo cumplas. Así tampoco debes preocuparte n 
temer que derramarás sangre inocente en el ejército turco, pues aquí oyes que 
están condenados a muerte e infierno por parte de Dios como enemigos suyos. 
Y Él te ordena, por medio de tu soberano, a ejecutar esta condena contra el 
turco, por le cual tu brazo y dardo se llaman y son brazo y dardo de Dios, de 
modo que eres verdugo de Dios, el altísimo señor, contra su gran enemigo 
condenado, ¿cómo podrás tener muerte más digna, si por lo demás eres un 
cristiano? (LUTERO apud PATIÑO,  2007: 192. Grifos nossos). 

Embora Patiño Palafox (2007:192) restrinja o conceito luterano ao de 

guerra defensiva contra os infiéis, implicitamente, a introdução da ideia de 

obediência ao príncipe, que é instrumento da Providencia Divina, leva de novo 

o problema e “solução” da guerra ao campo agostiniano. Ecos de jihad 

ressoam na cita luterana quando se refere a alcançar uma morte digna na 

guerra como algoz de Deus/Alá. Las Casas vai chamar, na sua apologia, 

maometano a Sepúlveda, o mais explícito agostiniano dos três, como se verá.  

O que interessa destacar aqui é que Erasmo vai seguir idênticos três 

passos, o que se desprende da sua obra completa, tal qual Sepúlveda, como 

se verá. Erasmo, ao contrário dos anabaptistas, aceita a existência do Estado. 

No sistema erasmista, o príncipe cristão é a encarnação do Estado, já que 

estão unidos por um laço tão íntimo (Santamaría o chama de laço “quase 

maquiavélico”). Não será então o Estado, mas o príncipe o que estudará 

Erasmo. A solução para a humanidade está na saída da ignorância: a 

instrução. Conforme o aristocratismo erasmista, apenas um será instruído, 

através do seu “relox principis”, o Institutio principis christiani. Esse deverá 

evitar a guerra por todos os meios (nisso não difere de todos os demais 

teóricos da guerra justa, incluído Santo Agostinho) embora ele aceite 

circunstâncias, já que o príncipe tem direitos (SANTAMARÍA,  2007: 42-53). 

O sistema de legitimação da guerra que segue Erasmo, numa obra de 

maturidade, a Utilissima consultatio de bello Turcis inferendo (1530), será 

paralelo a já vista em Lutero e a de Sepúlveda, na sua Coortatio ad Carolum V 

(Bolonha, 1529). Primeiro, descreve-se a crueldade dos turcos, cujas vitórias 

devem-se mais aos vícios dos cristãos que às virtudes dos infiéis (mais uma 

vez, Deus ex machina trabalhando). O “outro” demoníaco deve ser combatido.  



 

55 

 

No segundo passo, os cristãos devem fenecer pelos seus pecados em 

mãos dos turcos. Pode um cristão fazer a guerra? Seria absurdo proibir a 

guerra justa. Os cristãos podem e devem lutar.  

Terceiro passo: podem lutar os cristãos com outros cristãos? Se se tira o 

direito de fazer a guerra, também se exclui o dos magistrados de castigar os 

delinqüentes. E isto seria absurdo porque seria introduzida a justiça pela 

própria mão. Assim surge o conceito de guerra: um castigo de muitos contra 

muitos, quando não existe outro remédio a mão para coibir a maldade. 

(SANTAMARÍA, 2007: 52-55). Já em 1515, nos Adagia, Erasmo compreende a 

guerra como consequência da aceitação do Estado:  

Una vez que has concedido gobierno imperial, concedes también el negocio de 
recaudar dinero, la fuerza armada, espías, caballos, mulas, trompetas, la 
guerra, la carnicería, los triunfos, insurrecciones, tratados, batallas; en fin, todo 
aquello sin lo cual es imposible manejarlos negocios del Imperium 
(SANTAMARÍA, 2007: 55).  

Erasmo, como Lutero e Sepúlveda, tem um forte sentimento de terror 

pelas insurreições, até mesmo porque os movimentos religiosos renovadores 

historicamente sempre foram válvula de escape do descontento popular. É por 

isso que Erasmo não apenas admite na Utilíssima a teoria agostinista/tomista 

clássica da guerra justa (auctoritas principis, justa causa and recta intentio), 

mas a enfatiza: os reis têm a espada para aterrorizar aos malvados e honrar os 

bons. Assim mesmo: Despojar aos príncipes e magistrados da espada cível 

supõe subverter a estabilidade da República e colocar a disposição e sujeição 

dos malfeitores a vida e fortuna dos cidadãos (SANTAMARÍA, 2007: 56-7). 

Embora Erasmo tivesse influído enormemente nos territórios do Império 

através dos seus livros, maciçamente importados, serão os erasmistas os que 

influirão decisivamente não apenas na península, mas também no Novo 

Mundo. O principal deles é unanimemente considerado Alfonso de Valdés, o 

secretário de cartas latinas a serviço de Gattinara. Como homem que vai 

acumulando a confiança do Grande Chanceler, Valdés se inicia como simples 

escrivão, apenas um aprendiz de humanista que dificilmente pudera ter uma 

conversação em latim com um grande da Corte. Aprendiz de latim com Pedro 

Mártir de Angleria, Valdés escala o cursus honorum da corte até chegar a 



 

56 

 

secretário de cartas latinas, e influente cortesão de Carlos V (BATAILLON, 

1949: 104). 

Alfonso de Valdés percorre um itinerário ideológico paralelo ao de seu 

grande mestre Erasmo enquanto que, como homem de Gattinara, vai 

ganhando em experiência e importância políticas na corte cesárea.  

Em sua obra de maturidade, Diálogo de Mercurio y Carón (1528), Valdés 

exprime seu ideário. Inicia o diálogo de Mercúrio com as almas que irão passar 

o rio Leteo na barca de Caronte, barqueiro do inferno. Através da série de 

personagens, vai mostrando um panorama da sociedade e dos costumes da 

época, mediante paradigmas próximos das alegorias medievais, mas com uma 

intenção já renascentista. Bispo e cardeal são testemunhas da ruína do seu 

governo espiritual. Conselheiros e reis mostram ser exemplo de tirania e 

covardia, enquanto os secretários são cúmplices. Critica moral similar à 

erasmista, explica como todos eles vão ao inferno, embora muitos tenham se 

aplicado na religiosidade externa sem realizar as obras que a moral evangélica 

exige (SANTAMARÍA, 1988: 49-52).  

Antecipa-se, assim, algo da concepção valdesiana de sociedade e de 

política, sempre orientadas pela religião, que neste caso será renovada, 

espiritualizada e interiorizada, não diferindo muito do luteranismo e calvinismo 

triunfantes no norte da Europa, com os quais Valdés jamais negara diálogo. 

Mostra Mercúrio para a alma que ela vai se condenar, sem que ela entenda: 

Cata que yo era cristiano y recibí siendo niño el bautismo y después la 
confirmación. Confesábame y comulgábame tres o cuatro veces en el año. 
Guardaba todas las fiestas, ayunaba todos los días que manda la iglesia y aun 
otros muchos por mi devoción y las vigilias de nuestra señora a pan y agua. 
Oía cada día mi misa y hacía decir muchas a mi costa. Rezaba ordinariamente 
las horas canónicas y otras muchas devociones, fui muchas veces en romería, 
y tuve muchas novenas en casas de gran devoción. Rezaba en las cuentas que 
bendijo el Papa Adriano. Daba limosnas a pobres, casé muchas huérfanas, 
edifiqué tres monasterios e hice infinitas otras buenas obras. Allende de esto, 
tomé una bula del Papa en que me absolvía a culpa y a pena in articulo mortis. 
Traía siempre un hábito de la merced. Al tiempo de mi muerte tomé una 
candela en la mano de las del Papa Adriano. Enterreme en hábito de San 
Francisco, allende de infinitas mandas pías que en mi testamento dejé. ¿Y que 
con todo esto haya yo ahora de venir al infierno? (VALDÉS, 1528: 14). 

 Denuncia do beatismo hipócrita que lembra a Relíquia de Eça de 

Queiroz, com intencionalidades diametralmente opostas: o que se pretende é 



 

57 

 

aprofundar no espiritual a autêntica fé desprovida de falsas vestes. Somente as 

boas obras e a fé autêntica salvam.  

Mas a sociedade como um todo está corrompida – daí o caráter 

alegórico das personagens que desfilam no diálogo – e só um homem 

providencial, o príncipe verdadeiramente cristão, mais perfeito do que o homem 

comum, poderá reformar essa sociedade imersa na ignorância, motivo último 

dessa decadência. Esse príncipe recebe nome na obra: Carlos V.  

O imperativo pedagógico será parte fundamental na ideologia de Valdés: 

uma permanente e intransigente educação do príncipe será a mola de 

transformação, com a qual colaborará o Diálogo de Mercurio y Carón como 

relox principis espelho da Institutio Principis erasmista. Carlos V, como o bom 

rei Polidoro do Diálogo, deve aprender a governar e instruir o príncipe 

sucessor.  

Polidoro que fora formado para se ocupar nas guerras de conquistas, 

enquanto seus ministros desgovernavam o reino, recebe um servente 

misterioso que lhe compele a deixar de ser senhor para ser pastor, pois o 

senhor das ovelhas é Deus. O bom rei/pastor expulsa então aduladores e 

parasitas da corte e ensina artes mecânicas aos filhos dos cortesãos. Controle 

das leis e dos advogados e, sobretudo,  

Polidoro aparta dos seus cargos os bispos indignos. Valdés, desta 

forma, afasta-se da teoria das duas espadas, concentrando o poder 

eclesiástico também nas mãos do Imperador. A sociedade se converte numa 

autêntica unidade evangélica e mística que une a paz e o bom governo 

(SANTAMARÍA, 1988: 54-9).  

Santamaría (1988: 57), descreve o Império que Valdés defende de forma 

paralelística ao principado de Maquiavel. Ambos são diplomatas profissionais 

que escrevem em língua vernácula. Os dois compartilham uma visão 

desesperançada do homem como ser corrompido pela sociedade e vêem 

necessidade do controle total do reino por parte do príncipe, inclusive do 

aparelho eclesiástico. A única diferença é que Maquiavel não acredita na 

mudança do homem como ser corrupto, dentro de uma história cíclica, 



 

58 

 

enquanto Valdés pensa num príncipe quase messiânico, dentro de uma história 

com gênese e apocalipse, embora reconheça a importância da sua formação.  

Maravall (1999: 146), define este império como despotismo espiritualista, 

dirigido por um príncipe cujo poder não tem limite institucional. Há uma total 

confusão entre o plano religioso e o político. Um príncipe que renuncia às 

conquistas e prefere uma paz injusta à guerra justa.  

Como ironia do destino (e da teoria da guerra justa), será Valdés, como 

secretário de Carlos V, quem terá a missão de elaborar a justificativa do sacco 

di Roma pelas tropas imperiais no seu Diálogo de las cosas ocurridas en Roma 

(1527). A proposta de Erasmo para a resolução do novo cisma luterano, como 

se viu, é a de um Concílio ecumênico para tentar reunificar a Igreja. Clemente 

VII não só não atende as petições repetidas de Carlos V como participa da Liga 

de Cognac, com Veneza e França, para enfrentar a hegemonia imperial.  

Dificilmente se verão críticas mais aguçadas à cúria que as provenientes 

de Valdés13, mais erasmista que Erasmo, como o definira Sepúlveda, convicto 

de que a solução para o cisma é assegurar definitivamente a hegemonia do 

imperador, assim como a reforma da cúria passavam pela intervenção sobre o 

Papado. Mas, como justificar uma intervenção das tropas imperiais contra o 

Vicário de Deus por parte de um humanista católico que representa o 

Imperador do Sacro Império Romano Germânico?  

Mais uma vez, os postulados agostinianos clássicos ao resgate: Carlos 

V apenas se defende da injusta ofensiva do Papa, aliado de Francisco I da 

França, homem que não cumpre a palavra empenhada do Tratado de Madri. O 

motivo alegado do saqueio de Roma foi - mais uma vez Santo Agostinho salva 

as consciências - a Providência Divina. Deus ex maquina frustra a boa vontade 

                                                           
13

 Joseph V. Ricapito e uma corrente crescente da crítica literária atribuem o romance picaresco Lazarillo 

de Tormes a Valdés não apenas pelo estilo literário, mas, sobretudo pelas acérrimas críticas ao clero, o 

que se vê na distribuição dos amos que vai tendo Lázaro: um cego mendicante que utiliza em vão o 

nome de Deus, um clérigo corrupto, um escudeiro fidalgo parasita, um frade hipócrita, um vendedor de 

bulas que inventa milagres, um capelão e finalmente casa com a concubina de um padre, forma de subir 

na escala social. (Anônimo: Lazarillo de Tormes. (Ed. Joseph V. Ricapito). Madrid: Cátedra, 1980). 



 

59 

 

do Imperador. Nem Carlos nem Hugo de Moncada, nem o condestável de 

Bourbon autorizaram o sacco.  

Haviam-se enviado núncios e esperado pacientemente a reconvenção 

de Clemente VII, mas Deus, e os mercenários sem soldada atrasada há vários 

meses, tomaram outra atitude, um castigo aos pecados de Roma: 

Antes os digo de verdad que en viniendo a sus manos la capitulación dessa 
tregua, aunque las condiciones della eran injustas y contra la honra y 
reputación del Emperador, luego su Majestad…la ratificó y aprobó, mostrando 
quánto desseava la amistad del Papa y estar en conformidad con él, pues 
quería más aceptar condiciones de concordia injusta que seguir la justa 
venganza que tenía en las manos. Más por permissión de Dios, que tenía 
determinado de castigar sus ministros, la capitulación tardó tanto en llegar acá 
y la ratificación en ir allá, que antes que allegase estava ya hecho lo que se 
hizo en Roma (VALDÉS, 1527: 114).  

 

 Considerando os humanistas teóricos analisados até agora, pode-se 

concluir que todos eles defendem um imperador ou príncipe hegemônico que 

leve adiante as mudanças necessárias no corrompido clero para melhora da 

sociedade, eliminando a justificativa luterana para o cisma religioso e imperial 

mediante a concentração de poderes na mão de um imperador cristão 

exemplar e forte.  

 Todos condenam de forma unânime as guerras de conquista, negando a 

legitimidade da guerra, embora coincidamos com Fernández-Santamaría e 

Maravall na ideia de que carecem de uma cláusula de fechamento do sistema, 

que lhes obriga continuamente a se servirem de constructos políticos e 

teológico-filosóficos agostinianos sobre a guerra justa, especialmente quando 

confrontados com outras civilizações, neste caso os turcos. 

 Revela-se a importância da relação da teoria da guerra justa com a 

teoria do estado espelhada nos relox principis humanistas para explicar e 

fundamentar o que intuitivamente se percebia: a constituição de um novo 

sistema mundo. Também se vê a insuficiência deste aparelho ideológico para 

justificar a conquista e domínio imperiais sobre o Novo Mundo. Sepúlveda será 

quem tenta erguer esse artefato teórico, como se tentará expor.  



 

60 

 

 Resta escrever o posfácio da corte erasmista de Carlos V, que fenece na 

Itália, precisamente onde nasce a nova fase da corte imperial. Em 1528, Carlos 

resolve se trasladar para Itália para fazer a guerra aos franceses, e impor a paz 

imperial. Para tal, era necessária uma sensacional reconciliação com o papa e 

a convocação com ele do Concílio que acabasse com o cisma (BATAILLON, 

1949: 404). 

 Clemente VII e Carlos V precisam um do outro. Em 1529, firma-se a paz 

de Cambrai com a França. Carlos desembarca em Genova, a verdadeira 

capital econômica do Império, como se verá no próximo capítulo, para ser 

coroado imperador em Bolonha. Gattinara é nomeado, ao dia seguinte, cardeal; 

apenas um ano depois do sacco di Roma. Irônica recompensa para este 

gibelino incansável, e claro sinal do declínio do partido de Erasmo, que sempre 

rejeitara o capelo de cardeal. Inicia-se, assim, o período ítalo-germânico da 

corte de Carlos (BATAILLON, 1949: 404-8). O Grande Chanceler se retira 

(DANVILA, 1899: 493):  

Lo que más naturalmente se deduce es que el cansancio de los negocios, las 
enemistades que de continuo rodean á los hombres públicos, y la actitud poco 
lisonjera del Consejo y de Juan Manuel, que ya comenzaba a contrabalancear 
la influencia extranjera en el ánimo del. Emperador, según se desprende de la 
correspondencia de los Embajadores venecianos, y de lo que Soardino escribía 
en 1527, iban labrando en Gattinara el desencanto de los grandes desengaños, 
y el convencimiento de que su misión en España había terminado. 

 Seguindo o melancólico relato de Bataillon (1949), o tempo começara 

uma obra que a Inquisição aperfeiçoa fatalmente, a extinção da influência 

erasmista – e mesmo de alguns erasmistas – no mundo de Carlos. Gattinara 

morre de disenteria em 1529. Valdés será beneficiário e testamenteiro de 

Gattinara.  

 Alfonso de Valdés tenta sua derradeira aproximação com os luteranos 

na Dieta de Augsburgo, em 1530. A intenção do Imperador era conseguir uma 

unidade pelo menos temporária na defesa de Viena contra o Turco. Valdés 

conversa com o representante dos luteranos, Melanchthon, entendendo que as 

divergências são mais rituais que nos artigos de fé. Há um bom clima privado 

que não se confirma em público: Melanchthon apresenta a Confissão de 

Augsburgo com os postulados da Reforma, inaceitável para os imperiais 

(BATAILLON, 1949: 412-4).  



 

61 

 

Alfonso falece na Viena cercada pelos turcos e imperiais, em 1532. O 

seu irmão Juan de Valdés, processado pelo Santo Ofício na Espanha, não 

voltará mais. É definitivamente o fim de uma época (BATAILLON, 1949: 429-

30). 

Indagar, nas raízes italianas, sobre o pensamento de Sepúlveda 

explicará em grande parte o particularismo deste em relação aos outros 

humanistas espanhóis já esboçados. Pensamento filosófico/teológico e 

experiência cortesã italiana que conformam e explicam o ideário do 

poçoalbense, como se verá no seguinte capítulo. 

 

 

 

 

 

 

 

2.2. BASES DO PENSAMENTO DE SEPÚLVEDA 

O Império de Carlos V na Itália de Sepúlveda 

 Madre, yo al oro me humillo,  
él es mi amante y mi amado,  

pues de puro enamorado  
anda continuo amarillo.  

que pues doblón o sencillo  
hace todo cuanto quiero,  

Poderoso caballero  
es don Dinero.  

Nace en las Indias honrado,  
donde el mundo le acompaña;  

viene a morir en España,  
y es en Génova enterrado.  

Y pues quien le trae al lado  
es hermoso, aunque sea fiero,  

Poderoso caballero  
es don Dinero.  

Francisco de Quevedo. 
 

Quando Carlos V desembarca em Genova para ser coroado Imperador 

em Bolonha, Sepúlveda e Zúñiga são os núncios de Clemente VII que recebem 

e introduzem ao séquito imperial na corte papal, para eles desconhecida. Ginés 



 

62 

 

profere o discurso Coortatio ad Carolum V, sobre a conveniência da guerra 

contra o Turco, antes mesmo de publicado a Consultatio de Bello Turcico de 

Erasmo, enfatizando a compatibilidade de ser bom cristão e tomar as armas 

contra os infiéis. A corte se depara um ambiente intelectual sob influência do 

aristotelismo paduano mais próximo da escolástica que da philosofia Christi de 

Erasmo, considerado apenas um humanista mais na Itália (BATAILLON, 1949: 

405-8). 

Erasmo cita a Sepúlveda no Ciceronianus dentre os poucos filósofos 

ibéricos, confundido ele com um jovem português. Pouca importância deu a 

esse fato Ginés, que como estudante na Itália, sofre lá um processo de 

assimilação espiritual. Reimpresso na Espanha, antes de ser conhecido na 

Itália, no Ciceronianus, Erasmo julga superficial o humanismo italiano 

(BATAILLON, 1949: 407-8). De fato, Sepúlveda Ginés, publica em Paris em 

1532 a Antapologia do Príncipe Pio, como resposta à Apologia contra as 

rapsódias caluniosas de Alberto Pio, o qual, na sua velhice, encontrando-se em 

artigo de morte e sendo inepto para esta tarefa, mais de que nenhuma outra, 

foi subornado por homens mal inspirados de Erasmo, já que o Príncipe Pio, 

falecido, não podia responder. 

Sepúlveda, além de advogar pelo bom nome do defunto, Príncipe de 

Carpi, na Antapologia do Príncipe Pio, defende a superioridade dos humanistas 

italianos que está em jogo, com espírito de corpo, e particularmente mostra os 

perigos que corre Erasmo, com seus escritos sarcásticos. Critica a atitude 

erasmista, que abre espaço para a revolta luterana, devido às ironias sobre 

frades e freiras, assim como, o questionamento à autoridade papal com as 

brincadeiras sobre bulas e decretais. Prossegue assim Sepúlveda, a polêmica 

do seu amigo Alberto Pio, que durante seis anos foi a mais desgastante para a 

imagem de Erasmo (SÁNCHEZ apud SEPÚLVEDA, 2000: 23,44). Bataillon 

(1949: 423), pouco suspeito de “antierasmista” da justa medida do livro de 

Sepúlveda: 

El libro de Sepúlveda es ciertamente, como pretende serlo, una defensa del 
príncipe de Carpi, y no una diatriba en contra de Erasmo. Se trata a este con 
respeto, y casi se diría que con condescendencia. El humanista andaluz 
adopta, en efecto, una posición de árbitro imparcial entre Erasmo y sus 



 

63 

 

denigradores italianos. Erasmo, al escoger a Alberto Pío como víctima, parece 
haber olvidado que Italia no “erasmiza” con el mismo celo que los países del 
Norte o que la generalidad de España. Alberto Pío es un representante, entre 
muchos otros, de cierto antierasmismo italiano contra el cual Sepúlveda afirma 
haber roto muchas lanzas. Nuestro español italianizado está habituado a oír 
decir que Erasmo es ajeno a la filosofía, que no se interesa en las cuestiones 
de física (…) En teología se le considera poco seguro. En materia literaria se le 
concede amplitud de lecturas, vivacidad, fecundidad, pero se le reprocha que 
muy raras veces se levanta por encima del estilo familiar, que le faltan 
elocuencia y gravedad ciceronianas (…). Sepúlveda, que ha protestado 
muchas veces contra este desprecio injustificado protesta ahora contra el 
tratamiento injusto infligido por Erasmo al Príncipe de Carpi.  

Epístolas se sucedem, até que Valdés, como amigo comum pede a 

ambos encerrar a discórdia. O próprio Sepúlveda manifesta a Valdés a 

admiração pelo saber do Batavo, e se escusa por ter que defender o bom 

nome do amigo de Carpi falecido. Posteriormente se intercambiam repetidas 

cartas sobre interpretações do grego de trechos da Bíblia (LOSADA, 1949: 

147). A boa relação a descreve Losada (1949: 74-81) ao detalhe. Por que 

enfatizar nesse ponto sobre a italianidade e humanismo de Sepúlveda? Porque 

nem todos os autores pesquisados atribuem esta característica ao 

poçoalbense, pelo contrário dentre os espanhóis a maioria lhe atribui 

caracteres patrióticos, que deduzem de epistolas e da própria obra 

sepulvedana. Seguir-se-á o juízo de Bataillon (1949: 408): Sepúlveda não 

renuncia a sua identidade hispânica, mas se sente romano por direito de 

nascimento. 

Quando as tropas imperiais invadem Roma, Sepúlveda se refugia com a 

corte papal no Castelo de Santo Ângelo como qualquer outro italiano. A obra 

da qual se sente mais orgulhoso, as traduções diretamente do grego de 

Aristóteles, são financiadas pelos príncipes italianos, protetores e amigos de 

Ginés. Solana Pujalte (1991 e 1999) e Coroleu (1993 e 1996) entre outros, têm 

destacado o caráter ciceroniano e perfeccionista do latim de Sepúlveda, 

característica netamente italiana. O pensamento de Sepúlveda é italiano. 

A italianidade de Sepúlveda, ser um tradutor de grego não só de 

Aristóteles, mas da Bíblia e pertencer ao círculo humanista (que inclui ter 

correspondência com Erasmo), serão fatos a considerar a partir da morte de 

Gattinara e Valdés e da estância de Carlos V fora de Espanha. Sepúlveda vira 

uma rara avis, um estranho no ninho, ainda que este esteja bem situado, na 



 

64 

 

corte imperial da Espanha. Talvez por isso, Sepúlveda pede repetidas 

dispensas da corte, para se refugiar na sua quinta em Pozoblanco durante 

longas épocas, como descreve exaustivamente Losada (1949), através das 

epístolas e documentos da corte imperial guardados no Castelo de Simancas.  

Há um crescente poder do clero e especialmente das ordens 

monásticas, destacadamente dos dominicanos, guardiões da fé e gestores da 

Santa Inquisição na Espanha a partir de 1530. Também destacados 

dominicanos são doutores das Universidades de Salamanca e Alcalá, como 

Francisco de Vitória. Depois do sacco de Roma e da Dieta de Augsburgo, as 

posições vão se acirrando, primeiro na perseguição de conversos e mouriscos, 

depois abertamente contra erasmistas considerados hereges luteranos, a 

perseguição termina se estendendo a humanistas tradutores de grego como o 

próprio Frei Luis de Leão, processo que se radicalizará durante e depois do 

concílio de Trento (1545-1563), como resposta não apenas a Reforma de 

Lutero e Calvino, mas a qualquer abertura: proíbe-se a livre interpretação da 

Bíblia e, por conseguinte as traduções não são bem quistas. Sabe-se que Páez 

de Castro duvida do equilíbrio de Sepúlveda: en lo del doctor Sepúlveda no sé 

qué me diga sino que le tengo por hombre non sani capitis, que ni en sus 

cartas ni en su diálogo sabe lo que dize por falta de principios (BATAILLON, 

1949: 633). 

Bataillon (1949: 633), afirma que nenhum erasmista espanhol atacara as 

teses do Democrates Alter de Sepúlveda. Terá isto que ver com uma aceitação 

tácita das teses de Sepúlveda da guerra justa contra os índios ou com um 

clima de crescente temor causado pela Inquisição? 

O que parece ser unanimidade é que a coroação imperial em Bolonha e 

estabelecimento da corte de Carlos em Itália e Alemanha coincidiram com uma 

crise do humanismo como corrente, tal e como descrevêramos. Burckhardt 

(1991: 200) é muito ilustrativo: 

Depois de que, desde o princípio do s. XIV, várias e brilhantes gerações de 
poetas-filólogos haviam impregnado a Itália e o mundo com seu culto à 
Antiguidade, determinado em sua essência a cultura e a educação, amiúde 
tomado a dianteira nas questões referentes ao Estado e reproduzindo o melhor 
possível a literatura antiga, toda a sua classe mergulhou num puro e 



 

65 

 

generalizado descrédito ao longo do s. XVI – a um tempo que não se desejava 
absolutamente prescindir por completo das suas lições e do seu saber. 
Continua-se ainda a falar, escrever e compor poemas a maneira que eles o 
faziam, mas, pessoalmente ninguém mais quer pertencer a sua classe. Em 
meio às duas principais acusações de que eram alvo – a da maligna altivez e a 
da vergonhosa devassidão – ressoa já uma terceira, na voz da nascente 
Contra-Reforma: a da irreligiosidade (Grifos nossos). 

Com a morte de Gattinara e Valdés, os cargos respectivos foram 

eliminados, de forma sintomática. Nem Sepúlveda – sempre queixoso dos 

poucos progressos do príncipe Filipe no latim – nem nenhum outro humanista 

ocupariam esse espaço que agora será patrimônio dos donos da consciência 

imperial: os confessores reais. Il libro del Cortegiano de Castiglione junto com o 

Príncipe de Maquiavel acompanhavam uma Bíblia na mesa de cabeceira de 

Carlos V (CASTIGLIONE, 1997: VII). Provavelmente, os relox principis tenham 

já sido substituídos como acompanhantes dessa Bíblia, por algum breviário de 

orações no criado-mudo de Filipe II, pelo menos para não levantar quaisquer 

rumores dentre os numerosos frades do “partido fernandino”, que cercavam a 

corte de Filipe. Certamente o espelho de príncipes de Sepúlveda, De Regno 

(1571), não ocuparia muito espaço, a não ser secreto, nos aposentos reais.  

Enquanto Carlos mandara sua tia Margarida prover pensão para 

Erasmo, Sepúlveda devia rogar todo ano os provimentos (LOSADA, 1949: 496-

505). Filipe II, graciosamente os concedia a este “servidor do meu pai”. Ginés 

suplicava ao rei para aliviar a censura das suas obras, que até mesmo sendo 

cronista real, não evitava, sem resposta ou ação possível de Filipe. 

Serão estes argumentos suficientes para justificar o impedimento da 

publicação na Espanha das obras primas de Sepúlveda como a Tradução da 

Ética de Aristóteles, o Democrates Alter, além da Apologia do Democrates, 

publicada em Roma e banida na Espanha, por parte das Universidades de 

Salamanca e Alcalá, assim como das autoridades do Santo Ofício? 

O que se adivinha não é uma vida fácil na Itália de Sepúlveda, nem dos 

outros humanistas, que o sacco de Roma, evidenciara como fim de festa, de 

uma era que Burckhardt (1991, 204) ilustra como poucos na descrição do livro 

de Pierio Valeriano chamado De infelicitate literatorum: 



 

66 

 

Pierio escreveu sob a influência sombria da devastação de Roma, a qual, com 
a desgraça que lançou também sobre os eruditos, deu um fecho à obra de um 
destino furioso e cruel que já havia tempos pesava sobre eles. O autor é levado 
a essa afirmação pro um sentimento simples e, em essência, correto; não 
invoca com alarde um demônio particular a perseguir as pessoas de gênio por 
causa de sua genialidade, mas constata o que aconteceu, amiúde conferindo 
ao mero e desafortunado acaso um papel decisivo (...). Ficamos conhecendo 
pessoas que, em tempos agitados, perdem primeiro seus rendimentos e, 
depois, suas posições; pessoas que, entre dois empregos acabam sem 
nenhum; mesquinhos misantropos que carregam seu dinheiro sempre consigo, 
costurado à roupa, e que, uma vez dele roubados, morrem loucos; e pessoas 
que aceitam benefícios da Igreja e definham em melancólica saudade da 
liberdade perdida. Lemos ainda o lamento do autor pela morte prematura de 
tantos, pela febre ou pela peste, tendo seus escritos queimados juntamente 
com a cama e as roupas; outros vivem e sofrem sob as ameaças de morte da 
parte dos colegas (...). (grifos nossos). 

Perigos nos quais, podemos bem imaginar, ao duplamente estrangeiro 

Sepúlveda, diante da agressão das que Losada (1949: 59-62), chama tropas 

gibelinas dos Colonna e outros, tropas imperiais. Adivinha-se o providencial de 

poder partir para a segurança da corte cesárea, embora Losada (1949:83-4), 

preste vestes patrióticas ao fato, que mais parece necessidade: 

Su deseo de volver a la patria lo expresa repetidas veces en su Epistolario. 
Roma es maravillosa por su arte, bibliotecas, y ocasión que le brinda de hacer 
amistad con sabios y eruditos, pero la patria le subyuga.  

Defende-se aqui outra explicação para a “diáspora humanista”, além do 

destino furioso e cruel que já havia tempos pesava sobre eles, do caráter de 

maligna altivez ou vergonhosa devassidão, ou ainda duma pátria que subjuga: 

a criação do novo sistema-mundo no qual atualmente vivemos e que supera os 

diversos subsistemas regionais que até então compunham o orbe. Isto poderia 

explicar a crise cultural e econômica italiana da época, há um deslocamento: 

Itália,intermediária com o centro do sistema(oriente), fica isolada pelo Turco. 

Giovanni Nesi, um humanista do círculo de Ficino, acredita que o frade 

dominicano Savonarola vai conduzir a salvação da Itália, como escreve no seu 

Oraculum de novo século (1496), na realidade uma obra que compendia as 

profecias de Frei Savonarola:  

Italia será devastada por los bárbaros; el imperio florentino será puesto a 
prueba durante un tiempo por la ambición, perfidia e inconstancia de sus 
ciudadanos, pero finalmente su nombre y sus fuerzas se propagarán con el 
incremento de su riqueza, poder y gloria; Roma será llevada a la destrucción 
invadida por extranjeros; la Iglesia será salvada de la destrucción por la acción 
divina y completamente restaurada; los mahometanos serán atraídos a la fe 



 

67 

 

cristiana en el curso de vuestras propias vidas; finalmente se hará de todos un 
solo rebaño y un solo pastor (NESI apud GRANADA, 1988: 21). 

Contrariamente aos seguidores de Savonarola, mas também a aqueles 

do círculo platônico de Ficino, para Nicolas Maquiavel (2008, 226), Itália entrara 

há bastante tempo em franca decadência, o que não era por acaso, nem pelos 

pecados, mas a falta de previsão dos príncipes: 

Assim os príncipes que perderam seus domínios, depois de neles terem se 
estabelecido por muitos anos, não devem culpar a Sorte, mas sim sua 
incompetência e falta de energia, pois em tempos de paz nunca pensaram na 
possibilidade de mudança – esse é um defeito dos homens, pois quando o 
tempo está bom, nunca pensam nas tempestades. Depois, quando a 
adversidade se apresentou, o primeiro impulso deles foi fugir e não o de se 
defender (O Príncipe, cap. XXIV). 

Será esse o motivo das ambições italianas de Carlos V? Sob o ponto de 

vista de Gattinara, uma projeção do Império de Carlos que lhe desse o controle 

das cidades italianas, contra os velhos poderes, terminaria sendo mais 

produtiva para a liberdade dessas cidades que qualquer alternativa outra 

(MOREIRAS, 2009: 284). 

Para Miguel A. Granada (1988: 47), os motivos da crise italiana são a 

hegemonia da França e da Espanha:  

Tras la muerte de Lorenzo el Magnífico se patentiza la disolución del equilibrio 
político italiano que había mantenido la situación política en la península 
relativamente estabilizada durante la segunda mitad de siglo, justificando las 
expectativas del advenimiento pacífico de la Edad de Oro por parte del círculo 
platónico ficiniano centrado en torno a Lorenzo. Pero además de por los 
factores inherentes a la propia situación italiana, la crisis que se abre en la 
última década del siglo XV cuenta entre sus elementos determinantes a 
aquellas nuevas formaciones estatales, como Francia y España.  

Antes de entrar numa explicação contemporânea, vejamos como Pietro 

Pomponazzi, (magister mihi de Sepúlveda) fundamenta a mudança dos tempos 

e a crise no seu De naturalium effectuum causis sive de Incantationibus (1520): 

Todo lo que tiene un comienzo – sea animado, sea una substancia o un 
accidente, sea uno por sí mismo o uno por congregación, sea por naturaleza o 
pro convención – tiene también aquellos otros tiempos que hemos mencionado 
anteriormente: aumento, auge y declinación, aunque en muchos casos no 
resulte claramente perceptible, como ocurre con aquellas cosas que duran 
mucho tiempo, por ejemplo cosas inanimadas como ríos, mares, ciudades, 
leyes y otras similares (GRANADA, 1988: 214). 

O filósofo Enrique Dussel (2006: 50-86), traz uma perspectiva diferente, 

porque até agora as categorias históricas da Idade Antiga, Idade Média e Idade 



 

68 

 

Moderna (Europa), seriam uma categoria deformante e ideológica, porque 

confundem a história européia (local) com a história mundial. A subjetividade 

moderna se desenvolveria primeiro no Renascimento Italiano, depois na 

Alemanha da Reforma e o Iluminismo em direção à Revolução Francesa. Sob 

este ponto de vista, a invasão da península européia pelos turcos naquele 

momento significaria o apocalipse, o fim do mundo, ou como falaria Fukuyama, 

o fim (daquela) história, no que coincidiria com a profecia de Savonarola.  

O paradigma alternativo, que Dussel (2006: 51) propõe, é aquele que 

propõe a primeira modernidade como a cultura do centro do primeiro sistema-

mundo, como resultado da incorporação de Ameríndia e como resultado da 

gestão de dita centralidade. Espanha seria esse primeiro centro, que passaria 

sucessivamente a outros países da Europa.  

Para os fins dessa tese, podem se derivar duas consequencias paralelas 

que justificam suficientemente este capítulo: a centralidade do sistema sub-

regional europeu que estava na Itália se desloca para Espanha, como centro 

do novo sistema-mundo que coincide com a mudança de Sepúlveda para a 

corte da Espanha, levando consigo uma ideologia hegemônica italiana.  

Por que a Itália era o centro do sistema regional? Porque eram as 

cidades italianas, notadamente Veneza e Florença, as que serviam de enlace 

com os sistemas sub-regionais mais prósperos: a Índia e o Oriente. Por 

intermédio dos muçulmanos, os italianos forneciam a Europa especiarias e 

sedas, mas também tomavam contacto com avanços tecnológico-científicos, 

como a bússola, pólvora, papel, imprensa, contabilidade, letras de câmbio, 

matemática, medicina, etc. A crise se inicia, quando os “pérfidos turcos” tiram 

os italianos “da jogada”, ocupando Bizâncio e fechando o monopólio comercial 

italiano da pequena península asiática, chamada Europa, em 1453.  

Os genoveses foram os primeiros que perceberam o fechamento do 

sistema Asiático-afro-mediterrâneo, pelo sul pelos piratas berberiscos e pelo 

oeste pelo Turco. Esse sistema, desde o século IV, tinha como centro de 

conexões comerciais a região persa e depois o mundo muçulmano, sendo o 

centro produtivo a Índia, e o extremo oriental, a China o sul ocidental a África 



 

69 

 

Bantú e o Ocidental o mundo bizantino-russo. Europa era o extremo oeste, com 

um papel marginal durante toda a idade média européia (DUSSEL, 2006: 21).  

Os genoveses decidiram procurar o centro das riquezas e intercâmbios 

comerciais e científicos pela única via que tinha quedado livre: o Atlântico. 

Primeiro financiando a empresa navegadora dos portugueses, a colonização de 

Ceuta, Canárias, Madeira e Açores, as viagens para contornar África, los 

genoveses pusieron toda su experiencia en la navegación y el poder 

económico de su riqueza para abrirse ese camino (DUSSEL, 2006: 54).  

Vespucci, patrício florentino, cujo nome se dá ao continente, o genovês 

Colombo que pensa ter chegado a Ásia, e tantos outros italianos participaram 

na empreitada. Espanha será o primeiro estado moderno por ter uma periferia: 

Ameríndia. Começa assim o deslizamento do centro do sistema inter-regional 

III (Bagdá), que estava conectado com Genova e que se liga a Sevilha, como o 

novo centro, e onde se centram os genoveses (DUSSEL, 2006: 56).  

 

 

Un significativo grupo de comerciantes y banqueros genoveses se estableció 
en Sevilla, donde la apertura de relaciones con el Nuevo Mundo los encontró 
bien situados para aprovechar la oportunidad. En los primeros años, los 
genoveses fueron, con mucho, el grupo de inversores más importante en el 
comercio con América. Con Carlos V se convirtieron en los principales 
banqueros y capitalistas de la monarquía. (…) Su papel en la conversión del 
imperio en un gran negocio fue crucial. Adelantaron dinero para financiar la 
emigración, el comercio de bienes, el envío de esclavos y el progreso de la 
producción de azúcar en el Nuevo Mundo. “Aquí todo discurre como desean los 
genoveses”, escribió un gestor en Sevilla en 1563, dirigiéndose a uno de los 
principales banqueros castellanos de la época. (…) Siempre que eras posible, 
los genoveses preferían cobrar los préstamos con los metales preciosos que 
las flotas que atracaban en Sevilla traían de América (KAMEN, 2003: 91-92). 

Todavia, para Carlos V e o defunto Gattinara, na sua visão provincial 

européia, o centro do mundo continuava sendo o Sacro Império Romano 

Germânico, cujo centro seria Milão, e onde concentrara permanentemente o 

maior número de tropas imperiais. Nesse sentido, Jean Dumont no seu 

Amanecer de los derechos del hombre (1997) defende a escassa importância 

que para a Coroa Espanhola tinha Ameríndia.  



 

70 

 

A conquista (nome que teve que se trocar para descoberta já naquela 

época por mandado real) era realizada por particulares, que não se confundiam 

com o Estado. Cortés financia arma, e conduze por si, sua força particular de 

conquista de 119 marinheiros e 400 soldados. Enquanto isso, Carlos V 

concentra mais de 100.000 soldados em Viena a cargo da Coroa (DUMONT, 

1997: 24).  

Não apenas para a Coroa. A sociedade dos reinos hispânicos não dera 

muita atenção a América, havia maior atração por Itália, Flandes ou Alemanha. 

Assim, Dumont (1997: 25) toma de Carande como exemplo o registro total 

anual de 21 imigrantes espanhóis para América em 1548, 43 em 1549, 59 em 

1550 e 38 em 1551 Mesmo supondo que houvesse ilegais parece doutrina 

pacífica destacar o número escasso de colonos e quase nulo papel da Coroa 

na conquista, como ilustra Kamen (2003: 119-120): 

Ni un solo ejército español fue empleado en la “conquista”. Cuando los 
españoles consolidaron su dominio lo hicieron mediante esfuerzos esporádicos 
de pequeños grupos de aventureros que más tarde la corona trató de someter 
a su control. Por lo general estos hombres, que asumieron con orgullo el título 
de “conquistadores”, ni siquiera eran soldados (…) La mayoría de ellos y 
especialmente los cabecillas, eran “encomenderos” (lo eran en efecto, 132 de 
los 150 aventureros que acompañaron a Valdivia en Chile). 

 

Pequena importância desde o ponto de vista “ideológico”, porque houve 

um poderoso aparelho estatal: burocrático, o Conselho de Índias (1524), a 

Casa de Contratación de Sevilha (1503) e Consulado de Mercaderes (1543); 

legislativo, leis de Burgos (1512) e leis Novas de índias (1542); e, sobretudo, 

fiscal e financeiro, com o “quinto real” sobre todos os metais provenientes do 

Novo Mundo, todo perfeitamente registrado e documentado. Esse escasso 

interesse poderia ilustrar o pensamento “provincial europeu”, e ao mesmo 

tempo, o pouco sucesso editorial de Sepúlveda, ou até seu esquecimento fora 

de restritos círculos intelectuais do momento, embora Zavala (1949: 58), 

registre o envio a Sepúlveda, pela Prefeitura de México, de algunas cosas 

desta tierra de joyas y aforros hasta el valor de doscientos pesos de oro de 

minas.  



 

71 

 

O que se pode imaginar é a chegada de Sepúlveda aos Reinos 

hispânicos em 1536, levando consigo seus livros gregos e latinos, e 

carregando junto a eles o convencimento da superioridade cultural que lhe 

conferia ser discípulo e companheiro dos mais prestigiosos humanistas 

italianos da época, e frequentador das luxuosas cortes salomônicas do Lácio. 

Quais seriam os princípios éticos que Sepúlveda traz junto com os 

pesados fardos de livros que traz da Itália? Alguns podem se deduzir do lócus 

enunciativo de Ginés, já descrito em parte, mas que agora é conveniente 

aprofundar, especialmente no ambiente intelectual. Outros, provenientes dos 

mestres e formação do cordobés. O mais influente que dentre todos pode ter 

sido Pietro Pomponazzi, como se tentará demonstrar. Pese a que é um fato 

pacífico, porque não há autores que discordem e todos o afirmam, pensamos 

que é um fator insuficientemente explorado, que poderia revelar bastante sobre 

Ginés. 

A maior parte dos princípios recolhidos na obra italiana de Ginés, influirá 

sobre a particular visão deste sobre os bárbaros dos reinos de Índias, 

determinada também, sem dúvida, pelo convencimento que o cordobés tinha 

de provir do centro (para os europeus da época) econômico e cultural do 

mundo (sub-regional): a Itália.  

Sepúlveda, discípulo de Pietro Pomponazzi. 

Será necessário examinar se esses inovadores dependem de si próprios ou se 
contam com outros. Isto é, se com o objetivo de levar adiante seus planos eles 
têm que lançar mão de persuasão, ou se podem conseguir isso através da 
força. No primeiro caso, eles sempre são mal-sucedidos e fracassam, sem 
conseguir nada. Entretanto quando dependem de sua própria força para levar 
adiante suas inovações, raramente correm qualquer perigo. Então foi assim 
que todos os profetas que vieram com armas na mão foram bem-sucedidos 
enquanto os que não vieram armados fracassaram. Pois, além das razões 
acima expostas, a disposição das pessoas é variável. É fácil persuadi-los de 
qualquer coisa, mas é difícil firmá-los nessa convicção. Assim, um profeta deve 
estar preparado para, no caso de o povo não confiar mais nele, ser capaz de 
pela força, compeli-los a acreditar. Nem Moisés, Ciro, Teseu e Rômulo teriam 
sido capazes de fazer suas próprias leis e instituições serem cumpridas ao 
longo de qualquer período de tempo se não estivessem preparados para forçar 
através das armas. (Maquiavel, O Príncipe. Cap. VI, “Os novos principados”). 

 

 Sepúlveda, começa a atingir a maturidade na época em que estuda no 

Colégio de São Clemente de Bolonha, de 1515 a 1523, como vimos. Além de 



 

72 

 

direito, avança no estudo de filosofia e teologia, da mão de Pietro Pomponazzi 

(1462-1525), praeceptur meus, como o chama Ginés na dedicatória a Alberto 

Pio da tradução de Parvi Naturales (1522) de Aristóteles. Pio havia lhe 

encomendado a tradução e comentário da Meteorologia de Aristóteles 

(LOSADA, 1949: 47).  

Em 1522, o poçoalbense vai para o Castelo da família Carpi em 

Módena, e em 1523, fica de vez, abandonando o Colégio de São Clemente de 

Bolonha. Nessa corte frequenta Aldo Manúcio, preceptor de Alberto Pio, Juan 

Montes de Oca, Julio de Médici, e sobre tudo, Pietro Pomponazzi (BENEYTO, 

1944: 46-48). Também Ginés, fala sobre o círculo que se reúne na casa do 

Príncipe de Carpi, no início da sua Antapologia pro Príncipe Pio (1997: 93-95), 

acrescentando aos aludidos, Trifon de Bizâncio, Marco Musuro e outros, alem 

de falar de novo de Pomponazzi. Outro membro importante do círculo era 

Hércules Gonzaga, futuro cardeal e mantuano como Pomponazzi, mecenas de 

Ginés e amigo de juventude dele no Colégio de São Clemente.  

Numa epístola que Sepúlveda dirige a Gonzaga, comenta o projeto de 

traduzir a obra de Aristóteles diretamente do grego e como poderia ser útil a 

Hércules que estuda o estagirita sob direção de Pomponazzi. Em 1526, 

Hércules encomenda ao cordobés a tradução de De Mundo de Aristóteles, que 

lhe servirá para os estudos de Meteorologia, do mesmo Filósofo.  

Enquanto isso, Ginés continuava traduzindo os Comentários de 

Alexandre de Afrodisias à Metafísica de Aristóteles. (LOSADA, 1949: 51, 272, 

393). 

 Há muitas epístolas de Sepúlveda, e nas várias disputas nas quais 

participara, sempre fala do seu preceptor com respeito e sem discrepâncias. Se 

Pomponazzi escreve De fato e líbero arbítrio (BASILÉIA, 1567). Sepúlveda 

escreve outro com o mesmo titulo e base filosófica similar, embora com 

conclusões teológicas e finalidades diferentes (aqui combate o luteranismo). 

Por que a ênfase em rastrear a pista Pomponazzi-Sepúlveda? Porque 

não tem sido seguida, apesar de ser citada por quase todos. Alguns nem 

nomeiam o “praeceptur” Pomponazzi, como Jorge Luis Gutiérrez na sua 



 

73 

 

reveladora dissertação “Aristóteles em Valladolid” (2007). Apesar disso, o 

trabalho de Gutiérrez é muito interessante na pesquisa das fontes aristotélicas 

e tomistas de Sepúlveda, especialmente da Escola de Paris, ao qual o presente 

trabalho se remite em tudo o referente a fontes medievais de Sepúlveda.  

 Angel Losada aponta uma linha de pensamento esclarecedora para 

indagar no pensamento de Sepúlveda, como já foi antecipado: o projeto de vida 

de Ginés seria efetivar o sonho que Cisneros tivera para a Universidade de 

Alcalá de traduzir Aristóteles de forma direta e nova em todos os conceitos, 

purgando-lo das interpolações medievais, cumpliendo así en Italia la misión 

que Cisneros tenía reservada a los sabios de Alcalá, para cuando se ultimasen 

los trabajos de la Políglota (LOSADA, 1949: 47).  

O projeto de Alcalá, não vingou, enquanto, Sepúlveda chegou 

efetivamente a conseguir a depuração e estilo definitivo em grande parte das 

obras de Aristóteles e Alexandre de Afrodisias. Menéndez y Pelayo (1941: VIII) 

qualifica Sepúlveda como peripatético clásico, de los llamados en Italia 

helenistas o alejandristas. A chave da ética da guerra justa contra os índios de 

Sepúlveda, está latente nesse espírito peripatético alexandrista, que conforma 

a estrutura ideológica profunda de Ginés, como Losada (1949: 267), sugere na 

trajetória biobibliográfica, que deduze e comprova no seu Epistolário:  

 

Vimos como los altos intereses patrios influyeron para que se torciese el rumbo 
de la vocación del filósofo par la del historiador. Pero esto sólo fue en 
apariencia; Sepúlveda siguió siempre fiel a su estrella. La Historia le 
desagrada; sus enojosas polémicas con Las Casas en defensa del Imperio 
español las considera el cronista y capellán del César como anejas a su cargo; 
sus producciones literarias de otro tipo, no merecen a su juicio otro apelativo 
que el de “opúsculos”, “obrillas”, “pasatiempos”; él se preciará siempre y 
únicamente de ser el traductor y comentarista del Estagirita.  

 Concorda-se com Losada em afirmar que o foco e vocação principal de 

Sepúlveda são as traduções de Aristóteles e Alexandre de Afrodisias. No 

entanto, pelas epístolas de Sepúlveda, que Losada transcreve, percebe-se 

uma angústia no poçoalbense diante da censura do seu Democrates Alter, dor 

que lhe acompanhará por anos pela não publicação desses “passatempos”. 

A.C. Bell (1925, 4) da algumas chaves sobre Pomponazzi (1462-1524), 



 

74 

 

destacadamente o fato do mantuano não poder ler Aristóteles no grego original. 

Será um motivo de proximidade intelectual com seu pupilo Sepúlveda? 

Pomponazzi, a stimulating professor, from whom Sepúlveda imbibed his love of 
Aristotle, while his knowledge of Greek and native good sense enabled him to 
be sanely critical and not to accept without thinking the dangerously agnostic 
tendencies of his teacher, who himself could not read Aristotle in the original.  

 Pomponazzi foi professor da Universidade de Pádua (1488-1496 e 1499-

1509), Ferrara (1496-1499 e 1509-1510) e Bolonha (1511-1524). Em disputa 

com os averroistas e tomistas da Escola de Pádua, este médico filósofo 

defendera a interpretação de Alexandre de Afrodisias para compreender a 

doutrina aristotélica (FERRATER, 1979: 2624), particularmente em aspectos 

pouco pacíficos, como a imortalidade da alma. Representa a cabeça da Escola 

de Pádua durante a primeira metade do século XV (MARAVALL, 1999: 195). 

 A Universidade de Pádua desfrutava de uma ampla independência, 

decorrente da sua pertença à República de Veneza, a mais oriental de Itália, 

em constante contacto com os centros de riqueza e cultura do sistema sub-

regional. Intermediária da periférica Europa, com as riquezas do oriente, 

através dos muçulmanos, não apenas no comercio, mas na medicina e 

filosofia, Veneza podia se permitir contar com numerosos filósofos e tradutores 

gregos provenientes da ocupada Bizâncio e usufruir dessa influência oriental 

que tão claramente se percebe na arquitetura e pintura venezianas. O filósofo 

Dussel (2006: 41), lembra a extraordinária evolução da “falasifa” árabe 

(filosofia). 

Inicia-se com Al-Kindi em 873 dC que influencia em Ibn-Rusd (Averroes), 

que culmina a secularização com muitos séculos de antecipação, respeito á 

periférica Europa: todos defendem os direitos da razão diante da fé, 

configurando um “iluminismo árabe”, medieval porque com eles nasce uma 

filosófica secularizada, diferente da sabedoria racional com intenção teológica 

que a precedera.  

Em 1509, com a Paz de Cambrai, a Universidade de Pádua é fechada. 

Nela, tinha havido um ambiente de coexistência cordial entre tomistas e 

averroistas. Especialmente estes, defendiam a teoria da dupla verdade: a fé se 



 

75 

 

ocupava do sobrenatural e a razão da filosofia natural, da física, o âmbito de 

Pomponazzi. Pietro era um protegido da família Gonzaga, condotieri que 

exerciam papel de mecenas. Naquele momento Pádua era ainda escolástica. 

Em 1515 Pietro publica De actione e reactione, um opúsculo onde afirma a 

impossibilidade de que o “Ato puro” tem de atuar sobre o mundo sublunar sem 

o concurso/mediação de motores astrais. Pomponazzi procura não deixar 

espaço para as ações miraculosas, divinas ou demoníacas, perturbadoras da 

ordem natural, principio da Física de Aristóteles (BELAVAL, 1974: 100-103). 

Em 1520 Pomponazzi termina de redigir uma obra que apenas se 

publicaria postumamente, De naturalium effectum causis sive de 

Incantationibus. Nesta obra pretende dar resposta a questão das profecias e 

milagres. O ponto de partida é o kosmos aristotélico, finito e geocêntrico, 

dividido em duas regiões: o mundo etéreo supralunar e o mundo sublunar dos 

quatro elementos. Para Pomponazzi, esses âmbitos são independentes, as 

Inteligências separadas (o sobrenatural) não podem ser agente causal direto 

interventor no âmbito sublunar (POMPONAZZI apud GRANADA, 1988: 121-

125): 

De un agente completamente inmaterial no puede porvenir ningún efecto sobre 
las cosas inferiores, a no ser a través de un cuerpo intermedio entre las cosas 
eternas y aquellas generables y corruptibles, tal y como resulta patente por 
Phisyca VIII, De Generatione, II y otros muchos lugares.  

 Segundo isto, Deus será a causa última, primeiro motor, mas não agente 

direto de nenhum evento particular no mundo sublunar, portanto tampouco de 

nenhum mirabilia nem profecia. Como irá explicitar Granada (1988: 125):  

Puesto que podemos salvar este tipo de hechos mediante causas naturales y 
ninguna razón nos obliga a concluir que son efectuadas por demonios, en 
vano, pues, se afirma la existencia de los demonios ya que es ridículo y 
totalmente estúpido dejar a un lado lo manifiesto y lo que puede ser probado 
por razón natural y buscar lo que no es manifiesto y de ninguna manera resulta 
verosímil.  

 Anjos e demônios são necessários para a educação e articulação 

política do vulgo, tendo também sua origem na ignorância popular. Não há, 

portanto milagres diretamente causados por Deus ou ministros dele (anjos ou 

demônios). Os prodígios, caso existirem devem-se a fatos naturais.  



 

76 

 

A explicação se desenvolve em quatro hipóteses, sendo a quarta é o 

fundamento de todas. Segundo Granada (1988: 130):  

suponemos que aunque Dios sea la causa de todas las cosas, sin embargo no 
puede operar, según Aristóteles, en este mundo sublunar excepto por 
mediación de los cuerpos celestes como instrumentos necesariamente 
requeridos para la producción y conservación de estas cosas sublunares.  

 A resposta que Pomponazzi da para a fundamentação da profecia, não é 

de pouca importância. Naquele momento histórico havia grandes movimentos 

milenaristas, notadamente Savonarola na vizinha Florença (GRANADA, 1988: 

31). È importante destacar, que Savonarola no seu movimento, marcadamente 

popular, também influi nas classes médias florentinas insatisfeitas e até grupos 

de elite como o círculo de Ficcino, pelo menos inicialmente. 

La respuesta de los cristianos es que estas cosas suceden por revelación 
inmediata de Dios o bien por medio de ángeles ministros suyos, y ello cuando 
se da una voluntad santa y piadosa; suceden por el contrario por causa de los 
demonios cuando hay una voluntad impura tal como la idolatría. Opino sin 
embargo que Aristóteles no admitiría que Dios actúe sobre las cosas 
sublunares directamente, es decir, sin algún agente intermedio, aunque 
algunos – como es el caso de la creación del alma humana – sostengan lo 
contrario (POMPONAZZI apud GRANADA, 1988: 131). 

 Complementa-se a visão cosmológica de Pomponazzi, através da sua 

controvertida obra, De inmortalitate animae (1516). Segundo Miguel A. 

Granada (1988: 196), De inmortalitate tenta ser uma resposta à Theologia 

platônica de inmortalitate animorum publicada por Marsílio Ficino (1433-1499), 

em 1487, na qual o filósofo florentino tenta fundir filosofia e religião, 

demonstrando racionalmente a existência da alma. Ele é tradutor de Platão, 

fundador da Academia Florentina, um representante do neo-platonismo que 

bebe da fonte filosófica de Plotino. Ficino afirma a deificatio: 

Dios se hizo hombre antaño para que el hombre se hiciera de alguna manera 
Dios algún día, pues puede de alguna manera ser hecho Dios quien por instinto 
natural lo desea y se esfuerza por ser divino (…) Cesen pues, cesen ya los 
hombres de duda de su divinidad, por cuya duda ellos mismos se sumergen en 
la mortalidad. Venérense a sí mismos como divinos y tengan esperanza en que 
pueden ascender a Dios ya que también hasta ellos se ha dignado descender 
de alguna manera la majestad divina. (apud GRANADA, 1988: 172).  

No inicio De inmortalitate, Pomponazzi diz aceitar como católico e desde 

a fé a verdade revelada e dogmas da Igreja, entre eles o da imortalidade da 

alma. Não é teólogo, apenas expõe a Filosofia Natural de Aristóteles segundo 



 

77 

 

foi encomendado pelo papa e Senado de Roma (BELAVAL, 1974: 102). Na 

realidade física, que é o objeto de estudo do mantuano, ele parte de dois 

princípios. Por um lado a rígida jerarquia ontológica que estabelece graus do 

ser (Deus, as Inteligências motrizes das esferas celestes, o kosmos nas suas 

regiões supralunar e sublunar) e que situa às diferentes entidades num único 

nível ontológico, aquele que precisamente corresponde a sua estrutura. 

Por outro lado, a concepção do ser humano (da alma humana), por 

Pomponazzi como mediação entre as Inteligências motrizes (que movem e dão 

aos astros, mas nada recebem deles, e consequentemente sua intelecção é 

perfeita, sem suporte corpóreo) e as almas plenamente insertas na matéria e 

necessitadas para suas operações do corpo como sujeito e como objeto. 

Assim, a alma situa-se numa posição intermediária entre o corpo humano 

mortal e as Inteligências separadas, mas não pode existir fora do corpo 

(GRANADA, 1988: 201). Quais são os modos de conhecimento? 

A estos tres modos de conocimiento se refiere Aristóteles en De anima, I 
cuando dice “si conocer es imaginación o no es sin imaginación”, pues por 
imaginación entiende el sentido, que necesita del cuerpo de dos maneras, 
como sujeto y como objeto; por no ser imaginación y no ser sin ella entiende el 
intelecto humano, ya que necesita del cuerpo como objeto y no como sujeto. 
Aquel, sin embargo que no es imaginación y es totalmente sin ella, es el 
verdadero intelecto y es propio de las naturalezas divinas. Aristóteles no habla 
de otros modos de conocer en otros lugares ni es razonable que los haya, pues 
decir – como hacen quienes afirman que el intelecto humano es absolutamente 
inmortal – que el intelecto mismo posee dos maneras de conocer, a saber, sin 
ningún recurso a la imaginación y otra manera con recurso a la imaginación, es 
transformar la naturaleza humana en divina. (POMPONAZZI apud GRANADA, 
1988: 202). 

 As consequencias não são gratuitas, e Pomponazzi as apresenta com 

toda a crueza aristotélica. Discorda das concepções ficcinino-neoplatônicas, 

sobre a alma e um ser humano quase divino, um autêntico dono do mundo, 

quase um deus. Pomponazzi, afirma o contrário, o conceito de mortalidade do 

homem e da alma (grifos nossos).  

Si alguna vez llamamos al hombre inmortal, esto se ha de entender secundum 
quid, pues se dice que sólo el hombre entre los mortales participa de la 
divinidad superior. Y comparado al resto de los demás seres mortales se puede 
decir inmortal (…). Así pues, como el pálido comparado con el negro se le 
puede llamar blanco, de la misma manera el hombre comparado con las 
bestias sele puede llamar Dios e inmortal. Pero no de forma verdadera y 
simpliciter. Y si los hombres, nuestros mayores, de cara a los dioses, lo 



 

78 

 

afirmaron – dice Aristóteles – lo afirmaron con engaño, para persuasión y 
oportunidad de muchos, y en relación con las leyes (SANTIDRIÁN,  1989: 194). 

 

 A religião como “nomos”, convenção do profeta-legislador- Moisés, 

Licurgo, Rômulo...- como artifício para dominar o povo, lembra a cita de 

Maquiavel que abre o capitulo. Pomponazzi denuncia o mito (SANTIDRIÁN, 

1989: 195). 

Dizer, como alguns querem afirmar, que o entendimento humano é 
absolutamente imortal e que o mesmo entendimento tem dois modos de 
conhecer – sem imagem alguma e com imagens (fantasmas) – é mudar a 
natureza humana em divina. E isto dista muito pouco das fábulas de Ovídio no 
seu livro das Metamorfoses (POMPONAZZI, Cap. IX). 

 

 Eis a postura de Alexandre de Afrodisias, posição que Averroes já tinha 

visto como germe do panteísmo materialista, uma concepção platonizante do 

inteligível em si confundido com o Primeiro Motor, longe da exegese de 

Averroes, que assimila o entendimento à ultima das Inteligências separadas. 

Também, e isto é o mais perigoso para Pomponazzi, pois discorda com o 

princípio tomista (oficial, dominicano, do Santo Ofício) que pretende encontrar 

em Aristóteles uma espécie substancial de alma capaz de subsistir por si, sem 

o corpo (BELAVAL, 1974: 104). Precisamente o tomismo busca provar 

mediante a razão alguns dogmas de fé, sendo a doutrina conciliar da Igreja 

desde então. 

 

 Tomás Vio, chamado Cardeal Caetano, teólogo de peso, havia estudado 

em Pádua e tinha sido colega de Pomponazzi. Sendo ainda jovem, Sepúlveda 

colaborara com este homem de confiança do papa em Roma depois de estar 

na corte de Carpi. Depois do sacco de Roma foi acolhido por Caetano na sua 

terra natal, Gaeta, para traduzir do grego algumas passagens do Novo 

testamento. Sabe-se que os Comentários de Caetano à Summa Teológica de 

Santo Tomás figuravam entre os livros legados por Sepúlveda no seu 

testamento (LOSADA, 1949: 61,64, 89). Este general da ordem dominicana é 

citado em repetidas ocasiões no seu Democrates Alter.  



 

79 

 

O Cardeal Caetano escrevera em De anima (1509), defendendo que da 

leitura sem preconceitos do estagirita, não encontrara uma verdadeira 

demonstração da imortalidade da alma, porque Aristóteles apenas vincula a 

atividade da alma ao corpo sem lhe conferir imortalidade nenhuma. Com isto, 

Caetano reafirma a doutrina da dupla verdade e rompe o bloco dogmático 

tomista e abre, seguramente sem intenção, o caminho de todas as heresias 

(BELAVAL, 1974: 105, 107).  

 Pomponazzi toca uma tradição mediterrânea, que Boccaccio já 

tivera recolhido no Decamerão (Florença, 1353): a doutrina da tripla impostura:  

Supondo que não haja mais que três leis, a de Cristo, a Mosaica e a de 
Maomé, o bem as três são falsas e assim o mundo inteiro foi enganado, o bem 
são falsas, pelo menos duas das três e assim tem sido enganada a maioria 
(BELAVAL, 1974: 107).  

 

 

 Embora a intenção originária, fosse derrubar o conceito ficciniano de 

alma, e sua autonomia frente ao corpo, De Inmortalitate gerou uma intensa e 

acirrada polêmica desde as mesmas cátedras aristotélicas e púlpitos. 

Pomponazzi emite seu Responsorium (BOLONHA, 1519), acrescentando um 

novo argumento: a alma-forma é, ao mesmo tempo, motriz e movida; pertence 

então, ao âmbito da física e segue a sorte comum dos seres sublunares 

submetidos à geração e corrupção.  

Agrega outro argumento: para Santo Tomás os acidentes eucarísticos 

recebem seu “esse” de Deus, fora do seu “sujeito” normal (pão e vinho); a 

sobrevivência da alma sem o corpo é um milagre do mesmo gênero. Ainda 

ironiza sobre os poetas, de Homero a Dante, que fazem conversar aos mortos 

sob traços de corpos carnais (BELAVAL, 1974: 109). 

 De modo, que os profetas e a religião, os mesmos impérios, são para o 

mantuano um fato natural de origem celeste, com destino gerido pelos céus e 

finalidade natural humana. Para Pomponazzi a religião não vincula os homens 

a Deus, mas ao coletivo humano entre si, sempre no seio do kosmos. Convêm 

que assim seja, e que a natureza proceda ordenadamente: o superior não se 



 

80 

 

une ao inferior sem intermediários (GRANADA, 1988: 126). Tem-se seguido a 

A. Granada no referente a Pomponazzi.  

 Vê-se que desta forma, a questão da conciliação entre a onipotência 

divina e a liberdade e responsabilidade do homem, perdeu muito da sua 

importância para Pomponazzi. O destino, em sua acepção estóica se lhe revela 

como a solução relativamente mais satisfatória, mais adequada à razão 

humana. As dificuldades para aceitação desta solução são mais de natureza 

ética do que lógica (CASSIRER, 2001: 138). 

Até agora, temos visto a origem de um pensamento “moderno” ou pré-

moderno, do ponto de vista europeu, como pensamento local auto-centrado, 

não diferente da própria de Pomponazzi ou Sepúlveda. No entanto, Sepúlveda, 

vai operar estes conceitos para tentar assimilar o Novo Mundo e sua diferença, 

de modo a levantar um debate filosófico de estremada importância. Continuar-

se-á analisando as origens aristotélico-alexandrinas  - ou naturalistas - da ética 

de Sepúlveda, que não se podem desligar dessa íntima relação biunívoca entre 

Pomponazzi, maestro e amigo, e Sepúlveda, discípulo e tradutor do grego de 

Aristóteles/Alexandre de Afrodisias que Pomponazzi estuda, relação íntima que 

se desprende do estudo de Losada (1949), Santarmaría (1988) e Maravall 

(1999). 

 

 

Sepúlveda e a ética aristotélica naturalista 

Porque si es ambición buscar esta gloria no rechazaré yo el ser llamado y 
tenido por ambicioso. Y si algún filósofo me reprende, excusaré esta culpa con 

el ejemplo de los que fueron más excelsos en la dirección delas guerras y en el 
gobierno de la república. A los cuales nunca despreciaré hasta el extremo de 

anteponerles ningún filósofo, no obstante apreciar también a estos 
grandemente. Pues yo tengo por cierto que es ley natural lo que plació a los 
hombres mejores, nacidos para ayudar a la humanidad y para conservar las 

ciudades, no lo que pensaron en el ocio de las escuelas, contra la opinión 
común, algunos hombres ingeniosos pero de poco valor. ¿Acaso me interesan 

más los dichos artificiosos y sutiles de Platón y de Sócrates que los hechos, 
esforzados y prudentes, de Escipión y Marcelo?  

Juan Ginés de Sepúlveda. Dialogus de Appetenda Gloria, qui inscribitur Gonsalus. 



 

81 

 

A chegada dos europeus ao Novo Mundo, e as consequencias 

correspondentes, serão configuradores do novo sistema mundo, um divisor de 

águas em todos os aspectos. As culturas de ambos os lados do Atlântico, 

entram em contato e abre-se o debate de como enfrentar esse fato. Por parte 

dos cronistas europeus, parece majoritária a corrente evangelizadora. No 

entanto, ela não implica uma perspectiva idêntica sobre as mesmas realidades. 

Pertencer a uma escola filosófica, ou outra, vai condicionar decisivamente o 

debate. Dois grandes correntes vão se enfrentar na Controvérsia de Valladolid, 

sobre este acontecimento: Sepúlveda, com a bagagem aristotélica alexandrina, 

que estamos descrevendo e Bartolomé de las Casas, representando o tomismo 

da Escola de Salamanca. Veja-se como inicia o seu relato da Historia da 

Indias, comparando-lo depois com o relato de idênticos fatos de Sepúlveda: 

Llegado, pues, ya el tiempo de las maravillas misericordiosas de Dios, cuando 
por estas partes de la tierra (sembrada de simiente o palabra dela vida) se 
había de coger el ubérrimo fruto que a este Orbe cabía de los predestinados, y 
las grandezas de las divinas riquezas y bondad infinita más copiosamente, 
después de más conocidas, más debían ser magnificadas, escogió el divino y 
sumo Maestro entre los hijos de Adán que en estos tiempos nuestros había en 
la tierra, aquel ilustre y grande Colón, conviene a saber, de nombre y de obra 
poblador primero, para de su virtud, ingenio, industria, trabajos, saber y 
prudencia confiar una de las egregias divinas hazañas que por el siglo presente 
quiso en su mundo hacer: y porque de costumbre tiene la suma y divinal 
Providencia de proveer de todas las cosas, según la natural condición de cada 
una, y mucho más y por modo singular las criaturas racionales, como ya se 
dijo, y cando alguna elige para, mediante su ministerio, efectuar alguna heroica 
y señalada obra, la dota y adorna de todo aquello que para cumplimiento y 
efecto della le es necesario, y como éste fuese tan alto y tan arduo y divino 
negocio, a cuya dignidad y dificultad otro alguno igualar no se puede, por ende 
a este su ministro y apóstol primero destas Indias creedera cosa es haberle 
Dios esmaltado de tales calidades naturales y adquisitas, cuantas y cuales para 
el discurso de los tiempos y la muchedumbre angustiosa inmensidad de 
peligros y trabajos…(Las Casas, I, cap. II, grifos nossos) 

 Sepúlveda proporciona uma explicação desprovida do elemento divino, 

buscando os motivos íntimos, apontando o papel do Acaso e da Fortuna. 

Observem-se, as referencias a interesses e custos, objetivos e ambições, 

constantes em toda a História do Novo Mundo de Sepúlveda. Não há rastro da 

Providencia Divina. O que explica o prodígio são os elementos sublunares, as 

Inteligências se subentendem. É imagem comum na época, representar à 

deusa Fortuna, soprando os ventos e o herói sustentando o timão da nave. 

Ocasião beneficia a quem dela aproveita, ela sorri aos jovens e ousados. 

Fareja-se um ar aventureiro de algum barco à procura de Ilha Tartaruga: 



 

82 

 

Los españoles iniciaron el mismo año una larga navegación hacia pueblos 
desconocidos y tierras nunca oídas bajo el mando de Cristóbal Colon, ligur, 
quien fue el principal promotor del viaje siguiendo la pista segura de un experto 
navegante portugués. Cuando se dirigía por el océano rumbo a Gran Bretaña, 
una fuerte tempestad llevó la nave en que viajaba con unos pocos a las islas de 
los Lucayos, que son las primeras que aparecen cuando se navega desde las 
islas Afortunadas al Nuevo Mundo y la Nueva España. El portugués había 
logrado volver con unos pocos compañeros a la isla del océano Atlántico 
llamada Madeira. Colón, que casualmente se encontraba allí por negocios, 
dado que comerciaba con portugueses e incluso se había casado con una 
portuguesa, acogió al citado portugués enfermo dándole un trato humanitario. 
De él precisamente, que deseaba, moribundo corresponder al anfitrión con 
algún favor por la ayuda prestada, se enteró Colón al detalle del viaje y de los 
lugares y reinos recorridos, así como de la forma de navegar hasta allí. Colón, 
que había soñado con tierras y pueblos desconocidos y con la magnífica 
oportunidad de poder y riqueza, en el caso de que, con el apoyo de un príncipe, 
pudiera llegar con una flota a aquellas lejanas regiones, tanteó primero al rey 
de Portugal y después al de Gran Bretaña. Tras fracasar con ambos acudió a 
Fernando, rey de España (…) De modo que pese a estar envueltos en las 
preocupaciones de una larga guerra y exhaustos por los gastos, con todo 
creyeron que no había que descuidar un proyecto tan importante, si, como 
Colón aseguraba, se coronaba con el éxito y no iba a suponer un gran 
dispendio. (Sepúlveda, Historia del Nuevo Mundo, libro I, grifos nossos). 

Sepúlveda conhece bem o ambiente erasmista da corte do imperador e 

o pietismo reinante na Espanha da época. Os dominicanos dominam postos 

chave das mais importantes instituições (Conselho Real, Santo Ofício, 

Universidades), um poder fático apreciável. A ordem imanente do mundo 

natural descansa na criação divina, e por isto, está articulado com a ordem 

divina das causas primeiras e dos fins últimos. Sepúlveda harmoniza razão e 

fé, mas sem dependências nem interconexões entre elas, e sim com plena 

separação e autonomia da ordem da natureza e razão. Os problemas da vida 

social haverão de se enfrentar por meios naturais, não contando com milagres 

(MARAVALL, 1999: 197).  

Não questiona a religião, pelo contrário, utiliza as citações bíblicas como 

apoio à filosofia natural que informa o seu pensamento. 

¿Acaso también sin báculo y alforjas? Da tú a los apóstoles de nuestro tiempo 
aquella perfección de fe, aquella virtud de milagros y don de lenguas con que 
ellos sometían a los enemigos impíos al yugo de la fe y los dominaban, y no 
faltarán, créeme, predicadores apostólicos que recorran el mundo enseñando 
el Evangelio; y tengo la seguridad de que aun estos mismos, si tales hubiesen 
existido en nuestro tiempo por un don de Dios, con gusto todos se habrían 
aprovechado de la ocasión y comodidad de cumplir bien su misión y habrían 
dado muchas gracias a los príncipes cristianos porque, con la pacificación de 
los indios, habían asegurado el camino para la predicación evangélica. Pero 
ahora, como, por nuestro mérito o culpa o porque no hay necesidad, no 
presenciamos milagro alguno o sólo en muy rara ocasión, conviene apoyarnos 
en la recta razón y proceder con prudencia, no sea que, si obramos de otro 



 

83 

 

modo, parezca que tentamos a Dios, lo cual va contra la ley divina. Pues según 
declaran los teólogos, tienta a Dios aquél que en los peligros no toma las 
precauciones que puede, sino que todo lo confía a la ayuda divina, como si 
quisiera poner a prueba su justicia y su poder (SEPÚLVEDA, 1997: 90, grifos 
nossos). 

Observe-se, que no texto do Democrates Alter de Sepúlveda, que são os 

príncipes cristãos, os encomendados a “pacificarem” para abrir o “campo” à 

evangelização. Em relação aos milagres, note-se a resposta, talvez irônica, de 

Democrates ao jovem luterano Leopoldo, quando questiona o uso de armas 

para a propagação da fé, alegando que os primeiros apóstolos não as usavam.  

Sepúlveda devia ter vivido de perto, o debate gerado ao redor de 

Pomponazzi e a Inmortalitate anima por proximidade geográfica e por conhecer 

pessoalmente a maioria dos humanistas em lida. Provavelmente, tivesse 

tomado boa nota de tudo. A polêmica toma aspecto tempestuoso. Spina 

consegue a proibição da obra na República de Veneza; o aristotélico Contarini, 

antigo aluno de Pádua, apresenta dúvidas no seu opúsculo (que Pomponazzi 

recolhe no Responsorium); o agostiniano Ambrósio de Nápoles desde o 

inflamado púlpito, e até mesmo o companheiro Nifo dentre outros, o acusam de 

impiedoso, abrindo uma campanha perigosa para Pomponazzi, já que pertence 

à corte vaticana (BELAVAL, 1974: 107-110). 

 Isto deve ter influenciado para que Pietro não publicasse outras duas 

obras, De Naturalium Effectum causis sive de Incantationibus e De fato, de 

libero arbítrio et de praedestinatione, já terminadas em 1520 (GRANADA, 1988: 

122).  

Será nesta disputa dialética, primeiro com Ficino e depois com Contarini, 

como se erigirá a proposta ética de Pomponazzi, elevada com materiais 

aristotélicos e argamassa estóica. Os profetas têm uma disposição ocasional e 

involuntária: sua inspiração não provém de anjos ou demônios, tem uma 

explicação física, porque o mundo sublunar responde a uma ordem: 

Tales hombres tienen tal disposición por su horóscopo y la adquirieron a partir 
de los principios de la generación, pero de una manera bastante remota y casi 
en potencia; por eso cuando profetizan de hecho, además de esa disposición 
remota tienen otra disposición próxima (…) Que no está enteramente en poder 
del profeta vaticinar es evidente, puesto que muchas veces quieren hacerlo y 
no pueden, ya sea por falta de disposición en ellos ya sea por la diversa 
colocación de los cuerpos celestes, lo cual hace que sus oráculos no siempre 



 

84 

 

resulten verdaderos, pues las estrellas no están siempre según el mismo y 
único movimiento. El vulgo lo atribuía a la lira de los dioses en su ignorancia de 
la verdadera causa, pues es costumbre del vulgo atribuir a demonios o ángeles 
aquellos hechos cuyas causas ignoran (POMPONAZZI apud GRANADA, 1988: 
134). 

 Impossível não se lembrar do contemporâneo Savonarola, quando se lê 

postular ao mantuano sobre a verdadeira natureza das profecias, que não 

nega, mas situa no marco da natureza. Os astros pertencentes à natureza, são 

os autênticos reguladores do sistema sublunar. Destaca Cassirer (2001: 137), 

sobre Pomponazzi: A presciência divina não se encontra necessariamente em 

oposição à liberdade das ações humanas. Pois se Deus conhece as ações 

futuras, não as conhece por suas causas – o que de fato seria contrário a 

nossa liberdade de ação – mas por sua mera “factibilidade”  

Pomponazzi, na sua Inmortalitate anima, levanta algumas objeções de 

Ficino (sem nomeá-lo) a sua doutrina da mortalidade da alma. O próprio 

mantuano no mais puro estilo escolástico vai superando-las (GRANADA, 1988: 

204-6). Ficino defende que se a alma fosse mortal o homem não poderia 

conseguir o fim que o seu próprio apetite natural lhe confere e, portanto, não 

poderá ser feliz. Dada a distância entre a possibilidade de conhecimento do 

intelecto humano em vida e sua aspiração ao conhecimento perfeito, 

impossível na vida terrena, faria do homem um ser desgraçado, por baixo da 

condição das feras. A resposta do mantuano, afirma que essa concepção da 

imortalidade da alma, pretende o impossível e a infelicidade do sujeito humano, 

deviria de transpor o limite da natureza. O fim do homem é imanente ao mundo 

e suficiente para atingir a felicidade. 

Qualquer coisa, ao menos qualquer coisa perfeita, tem um fim. Embora o fim 
tenha a natureza de bem, segundo se afirma na Metafísica, II, não se deve 
atribuir como fim a cada coisa o que é melhor, mas unicamente o que resulta 
conveniente a sua natureza e está proporcionado a ela. Mesmo sendo melhor 
sentir que não sentir, não convém à pedra sentir nem é bom para ela, pois 
nesse caso não seria mais uma pedra Por isso, ao atribuir um fim ao homem, 
se lhe atribuímos o mesmo fim que a Deus e às inteligências, não efetuaríamos 
uma correta atribuição já que então não seria um homem. (POMPONAZZI apud 
GRANADA, 1988: 205). 

Sepúlveda vai usufruir desta tendência secular do mantuano. Alem 

disso, se levanta uma séria dificuldade. Não apenas alcançar a perfeição 

absoluta do intelecto é inalcançável, mas se perderia de vista o fato de que a 



 

85 

 

totalidade da raça humana pode se comparar a um indivíduo (relação 

macrocosmos /microcosmos fundamental em Pomponazzi). Como em um 

corpo, os diferentes membros e órgãos têm suas próprias funções, sendo 

absurdo e irracional que todos exercessem a função mais nobre 

(POMPONAZZI apud GRANADA, 1988: 206). 

Pues todo el género humano es como un único cuerpo formado por diversos 
miembros que tienen diversas funciones y están ordenados a la común utilidad 
del género humano. Cada uno da algo a otro y recibe algo de aquel a quien da; 
tienen, pues, funciones recíprocas. Tampoco pueden poseer todos la misma 
perfección, sino que unas funciones son más perfectas y otras más 
imperfectas. Si esta desigualdad se suprimiera, o bien perecería el género 
humano, o bien tendría grandes dificultades para subsistir (grifos nossos). 

 Observe-se que o foco ético agora é o ser humano como espécie e sua 

conservação, formando um macrocosmo de alguma forma paralelo ao 

microcosmo que constitui um corpo, imagem alegórica muito cara ao médico 

Pomponazzi. Da mesma forma que a maneira de julgar sobre o valor da vida 

humana não depende mais das ideias que temos sobre a continuidade da vida 

da alma humana, o valor das nossas ações pertence já a outra esfera, 

deixando o julgamento ético-prático livre (CASSIRER, 2001: 139).  

Nem todos os indivíduos humanos podem ter uma vida contemplativa ou 

serem filósofos, levando a perfeição do seu intelecto teorético. Observe-se o 

caráter político da afirmativa:  

El intelecto teorético no es propio de los hombres sino de los dioses, como 
enseña Aristóteles en Ética, X. Platón dice en el Timeo que “la filosofía es el 
regalo mayor de los dioses” (…) Por eso, aunque todos los hombres poseen 
algo de él, son poquísimos sin embargo los que lo poseen y pueden poseerlo 
de modo completo y perfecto. Por eso la parte del género humano que se 
entrega enteramente a la contemplación tiene en el género humano el mismo 
lugar que el corazón en el conjunto de los miembros (…) Al igual que no todo 
miembro puede tener la perfección del corazón o del ojo, pues entonces el 
animal moriría, de la misma manera si todos los hombres fueran 
contemplativos, la comunidad humana no podría existir (POMPONAZZI apud 
GRANADA, 1988: 206-7).  

 Estamos diante do que Giordano Bruno define como sábio 

contemplativo: os indivíduos excepcionais dominados pelo furore eroico, (uma 

paixão contranatural) perseguem a apropriação de Deus enquanto a maioria 

segue a religião mediante sua presença nas coisas - natura est Deus in rebus- 

(GRANADA, 1988: 252). Sepúlveda (1963: 156), segue também, em certo 

modo, essa linha que cinde as exigências éticas em dois compartimentos 



 

86 

 

praticamente estancos, quando no Democrates primus afirma haver duas 

classes de virtude: uma intelectual e outra moral, como sustentam os 

peripatéticos: 

Para vivir bien basta con ejercitar cualquiera de ellas. Ahora bien, a los que se 
ocupan en el conocimiento de la verdad y en la contemplación de las cosas 
excelentes, los consideran tanto más felices cuanto el entendimiento es más 
excelente que las otras partes del alma y las cosas divinas que las humanas. 
Pero Aristóteles se refiere a la felicidad que se puede hallar en el hombre 
mortal y no a aquella denominada por los teólogos “eterna vida” (como lo es en 
realidad), la cual consiste en la clara y manifiesta contemplación de Dios, 
según se desprende de aquellas palabras con que Cristo se dirige al Padre: 
“Esta es la vida eterna: que te conozcan a ti solo Dios verdadero”: lo cual, en 
cuerpo mortal, sin duda nadie lo consiguió, excepto Cristo, ya que de Moisés y 
San Pablo se duda entre los doctores (grifos nossos). 

 A finalidade dessa justificativa é vencer no diálogo “ao modo platônico” a 

Leopoldo, um jovem tudesco luterano que se opõe à Guerra. O argumento que 

segue é bíblico em aparência – uma estratégia habitual em Sepúlveda – mas 

leva ínsito todo o peripatetismo vivo do seu mestre Pomponazzi, quando 

delimita a “vita ativa” e a “vita contemplativa”, justificando uma cisão na conduta 

ética dos cristãos, segundo eles sejam uma minoria de virtuosos que 

contemplam Deus, ou a maioria dos cristãos: 

Y así como los grandes filósofos, la vida de los sabios que imitan, cuando 
humanamente es posible, a la de Dios, anteponen mucho a todas las otras, así 
debemos entender que los cristianos tienen dos maneras de vivir, ambas 
honestas y conformes a la religión, pero una más excelente que la otra. (…) Y 
así en la vida de Marta que hospedaba graciosamente a Cristo y se esforzaba 
con diligencia por tratar cortés y amorosamente a tal huésped, ¿qué otra cosa 
se entiende sino la vida de aquellos que se entregan a las virtudes morales y 
se ocupan de los negocios? Y en la persona de María, que sentada a los pies 
del Señor estaba atenta a sus palabras, sin duda está significada la vida de 
quienes se dedican a la contemplación y a la filosofía. (SEPÚLVEDA, 1963: 
157).  

 Os cristãos que seguem a vita ativa cumprem a lei natural, que inclui o 

Antigo Testamento e o Decálogo de Moisés, que constituem a lei natural, que 

coincide com a Revelação, o que permitiria a guerra justa. Não se exige a 

perfeição da Lei do Evangelho, mas o mínimo da Lei Natural (MARAVALL, 

1999: 200). Pode-se chamar uma ética de mínimos. Sepúlveda, não nega, mas 

justapõe as verdades da fé católica e as da filosofia natural. Sem estabelecer 

nenhum laço, Sepúlveda afirma um corte entre elas, dois hemisférios, ou 

melhor, dois mundos que permanecem perfeitamente deslindados 

(MARAVALL, 1999: 199).  



 

87 

 

Será Enrique Dussel (2006: 60), quem se refira a modernidade 

(concebida como gestora do centro dominador do novo sistema mundo) como 

efeito (e não causa) dessa simplificação moderna, embora atribuída ao 

Descartes da segunda modernidade, será já no século XVI, quando surja a 

necessidade de articular a razão prática instrumental.  

A principal objeção ao preceptor de Sepúlveda, a formula Contarini, 

(BELAVAL, 1974: 108), alegando sérios problemas no sistema ético decorrente 

da concepção de alma mortal de Pomponazzi, porque ao sustentar o mantuano 

que o homem pode satisfazer aqui em baixo todas as exigências de sua 

natureza, não tenha necessidade nem da fé nem da graça (BELEVAL, 1974: 

108). 

 Pomponazzi, há então de construir (ou reconstruir), um sistema ético 

alternativo, autônomo e terreno para dar uma resposta aos que questionam, 

com fundamento na ética cristã, o vácuo ético que se produz na sociedade 

quando não mais se esperam recompensas no paraíso ou castigos eternos. O 

mantuano há de romper de um só golpe, certeiro e enérgico, o laço que até 

então unira a metafísica e a ética (CASSIRER, 2001: 138).  

Talvez por isso, afirme Cassirer (2001: 136): Pomponazzi foi chamado 

de “o último escolástico”, mas também é possível chamá-lo de o primeiro 

iluminista. De fato, o que a totalidade de sua obra nos oferece é um iluminismo 

que se nos revela em roupagem escolástica. 

 Logicamente, o lócus enunciativo e temporal de Pomponazzi e 

Sepúlveda, é diferente aos da segunda modernidade/iluminismo na qual o 

sistema mercantilista está já consolidado, e talvez por isso, muitas perguntas 

não sejam então formuladas e sim neste momento prévio. A resposta ética 

imanente de Pomponazzi e que Sepúlveda subscreve literalmente em algumas 

obras e de forma velada noutras, coincidente com Maquiavel, será uma ética 

civil e secular, mas que não nega a sobrenatural, como se sugerira na citação 

de Machuca em Milícia Índia ou na crônica de Índias De Orbe Novo de 

Sepúlveda.  



 

88 

 

Ningún mal permanece sin castigo esencial, al igual que ningún bien 
permanece sin su recompensa esencial. Es necesario, por eso, saber que 
premio y castigo tienen dos significados: uno es esencial e inseparable, el otro 
accidental y separable (POMPONAZZI apud GRANADA, 1988: 209). 

A virtú haverá de se perseguir por si mesma e não atrás de 

recompensas “acidentais” como bens terrenos ou sobrenaturais. Veja-se a 

formulação de Pomponazzi (apud GRANADA, 1988: 209): 

El premio esencial de la virtud es la virtud misma que hace al hombre feliz (…) 
Lo contrario ocurre con el vicio, pues el castigo del vicioso es el vicio mismo, 
más miserable y más desgraciado que el cual nada puede haber (…). De esta 
manera todo hombre virtuoso es premiado con su virtud y felicidad (…) y lo 
contrario pasa con el vicio pues ningún hombre vicioso queda sin castigo, ya 
que el vicio mismo es el castigo del vicioso. Es accidental aquel premio o 
castigo que puede separarse, como por ejemplo el oro o cualquier clase de 
multas. No todo bien es premiado así ni todo mal castigado de esta manera, 
pero eso no representa ningún inconveniente ya que se trata de 
remuneraciones accidentales.  

 De forma que Pomponazzi (apud GRANADA, 1988: 209), estabelecerá 

uma escala de recompensas éticas que coincide com os níveis dentro da 

hierarquia sócio-orgânica do mantuano, nas quais o predomínio dos melhores e 

virtuosos sobre os mais imperfeitos é total.  

 

En efecto, conviene saber en primer lugar que el premio accidental es mucho 
más imperfecto que el premio esencial, puesto que el oro es más imperfecto 
que la virtud. El castigo accidental es mucho menor que el castigo esencial (…) 
por eso carece de importancia si a veces falta lo accidental, dado que siempre 
está presente lo esencial. En segundo lugar conviene saber que cuando se 
recompensa accidentalmente un bien, el bien esencial parece quedar 
disminuido y perder en perfección.  

 A superioridade da minoria estóica sobre os “pietistas” de Savonarola ou 

Ficcino, lê-se nas entrelinhas. Afirma-se uma pirâmide de méritos éticos que 

Sepúlveda utilizará sempre na sua obra, como se verá. Pomponazzi conclui: 

Así, si un hombre actúa virtuosamente sin esperar una recompensa y otro 
esperándola, la acción del  segundo no es considerada tan virtuosa como la del 
primero. Por eso quien no es recompensado accidentalmente es 
recompensado más esencialmente que quien es recompensado 
accidentalmente (…) Por tanto, quienes afirman que el alma es mortal parecen 
salvar mejor la causa de la virtud que quienes afirman que es inmortal, pues la 
esperanza de un premio y el temor de un castigo parecen comportar una cierta 
servidumbre contraria a la virtud (…). Por tanto, aunque el alma sea mortal, no 
por eso se ha de despreciar las virtudes y buscar los placeres, a menso que 
prefiramos ser una bestia a ser un hombre y un insensato a una persona 
sensata y sabia. (POMPONAZZI apud GRANADA, 1988: 210). 



 

89 

 

 O vulgo, a maioria da humanidade, vive ao nível da sensação e age por 

incentivos, esperanças e, sobretudo, temores materiais, e dificilmente seguirá a 

ética estóica de procurar a virtú per se. Como argumentaria Maquiavel é melhor 

ser temido do que amado. Há uma escala de valores similar no sistema do 

mantuano, no que diz respeito aos prêmios e punições: 

En efecto, la mayor parte de los hombres, si hacen el bien, o hacen más por 
miedo del castigo eterno que por la esperanza de un bien eterno, pues los 
castigos nos resultan más conocidos que esos bienes eternos. Y como este 
último recurso puede beneficiar a todos, con independencia de su grado y 
condición, el legislador – teniendo en cuenta la inclinación de los hombres al 
mal y atendiendo al bien común – estableció que el alma es inmortal, no 
preocupándose por la verdad, sino tan sólo de la probidad, con el fin de inducir 
a los hombres a la virtud. No por eso hay que censurar al político, puesto que 
de la misma manera que el médico finge muchas cosas para restablecer la 
salud del enfermo, también el político forja fábulas para corregir a los 
ciudadanos. Ahora bien, en estas fábulas, como dice Averroes en el prólogo a 
Física, III, no hay propiamente verdad o falsedad (PIETRO POMPONAZZI, De 
Incantationibus, cap. XIV, apud GRANADA,  1988:  212, grifos nossos). 

 Conclui-se, portanto, num esquema conceitual de Pomponazzi com 

incentivos e castigos axiologicamente ordenados, que vão sustentar uma 

organização sócio-ética, mediante uma proto-razão de Estado que Maquiavel 

(ANO), detalhará na sua obra, utilizando de forma plenamente justificativa da 

religião como instrumentum regni (organograma seguindo a GRANADA, 1988: 

212): Nós ampliaremos tal esquema de quatro níveis com uma quinta classe: a 

dos bárbaros/ excluídos, ou melhor, não inclusos. Seguindo o espírito de 

Pomponazzi, Sepúlveda precisa desse nível E para ordenar as categorias que 

permitam a inclusão de Ameríndia como periferia do novo sistema mundo 

moderno que é essencial como Outro constituinte da identidade própria: 

 

Classe (p méritos éticos) 

 

Castigo 

 

Prêmio 

 

A Poucos sábios/optimates 

 

O mal é penoso em si 

 

A virtú em si. 
 

B Segundos 

 

Vitupério, infâmia, desonra 

 

Loas/ honores. 
 

C Plebe, terceiro estado 

 

Temor castigo corporal 

 

Ouro/ dignidades 

 

D Maioria de perversos, 

 

Temor castigo eterno que 

 

Bem eterno 



 

90 

 

potencialmente TODOS produza terror 

 

E Bárbaros/ bestas 

 

Não temem Deus 

 

Ouro sem valor de 
câmbio 

 

 Note-se o paradoxo de que apesar dos optimates e bárbaros coincidirem 

objetivamente em não valorar o ouro nem temer o castigo eterno, a posição 

social que têm é radicalmente contrária, precisamente em virtude e por 

intermédio da religião. O mesmo que faz a uns serem superiores faz aos outros 

depreciáveis e bestas, homúnculos, segundo Sepúlveda (1997). 

 Outra característica, que revela o esquema, é a ampliação de número de 

classes, colocando uma classe muito numerosa por baixo se elevam todos os 

níveis e, por conseguinte enriquece-se a sociedade metropolitana como um 

todo e de uma vez só: todos sobem um nível, mesmo comparativamente 

falando.  

Embora seja um esquema já experimentado noutros impérios, baseados 

na exploração maciça de mão de obra não livre, como Sepúlveda cita, e 

veremos em sucessivos capítulos, é a primeira vez que se formula desta forma 

e para um continente inteiro, gerando um desequilíbrio tal, que a Europa 

marginal do sistema III, passa a ser o centro do novo sistema mundo.  

 Dentro do sistema axial de prêmios e castigos, observe-se a progressão, 

desde a pura ausência deles, até o máximo medo, como já foi citado por 

Pomponazzi. Maquiavel, contemporâneo deles, é suficientemente claro e 

conhecido: 

Os homens hesitam menos em ofender aquele que se faz amar do que aquele 
que se faz temer. O amor fica preso a um elo de obrigação que, como a 
espécie humana é ruim, se quebra todas as vezes que seja de interesse da 
parte obrigada. Entretanto, o medo, mantido pelo temor de punições, nunca 
deixa o homem. Assim, um príncipe deve se fazer temer de tal forma que, se 
ele não tiver a afeição de seu povo, pelo menos não atrairá sobre si seu ódio. 
Pois ser temido e não odiado são condições que vão bem quando estão juntas, 
se o príncipe se abstiver de tomar os recursos e as mulheres de seus súditos. 
(Maquiavel. O Príncipe, XVII) 



 

91 

 

 Sepúlveda no seu Democrates Alter (1997: 94), parece conhecer bem o 

princípio agostiniano, que será desenvolvido em sucessivos capítulos:  

Aunque yo digo que han de ser dominados los indios no sólo para que 
escuchen a los predicadores, sino también para que a la doctrina y a los 
consejos se unan además las amenazas y se infunda el terror, lo que confirma 
San Agustín en su respuesta epistolar al donatista Vincencio: “Si se les 
aterrase”, dice, “y no se les instruyese, parecería como un dominio inicuo; pero 
a su vez, si se les instruyese pero no se les aterrase, se endurecerían con la 
antigüedad de la costumbre y demostrarían menos interés en tomar el camino 
de la salvación”. Y la prueba es que muchos que bien conocemos, después de 
llegar al convencimiento de la verdad y manifestárseles ésta con divinos 
testimonios, nos respondían que ellos deseaban pasarse a la comunión de la 
Iglesia Católica, pero que temían la violencia enemiga de hombres perversos. 
Cuando se añade, pues al terror útil la doctrina saludable, para que no sólo la 
luz de la verdad ahuyente las tinieblas del error, sino también la fuerza del 
temor rompa los vínculos de la mala costumbre, entonces, como dije, nos 
alegramos de la salvación de muchos. 

 Como fruto e semente de um sistema, o terror que encontramos 

perfeitamente ordenado para um fim racional e benéfico para aqueles que o 

vão sofrer, é revelador para Dussel (apud MIGNOLO, 2003: 104-5):  

A modernidade inclui um conceito racional de emancipação que afirmamos e 
presumimos. Mas, ao mesmo tempo, desenvolve um mito irracional, uma 
justificativa para a violência genocida. Os pós-modernistas criticam a razão 
moderna como uma razão do terror; nós criticamos a razão moderna por causa 
do mito irracional que esconde.  

 Neste aspecto, deve-se delimitar o conceito de modernidade, ao qual se 

refere Dussel (1998). Se estiver se referindo a uma modernidade “mundial”, 

sem um lócus de enunciação definido, poderia ser pertinente. Se for o conceito 

de modernidade, como sistema racional gerenciador do centro dominador do 

novo sistema mundo, há de se entender essa razão de terror como plenamente 

racional, entendida como aparelho ideológico destinado a um fim, neste caso a 

extensão do evangelho/ jurisdição do imperador sobre os indígenas.  

 Nesse sentido, Sepúlveda (1997: 89, grifos nossos), seria um escravo da 

razão “moderna”, no seu contexto, no sentido exposto no Democrates Alter:  

Con la pobreza que hay de predicadores de la fe y escasez de milagros, afirmo 
que los bárbaros pueden ser sometidos a nuestro dominio con el mismo 
derecho con el que pueden ser obligados a oír el Evangelio. Pues el que busca 
un fin en justicia, éste con el mismo derecho emplea todas las cosas que 
pertenecen al fin, pues es lo que dice Santo Tomás: “toda potencia, arte o 
virtud a la que pertenece un fin puede disponer de aquellas cosas que son para 
el fin”. Y al explicar el papa Alejandro III este decreto natural dijo: “Aquél a 
quien se le confirma una causa recibe plena potestad de todas las causas que 
pertenecen a la causa”. Y Celestino III: “es propio del derecho explorado que a 



 

92 

 

los jueces delegados, a quienes se le encarga lo principal, también se les 
confíe lo necesario”; pues en todo negocio ocupa el lugar principal el fin, que en 
nuestra causa es la propagación de la piedad cristiana. 

 Dentro deste jogo de fins e meios, a concepção de Pomponazzi sobre as 

religiões, não necessariamente compartilhado por Sepúlveda, sem duvida tem 

influencia no poçoalbense, e que encaixa de certa forma lógica com o 

agostinismo político de Ginés, já que se pode entender a Igreja como uma 

instituição humana, e com isso com características semelhantes a qualquer 

organismo, dentre elas a mortalidade.  

Postula o mantuano (apud GRANADA, 1988: 214), que todas as coisas 

que têm começo, têm também aumento, auge e declínio, ainda sendo muitas 

vezes imperceptível em coisas que duram muito tempo, por exemplo, coisas 

inanimadas como rios, mares, cidades, leis e outras similares. Dessa forma, 

Pomponazzi entende que as religiões devem o seu horóscopo e sua vida aos 

céus, que as fazem nascer, crescer e morrer. Explica-se o suceder histórico de 

religiões e como declinou a pagã e surgiu o cristianismo. Escreve Pomponazzi: 

En la época de los ídolos nada era más despreciado que la cruz, mientras que 
en la época de la religión siguiente nada era más honroso que la cruz. En la 
época de los ídolos nada más honroso que la cruz. En la época de los ídolos 
nada más honroso que el nombre de Júpiter; en la época de la nueva religión 
nada era más detestable. Por eso no es extraño si ahora se curan 
enfermedades en el nombre de Jesús y con el signo de la cruz, mientras que 
entonces no ocurría así. La causa es que todavía no había llegado su hora. 
Eso indica que en el ámbito de las religiones ocurre lo que en el ámbito de las 
cosas sometidas a generación y corrupción, pues vemos que las religiones y 
sus milagros son en un principio débiles, luego crecen y alcanzan después su 
punto culminante para después declinar hasta que retornan a la nada. Por eso 
también ahora todo se enfría en nuestra fe, los milagros cesan excepto los 
fingidos y simulados, pues el fin parece estar próximo (GUERRERO, 2003: 
216-7). 

 Pomponazzi parte de um lócus enunciativo local italiano. Cercadas pela 

guerra e em plena crise econômica, num estado vítima de indefesa crônica, as 

pequenas cidades estado da Padánia, ameaçadas por si mesmas, pelos 

franceses, espanhóis, a Reforma dos alemães, as revoltas populares, perigos 

que bem descreve Maquiavel em virtude da fragilidade reinante, faz a maior 

parte dos pensadores abordados acreditarem no declínio da religião-sistema 

cristão. Sepúlveda pode ou não compartilhar a concepção de nascimento, auge 

e declínio das religiões de Pomponazzi, mas com certeza demonstra na sua 

obra, não acreditar no declínio presente da religião cristã. Pelo contrário, 



 

93 

 

entende ela em certa forma instrumental, tanto que fará duvidar a Maravall 

sobre o agostinismo político de Sepúlveda, cuja existência espera-se provar 

suficientemente no capítulo pertinente.  

As religiões em declínio para Sepúlveda (1987: 151-2) são as originárias 

dos povos de Ameríndia, tão em declínio como os sistemas políticos aos que 

servem como se vê no seu De Orbe novo:  

Había en el templo mayor un gran número de estas imágenes. Cuando Cortés 
entró en él ordenó derribar de sus pedestales y arrojar por las gradas las 
imágenes de los ídolos que los indios adoraban con más devoción. Pero 
Moctezuma, que se encontraba allí con muchos nobles, le pidió y rogó 
encarecidamente que tuvieran cuidado de no ofender las creencias del pueblo 
profanando a los dioses patrios; con ello se iban a ganar el odio de quienes 
temían, como era lógico, que los dioses se enojaran, si los ciudadanos 
permitían que se les infirieran tales ofensas, que les negaran las cosechas y 
lluvias periódicas que acostumbraban a concederles, que devastaran los 
campos con la sequía y las tormentas y que la ciudad pereciera de hambre. 
Frente a esto, Cortés les invitó a que volvieran a la razón de una vez y creyeran 
en el Dios verdadero, al que ignoraban: era uno solo, el mejor, el más 
poderoso, sempiterno, autor de todos los bienes, el único que creó el cielo, la 
tierra y todo cuanto existe; el único que rige y gobierna todo a su voluntad. En 
cambio, los dioses, a quienes ellos veneraban, eran obra de hombres y hecha 
de materia inmunda y repugnante. Era necio creer que podían ser dioses 
imágenes inmundas y que carecían de sentido, y atribuirles los bienes y males 
recibidos (grifos nossos). 

 Observe-se a identidade entre, entrar em razão e acreditar no deus 

verdadeiro, a identidade com o deus Um de Plotino em contraste com a matéria 

imunda. Sepúlveda é um especialista em astrologia e astronomia, 

indiferenciados na época.  

Escrevera em 1522, De Mundo de Alexandre de Afrodisias, e em 1529, a 

tradução da Meteorologia de Aristóteles, (LOSADA, 1949: 280), e sabe-se que 

fizera. Conhece Astronomia e Cronologia como se deduz de suas epistolas 

(LOSADA, 1949: 138). Polemiza com Contarini sobre De Correctione Anni 

Mensiumque Romanorum (1539), acerca de calendário, datas de solstício e 

equinócio. Isto, porque pode se apreciar o desprezo para a concepção da 

religião dos mexicas, quando referidas a colheitas e chuvas periódicas, 

elementos que para Sepúlveda, pertencem ao mundo sublunar dos astros, 

embora Ginés conheça os rituais de rogatórias aos santos e a virgem por 

chuvas dentro da sua própria tradição católica, que silencia.  Mas o que 

verdadeiramente interessa, é a função de religião como aliada do legislador-



 

94 

 

fundador, neste caso Cortés, já que a plebe não obedece à razão. Maquiavel 

(2002: 464) o formula com exemplos similares aos romanos de Cortés: 

Numa simuló tener familiaridad con una ninfa que le aconsejaba lo que él a su 
vez tenia que aconsejar al pueblo; y todo nacía de que él quería poner órdenes 
nuevos y desacostumbrados en aquella ciudad y temía que su sola autoridad 
no fuera suficiente. Verdaderamente, jamás hubo ordenador de leyes 
extraordinarias en un pueblo que no recurriera a Dios, ya que delo contrario no 
hubieran sido aceptadas, pues son muchos los bienes conocidos por un 
prudente que no poseen en sí razones evidentes para poder persuadir a otros. 
Por eso, los hombres sabios que quieren suprimir esa dificultad recurren a 
Dios. Eso es lo que hizo licurgo, lo que hizo Solón ,lo que hicieron muchos cuyo 
fin era el mismo que el suyo. Maravillado, pues, el pueblo romano ante la 
bondad y prudencia de Numa, aceptaba cualquier decisión suya. 

Sepúlveda da mostras de grande mestria narrativa, quando joga com o 

conceito de profecia e oráculo em De Orbe novo. Quando os homens de Cortés 

perdem cinco cavalos atacados por uma repentina e larvada doença, todos os 

soldados o interpretam como um mau presságio, pedindo a Cortés para que 

desistisse da expedição por ver a cavalaria diminuída e ver sinais de Deus 

desaconselhando a empreitada, explica Sepúlveda em De Orbe Novo (1996: 

135): 

Cortés criticó duramente la superficialidad de quienes creían en la vana 
superstición y ordenó al ejército proseguir la marcha y tener esperanza en 
Cristo, puesto que habían emprendido la misión de propagar la religión 
cristiana y habían recibido la enseñanza de despreciar los augurios de los 
oráculos y los engaños delos malvados demonios.  

 Relata depois várias ações de sucesso das hostes de Cortés, ocupando 

várias aldeias e cidades indígenas. Quando eles voltam, no acampamento 

estavam esperando as desgraças que os péssimos presságios anunciavam, de 

modo que a chegada levantara os ânimos e esperanças:  

Con esta prueba y otras muchas se puede comprender que la ligereza y temor 
de los hombres los habían llevado a fiarse de auspicios y augurios. Pues lo que 
aterroriza a los supersticiosos y los trastorna con esa vana opinión y los hace 
remisos a la acción, eso mismo, si se desprecia, los convierte a menudo en 
hombres valientes y valiosos para llevar a cabo con gran éxito las acciones 
más difíciles (SEPÚLVEDA, 1987: 136).  

 Maquiavel (2002: 473-474), mostra a importância dos auspícios na 

antiga Roma. Não empreendiam batalha alguma sem eles. Um tipo de 

auspícios comum era o de colocar frangos para comerem, se o faziam os 

augúrios eram bons. Se os frangos não picotavam, os romanos não entravam 



 

95 

 

em luta. Tinham os pullarii (polarios), sacerdotes que cuidavam dos frangos 

(pullus):  

Alineado Papirio en el campo de batalla frente a los samnitas, creyendo segura 
la victoria y deseoso por ello de entablar batalla, ordenó a los polarios que 
hicieran sus auspicios; pero como los pollos no comían, el polario principal – 
viendo al ejército enormemente dispuesto al combate y al capitán y a todos los 
soldados convencidos de vencer – para no privar al ejército de la oportunidad 
de obrar bien, refirió al cónsul que los auspicios se desarrollaban 
favorablemente, de manera que Papirio ordenó a las escuadras y, habiendo 
dicho algunos polarios a ciertos soldados que los pollos no habían picoteado, 
éstos lo comunicaron a Espurio Papirio, sobrino del cónsul, quien a su vez lo 
notificó al cónsul, cuya respuesta inmediata fue que atendiera a cumplir bien 
con su deber que en lo que a él y al ejército se refería los auspicios eran 
favorables y si el polario había mentido, sus mentiras se volverían en contra 
suya. Y para que el resultado estuviera en consonancia con el propósito, dio la 
orden a los legados de que pusieran a los polarios en primera línea. Esto hizo 
que cuando marchaban contra los enemigos un soldado romano sacó una 
flecha que mató casualmente al polario principal; cuando el cónsul recibió la 
noticia, dijo que todo se desarrollaba bien y con el favor de los dioses, ya que el 
ejército se había liberado con la muerte del embustero de toda culpa y de toda 
ira que los dioses pudieran tener en contra suya. De esta forma, sabiendo 
acomodar bien sus planes a los auspicios, tomó la decisión de combatir sin que 
el ejército se diera cuenta d que él había descuidado en algún punto los 
órdenes de su religión. (Maquiavel, 2002: Discorsi, I, 14). 

Percebe-se, como Sepúlveda na crônica do Novo mundo, trabalha 

sempre o conceito divino e os auspícios de forma favorável aos fins buscados, 

nunca se submetendo a eles. Em vivo contraste com a utilização dos auspícios 

por Cortés, Sepúlveda narra a profecia na qual os mexicas (os “outros”), 

acreditam e obedecem piamente, profecia cujo narrador seria o próprio 

Moctezuma, diante da chegada de Cortés:  

Desde hace mucho tiempo en estas regiones existe una tradición que nosotros 
hemos recibido de nuestros padres y ellos de sus antepasados de generación 
en generación y que incluso consta en las pinturas de nuestros monumentos. 
Según ella, nosotros, habitantes de estas tierras, no somos aborígenes, sino 
que procedemos de extranjeros, que venidos hace mucho desde tierras lejanas 
al mando de un rey que mandaba sobre ellos, se asentaron en estas regiones. 
Aquel rey, se cree, se vio obligado a regresar con unos pocos a su patria, 
después de ordenar a los demás que se quedaran y que esperaran su vuelta 
no mucho después. Regresó, en efecto, a estos mismos lugares no muchos 
años después, cuando ya los primeros se habían casado con indígenas, habían 
tenido hijos y habían elegido a otro rey, de modo que no lo recibieron. Cuanta 
que se había marchado entristecido y enojado por tal rechazo y desprecio y 
que al partir pronunció a modo de profecía que llegaría un tiempo en que uno 
de su linaje volvería, sometería a sus descendientes a su vasallaje y poder y 
les obligaría incluso contra su voluntad a cumplir lo que le habían negado a él. 
Y como quiera que desde entonces hemos esperado su cumplimiento, ahora 
estamos convencidos de que ese gran Rey de España, que como dices te ha 
enviado, es del linaje de aquel primer rey nuestro, y tanto más al afirmar tú que 
ya hace tiempo se tenía noticias de nuestra existencia. También la tradición 
nos enseñó que aquel rey nuestro salió de la parte de donde vosotros habéis 



 

96 

 

venido, esto es, de oriente, para llegar a esta zona del mundo. Piensa, por 
tanto, que has llegado a tu propia patria y al reino de aquel gran rey, de quien 
tu mismo eres gobernador. No dudes en mandar con tu autoridad lo que 
estimes conveniente (SEPÚLVEDA, 1987: 148). 

 Em todo momento, Sepúlveda anuncia a novidade total sobre os reinos 

de Índias, de modo que implicitamente se nega a veracidade da profecia. No 

entanto, Cortés responde: que le pareció bien, pero hizo hincapié de manera 

especial, para abundar más en la opinión de Moctezuma de que el Rey de 

España descendía de aquel viejo rey que regresaría, según creían todos, en el 

futuro (SEPÚLVEDA, 1987:149).  

Profecia auto-cumprida, no livro VI, quando Cortés apresa Moctezuma 

que repete a profecia para os nobres mexicas, que aceitam a submissão 

solicitada por seu rei. Cortés falara com Moctezuma depois que seu rei Carlos, 

precisava de ouro para realizar alguns projetos, de modo que a quinta parte 

que correspondia ao fisco ascendera a mais de trinta e dois mil quatrocentos 

pesos de ouro. O total de prata fundida para igual fim foi de quatrocentas libras, 

que os banqueiros chamam de marcos (SEPÚLVEDA, 1987: 159).  

O mesmo Sepúlveda confirma definitivamente, a falácia de acreditar em 

profecias, quando afirma no Democrates Alter (1987: 66), sobre a conquista de 

Tenochtitlán e a rendição de Moctezuma, numa versão sensivelmente 

diferenciada e para demonstrar definitivamente a inferioridade mexica:  

Al enterarse este (Moctezuma) de la llegada de Hernán Cortés, de algunas de 
sus victorias y de la intención que tenía de ir a Méjico con el pretexto de una 
entrevista, procuraba con toda clase de razones disuadirle de ello. Al no 
conseguir nada con los razonamientos aducidos, atemorizado y lleno de terror, 
le recibió en la ciudad con un número aproximado de trescientos españoles. 
Cortés, por su parte, después de haberse apoderado así de la ciudad, hizo 
tanto desprecio de la cobardía, ineptitud y rudeza de aquella gente, que no sólo 
obligó, infundiendo terror al rey y sus principales súbditos, a recibir el yugo y 
gobierno del rey de España, sino que al mismo rey Moctezuma, por sospechas 
que tuvo de que en cierta provincia había tramado la muerte de algunos 
españoles, le encadenó, ante el estupor y la inercia de sus conciudadanos, 
indiferentes a su situación y preocupados de cualquier cosa menos de tomar 
las armas para liberar a su rey. Y así Cortés tuvo oprimida y aterrorizada, al 
comienzo, durante muchos días, aun con la ayuda de tan reducido número de 
españoles y tan pocos indígenas, a una multitud tan inmensa, que daba la 
impresión de estar falta no sólo de habilidad y prudencia, sino hasta de sentido 
común. ¿Puede darse mayor o más claro testimonio de la ventaja que unos 
hombres tienen sobre otros en ingenio, habilidad, fortaleza de ánimo y virtud? 
¿No es prueba de que ellos son siervos por naturaleza? (grifos nossos). 



 

97 

 

 Veja-se que nesta versão nada se comenta sobre a profecia. Tampouco 

se alude às numerosas forças auxiliares que o próprio Sepúlveda relatara em 

De Orbe novo. Simplifica-se a descrição da cidade, que em Orbe é 

deslumbrante, alem dos mercados e instituições dos mexicas, bastante 

refinados segundo confessa o próprio cronista de índias. E se oculta a última 

parte do relato que narra a heróica resistência de Cuauhtémoc e do povo 

mexica, que Sepúlveda (1989: 224-5), converte num autêntico Marco Bruto, 

solicitando a morte do estóico (segundo relata Tito Lívio), pronuncia as 

seguintes palavras para Cortés:  

Yo he intentado por todos los medios de que disponía, con celo y dedicación, 
mientras se me permitió, defenderme a mí y a mi ciudad del ataque de los 
enemigos. Ahora que un injusto destino me ha empujado a esta situación, de ti 
dependerá mi salvación. Pero si me causas – y eso quizás será lo mejor para 
todos – una muerte querida con este arma – señalaba con un gesto el puñal de 
Cortés, que estaba tocando con la mano – te libraré a ti tal vez de alguna 
preocupación y a mí sin duda de una desgracia. Cortés, por su parte, que no 
olvidaba su condición de hombre de Cuauhtémoc, le consoló muy 
humanitariamente y le invitó a que levantara el ánimo. Así fue como terminó la 
guerra de México a los setenta y cinco días de asedio el trece de agosto del 
año 1521 d.C. (SEPÚLVEDA, De Orbe novo, libro VII). 

 Comprova-se nos textos de Sepúlveda, uma acusada tendência secular 

que não nega a religião, pelo contrário, trabalha com ela e com os sistemas de 

crenças e valores para conseguir um fim justificativo das ações de Cortés e dos 

espanhóis (na realidade, europeus) colonizadores. Não se nega a posição de 

Losada, que prova suficientemente a religiosidade do poçoalbense até seus 

derradeiros momentos. Como Pomponazzi, acredita-se na fé revelada, embora 

da leitura atenta dos textos se afirme a tendência de Sepúlveda a configurar 

uma ética materialista, fruto do seu aristotelismo naturalista e pragmático, ao 

serviço dos fins do príncipe, que são os do império.  

O próprio Losada destaca dentre as traduções do Filósofo, a Ética, como livro 

fundamental de Sepúlveda, já em uma época em que a Inquisição não deixava 

trabalhar com liberdade a Sepúlveda. Diante da dificuldade de publicá-la em 

Castela, tenta fazê-lo em Zaragoza, Veneza e França, sem resultados. Livro 

hoje perdido.  

Os critérios inquisitoriais haviam se refinado na perseguição aos 

desvios, e se vê envolto em um processo de Censuras de Inquisição por parte 



 

98 

 

do dominicano Frei Juan de La Fuente, que promove na Universidade de 

Alcalá, que se reduz a quatro (LOSADA, 1949: 284-5): 

1. Que es una misma el alma vegetativa del hombre, idéntica, lo mismo cuando 
comienza a existir en el útero de la madre que cuando se ha desarrollado como animal 
perfecto. 

2. Que es lícito forzar a los paganos para que abracen la fe católica. 

3. Que aquellas acciones que se realizan por miedo a males mayores, son 
consideradas como involuntarias, lo mismo que si se hiciesen por violencia o por 
ignorancia. 

4. Que, a juicio del autor del memorándum, hay esparcidas por toda la obra opiniones 
que, no sólo son falsas, sino contrarias a la moral cristiana.  

 

 De modo que, o naturalismo aristotélico helenista, que impregna 

Sepúlveda e que tenta moldar, sempre termina fazendo-o passar por 

problemas perante os órgãos que a Coroa e a Igreja vão desenrolando 

paralelamente durante a Contra-Reforma, ao mesmo tempo em que os 

postulados erasmistas da Corte de Carlos V, mecenas do próprio sábio de 

Rotterdam e de Vives ou do próprio Valdés, começam a cair em desgraça, com 

a progressiva e crescente influência do partido fernandino na corte de Filipe II. 

Da mesma forma o Democrates Alter não será impresso e sua Apologia o fará 

distante da Corte, em Roma, talvez com alguns amigos que Sepúlveda 

conservara em sua pátria adotiva, a Itália. 

 Evidencia-se que as teses de Sepúlveda, se inclinam em direção a um 

modelo de religião instrumental, próximas às teses do Príncipe maquiavélico, 

livro de cabeceira de Carlos V, que dificilmente se uniriam à piedade, sentida 

ou não, mas de obrigada praxe na Espanha de finais do século XVI de Felipe.  

Aristocratismo naturalista: o domínio dos melhores. 

Nesses espetáculos com armas o cortesão deve ter as mesmas 
precauções, concernentes a sua posição. Ao cavalgar, lutar, correr e 

saltar, gostaria que evitasse a multidão plebéia ou pelo menos que se 
deixasse ver bem raras vezes, pois não há no mundo coisa tão 

excelente que os ignorantes não acabem saciando-se dela e dando-lhe 
pouco valor, quando a vêem com frequência. O mesmo penso sobre a 

música.  

Baldassare Castiglione, O Cortesão (II, xii) 

 



 

99 

 

O conceito de sociedade de Pomponazzi (GRANADA, 1988: 207-8), 

entendida como um corpo social, composto por órgãos com funções bem 

delimitadas, vai determinar os conteúdos da sua concepção ética. Observe-se 

a distribuição aristocrática, mas não estanca, dos três intelectos:  

Digamos que todos los hombres, para conseguir este fin común, deben 
participar de los tres intelectos, esto es, del teorético, del práctico y del 
productivo. Ningún hombre sano y en la edad justa hay que no posea algo de 
estos tres intelectos, al igual que no hay ningún miembro que no participe de la 
sangre y del calor natural (…) pero conviene saber que aunque ningún hombre 
esté enteramente privado de estos tres intelectos, sin embargo su relación no 
es la misma respecto a ellos (…). El intelecto práctico es el verdaderamente 
apropiado al hombre y cualquier hombre no incapacitado puede alcanzarlo 
perfectamente. Es por él por lo que se dice que el hombre es absolutamente 
bueno o malo (…) Ser justo o vicioso es humano y está a nuestro alcance, pero 
ser filósofo o arquitecto no es tarea nuestra ni es necesario. Por eso todos los 
hombres pueden y deben ser buenos, pero no todos filósofos, matemáticos, 
arquitectos, etc., pues la humanidad no podría subsistir si no hubiera tal 
diversidad (…). Pero el intelecto práctico, que es lo verdaderamente humano, 
debe poseerlo todo hombre perfectamente pues para que la humanidad se 
conserve adecuadamente es necesario que todos los hombres sean 
moralmente virtuosos y en la medida de lo posible carezcan de vicios. La 
felicidad no consiste, pues, en la facultad teorética de la demostración como 
apropiada para todo el género humano, sino como apropiada para la parte 
primera y principal. Y aunque las restantes partes del género humano no 
puedan alcanzar esa felicidad, no por eso estarán privadas enteramente de la 
felicidad, ya que pueden poseer algo del teorético y algo del productivo y 
totalmente del práctico. Y esta última facultad puede hacer feliz a todos (…) Así 
pues, el género humano no se ve privado de la obtención de su fin (Grifos 
nossos). 

Como tudo em Pomponazzi, lembra-nos o tomismo, neste caso e de 

forma viva, a divisão estamental tomista da sociedade. Porem, esta sociedade 

orgânica de Pomponazzi já possui outra natureza diferente à medieval, mais 

móvel, plástica. Observe-se que todos (o gênero humano), podem atingir a 

felicidade, dentro das suas funções orgânicas, pelo menos seria esta a 

promessa ética de Pomponazzi, segundo Agnes Heller (1980: 167):  

Para Pomponazzi, el principio de “cada uno en su sitio” no remite nunca a la 
función que se representa en la jerarquía social, sino a la relación que 
mantiene el individuo particular con un tipo específico de trabajo, al margen del 
lugar que ocupe en la jerarquía social. El carácter feudal de la cooperación 
social se encuentra de este modo en su punto final, perfilándose el camino que 
conduce a la producción de mercancías y el sistema social burgués (…) 
Pomponazzi se siente satisfecho con la ilusión de la división del trabajo que 
asegura el bien público y el incremento del conjunto social, capaz al mismo 
tiempo de procurar la felicidad de todos los individuos. (…) Pomponazzi 
abandona la esperanza de que todos los seres humanos puedan alcanzar una 
personalidad polifacética y sin embargo, no renuncia todavía a la posibilidad de 
que todos puedan auto-realizarse.  

 



 

100 

 

Efetivamente, Agnes Heller (1980: 165), se entusiasma com esta 

concepção organicista da sociedade do mantuano, que entende inspirada não 

mais na pura teoria, mas na vida quotidiana no seu conjunto. Fundamenta-se 

para ela uma promessa moderna de felicidade futura para todos. Nos tempos 

que seguiram a Pomponazzi, seria difícil, segundo Heller (1980), encontrar 

teóricos que conjuntassem pensamento científico, capacidade prática dilatada 

e integridade moral na existência burguesa quotidiana do “homem médio” e 

mais difícil ainda descrever ou programar a universalidade do homem e da 

humanidade. Aquela possibilidade não tornará a se produzir até Marx 

(HELLER, 1980:171). Heller (1980: 170), percebe na teoria organicista do 

mantuano que a universalidade como tal, somente é característica da espécie 

humana; ou seja, os indivíduos só podem ser universais eticamente, já que a 

finalidade do indivíduo se relaciona com a finalidade do gênero humano.  

Qual seria esta finalidade da vida virtuosa? O essencial seria que o 

homem compreendesse que é uma parte da evolução da humanidade inteira, 

reconhecendo seu lugar e as funções que correspondem a sua natureza para 

cumpri-las, sabendo que dessa forma participa da finalidade da espécie. Dessa 

forma, cumprindo o seu destino/função natural, o homem, qualquer homem 

poderia atingir a felicidade total, neste mundo. Seria para Heller um foque ético 

estóico centrado na divisão do trabalho duma sociedade produtora de 

mercadorias.  

Agnes Heller (1980), materialista histórica, marxista e, portanto, 

pertencente ao pensamento local europeu com pretensões universalistas – 

como Pomponazzi ou Sepúlveda, são materialistas e universalistas – é 

seduzida pelos cantos de sereia da promessa do progresso e felicidade obtida 

através da ordem social orgânica, fator medular da modernidade/ colonialidade 

do poder.  

No entanto, a própria Agnes Heller (1980: 165), intui perspicazmente os 

desdobramentos, para ela indesejados, da teoria orgânica da sociedade de 

Pomponazzi, quando afirma, talvez se incluindo sem saber: no sabemos qué es 



 

101 

 

preferible: si elogiar su genialidad o condenar la estrechez de miras de sus 

sucesores al abordar de nuevo esta problemática.  

Note-se que, o que é percebido pelos pesquisadores europeus, como 

um efetivo avance “modernizador” nas concepções ético-sociais e 

epistemológicas em Pomponazzi, quando aplicadas ao contexto local europeu 

(e não se tem notícias de que Pomponazzi pensasse em algum lócus fora de 

Europa), parecem acrescentar realmente inovações vantajosas para a 

felicidade da maioria e permitem a tomada de consciência e saída da alienação 

de uns poucos iniciados. O problema surge quando os projetos globais são 

fermentados nas histórias locais dos países metropolitanos, implementados, 

exportados e encenados de maneira diferente em locais particulares 

(MIGNOLO, 2003: 99). Evidentemente, que o Estado de Veneza da Escola de 

Pádua no século XVI, é decididamente diferente de um Novo Mundo que está 

entrando na era histórica da idade do ferro e pelas armas, num espaço de 

tempo fulgurante.  

Será um desses sucessores de Pomponazzi, seguindo a profecia de 

Heller sobre os olhares estreitos ou largos, dependendo do lócus de análise, 

quem fundamentará “novas” causas de guerra justa contra os índios: 

Sepúlveda (1997: 53), supera o numerus clausus das tradicionais causas 

agostiniano-tomistas, que se verão aprofundadamente na seguinte seção. Ele 

se apóia precisamente nessa distribuição organicista de homens e funções 

“recíprocas”, de forma a propor novos motivos lícitos de guerra, segundo uma 

ordem natural. Um deles será: que aquellos cuya condición natural es tal que 

deban obedecer a otros, si rehúsan su gobierno y no queda otro recurso, sean 

dominados por las armas; pues tal guerra es justa según la opinión de los más 

eminentes filósofos. Baseado no direito natural, que como se verá possibilitará 

este salto rumo a uma ética do governo dos melhores, surge uma ética 

naturalista com pretensões “universais” porque o direito natural é “integrador” 

de toda a humanidade num só “corpo”.  

Como fundamentara Enrique Dussel (2006: 68), é a necessidade de 

expansão do “ocidente” a que gera a renovação filosófico-científica e não ao 



 

102 

 

contrário: El ego cogito dice ya también relación a una protohistoria del s. XVI 

que se expresa en la ontología de Descartes pero que no surge de la nada. El 

ego conquiro (yo conquisto) como un “yo práctico” le precede un siglo y sin 

embargo el cogito cartesiano no considera al bárbaro. A formulação de 

Sepúlveda (1997: 55, grifos nossos), também persegue e justifica a 

conservação da espécie e o benefício recíproco dos membros que pertencem a 

um todo orgânico:  

En todo esto se ve con claridad que es natural y beneficioso el dominio del 
alma sobre el cuerpo, de la razón sobre el apetito, al tiempo que la paridad o 
desigualdad de dominio es perniciosa para todos. Y, según enseñan, por esta 
misma medida y ley se rigen corrientemente los hombres y los restantes 
animales. Pues siendo entre los animales mejores los domesticados que los 
salvajes, no obstante, a los primeros les resulta mejor y más beneficiosa la 
sumisión al gobierno del hombre, ya que así y no de otro modo se conservan.  

 Dussel (2006: 61), mostra como o domínio da alma sobre o corpo 

constitui também a chave do pensamento dualista que substitui a razão prático-

material por uma razão instrumental, que se ocupará do manejo técnico, 

tecnológico: La ética desaparecerá ante una razón more geométrico de la 

Crítica del Juicio( de Kant). Es aquí donde una cierta tradición (como la de 

Heidegger) no ha dejado de percibir la supresión simplificadora de la 

complejidad orgánica de la vida. 

Desde Grecia y Roma hasta los persas, los reinos de la India y la China taoísta, 
una ontología del absoluto como lo Uno, una antropología dualista de la 
superioridad del alma sobre el cuerpo (causa de alguna manera siempre del 
mal), instaura una ética ascética de “liberación” de la pluralidad material como 
“retorno” a la Unidad originaria – movimiento de la ontología neoplatónica, y 
posteriormente del idealismo alemán, en especial de la Lógica de Hegel -  es la 
lógica-ética de la Totalidad. La muerte empírica es, para esta visión ética del 
mundo, el “nacimiento” a la vida verdadera. La vida terrestre es un tiempo 
negativo del dolor, del sufrimiento. Para merecer una muerte que libere al ser 
humano del eterno retorno de la reincorporalización, es necesario cumplir con 
la “ley natural” (physikón nómon) con el “orden”, con las instituciones como las 
de las ”castas” con la eticidad establecida, con el statu quo (DUSSEL, 2006: 
35).  

 Neste momento, vemos o regresso de Sepúlveda a uma antiga 

estrutura: o fundamento último não será mais o físico natural, mas a teodicéa 

de Plotino (o Um e a alma e conseguinte promessa de felicidade futura post-

mortem), já que a ética estóica (material) apenas servirá para uns poucos mais 

preparados. Como se articula esse domínio da alma sobre o corpo?  



 

103 

 

Seguindo o jogo do naturalista Pomponazzi de microcosmo/ 

macrocosmo, Sepúlveda (1997: 55), destila completamente seu programa 

sócio-ético que lhe serve de justificativa para sua ampliação ao resto do “corpo 

social”, menos “sábio”:  

Por la misma razón el marido tiene dominio sobre su esposa, el adulto sobre el 
niño, el padre sobre el hijo, en una palabra, los superiores y más perfectos 
sobre los inferiores y más imperfectos. Y enseñan que esta misma razón vale 
para los demás hombres en sus mutuas relaciones, pues de ellos hay una 
clase en que unos son por naturaleza señores y otros por naturaleza esclavos.  

 

 Oswald de Andrade (1972: 78), o chamará filosofia messiânica, 

fundamentada no patriarcado. Dussel (2006: 32), coincide porque essa 

consideração negativa da vida temporal (o nascimento como uma queda), traz 

um julgamento ético negativo da corporeidade, e sexualidade: dominação da 

mulher, negatividade da pluralidade, da historicidade e justificação de toda 

dominação ou exclusão de escravos, servos, camponeses, castas ou estratos 

sociais explorados. 

Los que sobresalen en prudencia y talento, aunque no en robustez física, éstos 
son los señores por naturaleza; en cambio, los tardos y torpes de 
entendimiento, aunque vigorosos físicamente para cumplir los deberes 
necesarios, son siervos por naturaleza, y añaden los filósofos que para éstos 
no sólo es justo, sino también útil, que sirvan a los que son por naturaleza 
señores. Y vemos que esto está sancionado también por ley divina en el libro 
de los Proverbios: “el que es necio servirá al sabio”. Es creencia que tales son 
los pueblos bárbaros e inhumanos apartados de la vida civil, conducta 
morigerada y práctica de la virtud. A éstos les es beneficioso y más conforme a 
derecho natural el que estén sometidos al gobierno de naciones o príncipes 
más humanos y virtuosos, para que con el ejemplo de su virtud y prudencia y 
cumplimiento de sus leyes abandonen la barbarie y abracen una vida más 
humana, una conducta morigerada y practiquen la virtud (SEPÚLVEDA, 1997: 
56, grifos nossos). 

 

 

 Eis a virtualidade da doutrina moderna/ colonial de Sepúlveda: a ordem 

lhes é imposta para seu próprio “bem”, há um sistema ético já autônomo e 

material por trás da intervenção humanista/ humanitária. Como diz Maravall 

sobre Sepúlveda (1999: 205), o direito a imperar sobre os bárbaros pelos 

povos mais ilustrados e perfeitos não provem de uma transmissão jurídica de 

título, mas de um deslocamento natural de função. Note-se que qualquer mito 



 

104 

 

de modernidade, incluído o marxismo de Heller, tem uma nota de negação da 

contemporaneidade, implícito ou explícito na futura promessa de felicidade, 

terrena ou ultra-terrena, não está aqui.  

Sepúlveda (1997: 131, grifos nossos), também toca a tecla de um futuro 

melhor, embora a desigualdade não desapareça - dentro do “corpus” orgânico 

de Pomponazzi a igualdade de funções supõe a falência orgânica - há um 

eterno devir de Heráclito: todo flui salvo o próprio movimento:  

Del mismo modo, pues que en una casa grande hay hijos y siervos o esclavos, 
y mezclados con unos y otros hay criados de condición libre, y sobre todos 
ellos impera el padre de familia, con justicia y afabilidad, pero no del mismo 
modo, sino según la clase y condición de cada cual, digo yo que un rey óptimo 
y justo que quera imitar a tal padre de familia, como es su obligación, debe 
gobernar a los españoles con imperio paternal y a esos indios como a criados, 
pero de condición libre, con cierto gobierno templado, mezcla de heril y 
paternal, y tratarlos según su condición y las exigencias de las circunstancias. 
Si con el correr del tiempo, cuando se hayan civilizado más y con nuestro 
gobierno se haya reafirmado en ellos la probidad de costumbres y la religión 
cristiana, se les ha de dar un trato de más libertad y liberalidad.  

 

 Surge o que Bhabha (apud MIGNOLO, 2003: 172), denominará 

“defasagem temporal”. È uma posição da razão ocidental que foi constituída na 

sua história e fornece a relação que possa ter com outras sociedades, até 

mesmo com a sociedade da qual historicamente surgiu. Ao repudiar o 

momento colonial como presente enunciativo na condição histórica e 

epistemológica da modernidade ocidental, fecha a possibilidade de interpretar a 

razão ocidental no dialogo com as colônias. O presente enunciativo será o 

presente do tempo ocidental e seu lócus de enunciação. Os loci coloniais de 

enunciação foram dissolvidos ou adsorvidos pelo discurso colonial, incluído a 

produção de conhecimento por carecerem de contemporaneidade.  

 O que é comum a todos eles, Pomponazzi, Sepúlveda ou Heller, e nisto 

segue-se a Oswald de Andrade, é a existência de um messianismo de caráter 

patriarcal, ainda que cível, mas sempre sustentado numa determinada 

teodicéa, no qual uma minoria de mais preparados, mais meritórios ou 

vanguarda, decide aquilo que é bom para a maioria, despreparada, pecadora 

ou alienada, que terá sua recompensa, seja como indivíduos, seja como classe 

ou espécie, no paraíso ou na terra, sempre no futuro:  



 

105 

 

Hay que tener en cuenta que muchos hombres han pensado que el alma era 
mortal y sin embargo han escrito que era inmortal. Pero actuaron así por la 
inclinación al mal de los hombres que tienen poco o nada de intelecto y al no 
conocer, no amar los bienes del alma se entregan únicamente a las cosas 
corporales. Por eso es necesario curarlos mediante recursos de este tipo, al 
igual que el médico y la niñera se comportan respecto al enfermo o al niño 
carente de razón (POMPONAZZI apud GRANADA, 1988: 213). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 A ética dos melhores: a virtú em Sepúlveda.  

Alfonso Pérez de Guzmán, que después de un mes de sitio en Tarifa, contestó al 
enemigo, que habiendo intentado, vanamente, todos los demás medios, le 

amenazaba con matarle al hijo si no se rendía: “que había engendrado un hijo 
para la patria y no imperecedero, y que era preferible verse privado de él a 
apartarse de la palabra dada”, pues lo uno podía ser con gloria y lo otro sin 

deshonra. Y dijo: “Para que entiendas cuánto más vale para mí, como debe valer, 
el amor de la virtud y de la lealtad que la piedad paterna, puedes ejecutar con mi 

espada el infame crimen, para que de un solo golpe des a mi hijo la vida 
verdadera, a mí la gloria inmortal y a ti la más torpe ignominia”. 

Juan Ginés de Sepúlveda. Dialogus de Appetenda Gloria, qui inscribitur Gonsalus, XX 



 

106 

 

 

 O Renascimento não conhecia uma escala de valores única e 

universalmente válida. Era um sistema pluralista, em transformação constante 

e com diferenças interpretativas acerca de um mesmo valor. Eram os homens, 

os que selecionavam os valores justos para as ações concretas em cada 

momento: o que podia ser justo numa ocasião, poderia ser injusto noutra, o mal 

provem muitas vezes do bem e o bem do mal, e não apenas no campo político. 

Produz-se uma separação total da ética da escala de valores. Existe todo um 

enxame de sistemas axiológicos, reciprocamente contraditórios y um leque de 

interpretações das virtudes individuais, também incompatíveis entre si a maior 

parte das vezes. O que faziam os pensadores renascentistas era buscar a 

vinculação do ato justo com virtudes definidas (HELLER, 1989: 287-336).  

 Sepúlveda segue à Ética a Nicómaco de Aristóteles, mas o próprio 

Sepúlveda é consciente da limitação das escalas globais de valores. Estuda as 

virtudes de forma individualizada, criando escalas para determinados âmbitos. 

Precisamente o foco da sua obra mais controvertida é cindir entre os valores, 

ou melhor, virtudes, do âmbito contemplativo/ religioso, e ativo/ virtudes da vida 

civil, caso que estuda do seu Dialogus de Appetenda Gloria, qui inscribitur 

Gonsalus (Roma, 1523). Seguir-se-á o mesmo critério dos estóicos em adiante. 

Sepúlveda (1963: 256), afirma no seu Democrates Primus: 

Los estoicos ninguna cosa tenían por buena ni por mala, salvo las virtudes y los 
vicios que hacen que los hombres sean tenidos por buenos, y por el contrario, 
por malos, llamando preciadas y despreciadas aquellas cosas que Aristóteles y 
los otros discípulos de Platón llaman bienes y males del cuerpo o extraños, 
quienes juzgan ser bueno todo lo que la naturaleza abraza y malo lo que 
desecha.  

 Para Aristóteles, o bem da República era o bem supremo do homem e 

consequentemente, a felicidade radicava na entrega ao serviço do bem do 

Estado. Para isso se precisava de “virtude” e fortuna (no sentido econômico) 

(HELLER, 1980: 290). De aqui seguirá o esquema básico das virtudes 

Sepúlveda. O aristotélico Pomponazzi, disse que a felicidade é um bem do 

homem, que a possuem todos os que a desejam. Feliz é quem pode conseguir 

o seu objetivo, coisa que está longe do bem supremo. Há que atribuir um fim a 

cada coisa, não segundo o que é bom em maior grau, mas segundo o que lhe 



 

107 

 

convém e lhe seja proporcional - ou seja, o bem em sentido lato. 

(POMPONAZZI apud HELLER, 1980: 291). Desta forma, segue-se que a idéia 

tomista de Pomponazzi, relativa á possibilidade de não concordância dos fins 

individuais e fins da totalidade, facilitavam o desmantelamento do antigo ideal 

do bem supremo. Não há uma escala de valores fixa porque é irrealizável na 

prática (HELLER, 1980: 291, 323). 

 Igualmente Sepúlveda (1963: 181), renuncia ab initio a escalas se 

concentrando no estudo da virtude: casa cosa se perfecciona con su virtud. Por 

tanto si llamamos buen piloto al que bien y artificiosamente gobierna un navío, 

buen padre de familia al que bien gobierna su casa, y así los demás. Deste 

modo, o poçoalbense centra os seus juízos sobre a cisão do ethos da vita 

comtemplativa, do homem sábio ou santo que se dedica á contemplação do 

supremo bem, do ethos da vita ativa, que ele encarnará no soldado e 

cavalheiro, embora estenda essa ética àqueles que no governo das cidades, 

mostrarem animo valente, em constante resistência aos agravos públicos e 

privados dos maus cidadãos e que favorecendo a coisa pública, sem se 

amedrontar, resistirem a ousadia dos poderosos (SEPÚLVEDA, 1963: 204).  

 Note-se a coerência da formulação de Sepúlveda (1963: 188), com o 

restante da sua obra, quando inclui dentro da vida contemplativa, não apenas 

os religiosos de vida retirada e santa, na humildade e pobreza e que não 

revidam às agressões vivendo numa paz evangélica, mas os sábios filósofos, 

integrando sempre o saber aristotélico com o cristianismo: como los 

peripatéticos, también los cristianos ponen la felicidad en el ejercicio de la más 

excelente virtud cerca de la cosa más perfecta, y declaran que la cosa más 

excelente virtud y la cosa más perfecta son el entendimiento y Dios.  

 Heller (1980: 317), propõe o problema da renovação ética, originado no 

ateísmo prático do Renascimento, porque os três pecados pelos que Satanás 

podia entrar na alma humana deixaram de ser pecados: amor ao dinheiro, 

voluptuosidade e sede de poder. Alem disso, a problemática do mal, passara a 

um segundo plano. Sepúlveda não apenas amava o dinheiro. Losada (1949) 

descreve bem os benefícios eclesiásticos e bens acumulados na vida dele em 



 

108 

 

diversos documentos do arquivo real e no próprio testamento, também estava 

convencido dos benefícios que reportava, assim como da importância do poder 

para o exercício da virtude, como se verá. E como se viu, Sepúlveda não 

apenas acreditava no cristianismo, mas estava obrigado a fazê-lo, pela filosofia 

política que defendia e pelas circunstâncias da corte de Carlos V.  

 Eis o achado de Sepúlveda, elevar uma ética separada do cristianismo, 

mas declaradamente favorável à religião, com eminentes fins políticos. Como 

fora antecipado, todos os instrumentos pertencem ao fim, já que as boas obras 

as vezes não podem se realizar com bons propósitos; para a obtenção de 

certos resultados positivo,s se precisam motivos negativos, de modo que o 

agente pode ser melhor que se atingisse um mal fim com boas intenções 

(HELLER, 1980: 327).  Então, sendo impossível construir uma escala de 

valores geral, construir-se-á para os ofícios, notadamente o que mais interessa 

a Sepúlveda além dos governantes: os soldados. Por que escrever sobre o 

ofício militar? Sepúlveda tinha polemizado muito com os espanhóis que iam 

estudar no Colégio de São Clemente de Bolonha, porque eles entendiam que 

havia incompatibilidade entre o cristianismo e a milícia. Escreve então, 

Democrates Primus (Roma, 1535), seguramente em polêmica com Erasmo de 

Rotterdam. Recorde-se o que escrevera Erasmo sobre os soldados: 

El único espécimen humano que no puede ser alcanzado por la razón ni movido 
por la fe de Cristo. ¿Cómo pedirles a esos monstruos disfrazados de hombres, 
esos impíos discípulos del diablo, que no trastoquen la pulcritud que es la vida en 
esa lóbrega hediondez que es la muerte? Esos bellacos que eternamente y sin 
esperanza de redención (ERASMO apud SANTAMARÍA,  2007: 60). 

 Sepúlveda tem uma escala do corpo social em situações de guerra similar 

a já vista de Pomponazzi, embora modificada para o contexto político e 

histórico ao qual pretende aplicar o poçoalbense. Nessa escala não poderia 

estar o soldado em último lugar, até porque poderia questionar a ética da 

guerra justa.  

 
 

Virtudes 

 

Vícios 

  

Magnanimidade em grau 

 



 

109 

 

Rei sumo Pusilanimidade 

 

Aristocracia guerreira 

e governante 

 

Fortaleza/ magnanimidade 

relativa  

 

Cobardia/ cobiça 

 

Cidadãos soldados 

 

Valor/ lealdade/ honradez/ 

temerosos dos magistrados 

 

Menos eficientes/ esperam 

recompensa/ ousados 

 

Mercenários 

 

Mais eficientes/ experientes/ 

parecem fortes 

 

Cobardia/ deslealdade/ 

cobiça botim 

 

 Igual que acontece no quadro social de Pomponazzi, como se viu, não 

está dividido em compartimentos estancos: existem cidadãos cobardes e 

mercenários fiéis, mas a características assinaladas são as predominantes. 

Trata-se de um esquema orientador sobre a pirâmide ética do poçoalbense. 

 Que seria a virtude? Um hábito da alma, não consiste em esperança 

alguma, mas engendra-se da repetição de muitas obras virtuosas 

(SEPÚLVEDA, 1963: 184). Importante fato, como se viu, porque querer que os 

indígenas deixem seus costumes e ritos apenas pela predicação, será uma vã 

esperança, como afirma Sepúlveda (1997: 95), no seu Democrates Alter sobre 

os indígenas (ou vulgo) seguindo ao Filósofo:  

 

Por tanto había que desterrar de los ánimos del vulgo este terror e infundirles el 
de los cristianos (…). Es imposible que ocurra o al menos muy difícil, que 
quienes por mucho tiempo se han habituado y envejecido en ciertas 
costumbres, cambien diametralmente de conducta por palabras o 
razonamientos. Y poco después: gran parte de los hombres obedece más por 
la fuerza de las palabras y el razonamiento y se siente más obligada por los 
castigos que guiada por la honestidad. Así pues, asegura que hay necesidad 
de leyes y violencia para refrenar a los hombres malvados con el miedo al 
castigo y para engendrar la virtud.  

 O que é notadamente relevante em Sepúlveda é o seu espírito teórico-

pragmático, qualquer tese há de ter sua validação empírica, funcionar.  Qual 

seriam as virtudes fundamentais durante o Renascimento? Prudência (justiça) 

e temperança. Heller postula sobre a justiça: continua sendo uma virtude 



 

110 

 

absoluta, embora perdesse seu caráter inequívoco. O que era justo numa 

circunstância poderia não sê-lo noutra. Não confundir com outro problema: a 

justiça estima válidos seus interesses e estima estes como justos, inclusive a 

escravidão (Heller, 1980: 296). Sepúlveda tende a adotar esta postura, com 

algumas cláusulas moderadoras, mas nele prevalece sempre o principio de 

conservação da autoridade, como veremos. Entende Sepúlveda (1963: 218-9), 

a Justiça em dois sentidos. Propriamente seria constante e perpétua, vontade 

de dar a cada qual o seu. Em sentido amplo, seria aquela virtude que 

perpassa, todas as outras, já que infringir a lei, equivale a atacar alguma das 

virtudes-valor, de modo que todas as virtudes podem se chamar de prudência 

ou justiça.  

 Da mesma forma, a temperança estóica, buscar no médio a virtude, 

perpassa todas as demais virtudes. Heller (1980: 312, 295), encontra esta 

virtude, agora de caráter instrumental, servindo às outras, em quase todos os 

pensadores da época, de Castiglione a Bacon. Não é mais o consumo 

moderado, e sim, a moderação em tudo, que implica autonomia e liberdade. 

Torna-se um elemento da praxe, um padrão geral de comportamento ético 

correto. Sepúlveda moderará todas as virtudes segundo a temperança, sendo 

os extremos sempre vícios. Para ele todas as virtudes estão encadeadas. As 

virtudes principais que correspondem ao soldado e cavalheiro são a fortaleza e 

a magnanimidade. Fortaleza é aquela que tempera as ousadias e temores. 

Temer alguns males como a infâmia é honesto. Morte honesta é aquela que se 

da em guerra justa, nunca em duelo.  

Quais os vícios contrários? Ousadia: confiado demais nos perigos, que se 

enfrenta desnecessariamente. Cobardia: teme demais ou ousa menos do 

conveniente. Pelo contrario o valente teme as coisas que há de temer e ousa 

quando é preciso. Posto que as virtudes provem dos costumes, e os soldados 

têm hábito de enfrentar perigos, há muitos valentes dentre os militares, embora 

não se exclui, aqueles que têm as virtudes civis como os magistrados antes 

aludidos (SEPÚLVEDA, 1963: 208-213).  



 

111 

 

 Heller (1980: 306-309), destaca que surge um novo conceito de valentia 

civil, porque nessa época são comuns os mercenários, os personagens mais 

baixos e perversos. Também sublinha a importância de evitar a cobardia, pelas 

graves consequencias para a comunidade, tanto a ativa como a 

pusilanimidade, segundo documenta Maquiavel.  

 Sepúlveda (1963: 211), coincide com Maquiavel em desprezar aos 

mercenários, dando maior valor aos cidadãos em armas, porque protegem 

suas cidades e tem medo de se envergonharem. Os mercenários não têm 

comprometimento: parecem valentes quando vêm que não há perigo, e quando 

este aparece, são os primeiros em fugir. Essa virtude é a que Maquiavel chama 

de virtú, a virtude cível de gestão dos negócios públicos, de forma a beneficiar 

a maioria, a virtude do estadista, cujo imperativo ético e único será o resultado 

benéfico para a sociedade. 

 A magnanimidade seria a outra que forma o par de virtudes do perfeito 

soldado, e central para Sepúlveda (1963: 214-220), origem do apetite da 

verdadeira glória. Quais os vícios relativos á magnanimidade, que seriam os 

extremos indesejados? Ambição, desejo imoderado de honras, mesmo 

pequenas. Pusilanimidade: não apetecer a honra, de modo que se 

negligenciam as ações honrosas e excelentes. Soberbos e arrogantes aqueles 

que se louvam fora de tempo e procuram ações que não podem realizar 

convenientemente. O magnânimo é digno de grandes coisas e se tem por 

digno delas, é excelente em todo gênero de virtude. O deleite dessas honras 

será moderado, porque a virtude completa, não pode ser remunerada com 

nenhuma honra, não se importando com a opinião positiva ou negativa do 

vulgo. Ponto importante são os meios. Porque em muitas ocasiões a virtude 

esforçada se torna inútil por falta de meios, pois o homem vestido de farrapos 

não se atreve a fazer muitas coisas e pelo contrario, Sepúlveda (1963: 221) 

mostra: 

Nobles, señores y ricoshombres son tenidos por dignos de honra por la ventaja 
que ya, por ello, llevan pues cualquier cosa que tiene ventaja en algún bien se 
tiene por más honrada. De suerte que, aun con tales bienes, cobra más fuerza 
la magnanimidad, porque aunque la honra solamente es debida de razón y 
justicia a los hombres virtuosos, algunos la otorgan a los bienes exteriores. Así 



 

112 

 

pues, la virtud, acompañada de estas cosas, sin duda es considerada por más 
digna de honra.  

 

 Nem nobreza, nem riquezas, poderão originar magnanimidade sem a 

virtude (Sepúlveda, 1963: 221). Como é o homem magnânimo? Valora muito 

poucas coisas, mas se a pátria está em perigo ou tem que defender aos frágeis 

dos poderosos ou lutar pela religião contra os infiéis, arriscará a vida sem 

vacilar. Fará favores aos outros para obrigá-los a receber pena e vergonha de 

que outros os obriguem. Não pedirá nada a ninguém. Será Cortés e humano 

com os medianos. Amigo da sadia ociosidade, não se apressa nos negócios, 

nem na fala, procurando coisas formosas, proveitosas e que ofereçam fruto 

concreto. O magnânimo ama e aborrece, de forma aberta sempre, não vive 

conforme a vontade dos outros, e esquece-se das mágoas. Fala pouco dos 

outros, nem louva nem critica (SEPÚLVEDA, 1963: 218-232). 

 Mas os cristãos não devem ser humildes, vestindo com mansidão como 

fala São Paulo? Os cristãos foram ensinados sobre o pior dos pecados, 

chamado soberba, sendo assim, que sua virtude oposta seria a humildade. 

Também Platão defende a humildade, que é parte principal da religião, porque 

segundo os “modernos teólogos”, afirma Sepúlveda (1963: 236-241), faz dos 

homens súbditos e obedientes a Deus. Sepúlveda (1963: 242), propõe uma 

solução teórica interessante: a humildade está incluída dentro da virtude 

magnanimidade. Por quê? A magnanimidade consiste em desejar ou 

menosprezar as grandes honras com moderação. Esta última foi chamada 

pelos religiosos de humildade.  

 Então, a gloria não é um vício, e sim algo que coroa ao magnânimo 

suficientemente, para Sepúlveda (1940: 105), que escreve um livro para 

justificá-lo, o Gonsalus. Dedicado á figura do Grande Capitão, Gonzalo 

Fernández de Córdoba, e a enaltecer a verdadeira glória dos grandes homens. 

Os gregos sobressaíram na arte da escultura porque era julgado glorioso. 

Cícero afirmava que o louvor alimenta as artes o todos se entusiasmam com o 

desejo de gloria. Sepúlveda (1963: 105-6), compara as cidades opulentas de 

Itália com as de Espanha: muitos têm amplos patrimônios, mas faltam homens 



 

113 

 

fortes e valentes, ao ponto de que não podem empreender nem seguir a guerra 

sem mercenários estrangeiros. O contrário acontece na Espanha, que depreza 

o comercio e julga melhor se sobressair nas armas, tendo mais cidadãos 

corajosos que opulentos. 

 O problema dos mercenários é que abandonam facilmente as armas no 

menor perigo, mas não os jactanciosos, embora, não possam ser considerados 

jactanciosos, aqueles que forem merecedores da verdadeira gloria, porque 

existem ocasiões nas quais se pode falar da própria virtude: quando se acusa 

de vicio cuja oposta virtude é certa, quando alguém entre desconhecidos não 

queira ficar ignorado pelos próprios feitos e os anciões querendo dar exemplo 

da própria virtude aos jovens (SEPÚLVEDA, 1940: 107-8).  As guerras serão 

justas quando se empreendem por desejo de gloria, injustas quando causadas 

por ambição, avareza, ira ou loucura, já que não se chega a ser ilustre pelos 

vícios, mas pelo caminho da virtude que conduz a verdadeira gloria 

(SEPÚLVEDA, 1940: 113-114). 

 Que pensar daqueles que induzem á virtude e criticam o afã de gloria? Os 

eu escrevem livros sobre o desprezo da gloria, merecem pouco crédito, porque 

ao assiná-los, demonstram que por desejo dela os fizeram. São de estreitas 

miras aqueles que permitem desejar a virtude e proibir a gloria, porque é 

companheira inseparável dela, e permite mover os ânimos altos e livres a 

fazerem grandes coisas. Sepúlveda (1940: 124-127) exemplifica:  

 

 

Me parece que quien no sólo priva del deseo de otras cosas a los que se 
dedican al estudio de las letras o a regir la república en paz y en guerra, sino 
que los ordena realizar grandes hechos, sin esperanza ni ambición de gloria, 
manda mover una gran nave de carga sólo con remos, y navegar en alta mar 
sin velas; precepto, ¡vive Dios! Duro, arbitrario y difícil.  

 Sepúlveda (1940: 122-128), apresenta uma dupla fundamentação, 

religiosa e de filosofia natural. A verdadeira gloria é praticar a piedade e as 

virtudes. E as praticamos, mais quando cumprimos os deveres de cada um, 

segundo ofício e dignidade. E não apenas os que seguem os rastros de São 



 

114 

 

Francisco, São Domingos e outros. Embora justamente louvados, não se sabe 

se fazem mais pela religião que aqueles que em vida mais livre, regem, sabia e 

prudentemente a república ou pelejam esforçadamente numa guerra justa em 

defesa da pátria e da mesma religião. O comum dos homens de todo o orbe 

sempre lembrara com inscrições os grandes fatos, erigira estátuas dos grandes 

homens como faziam os gregos. Os cartagineses portavam um anel por 

quantas campanhas combatessem. Os iberos erigiram obeliscos. Sepúlveda 

(1940: 128) questiona: 

Y ahora yo preguntaría de buena gana a los que niegan que es lícito desear la 
gloria: ¿Qué responden a estas instituciones humanas? ¿O condenarán a 
necedad y vaciedad a todo el género humano porque con unánime sentencia 
mostro a los elevados ánimos estas excitaciones a buscar la gloria? 

 

 Como acontece com os postulados do cordobés, sempre geram 

consequencias práticas, especialmente no que diz respeito ao domínio dos 

mais sábios sobre o vulgo. Sepúlveda (1940: 128-9), oferece um exemplo no 

Gonsalus:  

Los buenos generales, cuando, antes de comenzar la batalla, arengan a los 
soldados, para que peleen fuerte y valientemente, sabiendo que a cada uno 
hay que tratarle según su naturaleza, presentan a los ambiciosos la esperanza 
de lucro; a los tímidos, que es mejor el peligro que la huída, si son vencidos; a 
los voluptuosos, los placeres tras la victoria; pero a los honrados y educados 
libremente, les muestran la gloria y el honor, si salen vencedores; la ignominia 
e indignidad, si vencidos. Y ciertamente no es difícil persuadirlos de que es 
mejor encontrar muerte honrosa que sobrevivir a la lucha con nota 
desfavorable, aun leve. Y tanto vale la gloria, que por ella no hay que rechazar 
ningún peligro ni lamentar ningún trabajo.  

 

 

 Anos mais tarde, Sepúlveda (1987: 132-133), utilizará perfeitamente o 

recurso da fama, dentre outros, mas como um dos principais, nas “arengas” de 

Cortés aos aventureiros que o acompanhavam na sua conquista de México, no 

livro Orbe novo, as mesmas estratégias oratórias do estagirita, juntando 

pathos, logos e ethos num discurso: 

(...) Después me imagino las recompensas que se nos ofrecen en caso de 
victoria. Que hay muchas razones para hacer guerras. Unos luchan por los 
altares y el hogar en defensa de sí mismos y sus posesiones, protegiendo 
mediante la guerra necesaria la vida y la libertad; otros guerrean por el poder y 



 

115 

 

la gloria, contentándose a menudo con la alabanza de apoderarse de una sola 
ciudad y su comarca después de vencer al enemigo; hay quienes se mueven 
especialmente por el botín y piensan que los despojos de la toma de una 
ciudad un poco más rica y la devastación de su comarca representan un gran 
premio para los esfuerzos y peligros arrostrados. A nosotros nos animan y 
empujan a sostener con valentía y perseverancia esta guerra emprendida no 
una de las razones citadas, sino todas a la vez, dado que la situación ha 
llegado a tal punto que hemos de vencer o morir o convertirnos sin duda en 
esclavos de manera vergonzosa. Y es que no hay posibilidad de retirada 
segura, teniendo en cuenta que las naves fueron hundidas o destruidas por mí, 
precisamente para que no hubiera ocasión de pensar en la huida; (…) Pues la 
gloria atrae de manera especial a los españoles. Los peligros que a otros 
debilitan, a ellos infunden valor y los hacen más valientes para arrostrar una 
empresa con bravura; y ello es tan natural que soportan con serenidad antes 
una muerte honrosa en la guerra que la vergüenza o incluso la sospecha de 
cobardía. Nuestra memoria y la de nuestros padres – por no recordar los 
ejemplos antiguos que la fama ha difundido por todo el mundo – han dejado 
muchos y muy preclaros testimonios de esta tradicional manera de ser (grifos 
nossos). 

 Como foi antecipado, não apenas a glória coroa a virtude: o dinheiro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A ética do dinheiro em Sepúlveda.  

 Como foi visto, segundo Heller (1980: 317), o dinheiro constitui um dos 

três pecados pelos que Satã podia entrar na alma do cristão medieval. O ouro, 

não apenas confere nobreza e glória ao que o obtém, mas também agora, no 

Renascimento, a extensão generalizada das relações mercantis, transforma o 

dinheiro em valor e influencia toda relação humana, conforme parâmetros 

utilitaristas. Quem possui dinheiro será tudo, e quem carecer dele, nada 



 

116 

 

(HELLER, 1980: 318). Para Heller, a ética do dinheiro haverá de se confrontar 

com o Evangelho, não em relação à sua qualidade evangélica, mas à sua 

interpretação anticapitalista. Não existe mais uma ética comunal, seria absurdo 

politicamente confiar nessa modalidade de ética, o que há é um fomento da 

distribuição desigual de riqueza. A carência dos antigos freios da polis faz com 

que tenha sucesso a ética do interesse. Será o interesse o motor das ações 

humanas e não os princípios éticos (HELLER, 1980: 322- 325- 327).  

 Embora não se possa concordar com a existência de movimentos 

anticapitalistas relevantes e duradouros na época, sim pode haver um espírito 

generalizado de aldeão do Danúbio, especialmente nas regiões periféricas da 

periférica Europa, no sentido de crítica à acumulação desordenada de 

riquezas, que trazem o vício e a queda moral dos reinos. Aqui representa um 

papel de antagonista excepcional o Padre Bartolomeu de las Casas. De um 

ponto de vista mais intelectualizado, também os erasmistas criticavam a cobiça 

e o dinheiro que não existia na Utopia de Moro, na qual o ouro era empregado 

na fabricação penicos e correntes para os presidiários. Serão essas ideias as 

que combaterá Sepúlveda em toda sua obra. Não é necessário lembrar o papel 

fundamental do ouro e da prata americanos na consolidação do aparelho 

estatal dos Habsburgo e dos numerosos exércitos reunidos em Pavia, Lepanto, 

Viena, Milão... e ainda da função de honrado intelectual orgânico de 

Sepúlveda, eficiente cronista e capelão a serviço do Império, que não poderia 

deixar de considerar o ouro como mola e ordenador do sistema.  Novamente 

haverá de compatibilizar este valor emergente, o ouro, pelo menos do ponto de 

vista ético e quantitativo com o Cristianismo (a Europa está saindo de uma 

posição marginal a outra central no novo sistema mundo).   

No Democrates Primus, Sepúlveda (1963: 253), nos apresenta a 

Leopoldo, desta vez como porta-voz do “vilão do Danúbio”; ele questiona: que 

dizer da corrupção dos costumes que provêm das riquezas? Os soberbos ricos 

humilham os pobres e se entregam aos torpes prazeres, enquanto os pobres 

cumprem seu dever sem ofender ninguém. Democrates-Sepúlveda alega, não 

sem velada ironia: nem todos os ricos são maus nem todos os pobres, bons. É 

próprio de grande e religioso ânimo, na pobreza menosprezar as riquezas e na 



 

117 

 

prosperidade, utilizá-las prudentemente para fazer o bem e ser liberal 

praticando a virtude sem cair na cobiça. Nem cobiçar riquezas nem tê-las há de 

ser coisa torpe nem considerar coisa viciosa querer fugir da pobreza. A 

resposta se baseia na ética estóica: nenhuma coisa se tinha então por boa ou 

má, salvo as virtudes e vícios. O dinheiro fica fora da escala ética, portanto, 

pelo menos com efeitos axiológicos, não é vicio nem virtude. E, no entanto, ele 

é meio para Sepúlveda (1963: 257):  

La virtud para llevar a cabo obras virtuosas se sirve muchas veces no 
solamente de los bienes del cuerpo, el cual es como instrumento del alma, sino 
también de los bienes exteriores. Así dice Aristóteles “no es posible o al menos 
no es fácil, que haga cosas esclarecidas aquel a quien faltan facultades para 
hacerlas”. Y aunque no lo dijera, es bien claro que nadie sin riquezas puede 
ejercitar la liberalidad, ni mucho menos la magnificencia, pues tanto la una 
como la otra se ponen de manifiesto principalmente en el buen empleo de la 
fortuna o hacienda, aunque la liberalidad se entiende en gastos pequeños y 
medianos y la magnificencia en los grandes. 

 Assim mesmo, Sepúlveda (1963: 256-258) argúi: os magistrados e 

príncipes precisam das riquezas para governar para ter forças para conter a 

cobiça dos poderosos e equilibrar as forças deles com a dos mais fracos. 

Igualmente até os filósofos contemplativos precisam de bens que os sustentem 

enquanto contemplam as coisas excelentes e divinas. Dessa forma os frades 

se ocupam da contemplação de modo que não importa se eles se sustentam 

com bens próprios ou alheios, porque eles têm o gênero de vida mais perfeito. 

Agora, se todos os cristãos fossem necessitados, quem daria de comer aos 

famintos, quem vestiria os nus, quem curaria os doentes? Por que não seria 

lícito aos ricos se manterem com o que ganharam honestamente? O contra-

argumento luterano de Leopoldo diz que não é preciso possuir bens para 

exercitar a liberalidade, porque, muitas vezes, a caridade é feita para fingir a 

vontade de fazer o bem, mas Deus lê as intenções ocultas dos corações.  

 Democrates-Sepúlveda (1963: 260-266): não se devem procurar 

riquezas com cobiça, mas como diz o Filósofo, homem virtuoso há de se 

manter no justo médio, procurando os bens necessários ao estado de cada 

qual. Assim os nobres e honrados necessitam mais que os baixos e comuns, e 

os reis e príncipes sem grandes riquezas têm pouca força e são 

menosprezados pelos inimigos.  



 

118 

 

No entanto os filósofos contemplativos requerem pouca coisa, mas sem 

os bens necessários para viver como convém à natureza torna-se impossível 

exercitar a contemplação. Embora os frades mendicantes vivam de esmolas de 

maneira santa e devota, configurando a vida mais perfeita, nem por isso é a 

única forma de vida ou o único modo de alcançar a vida eterna. Temos 

diferentes dons e graças que Deus nos tem dado. Cristo mandou os apóstolos 

se hospedarem nas casas dos mais virtuosos e se servirem da sua 

liberalidade. Dessa forma as riquezas não são obstáculo para os homens 

virtuosos e cristãos, antes proporcionam meios para a virtude e a religião.  

 Não concorda Democrates-Sepúlveda (1963: 267-271), com a afirmativa 

de Leopoldo sobre o predomínio da vontade (processo de espiritualização 

luterana): as obras têm mais excelência do que a vontade: a cobiça de coisas 

boas é louvável e a de torpes, vituperável. Como diz o Filósofo, a coisa se 

conhece pelo seu fim, sendo que a vontade é a forma da obra. A perfeição está 

na obra voluntária saída da razão. A boa obra que não se realiza é imperfeita 

porque a necessidade dos pobres não se remedia com a boa vontade de 

ninguém, a liberalidade não se produz. Concluindo, o termo médio de riquezas 

segundo o estado de cada qual, em parte é necessário para passar a vida, 

exercitar perfeitamente algumas virtudes e conservar a companhia dos homens 

e a liberdade e em parte proveitoso para o culto divino e o ornamento dos 

templos. Não por isso deve se esquecer de que a avareza dos ricos e a cobiça 

sem medida convêm pouco à vida apostólica.  Neste ponto é compreensível a 

simpatia com as teses de Sepúlveda de setores próximos ao Opus Dei, que se 

articulou depois da Guerra Civil espanhola em várias universidades e, 

sobretudo, no Centro Superior de Investigações Cientificas, com vocação de 

órgão apolítico.  

Escrivá de Balaguer postula para a “Obra” muitos dos pontos 

programáticos coincidentes com Sepúlveda: obediência ao poder civil 

constituído, ainda que tirânico, papel evangelizador por parte dos leigos, a 

riqueza como dom divino, os títulos de nobreza e glória correspondem aos 

melhores cristãos (Escrivá obteve durante o governo do general Franco o título 

nobiliário de Marquês de Peralta, contra o costume de renunciar aos títulos em 



 

119 

 

outras ordens). Veja-se o que se postula sobre o dinheiro por parte do fundador 

do Opus Dei: 

Y abriendo sus tesoros le ofrecieron dones: oro, incienso y mirra. 
Detengámonos un poco para entender este pasaje del Santo Evangelio. 
¿Cómo es posible que nosotros, que nada somos y nada valemos, hagamos 
ofrendas a Dios? Dice la Escritura: toda dádiva y todo don perfecto de arriba 
viene. (…) En la economía de la salvación, Nuestro Padre cuida de cada alma 
con delicadeza amorosa: cada uno ha recibido de Dios su propio don, quien de 
una manera, quien de otra. (…) No se satisface compartiendo: lo quiere todo. 
No anda buscando cosas nuestras, repito: nos quiere a nosotros mismos. De 
ahí, y sólo de ahí, arrancan todos los otros presentes que podemos ofrecer al 
Señor.  

Démosle, por tanto, oro: el oro fino del espíritu de desprendimiento del 
dinero y de los medios materiales. No olvidemos que son cosas buenas, que 
vienen de Dios. Pero el Señor ha dispuesto que los utilicemos, sin dejar en 
ellos el corazón, haciéndolos rendir en provecho de la humanidad. 

Los bienes de la tierra no son malos; se pervierten cuando el hombre 
los erige en ídolos y, ante esos ídolos, se postra; se ennoblecen cuando los 
convertimos en instrumentos para el bien, en una tarea cristiana de justicia y de 
caridad. No podemos ir detrás de los bienes económicos, como quien va en 
busca de un tesoro; nuestro tesoro está aquí, reclinado en un pesebre; es 
Cristo y en Él se han de centrar todos nuestros amores, porque donde está 
nuestro tesoro allí estará también nuestro corazón. (BALAGUER, 1973, ponto 
35). 

 
 Que dizer das criticas luteranas ao aumento sem medida das riquezas 

eclesiásticas que Leopoldo levanta. Democrates-Sepúlveda (1963: 253-264) 

responderá, e desta vez em defesa de causa própria, como veremos: no 

nascimento da Igreja e durante o tempo em que o seu nome fora aborrecível 

para os príncipes, os sacerdotes eram capitães dos outros no combate à fé e 

se mantinham com o que os prebostes lhes davam cada dia ou com uma 

pequena renda, viviam mais santa e devotamente que quando a Igreja 

alcançara a liberdade e sua autoridade fora confirmada e fortalecida com 

riquezas. No entanto a culpa do mal não se encontra nas riquezas, mas nos 

costumes. Se houver abuso na administração de rendas por parte de bispos ou 

sacerdotes, a culpa é dos costumes e não das riquezas, pois os justos e 

religiosos bispos e sacerdotes quanto mais ricos, tanto mais santos e 

proveitosos para a república, por repartirem entre muitas pessoas órfãs e 

viúvas e outras igualmente necessitadas.  

 Losada (1973: 154), relata como o nome de Sepúlveda, como se viu, 

estava entre os dos colegiais pobres da Universidade de Alcalá, e, ao falecer, a 

fortuna era tão grande que o leva a fundar um Morgado para transmitir o seu 



 

120 

 

sobrenome a gerações futuras. Losada apresenta uma documentação 

abundante sobre o fato. Afirma: Cualquiera, después de una visita al Archivo de 

Protocolos de Córdoba, creería que Juan Ginés de Sepúlveda no hizo otra 

cosa en su vida que comprar, vender, arrendar y acumular sobre sí beneficios 

eclesiásticos. Losada (1973: 154-157), apresenta apenas como exemplificação 

alguns benefícios eclesiásticos de Sepúlveda, perfeitamente documentados:  

1. Frutos da “ração” do seu sobrinho Pedro da Igreja-catedral de Córdoba. 
2. Beneficiário da Igreja de São Pedro tinha os frutos arrendados a Juan Ruiz de Torres 
por 23.000 maravedíes14 anuais (1539-1540). 
3. Beneficiário da vila de Priego, cujo benefício arrendara a Martin de Baeza em 1547 
por dois anos por 30.000 maravedíes por ano. 
4. Entre 1550 e 1555 recebera 300 ducados de pensão sobre os frutos do Bispado de 
Jaén. 
5. Era beneficiário e cura de Albendea e como tal arrendou os frutos do seu curato por 
três anos e renda em cada um de 42.750 maravedíes. 
6.Como beneficiado da igreja de Priego, na sua metade, arrendara em 1552 os frutos e 
rendas por dois anos e preço de 39,375 maravedíes. 
7. Em 1555 era beneficiário de Alba de Tormes e Albendea. 
8. Em 1556 era já arcipreste de Ledesma,, beneficiado de Anaya, e seguia recebendo 
pensão de 300 ducados sobre a mesa bispal de Jaén.  
9. Em 1557 arrenda novamente a Baeza os frutos da metade do benefício que tinha na 
vila de Priego. 
10. Em 1559 outorga poder a Juan Sacristán para cobrar 45.000 maravedíes dos 
presbíteros arrendadores dos frutos do benefício que possuía na vila. 
11.  Em 1560 e 1561 outorga poder para cobrar os 300 ducados da sua pensão sobre a 
mesa episcopal de Jaén.  
12. Novamente arrenda em 1561 os frutos e benefícios de Priego por dois anos e o 
total de 75.000 maravedíes dos quais recebia antecipadamente 100 ducados de ouro. 
13. Em 1562 outorga Pedro de Sepúlveda em favor do seu tio uma obrigação por 150 
ducados de ouro que lhe tinha emprestado para as despesas de expedição das bulas 
sobre o regresso e acesso do benefício da paróquia da vila de Albendea. 
14. Volta a outorgar poder aos sobrinhos para arrendar por dois anos a metade do 
benefício da Igreja Maior e de Santiago da vila de Priego. 
15. Em 1571 Pedro de Sepúlveda com o poder que seu tio lhe outorgara arrendou a 
Pedro de Ahumada os frutos decimais do benefício que possuía na igreja de Santa 
Maria e Santiago da vila de Priego, por dois anos e 140 ducados cada um. 

 
 Sem contar os benefícios que como cronista real e capelão recebia, 

assim como os abundantes bens registrados no testamento, detalhados por 

Losada escrupulosamente no seu Epistolário (1973). Sepúlveda (1963: 265), 

diz no Democrates do dinheiro: A los clérigos, no solamente hermanos y 

                                                           
14

 Antiga moeda espanhola. O nome maravedí significa moeda almorávide, sendo naquela época as de Castela 

arábigas e bilingues. Ou seja, tinham forma arábiga de fundo e significação cristã nas legendas arábigas. Levavam 
uma cruzinha e o nome de Afonso em latim e estavam datadas pelos anos da Era Hispânica, de 1214 a 1255. Usou-
se para facilitar o comercio com os muçulmanos nos domínios de Castela. O escudo, desde 1535 cotizara à 350 
maravedís. Sua avaliação muda ao longo da era moderna, entre os 400 maravedis de 1566 e os 440 de 1609. O Real 
tampouco esteve isento de mudanças na paridade, cotizando em 1642 nos 45 maravedís e nos 64 maravedís desde 
1686. (Wikipédia, acessado em 15 de fevereiro de 2010). 



 

121 

 

hermanas, mas los sobrinos y otros parientes tan sin empacho se lo piden que 

no parece que ruegan, sino que por derecho lo demandan. Así, pues, quiérase 

o no, habéis de dar a los parientes que a tiempo o fuera de tiempo os 

importunan. 

 O dinheiro e os bens dos ímpios podem passar a mãos dos justos, por 

lei humana e divina. Além do mais, os espanhóis que cumprirem o seu dever 

no que diz respeito à Conquista de Índias, não devem se ver privados do seu 

justo prêmio, afirma Sepúlveda(1997: 97), no Democrates Alter. Porque 

seguindo a Santo Agostinho, todos os hereges, todos os ímpios e idólatras 

encontram-se em possessão ilegal das suas riquezas e por isso podem ser 

despojados delas pelos católicos e piedosos, segundo Sabedoria, “por isso os 

justos despojarão aos ímpios”. E como dizem os Provérbios “por isso os justos 

despojarão aos ímpios”, afirma Sepúlveda (1997: 106). Citando o 

Deuteronômio, “repartirás todo o botim entre teu exército e comerás dos 

despojos dos inimigos”. “Também no Gênese fala-se do botim que levara 

Abraham dos reis vencidos e se menciona aos escravos, dirigindo-se ao rei dos 

sodomitas que viera em seu auxílio: “no reparto do botim me dê as almas, o 

demais tomá-lo para ti” (SEPÚLVEDA, 1997: 112-113).  

 Para encerrar o capítulo sobre as riquezas, observe-se o discurso militar 

de Cortés dentro da crônica De Orbe novo, quando numa situação difícil tem 

que incentivar os homens à luta:  

Y aunque se pudiera poner fin a la guerra y vivir en una paz segura, sin 
embargo hombres piadosos y valientes tienen la obligación de hacerla a la vista 
de tantos y tan importantes premios. Que no se trata del dominio de una sola 
ciudad, ni se va en pos de la gloria que proporciona la destrucción y huída de 
un solo ejército, sin que es otro Nuevo Mundo lo que se nos pone por delante 
como recompensa a nuestros esfuerzos, a los peligros y a la victoria; asimismo, 
la gloria de haber sometido a las armas a muchos y muy grandes pueblos, y no 
ya el botín ganado en la destrucción de una sola ciudad para distribuirlo entre 
muchos, sino los bienes de muchos reinos extraordinariamente ricos en oro y 
plata para repartirlos entre muy pocos. De modo que, dado que nos obliga, de 
una parte la supervivencia y nos empuja, de otra, una gran gloria y tan grandes 
recompensas, desfallecer y renunciar a una guerra que se hace por piedad y 
que va a proporcionar gloria e incontables ganancias es propio de gente 
pusilánime y despreciable, cosa que se aleja con mucho de la forma de ser y 
de las costumbres de nuestro pueblo. (SEPÚLVEDA, 1987: 133, grifos nossos). 

 

 O que se tentou demonstrar é que a obra de Sepúlveda constitui um 

tótum coerente e integrado na ordenação da sociedade de forma piramidal, na 

qual a base vai se alargando mediante o Império que tem uma cabeça só e 



 

122 

 

alguns homens melhores e mais sábios, selecionados segundo seus méritos. 

Todo um programa imperial, embora Sepúlveda não utilize muito o termo, 

porque o fundamento é de domínio de uma minoria mais preparada sobre 

maiorias. 

 Seguindo a relação microcosmo/ macrocosmo, o que se justifica é o 

domínio de um povo mais culto sobre outro menos culto, sendo que a definição 

é unívoca e monológica por parte da nação mais forte. A simplicidade dos 

conceitos até agora analisados os faz operativos, porque eles hão de funcionar 

na prática, e Sepúlveda sabe que como em toda boa máquina social a 

complexidade não acompanha a eficiência. A parte final do discurso de Cortés 

no Orbe novo, que recapitula cada argumento de domínio, serve também para 

concluir esta seção sobre as bases do pensamento imperial de Sepúlveda. 

 

Sopesad una y otra vez todo esto, compañeros, sabiendo que la decisión de 
renunciar a la guerra, asunto que no es siquiera discutible, os es perjudicial, 
mientras que la empresa, en la que incluso morir sería lo más hermoso, es lo 
mejor para vuestra salvación; y comprended que, lejos de vosotros tan 
vergonzosa duda, no debéis pensar en nada que no sea hacer la guerra y que 
es necesario que os dediquéis a ello con toda vuestra alma. De esta forma se 
nos abre un camino, en primer lugar para salvarnos, después para ganar una 
limpia fama y, en tercer lugar, para conseguir enormes riquezas y para – y esto 
debe pesar mucho más entre hombres piadosos y leales al Estado y a la 
majestad del César Carlos, nuestro Rey – propagar la religión cristiana y el 
imperio de los españoles a lo largo y ancho del orbe. Pues sometidas las 
naciones más poderosas a nuestro poder, una vez desaparecido el culto a los 
ídolos y sus costumbres salvajes gracias a vosotros, tal como sucedió en las 
islas, se vuelven más dispuestas y dóciles para aprender y abrazar, no en 
contra de su voluntad, la piedad cristiana mediante la doctrina del Evangelio. 
Nada hay más agradable y aceptable a Cristo que tal empresa. Y, dado que 
estamos capacitados para llevarla a cabo, es lícito pensar que hemos 
emprendido esta guerra teniendo a Cristo por autor y callado consejero 
(SEPÚLVEDA, 1987, 134, grifos nossos). 

 

 

III A CONTROVÉRSIA AMERICANA DE SEPÚLVEDA 

 

3.1. A GUERRA JUSTA 

Santo Agostinho, o agostinismo político e Sepúlveda. 



 

123 

 

Apesar das numerosas citações que sobre Santo Agostinho nos traz 

Sepúlveda, primeiro no seu Democrates Primus e depois no seu Democrates 

Alter, e de maneira especialmente abundante na sua posterior Apologia em 

favor do livro das justas causas da guerra contra os índios, que elaborara 

expressamente na defesa do Democrates Alter, poucos autores sequer o têm 

resenhado na hora de estudar a obra do poçoalbense. Possivelmente porque a 

maioria deles tenha enfatizado o caráter secularizador e aristotélico do sábio de 

Pozoblanco, o que parece entrar em franca contradição com o platonismo e 

caráter místico da obra de Agostinho de Hipona.  

Apenas Fernández Santamaría o cita com maior destaque ao comentar 

sobre Sepúlveda, mas de modo introdutório e geral, sem um nexo claro com a 

obra deste (SANTAMARÍA, 1988: 172-175). Francisco Castilla Urbano (2000: 

24) o cita rapidamente, juntamente com Aristóteles e o estoicismo ciceroniano 

como um dos pilares do pensamento sepulvedano, mas depois não volta a 

fazer referência a ele. Patiño Palafox (2007: 53-62), cita Santo Agostinho como 

precedente medieval da teoria da servidão, sem o relacionar diretamente com a 

obra do nosso autor. 

Tampouco na extensa bibliografia de traduções e estudos filosóficos ou 

teológicos escritos por Ginés de Sepúlveda, tão bem registrados por Losada 

(1949), encontramos rastros de nenhum estudo concreto sobre a obra de Santo 

Agostinho, diferentemente da cuidada atenção prestada ao Estagirita, de quem 

chega a traduzir o poçoalbense uma longa série de livros, desde Parvi 

Naturalis, em 1522, até a Ética do Filósofo, já no fim da sua carreira, por volta 

de 1565, obra que sofrera censura eclesiástica, até chegar à sua mais 

conhecida obra, a tradução da Política de Aristóteles (LOSADA, 1949). 
 

Pareceria então que Santo Agostinho entraria como um elemento 

neoplatônico “estranho” ou ao menos não de forma totalmente natural na obra 

de Ginés, que a princípio parece um humanista italiano mais próximo às 

correntes filosóficas do aristotelismo naturalista da escola de Pietro 

Pomponazzi que a teologia “idealista” e neoplatônica da Civitas Dei. Como 

postula Fernández Santamaría:  



 

124 

 

Sepúlveda creía que era posible evitar el catolicismo político supuestamente 
concomitante a una sociedad universal y mantener intacto, con la ayuda de la 
teoría de la guerra justa, el particularismo político que caracterizaba tanto a la 
doctrina política de Aristóteles como a la praxis habitual de Sepúlveda. Y es 
esto, junto con su éxito en llevar a cabo su objetivo en términos mucho más 
seculares de lo que era posible a los teólogos de la escuela de Salamanca que 
vertieron mucha tinta sobre el tema de América, lo que da la auténtica medida 
de la contribución de Sepúlveda.(1988: 175). 

No mesmo sentido para José Antonio Maravall (1999: 203-204), 

Sepúlveda supõe uma transmutação da idéia imperial e consequentemente, 

uma transformação do pensamento político, representando um corte com a 

tradição medieval, porque 

representa quizá el máximo grado en la eliminación de todo agostinismo 
político, alcanzado hasta su momento, dejando aparte a Maquiavelo. Su vuelta 
al puro Aristóteles, su alejandrinismo, le aseguran esa inmunidad contra la 
tradición medieval, cuyo peso los aristotélicos de tipo escolástico no habían 
dejado de sentir. 

Henri Mechoulan contradiz tanto a Fernández Santamaría quanto a 

Maravall, insistindo no caráter católico ortodoxo de Sepúlveda, e o que é mais 

importante para a presente exposição, no seu evidente agostinismo político, 

idéia que flui constante através de toda a sua obra L`Antihumanisme de J.G. de 

Sepúlveda que pretende explicar o Democrates Primus, mas que, sob o nosso 

ponto de vista, ilumina-nos acerca da maior parte da obra sepulvedana, 

redisons-le, le presente ouvrage est une théorie dénsemble qui justifie aussi 

bien la guerre, le paupérism, que la hiérarchie monarchique de droit divin et, en 

filigrane, le rôle historique de certains peuples dans les plans de la Providence 

divine (MECHOULAN, 1974 : 51-52). E se prestarmos atenção às anotações 

que o autor do Democrates acumula na sua obra, teremos de concordar com 

Mechoulan (1974: 53), quando afirma que é a autoridade religiosa a mais 

invocada por ele. E se acrescentarmos aqueles autores que constituem a 

tradição do agostinismo político, desde Santo Gregório Magno e o Ostiense, 

até Santo Isidoro e Santo Jerônimo, além do frequente uso de São Paulo e de 

Santo Tomas de Aquino, no apoio das suas teses, vê-se que o corpus teórico 

agostinista dentro da obra sepulvedana não é uma peça apenas anedótica ou 

de simples necessidade contextual e dialética a mais na hora de se confrontar 

a seus adversários nas diversas polêmicas nas quais se envolvera Sepúlveda.  



 

125 

 

Muito pelo contrário, desde cedo, já no seu Democrates Primus, Santo 

Agostinho na sua interpretação mais ‘agostinista’ (valha o jogo de palavras), irá 

se constituir como o esqueleto do aparelho ideológico erguido pelo nosso autor: 

Sepúlveda, avant d´être aristotélicien, est fondamentalement un catholique 

orthodoxe, qui met au service de la mission impériale espagnole toutes les 

ressources de la thélogie et de la philosophie (MECHOULAN, 1974 :77).  

Como será visto, precisamente nessa aparente contradição estriba a 

original contribuição sepulvedana ao debate de ideias sobre a licitude da 

guerra, e de maneira enfática, na ocupação dos reinos indígenas pelos 

espanhóis.  

O temperante Ginés num momento da sua vida, depois de se ter 

incorporado à Corte do César Carlos V, em torno de 1545, carrega o peso da 

polêmica sobre a licitude da conquista das terras americanas, que faz estourar, 

em 1542, a publicação das Leis Novas de Índias e as limitações que estas 

impõem, nesse momento, sobre as “encomiendas” no Novo Mundo, com o 

conseguinte escândalo dos “encomenderos”. 

Será Sevilha a capital onde se estabeleça o Conselho de Índias e à 

instância do próprio cardeal e arcebispo dessa mesma cidade, Fernando de 

Valdés, por quem Sepúlveda assumirá a justificação de tais “descobertas” e, 

por conseguinte, da instituição da “encomienda” no seu Democrates Alter ou 

Segundo, nos quais acudirá, entre outros, aos argumentos agostinianos a favor 

da guerra justa, que já antecipara no seu Democrates Primus. Parece-nos que 

é precisamente o debate de ideias gerado o que desperta a necessidade de 

esgrimir a doutrina de Santo Agostinho, dado que tanto o Democrates Primus 

quanto o Alter elaboram-se pela necessidade de oposição dialética às ideias 

cristãs do humanismo renascentista da época, especialmente na Espanha, 

onde a doutrina de Erasmo de Rotterdam era preeminente tanto entre os 

membros da Corte de Carlos V quanto nos postos mais destacados da Coroa, 

tanto no que diz respeito à formação humanística do próprio Carlos como na 

decisiva influência sobre os ideais do seu secretário, Afonso de Valdés, e o 

mesmíssimo Inquisidor Geral, Dom Afonso de Manrique que chegara a ser um 



 

126 

 

dos seus mecenas (BATAILLON, 1949), e nada melhor para combater o 

cristianismo renovador, beirão da heterodoxia, que a teologia de Santo 

Agostinho e sobretudo, o agostinismo político por ela inspirado, ainda que este 

seja mais agostinista que Agostinho, de forma a combater “o fogo com fogo” 

num inteligente jogo de polêmica humanista. 

Frente a uma busca idealista de uma Ekklesia originária e pura, isenta 

da mácula que o contubérnio com os poderes terrenos – tão caros ao 

agostinismo político e que tanto criticara o sábio de Rotterdam, nas suas 

constantes criticas à corrupção de costumes de frades e clero secular da Igreja 

da época – geraria o que deveria ser o autêntico e primigênio espírito cristão, 

Ginés defenderia uma Igreja terrena, a serviço dos objetivos materiais da 

Coroa de Castela, âmbito no qual a evangelização cumpre um objetivo 

evidentemente pragmático de ampliação do imperium do César Carlos, para o 

qual o agostinismo político parece ser uma doutrina que bem serve a estes fins, 

e como veremos, de forma paradoxal, não desentoará com a filosofia, que 

avant la lettre poderíamos qualificar como secularizadora, da Escola de Pádua 

de Pomponazzi, o influente professor de Sepúlveda (ao qual chama várias 

vezes de praeceptor meus).  

Seguindo o teor da explicação de Maravall, o fundamento da ética – e, 

por conseguinte do direito, incluindo o direito à guerra justa, à conquista e ao 

domínio – baseia-se na coexistência de dois mundos, as duas ordens, 

perfeitamente separadas: o da perfeição apostólica e a da vida comum, poder-

se-ia dizer que são como as duas partes de uma noz, que não se tocam, mas 

convivem harmoniosamente, como pode se observar nos capítulos referentes a 

Pomponazzi e o estoicismo como fundamentos do pensamento desse cronista 

Imperial.  

Segundo relata um dos mais importantes estudiosos sobre Sepúlveda, o 

professor Ángel Losada, o Democrates Primus fora escrito durante uma das 

viagens de Sepúlveda de Roma para a capital da Romanha em 1531. 

Reencontra-se com o que fora o seu antigo colégio, São Clemente de Bolonha, 

onde estudam jovens espanhóis, muitos dos quais albergam sérias dúvidas 



 

127 

 

acerca da compatibilidade entre o ofício das armas e a possibilidade de 

chegarem a ser bons cristãos.  

Essa é uma polêmica de certa forma paralela à estabelecida durante a 

época da decadência do Império Romano e a adoção do cristianismo como 

religião imperial por Constantino, constituindo-se, assim, progressivamente, o 

cristianismo como culto oficial do Estado, no tempo de Santo Agostinho, o que 

levantou questões muito controversas. 

Precisamente o bispo de Hipona escrevera sua Cidade de Deus para 

desmentir as acusações que na época circulavam de que existia uma eventual 

responsabilidade da religião cristã (devido a sua suposta influência, neste caso 

de caráter negativo, em virtude do irenismo militante dos cristãos) na origem da 

decadência do outrora todo-poderoso Império Romano de Ocidente que 

naquele tempo sofria contínuos saques por parte dos bárbaros e, até mesmo, 

chegara a ser governado pelos eleitos caprichosamente pela Guarda 

Pretoriana, até mesmo pelos chefes da Guarda. 

Tras el saqueo de Roma por los visigodos de Alarico en 410, San Agustín 
compuso La Ciudad de Dios para responder a las acusaciones dirigidas contra 
los cristianos, cuyo Dios, al igual que las antiguas divinidades paganas, no 
había sabido proteger la Ciudad Eterna (ARQUILLIÈRE,  2005: 42). 

Originam-se então muitas dúvidas acerca da idoneidade da participação 

dos cristãos no que diz respeito ao Estado – e a guerra vem a ser naquele 

tempo o primeiro e fundamental elemento entre as atividades a serviço daquele 

Ente – que, seguindo a patrística dos primeiros tempos da Igreja, mantinham-

se obedientes, mas alheios às estruturas políticas: reddite quae sunt Caesaris 

Caesari et qua sunt Dei Deo (Mt XXII, 21. A Deus o que é de Deus e a César o 

que é de César).  

Do mesmo modo, as correntes do Humanismo cristão erasmista - com 

os quais entrará em confronto ideológico o próprio Sepúlveda - colocam o 

ponto de mira das suas mais ferozes diatribes na guerra, críticas que levadas 

até suas últimas consequências derivariam de forma necessária nas correntes 

irenistas dos anabaptistas, os quais se negam a toda e qualquer colaboração 



 

128 

 

com o governo civil, assim como rejeitam quaisquer possibilidades de que a 

guerra possa vir a ser considerada como justa em hipótese nenhuma.  

Para Sepúlveda, homem que durante muito tempo esteve sob os 

auspícios e mecenato do Papado, bom conhecedor das fontes bíblicas, assim 

como do direito e tradição patrística e canônica da Igreja, que se intui à luz do 

ingente aparelho teórico de padres e sábios da Igreja que ele utiliza com 

frequência, não lhe será difícil, diante dos seus adversários, sejam eles 

erasmistas ou neoescolásticos, luteranos ou censores, dominicanos ou 

irenistas, postular os argumentos jurídicos, teológicos e filosóficos adequados 

para os seus fins justificativos da guerra de conquista como elemento de 

primeira ordem para os fins da Coroa e decide escrever sobre o assunto no seu 

Democrates Primus patrocinado pelo mesmíssimo Duque de Alba, prova cabal 

da enorme importância que tinha, nesse momento, contar com esses jovens 

para o serviço das armas da Espanha e poder combater as incipientes ideias 

irenistas (LOSADA, 1949: 184).  

Esse domínio da Patrística chega até as fontes, São Paulo, que é citado 

por Sepúlveda em Santo Agostinho mais do que frequentemente. Não deve 

estranhar ao leitor, porque São Paulo será o apostolo que levará a Igreja para 

fora dos muros do judaísmo, será o autêntico primeiro missionário como o 

entendemos, ampliando ao mundo helênico a doutrina cristã, e bebendo 

também nas fontes do estoicismo, com a aceitação acrítica do poder que isto 

acarreta. Pensamos que Santo Agostinho é herdeiro direto de São Paulo no 

espírito e letra dos seus textos, como o poçoalbense deveu intuir ao recolher 

seu pensamento de forma tão constante e significativa na sua própria obra.  

 

 

 O pensamento de Santo Agostinho sobre o Estado. 

Santo Agostinho de Hipona, nascido na Numídia, África romana, no ano 

354, é uma figura central no pensamento medieval e não o será menos no 

Renascimento, uma vez que se podem encontrar seus manuscritos em todas 



 

129 

 

as bibliotecas importantes da época e identificar sua influência nos pensadores 

posteriores a ele, Gregório Magno ou Isidoro de Sevilha será fundamental 

(ARQUILLIÈRE, 2005: 35-36), de maneira que Sepúlveda não poderia ignorá-

lo. O que se verifica é que a maior influência que exerce Santo Agostinho no 

pensamento da época é por meio de seus glosadores, os agostinianos 

políticos, entre os quais poderíamos incluir o autor de Democrates Alter, ou 

quando menos este utilizará ad hoc esta doutrina em um momento que 

necessite contra-arrestar dialeticamente seus adversários intelectuais, já que 

eles se batiam na arena ideológica da teologia. 

A filosofia pré-tomista de Santo Agostinho se caracterizará pela ausência 

de uma distinção formal entre o âmbito da filosofia e o da teologia, entre as 

verdades racionais e as reveladas. Enquanto para São Tomás a natureza é 

metafisicamente indestrutível, Santo Agostinho descreve sob o nome de 

natureza o estado de coisas do pecado e aquele que neste estado permite a 

esperança de que o homem possa abandoná-lo (ARQUILLIÈRE, 2005:37). 

A conseqüência lógica é que haja em Santo Agostinho uma tendência a 

envolver o direito natural na justiça sobrenatural, o direito do Estado no da 

Igreja, porém não era mais que uma inclinação do espírito, o que para os 

agostinianos políticos veio a ser uma doutrina férrea e simplificada, de forma 

que tenderam a confundir o âmbito da Igreja com o do Estado (ARQUILLIÈRE, 

2005: 38-39). Bataillon (1949: 632), afirma que Sepúlveda se empeña en definir 

la sabiduría cristiana conforme al sentido común y, en demostrar que, en el 

fondo, la enseñanza de Cristo no está reñida con la sabiduría de los grandes 

filósofos. Poder-se-ia ser mais ousado que Bataillon e substituir o que ele 

chama de ‘sentido comum’ pela ‘doutrina agostiniana sobre a guerra’ que 

Sepúlveda pretende defender, em um tipo de jogo retórico-polêmico, tão 

próprio de humanistas como ele. 

Bernheim postula a centralidade do conceito agostiniano de pax em sua 

obra, um conceito complexo e sumamente rico neste padre da Igreja: é um 

estado de equilíbrio interno e externo no qual tudo que foi criado se adapta ao 

lugar querido por Deus e no seio do Cosmos, participando assim do mais 



 

130 

 

elevado bem, ou seja, da unidade do ser em Deus (ARQUILLIÈRE, 2005: 

44).Torna-se crucial dentro da explicação do agostinismo político este conceito 

tão próprio de pax: a paz verdadeira é a pax Cristiana, de maneira que a paz 

do homem não é necessariamente a paz exterior e sim a submissão à vontade 

de Deus através da fé, fé que está dirigida pelo mesmo magistério da Igreja 

(ARQUILLIÈRE, 2005: 45). À primeira vista, não se confundem aqui a ordem 

natural e a sobrenatural, ainda que a Igreja, segundo outros pontos de vista, 

possa ser uma instituição humana e, portanto, suscetível de desviar-se do fim 

divino prescrito, como denunciará Erasmo, entre outros. 

No entanto, Arquillière (2005: 46), atribui este conceito aos herdeiros 

intelectuais de Santo Agostinho, os ‘agostinianos’, os quais, como todo 

beneficiário testamentário, não serão sempre fiéis às últimas vontades do 

cessionário e nunca o serão quando se trata de uma herança doutrinal. Para o 

francês, o centro de gravidade do pensamento agostiniano será a idéia de 

justitia, conceito que depende do de pax, porém que resulta preeminente em 

relação à última. E nisso coincide com o estoicismo. 

Si, en efecto, la paz resulta del orden establecido por Dios, la justicia no es, en 
el fondo, más que el respeto y la realización de este orden. Esta armonía de 
cosas está inscrita en la voluntad divina. Para empezar, aquélla es exterior a la 
nuestra. Sólo al conformar nuestra acción a la misma, adquirimos la justicia, y 
en consecuencia, aseguramos la paz. La justicia es, pues, la condición de la 
paz. 

 

Para Santo Agostinho, a paz não é qualquer estado de ausência de 

guerra, e sim 

La soumissión à l´ordre chrétien: En effet, ceux même qui font la guerre ne la 
font que pour vaincre et para conséquent pour parvenir glorieusement à la paix. 
Qu´est-ce que la victoire : C´est la soumission des rebelles, c´et-à-dire la 
paix...(SANTO AGOSATINHO apud MECHOULAN,  1974: 55). 

 

 

Daqui se derivam conseqüências teóricas que Sepúlveda poderá utilizar 

muito bem para apoiar a justiça das causas da guerra contra os índios. O 

Estado, seguindo o conceito ciceroniano, é a res publica, a coisa do povo, este 

estaria constituído pelo conjunto de pessoas reunidas pela aceitação de um 



 

131 

 

mesmo direito e pela comunhão dos mesmos interesses. Sendo que o direito 

se identifica com a justiça; ali onde essa não se encontre, tampouco haverá 

justiça verdadeira. Não havendo uma justiça verdadeira, não poderá haver uma 

multidão de pessoas reunidas em virtude da aceitação do direito e, por 

conseguinte, não haverá povo nem res publica (MECHOULAN, 1974: 48). 

Estamos diante de um conceito no mínimo perigoso para a soberania de 

diversos estados, dependendo do conceito de justiça que venha a ser 

assumido, o que confirma a centralidade de tal aceitação em Santo Agostinho. 

Se concebemos, como o farão muitos agostinianos medievais – e Sepúlveda  o 

será à sua maneira peculiar e moderna, com matizes, como se explicará, 

quando se fizer necessário aos seus fins justificativos – a idéia de paz e justiça 

como inexistentes fora da Igreja, posto que as únicas de caráter autêntico 

seriam aquelas em que se verifique a submissão ao verdadeiro deus, criam-se 

de forma necessária consequências inevitáveis: apenas se o rei for justo, ele é 

legítimo, apenas terá direito a mandar sobre seus súditos, se estiver dentro do 

seio da Igreja. 

É um deslocamento que seria injusto atribuir a Santo Agostinho, uma 

vez que leva uma carga de valor absoluto que faltava a este Grande Padre da 

Igreja (MECHOULAN, 1974, 48-49). E isso porque Santo Agostinho não é 

propriamente um escolástico ou um escritor didático, e sim, um pensador que 

elabora seus escritos normalmente motivado por alguma polêmica, e sempre 

com o espírito mais dirigido à fé do que às construções conceituais, mais 

didáticas, que depois serão elaborados pelo tomismo. 

 Assim os conceitos de que se vale esse Padre da Igreja não 

necessariamente terão um caráter unívoco, pelo que se faz necessário 

manusear várias de suas obras. Assim, em uma delas, defende a exclusão dos 

infiéis deste mundo de justiça:  

¿Qué justicia podemos encontrar en aquellos que substraen al hombre a la 
sumisión al verdadero Dios y lo someten a los diablos inmundos? ¿Es ello dar 
a cada uno lo que se le debe? Es, pues injusto que, en tales condiciones, 
ciertos hombres sometan al resto bajo su dominación. Podemos, sin duda, 
decir que esta injusticia fue útil: aquéllos que renunciaron a una parte de su 
libertad encontraron bajo otra forma el beneficio de esta alienación. Pero, en 
primer lugar, para quien observe con atención, no puede haber una verdadera 



 

132 

 

utilidad cuando se vive en la impiedad y, en lugar de estar al servicio de dios, 
se sirve a los demonios (…). A continuación, aun extrayendo algún provecho 
de ello, no es posible hallar la justicia, ni, por ende, la cosa pública (SAN 
AGUSTÍN apud ARQUILLÍÈRE, 2005: 48-49). 

De maneira que não poderia haver justiça longe do conhecimento e culto 

ao verdadeiro Deus e, portanto, segundo este argumento, o estado romano 

nunca haveria existido (ARQUILLIÈRE, 2005: 49). 

Se unirmos, pois, este conceito do agostinismo político, com o 

agostiniano do pecado, há um bom argumento esgrimido por Sepúlveda (1997: 

72), que cita Santo Agostinho quando afirma que se atrasamos o castigo ou a 

vingança às graves ofensas feitas a Deus, em verdade provocamos sua 

paciência até chegar à ira. Na sua apologia, será taxativo ao afirmar que  

estos indios están sumidos en pecados muy graves contra la ley natural. La 
ignorancia de tales pecados a nadie excusa, y por los mismos Dios destruyó a 
los pueblos pecadores que habitaban la Tierra Prometida, pues todos 
practicaban la idolatría y la mayor parte inmolaba víctimas humanas. Y que 
Dios, o pro un juicio oculto sino precisamente por tal idolatría, destruyó a 
aquellas gentes, nos lo confirma la Sagrada Escritura no con obscuridad sino 
con palabras claras (SEPÚLVEDA, 1997: 72). 

 Igualmente cita Santo Agostinho na Apología a favor del libro 

sobre las justas causas de la guerra contra los indios, quando lembra do que 

disse em sua carta a Bonifácio que ensina que los reyes piadosos sirven a Dios 

oponiéndose al culto a los ídolos: así, dice Ezequías sirvió al Señor, 

destruyendo los bosques sagrados, los templos de los ídolos y las 

construcciones elevadas hechas contra el precepto del Señor (SANTO 

AGOSTINHO apud SEPÚLVEDA, 1997: 72). Sem dúvida palavras que nos 

remetem imaginariamente à praça de Tenochtitlán onde Hernán Cortés 

derrubou e mandou destruir as estátuas dos deuses astecas, uma conversa 

que teria animado algumas das tertúlias que freqüentavam o citado Duque Del 

Valle e Sepúlveda, que sem dúvida inspiraram-nos na escritura tanto do 

Democrates Alter como da Historia Del Orbe Novo que relata a conquista do 

México. 

Sepúlveda, que fora parte da corte de Clemente VII, como bom 

humanista e doutor em Teologia - grande conhecedor das fontes originais, das 

quais gostava de nutrir-se diretamente, o que aconteceria com igual 



 

133 

 

intensidade em relação à obra de Santo Agostinho - alega um fator moderador 

que o bispo de Hipona não se esquece de assinalar, segundo o que se postula 

na obra agostiniana Contra Fausto, ainda que não deixe de incidir sobre o fator 

do pecado como título de ocupação dos reinos indígenas, com o intuito de 

alcançar assim as consciências de seus leitores: 

No obstante si en alguna nación se cometen pecados mortales, no por ello ha 
de decirse que toda ella no cumple la ley natural (como han opinado 
falsamente algunos teólogos), pues de este modo ninguna nación cumpliría la 
ley natural. Y así una causa pública debe discernirse habida cuenta de las 
costumbres y de las instituciones, como enseña Aristóteles, no de la conducta 
buena o mala de unos cuantos. Ha de considerarse, pues, como nación que, 
como tal, no cumple la ley natural, aquella en la que un pecado mortal no es 
tenido como una vileza, sino que se aprueba públicamente, como el homicidio 
de inocentes inmolados por estos indios en muchas regiones o la idolatría 
generalmente abrazada, y que es el más grave de todos los pecados.(…) Así 
pues, por el testimonio de la Historia Sagrada y de los santos doctores, se 
deduce que a estos indios en estricto derecho, por su impiedad, se les hubiera 
podido privar de la vida, de las tierras y de todos los bienes en aras de un justo 
castigo; con cuánto más derecho podrán, pues, ser sometidos al imperio de los 
cristianos(…) se vean obligados a abstenerse de tales crímenes que tanto 
ofenden a Dios (SEPÚLVEDA, 1997: 201-202). 

 Como se vê, o conceito de pecado é também fundamental no construto 

ideológico do antagonista de Las Casas, o que em certa forma vem a 

contradizer as teses que defendem Sepúlveda como apenas secularizador.  

 Não obstante os seguidores de Santo Agostinho, este está longe 

consagrar uma divisão definitiva entre a Civitas Dei e a Civitas Diaboli que se 

adivinha nas interpretações dos agostinianos mais ferrenhos, já que aceita que 

o povo romano seja um povo verdadeiro e que, por conseguinte, sua res 

publica seja, sem dúvida, um Estado, uma vez que é composto por uma 

multidão de seres racionais e não por animais, e ainda que a República 

sofresse guerras civis ou sedições que quebrassem sua concórdia, isso não 

seria óbice para lhe negar o nome de ‘povo’, nem para rechaçar o nome de 

Estado à sua comunidade.  

 

O mesmo pode-se dizer de gregos, egípcios, assírios e povos de todas 

as nações. Isso terá repercussões claras na interpretação do direito 

internacional nascente que começa a elaborar Francisco de Vitoria, 



 

134 

 

precisamente em virtude do estudo sobre a legitimidade da conquista dos 

reinos indígenas.  

É desse modo que não se separa tanto da tradição patrística como da 

sua escola agostiniana, o que muitas vezes acontece entre discípulos e mestre, 

ocasiões nas quais este costuma ter apreciações mais moderadas que aqueles 

(ARQUILLIÈRE, 2005: 50).  

 Sepúlveda conhece bem a doutrina agostiniana do Estado e a cita 

respaldando suas próprias ideias de conformação da filosofia e práticas pagãs 

com o mundo cristão em que vive. E eis que Santo Agostinho, com resultados 

diferentes ainda que não necessariamente encontrados, também havia feito 

uma viagem intelectual pelo mundo filosófico pré-cristão, retomando o 

problema do Estado e do Império (mesmo estando em decadência), e invocou 

a Cicerón, a los estoicos. Confrontó sus concepciones con la idea de la justicia 

cristiana (ARQUILLIÈRE, 2005: 99).  

De sorte e maneira que soube reconhecer a legitimidade das antigas 

constituições políticas. Assim, Sepúlveda apresenta uma proposta sem dúvida 

arriscada, porém fundamentada no pensamento renascentista da época, 

especialmente no da Espanha dos Reis Católicos e do César Carlos, imperador 

defensor da Igreja e da Pax Cristiana a serviço de quem está o sábio de 

Pozoblanco; e seria difícil defender uma doutrina secularizadora aristotélica 

mais próxima daquela do seu mestre Pomponazzi, salto teológico que dará 

Santo Agostinho – e a quem se juntará o discípulo do mantuano – embasado 

na Providência Divina, que se constitui em cláusula de fechamento do sistema:  

“Dios concedió a los romanos un imperio muy dilatado y glorioso para impedir 
los males graves que cundían en muchos pueblos que en busca de la gloria 
tenían ansias de riqueza y otros muchos vicios”, es decir, para que con la 
buena legislación que seguían y la virtud en que sobresalían, cambiasen las 
bárbaras costumbres y suprimiesen y corrigiesen los vicios de muchos pueblos 
bárbaros (SEPÚLVEDA, 1997: 63). 

 

 Assim, pois, se reconhece que a paz pode reinar entre os pagãos, e 

inclusive se alegra de encontrá-la sob os reis ímpios, pelos quais não 

recomendaria rezar, invocando a autoridade de São Paulo,  se não vissem 



 

135 

 

nesses soberanos mais que sequazes do diabo (SEPÚLVEDA, 1997: 50-51). O 

conceito de Providência Divina é a chave para explicar este ponto. Dios da los 

reinos de la tierra a los buenos y a los malos. La autoridad que ejercen unos 

sobre otros viene, pues, de la divina Providencia. El mal uso que de la misma 

hacen los reyes infieles es obra de éstos (SEPÚLVEDA, 1997: 51). 

 A antiga grandeza romana era obra da virtude de seus cidadãos, que 

inspirados pelo desejo da gloria mundi haviam sido instrumento da providência 

divina que preside ao advento e queda dos impérios (ARQUILLIÈRE, 2005: 

53). Dá-se, pois, uma continuidade da vontade divina, o Império é um 

instrumento para propagação da verdade revelada e, portanto, obra também do 

próprio Criador, através de sua Providência. 

De maneira que o Estado, seja este secular ou não, não apenas é mal 

visto por Santo Agostinho, nem muito menos diabólico como poderiam pensar 

alguns maniqueístas e, diga-se de passagem, anabaptistas e erasmistas 

radicais, se quisermos estabelecer um paralelo com o Renascimento, e sim 

que se contempla como meio de atuação da Providência Divina à que, 

portanto, se deve obediência como bons cristãos. Este princípio, como 

veremos, será desenvolvido de maneira autônoma e levado pelo agostinismo 

político até as suas últimas consequências, e segundo Mechoulan, será o 

nervo fundamental da ideologia de Sepúlveda. 

 

 

 

 

 

 

Santo Agostinho, Sepúlveda e a objeção da consciência 



 

136 

 

 Santo Agostinho, assim como São Paulo e os primeiros Padres da 

Igreja, mantém uma postura de respeito à ordem política, ainda que 

preservando a separação entre a civitas Dei e a civitas terrae. Desta maneira, 

defende-se a postura de obediência às autoridades legitimamente constituídas, 

incluso en caso de autoridades perversas e impías, cuando no nos obliguen a 

hacer cosas injustas o impías (ARQUILLIÈRE, 2005: 52). Toma o exemplo de 

Juliano, o Apóstata, que era injusto e idólatra e mesmo assim os soldados 

cristãos o serviram, mesmo no momento em que os obrigava a oferecer 

incenso aos ídolos, quando recusavam-se a obedecer; à hora do combate, 

seguiam ipso facto a ordem de avançar, já que distinguían al Maestro eterno de 

su maestro temporal y sin embargo con vistas al Maestro eterno obedecían al 

maestro temporal. (ARQUILLIÈRE, 2005: 52). 

 Seguindo o mesmo espírito, que veremos em capítulos sucessivos do 

Democrates, semeado de abundantes citações de Santo Agostinho, Sepúlveda 

(1963: 174-175) recorre a Pedro para afirmar que se deve obediência inclusive 

aos príncipes maus, já que é preciso soportarlos con toda paciencia, siempre 

que su perversidad y maldad no sean tan grandes que claramente acarreen la 

destrucción del reino o de la religión, pues en tal caso el bien común y el 

verdadero servicio de Dios deben ser antepuestos. 

 De forma que o princípio geral é o de obediência ao príncipe constituído, 

com as raras exceções de casos graves de ataque à religião, 

otros pecados menos importantes de los príncipes han de sufrirse 
pacientemente y han de remitirse al juicio de Dios, al cual algunas veces 
agrada el que los pueblos, por sus pecados , se vean afligidos con la injusticia 
de sus príncipes, pues, según dice San Pablo, no hay poder que no venga de 
Dios, que nos manda seamos obedientes a los príncipes. Más todavía, San 
Pedro nos dice que aún hemos de obedecer a los señores ásperos e injustos. 
(SEPÚLVEDA, 1963: 175). 

 Em seu Democrates Alter, Sepúlveda (1997: 121) propõe uma alegação 

para a objeção da consciência na guerra por meio do “luterano” Leopoldo, que 

diz que se alguém proíbe fazer o que Deus manda ou manda fazer o que Deus 

proíbe, será execrável para todos os que amam a Deus, com o que se deduz 

que não deve ser obedecido. Também alega a Santo Agostinho, cuando el 

señor manda lo que es contrario a Dios, en ese caso no se le debe obediencia. 



 

137 

 

Ahora bien, hacer una guerra injusta (…). Aqui Leopoldo formula a sua crítica à 

ocupação ilegítima dos reinos indígenas e às cruéis atrocidades e escravidão 

dela derivadas, alegando um paralelismo entre a desobediência de um juiz a 

uma sentença ou resultado injusto, de maneira idêntica à que os soldados não 

deveriam executar o que se considerava contra a Lei de Deus. 

 A resposta de Democrates, alter ego autêntico de Sepúlveda (1997: 

122), sutil e firme ao mesmo tempo, alega entre outras a controversa doutrina 

da oposição dos dois males, que tantos e tantas dolorosas polêmicas causou 

ao cronista de Pozoblanco, supondo-se que seja obrigado a optar pelo mal 

menos prejudicial: Mal es el hecho de ser ejecutor e instrumento del despojo de 

una finca a su legítimo dueño, pero mucho mayor mal es despreciar las 

órdenes de un juez superior y hacer un perjuicio grave a la república, ya que la 

injuria pública es considerada, con mucho, más grave que la privada. 

 Igual doutrina poderá ser aplicada aos soldados, que perjudicarían 

gravemente a la patria si se insubordinasen contra el príncipe en una causa 

dudosa.(SEPÚLVEDA, 1997: 122). 

 Observa-se que não há espaço para mais objeções de consciência que 

a que impeça o ataque à verdadeira religião, sendo obrigação do cidadão e, 

mais ainda, do soldado, a da obediência ao príncipe, seja este cristão ou 

pagão, justo ou injusto. A ponderação sobre o que seja justo ou injusto, fica 

longe da decisão particular do cidadão e, mais ainda, do soldado, que deverá 

se submeter à autoridade legítima, em um tipo de leu de obediência devida: 

La nación naturalmente constituida (…) frecuentemente se vería ésta acechada 
por peligros y agitada por graves perturbaciones si el vulgo encontrase en la 
religión ese resquicio para desechar la milicia, acto que es contrario a la ley 
eterna y constante voluntad de Dios, a quien agrada, sobre todo, que esté en 
vigor toda legislación administrativa fundada en el orden natural, según ya 
declaramos con testimonios de San Agustín. Así pues, si los soldados al admitir 
de buena fe la autoridad y órdenes del príncipe o la república incurriesen en 
error o injuria, se encontrarían exentos de culpabilidad, y cualquier crimen que 
se cometiera sería imputado a los superiores, ya que a los soldados les 
favorece la necesidad de obedecer y la ignorancia, la cual para recibir la 
denominación de “ignorancia invencible” no requiere una diligencia incansable 
e importuna, sino que basta con que cada uno se cuide de tenerla según su 
deber y profesión (SEPÚLVEDA, 1997: 123, grifos nossos). 



 

138 

 

 Cabe assinalar a coerência interna do raciocínio de Sepúlveda (1997: 

123), já que introduz a cláusula de fechamento do sistema ao redor de seu 

princípio aristocrático de direção da res publica, já que em uma administração 

pública correta não caberia ao vulgo a decisão sobre atos de governo. Um dos 

principais atos de governo é a guerra, e é preciso seguir o estipulado pelo 

príncipe e pelos magistrados, o governo dos “optimates”, os melhores, sobre o 

vulgo, os mais pobres e menos preparados, aos quais apenas se pode delegar 

alguns cargos simbólicos. Talvez neste ponto Sepúlveda pense no Tribuno da 

Plebe romano, e como apontou sobre alguns reinos indígenas mais amistosos, 

que poderiam ter seu próprio governo em alguns municípios. 

No entanto, nunca as magistraturas principais poderiam corresponder 

aos indígenas, como defenderá em De Regno, uma de suas últimas obras, e, 

portanto, de sua fase madura, um “espelho de príncipes” dedicado a Felipe II: 

Pues allí donde el vulgo se arroja la deliberación sobre asuntos graves de 

gobierno, no existe propiamente república sino aberración de ella, y tal estado, 

llamado “popular” es injusto y pernicioso para la nación.  

 Note-se a importância de bem confirmar teoricamente este assunto, já 

que se constitui em uma das pedras de toque das críticas erasmistas, que 

pretendem coincidir novamente com o espírito dos primeiros cristãos, como 

bem observa Mechoulan (2005:23), uma vez que inicia sua argumentação com 

a objeção da consciência: 

Les premiers chrétiens furent particulièremente sensibles à la contradiction 
entre l´amour enseigné par le Christ et la violence matiale. L´hostilité au métier 
des armes, si elle ne fut pas systématique, exitait cependant. A une époque ou 
seuls les fils de vétérans devaient replir les obligations militaires, l´objetion de 
consciece fit son apparition. Une réelle tiédeur à l´pegard de l´armée habitait 
ces premiers chrétiens.  

Evidentemente não se joga aqui apenas a decisão ética individual de 

incorporar-se ou não à guerra, mas sim o princípio de autoridade do Estado e,  

neste caso concreto, da facilidade ou dificuldade de reunir levas militares para 

as filas do César Carlos, mecenas de Sepúlveda. 

 

 



 

139 

 

Causas Justas de Guerra e Santo Agostinho. 

 

Será na doutrina do sábio de Hipona sobre a qual Sepúlveda assentará 

as bases para sua justificativa da guerra, que logo ampliará e adequará às 

circunstâncias de seu tempo, em especial às conquistas das Índias. Em 

primeiro lugar, Santo Agostinho ventila o problema da natureza da guerra. Sem 

dúvida, a paz é o bem almejado, enquanto a guerra é um flagelo terrível da 

humanidade, inerente à própria existência da ’cidade terrena ‘ (Santo Agostinho 

in : SANTAMARÍA, 1988 : 128).  

Sepúlveda (1997: 163-164) cita Santo Agostinho, quando afirma que 

tener paz es lo que queremos; la guerra solamente se ha de hacer cuando no 

nos queda otro remedio para que Dios nos libre de la necesidad y nos 

mantenga en paz.. Na cidade terrena há um estado de felicidade imperfeita, já 

que a guerra e a discórdia são inseparáveis companheiras. Há uma interação 

entre a guerra e a paz: aquela que busca o homem para gozar de seus bens 

terrestres é a paz que perseguem as tenazes guerras (SANTAMARÍA, 1988: 

129). 

Santo Agostinho recupera da tradição patrística os critérios para 

delimitar a ética da guerra, já que nem todas elas são censuráveis como 

defendia na sua época o maniqueísmo15, corrente religiosa muito influente na 

Numídia natal deste padre da Igreja e à qual pertenceu durante oito anos em 

sua juventude, o que sem dúvida deixou algum tipo de influência na elaboração 

de sua mais importante obra, De Civitas Dei. 

                                                           
15 Maniqueísmo: Manés admite dois seres eternos, a íwzy e as trevas, estabelecendo assim de 
uma maneira positiva e inteiramente diversa dos Gnósticos o Dualismo pérsico. Os dois 
princípios se manifestam por meio de gerações sucessivas nas diversas esferas das quais 
cada um é dono. O bom princípio (o que corresponde ao Ormuz persa) preencheu todas as 
coisas com a sua luz, assim como o Sol no sistema planetário. O mau princípio (o Arimán 
persa) não é outra coisa que matéria, trevas e perversidade. E como existem ab aeterno os 
dois reinos da luz e das trevas estão em perpétua guerra. Com o fim de combater as potências 
tenebrosas, formara o bom princípio do seu próprio ser ao homem primitivo, o qual, como o 
Logos de Filão, é ao mesmo tempo a alma do mundo e a fonte de toda vida.. ALZOG, J. 
Historia Universal de la Iglesia. Puig, F. (trad.) Barcelona: Librería Religiosa, 1856, pp. 259-264. 



 

140 

 

Sepúlveda (1963: 163) lembra em seu Democrates Primus o que Santo 

Agostinho opina sobre a guerra, conceito sem dúvida distante do antigo ideário 

maniqueísta do sábio africano, defendido com o ardor de um recém-converso:  

Hablar mal de las guerras porque algunos, al procurarse la paz con ellas, 
mueren antes de tiempo (los cuales, sin duda, en algún tiempo habían de 
morir), es, como dice San Agustín, propio de hombres temerosos y cobardes. 
Lo que con razón se reprende en las guerras es el deseo de hacer daño, la 
crueldad en tomar venganza, la animosidad despiadada, la fiereza en 
rebelarse, el deseo de dominar y cosas parecidas. Y así, muchas veces los 
hombres virtuosos hacen la guerra, por mandato de Dios o del príncipe o 
magistrado, para castigar, con razón, tales excesos contra la violencia de los 
que resisten.

 

Santo Agostinho também rechaça o pacifismo de muitos dos primeiros 

cristãos da Igreja primitiva, embora sempre beba da tradição, aprofunda-se 

sobre a consideração que o cristão deve ter para com a res publica. Alguns dos 

representantes desta Igreja primitiva coincidiram em grande medida com as 

correntes erasmistas que Sepúlveda pretende combater dialeticamente. Em 

numerosas ocasiões cita o Evangelho para combater as teses irenistas. 

Certamente no Antigo Testamento encontra numerosos exemplos, que o 

filósofo de Pozoblanco retoma de Santo Agostinho para a defesa de sua tese: 

No pienses, dice S. Agustín, que ninguno de los que sirven en las guerras 

agrada a Dios, pues en ellas anduvo David, a quien el Señor dio testimonio; en 

ellas andaba aquel centurión que dijo al Señor: no soy digno de que entres en 

mi casa (Sepúlveda, 1963:163).  

Nessa ordem de ideais, o que Santo Agostinho defende e Sepúlveda 

(1963: 130) subscreve é que os preceitos do Antigo Testamento, a Lei 

Mosaica, não fiquem, como pretendem alguns seguidores de Lutero e das 

demais correntes evangélicas, invalidados pelas afirmações que aparecem no 

Novo Testamento.
.  

É assim que Leopoldo (que bem poderia representar Lutero, ou melhor, 

como se viu, um erasmista) levanta violentos protestos pelas citações 

abundantes do Antigo Testamento que Democrates/Sepúlveda (1963, 146) 

emprega, imputando-lhe que se trata da lei judaica, distante do espírito da 

mensagem conciliadora de Jesus Cristo, já que para los judíos por la ley era 

lícito hacer la guerra, y a los cristianos, no.  



 

141 

 

O que Leopoldo alega é que, como ensinou Cristo, ofereça-se a outra 

face em caso de agressão. Também argúi com a repreensão que São Pedro 

sofreu por tentar resistir com a espada à autoridade. Além do mais, o alemão 

“luterano”, antagonista de Democrates, baseia-se na citação da Epístola aos 

Gálatas, na qual São Paulo establece que guardar la Ley vieja no solamente no 

es provechoso al cristiano, sino dañoso, y así dice: De las obras de la Ley, 

ninguna carne se justifica y también: “Si por la Ley se alcanza la justicia, luego 

en balde murió Jesucristo” (SEPÚLVEDA, 1963:46). 

Sepúlveda (1963:147) defende, separando-se assim de uma importante 

corrente do humanismo, com um aparato teórico variado, a validade do Antigo 

Testamento, que tantos argumentos lhe proporcionam para a defesa de sua 

tese: Cristo dice en el Evangelio: “no vine a quitar la Ley ni los profetas, sino a 

cumplirla” (SEPÚLVEDA, 1963:148), pensamento que desenvolve no livro I de 

seu Democrates Primus, (VII-IX) contra a tendência mais geral de sua época. 

(MARAVALL, 1999: 200). No entanto Santo Agostinho não abandona o 

argumento dos evangelhos, optando por dar-lhes uma interpretação conforme 

a sua tese. De maneira que para Santo Agostinho, quando Jesus antes de ser 

capturado exorta São Pedro a embainhar sua espada, não o faz por motivos 

pacifistas, mas sim porque tomar da espada é utilizar a arma contra a vida do 

homem, e o que é mais importante para suas teses aristocráticas, sem a 

sanção da autoridade constituída. O Senhor havia dito a seus discípulos que 

levassem uma espada, mas não lhes disse que a utilizassem (SANTAMARÍA, 

1988:130). O mesmo episódio é tomado por Sepúlveda, que conduz a 

interpretação da passagem em direção ao campo em que melhor se 

desenvolve, o da filosofia natural, vindo assim em auxílio de sua defesa da 

licitude do emprego da força, que não se vê afetada pela passagem citada, já 

que Cristo alega:  

¿Es que acaso piensas que yo no puedo rogar a mi Padre quien me mandaría 
más de doce legiones de ángeles? Pero como se cumplirían las Escrituras, 
pues así conviene que suceda. Por tanto, no formuló Cristo con esto una ley de 
que no resistamos con la fuerza las injurias de los malvados si de otra manera 
no podemos, lo que sería totalmente contrario a la naturaleza, sino que lo que 
hizo fue reprender la imprudencia de S. Pedro que pensaba que Cristo era 
llevado a la muerte contra su voluntad y que se debía librar de ella con ayuda 
humana (SEPÚLVEDA, 1963: 164). 



 

142 

 

Assim, pois, os cristãos não devem crer que a religião seja incompatível 

com a carreira militar. Sepúlveda emprega novamente outra citação de Santo 

Agostinho neste sentido, já que não insta aos legionários a abandonar suas 

armas, uma vez que  

la religión cristiana tuviese por injustas todas las guerras, cuando los soldados 
pidiesen consejo de lo que debían hacer para salvarse, les mandaría que 
abandonasen las armas y se apartasen totalmente de la guerra. Pero no fue 
esta la respuesta que les dio San Juan Bautista, sino que les dijo que no 
maltratasen a nadie ni buscasen el modo de hacer mal y daño a otro, sino que 
se contentasen con sus sueldos. (SEPÚLVEDA, 1963: 164-165). 
 

Ao longo da história da filosofia política medieval se tece uma tríade de 

conceitos éticos sobre a qual se fundamenta a teoria da guerra justa, e 

Sepúlveda não deixará de aproveitar toda a força da tradição que agora julgará 

a favor da consolidação de sua tese: legítima autoridad del príncipe, justa 

causa y recta intención en la ejecución de la guerra (SANTAMARÍA, 1988: 

134).  

Retorna Sepúlveda (1997: 49) a este importante Padre da Igreja no seu 

Democrates Alter em defesa da guerra justa: como dice San Agustín en la 

Disputa Contra Fausto, el orden natural acomodado a la paz de los mortales 

exige que la autoridad y determinación para declarar la guerra residan en el 

príncipe. 

Ademais Sepúlveda (1997: 49) crê, subscrevendo a tradição escolástica, 

que deve haver probidade de ânimo, esta é a boa finalidade e a reta intenção. 

É assim que resulta muito importante esta intenção naquele que faz a guerra, 

convencimento ao qual chegou Santo Agostinho quando disse: Luchar en sí no 

es delito, pero sí es pecado luchar por el botín. (SEPÚLVEDA, 1997: 50). 

Sepúlveda (1997:62), aprofundando no mesmo sentido, vê outros fatores 

que regulam el recto modo de hacer la guerra, como el evitar la envidia, 

crueldad, avaricia y desenfreno, detalles estos y parecidos que si no se tienen 

en cuenta, con razón son vituperados como pecados y obras torpes, según el 

testimonio de S. Agustín. Já vimos como tudo isso não se choca contra os 

ideais aristotélico-estóicos de consecução de honra e riquezas, moderadas 

convenientemente de acordo com esse sistema pré-cristão e imperial. 



 

143 

 

De modo que se fixa a definição do que vêm a ser guerras justas para 

Santo Agostinho, doutrina já consolidada e que sustenta Sepúlveda, e nas 

quais sempre podem participar os cristãos, son aquellas que vengan las 

injurias, cuando un pueblo o un estado no castigan las injurias cometidas por 

sus ciudadanos o no devuelven los bienes que han sido tomados injustamente. 

Sin duda, también es justa la guerra ordenada por Dios. (SANTAMARÍA, 

1988:131). 

São esses princípios agostinianos, que logo retomará Santo Isidoro de 

Sevilha, como bem observa Sepúlveda (1997:49): guerra formalmente 

declarada pela máxima autoridade legítima do Estado, probidade de ânimo e 

reta intenção que serão desenvolvidos amplamente em seu Democrates 

Primus. O Democrates Alter acrescenta outros quatro motivos específicos para 

a declaração e conquista dos reinos indígenas. Assumindo os pressupostos do 

Democrates Primus, o Democrates Alter será objeto de grande polêmica por 

aplicar a doutrina da guerra justa e o agostinismo político aos reinos indígenas, 

como se verá. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

144 

 

 O Agostinismo Político.  

 

O agostinismo político é uma corrente de pensamento que se baseia no 

desenvolvimento das ideias que reúne a obra de Santo Agostinho. Poderíamos 

definir a argumentação dessa corrente de pensamento político como:  

Si el fin político no es de suyo necesario para el hombre, luego la existencia 
efectiva del orden político deberá obedecer a razones contingentes, desligadas 
de la actualización de potencialidades humanas. Es decir, obedecerá al 
presente estado histórico del hombre: vgr., al pecado. Si todo esto es así, se 
siguen dos líneas de consecuencias. Por un lado, los representantes de la 
autoridad espiritual detentarán la titularidad de la potestad política, de suerte 
que quienes ejerzan ésta última serán delegados o mandatarios de la órbita 
religiosa. Por otro lado, la vida política –y jurídica- verá retaceado su valor 
como dimensión necesaria para la perfección del hombre. Pasará a ser 
explicada por una circunstancia desgraciada, causa de males para el hombre, a 
los que el orden jurídico-político deberá poner coto (remedio extrínseco). 
(CASTAÑO, 2008).  

O programa que propõe Sepúlveda não coincide com o que seria o 

agostinismo no sentido estrito do termo, senão nas suas antípodas 

secularizadoras, ainda quando utiliza muitos de seus conceitos e joga com 

eles, dando-lhe uma guinada evolutiva original, como se verá, mas que alcança 

consequências pragmáticas muito similares, mostrando se apoiar sobre o 

argumento de autoridade das bulas pontifícias, que se explicará no capítulo 

seguinte.  

O agostinismo político não será necessária e absolutamente fiel ao 

espírito do próprio Santo Agostinho, senão um movimento progressivo e 

irregular (ARQUILLIÈRE, 2005: 8), cuja essência seria a de diluir a ordem 

natural dentro da ordem espiritual, já que ao longo da Idade Média, el derecho 

natural del Estado tendió a diluirse en el cristiano a medida que la Iglesia 

extendía su influencia sobre los pueblos bárbaros, penetrando a un mismo 

tiempo en sus ideas y en sus instituciones.  

Aderiram-se posteriormente a esta corrente importantes pensadores, 

como Santo Isidoro de Sevilla, Santo Gregório Magno ou Enrique de Segusio, o 

Ostiense, que farão interpretações sem dúvida simplificadoras, ao menos em 

matéria política, do pensamento agostiniano (ARQUILLIÈRE, 2005: 40).  



 

145 

 

Alguns afirmam que não só não se encontra em Santo Agostinho tal 

doutrina, senão que chega a ser anti-agostiniano pelo que comporta de missão 

religiosa atribuída ao imperador ou ao rei das coisas temporais, o que parece 

pré-anunciar o protestantismo (BUENO, 1987: 337):  

Una ideología que no ha de considerarse como una mera construcción 
especulativa, obtenida de las obras de San Agustín, sino como una 
reconstrucción del mapa real de las relaciones de intereses políticos y 
económicos de las organizaciones políticas y religiosas que suceden al imperio, 
trazado con los conceptos agustinianos pero desarrollados de forma que 
obligará a resaltar todas las contradicciones de la ideología meta-finita. Pues 
esta ideología avanza en el sentido de la progresiva eliminación del derecho 
natural del Estado, pero en virtud, diríamos, de la limitación que el Estado 
experimenta por parte de otros Estados, más que de Él mismo, considerado en 
abstracto (pues, en general, pretendió siempre mantener su soberanía). De 
aquí, la efectividad de la nueva situación estructural (de parte a todo) que se 
dibuja en el mapa político alto medieval (BUENO, 1987: 334-335).  

Surge o agostinismo a partir do século V numa época de mudanças e 

instabilidade como também o é o século XVI, e ainda quando evidentemente há 

diferenças substanciais também se denotam certos paralelismos. Assim, por 

exemplo, o sentido de la crisis era común a ambos periodos y sus efectos los 

mismos en la medida en que guiaban al hombre como cristiano y como ser 

sociopolítico (Santamaría, 134). De maneira que, por exemplo, uma questão 

candente no século XVI será a da guerra, precisamente porque mantém-se o 

esquema agostiniano no qual estão profundamente inter-relacionados o 

homem, o Estado e a guerra (SANTAMARÍA, 1988: 134).  

Santo Agostinho proporcionara à Igreja em seus inícios um sistema que 

servirá para deter os problemas delineados pela necessidade de harmonizar a 

teologia cristã, a vida eterna, com a existência temporal (SANTAMARÍA, 1988:  

128). Uma vez mais se recorrerá à religião como fator aglutinante e, sobretudo, 

legitimador do poder. Como defende Gustavo Bueno:  

la maduración de la idea de una función religiosa del Rey, en calidad de tal, 
aunque esté lejos de la intención de San Agustín (en la época, año 410, en que 
todavía existía un Imperio único en occidente) sin embargo, es casi una 
consecuencia obligada por la misma marcha de los acontecimientos (la 
formación de los múltiples reinos sucesores y la actuación efectiva y progresiva 
de los obispos como funcionarios, prefectos, recaudadores de contribuciones, 
etc.), pues constituye otra cara, de la perspectiva, ya formalmente agustiniana, 
de la subordinación del poder temporal al poder espiritual, que se concretará en 
la que Arquillière ha llamado la «concepción ministerial» del poder temporal 
(BUENO, 1987: 340).  



 

146 

 

Precisamente coincidirá com as tendências agostinistas durante o 

reinado de Felipe II. Produz-se um encobrimento do Estado por parte da Igreja, 

cuja primeira consequência seria a intensificação, após o concílio de Trento, da 

atividade censora de autoridades religiosas que vêm a servir interesses 

estatais, atividade que Ginés de Sepúlveda se verá obrigado primeiro a sofrer e 

logo ao menos tentar driblar a partir da proibição da publicação de seu 

Democrates Alter, e o confisco da sua Apologia e o impedimento por parte das 

autoridades da publicação de sua tradução da Ética de Aristóteles, como vimos 

na introdução sobre a vida e obra de Sepúlveda.  

O fato de haver padecido a censura, algo torturante para um espírito que 

em princípio seria de certa forma ortodoxo, mas que estava acostumado a 

outro grau de liberdade de imprensa e pensamento na Itália que lhe consolidou 

como pensador, poderia explicar sua filiação às teorias agostinistas como um 

verniz preventivo ou defensivo que lhe permitisse melhor publicar e propagar 

seus livros e ideias. Não obstante, parece-nos que o emprego destas ideias é 

muito mais profundo que o que essa hipótese estaria disposta a aceitar, o 

agostinismo nos parece se não fundamental, imprescindível para Sepúlveda.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

147 

 

Sepúlveda é um agostinista político?  

 

José Antonio Maravall (1999: 204), afirma taxativamente que Sepúlveda 

representa quizá el máximo grado en la eliminación de todo agustinismo 

político, alcanzado hasta su momento, dejando aparte a Maquiavelo. O que o 

faz levar a pensar isto é sua filiação ao alexandrismo: su vuelta al puro 

Aristóteles, su alejandrinismo, le aseguran esa inmunidad contra la tradición 

medieval, cuyo peso los aristotélicos de tipo escolástico no habían dejado de 

sentir. Nisto Maravall poderia parecer excessivamente categórico: sem dúvida 

a escola de Pádua dá um salto, ou melhor, um passo em direção ao moderno, 

mas não há um abandono sem fissuras da tradição medieval, que tampouco 

nos parece se produza em nenhum dos pensadores humanistas, nem se 

desconhecem as fontes escolásticas, como foi suficientemente demonstrado 

tanto em capítulos precedentes como na introdução sobre o Humanismo.  

Não se dará uma importância maior a esta figura do pensamento 

hispânico, que além de apresentar sólidos argumentos sobre a transmutação 

da idéia imperial, como se viu no capítulo que aborda a influência da escola de 

Pádua no pensamento político da obra do que fora discípulo de Pomponazzi. 

Defende-se por Maravall a idéia de que estamos diante de uma colocação já 

moderna do estado e do Império, nas antípodas seculares do agostinismo 

medieval, o que se subscreve aqui em parte.  

O ponto de vista que se defende aqui é que o que se construiu foi 

precisamente um pensamento agostinista moderno, já que dentro da 

modernidade podem coexistir vários modelos, sem que um deles exclua a 

modernidade dos outros. E, além disso, seguindo Mechoulan (1974), trata-se 

de um modelo agostinista que vem a coincidir, de maneira paradoxal, com seu 

inimigo teológico Martín Lutero, que não deixa de ser um frei agostiniano em 

desobediência ao papa, mas amigo do príncipe, que, como o "Príncipe" de 

Maquiavel, e nisto sim há coincidência com a concepção de Maravall, emprega 

a religião a serviço do Estado, ou melhor, como um dos mais importantes 

alicerces da Res Pública, que deve ser dominado pelo príncipe.  



 

148 

 

O que sim se defende é que Sepúlveda possa utilizar de maneira 

oportuna com fins retórico-ideológicos toda a tradição agostinista medieval, ou 

inclusive, se afirmaria que dá uma nova reviravolta ao conceito de agostinismo, 

de maneira paradoxal, fazendo-lo funcionar mediante e precisamente em 

virtude da secularização, o que nos parece chave para explicar a considerável 

modernidade da formulação Imperial Hispânica de Sepúlveda, que se verificará 

com maior definição nos seus sucessores, o Império Britânico e o Norte-

americano. Mechoulan sinala a ponte ideológica que se produz entre a filosofia 

de Sepúlveda e o Iluminismo, com Kant e logo com Hegel a respeito do 

imperialismo alemão, mas que pode estender-se a todos os imperialismos 

contemporâneos sem forçar muito o conceito.  

Assim, este doutor em Teologia por Bolonha, que domina amplamente a 

doutrina da Igreja e até seus mais recônditos cânones – não se esqueça que 

trabalhou para o papa Clemente VII, também em assuntos canônicos, 

elaborando o Breviário Romano junto ao cardeal Quiñones (LOSADA, 1949: 

67), assim como De Ritu Nuptiarum et Dispensatione e outras (LOSADA, 1949: 

331-2) – dentre os quais seleciona de maneira muito significativa a maior parte 

de agostinistas que na Igreja foram, cita -os amplamente em suas principais 

obras.  

Praticamente todas as figuras do agostinismo político têm aceitação no 

amplo leque de citações que Sepúlveda comenta em toda sua obra. 

Enumeraram-se alguns deles, com algumas de suas propostas, e seu emprego 

por Sepúlveda, de modo a comprovar que este não é de nenhuma forma um 

anti-agostinista político, ainda quando não o seja da maneira medieval.  

São Gregório Magno, nasce em Roma por volta de 540, depois da 

queda do Império Romano do Ocidente. Seu pontificado terá duas 

características principais: respeito e veneração ao Império Bizantino, onde foi 

apocrisiario, e influência religiosa sobre os incipientes estados bárbaros. Dono 

de uma sólida formação jurídica, ele tinha sido prefeito de Roma, motivo pelo 

qual sua chegada ao papado não parecia ilógica.  



 

149 

 

São Gregório defendia que a missão do monarca deveria ser velar pela 

Igreja e propagar a fé. Sonhou com uma união íntima da Igreja e o Império (do 

oriente), de maneira que as linhas de demarcação se esfumaçaram: sua linha 

de atuação, sutil, foi a de fazer mais cristão ao imperador antes que lhe por 

limites (ARQUILLIÈRE, 2005: 104). Reconhecia a intervenção imperial nos 

assuntos eclesiásticos posto que considerava ao príncipe bizantino o 

responsável pela paz da Igreja, que vem a garantir a do Estado. Contudo, ante 

o decreto imperial que impede aos funcionários incorporar-se aos monastérios, 

São Gregório Magno protestara afirmando, numa concepção ministerial do 

Império Cristiano, que:  

El poder ha sido dado de arriba a mis señores sobre todos los hombres, para 
ayudar a aquéllos que desean hacer el bien, pera abrir aún más el camino que 
conduce al cielo, para que el reino terrestre esté al servicio del Reino de los 
cielos (ARQUILLIÈRE, 2005: 108).  

De maneira diferente, respeito dos recém-constituídos reinos “bárbaros” 

assentados sobre o antigo Império Romano do Ocidente, São Gregório afirmou 

a concepção ministerial do poder real com menos circunlóquios. Afirma:  

Si alguien entre los reyes, los obispos, los jueces y las personas seglares, 
conociendo esta constitución revestida de nuestra autoridad, intenta 
contravenirla, que sea destituido de su potestad, de su honor y de su dignidad; 
que se sepa responsable ante el juicio divino de la iniquidad perpetrada; y si no 
restituye los bienes sustraídos y no cumple una digna penitencia, que sea 
separado del cuerpo y la sangre de nuestro divino Redentor, y sea sometido a 
la prueba eterna de una severa venganza (ARQUILLIÈRE, 2005 118).  

Ao confiar aos reis uma missão religiosa, a instituição monárquica irá 

cedendo sua independência e direito naturais a uma paulatina submissão à 

autoridade da Igreja.  

O pontificado de São Gregório Magno se caracterizou por seu espírito 

prático de ação e pela conversão dos visigodos ao catolicismo e a 

evangelização de Inglaterra. Defende assim a conversão forçada a qualquer 

preço dos pagãos, citação que Sepúlveda (1997: 92) utiliza no seu Democrates 

Alter convenientemente aos seus fins: visto que aprueba y demuestra que son 

piadosas y gratísimas a Dios aquellas guerras que los fieles hacen a los 

infieles, aunque no exista otra causa que predicarles la fe y el nombre de 

Cristo, una vez que estén sometidos al gobierno de los cristianos.  



 

150 

 

É assim que este Doutor da Igreja – e, portanto, Sepúlveda (1997: 92-

93) como agostinista - se alinha com as teses de Genadio, o exarca de África 

que persegue aos pagãos tão só para leva-lhes o nome de Cristo, como os 

romanos declaravam guerra a povos pacificados.  

Também Sepúlveda (1997: 99), afirma sob a autoridade de Gregório 

Magno o poder de Alejandro VI para mediante suas bulas de cessão aos Reis 

Católicos desta missão, trazer à tona de forma compulsória os índios, não só 

os convidar, mas também por meio da guerra. Seguindo a Gregório, Sepúlveda 

(1997: 105), sustenta a privação dos bens dos que ofendam a Deus, pois 

merece perder o privilégio quem abusar do poder que lhe fora concedido.  

Trata-se de um assunto de capital importância teológica, e como já se 

perfila, claramente política, visto que precisamente se trata de demonstrar que 

estes dois aspectos vão indissoluvelmente unidos em Sepúlveda, já que não 

apenas se fará entrar no banquete aos hereges (que de alguma maneira já 

pertenciam à jurisdição da igreja, em uma situação de iure sanguinii) ou 

àqueles que não sendo cristãos residissem em territórios sob jurisdição de rei 

cristão, caso de judeus ou mouros (iure solii).  

Agora, com São Gregório/Sepúlveda se poderá exercer 

compulsoriamente o ius imperii derivado da autoridade universal do Papa, 

sobretudo o Orbe, cristão ou não. Isto, que não deixa de ter alguma novidade, 

não será aceito por autoridades jurídico teológicas como Francisco de Vitoria, 

rejeitado em geral pela escola de Salamanca.  

Santo Isidoro de Sevilha (560-633), grande conhecedor de grego e latim, 

o homem mais sábio de sua época, arcebispo de Sevilha durante trinta anos, 

impulsionou a conversão dos arianos visigodos ao catolicismo, presidiu o 

Concílio de Toledo desde o qual impulsionou os estudos do trívium.  

 

São Isidoro expressa muito claramente a superioridade da Igreja 

mediante a concepção ministerial da realeza:  

 



 

151 

 

Los príncipes del siglo ocupan a veces las cimas del poder en al Iglesia a fin de 
proteger por medio de su potestad la disciplina eclesiástica. Por lo demás, en la 
Iglesia, estos poderes no serian necesarios si no se impusieran por medio del 
terror de la disciplina lo que los sacerdotes son incapaces de hacer prevalecer 
mediante la palabra. A menudo el Reino Celeste saca provecho de la realeza 
terrestre: cuando aquéllos que están en la Iglesia atentan contra la fe y la 
disciplina, son aniquilados por el rigor de los príncipes. Que los príncipes del 
siglo sepan que Dios les pedirá cuentas a propósito de la Iglesia, confiada por 
Dios a su protección. Puesto que, ya la paz y la disciplina eclesiásticas se 
consoliden por la acción de los príncipes fieles, ya peligren éstas, Aquél les 
pedirá una justificación de las mismas, quien ha confiado su Iglesia a su 
potestad (ARQUILLIÈRE, 2005: 119-120).  

 

Sepúlveda (1997: 110), não pôde deixar de valer-se do argumento deste 

Doutor da Igreja, para justificar a perda de bens e liberdade dos vencidos na 

guerra, já que a vida lhes é perdoada: las leyes se promulgan para refrenar, por 

el miedo que infunden, la audacia humana y para mantener segura la inocencia 

entre los malvados y aún reprimir la osadía de éstos y su poder de hacer daño, 

por el miedo al suplicio.  

E é que não se pode reprovar ao sábio poçoalbense sua falta de espírito 

prático, como se verá na abordagem de sua obra Gonsalus. Numa época na 

que os exércitos eram mercenários, ou no caso dos conquistadores de 

América, cooperativas que assumiam o risco econômico de seus bolsos nas 

“entradas”, dificilmente poderiam se iniciar aventuras guerreiras sem a garantia 

de um espólio “justo”.  

Talvez, outra das referências fundamentais do agostinismo político, seja 

o reinado de Carlos Magno. Sua idéia imperial sancionaria a fusão do temporal 

e o espiritual criando uma unidade no mundo ocidental, realizando 

inconscientemente en los hechos el agustinismo político, le dio fuerza y 

consistencia, consagró la eliminación de la vieja noción del Estado 

independiente y distinto de la Iglesia (Arquillière, 136). ¿Cómo? Nombrando 

obispos, fundando abadías, convocando sínodos, regulando la disciplina 

religiosa, interesándose por el dogma, promoviendo la instrucción de los 

clérigos y utilizando al clero en su administración general del reino 

(ARQUILLIERÈ, 2005: 135).  

 



 

152 

 

Nesta concepção de natureza teocrática era o Imperador o que tinha um 

papel dominante enquanto que ao papa era apenas delegado ao ministério da 

oração (ARQUILLIERÈ, 2005:  140). O papa Adriano na realidade tinha alguma 

dependência de Carlo Magno, ainda quando como disse Sepúlveda, o exortou 

a guerra contra os lombardos, arianos e, portanto hereges, em uma guerra 

santa.  

Para Sepúlveda (1997: 89), da mesma forma, o papa Alejandro a 

imitación de Adriano, exhortó a los reyes de España a que atacasen a los 

bárbaros, los sometiesen a su dominio y protegiesen el camino de la 

predicación evangélica. É sabida a forte relação entre o rei Fernando o Católico 

com seu antigo vassalo Rodrigo, da casa dos Borja, ou Borgia como os 

conhecerá a partir de então na Itália, ou mais tarde a de Adriano de Utrecht que 

chegou ao papado pela mão de seu protetor Carlos V. É, pois uma concepção 

similar à que escrevera Sepúlveda, já nas bulas alexandrinas, em troca da 

evangelização do Novo Mundo se delegava aos reis de Espanha a obrigação 

de enviar e manter os missioneiros e como consequência:  

el Papa concedió a continuación a los reyes de España los diezmos exigibles a 

los habitantes bautizados de las nuevas tierras(…) Y esto a perpetuidad. 

También lógicamente Roma concedió a los reyes de España el derecho de 

patronato y presentación de las personas idóneas para ocupar los obispados y 

beneficios (funciones) de las nuevas tierras, mientras que se prohibía toda 

construcción y fundación canónica de iglesias, capillas u otros lugares de culto 

sin el consentimiento expreso de los reyes (DUMONT,  1997: 32).  

Arquillière (2005: 162), defende esta época como de transição ao 

autêntico agostinismo político, de maneira que esta união entre poder temporal 

e espiritual produzirá um prodigioso traspaso de la preponderancia del poder 

imperial al poder pontificio, já que se produziu após o falecimento de 

Carlomagno la circunstancia de que el emperador ya no era capaz de 

garantizar la paz y la unidad entre la Iglesia y el Imperio, siendo el papa quien 

debía ocuparse de ello (ARQUILLIERÈ, 2005: 161).  

 



 

153 

 

E é assim como o imperador Luis herdeiro de Carlo Magno termina 

deposto ante o conventus de bispos de Compiègne aparentemente pela ordem 

papal, ainda quando foram os bispos os que tiveram um papel preponderante 

na cerimônia de sua abdicação (ARQUILLIERÈ, 2005: 148-165).  

Outros autores, como Otto Hintze (1968: 27), denominaram-no 

Cesaropapismo, cuja origem estaria no Império Romano, e que se estende ao 

Império Bizantino e ao Russo, ainda quando nós, seguindo a Zea e a Darcy 

Ribeiro, estenderíamos este conceito aos Impérios Salvacionistas Ocidentais, 

ao Império Espanhol e ao Brasileiro:  

El Imperio romano cultivó el cesaropapismo y se lo heredó a Bizancio, de 
donde pasó a Rusia y pervivió una especie de despotismo oriental a pesar de 
la influencia europea. Esta forma imperialista ha sido la herencia política que el 
mundo antiguo ha dejado a los modernos pueblos romano-germánicos”. Este 
concepto imperial sobrevivo en el Estado alemán y la iglesia romana. El 
cesaropapismo fue legado a los merovingios, pero negado a los emperadores 
carolingios a pesar de su adhesión a la Iglesia. Tras la muerte de Carlomagno 
el poder temporal se derrumbó, en tanto que el poder de la iglesia se 
afianzaba. La iglesia se emancipó del poder temporal, pero “el vigor 
organizativo y el arte del gobierno romanos perviven en el lenguaje hablado y 
escrito y no sólo se ha preservado la independencia, sino que la ha hecho por 
siglos portadora de la idea de un poder imperial occidental”.  

 

José Uriel Patiño (2002), fez referência a importância do Patronato como 

instituição derivada do cesaropapismo que os espanhóis introduziram na 

América, inclusive nas instituições republicanas, com a nomeação ou proposta 

de cargos eclesiásticos por parte das autoridades estatais latino-americanas.  

Durante a época de Sepúlveda, Carlos V sucessivamente instaurou seu 

secretário Adriano de Utrech como Papa graças a sua influência e 

curiosamente sem demasiado interesse por parte do beneficiado e a 

continuação invadiu e saqueou a Roma de Clemente VII ante as desavenças 

com este por sua aliança com Francisco I de Francia, caindo nas mãos de 

Carlos V e mudando sua política que culminaria com a entronização de Carlos 

como Imperador do Sacro Império Romano Germânico em Bolonha em 1530.  

 



 

154 

 

Se a Igreja mediante seu poder moral e influência temporal na Itália 

quem domina com sua doutrina agostinista o âmbito terreno ou o imperador o 

qual em virtude de seu cesaropapismo impera no espiritual, não é um assunto 

que se possa responder facilmente, se seguimos a Arquillière se tratam ambos 

de fenômenos explicáveis como formas de agostinismo político, ambas caras 

de uma mesma moeda na que a religião e a política co-habitam, de forma 

censurável por alguns como Mechoulan, ou de forma necessária por outros 

como Sepúlveda.  

A inclusão do direito natural pelo direito divino que propugna Sepúlveda, 

como se verá, resulta crucial para explicá-lo e o capítulo referente às bulas não 

é alheio a este problema. Mas o que nos parece revelador do espírito em 

alguma medida agostinista e imperial de Sepúlveda (1997: 64), é a citação do 

bispo de Hipona na que nos insta a aceitar ao poder político, perfeito ou não, e 

como um Império baseado em virtudes civis, inclusive distante da religião, 

possa ser legítimo:  

El mismo San Agustín en otro pasaje asegura más claramente que la 
providencia de Dios hizo que por las virtudes de los antiguos romanos su 
imperio se dilatase. Así responde por carta a Marcelino: “soportamos, si no los 
podemos corregir, a aquellos que quieren que se mantenga en pie, con vicios 
impunes, la república que constituyeron y dilataron con sus virtudes los 
primeros romanos”, y añade poco después: “Dios mostró en el preclaro y 
opulentísimo imperio de los romanos cuánto valor tienen las virtudes civiles aún 
sin la verdadera religión”.  

 

 

 

 

 

 

 

 



 

155 

 

As bulas papais de Alexandre VI  

O agostinismo político, que não é de todo estranho ao pessimismo 

político estóico (Castaño, 9), virá a dar um respaldo a tese da doação papal das 

terras americanas a Coroa Espanhola. Um agostinista político, Enrique de Susa 

o de Segusio, também chamado Ostiense, autor da Suma Áurea, defende que  

los pueblos gentiles tuvieron jurisdicciones y derechos antes de la venida de 
Cristo al mundo; pero desde ésta, todas las potestades espirituales quedaron 
vinculadas en su persona, y luego, por delegación, en el Papado, de suerte que 
los infieles podían ser privados de sus reinos y vienes por autoridad apostólica, 
la cual estaban obligados a obedecer (ZABALA apud PATIÑO, 2007). 
 

Gómez Robledo (VITORIA, 2007: xlv-xlvi), defende a oposição que a 

estes faz Francisco de Vitoria, que como se verá, não aceita a jurisdição papal 

no terreno, ou ao menos não com a extensão que o fazem os agostinistas, aos 

que denomina representantes da teocracia, ideologia que conduz diretamente a 

instituição da figura do “requerimiento”:  

Tanto Matías Paz como Palacios Rubios, en efecto, eran herederos 
intelectuales del célebre cardenal-arzobispo de Ostia, Enrique de Susa, 
apodado el Ostiense, canonista del siglo XIII, autor de una Summa aurea. (…) 
A Palacios Rubios, fiel acólito del Ostiense, no se le oculta el hecho tan 
palpable de que hay incontables señoríos paganos (los del Nuevo Mundo 
desde luego) que están bien vigentes sin la menor autorización del papa, pero 
con toda tranquilidad afirma que todo ello es así por virtud de una permisión 
eclesiástica tácita y precaria (ex quadam Ecclesiae permissione tacita et 
precaria), y revocable, por ende, en cualquier momento. Estas ideas, nótese 
bien estaban aún del todo vigentes en pleno siglo XVI, y eran auspiciadas por 
nadie menos que por Palacios Rubios, uno de los más autorizados consejeros 
de Fernando el Católico, autor, según es bien sabido, del famoso 

Requerimiento
16

.  

                                                           
16 Requerimiento: ato de manifestação de obediência à Igreja e aos Reis espanhóis que 
se pedia aos índios (…). O “requerimiento” era um aviso ou manifestação que se fazia a uma 
pessoa, da qual se esperava uma resposta ou atitude declaratória. (…) O “requerimiento” tinha 
uma parte informativa na qual se explicavam os preceitos principais da fé católica (existência 
de um Deus criador da terra e dos homens, donde e sobre os quais tem plena jurisdição o 
Papa); informava-se da concessão das Índias pelo Papa aos Reis espanhóis; dava-se exemplo 
recente de como os habitantes das Ilhas tinham aceitado tais disposições (?) e os benefícios 
que por isto tinham recebido (??). Depois vinha a parte na qual os índios eram requeridos para 
que reconhecessem à Igreja e ao Papa como autoridades superiores, e ao Rei e a Rainha (no 
caso a filha dela, Juana) como seus reis e senhores. Se assim o faziam, eram lhes prometidas 
bondades, privilégios, isenções e benfeitorias (???); se não, “entraremos poderosamente 
contra vosotros y vos haremos guerra, (…) y tomaremos vuestras personas y de vuestras 
mujeres e hijos y los haremos esclavos (…) e vos tomaremos vuestros bienes y vos haremos 
todos los daños y males que pudiéramos (…)” De isso dava fé um escrivão e assinavam 
testemunhas. (…) Os “requerimientos” não foram mais do que una desculpa, mais ou menos 
dissimulada, que se utilizou depois das expedições antilhanas para formalizar o ato de 



 

156 

 

Alexandre VI Borgia, que havia sido vassalo do Rey Fernando o 

Católico, vem a emitir em 1493 duas bulas, chamadas Inter Caetera e Inter 

Caetera II concedendo aos Reis Católicos de Castela e Aragão o privilégio de 

colonizar os novos territórios descobertos nas Índias:  

Alejandro, obispo, siervo de los siervos de Dios: a los ilustres carísimos en 
Cristo, hijo Rey Fernando y muy amada en Cristo, hija Isabel, reina de Castilla, 
de León, de Aragón, de Sicilia, y de Granada, salud y bendición apostólica […]. 
Entendimos que desde atrás habíais propuesto en vuestro ánimo buscar y 
descubrir algunas islas y tierras firmes remotas e incógnitas, de toras hasta 
ahora no halladas, para reducir los moradores y naturales de ellas al servicio de 
nuestro Redentor, y que profesen la fe católica[…] motu proprio y no a instancia 
de petición vuestra ni de otro que por vos no lo haya pedido, […] y de cierta 
ciencia de plenitud del poderío apostólico, todas las islas y tierras firmas 
halladas que fueren descubiertas. […] por tenor de los presentes, las damos, 
concedemos y asignamos perpetuamente a vos y a los reyes de castilla y León 
vuestros herederos y sucesores […]. Así que ningún hombre sea lícito 
quebrantar o con atrevimiento temerario, ir contra esta nuestra cara de 
encomienda, amonestación, requerimiento, donación, concesión, asignación 
[…] y si alguno presumiere intentarlo, sepa que incurrirá en la indignación del 
Omnipotente Dios y de los bien aventurados Apóstoles Pedro y Pablo (ZABALA 
apud PATIÑO, 2007: 79-80).  

 

 

Estas bulas de Alexandre VI, constituem um dos argumentos de maior 

autoridade sobre os que se baseiam as teses de Sepúlveda e que se incluem 

num lugar muito destacado, na parte final da demonstração, como argumento a 

fortiori dentro da Apologia a favor del libro sobre las justas causas de la guerra.  

Importante destacar que além de figurar na Apologia sobre as justas 

causas, também aparece no Democrates Alter e na Crônica De Orbe Novo 

também chamado De las hazañas de los españoles en el Nuevo Mundo y 

Méjico, a menção as citadas bulas, nas quais se afirma que o Papa tem poder 

sobre todas as nações não só para predicar o Evangelho mas também para 

obrigar aos povos, se lhe for possível a observarem a lei natural à qual todos 

os homens estão submetidos, como ensinaram Inocêncio IV e o Ostiense, 

autores de grande peso (SEPÚLVEDA,  1997: 200).  

                                                                                                                                                                          
ocupação de terras e pessoas que se fazia no Novo Mundo. In: Andión Herrero, M.A. 
Americanismos (no indígenas) en la Historia de las Indias de Fray Bartolomé de las Casas. 
Madrid: UNED Ediciones, 2002, pp. 211-13.  



 

157 

 

Em seguida, Sepúlveda (1997: 201), alinha perfeitamente a citação 

bíblica, com a do canonista medieval e a de Santo Agostinho fundindo-as num 

estilo escolástico raro no poçoalbense, mas necessário para sua finalidade 

polêmico-defensiva para com os censores eclesiásticos, e em geral pela 

preeminência da teologia sobre a filosofia na Espanha de Carlos V:  

Pues Cristo, que ordenó a sus apóstoles: “enseñad a todos los pueblos lo que 
os he encargado” (Mateo 28, 19-20), les exhortó a que observasen en primer 
lugar las leyes de la naturaleza que se contiene en los diez mandamientos y en 
el amor al prójimo. Pero, para que los infieles se sientan impelidos a oír la 
predicación y observar la ley natural, es necesario que se sometan al poder de 
los cristianos; y esto, para usar la terminología pontificia, “causalmente”, pues 
pertenece al poder del Papa que se dirige principalmente a lo espiritual, lo que 
propiamente es su potestad […]. Ahora bien, quienes adoran los ídolos violan 
sobre todo la ley natural. Con derecho pueden pues los idólatras ser obligados 
por la guerra a someterse a los cristianos, para, sujetos a su imperio, vivir 
según la ley natural y no blasfemar ni ofender a Dios con su idolatría. Y aunque 
todos los pecados van contra la ley natural, como enseña Agustín en Contra 
Fausto 22, 1-98 […].  
 
 

Teoria que será posta em pauta de discussão tanto pela Escola de 

Salamanca em bloco, tanto Francisco de Vitoria, sua figura mais conhecida, 

como por Bartolomeu de Las Casas, que negam o poder papal na partilha 

territorial do mundo, assim como por Martín Lutero, que faz de sua luta contra 

as bulas papais sua bandeira de batalha.  

Mas não apenas fora da Igreja se colocará em pauta de discussão as 

bulas. Já Erasmo as havia criticado como um todo em seu Elogio a Loucura. 

Francisco I de França perguntaria ironicamente o lugar onde Adão havia escrito 

em seu testamento que legaria o Novo Mundo aos soberanos de Espanha.  

Será Gregório VI o Grande, já no século XI quem perfila definitivamente 

na tradição cristã textos clássicos nos que se afirmava que a sociedade e 

poder políticas advêm do pecado adâmico (CASTAÑO, 2008). Gregório Magno 

é um autor muito citado por Sepúlveda, de maneira especial em sua Apologia, 

que é seu texto mais escolástico, já que foi pensado para rebater as teses de 

Las Casas diante de tribunais e Juntas eclesiásticas censoras da obra do 

cronista imperial.  



 

158 

 

Não parecem totalmente incongruentes a teses que vêm a identificar a 

Igreja com o Estado, com as materialistas do mestre de Sepúlveda, Pietro 

Pomponazzi, que defendia a instrumentalização da religião por parte do Res 

Pública, ao menos desde o ponto de vista material – valha a redundância – ou 

seja das consequências fáticas que da aplicação de ambas teorias se derivam, 

e que não são outras que a imposição política sobre o outro: a instauração do 

Império, neste caso cristão, sobre povos pagãos.  

Para o Mantuano, todas las religiones son iguales, sujetas a la 

generación y a la corrupción. No buscan la salvación extraterrestre del hombre 

ni el acercamiento a Dios, sino unir al colectivo humano en el marco del 

cosmos (SANTIDRIÁN, 2007).  

Assim, a esta altura, parece já arriscado afirmar a ausência de qualquer 

agostinismo político na obra de Sepúlveda, ainda quando não seja a única 

corrente de pensamento da qual beba o poçoalbense numa época, o 

Renascimento, no que prima o ecletismo.  

A cobertura de legitimidade e até certo ponto, legalidade, que as bulas 

papais, como instrumento privilegiado de uma ideologia agostinista, dão a 

conquista em geral e em particular com o instrumento do requerimento aos 

espanhóis, nos parecem justifica suficientemente a abordagem mais profunda 

que se deu a esta corrente de pensamento.  

 

 

 

 

 

 

 

 



 

159 

 

Santo Agostinho e a Servidão Natural. 

Ainda quando a servidão natural dos indígenas será abordada com a 

profundidade que merece em seu capítulo correspondente, não se pode deixar 

de destacar a concepção que sobre ela teme Santo Agostinho, o que serve 

para apurar o estudo sobre o sábio de Hipona e sua influência em Sepúlveda 

com a cláusula de fechamento do sistema agostinismo baseada no conceito do 

domínio sobre os pagãos dos cristãos.  

Nesta época na que o direito internacional não existe como tal, 

precisamente será Francisco de Vitoria quem estabelecerá suas bases, ainda 

quando naquele momento é apenas uma incipiente teoria. Portanto, não há, 

como  se verá no seguinte capítulo, uma separação taxativa entre ius gentium, 

como direito originado em Roma pelo pretor para governo daqueles que 

careciam de cidadania romana, em suas relações entre si e com os que tinham 

direitos de cidadania e o ius inter gentes, ou Direito Internacional Moderno, o 

qual era além de impensável desde o ponto de vista agostinista. E como 

conseqüência evidente, numa concepção ainda medieval, a sujeição dos 

indivíduos pagãos – e em ocasiões, com a simples conversão de seus reis - ao 

imperium dos cristãos, implica também a de seus povos, como parte do mesmo 

fenômeno.  

Luis Patiño Palafox (2007: 59), em seu livro Juan Ginés de Sepúlveda y 

su pensamiento imperialista nos fornece uma muito interessante introdução ao 

pensamento agostiniano e como conclusão suas consequências, face ao 

conceito de servidão natural. Dessa maneira apresenta um panorama na que 

vai se desmembrando os valores basais do pensamento do de Hipona, pecado 

original, pax agostiniana, o fim humano da salvação, Divina Providência.  

La parte vencida se rinde a la vencedora, prefiriendo la dominación o aún a la 
libertad cualquiera paz y salud (…) En efecto, en casi todas las naciones la 
naturaleza grita con voz fuerte que los vencidos prefieran sufrir el yugo de los 
vencedores a ser aniquilados en los últimos fulgores de la guerra. Y así se 
entiende que no sin un consejo de la Providencia, en cuya mano está el ser 
vencedor o vencido en la guerra, unos pueblos hayan sido señores y otros 
súbditos (De civ. Dei XVIII, 2, 1).  

 
 



 

160 

 

Constitui, portanto um castigo que institui a Providência Divina aos 

pecadores, ainda quando todos são enquanto partícipes do pecado original e 

de modo mais imediato, a servidão provem do direito de guerra que agora se 

revela peça chave tanto para o pensamento de Santo Agostinho como para 

Sepúlveda, atrás de uma justificação para o domínio sobre os indígenas:  

Esto es la prescripción del orden natural. Así creó Dios al hombre. Domine, 
dice, a los peces del mar, y a las aves del cielo, y a todo reptil que se mueva 
sobre la tierra. Y quiso que el hombre racional, hecho a su imagen, dominara 
únicamente a los irracionales, no el hombre al hombre, sino el hombre a la 
bestia (…) La palabra siervo, en la etimología latina designa los prisioneros, a 
quienes los vencedores conservaban la vida, aunque podían matarlos por 
derecho de guerra. Y se hacían siervos, palabra derivada de servir. Esto es 
también merecimiento del pecado. Pues, aunque se libre una guerra justa, la 
parte contraria guerrea por el pecado. Y toda victoria, aun la conseguida por los 
malos, humilla a los vencidos por juicio divino, o corrigiendo los pecados, o 
castigándolos (…) la primera causa de la servidumbre es, pues, el pecado, que 
somete un hombre a otro por el vínculo de la posición social. Esto es efecto del 
juicio de Dios, que es incapaz de injusticia y sabe imponer penas según los 
merecimientos de los delincuentes (De civ Dei XIX, 15, apud PATIÑO, 2007: 
59). 

Santo Agostinho (PATIÑO, 2007: 60), não deixa de relativizar o conceito 

de escravidão baseando-se em um princípio não estranho ao estoicismo, como 

é o do domínio das paixões como chave para a virtude e, portanto, 

distanciamento do pecado, de maneira que ser escravo das paixões pode ser 

pior que sê-lo de fato:  

A la verdad que es preferible ser esclavo de un hombre que de una pasión, 
pues vemos lo tiránicamente que ejerce su dominio sobre el corazón de los 
mortales la pasión de dominar, por ejemplo. Más en ese orden de paz que 
somete unos hombres a otros, la humildad es tan ventajosa al esclavo como 
nociva la soberbia al dominador. Sin embargo, por naturaleza, tal como Dios 
creó al principio al hombre, nadie es esclavo ni del hombre ni del pecado. 
Empero, la esclavitud penal está regida y ordenada por la ley, que manda 
conservar el orden natural y prohíbe perturbarlo. Si no se obrara nada contra 
esta ley, no habría que castigar nada con esa esclavitud (De civ Dei XIX, 15).  

Em perfeita coerência com o pensamento de Santo Agostinho, 

Sepúlveda vai conjuntar: Providência Divina; domínio dos melhores (que são os 

temperantes) sobre os menos valorosos; como consequência imperium de uns 

povos sobre outros: virtuosos e cristãos sobre pecadores (que coincidem neste 

caso concreto com pagãos). Demasiadas coincidências em elementos 

essenciais como para desconsiderá-las, inclusive suas consequências no 

pensamento imperialista contemporâneo, no que se reserva aos colonizados a 

sujeição às paixões frente à racionalidade dominante.  



 

161 

 

Leia-se a citação que de Agustín faz Sepúlveda (1997: 87), e como o 

engasta, como um ourives da palavra, com seu ofício de cortesão de Carlos V:  

Si es verdadera, como a todas luces lo es, aquella frase de San Agustín:”Con 
propia utilidad es del vencido aquél a quien se le arrebata la licencia de pecar y 
nada hay más infeliz que la felicidad de los pecadores”. ¿Qué mayor beneficio 
o ventaja pudo acaecer a esos indios que sin sumisión al gobierno de quienes 
con su prudencia, virtud y religión los han de convertir de bárbaros en apenas 
hombres, en humanos y civilizados en cuanto pueden serlo, de criminales en 
virtuosos, de impíos y esclavos de los demonios en cristianos y adoradores del 
verdadero Dios dentro de la verdadera religión, como lo son ya hace tiempo, 
por previsión y disposición de un príncipe tan bueno y religioso como lo es el 
César Carlos, quien les ha concedido preceptores de letras y de ciencias y 
maestros de moral y de la verdadera religión?  

 

Afirma Sepúlveda (1997: 92), mais ainda, a possibilidade de confisco de 

bens e a aplicação aos pecadores da pena capital, o que leva implícita sua 

substituição pela de escravidão, como se viu, também seguindo a doutrina do 

sábio de Numídia:  

El mismo San Agustín atestigua que no es tan propio del mejor como del más 
justo príncipe el establecer una ley contra los paganos y sus sacrificios, 
sancionados con la pena capital y la confiscación de bienes, no sólo a los que 
perpetran sacrificios impíos, sino también a los gobernadores de las provincias 
que descuidasen el castigo del crimen. San Agustín recuerda que esta ley fue 
aprobada y alabada por todos los cristianos.  

 

Para que não fique dúvida da faculdade que os melhores e virtuosos têm 

de impor-se aos pecadores, por qualquer meio, inclusive o terror, novamente o 

que fora preceptor de Felipe II se vale das teses agostinianas:  

Como el mismo San Agustín dice, “cualquiera pueda ser bueno contra su 
voluntad, sino porque temiendo lo que quiere padecer, o bien depone la 
animosidad que le estorbaba, o se ve impulsado a conocer la verdad ignorada, 
para que el temor consiga que o bien rechace la falsedad que defendía, o 
busque la verdad que ignoraba, y voluntariamente mantenga ya lo que no 
quería”. Esta doctrina la confirma con el ejemplo no sólo de cada hombre en 
particular, sino también de muchas naciones, las cuales habiendo sido 
donatistas eran ya católicas con ocasión de esta clase de terror. Pues, como 
dice el mismo San Agustín, “la Iglesia corrige a quienes puede y tolera a 
quienes no es capaz de corregir” (SEPÚLVEDA, 1997: 95).  

 

 



 

162 

 

Há uma unidade de finalidade, pensamento e ação entre a Igreja e o 

poder imperial, um tipo renovado de agostinismo político, mas que Sepúlveda 

num jogo de prestidigitação intelectual consegue secularizar através da 

conjunção do aristotelismo naturalista e do estoicismo ciceroniano. Ainda 

quando as consequências que se derivam possam ser criticadas tanto do ponto 

de vista da ética da libertação de Dussel como dos estudos culturais e a nova 

epistemologia propugnada por Mignolo, não cabe dúvida da firmeza ideológica 

que adquire a liga desses materiais a principio aparentemente estranhos entre 

si, diante da dificuldade, dada sua consistência, da sua refutação num plano 

político pragmático.  

Isso porque se enfrentam duas concepções encerradas em duas esferas 

totalmente independentes: por um lado aqueles que contemplam a 

complexidade ética das diferentes culturas e visões de mundo, com toda sua 

complexidade, cujo primigênio representante, segundo Dussel (1998), seria Las 

Casas. Frente a eles, Sepúlveda e os agostinistas, que vivem de defender a 

unicidade do poder do Estado, fundamentados num Aristóteles que define e 

domina num só ato, simplificador, monológico e definitivamente autoritário.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

163 

 

3.2. IUS GENTIUM ET NATURALIS EM SEPÚLVEDA E VITORIA. 

 

Direito Natural e physis em Sepúlveda 

 

Por este motivo hay razones para creer que aquellos filósofos y todos cuantos creían 
en la existencia de un solo Dios y en su providencia por las cosas humanas, tenían 

también cierta fe en Cristo, ya que en esta suma se contiene toda la fe en Él, según la 
doctrina de San Pablo, que confirma Santo Tomás con las siguientes palabras: “todos 
los artículos se contienen implícitamente en ciertas primeras verdades que por todos 

pueden ser creídas, esto es, creer en la existencia de Dios y en la providencia que 
tiene en la salvación de los hombres. 

Juan Ginés de Sepúlveda. Democrates Alter. Libro I, 4. 
 
 

 Do conceito filosófico-ético de Sepúlveda, deriva naturalmente seu 

conceito jurídico-político. Verificando-se tal correspondência se constata a 

hipótese anunciada, que não é outra que a afirmação de um moderno, e 

particular agostinismo em Sepúlveda. 

 Mechoulan (1974:62) considera Sepúlveda, fundamentalmente um 

agostiniano e um tomista, o que é uma boa descrição. Também o estima anti-

humanista, postura que como se provara, não se comparte aqui: 

Un mal physique, comme nous l´avons vu chez saint Augustin, peut être un 

bien moral. Par elle se manisfeste le gouvermenmente divin, par elle Dieu 

exerce sa justice. Religion et droit naturel s´accordent parfaitement. Dans cet 

accord réside l´essentiel de l´argumentation de Sepúlveda. 

 Entretanto, Mechoulan (1974 :89), chega a lançar certas pontes entre o 

sábio de Pozoblanco e o pensamento da Ilustração e do século XIX, embora 

sempre afirmando seu caráter ortodoxo católico, de onde vem seu caráter 

paradoxal e de difícil encaixe, se quisermos escapar da simples caricatura 

intelectual de Sepúlveda: 

Sepúlveda nous paraît paradoxalement moderne par sa conception historique, 

tansa conviction de la vocation particulière de l`Espagne nous confronte avec 

les différentes missions des peuples ou desclasses, qui, depuis le19 siècle 

jusqu´à nos jours, ne cessent de s´opposer. On pourrait appliquer à son oeuvre 

ce pertinen jugement de R. Labrousse: « interpètation à lafois mystique et 

nationale du droit naturel, paralaquelle on entend dèmontrer d´abord que toutte 

politique véritable se résume en un rôle de champion de la foi catholique, et 

ensuite que ce rôle suppose des dispositions psycholigiques et morales dont 

seule la nation espagnole semble avoir fait preuve continûment ». 



 

164 

 

Será neste campo, o do direito, no que Sepúlveda consolidará uma 

amálgama de elementos que resultará em um sistema jurídico blindado pela 

simplicidade de resultantes que permitem a quase ausência de brechas e que 

orientará todo o sistema de pensamento sepulvedano. 

Sabe-se da influencia decisiva da filosofia estóica em Pomponazzi e 

Sepúlveda. Qual o princípio fundador desta filosofia? Vivere sequndum natura, 

viver segundo a natureza, familiar para todos os que tenham acesso á poemas 

bucólicos ou louvadores da sancta rusticitas. O que se persegue é o bem-estar 

do ser humano, já que vivendo seguindo a lei da natureza evitamos todo ato 

proibido pela lei comum a todas as coisas. O fundamento seria sujeitar todas 

as faculdades do homem o controle da razão. Os estóicos dividem a filosofia 

em lógica, física e ética, embora as duas primeiras tenham implicações éticas 

fundamentais. Nem a física nem a lógica podem se aplicar se o homem não for 

bom e sábio (SANTAMARÍA, 2007: 21-22).  

Seguindo Losada, a obra mais importante de Sepúlveda, a constituem 

suas traduções de Aristóteles e Alexandre de Afrodisias, as primeiras das 

quais, como foi visto, eram referentes á física. Não é uma física como hoje se 

entende em geral, mas um conhecimento que implicava aos seres vivos e 

entidades divinas, fazendo necessário abordar questões de cosmologia e 

teologia. Existem para os estóicos gregos três acepções de physis: a) Principio 

ou força que da unidade ou coerência; b) Deus, o principio cósmico imutável, 

inteligente e inteligível, principio ativo, matéria inteligente que todo o penetra e 

recta ratio (que depois será o Direito Natural); c) fogo artístico que avança em 

direção a um fim criador (SANTAMARÍA, 2007:22). Portanto a natureza está 

dotada de um Logos, a racionalidade por excelência, e nesse sentido a 

natureza é Deus como princípio racional supremo. Logos pode significar então, 

palavra, discurso ou razão, configurando um monismo absoluto que depois 

retomará Plotino.  

 

 



 

165 

 

O Logos não se manifesta igual em todos os seres: será hexis nos seres 

inorgânicos, physis nos orgânicos e psyche nos homens, que é racional porque 

é um fragmento do Logos, o que faz o homem partícipe da divindade. 

(SANTAMARÍA: 1988: 24) 

A lei vem da razão e, portanto, lei e natureza são conceitos idênticos, do 

que se deriva a lei natural. O logos humano, microcosmo, como parte do 

Logos, macrocosmo, terá que ser ordenado de conformidade à razão natural. 

Lei assim tem um sentido descritivo da natureza humana. Para os estóicos, 

viver virtuosamente seria viver seguindo essa natureza, mediatamente o Logos 

e imediatamente o logos. A relação com a physis é íntima porque os estóicos 

não diferenciam o estado de virtude ou consumação ética do indivíduo, da 

humanidade e da lei (racional) da Natureza. Integra-se assim ética e physis de 

forma que todos os homens têm obrigações morais uns com os outros e todos 

os fatos obedecem a um estrito regime de causa e efeito. Não há espaço para 

o azar, o nexo causal é providência, boa vontade da deidade (SANTAMARÍA, 

2007: 25). 

Como explicar as mudanças da natureza? Existem os logoi spermatikoi 

o razões seminais que encerram o germe do que chegarão a ser, explicando as 

ocorrências normais e anormais. Como consequência, pode-se vaticinar tudo 

por meio da astrologia, já que existe uma correspondência entre microcosmos 

e macrocosmos, e os fenômenos do céu se relacionam com os do mundo 

sublunar como foi visto na cosmologia de Pomponazzi. Como explicar o mal, se 

o Deus benevolente tudo governa? O mal não existe na natureza, mas na 

atualidade do homem, baseado na ignorância, erro ou vício humanos, produto 

da livre vontade do homem. De forma que a Physis age de forma necessária 

embora deixe um espaço para o livre arbítrio humano, que possibilita o mal. 

(SANTAMARÍA, 2007: 25-26). 

Será Cícero quem ampliará este conceito de recta ratio pela 

necessidade da expansão imperial de Roma, com a pretensão de aplicar a lei à 

humanidade inteira, dando uma surpreendente envergadura à lei natural dos 

estóicos. Adquire uma noção supra-jurídica tal que a lei ordinária deve 



 

166 

 

obedecê-la, uma recta ratio congruente com a natureza, sempiterna, constante 

e em todo presente, cujos ditados nos encaminham ao dever e cuja censura 

evita a fraude. Não é permitido mudar nenhuma das suas partes nem pode se 

abolir por completo, nem precisamos sair de nós mesmos para conhecê-la. 

Eterna e inalterável, para todas as nações e tempos.  

Deus é autor, legislador, juiz supremo que lhe da força e a impõe. Quem 

a desobedecer, se nega a si mesmo e a sua natureza como homem (CÍCERO 

Apud SANTAMARÍA, 2007: 27). 

Os Santos Padres da Igreja tomarão a lei natural de Cícero e a 

transformarão, ampliando-a, até o ponto que para S. Isidoro as leis divinas 

consistem na natureza, (incluindo os Evangelhos), e as humanas no costume. 

Aproximamo-nos já do conceito de lei natural de Sepúlveda, a de Santo 

Agostinho. Decorrente das necessidades da ampliação do cristianismo que 

naquela época está já indissoluvelmente ligado ao Império, Santo Agostinho 

inicia um sistema trimembre que Sepúlveda adotará formalmente, embora na 

realidade se oculte um autêntico sistema monista: lei eterna, lei natural e lei 

positiva.  

A lei Eterna como razão divina ou vontade de Deus ordena a 

conservação da ordem natural e proíbe sua perturbação. Na medida ela se 

inscreve no coração dos crentes, configura a lei natural (SANTAMARÍA, 2007: 

29-30). Eis o ponto de partida de Santo Tomás. Para ele, Lex Aeterna é algo 

idêntico ao próprio Deus, suas Ideias, Providência e governança do universo, a 

sabedoria divina. A participação das criaturas irracionais na sabedoria divina é 

mediante a obediência. Os racionais participam mediante a razão, fragmento 

da Razão Divina e, portanto, esta dirige o homem para o fim que lhe é próprio, 

que é o bem. Assim, a lei natural é a participação da criatura racional na lei 

Eterna. (SANTAMARÍA, 2007: 32-33). 

Quais seriam os preceitos que compõem a lei natural? Todas as coisas, 

que a razão prática, naturalmente apreende, como ser o bem do homem, 

pertencem aos preceitos da lei natural sob o aspecto das coisas que se hão de 

buscar ou evitar. Primeiramente buscar o bem e evitar o mal. Seguir-se-ão as 



 

167 

 

inclinações naturais do homem: auto-conservação, proteção e educação da 

prole (inclinação animal), o auxílio mútuo da vida em sociedade (inclinação 

racional). Como consequência da inclinação racional: buscar a verdade, o 

conhecimento de Deus, evitar e combater a ignorância. Entende-se assim, 

família, comunidade e Estado como entidades arraigadas na lei natural. Por 

último, os preceitos do Decálogo. Destes princípios primários se derivam os 

preceitos secundários, explicados pela lei da natureza (SANTAMARÍA, 2007: 

34).  

A lei da natureza é a mesma para todos os homens? A princípio sim. 

Porem existe uma diferença entre razão especulativa e prática. Os princípios 

gerais da razão especulativa são asequíveis a todos, mais fáceis de captar.  

Não assim as conclusões da razão prática porque nem a verdade e 

retitude são iguais para todos nem é igualmente conhecida por todos. Em 

alguns a razão pode estar pervertida pela paixão ou maus hábitos ou má 

disposição natural. Além disso, a infinita complexidade dos atos individuais da 

prática faz que entre em jogo a lei humana. Ela carece de princípio próprio já 

que provém da lei natural. O legislador deduz o preceito universal da lei natural 

para prescrever os atos particulares visando o bem comum. Obrigam enquanto 

justas, sendo injustas não obrigam em consciência. (SANTAMARÍA, 2007: 34). 

Neste ponto Sepúlveda se afasta do Doutor Angélico, posto que fosse 

preferível para ele, obedecer a príncipes injustos e até tirânicos que colocar em 

perigo o princípio de autoridade da república, como foi visto.  

A lei natural será o alicerce sobre o que construirá toda sua concepção 

Sepúlveda: a lei natural há de ser conhecida na sua substancia por todos os 

homens, pelo menos para aqueles que têm uso de razão, de forma que será 

repreensível qualquer um que tiver ignorância universal. Além disso, a lei 

natural é uma só e imodificável em todos os tempos e situações da natureza 

humana (SANTAMARÍA, 2007:36-40). De modo que aqueles que não 

cumprirem a lei natural, atentam contra normas básicas intencionalmente, de 

modo que cometem iniquidade ou não são autenticamente racionais, com as 

consequencias que dentro da concepção de Sepúlveda já se analisaram. 



 

168 

 

A princípio Sepúlveda no seu livro De Regno [1571 (1963, 54] espelho 

de príncipes dedicado a Filipe II, distingue apenas duas classes de leis: as leis 

“civis”, também chamadas próprias ou de direito positivo, promulgadas pelas 

próprias cidades a que servem; e outras denominadas “comuns”: 

Las cuales, porque se apoyan en el Derecho natural y están insertas 

naturalmente en el hombre, por ello se llaman también “Derecho Natural”, 

porque no las instituyó la voluntad o parecer del legislador, sino que Dios y la 

naturaleza las dejó impresas en los corazones de los hombres. 

Observe-se, por tanto, a dicotomia modesta e a dupla origem do Direito 

Natural, Deus e a natureza, fusão de elementos agostinianos e aristotélico-

estóicos. Da mesma forma, Sepúlveda (1963:54), assimila o Direito Natural ao 

Direito Gentil, o ius gentium, que fora o antigo direito pretoriano para aqueles 

que não eram cidadãos romanos, e pouco a pouco, se foi convertendo no 

direito que rege as relações entre as nações ou pessoas e instituições de 

diversos países. O direito pretoriano era baseado em decretos que o pretor 

colocava nas paredes do foro ou do mercado, de natureza relativamente 

autoritária, normalmente de assuntos relativos a comércio e estrangeiros ou 

clientes: Así pues, de estas leyes (naturales) y de este derecho se sirven las 

gentes por poco civilizadas que estén, y por tanto, se denominan también 

“Derecho de Gentes”. Para não restarem dúvidas, reafirma Sepúlveda (1963: 

54) assimilando o direito de gentes à palavra de Deus:  

Derecho de Gentes, derecho este en el que están contenidos los preceptos del 

Decálogo, los cuales son como capítulos y principios de referencia de todas las 

leyes naturales, las cuales, por tal motivo, son consideradas dentro del número 

de las divinas, porque se derivan de la ley eterna a través de la razón humana 

y de la luz divina impresa en nuestros corazones. 

Como colofão, a citação de Santo Agostinho, que não deixa de ser 

também um precursor de Sepúlveda (1963:54), no seu trabalho de fusão de 

elementos estóicos, neste caso a ordem natural, que logo chamará racional, 

com a Divina Providência: Pues “ley eterna”, según definición de San Agustín, 

es “la voluntad de Dios que ordena la conservación del orden natural y prohíbe 

su perturbación”.  



 

169 

 

Então temos um sistema bimembre, em que, por um lado, estão as leis 

civis, e por outro, submetendo-as, o Direito Natural, que por ser equiparado à 

Lei Eterna, para o poçoalbense, governa a todos os seres humanos, 

englobado, portanto ao Ius Gentium, de maneira que todos os povos terão que 

obedecer este Direito Natural. O resultado prático é subsunção do Ius Gentium 

no Natural e submissão de todos a este Direito Natural declarado e revelado 

aos mais fortes e cultos, os principados cristãos, e dentre estes ao da Espanha, 

resultando num sistema monista de caráter global ou imperial. Trata-se de um 

instrumentum regni mais para o poçoalbense, o principal.  

 

Sistema Jurídico de Sistema Jurídico de Sistema Jurídico de Sistema Jurídico de 

SepúlvedaSepúlvedaSepúlvedaSepúlveda    

Ius 

Gentium 

Lei natural 

Lei Eterna 

Lei Civil (própria) 

↓↓↓↓↓↓↓↓↓ 



 

170 

 

Sistema, como se vê, plenamente agostiniano, já que todos os seres e 

povos, sem exceção, terão de obedecer ao Ius Gentium que não é outra coisa 

que o Direito Natural, que é parte da Lei Eterna revelada ou a que foi trazida 

por meio da razão ou da luz divina impressa no coração dos mortais. 

Certamente, a Igreja se constitui na maior intérprete do que possa ser a Lei 

Natural, e Sepúlveda como representante destacado da Santa Igreja Católica e 

Apostólica Romana, um dos preclaros oráculos dela, integrando a verdade 

revelada pelo Antigo e Novo Testamento com a verdade natural dos filósofos 

pagãos e os cânones e doutrina dos padres da Igreja. 

Sepúlveda (1997:46) segue assim a pauta tomista: qualquer um podia 

seguir a lei natural, já que é de caráter quase intuitivo, longe da complexidade e 

corruptibilidade do direito positivo, como se vê no seu Democrates Alter: 

Cristo, no obstante, con la repetición de unas pocas leyes del Decálogo, ha 

reducido éstas y todas las demás leyes que rigen la moral y la conducta 

humana a una sola corroboradora del Derecho natural, fundamento de la 

sociedad humana. Según sentencia de Graciano, autor muy importante, “no 

otra cosa se nos manda por el Derecho natural que lo que dios quiere que se 

haga, ni otra cosa se nos prohíbe sino lo que Dios prohíbe que se haga”. 

 

 Quanto à Lei Eterna, Sepúlveda (1997:47), acompanha nisto aos 

teólogos de forma ortodoxa, sempre segundo o critério agostiniano/tomista, e 

mantendo-la como cimeira do sistema:  

Los filósofos dan la siguiente definición de ley natural: “la que en todas en ello 

partes tiene la misma fuerza, sin depender de apreciaciones circunstanciales”. 

Los teólogos vienen a coincidir con otras palabras, pero que tienden a lo 

mismo, de este modo: ley natural es la participación de la ley eterna en la 

criatura dotada de razón”. “Ley eterna”, según define San Agustín, “es la 

voluntad de Dios, que quiere la conservación del orden natural y prohíbe su 

perturbación”. 

 

 



 

171 

 

O que faz em seguida Sepúlveda (1997:47) é fundir o conceito com 

fundamentos estóicos, (logos, virtude) o que universaliza e permite tanto a 

salvação dos filósofos pagãos (e, portanto a sua validação como fonte do 

direito, já que estamos em um sistema ainda dominado pela lei eterna, como 

estamos vendo), como, o que é mais importante aqui, a sujeição dos não-

cristãos à mesma lei: 

Ahora bien, de esta ley eterna es participe el hombre por la recta razón e 

inclinación al deber y a la virtud; pues aunque el hombre sea arrastrado al mal 

por el apetito, sin embargo por la razón es propenso al bien. Así pues, la recta 

razón e inclinación al deber y a aceptar las obligaciones de la virtud, es y se 

llama ley natural.  

É assim que as causas legítimas do domínio sobre os povos indígenas 

se fundamentam em pelo menos duas ofensas ao direito natural, os atos 

ímpios e idólatras e os sacrifícios humanos, sob nosso ponto de vista os 

argumentos mais fortes de Sepúlveda. 

Em toda a obra de Sepúlveda (1997:70), mais especialmente no 

Democrates Alter, se citam os sacrifícios humanos e atos contra natura dos 

indígenas como ofensa à Lei Natural. Para argumentar se utilizam passagens 

do Levítico e do Deuteronômio, livros do Antigo Testamento nos quais Deus 

exerce um papel notadamente justiceiro e posto que também são direito 

natural, diretamente aplicáveis: 

Esos crímenes son pues tan impíos y nefandos que Dios, es particularmente 

irritado por ellos, destruyó en la guerra a los cananeos, fereceos y demás 

pueblos pecadores por medio de los hijos de Israel, y a estos mismos a su vez 

por medio de los asirios y babilonios, les colmó de toda clase de bélicas 

calamidades, muertes y servidumbres, sólo por dos gravísimos pecados: el 

culto a los ídolos y la celebración de sacrificios humanos, jamás promulgados 

al establecerse la ley; pues esta es divina y natural y en ella se determinan los 

mismos castigos tanto para los fieles como para los paganos que se hayan 

manchado con estos crímenes según se declara en muchos lugares y 

testimonios de las divinas Escrituras(…). 

 



 

172 

 

Sepúlveda (1997:70) nos proporciona uma pequena passagem do 

Levítico, que não deixa de ter um efeito estético de “justa” crueldade: 

 “Toda alma”, dice, “que cometa alguna de estas abominaciones será borrada 

de en medio de su pueblo”; es decir, ha de ser castigado con la pena de muerte 

todo aquel que cometa alguno de los crímenes citados, como son el culto a los 

ídolos y los sacrificios de víctimas humanas, según declaró con documento 

contundente Moisés, el mejor intérprete de la voluntad divina; pues por el culto 

a los ídolos en que se habían contaminado los restantes hijos de Israel, ordenó 

a los Levitas que diesen muerte a sus hermanos, amigos y allegados y, una 

vez cumplida esta orden, les dirigió la siguiente alocución:”Habéis consagrado 

hoy al Señor vuestras manos, cada uno en su hijo y en su hermano, para que 

se os dé la bendición”. 

Para Sepúlveda o Imperium do príncipe cristão alcança a perseguição 

de crimes contra a lei natural, contra aqueles que não podem alegar o 

desconhecimento da lei, uma vez que está impressa por Deus e a razão no 

coração dos homens, podendo assim ferir o princípio de soberania dos povos, 

por meio da guerra justa e da legítima ocupação, já que não há propriamente 

direito dos povos e sim O Direito Natural, único e conhecido pelos mais 

preclaros.  

Em certas ocasiões as leis civis não podem contemplar todos os 

supostos de fato. Tal é o caso das novas realidades que se apresentam aos 

europeus da época em virtude das viagens intercontinentais de exploração, 

conquista e comércio, uma vez que constituem novos fatos ou situações não 

previstas pelas normas “próprias”. Então, Sepúlveda (1963:63), postula que é 

quando os juízos sobre essas questões duvidosas terão de se adequar ao bem 

comum, à justiça e à equidade, mediante esse sistema de fontes que preside a 

lei natural e que integra os vazios ou dúvidas da lei civil (positiva):  

Ahora bien, la razón de la equidad y bondad, que nunca se aparta del orden 

natural sancionado por la ley eterna, es semejante a la escuadra de plomo y 

lesbia, la cual se mudaba adaptándose conforme a la figura de piedra que se 

deseaba obtener. Cuando esto ocurre no son los hombres o el arbitrio humano 

los que tienen imperio en el estado, sino Dios y las leyes, por la ley eterna, que 

suele ser llamada por los filósofos “ley suma” y “suma razón”. Esta es pues, la 

que en una buena forma de gobierno preside y gobierna toda la administración 



 

173 

 

civil por medio de la razón humana que de ella procede (…) y a su vez el 

magistrado y la república decretan sobre cosas singulares pues los mismos 

juicios y decretos que sobre cosas singulares, además de las leyes escritas, se 

hacen, al juzgar y deliberar, deben formularse de acuerdo con el Derecho 

natural y la norma de la ley eterna y de la suma razón.  

Fecha-se novamente o sistema hierárquico das fontes do direito com a 

supremacia do direito divino (como vimos no caso das bulas papais Inter 

Caetera), o que não deixa espaço para dúvidas Ginés, que fora o protegido de 

Clemente VII, precisamente em uma obra a ele encomendada, De Ritu 

Nuptiarum et Dispensatione, na ocasião do divórcio de Henrique VIII: 

(En opinión de Sepúlveda) la facultad de dispensar les fue otorgada por el 

derecho de gentes a aquéllos que detentan la suma autoridad en la 

administración del estado; esto es, a príncipes, reyes y supremos magistrados, 

que, cuando legislan, están asistidos por Dios. (…) El papa está imbuido más 

que ningún príncipe de esa potestad: pues aquello de “atar y desatar” no es 

sino el poder de crear leyes y moderarlas en virtud de su sabiduría y arbitrio, e 

incluso derogarlas. (Peregrina: 1993, 23) 

 

 Portanto, o sistema jurídico que propõem Sepúlveda é perfeitamente 

coerente com os fins que se deduzem de toda sua obra e programa ideológico. 

Ordem social hierárquico absoluto, que não implica imobilidade.  

 Embora não se utilize raramente esta nomenclatura por parte do 

poçoalbense, ele defende uma posição imperial, que outros chamam 

hegemonia unipolar, coerente com o pensamento herdado de Pomponazzi, que 

relaciona o microcosmo e o macrocosmo. Se num corpo só pode haver uma 

cabeça, um princípio ordenador único e coerente, não pode se tolerar 

desordem, pois implicaria o caos e a morte. Os membros devem obedecer ao 

cérebro, os menos sábios aos mais sábios, os menos cultos aos mais cultos.  

 

 



 

174 

 

Assim, há um único motor inicial, Deus e uma única ordem natural, 

physis, cujas leis são inexoráveis. O Filósofo é o que melhor tem interpretado 

até agora essa filosofia natural, juntamente com o Antigo Testamento e o 

decálogo de Moisés. Não pode haver duas leis naturais, sendo que a Natureza 

é uma. Segue nisto aos estóicos e neo-platônicos de Plotino, é monista. E, por 

conseguinte, havendo apenas uma lei natural, será o cristianismo aquele que, 

juntamente com os melhores filósofos pagãos, configure esse direito natural, 

que todos os povos devem obedecer imperativamente. Quando não se pode 

impor essa lei, deve-se tolerar.  

Em resumo, apenas a lei cível é convencional e isto muito relativamente 

porque também é a aplicação a uma cidade da lei eterna e lei natural, no 

momento histórico determinado, a concretização de uma lei superior, que 

jamais pode ser derrogada pela lei civil. As consequencias não são inócuas: 

um poder superior, o império, pode impor aos povos menos cultos cujas leis 

infringem o direito natural (verdade que foi revelada aos judeus e depois aos 

cristãos, e que nações cultas como os gregos conheciam por meio da razão) 

podem ser sujeitos e compelidos pelos reinos cristãos (neste caso pelo 

Imperador) a obedecerem a normas de natureza superior e inderrogáveis.  

Note-se que a aplicação seguirá as condições da guerra justa de Santo 

Agostinho, como foi visto. Apenas será de aplicação pelo príncipe com motivos 

justos e de forma humana, quando as normas de direito natural forem 

infringidas por principados como organização publica e não por simples 

privados. O princípio de intervenção humanitária está já plantado, ele será o 

justificador das ações do Império, porque ele não pode se permitir empreender 

ações sem legitimidade.  

 

 

 

 

 



 

175 

 

A filosofia do Direito de Francisco de Vitoria. 

Ninguna potestad temporal tiene el Papa sobre aquellos bárbaros ni sobre los 
demás infieles. Porque sólo tiene potestad temporal en orden a lo espiritual; 
mas no tiene potestad espiritual sobre ellos, como manifiestan las palabras 

citadas de San Pablo. Luego tampoco temporal. De donde se sigue el corolario: 
Aunque los bárbaros no quieran reconocer ningún dominio al Papa, no se 

puede por ello hacerles la guerra ni ocuparles los bienes. 

Frei Francisco de Vitoria. De Indis. Sexta Conclusión. 

 

Francisco de Vitoria (1483-1546) nasceu em Burgos, onde entrou no 

mosteiro de San Pablo dos dominicanos. Depois se doutorou nas 

universidades de Paris (onde imperava um tomismo que separava 

decididamente fé e razão) e Salamanca onde ministrara as famosas Relectio 

de Indis. Ele será a grande sombra ausente na controvérsia de Valladolid 

(1550) sobre a licitude das conquistas dos reinos de Índias, no mosteiro de São 

Gregório que ele conhecera tão bem, sendo alegado tanto por Sepúlveda como 

por Las Casas. Ironicamente, até hoje permanece a disputa entre lascasianos e 

imperiais, reivindicando sempre que Vitoria concorda com seu paladim. E como 

se verá, sempre estarão certos. Foi Vitoria quem sentara as bases do moderno 

direito internacional e por isso será lembrado, embora para o nosso campo seja 

importante por ser um dos primeiros em questionar a ocupação dos reinos 

indígenas.  

Sendo um neo-escolástico ele prestará as bases para que muitos outros 

contendessem sobre a licitude das conquistas americanas. Nesta época, 

alguns pensadores como Vitoria contemplaram a possibilidade de atingir uma 

mera coexistência das culturas. De fato, a Europa estava preparada para isto 

em virtude do seu já longo convívio com o Islã. Era necessário modificar a 

visão cristocêntrista do mundo (SANTAMARÍA, 1988:69).  

Como salvar a diferença de religião entre os povos? Mediante a 

reivindicação do ius communicationis. O direito dos povos de se comunicar e 

comerciar pacificamente é um princípio baseado na lei natural de todos. Era um 

princípio ético natural que não dependia nem contradizia a revelação cristã, 

pudendo existir de forma autônoma. Constitui um começo, a justificação inicial 

para o que depois será um novo ius gentium. (SANTAMARÍA, 1988: 70). 



 

176 

 

Vitoria não desenvolve totalmente o direito de gentes, apenas da o início 

teórico como necessidade de integrar novos povos ao Orbe conhecido. O 

importante é a origem racional deste ius gentium, constituindo direito humano e 

não direito natural. Vitoria era um neo-escolástico que tinha consciência de que 

a unidade implícita do Sacro Império Romano Germânico constituía já apenas 

um ideal obsoleto: a novidade do contato com América representava um 

potencial de mudança suficiente para ter que elaborar um novo pensamento. 

Era precisa estabilidade e harmonia nas partes inter-relacionadas, num mundo 

no qual a unidade havia sido substituída pela pluralidade, que deveria ser 

gerida por um gérmen do Direito Internacional de caráter simples: o ius gentium 

(SANTAMARÍA, 1988: 71-72): 

Con su reconocimiento de los estados indios paganos como estados 
jurídicamente perfectos y en pie de igualdad con sus homónimos europeos, 
Vitoria trascendió la realidad familiar a todos sus contemporáneos y tan 
determinante en el desarrollo del pensamiento político moderno, del paso de la 
vieja idea imperial y la aparición de una respublica christiana fragmentada. 

 O ius gentium era na Roma republicana o direito ditado pelos pretores 

(não pela “comunidade de nações”), isento dos formalismos que o caráter 

sagrado do direito cível exigia e que o fazia pouco flexível. Era utilizado em 

casos de decisões urgentes e para regulamentar as relações com os 

estrangeiros, sejam eles os clientes que moravam em Roma, sejam aqueles 

que moravam fora dos limites da Cidade Eterna. De modo que este direito tem 

um forte caráter de conveniência prática, frente à lei natural, imutável e 

universal. Os estados, não são criados pela lei natural ou sob sua compulsão, 

mas pelo ato volitivo do homem que age sob o impulso da necessidade, de 

modo que a natureza permanece neste caso neutral (SANTAMARÍA, 1988: 76).  

 Frei Francisco de Vitoria está na origem dos direitos indígenas e até dos 

Direitos Humanos, sendo que o direito natural se encontra na base de sua 

pirâmide jurídico-ética (CANTARELI, 2002: 49):  

No direito Natural, na concepção de Vitoria, reconhecia que a comunidade 
internacional resultaria da sociabilidade inerente à natureza humana, que se 
estenderia a todo o gênero humano ao qual chamou orbis – conjunto de 
estados, povos e nações. Seu vínculo era o ius gentium. O Direito de Gentes 
estaria concebido por Vitoria num duplo sentido: como Direito universal do 
gênero humano, por um lado, na tradição romana; por outro, como direito dos 
povos, nas nações, nas suas relações recíprocas (ius inter gentes). 



 

177 

 

 

 

 

Vitoria parte de pressupostos que lhe conduzem a entender a origem do 

poder político como uma construção humana. Por lei natural ninguém é rei ou 

presidente de outros porque por direito natural todos nasceram livres. No 

estado originário de inocência não existia domínio nem potestas coercitivas. 

Com o surgimento da propriedade privada apareceram os príncipes, porque de 

outra forma, houvesse prevalecido à confusão. Por conseguinte, nem as ilhas 

sociais surgidas do advento da propriedade privada, nem a potestade única 

que as convertera em sociedades civis, tiveram sua gênese na lei natural, 

antes bem foram criadas por circunstancias históricas (SANTAMARÍA, 1988: 

75). 

 O dominicano Vitoria, então, aposta pela legitimidade do poder político 

dos estados: todo poder público ou privado pelo qual se administra uma 

república regular não só é justo e legítimo, mas tem a Deus por autor de forma 

que nem pelo consentimento de todo o mundo pode-se suprimir.  

Lei natural 

Ius Gentium 
Lei Civil 

Sistema JurSistema JurSistema JurSistema Jurídico de Vitoriaídico de Vitoriaídico de Vitoriaídico de Vitoria    

    

Lei Humana 



 

178 

 

Nega-se o império, o que é fundamental para poder fundar o Direito 

Internacional dos Povos: Vitória reafirma a permanência dos estados 

soberanos autônomos e afirma contundente: tampouco se lê que por direito 

divino houvesse antes da vinda de Cristo um senhor do mundo... logo nunca o 

Imperador foi senhor do mundo. Logicamente este convencimento leva ao 

reconhecimento de outros soberanos não cristãos, porque não há dúvida sobre 

a existência de príncipes legítimos entre os pagãos. (SANTAMARÍA, 1988: 75, 

84).  

 O poder civil é de lei natural, mas não se baseia nela, porque obedecem 

á vontade humana, os estados não são criados por lei natural, porque ainda 

que a condição humana mudasse depois do Dilúvio, a lei natural que emana da 

vontade divina, seguiu sendo a mesma. Para Vitoria a lei natural não sanciona 

a existência de sociedades civis nem as proíbe. As leis humanas são a 

resposta a necessidades do homem, mas não correspondem a um capricho 

humano. A natureza é responsável delas e, portanto o estado faz parte da 

mesma natureza. Conclui-se que fica fora do poder do homem ameaçar de 

qualquer forma a existência da sociedade política constituída (SANTAMARÍA, 

1988: 76-77). 

Desta forma o Estado cumpre sua função de oferecer um meio propício 

para a coexistência pacífica dentro da comunidade. Para isso o Estado deve 

ser uma entidade auto-suficiente, autônoma e livre de interferências de outras 

entidades similares. De aqui surge o direito de soberania. (SANTAMARÍA, 

1988: 78). 

 Uma das prerrogativas principais para o Estado segundo Vitoria é o 

direito de autodefesa: tampouco a república pode ser privada do direito de se 

defender e de se administrar contra as injustiças de próprios e estranhos, o que 

não pode fazer sem os poderes públicos. Impõe-se para Vitoria a autoridade 

para declarar e fazer a guerra que vai além da autodefesa, incluindo vingar um 

mal, segundo a doutrina clássica da guerra justa (SANTAMARÍA, 1988: 79). 

 



 

179 

 

 A autoridade do soberano não é absoluta, ele não pode alienar uma 

parte do território porque a comunidade não é propriedade dele. O que o rei 

tem é uma autoridade e não a potestas, ou seja, o príncipe é ministro e 

administrador da nação, cumpre as obrigações de um ofício, estando 

submetido ao império da lei (SANTAMARÍA, 1988: 83-84). 

 Esta supremacia do rei nos assuntos políticos não se limita às 

comunidades cristãs, mas a outras com práticas religiosas diferentes: podem 

existir príncipes e potentados legítimos entre os pagãos, segundo Vitoria. Duas 

comunidades podem ter um mesmo príncipe e conservar a soberania. A 

existência de príncipe é condição necessária, mas não suficiente para a 

comunidade perfeita (SANTAMARÍA, 1988: 84-85). 

 Paradoxalmente, Vitoria, para conseguir consolidar o ius gentium 

“moderno”, há de fortalecer o Estado, aparentemente em contradição com o 

esquema universalista. O que realmente pretende Vitoria é acabar com a idéia 

imperial, como medida indispensável para instaurar um novo ordem 

ecumênico, que só poderia subsistir com a soberania individual das partes, as 

nações-estado. Configura-se então, um sistema no qual, a comunidade 

autárquica que não faz parte de outra, com um núcleo organizado como 

comunidade perfeita, com todos os meios que se dirigem a seu fim, 

notadamente a autodefesa, coexiste com muitas outras iguais que se 

relacionam em absoluta igualdade (SANTAMARÍA, 1988: 86).  

 Vitoria é taxativo: Conclui-se que os índios estavam pública e 

privadamente em pacífica posse das suas coisas; logo devem ser tidos como 

verdadeiros senhores, não podendo ser despojados em tais circunstâncias. 

Tampouco a demência impede aos bárbaros ser verdadeiros donos. Porque na 

realidade não são dementes, mas exercem seu uso de razão ao seu modo. 

Isso é manifesto porque tem estabelecidas suas coisas com certa ordem. Tem, 

com efeito, cidades, que requerem ordem, e tem instituídos matrimônios, 

magistrados, senhores, leis, artesãos, mercados, todo o qual requer uso de 

razão...mas o principal do homem é a razão e seria inútil a potência que não se 

reduz ao ato. (VITORIA APUD SANTAMARÍA, 1988: 87). 



 

180 

 

 Para o dominicano o estado perfeito não é necessariamente aquele 

cujos membros conhecem o autêntico Deus. Um estado é uma comunidade 

perfeita. A lei cristã não é requisito fundamental para a existência de uma 

verdadeira comunidade; só a lei natural o é. A lei natural só pode se conhecer 

mediante o uso da razão. A perfeição ou ausência dela não está em função da 

revelação, mas da razão (SANTAMARÍA, 1988: 88-89). 

Continuar-se-á com os títulos ilegítimos e legítimos para a redução dos 

reinos indígenas que estabelece Vitoria na sua relectio De Indis. Observe-se 

que algumas das afirmações são verdadeiramente ousadas e provocaram a 

ordem por parte de Carlos V de recolhimento dos escritos dos alunos porque 

ainda não haviam sido publicadas as lições, apenas eram orais e alguns 

anotavam. Há sete títulos (motivos) que não são idôneos nem legítimos:  

Primeiro título: O Imperador é senhor do mundo. Porque ainda dado que 

os índios fossem verdadeiros senhores, podem ter outros senhores superiores 

a eles, como os príncipes inferiores têm um rei, e alguns reis, imperador. 

Parece ser que o Imperador é senhor do mundo e, por conseguinte, dos 

bárbaros. Primeiro pelo título que adjudicam ao imperador: “Carlos sempre 

augusto, senhor do orbe”. Assim mesmo, as instituições humanas devem imitar 

as naturais. È assim que nas naturais há sempre um só reitor, como no corpo o 

coração e na alma uma só razão. Logo, parece que, do mesmo modo, deve 

haver no orbe um só imperador, como não há mais que um só Deus (VITORIA, 

2007: 38). 

Esta afirmação carece de todo fundamento. O imperador não é senhor 

de todo o orbe. Porque segundo Santo Tomás por direito natural os homens 

são livres, salvo no domínio paterno e no marital. Não se vê porque 

fundamento haveria na natureza para o domínio do mundo pertencesse aos 

alemães e não aos franceses. E além do mais: dado que o imperador fosse 

senhor do mundo, nem por isso poderia ocupar as províncias dos bárbaros e 

estabelecer novos senhores, depor os antigos e cobrar tributos. Porque nem 

ainda os que atribuem o domínio ao imperador dizem que seja ele o dono com 

domínio de propriedade, mas tão só de jurisdição (VITORIA, 2007: 41,42). 



 

181 

 

Assim mesmo, ninguém por direito divino é senhor do orbe (VITORIA, 2007: 

39-40): 

Santo Tomás comentando el pasaje de San Juan, 18, expresamente dice que 
el reino de Cristo no es temporal, ni tal como lo entendía Pilatos, sino reino 
espiritual, según lo declara el mismo Señor: Tú dices que soy rey. Yo para esto 
he nacido y para esto he venido al mundo, para dar testimonio de la verdad. 
Consta, pues, que es mera fantasía decir que por donación de Cristo haya un 
emperador y señor de todo el mundo. Todo ello se confirma abiertamente. 
Porque si se tratara de derecho divino, ¿cómo se dividió el imperio en 
occidental y oriental? Primeramente se dividió entre los hijos de Constantino el 
Grande y después por el papa Esteban, que traspasó el occidental a los 
germanos, como se halla en dicho capítulo Per venerabilem. Es, pues necio e 
indocto lo que la Glosa dice allí, que después de esto los griegos no fueron 
emperadores. Nunca los emperadores germanos pretendieron, por este título, 
ser señores de Grecia.  

 Respeito ao direito humano, porque não há lei que o tivesse outorgado,  

Ni tampoco tuvo el emperador el dominio del orbe por legítima sucesión, ni por 
donación, ni permutación, ni compra, ni por justa guerra, ni por elección, ni por 
cualquier otro titulo legal, como es patente. Luego nunca el emperador fue 
señor de todo el mundo (VITORIA, 2007: 40). 

Segundo título: a autoridade do Sumo Pontífice. Dizem que ele é 

monarca de todo o orbe, ainda no temporal, e pode, por conseguinte nomear 

aos reis da Espanha príncipes de aqueles bárbaros e regiões. E segundo, que 

ainda não sendo senhor temporal, seria motivo suficiente para declarar a 

guerra aos índios o fato de eles não reconhecerem o domínio temporal do 

Papa sobre eles (VITORIA, 2007: 43). 

Responde Vitoria que o Papa não é senhor cível ou temporal de todo o 

orbe, falando de domínio e potestade cível em sentido próprio. Se Cristo não 

teve senhorio temporal, muito menos o Papa, que apenas é o seu vicário. Além 

disso, o mesmo Senhor disse que ao fim do mundo, formar-se-ia um só 

rebanho com um só pastor. Por onde se vê não serem ao presente todas as 

ovelhas de um só rebanho. (VITORIA, 2007: 43-44): 

Además, dado que tuviera Cristo esa potestad, consta que no la ha 
comunicado al Papa. Está claro porque no menos es vicario de Cristo e Papa 
en lo espiritual que en lo temporal; pero el Papa no tiene jurisdicción temporal 
sobre los fieles, como confiesan los mismos adversarios, y parece sentencia 
expresa del Apóstol : ¿Qué tengo yo que juzgar de aquellas cosas que están 
fuera de la Iglesia?  Luego tampoco de las cosas temporales. Y carece de todo 
valor probativo el argumento que se aduce: Cristo tuvo potestad temporal sobre 
todo el orbe, luego el Papa lo tiene.  Porque Cristo tuvo sin duda potestad 
espiritual en todo el orbe, lo mismo sobre los fieles que sobre los infieles, y 
pudo dar leyes que obligaran en todo el mundo, como hizo con la del bautismo 



 

182 

 

y demás artículos de la fe; y, sin embargo el Papa no tiene tal potestad sobre 
los infieles, ni los puede excomulgar, ni prohibirles el casamiento en grados 
permitidos por el derecho divino. Además porque tampoco, según los doctores, 
Cristo comunicó a los apóstoles su potestad de excelencia. 

Terceiro título: direito de descoberta. No início não se alegava outro, e 

somente com ele navegara Colombo, o genovês. Porque aqueles que estão 

abandonados são por direito de gentes e natural, de quem os ocupa, como os 

espanhóis foram os primeiros que acharam e ocuparam aquelas províncias, as 

possuem legitimamente como se as descobrissem em desabitada solidão 

(VITORIA, 2007: 47): 

Mas en este título, que es el tercero, no es preciso gastar muchas palabras, 
puesto que está ya probado antes que los bárbaros eran verdaderos dueños 
pública y privadamente. Es de derecho de gentes que se conceda al ocupante 
lo que no es de ninguno, como se dice expresamente en dicho Ferae Bestiae. 
Pero como aquellos bienes no carecían de dueño, no pueden caer bajo este 
título. Y aunque dicho título pueda valer algo unido a algún otro (como se dirá 
después) por sí solo no justifica la posesión de aquellos bárbaros, no más que 
si ellos nos hubieran descubierto a nosotros. 

Quarto título: Obstinam-se em não receber a fé de Cristo, não obstante 

tê-la proposto e exortado a eles com insistentes rogos a recebê-la. O Papa é 

ministro de Cristo, ao menos no espiritual, parece que, pela autoridade do Papa 

ao menos podem ser obrigados a receber a fé de Cristo e se a ser requeridos 

não quiserem recebê-la, pode se proceder a fazê-los a guerra. Ainda mais: 

parece que os príncipes podem também fazer isto com sua autoridade, posto 

que eles são ministros de Deus e vingadores para castigo de quem obrar o 

mal. Estes obram pessimamente não abraçando a fé de Cristo; logo podem ser 

obrigados pelos príncipes pela força. (VITORIA, 2007: 47-48). 

Vitória (2007) responde: os bárbaros antes de ter notícia alguma da fé 

de Cristo, não cometiam pecado de infidelidade por não acreditar em Cristo. 

Está literalmente em Santo Tomás, em aqueles que nada ouviram de Cristo, a 

infidelidade não tem razão de pecado, mas de pena. Ignoram invencívelmente 

logo sua ignorância não é pecado. Segunda: os bárbaros não estão obrigados 

a acreditar na fé de Cristo no primeiro anuncio que dela lhes for feito, de modo 

que pequem mortalmente não acreditando lhes ser simplesmente anunciado e 

proposto que a verdadeira religião é a cristã e que Cristo é o Salvador e 



 

183 

 

Redentor do mundo, sem que acompanhem milagres o qualquer outra prova ou 

persuasão em confirmação disso.  

Se somente desse modo se propõe a fé aos bárbaros e não a abraçam, 

não é razão suficiente para que os espanhóis possam lhes fazer a guerra nem 

proceder contra eles por direito de guerra. (VITORIA, 2007:48-54). Aqui, Vitoria 

critica abertamente o chamado “requerimento” ideado por Palácios Rubio, 

mediante o qual era de praxe cominar aos índios a aceitarem a fé de Cristo ou 

serem conquistados. O próprio Sepúlveda (1988: 99), descreve um destes na 

crônica De Orbe Novo: 

Por tanto, que hicieran llegar al príncipe las siguientes palabras: Cortés 
necesitaba ir al poblado no sólo para buscar provisiones, sino también porque 
tenía la obligación de obedecer las órdenes y la voluntad del gran Rey, que le 
había enviado a conocer aquellas regiones y enseñar a sus habitantes las 
cuestiones trascendentales que atañían a su propia salvación. Por ello le pedía 
que se le permitiera acercarse con entera libertad, al menos acompañado de 
los pocos allí presentes. Él no sería responsable de intentar conseguir contra 
su voluntad, mediante una guerra justa que produciría daño a él y a su 
conciudadanos lo que no podía con ruegos. Añadió que esperaría la respuesta 
a estas peticiones tan elementales hasta que el sol subiera a un lugar concreto 
del cielo. Y si la respuesta se retrasaba un poco más de lo señalado, le 
aseguraba que entraría a la fuerza en el poblado, aunque ellos se opusieran. 

 

 De forma que Vitoria (2007:51), opõe sua argumentação ao 

requerimento, que era a forma oficial de cumprir o requisito agostiniano de 

declaração por legitima autoridade de guerra justa:  

Porque si antes de haber oído algo de la religión tenían excusa, tampoco están 
obligados después por la simple propuesta y anuncio. Tal propuesta no es 
argumento o motivo para creer; antes bien, como dice Cayetano, imprudente y 
temerario sería quien creyera algo, sobre todo tratándose de lo que pertenece 
a la salvación, sin saber que lo afirma alguna persona fidedigna.  Tal es el caso 
de los bárbaros, pues no saben quienes o de qué condición son los que les 
predican esa religión nueva.  

 

Quinto título: Os pecados dos mesmos bárbaros. Considerado mais 

sério por Vitoria (2007:53). Cometem pecados contra natura, como comer 

carne humana ou concúbito indiferente com a mãe, as irmãs ou com os varões, 

e por isto pode se fazê-los a guerra e obrigá-los a que desistam deles. 



 

184 

 

Porém, Vitoria (2007:54), estabelece: os príncipes cristãos não podem, 

ainda com autoridade do Papa, apartar pela força aos bárbaros dos pecados 

contra a natureza nem por causa deles castigá-los. Primeiro, porque eles se 

baseiam num suposto falso que é que o Papa tenha jurisdição sobre eles.  

En segundo lugar, porque o entienden por pecados contra naturaleza, en un 
sentido universal, cualquier pecado contra la ley natural, como el hurto, la 
fornicación, el adulterio, o en el sentido peculiar de pecados contra naturaleza 
de que habla Santo Tomás en la 2-2 q 154 a11 y 12, donde se dicen pecados 
contra naturaleza no sólo porque atentan contra la ley natural, sino también 
contra el orden de la naturaleza, y que según la Glosa, se llama inmundicia en 
la carta a los Corintios, como el concúbito con los niños o el bestial, o del de 
mujer con mujer, de los cuales se habla en la carta a los Romanos. Si se 
entiende en el segundo sentido solamente, se arguye en contrario: El homicidio 
es pecado tan grave o más, y tan manifiesto; luego lo que por aquéllos es lícito, 
también por este. Además también la blasfemia es pecado tan grave y tan 
manifiesto como estos. (VITORIA, ANO: 55). 

 

Alem do mais, tampouco podem fazer-se com evidencia ostensível estes 

pecados contra lei natural. E assim mesmo não é lícito ao Papa fazer a guerra 

a cristãos porque sejam fornicadores ou idolatras, nem ainda por serem 

sodomitas, nem, por conseguinte, pode lhes arrebatar suas terras e dá-las a 

outros príncipes. Se assim fosse, como em qualquer província há sempre 

muitos pecadores, poderiam a cada passo mudar os reinos. Isto se confirma 

porque tais pecados são mais graves entre os cristãos, que sabem que são 

pecados, que entre os bárbaros, que o ignoram. Alem disso, é estranho que o 

Papa não possa legislar sobre os infiéis, e sim possa julgá-los e lhes impor 

penas (VITORIA, 2007: 55).  

Sexto título: Eleição voluntária. Quando os espanhóis chegam aos 

bárbaros e dão lhes a entender que como são enviados pelo rei da Espanha 

para seu próprio bem, e lhes exortam a recebê-lo e aceitá-lo como rei e senhor, 

eles respondem que aceitam; e nada mais natural que dar por válida a vontade 

de um proprietário que quer transferir o seu domínio a outro dono. (VITORIA, 

2007: 56).  

Mas Vitoria (2007:56), contra-argumenta: Tampouco esse argumento é 

idôneo. Primeiro porque o medo e ignorância devem estar ausentes por viciar a 

eleição. No entanto é o que mais intervém porque os bárbaros não sabem o 



 

185 

 

que fazem e ainda quiçá nem entendam o que pedem os espanhóis. Alem 

disso, o pedem gentes armadas que rodeiam a um grupo desarmado e 

medroso. Alem do mais, tendo eles seus próprios senhores e príncipes, não 

pode o povo sem causa razoável chamar a novos senhores em prejuízo dos 

primeiros. Tampouco podem os senhores eleger novo príncipe sem 

consentimento do povo, pois não concorrem eleições e aceitações, todos os 

requisitos para uma eleição legítima. O mesmo Sepúlveda (1988: 139), é 

irônico, quando mostra a forma de se apresentarem os requerimentos:  

Así que se marcharon y comunicaron a la ciudad que en el plazo de tres días 
enviaran a presencia de Cortés en misión oficial legados de entre los 
ciudadanos notables, con el fin de poner a la ciudad bajo la protección y el 
poder del Rey de España y prometer que cumplirían sumisamente las órdenes 
que Cortés les diera en nombre del Rey. Si lo cumplían, disfrutarían de su favor 
y amistad; si no, en el plazo de tres días asolaría la comarca a sangre y fuego, 
atacaría la ciudad y la destruiría; en resumen, trataría a los habitantes de 
Cholula como enemigo en todos los aspectos. Envió tales amenazas 
redactadas en español, a pesar de que no conocían esa lengua y eran 
analfabetos, y ratificadas por la firma y testimonio del escribano para imprimirle 
oficialidad, solemnidad y seriedad. (Grifos nossos). 

 

Sétimo título: doação especial de Deus. Vitoria (2007:57), questiona: 

dizem alguns que Deus nos seus singulares juízos, condenou a todos esses 

bárbaros à perdição pelas suas abominações e lhes entregou em mãos dos 

espanhóis como em outro tempo aos cananéios em mãos dos judeus.  

Vitoria (2007:57), irônico, lança:  

Pero de esto no quiero disputar mucho, porque es peligroso creer a aquel que 
afirma una profecía contra la ley común y contra las reglas de la Escritura, si no 
confirma sus doctrinas con milagros, los cuales en esta ocasión no se ven por 
parte alguna ni son realizados por tales profetas. (…) Ojalá que, fuera del 
pecado de infidelidad, no hubiera entre algunos cristianos mayores pecados 
contra las buenas costumbres que entre estos bárbaros. Por otra parte escrito 
está: No creáis a todo espíritu, sino probad los espíritus si son de Dios.  

 

 Vitoria (2007:57), para terminar apela ao príncipe, mas de forma 

radicalmente diferente aos habituais relox principis, pode-se dizer que as 

relectio De Indis são um verdadeiro anti-relógio, um apelo à consciência e 

quase uma ameaça: 



 

186 

 

Por eso si no hubiera más títulos que éstos, en verdad que mal se atendería a 
la salvación de los príncipes, o mejor, de aquellos a quienes incumbe 
manifestar estas cosas. Porque los príncipes siguen el parecer de otros, pues 
no pueden examinar estos problemas por sí mismos. ¿Qué provecho al 
hombre, dice el Señor, el granjear el mundo, si sufre detrimento de sí y al fin se 
pierde a sí mismo? 

Pode-se perceber até aqui, a grandíssima coerência do pensamento 

vitoriano, e a silenciosa polêmica com os argumentos dos defensores da 

ocupação dos reinos indígenas. O sistema multipolar vitoriano não poderia 

sofrer a contradição com o orbe unipolar religioso, filosófico e político que 

defendiam os imperiais. Carlos V, fica airado porque a negativa da doação 

papal de América lhe resta legitimidade a Carlos, tanto respeito ao Pontífice 

como aos restantes reinos cristãos, ávidos por romper o monopólio hispânico 

sobre as Índias. Daí, que em dez de novembro de 1539, Carlos V em cólera, 

escrevera pessoalmente ao prior do Convento de San Esteban de Salamanca, 

lugar de residência de Vitória, para a apreensão das lições que alguns mestres 

religiosos tem tratado sobre o direito de índias (DUMONT,1997: 84):  

Venerable padre Prior del monasterio de Santisteban de la cibdat de 
Salamanca yo he sido informado que algunos maestros religiosos de esa casa 
han puesto en plática y tratado en sus sermones y en repeticiones del derecho 
que nos tenemos a las indias yslas e tierra firma del mar océano y también de 
la fuerça y valor de las conpusicones que con autoridad de nuestro muy santo 
padre se han hecho y hacen en estos reinos y porque de tratar de semejantes 
cosas sin nuestra sabiduría e sin primero nos avisar dello más de ser muy 
perjudicial y escandaloso podría traer grandes inconvenientes en deservicio de 
nuestra Corona Real destos reinos, abemos acordado de vos encargar y por la 
presente vos encargamos y mandamos que luego sin dilación aluna llaméis 
ante vos a los dichos maestros y religiosos que de lo susodicho o de cualquier 
cosa de ello ovieren tratado así en sermones como en repeticiones o en otra 
cualquier otra manera pública o secretamente  y recibáis dellos juramento para 
que declaren en que tiempo y lugares y ante que personas han tratado y 
afirmado lo susodicho así en limpio como en minutas o memoriales, y si dello 
han dado copia a otras personas eclesiásticas o seglares; y lo que ansy 
declaren con las escripturas que dello tuvieren sin quedar en su poder ni de 
otra persona copia alguna; lo entregad por memoria firmada de vuestro nombre 
a fray Nicolás de santo tomás que para ello enviamos ueer proueer cerca dello 
lo que convenga al servicio de dios y nuestro y mandarles eys de nuestra parte 
y vuestra que agora ni en tiempo alguno sin espresa licencia nuestra no traten 
ni prediquen ni disputen de lo susodicho ni hagan imprimir escriptura alguna 
tocante a ello porque de lo contrario yo me terne por muy deservido y lo 
mandaer proueer como la calidad del negocio lo requiere. De Madrid a diez 
días del mes de noviembre de mil e quinientos e treinta y nuevo años. Yo el 
rey. Refrendada de mi mano. (CARLOS V APUD PATINO, 2007:167). 

 Observe-se que estamos diante de um caso que habitualmente seria 

tratado por intermediários do poder real. A censura de livros geralmente estava 

em mãos do Santo Ofício (inócuo agora contra um dominicano), ou até do 



 

187 

 

Conselho de Castela ou do Conselho de Índias, ou se formavam tribunais 

especiais para sopesar a conveniência de limitar a edição ou outros meios de 

limitação da circulação das ideias. Neste caso é o próprio Carlos V que escreve 

com seu próprio punho e letra com veladas ameaças que fazem supor a falta 

de confiança nos frades dominicanos, um autêntico “poder paralelo”, ou como 

tradicionalmente se denomina poder fático. Intui-se uma velada luta pelo poder 

dentro do Império, como foi sugerido por Américo Castro no capitulo referente a 

Guevara. Isto também explicaria a aparente falta de coerência no dominicano 

quanto ao assunto das justificativas de índias, muito estranho neste doutor 

tomista da escola de Paris, se não houvesse alguma finalidade não revelada.  

Os partidários de Las Casas entendem perfeitamente, ser Vitoria um 

predecessor de Las Casas: frade dominicano como Bartolomeu e defensor dos 

índios. Haveria uma continuidade na Escola de Salamanca na configuração de 

um corpus de Direitos dos Povos apoiado na razão e no costume do ius 

gentium. E esta segue sendo a postura de muitos lascasianos até hoje, como 

Vidal Abril Castelló ou o dominicano Isácio Fernández. Incluem-se entre eles os 

lascasianos o mexicano Patiño Palafox e o chileno radicado em São Paulo 

Jorge Luis Gutiérrez, nos seus respectivos Ginés de Sepúlveda y su 

pensamiento imperialista e Aristóteles em Valladolid.  

Até agora, não se podem tirar conclusões diferentes. Apesar de 

Gutiérrez levantar algumas dúvidas, não se pode relevar ou ocultar as 

conclusões finais de Vitoria na sua primeira relectio de Indis.  

Embora não se neguem méritos consideráveis à Escola de Salamanca, 

não se oculta que Vitoria também reconhece bastantes justos e legítimos títulos 

de ocupação dos reinos indígenas, fato que Sepúlveda, e todos os seguidores 

ele utilizam convenientemente, se servindo do prestígio de Vitoria. Alem disso, 

sabe-se o irmão de Francisco, Diego de Vitoria aceitara como válido o 

Democrates Alter, como Sepúlveda afirma sem que haja motivos para duvidar. 

 

 



 

188 

 

 Vejam-se então os motivos que Vitoria entende como legítimos para a 

ocupação dos reinos indígenas. Primeiro título: sociedade e comunicação 

natural, ius communicationis. Como foi anunciado, elemento imprescindível no 

sistema multipolar vitoriano por ser principio ecumênico e natural sem sombra 

de dúvidas como fundamentação de um ius gentium universal. A ele dedica a 

maior parte dos seus esforços argumentativos. Note-se que entra em confronto 

com os interesses da coroa, que tinha monopólio com o comércio de Índias, 

segundo se desprende do próprio relato de Sepúlveda (1988: 81): 

En efecto, unos marineros de Palos, que le habían ayudado en aquel viaje, de 
regreso a España decidieron volver allí de manera privada. Se asociaron en 
secreto con unos amigos de la misma profesión y se embarcaron rumbo a la 
isla de Margarita (que así llaman los nuestros a la isla de Cubagua) al mando 
de Pedro Alonso Niño. De allí volvieron con 30 libras de perlas gracias al 
trueque de cerámica, sonajeros de bronce y naderías del estilo. Pero una 
tempestad les arrastró hacia Galicia, donde gobernaba el virrey Hernando de la 
Vega, y cayeron en sus manos. Este descubrió la operación fraudulenta de 
quienes habían emprendido el asunto secreta y temerariamente sin la orden del 
Rey o del Almirante. Ordenó retener la nave, prenderlos y llevarlos atados y 
con las perlas confiscadas a presencia de los Reyes, quienes tuvieron 
conocimiento entonces, por primera vez o de forma clara, de la abundancia y 
captura de perlas. Les perdonaron, pero ordenaron que en adelante se vigilara 
con mayor celo la isla de Cubagua.  

 Vitoria (2007:59), defende que em todas as nações, se tem como 

desumano tratar e receber mal aos hospedes y peregrinos sem motivo algum 

especial; e pelo contrário é de humanidade e cortesia se comportar bem com 

eles, a não ser que os estrangeiros reportaram dano à nação. Veja-se a razão 

natural alegada:  

Al principio del mundo (como todas las cosas fuesen comunes), era lícito a 
cualquiera dirigirse y recorrer las regiones que quisiese. Y no se ve que haya 
sido esto abolido por la división de las tierras. Pues nunca fue la intención de 
las gentes evitar la mutua comunicación entre los hombres por esta repartición. 

 O desterro conta entre as penas capitais, portanto e ilícito desterrar aos 

hóspedes sem culpa alguma. Também Vitoria (2007: 59-60), argumenta que 

compete ao direito de guerra negar a estância na cidade ou províncias aos que 

se considerem inimigos ou expulsar aos que estiverem lá estabelecidos. Dado 

que os bárbaros não estão em guerra contra os espanhóis, supondo que estes 

não lhes sejam danosos, não lhes é lícito negá-los residir na sua pátria. Assim 

mesmo, todo animal ama ao seu semelhante, logo a amizade entre os homens 



 

189 

 

parece ser de direito natural, e contra a natureza seria impedir a companhia 

dos homens que não causam nenhum dano (VITORIA, 2007: 60).  

 Vitoria (2007:60), alega um motivo que será fundamental para o Império 

Britânico em adiante: por direito natural, comuns a todos são as águas 

correntes, e o mar; o mesmo os rios e portos; e para as naves por direito de 

gentes é lícito atracar neles. Pela mesma razão parecem públicas estas coisas 

e ninguém pode proibir o uso delas. Fariam injúria os bárbaros aos espanhóis 

se lhes proibissem isso nas suas regiões.  

Hugo Grotius no século XVII, assumirá este principio como primordial 

para o Direito Internacional (DUMONT, 1997:80). Depois servirá a outro 

Império, o Britânico, para embasar a Union Act: os barcos ingleses teriam 

direito de atracar em qualquer porto do mundo desfrutando da liberdade dos 

mares e do comércio (a recíproca liberdade quiçá não se verificasse). De modo 

que para Vitoria, la violación de este privilegio humano justifica el primer título 

que permite a los españoles subyugar a sus transgresores (SANTAMARÍA, 

1988: 93).  

 Além disso, é lícito aos espanhóis comerciarem com eles, mas sem 

prejuízo da sua pátria, como explica Vitoria (2007: 60-61): 

Importándoles los productos de que carecen y extrayendo de allí oro o plata u 
otras cosas en que ellos abundan; y ni sus príncipes pueden impedir a sus 
súbditos que comercien con los españoles ni, por el contrario, los príncipes de 
los españoles pueden prohibirles comerciar con ellos. Se prueba por la anterior. 
Primero, porque parece también de derecho de gentes que los transeúntes 
extranjeros puedan comerciar, sin daño alguno de los ciudadanos. En segundo 
lugar se prueba, de la misma manera, porque esto parece también lícito pro 
derecho divino; luego la lay que lo prohibiera sería, sin duda alguna irracional. 

 Postula Vitoria (2007: 63-64) que quando tentados todos os meios, os 

espanhóis só podem conseguir segurança respeito aos bárbaros ocupando 

suas cidades e os submetendo, podem licitamente o fazerem. Prova-se porque 

o fim da guerra é a paz e a segurança como defende Santo Agostinho.  

Aun si después que los españoles han mostrado con toda diligencia, por 
palabras y obras, que no son impedimento ninguno para que los bárbaros vivan 
pacíficamente y sin perjuicio alguno para sus cosas, y no obstante los bárbaros 
perseveraran en su malicia y trabajaran la perdición de los españoles, entonces 
pueden éstos obrar, no ya como si se tratara de inocentes, sino de pérfidos 
enemigos, cargar sobre ellos todo el peso de la guerra, despojarlos y reducirlos 



 

190 

 

a cautiverio, destituir a los antiguos señores y establecer otros nuevos; pero 
moderadamente y según la calidad del asunto y de las injurias. (…) En la ley 
Hostes de las Pandectas en el capítulo Ius gentium y más expresamente en las 
Instituciones, donde se dice que por derecho de gentes lo que tomamos de los 
enemigos pasa inmediatamente a ser nuestro, hasta tal punto que los mismos 
hombres se convierten en siervos nuestros.  

 O segundo título, que em parte deriva do primeiro, que pode se invocar 

segundo Vitoria (2007: 64), consiste no chamado ius predicationis. Os cristãos 

têm direito de predicar e anunciar o Evangelho nas províncias dos bárbaros, 

segundo as palavras da Escritura: predicai o Evangelho a toda criatura. Se os 

espanhóis tiverem direito de peregrinar por aqueles lugares e comerciar com as 

gentes, podem também ensinar a verdade aos que a quiserem ouvir; muito 

mais se tratando do concernente á salvação e felicidade. Assim mesmo, Vitoria 

(2007: 65), da um pequeno giro e defende: 

Aunque esto sea común y lícito a todos, pudo, sin embargo, el Papa 
encomendar este asunto a los españoles y prohibírselo a los demás. Se prueba 
porque aunque el Papa no sea señor temporal, como arriba queda dicho, tiene, 
no obstante, potestad sobre las cosas temporales en orden a las espirituales. 

 Segue-se que se os bárbaros permitirem aos espanhóis predicarem o 

Evangelho livremente e sem obstáculo, recebendo ou não a fé, não é lícito por 

este capítulo lhes declarar a guerra nem ocupar as suas terras. A sensu 

contrário, Vitoria (2007: 66), afirma de forma detalhadamente escolástica o 

direito a guerra justa: 

Si los bárbaros, ya sean sus jefes, ya el pueblo mismo, impidieran a los 
españoles anunciar libremente el Evangelio, pueden estos, dando antes razón  
de ello a fin de evitar el escándalo, predicarles aun contra su voluntad y 
entregarse a la conversión de aquella gente, y, si fuere necesario, aceptar la 
guerra o declararla, hasta que den oportunidad y seguridad para predicar el 
Evangelio. Lo mismo se ha de decir si, permitiendo la predicación, impiden las 
conversiones, matando o castigando de cualquier manera a los ya convertidos 
a Cristo, o de otros modos atemorizando a los demás con amenazas.  

 Vitoria (2007: 66), modera a afirmação: no dudo que no haya habido 

necesidad de acudir a la fuerza de las armas para poder permanecer allí los 

españoles; pero temo no haya ido la cosa más allá de lo que el derecho y lo 

honesto permitían. Nem se pretende nem se entende necessário fazer um 

julgamento da história. Até porque se assim fosse e Vitoria fosse absolvido, 

também devia sê-lo Sepúlveda (1988: 70-71), já que defende igualmente a 

“guerra justa” e denuncia até mais vivamente os abusos dos espanhóis em De 

Orbe novo:  



 

191 

 

El caso fue que los españoles, a quienes se entregaron los indios en clientela, 
no cumplieron con sus obligaciones y se excedieron en el trato. Y en efecto, 
cada uno de ellos trataba con avaricia y crueldad a las personas entregadas a 
su protección, es decir, no como clientes, sino como esclavos. Tal conducta no 
estaba de acorde con la justicia ni con el trato humanitario ni actuaban con la 
aprobación de los Reyes que los habían enviado. Estos querían que los indios 
se sometieran al poder de los españoles pero sin tocar pese a ello ni su libertad 
ni sus bienes (…). 

Así pues, obsesionados por la codicia insaciable de oro, explotaban a los indios 
con tantos y tan pesados trabajos en las minas de oro, muy ricas en la isla, que 
algunos llegaban a morir agotados; otros, para librarse de tan grandes 
desgracias, preferían el suicidio en la medida en que no estaban 
acostumbrados ni física ni psíquicamente y eran débiles para soportar tal tipo 
de calamidades. Estaban evidentemente acostumbrados a comidas ligeras y a 
pequeños y fáciles trabajos, y, en cuanto a vestido, vivían desnudos. Así que, 
primero debido al hambre que provocaron, como hemos dicho, y después a 
causa de los trabajos, las enfermedades contraídas y los suicidios, ocurrió que 
alrededor de un millón de indios, sin diferencia de edad o sexo, han quedado 
reducidos apenas a quinientos en el momento en que damos cuenta de estos 
acontecimientos. Sucedía que los magistrados y gobernadores pasaban por 
alto las injusticias de los demás, en parte pro su complicidad en los crímenes, y 
en parte porque no podían refrenar adecuadamente la conducta tan depravada 
de algunos hombres en lugares tan alejados de España. Tampoco los príncipes 
(…). No es pues sorprendente que, en medio de tan gran libertinaje y 
depravación de estos hombres que había que reprimir de algún modo, los 
hermanos Colón hubieran tomado contra algunos decisiones que 
evidentemente no iban a ser toleradas por quienes confundían la impunidad de 
sus delitos con la libertad (SEPÚLVEDA, 1988: 71). 

 O intuito é apenas esclarecer as ideias de Vitoria e mostrar aos 

contemporâneos que dentro da escala de prioridades do dominicano estava em 

primeiro lugar a predicação antes que a paz entre os povos. Acredita-se seja 

esta uma postura lógica dentro do lócus enunciativo de Francisco de Vitoria, na 

defesa dos interesses da sua ordem dominicana.  

Como terceiro e quarto títulos, Vitoria segue em parte a John Mair, com 

alguma diferença: se para o doutor da Universidade de Paris, Mair, os cristãos 

poderiam depor sempre aos príncipes indígenas que tolerarem práticas 

idolátricas, para o dominicano apenas o poderão fazer no caso de perseguição 

a um grande número de indígenas conversos, a modo de proteção das 

minorias (DUMONT, 2007: 80-81). Ou, seja, estamos diante do gérmen do que 

mais adiante será chamado Direito Humanitário de Intervenção, de múltiplas 

leituras. 

 O terceiro título, alegado por Vitoria (2007: 66-67), é este: se alguns dos 

bárbaros se converterem ao cristianismo e seus príncipes quiserem pela força 



 

192 

 

e o medo fazê-los tornar à idolatria, podem por este capitulo também os 

espanhóis, se de outro modo não puderem o fazer, declarara a guerra e obrigar 

aos bárbaros a que desistam de semelhante injuria e utilizar todos os direitos 

de guerra contra os obstinados até destruir em ocasiões aos senhores, como 

nas demais guerras justas. Já que devemos fazer o bem a todos, mas 

especialmente aos irmãos de fé.  

 Como quarto título, Vitoria (2007: 67), propugna que se uma boa parte 

dos bárbaros houvesse se convertido à fé de Cristo, já pacificamente, já pela 

violência, isto é, por ameaças, terrores ou de outro modo injusto, com tal que 

de fato eles sejam verdadeiramente cristãos, o Papa pode com causa justa, 

pedindo-lo eles ou não, dá-los um príncipe cristão, e tirá-los os outros senhores 

infiéis. Porque assim, convém à religião cristã, por se temer que sob o domínio 

dos senhores infiéis apostatassem da fé, ou com tal ocasião sejam oprimidos 

pelos seus senhores, o Papa pode, em favor da fé, mudar os senhores.  

 Sepúlveda (1997: 95), como já foi visto, alegara de forma semelhante:  

y esto que S. Agustín dice delos herejes podemos nosotros con toda razón 
aplicarlo a los bárbaros, la mayoría de los cuales, gracias al terror unido a la 
doctrina, han recibido la religión cristiana.  Ellos sólo con la predicación la 
hubieran rechazado, aterrorizados por el temor a sus sacerdotes y príncipes 
que es muy probable que por propio interés y teniendo por sospechosa la 
novedad, habían de haberse opuesto con ahínco a la nueva religión, como 
inútil a sus planes. Por tanto había que desterrar de los ánimos del vulgo este 
temor e infundirles el de los cristianos. 

 O quinto título, que defende Vitoria (2007:66), é o da tirania dos mesmos 

senhores dos bárbaros ou das leis inumanas que prejudicam aos inocentes, 

como o sacrifício de homens inocentes ou matar a homens inculpáveis para 

comer as suas carnes.  

Afirma Vitoria (2007: 67), que sem necessidade da autoridade do 

Pontífice, os espanhóis podem proibir aos bárbaros todo costume ou rito 

nefasto. Prova-se no texto dos Provérbios: Salva àqueles que são arrastados à 

morte e não deixes livrar aos que são levados ao degoladoiro. Se o sacrílego 

costume não pode se abolir de outro modo, podem-se destituir os chefes e 

constituir um novo principado. Sepúlveda (1997: 67-69), no seu Democrates 

Alter, coincide plenamente com as teses do dominicano: 



 

193 

 

¿Qué diré ahora de la impía religión y nefandos sacrificios de tales gentes, que 
al venerar como Dios al demonio no creían aplacarle con mejores sacrificios 
que ofreciéndole corazones humanos? Y aunque esto último está muy bien, si 
por corazones entendemos las almas sanas y piadosas de los hombres, ellos, 
no obstante referían esa expresión no al espíritu que vivifica (para emplear las 
palabras de San Pablo), sino, al pie de la letra, al que mata y, dándole una 
interpretación necia y bárbara, pensaban que debían sacrificar víctimas 
humanas y abriendo los pechos humanos arrancaban los corazones, los 
ofrecían en las nefandas aras y crían haber hecho así un sacrificio ritual con el 
que habían aplacado a sus dioses, y ellos mismos se alimentaban con la carne 
de las víctimas. (…) De lo cual se deduce que es tanto o más justo que esos 
hombres estén sometidos al dominio de los más prudentes, humanos y 
piadosos, cuanto hay más disciplinas a las que no repugna su carácter si en 
ellas se instruyen, quedando claro que todos ellos son bárbaros o al menos lo 
fueron antes de la dominación y trato con los españoles, que fueron educados 
sin letras servilmente y alejados de la moral, vida y cultura civil y humana y 
contaminados con tales crímenes, que por si constituyen otra causa muy 
justificativa de la guerra.  

 Como sexto título, alegado por Vitoria (2007: 68), o que pudesse surgir 

por uma verdadeira e voluntaria eleição, se os bárbaros, compreendendo a 

humanidade e sábia administração dos espanhóis, livremente quiserem, tanto 

os senhores como os demais, receber por príncipe ao rei da Espanha. Isto 

poderia ser feito e seria título legítimo e de lei natural. A alienação da soberania 

num povo mais humano e sábio conflui com as teses de Sepúlveda já 

expostas.  

 Como sétimo título, se propõe por parte de Vitoria (2007: 68-69), baseia-

se na amizade e aliança. Como, com efeito, os mesmos bárbaros guerreiam as 

vezes entre si legitimamente, e a parte que padecera injúria, tem direito de 

declarar a guerra, pode chamar no seu auxílio aos espanhóis e repartir com 

eles os frutos da vitória, como conta-se que fizeram os tlascaltecas, os quais 

concertaram com os espanhóis que os ajudaram a combater aos mexicanos. 

Vitoria reconhece ser esta a principal causa da dilatação do império dos 

romanos. Este motivo coincide com Sepúlveda e as causas clássicas tomistas 

de guerra justa, já descritas no agostinismo político do poçoalbense.  

Seguramente, nem Vitoria não tivesse advertido a ampla margem de 

manobra, que possibilitaria este título para um príncipe habilidoso, dado que 

sempre se pode fomentar, como bem viu Maquiavel, dentro de uma república, 

as divergências internas, e depois acudir a “auxiliar” a um dos contendores 

para obter o poder. Outra possibilidade é instalar diretamente algum 



 

194 

 

governador títere no país amigo. Vitoria abre aqui a soberania mais 

decisivamente do que parece.  

 Como oitavo e último título, Vitoria (2007: 69-70), apresenta o mais 

controvertido e que diz muito sobre a ideologia tomista e estilo do dominicano: 

Otro título podría no ciertamente afirmarse, pero sí ponerse a estudio y parecer 
a algunos legítimo. Yo no me atrevo a darlo por bueno ni a condenarlo en 
absoluto. El título es éste: esos bárbaros, aunque, como se ha dicho, no sean 
del todo faltos de juicio, distan, sin embargo, muy poco de los amentes, por lo 
que parece que no son aptos para formar o administrar una república legítima, 
dentro de los términos humanos y civiles. Por lo cual no tienen una legislación 
conveniente, ni magistrados, y ni siquiera son suficientemente capaces para 
gobernar la familia. Por eso carecen también de ciencias y artes, no sólo 
liberales sino también mecánicas, y de cuidada agricultura, de trabajadores y 
de otras muchas cosas provechosas y hasta necesarias para los usos de la 
vida humana. Podría entonces decirse que para utilidad de ellos pueden los 
reyes de España tomar a su cargo la administración de aquellos bárbaros, 
nombrar prefectos y gobernadores para sus ciudades y aun darles también 
nuevos príncipes si constara que esto era conveniente para ellos. (…) También 
para esto puede valer lo que se dijo antes, que algunos son siervos por 
naturaleza. En efecto, tales parecen ser estos bárbaros, por lo que pueden ser 
gobernados como siervos. (Vitoria, 2007: 68-69, grifos nossos) 

 Deste último titulo, os lascasianos preferem entender que Vitória não o 

afirma com certeza. No entanto, ele o situa como último argumento, o que num 

discurso oral que é uma relectio, tem um forte efeito retórico. Alem disso, há 

um princípio escolástico que enuncia Gutiérrez (2007) precisamente sobre 

Vitoria:  

Como pode ser observado, no pensamento de Vitória conviviam o aristotelismo 
e a ortodoxia cristã. Ele aceitou – e nisso foi aristotélico – que havia povos que 
estavam tão privados da razão que eram incapazes de administrar um Estado. 
Mas ele foi cauteloso ao considerar os índios parte desses povos. Nisso ele foi 
escolástico, pois a escolástica ensinava que, quando existia uma dúvida 
razoável, dever-se-ia ficar com a opção que causasse menos dano aos 
afetados. Vitoria se manteve coerente com a tradição escolástica: nela não 
existia precedente que permitisse colocar a superioridade cultural como motivo 
de opressão de um povo sobre outro, nem que a superioridade política ou de 
domínio.  

 Era o oitavo título, prejudicial para outros povos? Seguindo o critério 

escolástico de escolha da opção geradora de menos dano em caso de dúvida, 

e não optando por colocá-lo como título injusto, teria Vitoria (2007: 70), mais 

certezas do que dúvidas? As conclusões finais do dominicano são uma 

concessão à possível censura de Carlos V ou verdadeiramente contraditórias 

com os títulos ilegítimos? Coincide realmente com Sepúlveda nas 

consequencias finais? 



 

195 

 

De lo dicho en toda la cuestión parece deducirse que si cesaran todos estos 
títulos, de tal modo que los bárbaros no dieran ocasión ninguna de guerra ni 
quisieran tener príncipes españoles, etc. Debían cesar también las 
expediciones y el comercio, con gran perjuicio de los españoles y grande 
detrimento de los príncipes, lo cual no sería tolerable.  

Se responde primeramente: el comercio no conviene que cese, porque, como 
se ha declarado, hay muchas cosas en que los bárbaros abundan que pueden 
por cambios adquirir los españoles. Hay muchas otras cosas que ellos las 
tienen abandonadas o que son comunes a todos los que las quieran utilizar. 
Los portugueses sostienen intenso comercio con naciones similares que no 
conquistaron y sacan de ello gran provecho. 

En segundo lugar: quizá no fuesen entonces menores los intereses del rey, 
porque sin faltar ni a la equidad i a la justicia, podría imponerse un tributo sobre 
el oro y la plata que se importe de los bárbaros, o la quinta parte o mayor, 
según la calidad de la mercancía, y esto con razón, porque por el príncipe se 
descubrió esa navegación y los mercaderes por su autoridad están defendidos. 

En tercer lugar, es claro que después que se han convertido allí muchos 
bárbaros, ni sería conveniente ni lícito al príncipe abandonar por completo la 
administración de aquellas provincias. FIN. (VITÓRIA, 2007: 70). 

 Sepúlveda (1997:219), sobre aprovação do Democrates por D.de Vitoria: 

Leí esta obra en la cual nada encontré contrario a la verdad, sino muchas 
cosas dignas de ser leídas; por lo tanto, no solo recomiendo, sino que también 
admiro la obra y su autor; firmado Fr Diego de Vitoria. Semejante opinión no la 
hubiera pronunciado este autor tan libremente y sin vacilar contra la común 
opinión de los suyos si no se hubiera sentido confirmado con la autoridad de su 
hermano Francisco (…) quien se encontraba a dos días de distancia de él. 

Agnes Heller (1980: 326-327), formula a ética na época da Renascença, 

como segue: A realidade se expõe com toda sua crueza conduzindo a certa 

unilateralidade de todas as grandes descobertas, que apaga de uma vez a 

ética da virtude para elaborar uma teoria ética do interesse, onde o que 

importam são as consequencias. Vitoria termina sucumbindo ao critério da 

ética da conveniência da nova época moderna? Terá seguido os passos da 

teoria justificativa da ocupação dos reinos indígenas de outros neo-escolásticos 

da Escola de Paris, como John Mair? 

 

 

 

 

 



 

196 

 

3.3 ARISTÓTELES E O DOMÍNIO DOS MELHORES 

 

Escravidão natural e legal na Idade Moderna e Sepúlveda 

“Hemos visto que el parisiense de hoy tiene el cerebro más grande que en el 
siglo XII. Es de creer que el del español no haya crecido más que en el siglo 

XIV, antes de comenzar a obrar la Inquisición. Es de temer que el pueblo criollo 
americano en general lo tenga más reducido aún que los españoles 

peninsulares a causa de la mezcla con razas que lo tienen conocidamente más 
pequeño que las razas europeas. Los indios no piensan porque no están 

preparados para ello, y los blancos españoles habían perdido el hábito de 
ejercitar el cerebro” 

Domingo F. Sarmiento, Facundo (apud Zea,1988). 

 Como foi visto até agora, Sepúlveda assume a tradição agostiniana no 

que diz respeito à concepção estatal e às causas e requisitos da guerra justa, 

que recolhe no seu Democrates Primus e no seu Democrates Alter. Até aqui 

não se diferenciaria muito de qualquer escolástico a não ser pelo seu domínio 

do latim ciceroniano e suas formas de diálogo humanista a imitação dos 

diálogos platônicos. O verdadeiro achado de Sepúlveda é acrescentar novas 

causas de guerra justa contra os índios ao numerus claussus medieval e dotá-

las de uma roupagem filosófica e teológica sólidas. Vejamos a primeira das 

quatro “novas” causas alegadas por Sepúlveda (1997: 55-56):  

“El que es necio servirá al sabio.” Es creencia que tales son los pueblos 
bárbaros e inhumanos apartados de la vida civil, conducta morigerada y 
práctica de la virtud. A éstos les es beneficioso y más conforme al derecho 
natural el que estén sometidos al gobierno de naciones o príncipes más 
humanos y virtuosos, para que con el ejemplo de su virtud y prudencia y 
cumplimiento de sus leyes abandonen la barbarie y abracen una vida más 
humana, una conducta morigerada y practiquen la virtud. Y si rechazan su 
gobierno, pueden ser obligados por las armas, y esta guerra los filósofos 
enseñan que es justa por naturaleza con estas palabras:” De esto resulta que 
en cierto modo brota de la naturaleza la obtención de riquezas por medio de la 
guerra, puesto que una parte de ella es la facultad de la caza, de la cual 
conviene usar no sólo contra las bestias, sino también contra aquellos hombres 
que habiendo nacido para obedecer rehúsan el dominio, pues tal guerra es 
justa por naturaleza.” Hasta aquí Aristóteles (SEPÚLVEDA, 1997: 55-56). 

 Sepúlveda, seguindo ao Filosofo, reconhece haver dois tipos de 

escravidão, a jurídica ou sobrevinda, e a filosófica ou natural. Neste momento, 

tratar-se-á da natural. Na realidade, neste ponto o poçoalbense não será tão 

tomista, como até esse momento, como bem glosa o professor Gutiérrez 

(2007) no seu Aristóteles em Valladolid que será seguido neste apartado.  



 

197 

 

 Assim, Santo Agostinho (apud GUTIÉRREZ, 2007), afirma que por 

natureza tal como Deus criou no princípio o homem, ninguém é escravo de 

outro homem ou do pecado, de modo que quando o Homem é escravo do 

Homem, ou o fez a iniquidade ou a adversidade (GUTIÉRREZ, 2007: 40). 

Santo Tomás, aceita a determinação natural da escravidão, embora afirme que 

ela é própria do ius gentium, de natureza humana. Como se explica esta 

aparente contradição? 

A razão natural não determina, absolutamente falando, que um determinado 
indivíduo seja escravo e outro não. Esse fato pode ser determinado por uma 
consequência útil, pela qual seria proveitoso a um homem ser governado por 
alguém mais sábio do que ele, e para o mais sábio, ser ajudado por aquele, 
como diz Aristóteles. Por conseguinte, a escravidão, que é pertinente ao direito 
das nações, é natural do segundo modo, mas não do primeiro (TOMÁS DE 
AQUINO, II, 2,q.57, a.3, ad2 APUD GUITIÉRREZ: 41).  

 Na realidade, o conceito de escravidão natural que chega ao 

renascimento, vem através de Tolomeu de Luca, cujo texto foi atribuído 

erroneamente ao Aquinate. Os costumes dos povos variavam conforme o 

poder que as constelações exerciam sobre os diversos territórios do orbe (de 

modo que perto do equador os povos viviam bestialmente), de modo que havia 

constelações que influíam sobre a liberdade de alguns povos e outras sobre a 

escravidão natural, “fato” que Luca associava a teoria da escravidão natural de 

Aristóteles e que Sepúlveda transcreve quase literalmente. Desse modo, aos 

naturalmente escravos lhes faltava o uso de razão e, portanto, a escravidão 

desses homens era naturalmente lícita e conveniente (GUTIÉRREZ, 2007: 43). 

Mas, o precursor da aplicação moderna da doutrina da escravidão natural aos 

povos indígenas será o teólogo e jurista John Mair (1465-1550), escocês da 

Escola de Paris, a mesma universidade na qual estudara Vitoria. Os 

argumentos de Mair da sua obra Primum et Secundum Sententiarum (Paris, 

1510) sintetizados seriam (GUTIÉRREZ, 2007: 45):  

1. Se um povo se converte à fé cristã e o rei não quer aceitar essa fé, o rei 
deve ser deposto pelo seu povo. 

2. Esse rei ou príncipe pagão deve ser privado de sua jurisdição, para que 
seu povo possa exercer livremente o cristianismo. 

3. O povo convertido voluntariamente ao cristianismo deve desejar a 
destituição de seu rei, ou príncipe, se ele perseverar no paganismo. 

4. Um tal rei deve ser destituído. 
5. Se os povos das Índias não são governados por reis, mas por um regime de 

repúblicas,tais repúblicas devem ser despojadas do seu império. 
6. A bestialidade dos índios é também um motivo para tirar deles sua soberania. 



 

198 

 

Sepúlveda (1997: 218), cita expressamente John Mair, quando alega 

uma série de varões preclaros que aprovam expressamente o uso da força, 

tanto contra os hereges, como contra os pagãos, assim como, da doutrina 

aristotélica de que não pode suceder ou sucede muito dificilmente que com 

palavras se alterem ou desarraiguem aquelas coisas impressas nos costumes 

e mantidas por muito tempo (SEPÚLVEDA, 1997: 208).  

 Palácios Rubios (1450-1524), participara da Junta de Burgos de 1512, 

origem das famosas Leis de Burgos, que a priori davam ampla proteção aos 

indígenas. No entanto, Rubios escreve Libellus de insulis oceanis quas vulgus 

Indias appellat, onde defende a escravidão natural e a soberania castelhana 

sobre os reinos de Índias. Alega haver homens de talento excelente que devem 

dominar a outros ríspidos e bobos que devem obedecer. Escreveu o famoso 

“requerimento”, documento jurídico que devia ser lido aos indígenas antes da 

guerra que garantia a justiça da mesma, e que Sepúlveda (1996), chega a 

ironizar na sua crônica do Orbe novo. Segue a doutrina peripatética já vista. 

(GUTIÉRREZ, 2007: 49-50). 

No mesmo sentido, Bernardo de Mesa segue Tolomeu de Luca e atribui 

a falta de entendimento dos índios à influência da lua, senhora das águas 

sobre os insulares (GUTIÉRREZ, 2007: 50). Juan de Quevedo, tinha uma 

concepção mais restritiva da escravidão natural, havendo de se cumprir alguns 

requisitos: a) a razão do senhor deve exceder claramente a prudência do servo 

que devia carecer dessas qualidades; b) A servidão devia ter igual utilidade 

para ambos; c) a escravidão por natureza só poderia ser declarada pelo 

príncipe (GUTIÉRREZ, 2007: 58). Conclui-se, que eram poucos os que 

seguiam a teoria da escravidão natural, e talvez fora este o maior problema que 

teve que enfrentar Sepúlveda, na sua controvérsia com Las Casas e 

destacados doutores de Salamanca e Alcalá. E, no entanto, a escravidão de 

origem legal não é apenas questionada: 

Debemos expresar sinceramente un sentimiento de decepción por el hecho de 
que en ninguno de ellos (escritores) se formule una condenación tajante, 
incondicional, del principio mismo de tan odiosa institución, contraria a la 
dignidad humana y al espíritu evangélico. Los más audaces (Las Casas, 
Mercado, Albornoz…) no van derechos a la raíz; se limitan a señalar abusos, a 
pedir moderaciones (DOMÍGUEZ ORTIZ, 2003: 39).  



 

199 

 

Como era considerada a escravidão na época? Como foi comentado, o 

caráter e formação de Sepúlveda havia se consolidado nas mais refinadas 

cortes da Itália. Como relata Jacob Burckhardt (1991, 217-218) sobre as 

coleções exóticas daqueles: 

Ao final do século XV, várias cortes principescas possuíam já verdadeiras 
coleções de animais selvagens (serragli), como símbolo de luxo na corte (...). 
Não faltava sequer uma coleção de seres humanos. O conhecido cardeal 
Ippolito de Médici – filho bastardo de Giuliano, duque de Nemours – mantinha 
em sua estranha corte um bando de bárbaros, falando mais de vinte línguas 
diferentes e cada um deles notável dentro de sua espécie e raça. Podiam-se 
encontrar ali incomparáveis voltigeurs norte - africanos de nobre sangue 
mouro, arqueiros tártaros, lutadores negros, mergulhadores indianos e os 
turcos, que eram os principais companheiros do cardeal nas caçadas. 

Assim, o ambiente que rodeia o nosso protagonista não é alheio nem 

estranho aos escravos. Não é infreqüente a tendência de escravos nos 

palácios italianos da época, seguramente por influencia da suntuosidade dos 

sultões turcos, primeiro na orientalizante Veneza e depois em Genova e em 

quase todos os demais principados italianos, como escreve Burckhardt (1991: 

218): 

Na Alta Itália não havia escravos; no restante do país, compravam-se inclusive 
cristãos, búlgaros e circassianos do Império Turco, estendendo-lhes a servidão 
até que esta cobrisse o preço da compra. Os negros, ao contrário, 
permaneciam escravos, apenas não sendo permitido que se lhes castrasse – 
ao menos no reino de Nápoles. Moro designa todas as pessoas de pele escura; 
moro nero, o negro. De fontes diversas sabemos: de um documento acerca da 
venda de uma escrava circassiana (1427); de uma relação das escravas de 
Cosme; do fato de Inocêncio VIII ter recebido cem mori de presente de 
Fernando, o Católico, presenteando com eles, por sua vez, cardeais e outros 
senhores (1488); de escravos negros trabalhando também como facchini (em 
benefício dos seus senhores); de catalães que capturavam mori tunisianos e os 
venderam em Pisa; de um testamento florentino em que consta a manumissão 
e recompensa de um escravo negro (1490); de negros empregados como 
carrascos e carcereiros da caso dos Aragão, em Nápoles; de negros 
acompanhando os príncipes em suas excursões; de um negro escravo atuando 
como músico e outro (livre?) como mergulhador e professor de natação em 
Gênova; de um negro (etíope) ocupando um alto posto em Veneza (o que nos 
autoriza a pensar em Otelo como um negro). Em Gênova, quando se desejava 
castigar um escravo, vendia-se-lhe para Ibiza, nas ilhas Baleares, para 
carregar sal. 

Ortiz (2003: 03-06), descreve o estado da escravidão na Espanha do s. 

XVI. Havia um bom número de escravos de origem muçulmano, chamados 

“moriscos”, que do ponto de visto étnico eram propriamente espanhóis. As 

rebeliões de mouros de 1524 e 1525 proporcionaram grandes contingentes de 

prisioneiros, assim como a toma de Oran em 1508 (8000 escravos) ou de 



 

200 

 

Tunísia (onde Carlos V capturara 18.000). Portugal obteve o monopólio de 

comércio de escravos em 1479, o que não limitou a chegada de escravos 

negros da Guiné e guanches das ilhas Canárias em bom número. No entanto 

os escravos de origem americana eram raros. Era proibido comerciar com 

escravos de origem cristã e no entanto quando a origem era Europa do leste 

podia haver alguns. Ortiz (2003: 07-15), calcula em mais de 100.000 escravos 

naquela época, concentrados especialmente em Andaluzia e sobre tudo em 

Sevilha, e muito raramente no norte de Castela.  

O que Domínguez Ortiz (2003: 40-41), defende no seu livro sobre a La 

Esclavitud en Castilla durante la Edad Moderna (2003), pode trazer algumas 

luzes. A distinção clássica do estagirita sobre escravidão natural e legal 

(dimanada da guerra, venta ou outras circunstâncias) não fora discutida pela 

reverencia que se tinha a Aristóteles na época. Até Las Casas que chega a 

enviar a Aristóteles aos infernos utiliza maciçamente os argumentos do 

Filósofo. Repugna na época a idéia de que haja escravidão natural, embora se 

aceite como tradição a escravidão legal. Acontece que os títulos da servidão 

legal não se fundam num princípio e sim num casuísmo, de forma que não há 

muita consistência filosófica nele. A fonte era a legislação baseada no Direito 

Romano de Justiniano (tardio): A Nova Recopilação recolhia substancialmente 

as Partidas e Fuero Juzgo medievais, que reconheciam a integridade corporal, 

contrair matrimonio, formar família e até em certos casos juntar um pecúlio, de 

forma que o status do escravo era bastante superior ao de Roma ou 

Grécia.Conclui Domínguez (2003: 48-49), que a doutrina da escravidão como 

fora formulada por Soto, Molina, Covarrubias, Gregório Lopez, Menchaca, etc. 

Era incoerente, justapondo doutrinas clássicas cheias de dureza com 

medievais e modernas, suavizadas pelo cristianismo, dentro de um caráter 

puramente artificial: os autores repetem com ligeiras variantes os textos 

antigos, em ideias mais transcritas que elaboradas.  

 Porque o pragmático Sepúlveda, não renunciou a seu ponto 

argumentativo menos forte, o da escravidão natural, ponto nada pacífico e que 

afinal lhe causaria inúmeros problemas, podendo seguir sem empecilhos 

aparentes a doutrina da escravidão legal?  



 

201 

 

 O leitor deve já ter adivinhado, conhecendo um pouco do Ginés que foi 

apresentado, alguns motivos para jamais renunciar a doutrina da escravidão 

natural. Aventura-se um conjunto de causas de caráter uno e trino: a) porque o 

aristotelismo de Sepúlveda não lhe permitira cair no casuísmo de uma 

justificativa apenas legal da escravidão, sem sustentáculo filosófico suficiente; 

b) porque o poçoalbense quer consolidar uma doutrina imperialista na qual uns 

povos são superiores a outros, e este fundamento há de ser ontológico e não 

temporal; c) porque este domínio há de obedecer a uma razão única e 

simplificadora da vida, Dussel (2006: 61), coerente com a concepção orgânica 

da sociedade que já fora exposta. Todos os três são Uno: a gênese do 

pensamento imperial moderno que de uma forma ou outra estava gestando o 

poçoalbense. Elimina-se assim um debate suficientemente ventilado na 

doutrina sobre a natureza mais ou menos cruel da servidão pregada por 

Sepúlveda. Sabe-se que tivera um escravo negro, como figura dentre os 

documentos do Arquivo de protocolos de Córdoba, segundo confere Losada 

(1949: 157): entre su servidumbre tenía un esclavo negro llamado Pedro 

Mayorquín, a quien, el 22 de septiembre de 1559, Pedro de Sepúlveda, por 

encargo y poder de su tío, pone de aprendiz por un año con Gonzalo García, 

maestro de hacer agujas.  

 Entende-se assim, que Sepúlveda (1997: 133), estivera familiarizado 

com a escravidão, tanto de um ponto de vista cotidiano como por ter 

frequentado ambientes sociais e políticos onde a escravidão era 

consubstancial. Não há motivos para duvidar das intenções piedosas e ao 

mesmo tempo, e, sobretudo, de progresso civilizador do poçoalbense no intuito 

de um estado de bem-estar dos bárbaros, quando prega um império heril, mas 

moderado: 

Ninguna razón de justicia, humanidad o filosofía cristiana prohíbe dominar a los 
mortales sometidos y exigir los tributos que son justa recompensa a los 
trabajos y necesarios para la alimentación de los príncipes, magistrados y 
soldados: tampoco prohíbe tener siervos y usar moderadamente de su trabajo, 
pero lo que sí está vedado es gobernar con avaricia y crueldad, el oprimir a los 
siervos con intolerable esclavitud, siendo así que se debe velar por su salud y 
bienestar como parte dela propia felicidad, pues el esclavo, como dicen los 
filósofos, es como parte animada de su dueño, no obstante estar separada de 
él. Todos estos crímenes y otros semejantes los detestan, no sólo los hombres 
religiosos sino también toda persona buena y civilizada. (…)  



 

202 

 

 Salva a alma, Sepúlveda (1997: 134), jamais oculta as finalidades 

pragmático/civilizadoras do domínio (império). O fato de fazer figurar a natureza 

inferior dos indígenas na parte conclusiva do Democrates Alter, não deixa lugar 

a dúvidas sobre sua importância no constructo teórico imperial de Sepúlveda: 

Para concluir ya de una vez y resumir en pocas palabras mi pensamiento, mi 
opinión es que se debe salir al paso y poner remedio a todos estos males para 
que los beneméritos de la patria no se sientan defraudados del premio 
merecido y se ejerza sobre los pueblos pacificados un imperio justo, según su 
naturaleza, y a la vez templado y humano, en suma, como conviene a príncipes 
cristianos, acomodado no sólo a la utilidad del pueblo dominador sino también 
al bienestar de sus súbditos y a su libertad dentro de los límites de su 
naturaleza y condición (Grifos nossos). 

 Temos então, que Sepúlveda enuncia quatro títulos de ocupação dos 

reinos indígenas: servidão natural, idolatria e pecados nefandos contra natura, 

sacrifícios humanos e efetiva predicação da verdadeira religião. Quatro títulos 

que como os quatro elementos naturais se reduzem a um só, o predomínio do 

mais perfeito, do melhor sobre as imperfeições:  

Os filósofos dão o nome de servidão a certa torpeza ingênita e aos costumes 
inumanos e bárbaros. Pelo demais, o domínio nem sempre se exerce do 
mesmo modo: são distintos e têm diverso fundamento jurídico o domínio do pai 
sobre o filho, o esposo sobre a esposa, o senhor sobre os seus servos, o 
magistrado sobre os cidadãos, o rei sobre os povos e indivíduos sujeitos ao 
seu império; e sendo estes domínios tão diversos, no entanto, quando 
apoiados na reta razão, todos têm fundamento no direito natural, que dentro de 
sua variedade parte, como ensinam os filósofos, de um só princípio e dogma 
natural: o império e domínio da perfeição sobre a imperfeição, da fortaleza 
sobre a fraqueza, da virtude excelsa sobre o vício (SEPÚLVEDA, 1997: 54).  

O Uno de Plotino, a unidade da perfeição, utopia imperial, a submissão 

do corpo á alma, aprecia com muita mais clareza nos animais, pois a alma tem 

domínio e é como senhora: o corpo está submetido e é como escravo. Do 

mesmo modo e ainda na alma, a parte dotada de razão (logos) preside e 

desempenha um governo, ainda que cível, e a outra, falta de razão está 

submetida ao seu domínio e a obedece, e isto tudo o faz por aquela decisão e 

lei divina e natural, segundo a qual as coisas mais perfeitas e melhores 

mantêm o seu domínio sobre as imperfeitas e desiguais (SEPÚLVEDA, 1997: 

55). 

 Não há povo melhor sem outro menos perfeito, não há sábios sem 

homens incultos, não há amo sem escravo.   



 

203 

 

Logos Helenístico e Barbárie em Sepúlveda. 

Dois homens subiram ao templo para orar; um fariseu, e o outro 
publicano. O fariseu, de pé, assim orava consigo mesmo: ó Deus. 
Graças te dou que não sou como os demais homens, roubadores, 

injusto, adúlteros, nem ainda como este publicano. Jejuo duas vezes 
por semana, e dou o dízimo de tudo quanto ganho. Mas o publicano, 

estando de em pé de longe, nem ainda queria levantar os olhos ao céu, 
mas batia no peito, dizendo: o Deus, se propício a mim ó pecador. 

Lucas, XVIII: 10-14.  

 

 

 Talvez seja interessante trazer a contribuição de Leopoldo Zea (1998: 

197), neste ponto, que servirá para lembrar o já visto sobre Direito natural e 

physis em Sepúlveda. Parte do conceito aristotélico de homem, como animal 

racional, portador de capacidade de objetivar e compreender, como de 

comunicar aos outros o compreendido. Tem-se assim o logos, como razão que 

compreende e como palavra que comunica. Mas apenas comunica a quem 

tiver capacidade de compreender. O homem como animal faz parte da 

natureza e da luta pela existência, distinguindo o que lhe beneficia e o que lhe 

é hostil.  

Fora deste mundo de compreensão e comunicação estão os outros, 

como aqueles que lhe disputam os elementos que lhe permitem sobreviver. 

Gente com outro totem, alheios ao mundo do qual não fazem parte, um 

potencial perigo para a sobrevivência do homem e do grupo. Cria-se assim 

uma ordem de compreensão familiar do grupo, a partir do qual todo o estranho 

deve ser expulso. O homem supera as normas inexoráveis da sobrevivência 

natural, estabelecendo as próprias leis, fazendo que a natureza se submeta 

aos significados estabelecidos por ele (ZEA, 1998: 198).  

O logos humano é parte do Logos divino e lhe permite compreender e 

ordenar a polis. Por isso, segundo Aristóteles, é melhor que mande o melhor, o 

mais sábio ao menos sábio. O logos não está ao alcance de todos, há 

limitações para crianças, mulheres, escravos. O escravo está fora da ecumene, 

foi submetido como animal doméstico para não ser aniquilado.  



 

204 

 

Fora do submetido está o bárbaro, o que não pode se expressar em 

grego ou balbucia. Incapaz de compreender constitui uma ameaça permanente 

para o grego. Alexandre de Macedônia aprendera de seu mestre Aristóteles 

que compreender é familiarizar e apropriar, helenizar a barbárie seria 

incorporá-la ao orbe grego e sair dos estreitos limites da polis (ZEA, 1998: 

199).  

Roma traz consigo os filósofos gregos, entre outros por meio de Cícero, 

embora selecionem aqueles propícios aos seus fins. Não deixaria de ter muito 

interesse pesquisar sobre alguns pré-socráticos e sofistas para procurar neles 

algumas visões alternativas á imperial de Aristóteles e Sepúlveda. Constantino 

(272-337 dC) exila todos os deuses romanos e estrangeiros, permitindo apenas 

um, consolida um corpo eclesiástico e uma religião oficial, o cristianismo, que 

salvara os restos do Estado. Continuando o processo unificador, Justiniano 

(483-565 dC), barrará não apenas os filósofos, mas todos os juristas, que 

antigamente podiam se alegar livremente, permitindo apenas cinco e 

elaborando assim o Pandectas. Um logos, uma Lex, um Deus.  

Em 1492 abre-se a possibilidade de um mundo aberto, ao serviço dos 

limitados interesses regionais. Inicia-se não apenas a conquista de América, 

mas do mundo. Europa ibera leva o principio messiânico evangelizador. Europa 

ocidental não fala de cristianizar, porque a salvação é assunto individual, fala 

de civilizar (ZEA, 1998: 202-203). Segundo Zea: 

Los filósofos europeos no podrán ver otra cosa que lo que esté relacionado con 
Europa. Así lo expresa Hegel al iniciarse el siglo XIX. La totalidad del mundo y 
de la historia son considerados en relación con el único presente y futuro 
posible, el europeo, que depende de la misma Europa. Por ello, Asia no es sino 
el obligado escalón para que se realice Europa, así como América y África no 
serán sino expresión aún más amplia del mismo desarrollo europeo. El Espíritu 
hegeliano alcanza su máxima expresión en Europa, la que ese ha servido y se 
servirá de otros pueblos para alcanzar y estimular su propio desarrollo. Civilizar 
es someter lo que no es a lo que es, y que por serlo se basta a sí mismo. 
Civilizar es someter a los otros y poner al servicio de los pueblos que se 
presentan a sí mismos como la máxima esencia de lo humano. Los mejores 
son los escogidos que hacen de su propio y peculiar desarrollo proprio del 
espíritu. Sobre la vieja concepción cristiana se impondrá la nueva concepción 
cristiana utilitaria, expresa en el protestantismo y en forma más absoluta en el 
puritanismo (ZEA, 1998: 203-204, grifos meus). 

 Concorda-se sem terminar de concordar, porque o avisado leitor terá 

percebido, que precisamente o programa que anuncia Zea defender Hegel já 



 

205 

 

está plenamente desenvolvido em Sepúlveda. Colonização do pensamento 

descolonizador? Pensamento eurocéntrico, os melhores eleitos pela 

previdência, concepção cristã utilitária, todo está no programa imperial de 

Sepúlveda. Porque como vimos no apartado anterior, existem os escravos por 

natureza, os seres inferiores, que são condição sene que non para o 

surgimento dos melhores e mais sábios, os eleitos.  

 Muitas páginas foram escritas por Sepúlveda descrevendo porque a raça 

espanhola constitui um leque de virtudes, de modo que até a plebe menos 

culta, destaca-se por suas qualidades, sendo melhores que os melhores dos 

bárbaros. Toda uma raça de senhores. Sepúlveda dedica todo o livro I de 

Rebus Gestis Carolus V a glosar as façanhas dos espanhóis, desde antes dos 

romanos até a gloriosa conquista. O cordobés descreve aos homens 

invencíveis: 

La situación geográfica es tal (por todas partes está rodeada de mar, excepto 

por la que está fortificada por el Pirineo), el talento de sus hombres tal, su 

robustez de ánimo y su habilidad en el arte de hacer la guerra tales que, al 

parecer, habrían podido contener por sí mismos el ataque del resto del mundo, 

si hubieran unido sus fuerzas. Y fue todo lo contrario lo que sucedió a nuestros 

antepasados en medio de aquellas calamidades, delas que hace poco he 

hablado. Pues, con frecuencia perdieron su libertad en parte por negligencia 

propia, en parte por desavenencias. Y así, rara vez o nunca, pueblos de fuera 

sometieron a los hispanos, a no ser precisamente con las armas de los propios 

hispanos, abusando de la ayuda que prestaban los pueblos pacificados para 

someter a los demás (SEPÚLVEDA, 1994: 81).  

 Espanha verso do melhor e mais guerreiro imperador romanos, Trajano 

e Sêneca o cordobés, é terra onde não faltam homens fortes e valentes. O 

contrário, em todas as cidades de Espanha, se despreza o comercio e se julga 

melhor sobressair nas armas. E não há outro modo de cuidar da fazenda que a 

agricultura, trabalho honrosíssimo e que costuma endurecer, para as batalhas 

a alma e o corpo dos homens. Inclusive muitos cônsules e ditadores romanos 

saíram de conduzir o arado. Sepúlveda (1940: 105), no Gonsalus relata todas 

as qualidades e exemplos de valor castrense dos hispanos, assim como a 

origem de alguns cônsules romanos, na agricultura mais rude. Lembra muito ao 



 

206 

 

vilão do Danúbio de Guevara, um homem puro e perfeito na rusticidade, um 

super homem do Danúbio, avant la lettre. Um red-neck? 

 A consolidação do que é melhor, valha insistir, dá-se por comparação. O 

que Edward W. Saïd entende por orientalismo (surgido para ele a partir do s. 

XVIII) também se pré-configura não apenas em Sepúlveda, mas em Vives ou 

Erasmo, como se verá. Veja-se como se descreve o valor dos espanhóis em 

relação aos asiáticos na Coortatio ad Carolum V, discurso proferido em 

Bolonha antes da coroação imperial, y que Losada traduze como “Exhortación 

de J.G. de Sepúlveda Cordobés al invicto Emperador Carlos V para que, 

después de hacer la paz con los príncipes cristianos, haga la guerra a los 

turcos” (1963: 21): 

Tienes a los españoles, cuyo gran valor y habilidad para hacer la guerra son de 
sobra conocidos no sólo de ti sino de todos los hombres, como para tener que 
explicarlo con mi discurso y palabras. No es necesario buscar en las viejas 
historias el testimonio de sus valerosas y esforzadas hazañas, en todo 
momento realizadas, ni alabar la gesta de Sagunto o recordar la gloria de 
Numancia, en la cual, como es sabido, cuatro mil españoles resistieron durante 
catorce años a un ejército de cuarenta mil, compuesto no por medos o persas, 
no de débiles asiáticos, sino de valerosos soldados romanos; y no sólo le 
resistieron, sino que más de una vez, rechazándole y venciéndole, le 
impusieron pactos deshonrosos.  

 Todo império se autonomeia adail da liberdade. Os turcos são a 

representação do poder tirânico. Para Erasmo os traços mais sobressalentes 

dessa nação é a crueldade, rapacidade e afeminamento. As vitórias por eles 

conseguidas não são fruto do seu valor, mas dos pecados dos cristãos. Seu 

estado é inferior: sua espiritualidade é decididamente defeituosa. Não defender 

aos cristãos em Viena suporia: entregar a cristandade e os cristãos aos seus 

bestiais inimigos e deixar desamparados a esses irmãos que gemem na 

servidão (SANTAMARÍA, 2007: 52-53).  

 Leopoldo, o luterano, inquire porque os espanhóis, e não outra nação 

cristã, têm o direito de ocupar os territórios índios. Democrates/Sepúlveda 

(1997, 100) defende: en verdad parece que la cuestión puede ser materia de 

duda o disputa, aunque en esta causa el mejor derecho está de parte de la 

nación que sea más prudente, mejor, más justa y más religiosa; y en todo esto, 



 

207 

 

a decir verdad, muy pocas son las regiones que puedan compararse con 

España.  

 Estamos diante da elevação aos altares da razão de um povo elegido, 

que como as tribos de Israel segue os desígnios divinos da Providência, porque 

não temos recebido o espírito de servidão de novo no temor, mas no espírito 

da adoção de filhos,no que chamamos Abba pai, nem somos filhos de escrava 

referidos a Ismael, mas de mulher livre, pertencentes a Isaac. (SEPÚLVEDA, 

1997: 87). 

 Note-se que Sepúlveda, segue em grande medida as teses civilizadoras 

de Vitoria, já descritas, o que se vê na própria terminologia e ordem 

argumentativa, embora Sepúlveda se dê menos trabalho em suavizar suas 

verdades. O que se percebe é uma unidade de proposta evangelizadora com a 

civilizatória, até mesmo com predomínio desta última, o que derruba o mito de 

que o principio civilizatório tenha sido decantado pela “Europa Ocidental” mais 

materialista que a Europa “marrom” ou ibérica, mais espiritualizada:  

Tenían, pues, aquellas regiones verdaderos señores y príncipes legítimos ya 
que su derecho convenía a la república, en la que a esclavo por naturaleza 
mandaban otros esclavos un poco más inteligentes, quienes con propio 
derecho podían, cada uno en su reino, arrojar a los extranjeros y prohibirles la 
explotación de las minas de plata y la pesca de perlas (…) Así pues, aquellas 
regiones pasaron al dominio de los españoles ocupantes por el Derecho de 
gentes, no porque no fueran de nadie, sino porque aquellos mortales que las 
ocupaban estaban faltos por completo del gobierno de los cristianos y de 
pueblos civilizados, y además por el decreto antes citado del Sumo Sacerdote y 
Vicario de Cristo (…) Por muchas razones, pues, y con el más legítimo 
Derecho divino y natural, pueden ser sometidos esos indios con las armas a 
dominio de los españoles si rehúsan su poder (SEPÚLVEDA,  1997: 101). 

 Não apenas é uma missão civilizatória: trata-se de uma globalização 

tecnológica (avant la lettre?), a revolução da idade do ferro e da roda a um 

tempo, todo, se comparado com a perda da simples soberania e metais sem 

valor, nada, assim Sepúlveda (1997: 97-98), prega o culto á utilidade, que não 

é como pretendem alguns incompatível com a verdadeira religião: 

Pues la suma total de males consiste en que se vean obligados a cambiar de 
príncipes, y no de todos, sino sólo de aquellos que pareciera conveniente, y 
son despojados en gran parte de los bienes muebles, a saber el oro y la plata, 
metales que entre ellos tenían poco valor, puesto que no lo utilizaban como 
monedas, y en su compensación recibieron de los españoles el metal de hierro, 
que es con mucho de más aplicación a la vida para infinidad de ocasiones (…) 
Como dice Plinio, “con el hierro hendimos la tierra, sembramos los arbustos 



 

208 

 

(…). Así pues no solamente con el hierro se compensan los demás metales 
que los españoles toman de los bárbaros y se les devuelve con creces el 
beneficio; ¿y cuánto más se acrecienta éste, si a él se une el trigo, la cebada y 
demás clases de cereales y legumbres? Añádanse los caballos, las mulas, los 
asnos, los bueyes, las ovejas, las cabras, los puercos, las vides e infinita clase 
de árboles (…). Con el beneficio de cada una de estas cosas en particular, se 
supera con mucho la utilidad que los indios obtenían del oro y la plata; cuanto 
más si nos fijamos en las letras, de las que por completo estaban ellos faltos, 
del todo desconocedores de la lectura y la escritura. O en la cultura o en las 
instituciones y leyes excelentes, o en un beneficio que sólo él vale por todas las 
utilidades de las demás cosas, a saber: el conocimiento de Dios y la religión 
cristiana (…). Así pues, siendo los reyes de España inventores de tantas cosas 
útiles, necesarias y desconocidas en aquellas regiones, ¿con qué obsequios, 
con qué favores, con qué honores podrían los indios devolverles beneficio igual 
por tantos y tan inmensos favores recibidos? (Grifos nossos) 

 Estamos diante de uma autêntica economia da graça, como falaria 

Balaguer, e foi visto no capitulo de Sepúlveda e a ética do dinheiro. Como diria 

Dussel (2006: 62), a vida humana, qualidade por excelência fora imolada à 

quantidade, a acumulação. As simplificações modernas – dualismo ego/alma 

sem corporeidade, razão instrumental como único uso de razão, racismo de 

superioridade da própria cultura, etc. – têm muitos semelhanças com a 

simplificação do escravismo grego do antigo sistema. Dussel (2006: 61), 

postula: la negación de la razón práctico-material reemplazada por una razón 

instrumental que se ocupará del manejo técnico, tecnológico (la ética 

desaparecerá ante una razón more geométrico) de la Crítica del Juicio.  

 Não desaparecerá a ética, Sepúlveda é apóstolo de uma nova ética, 

utilitária e de exaltação dos melhores, das raças superiores. Como diz 

Menéndez y Pelayo (1941: viii-ix) na introdução do Democrates Alter, por ele 

editado por primeira vez na história, literalmente reeditado pelo FCE, autor 

nada suspeito de heterodoxia, sobre Sepúlveda: 

Peripatético clásico, de los llamados en Italia helenistas o alejandrinistas, trató 
el problema con toda la crudeza del aristotelismo puro tal como en la Política se 
expone, inclinándose con más o menos circunloquios retóricos á la teoría de la 
esclavitud natural. Su modo de pensar en esta parte no difiere mucho del de 
aquellos modernos sociólogos empíricos y positivistas que proclamaban el 
exterminio de las razas inferiores como necesaria consecuencia de su 
vencimiento en la lucha por la existencia. Los esfuerzos que Sepúlveda hace 
por conciliar sus ideas con la Teología y el Derecho canónico no bastan para 
disimular el fondo pagano y naturalista de ellas. Pero no hay duda que si en la 
cuestión abstracta y teórica, Las Casas tenía razón, también hay en el fondo de 
filosofía histórica y de triste verdad humana en el nuevo aspecto bajo el cual 
Sepúlveda considera el problema.  



 

209 

 

 Como foi suficientemente demonstrado, Sepúlveda, não apenas é um 

excelente canonista que trabalhara com Quiñones na elaboração do Breviário 

Romano e participara das mais acirradas disputas eclesiásticas e canônicas da 

época no serviço direto ao Papa e cúria romana, publicando obras contra 

Lutero, sobre a validade do divórcio de Enrique VIII, ou polemizando com 

Erasmo. O poçoalbense em toda sua obra participa da doutrina do agostinismo 

plenamente, de forma que não se pode coincidir aqui com Pelayo: Sepúlveda é 

tão pagão como Santo Agostinho, Santo Tomás ou Pio XII.  

 Porque a real contribuição de Sepúlveda foi antecipada: Se para Santo 

Agostinho os filósofos pagãos conseguem perceber que há uma cimeira 

gloriosa, embora estejam cegos ao caminho que a ela conduz, e para Dante, 

Catão e Virgílio conseguem entrar no paraíso, para Ginés, os filósofos pagãos 

salvam a alma. Para demonstrá-lo, Sepúlveda (1997:79), recorre à autoridade 

de Santo Tomás: os pagãos, antes da vinda de Cristo, estavam submetidos 

somente à lei natural e não à mosaica, embora, mais perfeita e seguramente 

conseguiam a salvação com a observância de esta lei que solo sob a lei 

natural. Alega Sepúlveda a Epístola aos Romanos, na qual São Paulo diz: 

Diante de Deus não são justos os que escutam a lei, mas o que a cumprem; 

pois quando os gentis que não tem lei fazem naturalmente o que é da lei, estes 

que não têm lei constituem a lei para sim mesmos, posto que mostram a ora da 

lei escrita nos seus corações. 

 Mas o cordobés não se limita a argumentos de escolástico. Como sumo 

conhecedor da filosofia do estagirita, e tradutor da bíblia diretamente do grego, 

alega que Aristóteles reconhecia a existência de um só Deus (o Uno). 

Questionado por Leopoldo porque falava de Júpiter, Saturno, Marte, Mercúrio, 

e outros, Democrates/Sepúlveda (1997: 75-78):  

Usar las palabras dioses por una metáfora, no es impío ni contrario al estilo de 
las Sagradas Escrituras. Pues leemos en el éxodo: no harás de menos a los 
dioses y no maldecirás al príncipe de tu pueblo; y en el Salmo: Dios se puso en 
pie, en la sinagoga de los dioses, y en medio juzga a los dioses (…). De este 
modo, las sustancias incorpóreas que nosotros llamamos ángeles, ellos las 
denominan unas veces inteligencia y otras dioses. Y así como nosotros al 
admitir la existencia de innumerables ángeles que imitan la simplicidad de Dios, 
creemos en la existencia de un Dios único, del mismo modo ellos, creyendo 
que en el cielo había muchas substancias de éstas, no obstante tenían por 
cierta la existencia de un solo dios sumo y sempiterno, al que llamaban óptimo 



 

210 

 

y máximo, él mismo que a su vez era designado con muy diversos nombres 
que nosotros le damos por sus obras. Así le llamamos Júpiter como al autor de 
la vida; Saturno por el tiempo que pasa de siglo a siglo sin fin, y Némesis, 
porque a cada uno satisface según sus méritos. Según San Agustín (…). 

 Sepúlveda demonstra dominar toda a cosmologia do seu mestre 

Pomponazzi, na qual o mundo sublunar está governado pelas forças celestes, 

embora a causa primeira seja o motor imóvel, conjugando plenamente com o 

Deus Uno, ou seja, coerente com os princípios neo-platônicos de Plotino, que 

implicam a demonização do corpo e prazeres corporais: 

En el libro primero de la Meteorología enseña que el mundo que nos rodea es 
gobernado por las causas celestes, de las cuales la primera es Dios (…) En el 
libro segundo de los Magna Moralia, en la mención a la buena fortuna, dice: 
Pensamos que Dios, de cuyo arbitrio dependen tales cosas, distribuye los 
bienes y los males a los hombres según los méritos de cada uno. De este 
mismo modo pienso que San Ambrosio fue arrastrado en el segundo libro de su 
obra a escribir que Aristóteles había colocado la felicidad de la vida en la virtud 
y placeres del cuerpo, cuando dejó clara y certeramente sentada su doctrina 
sobre la felicidad, al asegurar que el Sumo Bien consiste en el ejercicio libre de 
la virtud. Y no hizo mención de otros placeres sino de aquellos que adquirieron 
el hábito de la virtud y de la buena conducta; esto se observa por aquellos que 
adquirieron el hábito de la virtud, en lo que consiste el más honesto y 
verdadero placer, muy alejado de los placeres corporales, cuyos seguidores 
suele afirmar que no son felices, sino semejantes ya a las bestias, ya a los 
esclavos. Y por ejercicio libre de la virtud, entiende aquel al que no pone 
obstáculos ni la indigencia ni la falta de salud para la realización de obras 
honestas y preclaras; pues la voluntad sola no basta para el cumplimiento del 
deber, sino que se requiere el hecho, según atestiguan San Ambrosio y el 
mismo Filósofo. (SEPÚLVEDA, 1997: 77-78). 

 Demonstrada, suficientemente a salvação dos filósofos pagãos, que 

também acreditavam em Um Deus, e confirmada a validez da Filosofia Natural 

para a salvação, o sistema fica integrado, unido, único. Um único sistema 

cosmológico, social e de fontes do direito, hierárquico e sem fissuras, um 

monólito: Um Orbe, Uma verdade, Um Império.  

Descartes, pai do racionalismo diz: de suerte que este yo, es decir, mi 

alma, por la que soy lo que soy, es enteramente distinta del cuerpo y aun es 

más fácil de conocer que el cuerpo, que sino hubiera cuerpo no dejaría de ser 

el alma que es (In: DUSSEL, 2006: 60).  

 Para Dussel (2006: 60), a racionalização, o ego cogito cartesiano, é 

efeito do ego conquiro de Cortés, e não a causa. Nesse sentido se espera 

poder ter contribuído em parte com essa filosofia da libertação auxiliando na 

pesquisa do pensamento de Sepúlveda. Talvez esse seja um caminho 



 

211 

 

inacabado, visto que não se teve acesso às traduções gregas de Aristóteles, 

apenas sabendo delas por referências remotas, dada a raridade dos livros.  

 Pensamos também ter contribuído a desmitificar o fato de que a mission 

civilizatrize não é um fato exclusivo da segunda modernidade iluminista, já que 

se encontra formulada, mesmo rudimentarmente, em Sepúlveda e outros. E se 

defende a perícia do poçoalbense para fundir a missão prototípica que Darcy 

Ribeiro chamará dos Impérios Salvacionistas, com uma genuína intenção 

civilizadora, assumindo crua e expressamente todas as consequências. 

 Sepúlveda consegue esboçar o programa imperial moderno, coincidindo 

com o que expõe Mignolo (2003: 206-207). Agora não se está diante de uma 

dicotomia, cristianismo versus laicismo, medievalismo lascasista versus 

modernidade sepulvedana, império salvacionista versus império civilizador: 

como bem soube entender Sepúlveda a redução matemática, a simplificação 

ao Uno, com um máximo comum denominador aperfeiçoa a economia dos 

melhores, eliminando brechas indesejáveis ao programa de 

modernidade/colonialidade:  

A própria estrutura do sistema mundial moderno caminha junto com um 
imaginário cambiante, que tem como objetivo o universal (lógica e 
historicamente): há uma discussão bastante antiga na filosofia cristã sobre os 
problemas dos “universais” (Beuchot, 1981) que se tornou a fundamentação 
epistemológica do projeto prático de cristianizar o mundo. Essa cumplicidade 
possibilitou, primeiro conceber o cristianismo e o conhecimento dento da 
filosofia cristã como projeto global, e, segundo, com a secularização do mundo, 
associar o conhecimento à Razão e à Teoria (em vez de Deus) e assim apoiar 
um novo projeto global, a missão civilizadora.  

 Seguindo a Dussel (2003), podemos ver que não há contradição, e não 

seria bom que assim fosse para os interesses modernizadores, entre essa 

Razão e a cristianização. Desde a ética da Liberação, (Dussel APUD Mignolo: 

2003, 168), estabelece os passos que segue o mito da modernidade e que 

precisamente Sepúlveda recorre e ilustra franca e sinceramente no seu 

Democrates Alter. Dussel descreve sete fases dentro deste processo.  

(1) O primeiro passo seria a auto-proclamação da civilização (européia) 

moderna como mais desenvolvida e superior. Veja-se, por exemplo, a 

descrição das instituições mexicas e a alusão ao conceito de racionalidade: 



 

212 

 

Y por lo que respecta al género civil de vida de los habitantes de Nueva 
España y provincia de México, ya he dicho que se les considera como los más 
civilizados de todos, y ellos mismos se jactan de sus instituciones públicas, 
como si no fuese prueba suficiente de su industria y civilización el hecho de 
tener ciudades edificadas racionalmente y reyes nombrados no conforme a un 
derecho hereditario y de edad sino por sufragio popular y ejercer el comercio 
como los pueblos civilizados. Pero mira cuánto se engañan ellos y qué 
diferente es mi opinión de la suya, pues para mí la mayor prueba que nos 
descubre la rudeza, barbarie e innata esclavitud de aquellas gentes son 
precisamente sus instituciones públicas, ya que casi todas son serviles y 
bárbaras, pues el hecho de tener casas y algún modo racional de vida en 
común y el comercio a que induce la necesidad natural, ¿qué prueba sino que 
ellos no son osos o monos carentes por completo de razón?(Sepúlveda: 1997, 
67). 

 (2) Esse sentido de superioridade a obriga, em forma de imperativo 

categórico (civilizar, elevar, educar) às civilizações primitivas, bárbaras ou 

subdesenvolvidas. E isso não em sua vertente dupla, por uma parte o ensino 

da verdadeira religião, como primeiro passo: 

En aquel lugar San Agustín no tan tanto atendía al castigo de los delitos, según 
se desprende del mismo asunto, como dar los medios para velar por la 
salvación y bienestar de los hombres en conformidad con la caridad cristiana. 
Pues lo mismo que los médicos curan contra su voluntad del enfermo (a quien 
hay que atar), cortando y quemando para conseguir que sane, del mismo modo 
San Agustín estima que hay que velar por los que andan alucinados en la 
religión y descarriados en la verdadera y cristiana piedad, aun como contra su 
voluntad y con su oposición no sólo por los herejes sino también por los 
paganos, para que unos y otros si llamados rehúsan entrar al convite 
evangélico, sean obligados a hacerlo aunque no quieran, según el precepto de 
Cristo.(Sepúlveda, 95-96). 

 Por outra parte, e sem que necessariamente uma venha antes que a 

outra, a tecnologia superior do colono:  

Como dice Plinio, ‘con el hierro hendimos la tierra, sembramos los arbustos, 
plantamos los árboles frutales (…)’ Así pues solamente con el hierro se 
compensan los demás metales que los españoles toman de los bárbaros y se 
les devuelve con creces el beneficio; ¿cuánto más se acrecienta este, si a él se 
le une el trigo, la cebada y demás clases de cereales y legumbres? (…); cuánto 
más todavía si nos fijamos en las letras, de las que por completo estaban ellos 
faltos, del todo desconocedores de la lectura y la escritura; o en la cultura o en 
las instituciones excelentes.(Sepúlveda, 95-96). 

 (3) O trajeto deste desenvolvimento será o mesmo que a Europa seguiu 

em seu próprio desenvolvimento, de maneira que terá que superar a 

Antiguidade e a Idade Média antes de chegar à contemporaneidade 

(modernidade).  Este ato de colocar os povos como defasados no tempo, o que 

Fabian chamaria a negação da contemporaneidade como resultado de 

recolocar a los pueblos en una jerarquía cronológica que sustituya la distancia 



 

213 

 

geográfica(Mignolo) é muito característico da missão civilizadora. Se os tiram 

do atraso. 

Quando a negação da contemporaneidade se expressa não em termos de 
comparação de culturas ou estágios de civilização baseados numa idéia 
pressuposta de progresso, mas aplica-se ao lócus de enunciação, a defasagem 
temporal permite uma negação da contemporaneidade enunciativa e, portanto, 
uma negação violenta da liberdade, da razão e da qualificação para a 
intervenção política e cultural. (MIGNOLO, 2003:383). 

 (4) Quando os bárbaros ou primitivos resistem ao processo civilizatório, 

a praxe da modernidade, deve, em última instancia, recorrer à violência 

necessária para remover os obstáculos à modernização. 

Una de ellas (causas justificativas de la guerra), la más aplicable a esos 
bárbaros vulgarmente llamados indios (…) es la siguiente: que aquellos cuya 
condición natural es tal que deban obedecer a otros, si rehúsan su gobierno y 
no queda otro recurso, sean dominados por las armas; pues tal guerra es justa 
según opinión de los más eminentes filósofos.(Sepúlveda, 1997:53) 

 (5) Essa violência, que de muitas formas produz vítimas, assume um 

caráter quase ritual: o herói civilizador atribui a suas vítimas (colonizado, 

escravo, mulher, destruição ecológica da terra, etc.) o caráter de participantes 

em um processo de sacrifício redentor. Sepúlveda aporta numerosos 

testemunhos do Antigo Testamento, entre eles este: 

Pero mejor será tomar ejemplos de la Historia Sagrada. En ella vemos cómo 
por el estupro y la muerte de la mujer del Levita en la ciudad de Gabaa, de la 
tribu de Benjamín, los demás israelitas hicieron guerra a esta ciudad y a al tribu 
cómplice del crimen, desapareciendo al ser aniquilada casi en su totalidad y 
siendo incendiadas sus ciudades y aldeas (SEPÚLVEDA, 1997: 53). 

 (6) Desde o ponto de vista da modernidade, o bárbaro ou primitivo é 

culpável (de entre outras coisas se opor ao processo civilizador). Isto permite à 

modernidade se apresentar não só como inocente, mas também como uma 

força que irá emancipar ou redimir da culpa suas vítimas. Sepúlveda glosa 

múltiplos exemplos das Escrituras sobre a destruidora cólera divina, e em 

contraste coloca o trabalho emancipatório dos civilizadores:  

 (…) Salmo: ‘derrama tu ira sobre los que no te conocen y sobre los reinos que 
no invocaron tu nombre’. Pero, según veo, otros fueron y son los proyectos de 
nuestros muy dignos reyes de España, quienes en esta misión que les cupo en 
suerte de someter a estos bárbaros a su dominio y al de los cristianos, tienen 
presente no el castigo de sus pecados, sino la enmienda, salvación y público 
bienestar de aquellas gentes, según lo exige la razón de la piedad cristiana, 
que es ley de gracia y mansedumbre y no, como la antigua, de mansedumbre y 
temor.( SEPÚLVEDA, 1997: 72) 



 

214 

 

 (7) Devido a este caráter “civilizador” e redentor da modernidade, o 

sofrimento e os sacrifícios (os custos) da modernização imposta aos povos e 

raças “imaturos”, aos escravos, ao sexo frágil, etc. são inventáveis necessários 

(Dussel in Mignolo: 2003, 168). 

 Fica amplamente justificado o estudo e a reflexão sobre Sepúlveda, 

posto que amiúde e inadvertidamente, nada mais fácil ou cômodo que chegar a 

pensar na superioridade dos mais sábios ou melhores, concebendo 

pensamentos e princípios dessa modernidade, de forma acrítica. Ver em toda 

sua crueza algo da filosofia (e teologia) da ocupação dos reinos indígenas de 

Sepúlveda pode servir como reflexão.  

 Sepúlveda nunca foi um autor dirigido às maiorias. E no entanto as 

minorias “esclarecidas” sempre o consideraram, para criticá-lo ainda que 

seguindo na praxe um programa civilizador semelhante, o segui-lo secreta ou 

publicamente.  

 Nesse sentido, interessante seria ter aprofundado nos motivos que 

levaram à Real Academia da Historia de Espanha, perto da sua fundação, 

tomar a iniciativa de publicar pela primeira vez as obras completas de 

Sepúlveda, e qual o motivo de não publicar então junto com o restante o 

Democrates Alter, já que não estava no índex naquela época.  

 Por que o escasso interesse editorial durante o século XIX a respeito do 

poçoalbense, apenas roto por uma pobre publicação, no Boletim de História por 

Menendez e Pelayo?  

 O que se sabe pelo volume de publicações e a importância das mesmas, 

é o peso que Sepúlveda teve durante o regime do General Franco na Espanha, 

especialmente no início da pós-guerra. Duas instituições da máxima 

importância publicaram várias referencias e obras de Sepúlveda. Duas 

instituições de diferente natureza.  

 

 



 

215 

 

 Laso Prieto (1984) informa sobre a situação cultural no início da regência 

(já que Espanha era uma monarquia sem rei, o chefe do Estado era o General 

Franco). A Falange Espanhola havia fundado o Instituto de Estudos Políticos e 

a Revista de Estudos Políticos. Um dos fundadores do IEP fora José María 

Maravall, a quem Laso denomina liberal, confundido esse termo com “laico”, já 

que durante a Espanha de Franco, das forças dominantes, Falange era a 

menos “agostinista”: quatro eram as bases de apóio de Franco: Falange 

Espanhola, os monárquicos, os carlistas (que terminariam subsumidos numa 

nova força navarra, a que fundara Balaguer, o Opus Dei, última e superior força 

derradeira. Não estranha ver a laicos como Maravall ou o declarado ateísta 

Gustavo Bueno estudarem com ênfase a figura de Sepúlveda.  

 Sob outros parâmetros o Centro Superior de Investigações Científicas foi 

fundado no intuito de fazer ciência com caráter absolutamente apolítico, nas 

antípodas do que era o movimento sindical e “revolucionário” de Falange.  

 Não foi difícil para os membros do Opus Dei tomar posições relevantes 

no CSIC, outro dos órgãos que publicara bastante sobre Sepúlveda. O que é 

curioso é que Sepúlveda, mais uma vez, conseguisse juntar dentre seus 

admiradores, aos materialistas filo-fascistas de Falange, gibelinos como se 

autodenominavam alguns, com os pietistas e guelfos da “Obra”. O que se 

percebe é que não há relação dos dois grupos, eles não se citam nas obras, 

salvo o maior especialista em Sepúlveda de todos os temos, Ángel Losada, 

que publicou no CSIC e também com o IEP, mas jamais cita a Maravall, por 

exemplo, embora o faça com Juan Beneyto Pérez, que havia estudado na Itália 

de Mussolini em 1934 e publicara um curioso livro “Sepúlveda: humanista y 

soldado”, (1940, 164), talvez incentivando aos jovens a se alistarem na Divisão 

Azul contra Rússia, onde ele jamais lutara, livro que rezava na parte final: 

Juan Ginés ha muerto al servicio de España. Sigue al hijo del César hasta la 
muerte. Y le aconseja como buen militar. No ha sido soldado ni anduvo en 
guerras, pero hubiera querido serlo y acudir a primera línea – a esa a la que 
Carlos acudía sin deber, y donde habrían de estar los buenos españoles de 
todos los siglos - .  



 

216 

 

Esta seria uma base interessante de estudo, saber como um país 

destruído pela guerra e a miséria podia fazer a leitura imperial de Sepúlveda, 

sobre um povo superior.  

Também, sobre os livros didáticos de História da época na Espanha e 

até mesmo os recentes, que, sem nomear Sepúlveda, recolhiam praticamente 

todos os pontos da sua Historia de Orbe Novo e a Crônica de Carolus V, desde 

o heroísmo de Numancia até as gestas Imperiais, os valores de heroísmo, mas 

também de tudo o que os povos de América devem aos espanhóis naquele 

balanço contábil utilitarista que se viu em Sepúlveda.  

Será desconstruindo alguns mitos, e a leitura de Sepúlveda nisto sempre 

será frutífera, como poderá se erigir um pensamento liminar próprio e 

emancipado de razões alheias, fazendo um caminho próprio na elaboração de 

alternativas que a Modernidade confessa não encontrar mais para os excluídos 

que gera de forma crescente e não pode subsumir pela própria dinâmica 

acumulativa. A busca de um pensamento mundial, polifônico e centrado nas 

necessidades do ser humano poderia ser o objetivo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

217 

 

IV. BIBLIOGRAFIA 

ABRIL CASTELLÓ, Vidal. La bipolarización Sepúlveda-Las Casas y sus 

consecuencias: la revolución de la duodécima réplica: Madrid, CSIC, 1984. 

AINSA, Fernando. De la Edad de Oro al Dorado: Génesis del discurso utópico 

americano. México: Fondo de Cultura Económica, 1992. 

ALONSO DEL REAL, Carlos. Juan Ginés de Sepúlveda. Barcelona: Ediciones 

Fe, 1940. 

ALZOG, J. Historia Universal de la Iglesia. Puig, F. (trad.) Barcelona: Librería 

Religiosa, 1856. 

ANDIÓN, M.A. Americanismos (no indígenas) en la Historia de las Indias de 

Fray Bartolomé de las Casas. Madrid: UNED Ediciones, 2002. 

ANDRADE, Oswald de. Obras Completas (v VI): Do Pau-Brasil à Antropofagia 

e às Utopias. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1970.  

ANDRÉS Marcos, T. Los imperialismos de Juan Ginés de Sepúlveda en su 

'Democrates alter' (Madrid, IEP, 1947).  

ANDÚJAR, Eduardo. "Bartolomé de Las Casas and Juan Ginés de Sepúlveda: 

Moral Theology versus Political Philosophy", in Hispanic Philosophy in the Age 

of Discovery, ed. Kevin White (Washington, D.C., Catholic University of America 

Press, 1997), 69-87;  

ANÓNIMO, Lazarillo de Tormes. (Ed. Joseph Ricapito). Madrid: Cátedra, 1980. 

ARQUILLIÈRE, H.  El Agustinismo Político. Ensayo sobre la formación de las 

teorías políticas en la Edad Media. Massot, I. (trad.). Granada: Universidad de 

Granada, Universitat de Valencia, 2005.  

ARISTÓTELES. Ética a Nicómaco. Madrid: Mestas, 2006. 

______. Política. Barcelona: Folio, 2002. 



 

218 

 

BATAILLON, Marcel. Erasmo y España. Estudios sobre la historia espiritual del 

siglo XVI. México-Madrid-Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica, 1949. 

BELAVAL, Yvon. La Filosofía en el Renacimiento. Madrid, México, Buenos 

Aires: Siglo XXI, 1974. 

BELL, A.F.G Juan Ginés de Sepúlveda. Oxford: Oxford University Press, 1925. 

BENEYTO PEREZ, Juan. Ginés de Sepúlveda: Humanista y soldado. Madrid: 

Editora Nacional, 1944. 

BERRAONDO, J. El Estoicismo. Barcelona: Montesinos, 1992. 

BEUCHOT, Mauricio. "La conquista según Ginés de Sepúlveda, Motolinía y Las 

Casas", en Revista Universidad de Guadalajara, número especial 500 años 

(1992).  

BHABHA, H. O local da cultura. Belo Horizonte:UFMG, 1998. 

BIBLIA SAGRADA. Buenos Aires: Visor, 1999. 

BUENO, G. Cuestiones cuodlibetales sobre Dios y la religión, Madrid: 

Mondadori, 1989. 

BURKHARDT, J. A Cultura do Renascimento na Itália. Trad. Sérgio Tellaroli. 

São Paulo: Companhia das Letras, 1991. 

CABAÇO, José Luís e CHAVES, Rita. "Franz Fanon: colonialismo, violência e 

identidade cultural." In: Benjamim Abdala Jr. Org. Margens da cultura. São 

Paulo: Boitempo, 2004, 67-86. 

CANTARELLI, Margarida. A doutrina colonial para o novo mundo: Francisco de 

Vitória – um Decênviro do Direito Internacional. Revista Acadêmica, v2 anos 

2001/2002 – Recife: UFPE. Aurélio Boa Viagem (org) Editora Universitária da 

UFPE, In: Cantarelli, Margarida. Poder, Política y Derechos Humanos, ESPINA 

BARRIO, Ángel B (org). Poder, Política y Cultura: Antropología en Castilla y 

León e Iberoamérica VII. Recife: Ed Massangana, 2005. 



 

219 

 

CASSIRER, Ernest. Indivíduo e Cosmos na Filosofia do Renascimento. São 

Paulo: Martins Fontes, 2001. 

CASTIGLIONE, Baltasare. O Cortesão. São Paulo: Martins Fontes, 1997. 

CASTILLA URBANO, Francisco. Juan Ginés de Sepúlveda. Madrid: Del Orto, 

2000.  

________. "Juan Ginés de Sepúlveda: en torno a una idea de civilización", 

Revista de Indias 52 (1992), 329-348. 

________. "El mito republicano en España y América en tiempos de Carlos V", 

in El precio de la 'invención' de América, ed. R. Mate / F. Niewöhner 

(Barcelona, Anthropos-UAM, 1992), 141-177;  

________.  "La antigüedad romana y el Nuevo Mundo en la obra de Juan 

Ginés de Sepúlveda", in: Espacio geográfico/Espacio imaginario. El 

descubrimiento del Nuevo Mundo en las culturas italiana y española , ed. Maria 

de las N. Muñiz Muñiz (Cáceres, Univ. de Extremadura, 1993), 121-131; 

COROLEU, Alejandro. Estudios sobre Juan Ginés de Sepúlveda: sus 

traducciones latinas de Aristóteles (Diss. Barcelona, 1993). 

_______. Democrates primus di Juan Ginés de Sepúlveda: una nuova prima 

condanna contro il Machiavelli, «Il Pensiero Politico», 25 (1992), 2, pp. 263-268 

_______. La contribución de Juan Ginés de Sepúlveda a la edición de los 

textos de Aristóteles y de Alejandro de Afrodisias, «Humanistica Lovaniensia» 

43 (1994) pp. 231-245. 

_______. "The Fortuna of Juan Ginés de Sepúlveda´s Translations of Aristotle 

and of Alexander of Aphrodisias", JWCI, 59, 1996, pp. 325-331 

COSTAS, J. La concepción historiográfica en Juan Ginés de Sepúlveda, en 

Actas del Congreso Internacional V Centenario, pp. 83-97. 

_______. El retrato de Carlos V de Juan Ginés de Sepúlveda, en 

Thesauramata Philologica I. Orozio oblata, III, Salamanca 1995, pp. 525-537. 



 

220 

 

DANTE ALIGUIERI. Monarquía. ROBLES CARCEDO et FRAYLE DELGADO 

(trad.). Madrid: Tecnos, 1992. 

DANVILA, Manuel. Mercurino de Gattinara: Gran Canciller de España. Madrid: 

Boletín de la Real Academia de la Historia, Tomo 34, 1899, pp. 482-494. 

DE LAS CASAS, Bartolomé. Apología o Declaración y Defensa Universal de los 

Derechos del Hombre y de los Pueblos. Salamanca: Junta de Castilla y León, 

1991. 

______. Historia de las Indias (vol. I). Estudio preliminar Lewis Handke. México: 

Fondo de Cultura Económica, 1951.  

DE ROUX, Rodolfo. Dos Mundos Enfrentados. Colombia: CINEP, 1990. 

DE VARGAS MACHUCA, Bernardo. Milicia Indiana. Caracas: Fundación 

Biblioteca Ayacucho, 1994. 

DOMINGUEZ ORTIZ, Antonio. La esclavitud en Castilla en la Edad Moderna y 

otros estudios de marginados. Granada: Castellano, 2003. 

DUMONT, Jean. El amanecer de los Derechos del Hombre. La controversia de 

Valladolid: Madrid: Ediciones Encuentro, 1997. 

DUSSEL, E. Ética de la Liberación en la Edad de la Globalización y de la 

Exclusión. Madrid: Trotta, 1998.  

ESPIGARES PINILLA, A., La cuestión del honor y la gloria en el humanismo 

del s. XVI a través del estudio del «Gonsalus» de Ginés de Sepúlveda y el «De 

honore» de Fox Morcillo, tesis doctoral inédita. Madrid: Universidad 

Complutense, 1992. 

FANON, Franz. Los condenados de la tierra. País Vasco: Txalaparta. 1999. 

______. Piel negra, máscaras blancas. Buenos Aires: Editorial Abraxas, 1973.  

FERRATER MORA, José. Diccionario de Filosofía. Madrid: Alianza Editorial, 

1979. 



 

221 

 

GIL, J et MAESTRE, J.M. Humanismo latino y descubrimiento (Sevilla, 1992) 

[contiene : Juan Ginés de Sepúlveda: De Orbe Novo (historia y problemas del 

texto). Equivalencias y análisis comparativo entre el De Orbe Novo de Juan 

Ginés de Sepúlveda y la Verdadera historia de los sucesos de la conquista de 

la Nueva España de Bernal Díaz del Castillo];  

GUEVARA, Fray Antonio de. Menosprecio de Corte y alabanza de aldea. 

Madrid: Ed. De la lectura, Clásicos Castellanos, 1915. 

PHELAN, J. El Reino Milenario de los Franciscanos en el Nuevo Mundo. 

Vázquez, J. (trad.) México: UNAM Instituto de Investigaciones Históricas, 1972. 

GONZALEZ, E. Reflexiones Jurídica entorno a la integración de las Indias de 

Juan Ginés de Sepúlveda, pp 31 a 37. In: Antropologia en Castilla y León e 

Iberoamérica, IV, Cronistas de Indias. Salamanca: Ediciones Universidad de 

Salamanca, 2002.  

GRANADA, Miguel A. Cosmología, religión y política en el renacimiento. Ficino, 

Savonarola, Pomponazi, Maquiavelo. Barcelona: Anthropos, 1988. 

GRUZINSKY, Serge. A passagem do século: 1480-1520: as origens da 

globalização. Trad: Rosa Freire de Aguiar. São Paulo, Companhia das letras, 

1999. 

GUTIÉRREZ, J.L. Aristóteles en Valladolid. São Paulo: Editora Mackenzie, 

2007. 

HALL, Stuart. Identidades culturais na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP & 

A, 1997. 

_______ . Da diáspora. Belo Horizonte: UFMG, 2002 

_______ (org.). Cuestiones de Identidad Cultural. Buenos Aires: Amorrortu, 

2003. 

HANKE, Lewis. Bartolomé de Las Casas, historiador. In: Bartolomé de Las 

Casas, Historia de las Indias. México: F.C.E., 1951. 



 

222 

 

_______. All Mankind is One. A Study of the Disputation between Bartolomé de 

las Casas and Juan Ginés de Sepulveda in 1550, on the Intellectual and 

Religious Capacity of the American Indians (DeKalb, Northern Illinois University 

Press, 1974). 

_______. La Humanidad es una. Avendaño y Sepúlveda (trad.). México: F.C.E, 

1980. 

HELLER, A. El Hombre Del Renacimiento. Barcelona: Península, 1980. 

HINTZE, O. Historia de las formas políticas. Madrid, Revista de Occidente, 

1968.  

HIRSCHBERGER, J. Historia de la Filosofía. (V. I). Trad. Martínez Gómez. 

Barcelona: Herder, 1985. 

JUDERÍAS, Julián. La Leyenda Negra. Barcelona: Araluce, 1917. 

KAMEN, Henry. Imperio: La forja de España como potencia mundial. Madrid: 

Aguilar, 2003. 

_____, Del Imperio a la decadencia: Los mitos que forjaron la España Moderna. 

Madrid: Temas de Hoy, 2006. 

LENS, J. Sepúlveda y la historiografía clásica I: Aristóteles y Posidonio sobre el 

‘Esclavo por naturaleza' en el «Democrates Alter», en Actas del Congreso 

Internacional V Centenario, pp. 71-81. 

LÓPEZ DE AYALA, M.J., El concepto clásico de esclavitud en las Historias de 

Indias del s. XVI, en E. SANCHEZ SALOR, L. MERINO JEREZ, S. LÓPEZ  

LOSADA, Ángel (ed.). Actas del congreso internacional, V centenario de 

nacimiento del Dr. Juan Ginés de Sepúlveda celebrado en Pozoblanco, del 13 

al 16 de febrero de 1991 (Córdoba, 1993);  

________. Apología. De Juan Ginés de Sepúlveda contra Bartolomé de las 

Casas. De Bartolomé de las Casas contra Juan Ginés de Sepúlveda. Madrid: 

Editora Nacional, 1975.  



 

223 

 

 ________. Fray Bartolomé de las Casas a la luz de la moderna crítica 

histórica. Madrid: Losada, 1970. 

_______. Juan Ginés de Sepúlveda. In: Hispania: Revista Española de Historia. 

Madrid, 1948. 

______. Juan Ginés de Sepúlveda a través de su Epistolario y nuevos 

documentos. Madrid: CSIC, 1949 (1973). 

_______. "The Controversy between Sepúlveda and Las Casas in the Junta of 

Valladolid", in Bartolomé de Las Casas in the History. Towards an 

Understanding of the Man and His Work, ed. Juan Friede / Benjamin Keen 

(DeKalb, Northern Illinois University Press, 1971), 279-306;  

_______. Tratados políticos de Juan Ginés de Sepúlveda. Madrid: Instituto de 

Estudios Políticos, 1963.  

MAQUIAVEL, Nicolás. O Príncipe. Comentarios e notas do Imperador 

Napoleão. (Trad. Cándida de Sampaio). São Paulo: Golden Books, 2009. 

MAQUIAVELO, Nicolás. Antología. (Ed. M. A. Granada). Barcelona: Península, 

2002. 

MARAVALL, J.A. Carlos V y el Pensamiento Político del Renacimiento. Madrid: 

Boletín Oficial del Estado, Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 

1999. 

MARCOS, Andrés. Los imperialismos de Juan Ginés de Sepúlveda en su 

'Democrates alter' (Madrid, IEP, 1947);  

MARIÑO Gómez, La condición natural del indio según Sepúlveda y el Título de 

civilización, págs. 251-268, in: Actas del Congreso Internacional sobre el V 

Centenario del nacimiento del Dr. Juan Ginés de Sepúlveda, Córdoba, 1993.  

MÉCHOULAN, Henry L'antihumanisme de J.G. de Sepúlveda : Etude critique 

du "Democrates primus" (Paris, Mouton, 1974).  



 

224 

 

MENÉNDEZ PELAYO, M. J. Genesii Sepulvedae cordubensis Democrates alter 

siue de justis belli causis apud Indos, «Boletín de la Real Academia de la 

Historia», 21 (1892),  pp. 257-369. 

MEXÍA, Pedro. Historia Imperial y Cesárea. Sevilla: Pedro Bellero, 1578 (1545). 

MIGNOLO, Walter. Historias locais/ projetos globais: colonialidade, saberes 

subalternos e pensamento liminar. Trad. Solange Ribeiro. Belo Horizonte: 

editora UFMG, 2003. 

________.  The Darker Side of the Renaissance: Literacy, Territoriality, and 

Colonization (University of Michigan Press, Ann Arbor, 1994).  

MOREDA, (eds.), La recepción de las artes clásicas en el siglo XVI, Cáceres 

1996, pp. 563-569; Ead., Ideas sobre la paz y la guerra entre los humanistas 

italianos y españoles, en Acta Conventus Neo-Latini Bariensis. Proceedings of 

the Ninth International Congress of Neo-Latin Studies (Bari, 29 August to 3 

September 1994), Tempe 1997, pp.  387-394. 

MOREIRAS, Alberto. El imperialismo hispano en tiempos de Carlos V. In: 

Revista Res Pública, 21, 2009, pp. 283-288. 

MORENO GALLEGO, V, SOLANA PUJALTE, J. GARCIA PINILLA, Dos 

memoriales de Juan Ginés de Sepúlveda a Felipe II y otra documentación 

inédita, «Boletín de la Real Academia de la Historia» 198 (2001), 1, pp. 131-

154. 

NAVARRO ANTOLÍN, F., Equivalencias y análisis comparativo entre el «De 

Orbe Novo» de Juan Ginés de Sepúlveda y la «Verdadera Historia de los 

sucesos de la conquista de la Nueva España» de Bernal Díaz del Castillo, en J. 

Gil y J. Mª. Maestre (eds.),  Humanismo latino y descubrimiento, Sevilla-Cádiz 

1992, pp. 93-111. 

NEUHASEN, K.A., Indis Americanis quae cum veteribus Helvetiis intercedere 

necessitudo sit visa Sepulvedae Bartholomaei Casai adversario novi orbis ad 

antiquum referendi specimen, en Acta Conventus Neo-Latini Torontonensis. 



 

225 

 

Proceedings of the Seventh International Congress of Neo-Latin Studies 

(Toronto 8 to 13 august 1988), Binghamton-New York 1991, pp. 549-558 

O´GORMAN, Edmundo. La invención de América. México, Fondo de Cultura 

Económica, 1958. 

PATIÑO, L. Ginés de Sepúlveda y su pensamiento imperialista. México: 

Novohispania, 2007. 

PATIÑO, J.U. La Iglesia en América Latina: Una mirada histórica al proceso 

evangelizador eclesial en el continente de la esperanza: siglos XV-XX. Bogotá: 

San Pablo, 2002.  

PEREÑA, Luciano (org.). Proceso a la Leyenda Negra. Salamanca: 

Universidad Pontificia, 1989.  

PIETSCHMANN, H. Juan Ginés de Sepúlveda y la evangelización de los indios 

americanos, en La Iglesia en América. Siglos XVI-XX, Madrid 1993, pp. 157-

174.  

PIZARRO, Ana. (org). América Latina: palavra, literatura e cultura. Campinas: 

UNICAMP, 1993.  

POZUELO, B. La Crónica de Felipe II de Juan Ginés de Sepúlveda y la doctrina 

de Cicerón sobre la Historia en Humanismo y pervivencia del mundo clásico. 

Homenaje al profesor Antonio Fontán. Actas del III Simposio sobre Humanismo 

y Pervivencia del Mundo Clásico, (Alcañiz, 8 a 13 de mayo de 2000). 

PRATT, Mary Louise. Os olhos do Império: relatos de viagens e 

transculturação. Trad. Jézio Hernani Bomfim Gutierre, Bauru: EDUSC, 1999.  

_______. Pós-colonialidade: projeto incompleto ou irrelevante? In: Literatura e 

História: perspectivas e convergências. VÉSCIO, L. e BRUM, P. (orgs). Bauru: 

EDUSC, 1999. 

RAMÍREZ DE VERGER, A. Plutarco en el «De Orbe Novo» de Juan Ginés de 

Sepúlveda, en A. Pérez, G. del Cerro (eds.), Estudios sobre Plutarco: Obra y 

tradición, Málaga 1990, pp. 271-276. 



 

226 

 

RAMOS, D., GARCIA, A. PEREZ, I, et al. La ética en la Conquista de América. 

Francisco de Vitoria y la Escuela de Salamanca. Madrid: Consejo Superior de 

Investigaciones Cientícas, 1984. 

RAWLS, J. O Direito dos Povos. São Paulo: Martins Fontes, 2004. 

RODRÍGUEZ, J.M. Introducción a De Ritu Nupciarum et Dispensatione. 

Granada: Universidad de Granada, 1993. 

RIBEIRO, Darcy. O Processo Civilizatório. São Paulo: Círculo do Livro, 1978. 

SAÏD, Edward W. Culture and Imperialism. London: Vintage, 1993. 

SANTAMARÍA, F. El Estado, la Guerra y la Paz. Madrid: Akal, 1988. 

______. Juan Ginés de Sepúlveda: la guerra en el pensamiento político del 

Renacimiento. Madrid: Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 2007. 

_______. “Juan Ginés de Sepulveda on the Nature of the American Indians”, 

The Americas 31 (1975), 434-451; 

_______. Juan Ginés de Sepúlveda y la guerra, en J. MARTÍNEZ MILLÁN 

(coord.), Carlos V y la quiebra del humanismo político en Europa (1530-1558), 

Madrid: 2001. 

SANTIDRIÁN, P. Humanismo y Renacimiento. Madrid, Alianza Editorial, 1989. 

 

SEPÚLVEDA, J. G. Acerca de la monarquía. Obras Completas VI. Introducción 

jurídica de J. M. Pérez-Prendes Muñoz-Arraco. 

______. Apología en favor del libro sobre las justas causas de la guerra. 

Introducción y edición crítica de A. Moreno Hernández, traducción y notas de  

A. Losada (revisión de A. Moreno) Pozoblanco, 1997. Reseña: I. J. García 

Pinilla, Bibliothèque d’Humanisme et Renaissance, 61 (1999), 

______. Antiapología en defensa de Alberto Pío frente a Erasmo, trad. Julián 

Solana Pujalte (Córdoba, 1991); estudio, edición bilingüe, notas e índices de 

Joaquín J. Sánchez Gázquez (Almería, 2000).  



 

227 

 

______. De rebus gestis Caroli V. Líber primus. Ed, intro e trad: RODRIGUEZ 

PEREGRINA, Elena. Granada: Universidad de Granada, 1994. 

______. Democrates Primus: Madrid: Ed. y trad. Ángel Losada, 1963. 

______. Democrates Alter. México: Ed. y trad. Menéndez y Pelayo, 1941 

(1892). 

______. Democrates Alter: Madrid: Ed. y trad. Ángel Losada, 1951. 

______. Democrates Alter. Ed. y Trad. Alejandro Coroleu. Pozoblanco: 

Ayuntamiento de Pozoblanco, 1997. 

______. Hechos de los españoles en el Nuevo Mundo. Edición Demetrio 

Ramos. Valladolid: Seminario Americanista de la Universidad de Valladolid, 

1976. 

______. Historia del Nuevo Mundo, introducción, traducción y notas de Antonio 

Ramírez de Verger. Madrid: Alianza, 1996.  

______. Obras Completas IV. Historia de Felipe II. Edición crítica y traducción 

de B. Pozuelo Calero. Estudio histórico de J. I. Fortea Pérez, Pozoblanco 1998 

______. Tratado sobre las justas causas de la guerra contra los indios: México 

DF, Fondo de Cultura Económica, 1996. 

SOLANA, J. Dos traducciones castellanas atribuidas a Juan Ginés de 

Sepúlveda. Córdoba: Universidad de Córdoba, 1999. 

_____. Una antología de textos de Juan Ginés de Sepúlveda sobre la conquista 

y la colonización de América, «Almirez», 1991-2, pp. 37-52. 

TODOROV, Tzvetan. A conquista da América. A questão do outro. São Paulo: 

Martins Fontes, 1999. 

VIROLI, Maurizio. Dalla Política alla Ragion di Stato. La scienza del governo tra 

XIII e XVIII secolo. Roma: Donzelli, 1994.  

VITORIA, F. Relecciones del Estado, de los Indios, y del Derecho de la Guerra. 

Gomez Robledo (ed.). México: Porrúa, 2007. 



 

228 

 

WALLERSTEIN, I. O Universalismo Europeu. A Retórica do Poder. Medina, B. 

(Trad.) São Paulo: Boitempo, 2007. 

WHITE, Hayden. Trópicos do Discurso: ensaios sobre a Crítica da Cultura. 

Trad. Alípio Correia de França Neto. São Paulo: ESUSP, 2001.  

ZAVALA, Silvio. La filosofía política en la Conquista de América (México, 

F.C.E., 1947);  

_______.La Encomienda Indiana. México: Ed. Porrúa, 1971. 

ZEA, L. Discurso desde la Marginación y la Barbarie. Barcelona: Anthropos, 

1988. 

_____ Cultura Occidental y Culturas marginales. In: David Sobrevilla (org.) 

Filosofía de la Cultura. Valladolid: Trotta y CSIC, 1998. 

 

INTERNET 

 

CASTAÑO, S.R., La politicidad natural tomista y El verdadero humanismo 

político Cristiano, in: http://www.e-aquinas.net/pdf/castano.pdf, 15 noviembre de 

2008 

CASTRO, Américo. Antonio de Guevara: Un hombre y un estilo del siglo XVI in: 

Thesaurus. Tomo 1. Número 1 Centro Virtual Cervantes (1945).  

CECILIA VIADES, T., Juan G de Sepúlveda y su crónica indiana. In: 

www.unam.mx/iih/publicaciones/n07012.pdf 

EL RENACIMIENTO: Filosofía y modernidad. Los orígenes de la modernidad, 

MGS. In: www.mgar.net/var/renacimi. 

ESCRIVÁ DE BALAGUER, José María. El Cristo que pasa. En la Epifanía del 

Señor. Madrid: Rialp, 1973 (2002). In: 

www.escrivaobras.org/book/es_cristo_que_pasa.htm 



 

229 

 

EXOPUS: Los otros del Opus Dei. In: 

http://exopus.wordpress.com/category/nombres-propios/santiago-escriva-de-

balaguer-y-albas/ 

GARZÓN VALDÉS, E., Justificación ética de la conquista. Estudios Filosofía-

historia-letras, invierno 1991-1992. Hemeroteca Virtual ANUIES. In: 

www.hemerodigital.unam.mx/ANUIES/itam/estudio/letras27/textos2/textos2 

GUERRRERO, Atilana et INSÚA, Pedro. España y la «inversión teológica» 

Revista electrónica Catobeplas. In: www.nodulo.org/ec/2003/n020p19.htm 

IRABURU, J. María, Un pueblo fuerte, elegido para una empresa grandiosa, in: 

Revista Arbil, www.iespana.es/revista-arbil/(63)irab. 

INSÚA, Pedro. Quiasmo sobre «Salamanca y el Nuevo Mundo» El 

Catoblepas • número 15 • mayo 2003 • página 12. In: 

www.nodulo.org/ec/autores.htm#pi 

LA CONTROVERSIA DE VALLADOLID, In: www.rayuela.nu/controversia 

LA POLÉMICA SOBRE LA OCUPACIÓN DE AMÉRICA, In: 

http://62.43.252.47/empresas/fprieto_com/laobra/moderna/renac_65 

LASO PRIETO, J.M. Pensamiento Español en la era de Franco (1939-1975) 

Revista Argumentos nº 63/64 Revista Argumentos, sección Libros (pág. 96-99), 

año VIII, 1984; Madrid in: 

www.wenceslaoroces.org/arc/laso/articulos/argumentos/63ii.htm 

PARRA GARCÍA, Luis. J Ginés de Sepúlveda: obras completas: in: Boletín 13 

de la Sociedad de Estudios Latinos, 2001. In: 

www.ual.es/asocia/selat/bol13.htm#democrates 

SUAREZ ARDURA, M. Javier, El honor como causa de la guerra, In: Revista 

Catoblepas  n. 17, julio de 2003, www.nodulo.org/ec/2003/n017p24. 

VALDÉS, Alfonso de. Diálogo de Mercurio y Carón. Biblioteca Virtual Miguel de 
Cervantes, in: 
www.cervantesvirtual.com/servlet/SirveObras/02494996434027507976613/p00
00001.htm#I_0_ 



 

230 

 

_____, Diálogo de las cosas acaecidas en Roma. Biblioteca Virtual Miguel de 
Cervantes, in: 
http://www.cervantesvirtual.com/servlet/SirveObras/0248382976702683097661
3/p0000001.htm  

VALERO, José A., El otro como no-cultura y como anticultura en el discurso 

épico de la conquista de América. Revista Espéculo, 2002. In: 

www.ucm.es/info/especulo/numero20/val_otro.html 

WIKIPEDIA.In:  http://es.wikipedia.org. 

 


