Universidade Federal de Pernambuco — Centro de Artes e

Comunicacdo — Programa de Pds-Graduacdo em Letras

Juan Ginés de Sepulveda,

Génese do Pensamento Imperial.

JUAN PABLO MARTIN RODRIGUES

Tese apresentada ao Programa de Pds-Graduagdo
em Letras da Universidade Federal de Pernambuco,
como requisito parcial para obtenc¢do do grau de

Doutor em Letras

Recife, 2010



JUAN PABLO MARTIN RODRIGUES
JUAN GINES DE SEPULVEDA, Génese do Pensamento Imperial

Tese apresentada ao Programa de Pos-Graduagdo
em Letras da Universidade Federal de Pernambuco
como requisito para a obtenciio do Grau de Doutor
em Teoria da Literatura em 24/2/2010.

i BANC /éXAMINADORA:

Prof. Df. Alfredo Adolfo Cordiviola
Orientador — LETRAS »UFPE

Proﬁ./ Dr? Liucila Nogueira Eébdrigues
LETRAS - UFPE

!

Prof®. Dr”. Patricid Pinheiro de Melo
ETRAS - UFPE

h@wﬂ@

Proi/ I?f Amarino Oliveira de Qnelroz

Prof®. D a ia del Pilar Roca Escalante
LETRAS ES NGEIRAS MODERNAS - UFPB

Recife — PE
2010




Rodrigues, Juan Pablo Martin

Juan Ginés de Sepulveda: Génese do
pensamento imperial / Juan Pablo Martin Rodrigues.
— Recife : O Autor, 2010.

229 folhas.

Tese (doutorado) - Universidade Federal de
Pernambuco. CAC. Teoria da Literatura, 2010.

Inclui bibliografia.

1. Literatura hispano-americana . 2. Modernidade
- Colonialismo. 3. Imperialismo. 4. Etica. I.Titulo.

821.134.2  CDU (2.ed.)
UFPE

860.9 CDD (22.ed.) CAC2010-36



A Miguel Espar, Alfredo Cordiviola e Lucila Nogueira,
mentores e co-autores intelectuais da minha vida no

Brasil.

Ao CNPQ e CAPES do Governo Brasileiro.
A todos os professores e professoras do CURSO DE LETRAS

da UFPE e UFRPE.



S6 a ANTROPOFAGIA nos une. Socialmente.
Economicamente. Filosoficamente.

Unica lei do mundo. Expressdo mascarada de todos os individualismos,
de todos os coletivismos. De todas as religides. De todos os tratados de
paz. Tupi or not Tupi that is the question.

Contra todas as catequeses. E contra a mae dos Gracos.
S6 me interessa o que ndo é meu. Lei do homem. Lei do antropéfago.

Oswald de Andrade, Manifesto Antropofago.



SUMARIO. vV

RESUMO Vi
RESUMEN VI
ABSTRACT VIl
| SEPULVEDA: O HUMANISMO E A MODERNIDADE. 10
1.1 Um Humanista a Servico de uma idéia Imperial moderna. 10

Humanismo e interdisciplinaridade. 10

A Modernidade sem mascaras: um programa coerente de imperialismo secular

e cristdo. 17
1.2 Esboco biobibliografico de Sepulveda. 20
Il DO IMPERIO SALVACIONISTA OU CIVILIZADOR. 28
2.1 A Republica Crista e Carlos V. 28
O Império Renascentista de Carlos V. 28
Frei Antonio de Guevara: a consciéncia do Imperador. 39
A corte erasmista de Carlos V. 47
2.2 Bases do Pensamento de Sepulveda. 61
O Império de Carlos V na ltalia de Sepulveda. 61
Sepulveda, Discipulo de Pietro Pomponazzi. 71
Sepulveda e a ética aristotélico naturalista. 80
Aristocratismo naturalista e o dominio dos melhores. 98
A ética dos melhores: a virtu em Sepulveda. 105
A ética do dinheiro em Sepulveda. 115



Il A CONTROVERSIA AMERICANA DE SEPULVEDA.

3.1. A Guerra Justa

Santo Agostinho, o agostinismo politico e Sepulveda.

O Pensamento de Santo Agostinho sobre o Estado.
Santo Agostinho, Sepulveda e a Objecao de Consciéncia.
Causas Justas de Guerra e Santo Agostinho.

O Agostinismo Politico.

Sepulveda é um Agostinista Politico?

As Bulas papais de Alexandre VI.

Santo Agostinho e a Servidao Natural.

3.2 lus Gentium et Naturalis em Sepulveda e Vitéria.

Direito Natural e physis em Sepulveda.
A Filosofia do Direito de Francisco de Vitoria.

3.3 Aristoteles e o dominio dos melhores.

Escravidao natural e legal na Idade Moderna e Sepulveda
Logos Helenistico e Barbarie em Sepulveda

IV Bibliografia

122
122
122
128
135
138
143
146
154
158
162
162
174
195
195
202

216



RESUMO

Ginés de Sepulveda é um cronista real do século XVI e preceptor do principe
Felipe Il, que se aproxima de uma moderna razdo de Estado a qual ele deve
servir e para a qual foi formado conforme a sua profissdo e status de
humanista. Objetiva-se com esse trabalho demonstrar que Sepulveda
apresenta uma proposta civilizatéria hegemdnica que antecipa de alguma
forma o pensamento imperial moderno e, para tal, desenvolve o titulo de
civilizacao como justificativa do sistema colonial (hoje pds-colonial). Com base
nas posicoes tedricas de Dussel (2006), Mignolo (2003) e Wallerstein (2007),
também pretende-se evidenciar que o referido cronista real consegue construir
um aparelho ideolégico com elementos medievais (agostinismo politico) e
renascentistas (estoicismo e aristotelismo naturalista) justificador das novas
necessidades estatais de expansionismo imperial europeu do ponto de vista
ético-filoséfico, antecipando, de certo modo, a segunda modernidade, o
lluminismo. Neste trabalho, analisaram-se as principais obras de Sepulveda:
Democrates Alter e Primus, De Monarquia, a Apologia das Justas Causas da
Guerra contra os Indios, a Exortacdo a Carlos V para que faca a guerra aos
turcos e as crbnicas reais, especialmente De Orbe Novo, nas quais pode-se
observar que, na visao de Sepulveda, a religido, por meio da evangelizagao,
cumpre com os seus fins justificativos, mas sempre servindo a uma ideia
abrangente de principio civilizatério. Ainda se destaca que o autor subsume os
principios cristdos na ética estdica, baseado numa compreensdo do mundo
sublunar como isento de intervengdo divina no cotidiano, seguindo a Pietro

Pomponazzi.

Palavras-chave: colonialidade/modernidade, imperialismo, principio civilizatério,

ética.



RESUMEN

Ginés de Sepulveda es un cronista real del siglo XVI y preceptor del principe
Felipe Il, que se acerca a una moderna razén de Estada a la que debe
seqguir para la cual fue preparado segun su profesion y estatus de humanista.
Se pretende con este trabajo demostrar que Sepulveda presenta una
propuesta civilizatoria hegemonica que anticipa de alguna manera el
pensamiento imperial moderno, para lo que desarrolla el titulo de civilizacion
como justificacién del sistema colonial (hoy postcolonial). Basado en las
posturas tedricas de Dussel (2006), Mignolo (2003) y Wallerstein (2007), se
pretende destacar asimismo que el referido cronista real consigue construir
un aparato ideolégico con elementos medievales (agustinismo politico) y
renacentistas (estoicismo y aristotelismo naturalista) justificador de las
nuevas necesidades estatales de expansionismo imperial europeo desde el
punto de vista ético-filosofico, anticipando de cierto modo la segunda
modernidad, la ilustracién. En este trabajo, se analizaron las principales
obras de Sepulveda: Democrates Altery Primus, De Monarquia, la Apologia
de las Justas Causas de la Guerra contra los Indios, la Exhortacion a Carlos
V para que haga la guerra a los turcos y las crénicas reales, especialmente
De Orbe Novo, en las que se puede observar que , bajo el punto de vista de
Sepulveda, la religion, por medio de la evangelizacion cumple sus fines
justificativos, pero siempre al servicio de una idea que abarca el principio
civilizatorio. Ademas se destaca que el autor subsume los principios
cristianos en la ética estoica, basado en una comprensién del mundo
sublunar como exento de intervencion divina en lo cotidiano, siguiendo a

Pietro Pomponazzi.

Palabras clave: colonialidad/ modernidad, imperialismo, principio civilizatorio,
ética.



ABSTRACT

Gines de Sepulveda is a royal chronicler of the sixteenth century and tutor to
Prince Philip Il, who is close to a modern reason of state for which he should
serve and for which he was formed according to their profession and status of
humanist. Our intention is to demonstrate that Sepulveda's proposal of
one hegemonic civilization somehow anticipates the modern imperial thinking
and, for that, it develops the concept of civilization as a justification of the
colonial system (today's post-colonial). Based on the theoretical positions of
Dussel (2006), Mignolo (2003) and Wallerstein (2007), we also intend to
emphasize that the author can build an ideological apparatus with
medieval (Augustinian  political) and Renaissance elements (naturalist
Aristotelianism and Stoicism) justifying the new requirements of the European
imperial expansionism from an ethical-philosophical point of view,
and anticipating to some extent the second modernity, the Enlightenment. In
this thesis, the principal works of Sepulveda are analysed: Democrates Alter
and Primus, From Monarchy, the Apology of the Just Cause of War against the
Indians, the exhortation to Charles V to make war with the Turks and chronicles,
especially De Orbe Novo, in which one can observe that, for Sepulveda,
religion, through evangelization, fulfills its purpose, always serving to a
comprehensive idea of the principle of civilization. We also point out that the
author subsumes the Christian principles in Stoic ethics, based on an
understanding of the sublunary world free from divine intervention in daily life,

according to Pietro Pomponazzi.

Keywords: coloniality/ modernity, imperialism, civilization principle, ethics.

10



| SEPULVEDA: O HUMANISMO E A MODERNIDADE

1.1.UM HUMANISTA A SERVICO DE UMA IDEIA IMPERIAL
MODERNA

Humanismo e interdisciplinaridade

Nascido na Espanha, formado em direito pela Universidade de Burgos,
ocidental europeu, branco, masculino, heterossexual e pertencente a classe
média, a decisdo de estudar a obra de Juan Ginés de Sepulveda foi tomada no
intuito de achar respostas e o que acontece € que talvez ainda surgissem mais
perguntas, especialmente depois de ter lido a critica que Castro Gémez faz da
epistéme moderna quando afirma que ela:

parte da presuncdo de que o conhecimento ndo pode ser concebido como um

representagdo das propriedades do objeto. O conhecimento também depende das

condi¢coes formais situadas na estrutura cognitiva de um sujeito transcendental, o

sujeito cognoscitivo. Castro Gomez aproveita a descoberta de Foucault sobre o

paradoxo da epistemologia moderna, de acordo com o qual o sujeito conhecedor é

parte da producao do conhecimento, mas, como sujeito transcendental, ndo pode ser

representado da mesma maneira que o € o objeto de conhecimento. (...) O

conhecimento (...) se baseou na proje¢cdo em um sujeito cognoscitivo transcendental de

um sujeito empirico ocidental europeu, que é branco, masculino, heterossexual e

pertencente a classe média. A ilusdo de capturar uma totalidade sé é possivel com a

condicdo de se estar cego para a observagdo de seu proprio Iocus de observacao.

Assim, a epistemologia moderna, que conseguiu subalternizar outras formas de

conhecimento, construiu-se presumindo uma perspectiva universal de observagdo e um
I6cus privilegiado de enunciagdo (MIGNOLO, 2003a: 174. Grifos nossos).

Necessidade de explicar a prépria atracdo pelo Brasil, de entender a
percepcao dos brasileiros de quem subscreve, de captar a idiossincrasia
destes, de racionalizar como se dao as inter-relagdes entre eles — nés - e 0
mundo, mormente daquele chamado de “primeiro”, nesta por propria escolha,
terra de adocéo, sdo algumas daquelas questdes instigadoras que como no
conto de Borges Dom Quixote de P. Menard dependendo da época e do autor

mudam totalmente o texto embora este seja idéntico ao de Cervantes.

E dificil estabelecer o préprio locus de enunciacdo para um filho de

estrangeira que é estrangeiro (e em certa forma € obrigado a de sé-lo porque
11



vive de ensinar a prépria lingua, € “o nativo”), mas que é estudante bolsista e
depois funcionario federal da nagdo adorada e almejada para se estabelecer,
com 0s conseguintes compromissos éticos, emocionais e vitais contraidos com
o pais de acolhida e que embora tenha eventuais saudades, se sinta ja
estranhamente forasteiro na terra natal. Com isto, a captatio belevolentiae vai
além da provocacao de simpatia ou interesse do leitor: Vem a ser uma
necessidade preeminente da compreensao/explicacdo do dizer deste habitante
do entre-lugar por aqueles que dificiilmente compartilhardo aquele /locus
diferente.

Entre Hans Staden e Vaz de Caminha, Cortés e Malinche, Marlow e
Kurtz (CONRAD, 1996) e, dependendo do lugar em que cada um cré estar ou
no que os outros acham que ele se encontre, sem saber bem onde
efetivamente cada um se situa, o que € mais dificil € esquecer ou eliminar as
dicotomias historicas que o discurso e a epistemologia colonial impuseram ao
mundo, inventando diferencas coloniais (MIGNOLO, 2003a: 453).

Assim, indagar acerca da cultura, literatura e pensamento do século XVI,
€ mergulhar num oceano de embates, sonhos e polémicas identitarias geradas
pelo contato entre partes do orbe até entado isoladas e onde se comeca a firmar
nao apenas o gérmen da identidade do “Novo Mundo”, mas de maneira
especial a modernidade imperial, ou seja, a identidade ocidental, entendidos os
dois conceitos como inextricaveis e norteadores da nossa viagem pelas de
Sepulveda, que sera um dos primeiros a levantar o debate sobre o assunto,
como mostra Enrique Dussel

A primeira modernidade hispéanica, renascentista e humanista produziu uma
reflexdo tedrica e filosofica da maior importancia, que passou despercebida
pela chamada filosofia moderna (que é apenas filosofia da segunda
modernidade). O pensamento teorico-filoséfico do século XVI tem importancia
contemporénea porque € o primeiro, e Unico, que viveu e expressou a
experiéncia originaria durante o periodo de constituicido do primeiro sistema
mundial. Assim, dos “recursos” teoricos disponiveis..., a questdo central
filosofica e ética preponderante foi a seguinte: que direito tem o europeu de

ocupar, dominar e administrar as culturas recém-descobertas, conquistadas
militarmente e em processo de colonizacdo? (apud MIGNOLO, 2003a: 95).

A escolha de um humanista do século XVI como objeto de estudo néao é,

e ndo poderia chegar a ser apenas desfrute estético, que nao deve deixar de

12



existir. Deriva da significativa importancia para entender quem somos, ou

melhor, onde estamos, se nos beneficiarmos de uma das categorias do

pensamento liminar que Mignolo recolhe de Kusch:
No nivel estritamente cultural, mais do que no nivel da civilizagdo, na América
s6 é possivel falar de um dominio provavel do estar (localizado) sobre o estar
(identificado), porque estar (localizado), como visdao do mundo, ocorre também
na Europa...Apesar de tudo isso, ndo é possivel falar de uma elevagdo, mas
sim — até o ponto que trata de um novo estabelecimento para o Ocidente — de
uma distensao, ou , melhor ainda, de uma fagocitose do ser (identificado) pelo

estar (localizado), acima de tudo, de ser alguém fagocitado por um estar aqui
(KUSCH apud MIGNOLO, 2003a: 218-9).

Nao estamos, portanto num solipsista exercicio de rara erudi¢cdo, mas
atendendo a uma demanda inadiavel por definir quem nés somos, ou melhor,
como nos percebemos (ou ndo), € como nos percebem, e aonde podemos nos
conduzir com essa bagagem. Nao se limita este “podemos nos conduzir’ a um
lado ou outro do Atlantico: ambos sdo Um, o Ocidente.

Além de aprofundar na pesquisa nos estudos de Literatura Colonial,
como membro pertencente ao grupo de pesquisa de literatura hispano
americana colonial, liderado pelo Dr. Alfredo Cordiviola', aqui se busca
contribuir para construir as bases da epistemologia subalterna mediante uma

reflexdo que ultrapasse as dicotomias produzidas pelo “ocidentalismo” como o
imaginario dominante no sistema mundial colonial/moderno. Esse imaginério
exagerou as realizagoes da “modernidade” e minimizou seu lado sombrio, a
“colonialidade”. A retirada da colonialidade dos subterr@neos do imaginério da
modernidade (e da pos-modernidade como sua critica), (...) € na verdade uma
contribuicdo importante para provincializar a Europa, contemplando a

transdisciplinaridade (isto é, a antropologia transcultural) e a transmodernidade
(MIGNOLO, 2003a: 286).

A origem desta pesquisa se encontra no préprio mestrado sobre
Bartolomé de Las Casas. A abordagem da obra de Juan Ginés de Sepulveda é
consequéncia, porque dificilmente se explica a obra lascasiana sem seu
adversario, inclusive varias obras, como a Apologia de J. G. de Sepulveda
contra Las Casas e a Apologia de Las Casas contra J.G. de Sepulveda séao
geradas diretamente no confronto com o antagonista, como também Aqui se
contiene una disputa o controversia (1552) do defensor dos indios.

Sepulveda respondera com Proposiciones temerarias, escandalosas y

! http://dep.cnpg.br/buscaoperacional/detalhegrupo.jsp?erupo=0021802W51N1l|

13



heréticas que noté el doctor Sepulveda en el libro de la conquista de Indias
que...Fray Bartolomé de las Casas hizo imprimir sin licencia en Sevilla. A fama
do autor pesquisado é geralmente eclipsada pela imensa figura mitica que
constitui o autor da Brevissima, de modo que a ideia que se tem acerca do
pocoalbense é bastante reducionista por parte dos seus apologistas, e de
maneira especial por parte dos seus inumeros adversarios, embora a maior

parte deles ndo destaque os elementos comuns de ambos entre si.

Ambos se enfrentaram sob os auspicios do imperador Carlos V na
famosa Controvérsia de Valladolid, na qual se discutiram nao apenas a
pertinéncia ou nao da guerra de conquista contra as nacdes indigenas, mas o
préprio conceito de nacao indigena, natureza dos nativos, ética da exploragéao
dos habitantes destes territérios, a sua identidade. Dirimia-se o design do
relacionamento que até hoje podemos vasculhar no contato cultural com os
entdo novos “s6cios” do Império, assim como indiretamente o modelo
geopolitico a ser seguido, o unipolar imperial (Sepulveda) ou o multipolar de
estados soberanos regidos pelo seminal Direito Internacional ou ius gentium,

de Francisco de Vitoria e a Escola de Salamanca.

O Humanismo da época nao precisava pregar a interdisciplinaridade
porque 0s studia humanitatis constituiam a prépria conjuncao de estudos
através do trivium medieval (gramatica, l6gica e retérica), acrescidos do estudo
de artes e fundamentados no aperfeicoamento do estudo e tradugéo do grego,
latim ou hebreu O aprofundamento nas fontes classicas langara uma nova luz
sobre os problemas estudados. Literatura, teologia e filosofia da antiguidade,
traduzidas diretamente na lingua originaria, fariam surgir renovadas visdes
juridicas, politicas e éticas do seu tempo. Todos escreviam e se
intercomunicavam fundamentalmente por cartas em latim, polemizando e
colaborando nas traducdes e debates, bate-papos intermediados pelas longas
viagens do correio entre os varios paises da Europa onde residiam os

humanistas, mas facilitados pelo dominio comum da lingua franca.

Coincidentemente os Estudos Culturais vém a reivindicar um espaco

similar no debate contemporaneo, procurando fazer uma ponte entre diversas

14



areas do conhecimento, no intuito de fornecer uma visao abrangente sobre os
problemas contemporaneos, aproveitando conhecimentos das areas aludidas,
além da antropologia, sociologia e linguistica modernas. Para  Wallerstein
(2007: 94), as estruturas do saber desenvolveram-se historicamente em formas
uteis a manutencdo do nosso sistema-mundo vigente. A forma de articulacao
do saber como dominio baseia-se na criacdo da linha diviséria epistemoldgica
entre as duas culturas: as humanidades e a ciéncia. Ao mesmo tempo, todos
os saberes sao pulverizados em miriades de departamentos concorrentes entre
Si por recursos ou espacos, 0 que resulta numa maior fragmentacdo do
conhecimento. Estes dois empecilhos sdo superados por uma dupla corrente.
Do ponto de vista da ciéncia, surgem os estudos da complexidade que
questionam o modelo cldssico de ciéncia linear de matriz newtoniana. Propéem
que a ciéncia nao serve para reduzir o complexo ao simples, mas para explicar
camadas cada vez maiores de complexidade (WALLERSTEIN, 2007: 104).

De forma paralela, o movimento dos estudos culturais foi igualmente

uma rejeicdo do conceito basico que configurava as ciéncias humanas: a

existéncia de canones universais de beleza e de normas do bem na lei natural

que podem ser aprendidos, ensinados e legitimados. Dita lei natural, como sera

visto na tese, ndo necessariamente sera universal, mas representativa de

grupos dominantes. Contra essa idéia, os cultural studies propugnam que todo

leitor traz uma percepcdo que € nao so6 diferente, como igualmente vélida.

Dessa forma, para Wallerstein (2007:105), ambos movimentos concluiram que

a distincdo epistemoldgica entre as duas culturas ndo faz sentido em termos

intelectuais ou é prejudicial a busca do conhecimento util. Concordamos com

os postulados de Wallerstein quando afirma que em relacao ao fracionamento,

tanto os estudos da complexidade quanto os estudos culturais fizeram-se
abrangentes se inserindo no dominio das ciéncias sociais:

O dos estudos da complexidade o fez quando insistiu na flecha do tempo, no

fato de que os sistemas sociais sdo os mais complexos de todos os sistemas e

que a ciéncia faz parte da cultura. O dos estudos culturais o fez quando

sustentou que ao se pode saber nada sobre a produgao cultural sem inseri-la

em seu contexto social de evolugdo, na identidade dos produtores e dos que

participam da producdo e da psicologia social (mentalidades) de todos os

envolvidos. Além disso, nos estudos culturais afirmava-se que a produgéo

cultural faz parte das estruturas de poder nas quais se insere e é
profundamente afetada por elas (WALLERSTEIN, 2007, 105-6).

15



Aqui se pretende construir uma visao, considerando o ponto de vista dos
Cultural Studies sobre a figura de Sepulveda, frente a uma grande parte dos
estudos a ele dedicados, centrados nos aspectos filolégicos ou reduzidos a
uma visdo eurocéntrica limitada a auto-comemorar a modernidade, de modo
que se desvela o carater local da pesquisa da Europa neste ponto,
evidenciando a necessidade de provincializar o conhecimento em certos
supostos. Sepulveda, além de tradutor de Aristoteles, era um grande polemista
e Cronista oficial do Imperador. Precisamente, da andlise deste ultimo aspecto,
junto com sua visao colonial sobre os povos indigenas, podem-se revelar os
tracos mais marcantes da histéria local européia e sua auto-proclamagédo como
projeto global, na frente epistemoldgica, cultural ou politica, considerando-se a
relacdo entre conhecimento, interesse e emancipag¢do, como podemos deduzir

da dupla tese de Habermas:

“no poder da auto-reflexdo (e Habermas esta aqui pensando nas disciplinas
académicas, nas ciéncias naturais e sociais tanto quanto nas humanidades) o
conhecimento e os interesses sdo uma so coisa’. ([1968] 1971:314). A outra
tese afirma que “a unidade do conhecimento e do interesse se manifesta numa
dialética que assume os tragos histéricos do didlogo suprimido e reconstrdi o
que foi suprimido” ([1968] 1971:315). (apud MIGNOLO, 2003: 205).

Ler Sepulveda em profundidade mostra quanto o pensamento Imperial
da Europa pode ser explicado como resposta a necessidades locais, auxiliando
na construcao de uma epistemologia independente:

O pensamento € universal no sentido muito simples de que é um componente
de certas espécies de organismos vivos e é local no sentido de que nédo existe
pensamento no vacuo, que pensar, (como comer e evacuar, que também é
universal para certas espécies de organismos vivos) corresponde a
necessidades materiais e locais (WALTER MIGNOLO, 2003a: 287).

Revelando as ambivaléncias do discurso colonial, também desestabiliza-
se a sua autoridade: por uma parte, o nativo sempre é progressivamente
reformavel. Por outra parte, e contraditoriamente, ele carece de capacidade de
se autogovernar; alguém sempre perigoso e desconhecido. Obediente e
mentiroso, servigal e potencial canibal, o mito fica sempre subentendido ou,
como no caso de Sepulveda, erudita e cuidadosamente adornado de razao
(Franz Fanon apud HOMI BHABA, 2005: 126-7).

Assim, o desmonte deste sistema de crencas e valores parece

fundamental para focar e informar uma epistemologia e pesquisa centrada nos

16



problemas da América Latina, além de problemas locais do Primeiro Mundo,
que muitas vezes nao sao genuinamente de interesse mundial. Ao mesmo
tempo se afirma que paradoxalmente muitos desses problemas locais dos
paises centrais nos afetam diretamente e precisam ser conhecidos, re-
aproveitados ou definitivamente afastados do nosso horizonte de interesses
que, como vimos, ndo se podem diluir da cultura e literatura autéctones. Seria
provincializar a Europa. E tomd-la como uma entre outras histdrias locais, sem
esquecer (como seria possivel?) seu papel hegembnico nos sistemas
mundiais/coloniais modernos (MIGNOLO, 2003a: 289).

Portanto, o diferencial que se busca neste trabalho é o de contribuir a
fundamentar criticamente a construcdo de uma filosofia da libertacao
verdadeiramente universal segundo a proposta de Dussel (2006), aprofundar
na visdo do sistema-mundo de Wallerstein (2007) como explicacdo a muitos
dos fenbmenos contemporaneos e dar melhores bases ao pensamento de
Mignolo (2003) sobre o século XVI, indo alem das suas propostas deste século
como fundador da modernidade/colonialidade do poder. Os autores
pesquisados nao conseguem encaixar de forma idénea a Sepulveda, nem
elaborar hipéteses aceitaveis sobre alguns pontos controversos dele porque
carecem da macro-visao que se defende deste estas linhas, se limitando a
comentarios sobre a ética, politica, antropologia ou o carater do latim
ciceroniano de Sepulveda, sem uma perspectiva mais ampla, que entendemos

ajudamos a construir desde esta tese.

Indagar acerca da racionalidade que possa embasar a concepgao
ideolégica da qual Sepulveda €& expoente e mergulhar em alguns dos
elementos ndo conscientes de uma estrutura ideoldgica a superar, mostrando
como estes fatores sao fruto e semente dos textos de Sepulveda sera outro
dos procedimentos de trabalho: ndo concebendo a linguagem como simples
espelho do pensamento, pode-se indagar sobre esses aspectos submersos
que tém uma importancia definitiva.

A Modernidade sem mascaras: um programa coerente de imperialismo
secular e cristao.

17



Sepulveda é apaixonante pela franqueza com que aborda os temas, a
coeréncia interna do seu pensamento ao longo de toda a obra do pocoalbense
e especialmente pelas adesGes fervorosas e inimizades encardidas que
origina. Estamos diante de um autor polémico e polemista, que estuda
assuntos de uma forma direta e simples que hoje sdo fundamentais: a
superioridade cultural de uns povos sobre outros, amiude mascarada no
principio civilizatério, os confrontos religiosos e culturais, o direito de guerra

justa, direito a intervengdo humanitaria, o proprio conceito de progresso etc.

Grande parte da obra de Sepulveda permanecera séculos em
manuscritos nao editados, censurados pela Inquisicdo, que a partir da
llustracdo comecam a ser recuperados e reivindicados. Textos escritos por
Juan Ginés de Sepulveda em varios casos tém sido editados ou reeditados
recentemente. Dentre estes, enfatizaremos aqueles que se referem direta ou
indiretamente ao direito a guerra justa e o titulo de civilizacdo, como o
Demdcrates Primus e o De Rebus Gestis Carolus V, assim como cartas e
ensaios acerca destes temas, aprofundando mais no livro que lida com a

conquista e exploracdo de América, o0 Demdcrates Alter.

A Dbibliografia critica sobre Sepulveda continua em constante
crescimento em maior medida na Espanha, mas também na América Latina
com o mexicano Luis Patifio Palafox e no Brasil, onde ja foi escrita uma
dissertacao por Jorge Luis Gutiérrez sobre o pocoalbense: Aristoteles em
Valladolid.

Assim, pretende-se destacar a importancia da literatura colonial do
século XVI na génese do fenbmeno da modernidade/colonialidade, em
contraste com a corrente dominante, que data esta origem no lluminismo. Sem
duvida, pode-se aqui inscrever o setor do conhecimento denominado studia
humanitatis dentro dos quais trabalha Sepulveda, concretamente dentro do
Humanismo ltaliano da escola de Padua, o Alexandrismo que comporta o
aristotelismo naturalista dos seguidores de Pietro Pomponazzi.

Também se tentara desvelar o que os atuais estudos filolégicos e
filoséficos acerca de Sepulveda encobrem: a re-afirmacao da superioridade do

ocidente como bergo e santuario de civilizagdo. Evidenciar o vinculo entre
18



interesse e Academia, destacando assim a importante funcdo que neste
contexto desempenha a discusséo da raz&do de Estado e da guerra justa.

O entre-lugar que ocupam os géneros da escrita do século XVI oferece
uma oportunidade para tirar as mascaras da Historiografia “oficial” que tdo bem
encarna Sepulveda, na sua imposi¢ao da sua visdo como Unica e excludente.
Neste sentido, pode-se contar com a colaboracdo de alguns estudiosos do
século em questao, desde o ja classico Marcel Bataillon, até menos conhecidos
como Fernandez Santamaria ou Abril Castell6. Dentre os apologistas de
Sepulveda, pretende-se indagar nas suas motivagdes e fundamentos através
de Menéndez Pelayo e Audrey G. Bell entre o fim e inicio do século XX.
Teodoro Andrés Marcos, Juan Beneyto Pérez, Francisco Javier de Ortueta,
Carlos Alonso Del Real, Manuel Fraga ou Angel Losada, no periodo do
governo de General Franco. José Antonio Maravall, Castilla Urbano ou Gustavo

Bueno, ja na contemporaneidade.

Sepulveda desvela na sua obra o que muitos pensam, mas nao se
atreviam ou ndo se atrevem a revelar: uma moderna razao de Estado a qual
ele deve servir e para a qual foi formado conforme a sua profissao de cronista
real e preceptor do principe, sem medo de se expor ao publico porque proferida

em latim a uma minoria da elite dirigente na defesa dos proprios interesses.

Este estudo é apaixonante, pelo que traz de descarnada realidade da
obra de um humanista, que abandona a utopia de muitos dos seus
contemporaneos e embarca-se numa proposta civilizatéria, hegeménica, cujas

bases tedricas poderiam descrever o pensamento imperial moderno.

Trata-se de aprofundar na esséncia e posterior desenvolvimento do titulo
de civilizacao perfilado na obra de Sepulveda, como justificativa, base e mola
na construcdo, primeiro do sistema colonial e hoje do pés-colonial euro-
centrista, frente a consideracédo da igualdade entre os povos e seu direito a
uma auténtica autodeterminacao nao apenas politica, mas com respeito a

identidade e a diferenca.

Entende-se, assim, que o estudo de Sepulveda pode mostrar uma face do

Imperialismo pouco conhecida, o seu aspecto metafisico através da sua

19



cosmovisao. Sepulveda, como filélogo, doutor em teologia e fil6sofo aristotélico
consegue construir um aparelho ideoldgico que, aproveitando materiais
medievais (0 agostinismo politico) e classico-renascentistas (estoicismo e
aristotelismo naturalista), justifica as novas necessidades estatais de
expansionismo imperial, tanto de um ponto de vista teolégico quanto ético-
filoséfico, de uma forma nova e ja moderna, que sera efetivamente assumida a

partir da segunda modernidade, o lluminismo.

O que Sepulveda consegue com sucesso, e talvez fosse o motivo dos seus
problemas com a Inquisicéo, & subsumir os principios cristdos na ética estodica,
nunca negando o cristianismo, fundamentando uma ética a servico do Estado.
A religido por meio da evangelizagdo cumpre com os seus fins justificativos,
mas sempre servindo uma idéia mais abrangente de principio civilizatério,
antecipando uma visao iluminista, baseando-se numa compreensdo do mundo
sub-lunar como isenta de intervencdo divina. Nisto, Sepulveda segue os
postulados do seu mestre Pietro Pomponazzi: Deus é principio motor no

mundo sobrenatural, mas jamais interfere na vida dos seres sub-lunares.

1.2 ESBOCO BIOBIBLIOGRAFICO DE SEPULVEDA

20



Juan Ginés de Sepulveda nasceu no ano de 1489 ou 1490, ndo se sabe
ao certo, em Pozoblanco, perto de Cérdoba, na regido de Andaluzia que
pertencia ao Reino de Castela — que foi unido ao reino de Aragado naquela
época, por matrimonio de Fernando de Aragdo com lIsabel de Castela -2. Os
pais de Ginés eram “cristdos limpos e velhos” embora sem fortuna nem
nobreza, como se deduz das provas de “limpeza de sangue’ do livro de
Colegiales Pobres da Universidade de Alcald, onde iria estudar o jovem Ginés.

Desde crianca, se familiariza com o grego e latim em Cérdoba, o que lhe
permitiria entrar na Universidade de Alcala em 1510, onde obtém o grau de
licenciado em filosofia. Fundada por Cisneros,® a Universidade de Alcala visava
formar licenciados sem importar a origem social — tinha ndo apenas filhos das
“boas” familias, mas trés colégios de pobres - no intuito de nutrir um corpo de
fiis funcionarios ao incipiente estado moderno que crescia e se queria tornar
independente dos interesses da nobilitas eclesiastica. O sonho de Cisneros era
formar religiosos na exceléncia para gradativamente poder reformar a Igreja.
Dava-se énfase tanto aos estudos teoldgicos - sobre os juridicos (salvo os de
direito candnico) quanto aos estudos de grego, hebreu e arabe, que permitiram
terminar a obra por antonomasia de Alcala, a Biblia Poliglota. Também se
pretendia traduzir Aristdteles das fontes gregas. Os estudos humanisticos de
Alcala tinham um forte viés cristdo (BATAILLON, 1965: 10-22). Alcala deve ter

sido uma influéncia decisiva no jovem de origem humilde que era Ginés.

Em 1513, Sepulveda, passa para o Colegio de San Antonio de
Siglienza, onde trinta alunos bolsistas estudavam teologia, filosofia e direito

canbnico. Os estudantes deviam ser pobres porque suas familias ndo poderiam

2 Seguir-se-a durante todo o capitulo fundamentalmente a biografia de Sepulveda elaborada por Angel
Losada e que seguem Ferndndez Santamaria, Castilla Urbano, Gustavo Bueno e José Antonio Maravall.
LOSADA, Angel. Juan Ginés de Sepulveda a través de su “epistolario” y nuevos documentos. Madrid:
Centro Superior de Investigaciones Cientificas, 1973.

* A universidade de Alcald teve como reitor o Doutor pela Sorbona Pedro de Lerma que terminara
exilado por ser erasmista. Também Hernando de Herrera e outros destacados professores de Alcala
foram os primeiros erasmistas da Espanha. Alem do destaque do ensino do grego nesta universidade, a
introducdo de catedras nominalistas — seguindo os ensinamentos de Guilherme de Ockam, ministrava a
catedra sobre Escoto, que separava a razdo da fé — foram destaque e a novidade em certa forma
reformista desta instituicdo. (Bataillon: 1965, 10-22).

21



ganhar mais de vinte mil florins anuais. La, Sepulveda consegue o grau de
bacharel em teologia.

Ele também tentara entrar como bolsista no Colégio de Sao Clemente de
Bolonha desde 1511, mas apenas alcancara seu sonho em 1515. A chave foi o
cardeal Cisneros em pessoa que, além de entregar a carta de recomendacao,
solicitou uma outra para o Decano do Cabido de Toledo. Junto com as
imprescindiveis provas de Limpeza de Sangue que certificassem nao ter
antepassados judeus, conversos ou mouros. Os trés documentos franquearam
o almejado ingresso ao Colégio. Quando chega a Bolonha ja é clérigo. Em
Bolonha, consegue o grau de doutor em Filosofia e Teologia sob a direcéo de
Pietro Pomponazzi*, que o chama carinhosamente de praeceptur meus. A ele
dedicar-se-a atencao especial porque, coincidindo com Losada, destaca-se
aqui a relevancia definitiva das tradugdes gregas de Aristételes que Sepulveda
realiza. A influéncia do fildsofo mantuano na formagéo inicial do nosso escolar

de S&o Clemente deve ser realgada.

Em 1519, Sepulveda inicia sua amizade com Julio de Médicis, futuro
Papa Clemente VII (1523-1534), que posteriormente |lhe encomendara a
traducdo das obras do estagirita. Desde aquele momento, Sepulveda se
considera continuador dos tradutores Argirépulo® e Marcilio Ficino,
patrocinados como ele pela familia Médicis. Nisto se revela o alto conceito que
de si tem Sepulveda, um forte traco de personalidade. Nao estranha a
dedicatéria para Julio da primeira traducao de Aristoteles — De Parvi Naturales
(1522). Neste livro, sinala-se 0 antes e o depois das traducbes aristotélicas

segundo precedessem ou nao a Argiropulo (LOSADA, 1973).

Dentro da citada publicacéo, inclui-se outra do Filésofo, De Incessu

Animalium, dedicada a outro dos seus protetores e amigos, Alberto Pio,

* Pietro Pomponazzi (1462-1525), médico, fildsofo aristotélico alexandrinista, publicara a famosa obra
“De immortalitate animae”, livro que foi queimado publicamente em Veneza, enquanto foi refutado por
Nifo em Roma por ordem de Ledo X.

> Giovanni Argiropulo nasceu em 1415 em Constantinopla e se trasladou para Itdlia em 1453 com a
queda de Bizancio em maos dos turcos. Filésofo e Tedlogo, tradutor de Aristdteles, colaborara na
introducdo da filosofia grega diretamente traduzida no ocidente. Foi professor nas universidades de
Padua, Floréncia e Roma. Falece em Florenca em 1487.

22



Principe de Carpi, quem |he havia encomendado a traducdo da Meteorologia
de Aristoteles. Também em Bolonha publica em 1523 De Ortu et Interitu, de
Aristételes, que dedica ao papa Adriano VI, quem tinha ordenado a traducao ao
pocoalbense, de forma que vem a ser nomeado pelo Santo Padre como
“tradutor oficial” dos fildsofos gregos, a cimeira intelectual da vida de Ginés,

sua auténtica vocagao, como se exprime do seu epistolario.

Em 1523, Juan Ginés abandona o Colégio de Sao Clemente e até 1536
mora em Roma, com toda probabilidade, na corte vaticana. Na cidade eterna,
toca a traducdo De Mundo (flor e nata do pensamento do estagirita), como
defende Losada (1973), sob a encomenda do principe Hércules Gonzaga, seu
amigo mecenas. Ao mesmo tempo comeca a traducdo do Comentario de
Alexandro de Afrodisia a Metafisica de Aristoteles, solicitada pelo entdo cardeal
Julio de Médicis. Vida, obra e crencas vao formando um soélido todo: rodeado
de amigos e protetores da elite intelectual e econémica da Italia, freqlientando
as luxuosas e liberais cortes dos principados italianos — sobretudo o Vaticano -
o conceito aristotélico, que informara a filosofia de Pomponazzi de governo dos
melhores e mais cultos, serd o leitmotiv da vida e obra do cordobés. As
traducdes indicam a marca aristotélica naturalista da sua escola, e denotam o
ambiente de abertura dos principes italianos do momento: estudos fisicos,
naturais e sobre meteoros, coerente com a escola de P4dua do seu mestre
Pomponazzi, que teria problemas com a inquisicdo em pouco tempo.

Em 1523, seu cursus honorum alcanca a Corte Pontificia de Adriano VI
como tradutor de grego conhecedor dos canones eclesiasticos. Sepulveda vai
construindo uma obra propria. Escreve entdo o Gonsalvus, sobre a licitude do
apetite da verdadeira e sadia gléria mundana, dentro da filosofia estéica e
sempre coerente com o cristianismo, basal como veremos no pensamento
sepulvedano posterior. Desta forma, em 1524 o novo Pontifice, Clemente VII

por mediacao do bispo Gilberti ordena-lhe a tradugéo da Etica de Aristoteles.®

Em 1526, publica De fato e libero arbitrio, contra Lutero. Em 1527, com
permissdao de Clemente, sdo publicados os Comentarios de Alexandre de

® Losada (1973, 55) aporta recibo da biblioteca palatina onde Ginés toma emprestados os comentdrios
de Eustracio a ética de Aristételes, deixando em prenda uma taga com o escudo do amigo Alberto Pio.

23



Afrodisia a Metafisica de Aristoteles. Nesse ano, as tropas imperiais efetuam o
“sacco” de Roma e Ginés, testemunha e vitima, procura o reflgio com a Corte
Pontificia, inclusive a acompanha até Napoles. Assim. passa ao servico de
Toméas Vio’. A integracdo vital, laboral e intelectual com o Papado fica
evidenciada. A partir de 1529, comeca a ter contato com o Imperador Carlos V,
a quem acompanha, representando o pontifice até 1530, ano da coroagéao do
imperador em Bolonha. A ele dedica a traducao da Meteorologia de Aristoteles
(1532) e sua Exortagcado para fazer a Guerra contra os Turcos (1530).

Enquanto isso, Clemente VII propde e consegue a nomeacdo de
Sepulveda como cbnego da Catedral de Cérdoba. Com isto, deduze-se que era
ja sacerdote. Comeca uma fulgurante carreira eclesiastica. Em 1531, publica
De ritu nuptiarum et dispensatione com o objeto de defender a cénjuge de
Enrique VIII de Inglaterra, dona Catarina, de uma dispensa impossivel para o
Papado. O papa Clemente ordena a Sepulveda, em 1534, a tradugcdo e
exegese da Etica de Aristételes. Em 1535, publica em Roma o Democrates
Primus, em que defende a licitude da Guerra Justa.

O principal protetor e mecenas da obra mais querida de Sepulveda, Julio
de Médicis (o Clemente VII), morre em 1534. A situagédo italiana tinha mudado
definitivamente com a derrota da Liga de Cognac, organizada por Caetano e o
dominio de Roma por Carlos V: os amigos de Sepulveda tinham caido em
desgracga ou faleceram no exilio, como Alberto Pio ou o Cardeal Caetano. O
mais italiano dos humanistas espanhdis tem que procurar manter seu nivel de
vida e se dedicar dignamente aos seus afazeres intelectuais. Depara-se com o
momento da mudanca, o poder cambia de maos, e servir na Corte de Carlos V
parece uma boa oportunidade para voltar a terra natal com dignidade.

Em 1536, Sepulveda é nomeado Cronista Real e Capeldo Imperial, o
gue marca o seu regresso a Espanha, para a Corte do “César” Carlos. Antes,

’ Tomas Vio, Cardeal Caetano (1469-1534) general da ordem dominicana. Estudou em Napoles, Bolonha
e Padua. Quando professor de teologia em Paris e Roma polemizou com Pico dela Mirdndola. Foi o
coordenador da campanha de elei¢do de Carlos V como imperador do Sacro Romano Império em 1519.
Organizou a coalizdo contra os turcos (1523-24). Em 1527 foi preso no saco de Roma como colaborador
de Clemente VII. Escreveu entre outros: Commentaria super tractatum De ente et essentia Thomae de
Aquino e Commentaria in lll libros Aristotelis De anima .

24



em 1529, havia recebido em Genova o Imperador em representacédo do papa.
Foi quando lera ao séquito imperial a Cohortatio ad Carolum V ut Bellum
Suscipiat in Turcas, no qual o sabio de Pozoblanco sugere ja 0 seu esquema
imperial, com abundantes aspectos programaticos coincidentemente presentes

no ideario iluminista da segunda modernidade, como se mostrara.

Paralelamente, Sepulveda se inicia no acumulo de dignidades
eclesiasticas, que lhe permitirdo reunir uma consideravel massa de bens. No
fim da sua existéncia, ele pbde constituir um morgado que preservasse 0
sobrenome familiar. Nada incoerente com a appetenda gloria da qual seria
honroso merecedor, um homem de virtd, coerente até o fim com o ideario

expresso no seu Gonsalus.

Ginés viaja para Viena em 1530 para testemunhar o cerco Imperial aos
Turcos, provavelmente ja com miras em seu futuro como Cronista. Em 1534,
morre Clemente VII. Quando escreve a crbénica de Bello Africo em 1535, sobre
a guerra a Tunisia que Carlos V desempenhara vitoriosamente, Juan Ginés ja

esta situado na érbita imperial.

Ja Cronista Imperial, Sepulveda comeca a seguir os fatos histéricos do
César Carlos ao mesmo tempo em que vai aprimorando suas obras filoséficas,
sua auténtica vocacdo. Em 1542, € nomeado preceptor do principe herdeiro.

Nesse momento, Ginés inicia a escritura da Cronica de Filipe.

A ele dedicara o seu espelho de principes, De Regno (1571), todo um
programa que desenvolve exaustivamente as apontadas na sua Cohortatio ad
Carolum V, obra de maturidade de Sepulveda, na qual vai refundir a Etica
aristotélica que sugere no Gonsalus, a Politica, traducdo de Aristoteles que
publicara em Paris em 1548, assim como o Democrates Primus e o
Democrates Alter. Forma um “concreto ideolégico” com uma mistura de
materiais flexiveis e rigidos: ética estbica e naturalismo aristotélico classicos,
agostinismo e tomismo medievais, e um objetivo moderno coesivo: a
hegemonia da monarquia hispanica sobre outros povos. Sepulveda, no
entanto, sera lembrado pela sua famosa polémica com Las Casas sobre as
conquistas de indias.

25



Sepulveda havia escrito em 1531, Democrates Primus, acerca da
compatibilidade da milicia com a religido crista, mas entre 1544 e 1545 escreve
sua obra mais polémica e conhecida: o Democrates Alter ou sobre as justas
causas da guerra contra os indios, dentro de um debate anterior suscitado
pelas Novas Leis de indias.

Proibido na época e nao editado pela Real Academia da Historia em
1780 entre as obras completas de Sepulveda, o Democrates Alter tera de
esperar sé-lo até 1892 por Menéndez Pelayo, o martelo de heterodoxos.
Sepulveda publica em Roma a Apologia em defesa do Democrates, mas
também ¢é proibida sua difusdo na Espanha ou América. Detalhes e
circunstancias que se verdao adiante. O Democrates Alter gerara discussdes
gue chegam até os dias de hoje.

Levanta-se assim a Controvérsia de Valladolid em 1550, e durante um
ano. De um lado, Bartolomeu de Las Casas ataca a licitude da conquista de
dos reinos indigenas, a moralidade das encomiendas® e consegue a proibicao
da publicagdo do Democrates Alter. Por outro, Sepulveda defende a
necessidade de que para a conversao e civilizacao dos indigenas se tomem os
seus reinos dos barbaros tiranos que os governam e lhes sejam dadas
melhores e mais humanas leis, submetendo-os a Coroa de Castela.

Sepulveda toma como base argumentativa além das obras classicas ja
referidas, a Historia general y natural de las Indias, islas y Tierra Firme del mar

Océano, do cronista real Gonzalo Fernandez de Oviedo e até os préprios

® Encomienda:Juridicamente a encomienda respondia a uma condicdo de protetorado, mas baseado na
liberdade do indio como individuo. Critério bdsico que conseguiram impor os tedlogos e religiosos
perante o interesse de politicos, juristas e conquistadores por a converter num estado perpétuo de
serviddo. O resultado fora a paradoxal amalgama de aparente respeito dos postulados religiosos e
abusiva explora¢do como mao de obra total ou semi-escrava. Acontece que a tributacdo em espécie nao
era o suficiente para aqueles que tinham outro ritmo de subsisténcia; e, alem disso, o apetite de riqueza
dos conquistadores desviara rapidamente as forgas indigenas para os minérios de ouro ou garimpo de
pérolas. Sua origem esta nos primeiros repartimentos que se fizeram na Hispaniola, e esse foi o seu mais
proximo e usado termo. Mesmo em termos profanos repartimiento e encomienda eram equivalentes,
ambos conceitos eram diferentes. O primeiro fora anterior a encomienda e subsistira ao seu lado;
consistia em uma prestacao de servicos pessoais que fizeram os indios aos conquistadores nos seus
trabalhos de exploragdo e assentamento. (Andidn, M.A. Americanismos (no indigenas) en la Historia de
las Indias de Fray Bartolomé de las Casas. Madrid: UNED, 2002, p 105).

26



Comentarios pessoais de Hernan Cortés, que conhece e trata pessoalmente, e

que serdo decisivos na escrita de Orbe Novo, sua prépria crénica indiana.

Para aliviar a consciéncia do Imperador e conhecer a eticidade da
conquista e dominio dos territérios americanos, Carlos V, em 1550, mandara
suspender as operacdes militares enquanto néo for determinado, pela Junta de
Valladoli, se é cabivel ou ndo a ocupacao dos reinos indigenas. Composta por
destacados membros do Conselho Real e das indias, e te6logos conhecedores
da realidade do Novo Mundo.  Desta polémica nascem a Apologia de Las
Casas e a Apologia de Sepulveda, assim como epistolas, panfletos, e
manifestos que basicamente repetem as ideias iniciais, ainda que com algumas
variagdes que destacaremos. Até hoje, a bibliografia sobre a Controvérsia de
Valladolid é crescente, porque os temas debatidos sdo atuais: Pode-se forcar a

entrar na prépria civilizagao?

O que segue é uma guerra da censura: os brevidrios de Las Casas sao
proibidos na América, tanto o Democrates como a sua Apologia na Espanha.
Las Casas imprime alguns livros sem licenca, e Sepulveda faz circular sua obra
por meio de manuscritos. Ginés lutara angustiadamente até o fim dos seus dias
para conseguir driblar a Inquisicido e publicar véarias obras, e obter o

reconhecimento dos melhores e mais cultos, que nem sempre acontecera.

Sepulveda falece aos oitenta e trés anos na sua quinta de Pozoblanco.
O testamento diz tudo sobre ele: meticuloso e individualista, ele destina cada
bem para familiares, criados e instituicdes, cuidando da fama terrena e da
gléria divina. Detalha cada livro importante a um legatario. Dispde ao minimo
detalhe da cerimdnia funebre. Seguindo a Angel Losada, podem-se resumir as
ultimas vontades testamentarias do pocoalbense da seguinte forma:

1. Profissdo de fé catolica.
2. Descri¢do da grave enfermidade: cegueira.

3. Detalhes do seu enterramento: com toda pompa pormenorizada item

por item.

4. Destinacdo de bens para fundagdo de capelania e missas (300
ducados).
27



5. Doacéo dos seus livros: a catedral de Coérdoba, os livros gregos, suas
traducdes latinas e as obras originais. A Igreja Maior, e para proveito de muitos
homens estudiosos, Plinio, Platdo e Aristételes. Para os sobrinhos, os dos
Santos Padres, deixa Sao Cipriano, Sdo Joao Criséstomo, as quatro partes de
Santo Tomas com a glosa de Caetano, Sao Jerbnimo, Sao Gregoério, Sao
Ambroésio. Livros de medicina para o médico de Pozoblanco: Dioscérides,
Cornélio Celso y Florido Corona. Os livros em romance a seu irmao, para que

os doasse a quem quisesse.

6. Instituicdo dum morgado para manter o sobrenome familiar com

dignidade.

7. Enxuta lista de herdeiros: irmao e sobrinhos, secretario pessoal,

criada, o escrivao de Pozoblanco.

Leia-se o0 que diz o epitafio latino da lapida de Sepulveda, cuidadosamente
planejado como todo o restante referido a sua morte:

Joannes Genesius Sepulveda, que se esforzd por vivir de tal manera que sus
costumbres fueran aprobadas por los hombres piadosos, y sus doctrinas y
escritos de Teologia, Filosofia e Historia por hombres doctos y justos
(LOSADA, 1949: 145).

Com poucos — ou nenhum — amigo “terreno”, livros, amigos (e inimigos)
virtuais e polémicas ideias seriam o derradeiro legado de Sepulveda,
cumprindo sua auténtica vontade: atingir a imortalidade da fama. Cum gloria?

Il DO IMPERIO SALVACIONISTA OU CIVILIZADOR

2.1 A REPUBLICA CRISTA E CARLOS V.

O Império Renascentista de Carlos V.

28



Muitos sdo os pensadores desta época de mudancas planetarias, e
embora alguns defendessem publica ou privadamente modelos comunitarios
de organizacao socio-politica, apenas daremos ateng¢édo aqueles que podem ter
influido no humanista Sepulveda, tanto no ideolégico como no convivio da
Corte de Carlos V, ja que Sepulveda s6 considera aos “melhores”.

A ideia inicial era que este capitulo tivesse o0 nome de A Republica
Erasmista Crista, mas as evidéncias fizeram mudar o ponto de vista. Com
efeito, tal era a influéncia derradeira de Marcel Bataillon e sua obra prima de
920 paginas consagrada a “Erasmo e Espanha’ (1949). Sepulveda e outros
humanistas hispanicos tém wuma presenca apenas testemunhal na
enciclopédica obra de Bataillon. Embora l6gico — eles ndo s&o erasmistas —
marginalizar o estudo de Sepulveda é sintomatico do papel residual do estudo

de América em Bataillon, ou de outros defensores do Império nao erasmistas.

Incidindo nessa ideia, fundamental para entender Sepulveda, o francés
Henri Mechoulan terminara dedicando sua obra L Antihumanisme de J.G. de
Sepulveda (1974) a provar precisamente a exclusdo do sabio de Pozoblanco

da categoria de humanista.

Les retrouvailles de I'homme avec as raison, la prise de conscience de la
responsabilité de son destin, |éxaltation de ses propres forces au service de sa
propre fin don, on le sait, les traits caractéristiques de I'humanisme de la
Reinassance. Si I'on célébre les auteurs grecs et latins, on ne peut porutant
affrmer qu’il y a substitution d’autorité. Lorsqu’'on oppose aux Péres de
I'Eglise, a la scolastique d’Aristote, au providencialisme augustinien, la culture
antique, ce n’est pas pour se soumetre a celle-ci, mais par rapport a elle. Ainsi,
la notion de juste guerre, I'inégalité vulue par un Dieu transcendant, la liberté
de I'homme incluse dans une Providence Divine sont en totale contradiction
avec [’espirit de la Renaissance. Sepulveda est sans doute la figure la plus
représentative de I'antihumanisme qui va peser ourdemente sur une grande
partie de la pensée espagnole jusquau 18° siécle (MECHOULAN, 1974 : 173).

Mechoulan serve a uma idéia digna, que coroa toda uma tradigdo
iniciada por Burckhardt, com a qual ndo se concorda aqui. Este suico, filho de
pastor e carente de fé, escrevera na Cultura do Renascimento na Italia,

Estreitamente ligada a supersticdo e ao pensamento da Antigliidade em geral,
encontra-se a crise da crenga na imortalidade. Essa questao, entretanto, possui
ainda lagos muito mais amplos e profundos com o desenvolvimento do espirito
moderno em seu conjunto. Uma poderosa fonte de todo o questionamento da
imortalidade era, inicialmente, o desejo de libertar-se interiormente da odiada
Igreja, tal como ela se apresentava entdo. (BURCKHARDT, 1991: 388).

29



Precisamente expdée o argumento na ultima epigrafe da sua obra,
denominada Crise Geral da Fé, tese inspiradora dentre outros de dois
pensadores cruciais da modernidade: Nietzsche e Max Weber, admiradores
das teses e palestras de Burckhardt (1991, contracapa). Seguindo a tendéncia
assinalada, Agnes Heller no seu monumental O Homem da Renascenca (1980:
8), destaca a secularizacao como primeiro item na génese da nova época, que
constitui a primeira etapa do longo processo de transicdo do feudalismo ao
capitalismo. O humanismo constitui para Heller uma simples superestrutura
desse fendbmeno, mas apenas se encontra em ltalia, Inglaterra, Franca e em
parte dos Paises Baixos. Nenhuma noticia de Sepulveda, o que é l6gico dado
que nao se dedica uma linha a América dentro da obra, precisamente o local
onde se iniciara a acumulacdo macica de capital. Heller coincide nisto
plenamente com o mestre Burckhardt (1991: 212), em cuja obra América
apenas significa a possibilidade de viajar do italiano,

livre de inUmeras barreiras eu, em outras partes, inibiam o progresso, tendo
atingido um alto nivel de desenvolvimento individual e versado nos
ensinamentos da Antiguidade, o espirito italiano volta-se, entdo, para o

descobrimento do mundo exterior, aventurando-se em sua representagao pela
palavra e pela forma (BURCKHARDT,1991: 211).

Quase precursores do moderno turismo cultural, num escasso paragrafo
do extenso ensaio, fala-se sobre os genoveses como descobridores do novo
mundo, sem maiores consequéncias para o0 mundo da Renascencga. Segue-se
aqui a tese de Maravall a respeito das dlvidas sobre a secularizagcdo como
divisor de aguas entre Medievo e Renascenca:

Si hubiera que negar la existencia de un Renacimiento en Espafna por no
haberse roto 0 no haberse olvidado en ella los lazos de dependencia en
relacion a la autoridad eclesiastica, tampoco podria reconocerse su presencia
en paises mas renacentistas. Y haciéndose hincapié en la ausencia o
presencia de un espiritu mundano o irreligioso, tampoco se llegaria a
conclusiones distintas (MARAVALL, 1999:16).

Yvon Belaval, introduz na sua Filosofia da Renascenca (1974: 238), o
capitulo “Pepitas de um século de ouro”, onde nos fala sobre o “casuista”
Sepulveda como contraponto de Las Casas e introducdo sobre Vitoria e

30



Suéarez. E acaba o capitulo falando sobre literatura mistica. Hirschberger, na
sua Historia da Filosofia (v.l) (1985, 592-3), classifica Sepulveda fora do grupo
humanista, como mero “aristotélico independente”. Podem-se extrair algumas
consequéncias: o nulo papel que as histérias da cultura ou da filosofia do
pensamento “provincial europeu” conferem a incorporacao de América ao Novo
Sistema Mundo como fator constitutivo e fundador. Em segundo lugar, pensar a
Renascenca/modernidade como um movimento secularizador, no qual os
filosofos cristdos — ou que assim se definem — tém um papel mais do que
secundario. E ainda a terceira exclusao: Sepulveda como agostinista medieval

e escolastico, nao € um humanista.

Neste capitulo, objetiva-se incluir Sepulveda na tripla categoria de
filosofo participante com seu pensamento de um acontecimento fundador,
humanista, que nao exclui o cristianismo e pensador moderno.  Pensa-se,
com Fernandez-Santamaria e José Anténio Maravall, que Sepulveda é um
humanista e que fecha a evolucdo desse mesmo movimento a partir da
segunda metade do século XVI. Ambos incluem a figura do cordobés na parte
final e conclusiva das suas respectivas obras, El Estado, la Guerra y la Paz e
Carlos V y El Pensamiento Politico Del Renacimiento. Maravall faria esta tripla
inclusdo sempre do ponto de vista do seu pensamento local europeu, embora
denotativo de um projeto global e unilateral, como segue:

Desde su experiencia personal, sin la necesaria proyeccion imaginativa que la
ciencia exige, los espafioles del Renacimiento — y en ello esta su limitacion —
tuvieron que tratar de elaborar la reforma politica del Estado moderno; que
estructura un nuevo orden politico universal no sélo para articular la pluralidad
de Estados, sino para dar entrada a un continente nuevo; y que formular las

tendencias de reforma que en torno a sociedad y a la Iglesia se venian
desarrollando (MARAVALL, 1999: 39).

Parece importante resenhar os tragos da obra de alguns pensadores, na
sua maior parte humanistas, que integravam a Corte de Carlos V, na qual
entrard o “italiano” Sepulveda. Sera um ambiente de certa forma estranho para
um humanista formado no aristotelismo naturalista do norte da Italia. Nosso
cortesdo tera que se adaptar ao novo mecenas sob todos os aspectos, o que

criara um pensamento hibrido no pogoalbense, como se tentara demonstrar.

31



Em 1516, com a morte de Fernando de Aragao, regente de Castela, o
sucessor ao reinado sera o seu neto - filho de Juana, “la Loca”, e Felipe, “o
Formoso” - Carlos | da Espanha, em breve coroado Carlos V de Alemanha. Na
realidade, Carlos, o neto do Imperador Maximiliano de Austria, era um principe
formado na corte borguinhona, que naquela época governava o Franco
Condado e os Paises Baixos, territorios com uma boa relacao cultural com os
reinos ibéricos e, sobretudo, compradores dominantes da 14 de Castela.

Assim, o cortesao Carlos conseguiria o trono de Castela e suas vastas e
ricas provincias das Indias. Como rei de Aragdo com os “virreinatos” de
Napoles, Sicilia e Sardenha, arbitro quase supremo por meio de Andrea Déria
e Alexandre de Médicis no que diz respeito as republicas de Genova e
Florenga. Como heranca dinastica do avdé Maximiliano de Habsburgo, a
Borgonha, todos os estados hereditarios da Austria, senhor de Mildo e o direito
a se eleger Imperador do Sacro Império Romano-Germanico. (DANVILA, 1899,
484). Apesar dos grandes poderes acumulados, estes ndo eram ilimitados: o
monarca, para conseguir impostos, devia pedir permissdo as Cortes dos
diferentes reinos e muitas vezes nao conseguia levar adiante as suas
pretensoes.

Quando Carlos toma posse da coroa de Castela, traz consigo uma corte
de flamengos que deslocam aos nobres castelaos dos principais postos e
dignidades. Além disso, a carga impositiva aumenta vorazmente para poder
sufragar os gastos da coroacdo de Carlos como Imperador na Alemanha em
1520, ja que era um primus inter pares e devia ser eleito pelos principes
germanicos. Isso provocou a revolta dos comuneros em Castela em 1521,
dentro de um espirito pré-nacional (MARAVALL: 1999), revolta que esmaga
eficazmente. Castela sera a partir de entdo o bastidao mais “fiel” de Carlos, onde
morrera retirado no mosteiro de Yuste em 1558. Sabe-se que passara um de
cada quatro dias do seu reinado viajando pelos diversos reinos: sua vida foi
uma longa viagem (KAMEN, 2003: 70). No entanto, passa a maior parte do
tempo em Castela, especialmente até sua coroacdo como Imperador em
Bolonha por Clemente VIl em 1530, quando comeca a se concentrar na politica

italiana do seu ja Sacro Império Romano Germanico.

32



Educado dentro da corte borguinhona nas armas e nas letras, Carlos V
defendera a subsisténcia do direito do Império tradicional: decreta “bando do
Império” contra os rebeldes luteranos, faz jurar fidelidade aos vassalos, defesa
da “honra de Deus” e persegui¢do da gloria mundi (MARAVALL, 1999: 54-9).
Quando o Imperador escreve a Instrugcdo de Palamés para o seu filho Filipe,
descreve o perigo que passa na Alemanha, na sua “honra e reputacao”. Carlos
V escreve numa folha autografa antes da batalha de Pavia o desejo de deixar
lembranga gloriosa e atingir gléria imperecivel (MARAVALL: 1999, 58). Na
mesma batalha que vence através da captura do rei inimigo, num xeque mate
diplomatico, levando-o prisioneiro a Madrid onde assinara o Tratado de Madrid,
no qual Francisco empenha sua palavra (que imediatamente desfaz quando
livre). Gattinara, o chanceler, se nega a imprimir o carimbo imperial em tal
documento “medieval” (DANVILLA, 1899).

Outra caracteristica pré-moderna no pensamento de Carlos V sera a do
seu calculo dinastico (Maravall: 51-4). Herda os dominios e lega para o irméo a
Coroa da Alemanha e tece para o filho uma trama de casamentos e reinos que
herdara, numa confusdo entre os ambitos publico e privado. Igualmente, ele
ndao entende bem o sentimento pré-nacional, incompreensdao que tantos
problemas acarretaria a Carlos em Castela e depois na Alemanha. Contudo,
ele ira desenvolvendo uma arte autbnoma de governo, especialmente a partir
do seu periodo italiano (MARAVALL, 1999: 52). Nesse tempo, a politica
imperial serd denominada pelo Monsenhor Della Casa com a nova féormula de
ragione di Stato, razao civel referida a justica, que a nova desconhece (VIROLI,
1994:173).

Como terceira e mais destacavel caracteristica, o universalismo politico-
moral de base crista vai caracterizar definitivamente o Império do César Carlos.
Tanto é assim que a Imperatriz Isabel quando escrevia para Carlos
diferenciava entre “estes Reinos”, quando falava de Castela e Aragao e a
“Republica Cristd”, o Império. Este conceito se vera mais detalhadamente
através do pensamento dos humanistas da época, que de alguma forma
antecedem ou sdo coetaneos do pensamento de Sepulveda. (MARAVALL,
1999: 50).

33



Para Kamen (2003: 74-77), o Império de Carlos V se fundamentava em
trés inovacdes: movimentacao de capitais a nivel internacional, através de
banqueiros alemaes e genoveses; instauragdo dum sistema de correios
multinacional em maos da familia Tassis (taxis no alemao), e de um corpo
diplomatico bem nutrido de humanistas; e, por ultimo, a dispersdo de riscos

econbmicos, a uma escala global, que garantiam os créditos internacionais.

Embora Kamen reconheca a importancia da expansdo colonial
americana, segue o mesmo sistema de Bataillon, colocando os fatos
americanos sempre nos “apéndices finais” de capitulos ou livros. Na sua obra
“Império”, afirma que os espanhois recolheram 14.118 quilos de ouro, apenas
nas duas primeiras décadas do século XVI, (antes mesmo da conquista do
México e do Peru, os mais ricos virreinatos), (KAMEN, 2003: 112). Também
afirmava ser esse ouro e prata, que provinha do “quinto real”, o que sustentava
as soldadas dos quintos imperiais e afiancava os créditos internacionais.

Em 1525, Carlos V consegue formar em Pavia um exército de 25.000
homens, a maioria mercendrios alemaes. Entre 1521 e 1544, el emperador
habia empleado un total de 348.000 soldados, de los cuales el cuarenta por
ciento fueron alemanes, el treinta por ciento italianos, el quince por ciento
esparioles y el cinco por ciento suizos (KAMEN, 2003: 90). Em 1532, para a
defesa de Viena, reuniram-se 150.000 infantes e 60.000 cavaleiros (KAMEN,
2003: 99). Para o cerco de Tunisia, em 1535, foram 400 navios, dos quais 87
galeras de guerra (KAMEN, 2003: 95).

Teria sido possivel sem os metais americanos? E depois disso, Kamen
(2003: 73), confirma a ideia, que atribui a Gattinara embora pareca subscrita
pelo “pensamento local” do proprio autor:

[los castellanos] aunque aceptaban al emperador abrigaban serias dudas sobre
la idea de un “imperio”. La realidad era que ni siquiera el propio Carlos tuvo
nunca una imagen grandiosa de lo que sus territorios pudieran significar y dej6
la formulacion de la teoria “imperialista” en manos de sus consejeros, mas en
particular a abogados como su canciller, el noble piamontés Mercurino
Gattinara. Para Gattinara, admirador de los éxitos de los romanos, la palabra
“imperio” significaba la capacidad de ejercer sin limites el poder soberano. Pero
nunca tuvo ninguna connotacion internacional. De hecho, Gattinara, al parecer,
no consideraba al Nuevo Mundo como parte relevante del “imperio” de su sefior
(grlfos nossos).

34



Kamen (2003: 156-7), desenvolvera essa ideia na sua posterior obra Del
Imperio a la decadencia: los mitos que forjaron la Espafia Moderna, que afirma
que os soldados de Carlos V a miude diziam ser o Império “un cuento para
nifios”, e onde se defende a ideia de Império Hispanico como realidade mitica

Todos los territorios bajo control espafiol eran “una confederacion de
principados unidos mediante la figura de un unico rey”. Méas all4 de reconocer
al gobernante de Espafia como su rey, no tenian leyes ni una administraciéon en

comun. Eran (a excepcion de las “colonias”) completamente auténomos, y no
constituyeron ningun sistema de creencias (“ideologia”) vinculado al imperio.

Qual o Império que ndo € um conjunto de reinos com instituicoes
préprias? Precisamente os Impérios se caracterizam pela pluralidade de povos
submetidos a uns interesses dominantes, como o préprio Kamen demonstra na
sua obra: comerciantes flamencos, terratenentes castelhanos, financistas e
armadores genoveses, mercadores de escravos portugueses, banqueiros
alemaes etc. Pode se concordar com os fatos alegados por Kamen,
discordando do papel marginal que se confere as “colbnias’. Sem a
acumulacdo macica de capitais, com o comercio globalizado que permitiram,
como teria promovido Carlos V os movimentos imensos de forgas militares?
Nao haveria novo sistema mundo nem modernidade imperial. Kamen (2006,
156-7), encerra o cerco ao mito na afirmacado de nao haver teoria politica
hispanica que justificara o Império:

Como no habia un imperio formal, no podia haber mucha teoria al respecto, y
los muchos espafioles que se interesaban en la teoria politica solian debatir
dos asuntos principales: las funciones o poderes del rey o el lugar que
ocupaban las diferentes comunidades (el estatus de las provincias, por

ejemplo, o los derechos de los pueblos tales como los indios de América). (...)
En general los escritores esparoles no eran imperialistas. (grifos nossos).

Desconhece-se o0 conceito que de imperialismo tenha Kamen. Haveria
de se saber o conceito de “mito do império” deste autor. Se for considerado o
termo sob o ponto de vista cientificista, entendendo mito como irrealidade
mental que contraria os fatos demonstrados empiricamente (pensamento
acientifico), haveria dividas ao respeito do que seja o0 seu reverso, a “realidade
mental”. Contudo, movimentar 348.000 mercenarios ou 14.118 quilos de ouro
das Antilhas em 20 anos sem os meios atuais sao fatos dificilmente explicaveis

sem algum conceito proximo ao do Império.

35



Se entendermos mito do império como representacdo deformada ou
idealizada de algo ou alguém que se forja na memdria coletiva, desconhece-se
a opinido publica da época, embora se saiba sobre um grupo significativo de
humanistas que defende a ideia do império em escritos especificamente
“forjados” para esse fim, nos quais, evidentemente falava-se das fungbes ou
poderes do rei e do lugar que ocupavam as diversas comunidades, como nao
poderia ser diferente para refletir sobre o Império, ainda que nem sempre se

utilizasse esse concreto termo.

Finalmente, se entendermos mito do Império como legenda simbdlica
cujos personagens representem forgas da natureza ou aspectos da condicédo
humana, haveremos de concordar com Kamen no que precisamente constitui o
nosso objeto de pesquisa: o conceito de Império € um construto humano com
alto poder simbdlico e imaginario no qual trabalharam muitos dos humanistas
da época, e aqui pode se seguir o conceito marxista de mito, no intuito de
construir e reforcar o poder de Carlos V como representante de alguns

interesses do nascente pré-mercantilismo, que ja foram mostrados.

Defende-se que seja Sepulveda um destes tedricos do poder imperial,
mesmo nao utilizando esse termo, porque fundamenta ética, politica e
filosoficamente a submissdo de uns povos por outros, com as finalidades
apontadas e um aparelho ideolégico que recolhe todos os artefatos
justificativos que o imperialismo contemporaneo vai utilizar com alto

rendimento, como se vera.

Nesse sentido, coincide este trabalho com o conceito de Império de
Dante Alighieri (1992:18), se pensar o mundo limitado como os europeus o
entendiam, a cristandade ocidental: Hay que ver, en primer lugar, qué se
entiende por «Monarquia temporal», es decir, cual sea su modelo ideal. Pues la
«Monarquia temporal», llamada también «Imperio», es aquel principado tnico
que esta sobre todos los demas en el tiempo o en las cosas medidas por el
tiempo.

Com Dante, parece que Ulzurrum encontra também fonte de inspiragao
para influir no Grande Chanceler, ao que dedicara seu Catholicum opus

36



imperiale regimnis mundi (1525). Ulzurrum, navarro e doutor em ambos

direitos, conflui com Dante na sua fundamentagdo (MARAVALL, 1999: 116-7):
No primeiro estado de perfeicdo uma sé razao governava, que era obedecida
por todos os homens poderosos e havia um Unico com razdo dentre os
poderosos. E foi ordenado para isso que fosse um homem e nao muitos. De
modo que descendemos todos de um homem Unico pelo que entao entre todos

os homens deve haver unido e sociedade (ULZURRUM, 1525 apud
MARAVALL, 1999)°.

Pode-se encontrar em Dante todas as ideias-forca que o navarro,
marcadamente tomista e escolastico, propde sobre a fundamentacdo do
Império: classificagdo de lei divina e natural (imutaveis) e humana (mutavel);
existéncia de um legislador humano e este apenas sendo (poder terreno
limitado) um pastor-imperador para a concérdia dos homens (MARAVALL,
1999: 117):

O Imperador devia cuidar da paz temporal da sociedade humana, coibindo atos

externos,mem quanto pudessem perturbar com o mal o pacifico estado dos
homens.

Dante segue 0 mesmo ideario quando defende que

si recordamos las disposiciones de los hombres y los tiempos desde la caida
de los primeros padres, que fue el origen de todas nuestras desviaciones, no
encontraremos que el mundo estuviera en paz en todas partes si no es bajo la
Monarquia perfecta del divino Augusto (DANTE, 1992: 30).

Diferem Dante, Ulzurrum e Gattinara do teocrata Santo Tomas na
origem da potestade imperial: potestas imperatori a solo Deus est. O Imperador

nada deve ao papa, salvo o respeito que como todo cristdo ha de manter.

Por consiguiente, digo que, aunque el sucesor de Pedro, de acuerdo con las
exigencias del oficio encomendado a Pedro, puede atar y desatar, no se sigue
de aqui que por eso pueda anular e imponer decretos al Imperio, o leyes, como
ellos pretendian, a no ser que se pruebe posteriormente que esto se refiere al
oficio de las llaves; pero lo contrario se probara después (DANTE, 1992, 54).

Portanto, Ulzurrum defende a postura dos que entendem a potestade

imperial absoluta, cujo Unico limite € a vontade divina diretamente manifestada.

? Tu illo primo statu perfectionis sola ratio dominabat, cui omnes potentie humanae obediebant, et ideo
erat uni omnium potentiarum cum ratione. Et ad hoc denotandum fuit in principio creatus unus et non
plures homines. Ut sicut uno homine omnes descendimus, ita debet esse unio et societas inter omnes
homines.

10 Imperator habet curam ad finem temporalis tranquillitas societatis humanae, cohibendo exteriores actus,
quantum ad illa mal que possunt perturbare pacificum statum hominum.

37



Pedro Ruiz de la Mota, bispo de Palencia, um dos poucos espanhdis que
seguira a Felipe “o formoso” até a Corte nos Paises Baixos, foi nomeado
capelao e “limosnero” de Carlos de Habsburgo desde 1511 e depois bispo de

Badajoz. Ele teve uma grande influéncia sobre o jovem principe.

Ruiz de la Mota tinha um bom relacionamento com Erasmo, que lhe
escreve reclamando daqueles que o vinculam com Lutero (Bataillon: 1949,
137). Mota segue um esquema conceitual similar ao de Ulzurrum,
proporcionando-lhe vestes humanistas, a ideia da restauratio romae. Espanha
(denominacgao que utilizara o Imperador Afonso X o sabio) tem tido o papel de
proporcionar imperadores a Roma, como se vera. O imperador atual, como o
de Roma, é Imperador do mundo, e mais ainda o atual que dispée do Novo
Mundo de ouro feito para ele (MARAVALL, 1999: 115).

No mesmo sentido, Pedro Mexia, escreve a Historia Imperial y Cesarea
(1545) em castelhano. Sabe-se que os irmaos Mexia, proximos ao circulo
erasmista sevilhano, intercambiaram cartas com Erasmo para defendé-lo das
acusacgoes de luteranismo (BATAILLON, 1949: 492). Sevilha era ja entao sede
da Casa de Contratacién e do Conselho de Indias. Mexia comega a Historia por
Julio César, percorre os imperadores de Roma e do medievo até Maximiliano
de Austria, o avd de Carlos V. Reconhece haver dois imperadores, em Roma e
Grécia, mas para ele o Império € o que a Santa Madre Igreja aprovara e
aprova, que € o da ltdlia e da Alemanha. Representa a subsisténcia da ideia
tradicional de Império (MARAVALL, 1999:118).

O Império que o cronista imperial Mexia exalta ndo € o de uma
dominac&o politica sobre as terras da cristandade. E uma instancia moral, uma
jurisdicao parcial com o intuito da defesa e paz, na protecao a Igreja, sem que
constitua uma potestade absoluta (MARAVALL, 1999: 118-9). Mexia termina
sua exaustiva histéria dos imperadores com uma amavel dedicatéria a Carlos V
e a Sepulveda, o cronista que continuara seu labor:

Porque los altos hechos y hazafas, las incomparables y heroicas virtudes, y
excelencias y grandezas del Emperador y Rey Don Carlos nuestro sefior, que
le sucedié en el Imperio, y fue elegido por su muerte, nunca reyno en mi tanta

soberania que me tuviesse por bastante para contarlas ni escrevirlas. Porque
assi como Dios lo hizo a el estremado y sefalado entro todos los Principes y

38



Emperadores del mundo, assi seran menster singulaes y altos ingenios que
escreviran sus hechs y historias, y tales por cierto a mi juycio, y de quantos le
conoscen, el del doctissimo varon en todas artes y sciencias Juan Ginesio de
Sepulveda a quien su Magestad tiene encomendada esta provincia de lengua
latina, y la prosigue como todos los esperan felicissimamente (...) (MEXIA,
1578, 610-1).

Frei Antonio de Guevara: a consciéncia do Imperador.

Frei Antonio de Guevara (1480-1545) representa a transicao ao pleno
humanismo dentro da Corte de Carlos V. Alega-se que as citacbes gregas e
latinas das suas obras sdo muitas vezes trocadas e até inventadas. Escreve
em castelhano, ndo em latim, sendo muito lido nos reinos peninsulares e na
Europa: houve umas vinte edicdes do seu Horloge dés princés (relégio de
principes) na Frangca entre 1531 e 1608; mais de dez edi¢cdes das suas
epistolas familiares na entre 1556 e 1578 (CASTRO, 1945: 47).

39



Filho de fidalgo montanhés e mae cortesa de Isabel, a Catdlica, em 1492
entra como menino na Corte onde é instruido por Pedro Martir de Angleria.
Depois da morte de Isabel, entra na ordem franciscana, destacando-se como
predicador. Chega a ser consultado por Fernandez de Coérdoba, o Grande
Capitao. Foi parlamentar dos imperiais perante os comuneros durante a Guerra
das Comunidades, no inicio do reinado de Carlos. Em 1521, entra como
Cronista Imperial e predicador na corte de Carlos V (GUEVARA, 1915:7-14).

Matias Martinez Burgos (Guevara: 1915, 15-6) afirma ser a luta contra

0s “comuneros” a chave no progresso politico e material do frade:

En pago de los merecimientos de tan odiosa empresa contraidos se le dio en
1523 una plaza en el consejo de la Inquisicién de Toledo. De alla pasé a
Valencia con el cargo de Inquisidor, y como tal acompafé al Duque de Segorbe
cuando, en 12 de octubre de 1525, asalté la Sierra de Espadan para reducir a
los moriscos rebeldes que en ella se habian hecho fuertes y desde ella
defendian su falsa religién. Veintisiete mil casas de moros dice él que bautizo
en el reino de Valencia.

Escreve Menosprecio de corte y alabanza de aldea (1539 in: Epistolas).
Segundo Bataillon (1949: 647), respira-se nesta obra um bucolismo mais direto
e menos esteticista, nutrido do romance pastoril italiano e Petrarca, nao
diretamente erasmista. No entanto, inspirado pela corrente do cristianismo
aristocratico e anti-vulgar da Corte de Carlos V, influida por Erasmo até 1530
(CASTRO, 1915: 64), Guevara vai divulgar a ideia do enaltecimento do homem
e vida rusticos, em contraste com a vida futil de hipocrisia da corte: Es privilegio
de aldea que alli sean los hombres mas virtuosos y menos viciosos, lo qual no
es assi por cierto que en la corte y en las grandes republicas, a do ay mil que
os estorben el bien y cien mil que os inciten al mal (GUEVARA, 1915: 134-5).

Ideias ja antecipadas em Relox de Principes ou Marco Aurélio (1529)
segue principios neo estéicos do humanismo cristdo, como no caso do
“sequere naturam”: entre los hombres sabios y virtuosos no se puede decir:
esto dispone la Ley, sino decir: esto mandareis conforme a razon, porque la
corona del bueno es la razon y la del malo es la ley (MARAVALL, 1999: 124).

Guevara fora influente entre numerosos leitores, entre os quais se
encontra o mais importante, o imperador, alter ego de um Marco Aurélio mais

inventado que histérico. O frei introduz aqui ideias tributarias de um neo-
40



estoicismo cristdo e da doutrina do “imperialismo pacifico”. Sabe-se que
Guevara escrevera alguns dos mais importantes discursos de Carlos V: nas
cortes de Monzén em resposta ao desafio de Francisco |, em 1528 (“que quiero
paz, que quiero paz, que quiero paz’) ou na oragdo pronunciada pelo
imperador diante do papa Paulo Ill, em 1536. Convergem, portanto, nos
discursos imperiais, o pacifismo intelectualista de Erasmo e o império
sacramental dos frades que combatiam o humanista holandés. (CASTRO,
1915: 61-2).

Ainda que frade franciscano, ele ndo € alheio a certa carnalidade e,
como assinala Américo Castro, citando o préprio Guevara, ‘“rabia que le mate al
fraile capilludo, y como debia de ser enamorado”. Se explica entonces que los
cortesanos en torno a él no tomaran en serio al famoso obispo, jinete vacilante
sobre dos vidas (Castro, 55). Tampouco isento de certo espirito a fim de gléria,
escreve a um nobre: yo me llamo agora Don Antonio de Guevara, y aun
también sabéis, senor, que primero hubo condes de Guevara que no reyes en
Castilla (Castro, 49). Vé-se certa incompatibilidade deste frade franciscano,
amante do bom comer, com o erasmismo intelectualizado. N&o poderia
compartilhar o ideal de Erasmo, mais grego € menos barroco, menos mundano
e mais combativo que Guevara. Assim, enquanto Maravall (1999: 124-5),
defende certos paralelismos ideol6gicos de Guevara com os seguidores do
sabio de Rotterdam, Bataillon (1949: 245- 262), descreve a incompatibilidade:
Guevara é chamado pelo Inquisidor Geral para participar da Conferéncia de
Valladolid. Nela se julga ndo a ortodoxia de Erasmo, mas a da sua obra. Os
Colloguia, considerados improprios e irreverentes com a doutrina catdlica, sao

censurados pela Inquisicao com o voto influente de Guevara.

Durante o século XVI, h4 varias correntes ideoldgicas defensoras do
império: milenaristas franciscanos, mais préximos da ortodoxia, erasmistas
cristdos e aristotélicos naturalistas, ndo isentos de certa cobertura religiosa,
que representara Sepulveda (PHELAN, 1972). Estas tendéncias, as vezes
aparentemente antagbnicas, convergem na corte de Carlos V servindo a um

mesmo fim justificativo do império.

41



Interessa reconhecer o Marco Aurélio (1529), de Guevara, como roteiro
de um pensamento imperial que representava o frade. Seguir-se-a a Maravall
(1999: 127-136), na sintese desse programa. Espelho de principes, mais
préxima da Utopia de Moro que de Regimine Principum de Erasmo, expde-se
em Marco Aurélio um humanismo moralizante, senequista e petrarquista. Ha
certas criticas ao poder politico proprias de um franciscano e, contudo, 0s
principes son dioses en la autoridad que tienen sobre las cosas temporales.
Como consequéncia, ha nisto plena concordancia agostinista com Sepulveda e

o circulo erasmista com respeito a inexisténcia do direito de resisténcia:

pues es verdad los principes ser puestos por mano de Dios para gobernar,
nosotros somos obligados en todo y por todo a obedecer, porque no hay mayor

pestilencia para la republica que levantar contra su principe la obediencia.

Sobre a origem do poder politico, ela se encontra no pecado adamico,
por no querer cumplir un solo mandato tenemos hoy que obedecer tantos.
Unicamente por el pecado fue introducida la servidumbre en el mundo.
Habilidosamente, Guevara encontra o elo com a tradigéao classica: Nembrot fue
el primero que empezo a tiranizar a las gentes (...) y ese maldito tirano dio fin a

la edad dorada, en la cual eran todas las cosas comunes a la republica.

O termo republica ndo deve levar a engano. Para Guevara (1915), a
forma de governo inadmite debate, fruto da concepgéo estamental trimembre
cuja origem se retrotrai ao inicio da Histdria, a monarquia é unica opgéo:

Como el hombre sea naturalmente politico, que es ser amigo de compaiia; la
compafia engendra envidia, para discordia; la discordia cria la guerra; la
guerra levanta la tirania; la tirania disipa la republica y, perdida la republica,
tienen todos en peligro la vida. Por eso es muy necesario que en todo

ayuntamiento muchos se rijan por uno, que al fin no hay republica bien regida,
sino la que por un solo bueno es gobernada (grifos nossos).

Seguindo idéntico principio, tomista e dantesco, a monarquia €
propriamente uma “monarchia totius orbis”, submetida ao mandato divino: un
rey solo quiere que gobierne a un reino superbo, un exército poderoso por un
solo capitan quiere que sea regido y, lo que es mas que doto, quiere que un
Emperador solo sea monarca y senor del mundo.

Nao defende Guevara (1915), a eliminacao dos principes particulares e
das diferentes soberanias. No discurso de Madrid, elaborado por Guevara em
42



1528, sobre a viagem de Carlos a ltalia, expbe-se o programa imperial:
convocacdo de um concilio universal para reforma e unido da Igreja,
negociacdo com o Papa, reformar ltalia. Nao ha uma projecdo de dominio
direto. (MARAVALL, 1999: 132).

Coerente com essa proposta, Guevara (1915), advoga por um conceito
de guerra defensiva apenas para conservar lo que les dexaron sus pasados.
Entretanto, a guerra de conquista € abominada, como aparece no famoso
didlogo do vilao do Danubio, que integra o Marco Aurélio. A simplicidade e
limpeza do rustico contrastam com a grandeza de Roma, geradora da

crueldade e da injustica:

Observa el villano ante los senadores romanos que en sus banderas en lugar
del mote “Romanorum est debellare superrbos et parcere subiectis” debiera
mas bien decir “Romanorum est expoliare inocentes et inquietare quietos”. (...)
Alter6 a los pacificos, asold las ciudades, allané las fortalezas, robd a los
pobres, enriquecié a los tiranos, agotd los tesoros, derramé muchas inocentes
sangres, hizo a infinitas mujeres viudas, quité a muchos nobles su vida...

Nem por isso Guevara abandona a ideia imperial. Para ele, o Império é a
utopia realizadora do tipo de vida virtuosa que encarna o camponés danubiano,
onde se enumera uma listagem de bons césares, que governam nao com
armas, mas com letras. Num jogo pré-barroco de paradoxos conceituais, ainda
Guevara faz afirmar ao vildo do Danubio: muchas veces acontece que acierta
mejor a gobernar el alcalde de la aldea, que no el que se gradud en
Salamanca’’. Utopia guevariana que se funda na sancta simplicitas, governar
seria seguir a razdo no seu estado puro y natural, antes que perturbada pela
vontade viciada e corrupta. Nao haveriam de consentir principes os utopicos
vildos do Danubio, mas sim um altissimo rei ou imperador (Maravall, 1999:
133).

Américo Castro (1945: 65-6), entende ser este dialogo do vilao/barbaro
do Danubio uma alegoria do indigena americano, sendo Roma, neste caso, o
Império Hispéanico. No texto, encontra-se um trecho quando faz dizer ao
barbaro: que ni la mar nos pudo valer en sus abismos. Também se coloca ao

homem do Danubio sem barba o que seria estranho a um barbaro germanico.

11 e . . . s, .
Idéia inspiradora de Cervantes quando fizera de Sancho um excelente governador da insula Barataria.

43



O nativo alegra violentamente contra Marco Aurélio (sem saber que ele é o
imperador): No contentos con la dulce y fértil Italia, os andais derramando
sangre por toda la tierra y diciendo que somos barbaros sin ley, sin razon y sin
rey, que como barbaros incdgnitos nos pueden tomar como esclavos.
Acrescenta-se, a conquista da Germania (América na realidade), feita com
“cobdicia de sus tesoros” (Qque nao existiam na Germéania)(CASTRO, 1945: 66).

Seguindo a tese de Américo Castro (1945), Guevara teria mais
afinidades com Las Casas que com Tomas Moro. Este ultimo admite a guerra
de conquista dos habitantes de Utopia contra os povos vizinhos se eles néao
explorassem convenientemente as terras. Utopia estd povoada por
descendentes de gregos, enquanto o rustico do Danubio é um béarbaro rastico.
Utopia é governada por um conselho de ancides, enquanto para Guevara Deus

estabelece um monarca e por cima dele o Imperador.

Las Casas é partidario de um Império com autonomia dos Reinos
Indigenas dentro de um sistema teocratico. Nao € em vao que Las Casas é um
tomista neo-escolastico, e, como todo dominicano, com o dever de velar pela
integridade doutrinal da Igreja. Las Casas também defende colonizar o Novo
Mundo com camponeses castelhanos, sem intervencdo militar, experiéncia
falida na Vera Cruz diante da agressividade indigena, eternamente alegada por
Sepulveda e seus seguidores como fato da realpolitik indigena e canibal.

Talvez a mais importante coincidéncia com Guevara seja a consideracao
dos indigenas como racionais e de alto valor intelectual, como representantes
do “outro”, fato usual num seguidor de Aristoteles tomista como Las Casas,
embora raridade num franciscano, cuja ordem costumava mais considerar 0s

indigenas como criangas que como seres plenamente racionais.

Sabemos por Américo Castro (1945: 57), que Vasco de Quiroga ja lera
El villano del Danubio no inicio de 1528, e antes da sua formidavel experiéncia
em México. Castro sugere que algumas das ideias dos “hospitales-pueblo” de
Quiroga foram inspiradas no relato de Guevara. Nao é dificil dar plausibilidade
a esta hipo6tese, dada a proximidade ideolégica com Las Casas, por um lado, e

o fato de ser franciscano por outro, com a importancia que essa ordem dava a

44



simplicidade do homo rusticus como modelo e meio de alcangar a salvagéo,
como se deduz da carta do bispo de Michoacan a Carlos V em 1535:
Las lastimas y buenas razones que dijo un indio y propuso, si yo las supiera
aqui contar, por ventura holgara V.M. tanto aqui de las oir y tuviera tanta razén
después del razonamiento de “el villano del Danubio”, que una vez le vi mucho
alabar yendo con la corte de camino de Burgos a Madrid, antes que se

imprimiere, porque a la verdad parescia mucho a él y va casi por aquellos
términos; y para lo decir no habia por ventura menos causa ni razén.

Sobre esse mundo simples e virtuoso de aldedos livres se elevaria
altissima uma potestade imperial que de tao sublime ndo pesaria sobre o povo
simples e natural, e estaria sempre por cima de qualquer tirano para sujeita-lo
(MARAVALL, 1999: 134). Como clausula de fechamento da utopia imperial, o
bom principe, que usa retamente o poder que Deus Ihe conferira, tem por fim
utdpico se fazer desnecessario a si mesmo e substituir a republica com poder
coativo pela sociedade de bons dirigidos pela razdo natural (MARAVALL, 1999:
135).

O julgamento de Américo Castro (1945: 46), sobre Guevara é tao
barroco e precioso como o préprio didlogo do Vilao do Danubio, disperso por
todo o texto como tesouros argumentativos: predicador de uma humildade
rustica que desconhece na corte, inimigo de um imperialismo que sonha com
repetir inversamente a empresa do Islam. Y si esto no pasé de un sueno la
conquista de América se estaba convirtiendo en plena realidad; alli se abria un
mundo sobre el que aplicar la “politica” de los sacramentos, un régimen super-
estatal en el que las ordenes religiosas ejercerian el poder omnimodo. Censor
de Erasmo, que defende a pura consciéncia crista, a defesa dos humildes em
Guevara € para Castro (1945: 57-8), ndo um platonismo ideol6gico como Moro,
mas una bella retdrica de resentido, una elocuente oracion que patrocina al
debil a fin de arrojarlo como proyectil a la cabeza del fuerte, no sélo por ternura

y mansedumbre cristianas.

O “illustrado” Maravall (1999: 136), oferece uma analise
moderna/classificatéria sobre o utopismo difuso e adormecedor de Frei Antonio
de Guevara, numa velada critica a falta de coeséao do programa politico:

El pensamiento de Guevara, tal como lo hemos expuesto, no racional y
sistematicamente formulado, porque no es susceptible de expresarse en

45



conceptos dotados de claridad y precision, sino en un conjunto de ilusiones
difusas y de creencias topicas, siguioé influyendo en nuestro siglo XVI. Las
Casas es un tipico representante de una ideologia semejante.

llusées difusas e lugares comuns, no entanto, dominantes naquela

época - e noutras menos longinquas - sao precisamente as ideias que moviam

e movem o mundo moderno. Apesar de se ter colocado neste capitulo

exemplos de movimentagcées formidaveis de tropas, navios e dinheiro,

coetdneas a essas “ilusdes difusas”, acredita-se com Wallerstein (2007: 110),
que:

O sistema mundo moderno nao poderia ter sido criado e institucionalizado sem

0 uso da forca para expandir suas fronteiras e controlar grandes segmentos da

populagdo. Ainda assim, uma forgca superior, mesmo que avassaladora, nunca

foi suficiente para criar uma dominagdo duradoura. Os poderosos sempre

precisaram conquistar algum grau de legitimidade para as vantagens e

privilégios que acompanham sua dominagdo. Precisaram obter essa

legitimacao, em primeiro lugar entre seus quadros, que eram como correias de

transmissdo humanas essenciais ao poder e sem 0s quais nao poderiam se

impor ao grupo maior formado pelos dominados. Mas também precisavam de

certa legitimacdo perante aqueles que eram dominados e isso foi muito mais

dificil do que obter a anuéncia de seus préprios quadros, que, afinal de contas,

eram diretamente recompensados por desempenhar o papel que lhes cabia
(grifos nossos).

Carlos V, como foi resenhado acima por Henry Kamen, sustenta-se num
corpo de diplomatas, aparelho formado ndo apenas por aristocratas e politicos
de carreira, mas também por uma longa listagem de predicadores, cronistas
imperiais, escritores de cartas latinas, tradutores, confessores, preceptores,
muitos deles humanistas, que contribuem para o sustento ideolégico do novo
regime, alguns dos quais serdo contemplados nestas linhas. Guevara'?, como

bom moralista, € uma peca mestre dentro desse tecido.

Nao apenas a consciéncia do Imperador, mas a dos bons funcionarios
da Coroa, os cidaddos e os “vildos do Danubio” deviam acreditar na bondade
do novo sistema, e isso ndo necessariamente haveria de passar por um

pensamento racional e sistematicamente formulado. Uma consciéncia tranquila

'2 Curioso destacar a simpatia que Guevara mostra pelas ideias dos comuneros. No didlogo do Vildo do
Danubio formula a idéia de ser prejudicial para o reino ter um monarca estrangeiro, caso de Carlos V. E
no entanto, o préprio Guevara foi peca chave das tropas imperiais na sua vitoria sobre os comuneros,
significativo do sistema ideoldgico (aqui no sentido marxista do termo) contraditério em aparéncia do
autor, ainda mais sendo ele nobre e castelhano, como se vé implicitamente na introducdo critica de
Matias Martinez de Burgos a Menosprecio de Corte y Alabanza de Aldea de Guevara (1915).

46



€ requisito sine qua nom para uma boa produtividade e funcionamento do
sistema colonial/moderno, como o demonstraram as caravelas lotadas de ouro
americano, ou a aceitacdo da prépria sorte de milhées de vildos de ambas as
beiras do Oceano/Danubio.

Até aqui, uma pequena galeria de estudiosos e propagandistas,
cortesdos de Carlos V bebiam da escolastica tradicdo hispanica e da leitura de
alguns livros importados da Itdlia. Alguns, como se vera, tomaram como
referéncia a Erasmo de Rotterdam. Personagem controvertido, vertera
numerosas criticas ao sistema, fundamentalmente em trés capitulos: sobre um
conhecimento escolastico ancorado numa tradicdo que nada dizia para o
momento, uma religido pressa as formas externas e banais (venda de bulas
papais, patrocinio de mosteiros, vestes de frade) que encobriam uma falsa
religiosidade e um excesso de pretensdo pela gléria mundana de principes e
vassalos que produzia guerras continuas e intoleraveis entre os cristaos,

enquanto o Turco avancava.

Carlos V, borguinhdo como Erasmo, tera na sua corte um bom grupo de
erasmistas e ele mesmo ter4d Erasmo como colaborador, a quem vai seguir
direta ou indiretamente nas suas propostas. Vejamos, entdo, como € a corte e

as influéncias doutrinais sobre Carlos V até os anos de 1530.

A corte erasmista de Carlos V.

llustre y alto mozo,

a quien el cielo dio tan corta vida,

que apenas fue sentida,

fuiste breve gozo

y ahora luengo llanto de tu Espania,

de Flandes y Alemana,

Italia y de aquel mundo nuevo y rico,

con quien cualquier imperio es corto y chico.
No temas que la muerte

vaya de tus despojos vitoriosa;

antes ird medrosa

de tu espiritu fuerte,

las inclitas hazafas que hicieras,

los triunfos que tuvieras;

y vio que a no perderte se perdia.

y ansi el mismo temor le dio osadia.
Cancion a la muerte de Carlos V - Fray Luis de Ledon

47



Mercurino di Gattinara, nasceu em 1465 no Piamonte, dentro duma
familia patricia. Estuda em Turim, onde se doutora em leis. Ja aos vinte e cinco
anos era um reputado jurisconsulto. Entra na corte de Sabdia como vice-
advogado fiscal em 1488. Servindo a Margarida de Austria, filha do imperador
Maximiliano, em 1504 é nomeado Presidente da Corte de Justica de Borgonha,
abandonando entdo a Italia (DANVILLA, 1899: 482). Como homem de
confianga da familia Habsburgo, Gattinara é honrado com o cargo de Grande
Chanceler da Espanha, segundo oficial da casa do rei, com o oficio de mediar
com os vassalos. Facultado para presidir as Cortes de Santiago e Coruna em
1520, teve que lidar com os protestos castelhanos contra a politica imperial de
Carlos V (DANVILLA, 1899: 482-493). E o coordenador da complexa
campanha de eleicdo de Carlos como Imperador de Alemanha. A importancia
do Grande Chanceler estriba na decisiva influéncia sobre Carlos V e sua
funcéo de ponte entre ele e os pensadores erasmistas.

Claretta termina su trabajo insertando una Memoria autdégrafa de Mercurino de
Gattinara, que sefiala punto por punto lo que el Emperador debia hacer en
Castilla, Flandes, Pamplona, Zaragoza, Barcelona, Génova, Milan, Népoles,
Saboya, Monferrato, Casal, Vercelli, donde si iba el Emperador visitaria & todos
sus parientes y amigos Gattinara, de donde habia tomado su titulo nobiliario
(...).Los minuciosos detalles de esta singular Memoria, y las reiteradas
confianzas que se permite respecto del Emperador, prueba evidente son de la
gran influencia que ejercia en su animo, y de la grandisima parte que
necesariamente tuvo en la direccion de su politica. En este punto no puede
excusarse a Mercurino de Gattinara la responsabilidad que le alcanza como
inspirador de la direccién politica del Imperio desde que Carlos V desembarcé
en Villaviciosa en 19 de Septiembre de 1517, hasta que en 1529 Gattinara se
ausenté de Espafa y regreso & ltalia, que le habia visto nacer (DANVILLA,
1899: 494).

Seria o préprio Erasmo quem o descrevera em uma carta: Gattinara se
hallaba a la cabeza del grupo de aquellos grandes maestros que habia forjado
Margarita para hacer de ellos los gloriosos servidores de su imperial sobrino
(BATAILLON, 1949: 104). Bataillon (1949: 104), comenta sobre Mercurino,
trabajador infatigable, hombre de inteligencia rapida, de palabra incisiva, iba a
convertirse pocos meses después (...) en el director efectivo de la politica de
Carlos V.

Para fechar a triade, o papel de Alfonso de Valdés (1490) na corte:
(Gattinara) tenia a su lado, entre el personal subalterno de la Cancilleria (...):

Alfonso de Valdés, que comenzaba quiza entonces a concebir por Erasmo una

48



admiracion que luego se transformaria en culto y en amistad (BATAILLON,
1949: 104).

Também Gattinara admira Erasmo, a quem chama a unica tocha das
boas letras em Germania, louvando a sua vida de labor consagrada
inteiramente ao ornamento, ilustracéo e fé ortodoxa. Para o Grande Chanceler,
€ da mesma forma que as pessoas do bem julgam Erasmo. Bataillon expressa
bem a decisiva influéncia de Erasmo em Valdés e Gattinara: Existe uma
espécie de secreto acordo entre o pensamento de Erasmo acerca da situacao
e certa orientacdo da politica imperial (BATAILLON, 1949: 109).

Serd este o caldo de cultivo politico, ideoldgico e religioso que precedera
a chegada de Sepulveda a corte imperial, mas também o ambiente com o qual
ele vai interagir através de cartas e até apologias e “antapologias”, como se ira
analisando: César Carlos, o seu Grande Chanceler, e Alfonso de Valdés, como
auténtico dirigente e homem de confianca de Gattinara, que o promovera
meteoricamente. Pairando sobre todos eles, a grande figura de Erasmo de
Rotterdam.

Bataillon (1949: 154), reafirma a relagéo forte entre Erasmo e a corte de
Carlos: ElI Emperador habia escrito a su tia, la archiduquesa Margarita, para
ordenar el pago de la pension de Erasmo. Este tenia la seguridad de la

benevolencia de personajes importantes, como el canciller Gattinara.

Erasmo defende a manutencdo da unidade politica do Império, apesar
da diferenca de atitude dos diversos estados perante a reforma luterana. Dai a
importancia que Gattinara e Carlos V conferem a convocagao urgente de um
concilio que, estendendo a mao aos luteranos, evite 0 cisma na Igreja e

Império.

Naquele momento, surgiam na Espanha poderosas vozes de clérigos e,
sobretudo, de ordens monasticas que nao deixavam de aproveitar ocasiao de
hostilizar Erasmo — e erasmistas -, defendendo posi¢cdes extremas e invocando
a guerra santa contra os luteranos. Enquanto isso, o Conselho de Castela
publica ainda em 1521 uma proibicdo de que ninguna persona venda ni tenga

ni lea ni predique los libros deste hereje ni trate de sus errores ni herejias
49



publica ni secretamente (BATAILLON, 1949: 109-110). Valdés avalia taxativo:
la tragedia suscitada entre nosotros por la desvergienza de los frailes
(BATAILLON, 1949: 236).

Depois da Dieta de Worms (1521), Lutero ja4 se havia firmado e
confrontado definitivamente com as teses papais ou qualquer concilio, sendo
entdo declarado herege. No entanto, Erasmo continua com sua reivindicagao
do “evangelismo apesar de tudo”, na busca de afirmar o “terceiro partido”.
Como eco erasmista, a carta de Valdés, que transparece o pensamento de
Gattinara: Es imposible imaginar hasta donde se extendera la presente
calamidad, si la prudencia y la piedad del Papa o la feliz fortuna de nuestro
Emperador no ponen remedio a estos males con un concilio general.
(BATAILLON, 1949: 112).

Nomeado ja secretério de cartas latinas, Valdés, descreve uma velada
antecipacao do conflito: esta plaga se podria vencer, para el mayor bien de la
cristiandad, si el Papa no diera tantas largas para el concilio general, si pusiera
la salvacion de todos por encima de sus intereses particulares (BATAILLON,
1949: 112). O elo aparentemente mais fragil da corrente destes trés ilustres,
Valdés se revelara o pivd sobre o qual funcionariam os dois elementos de
prestigio: Erasmo, inspirador quase mistico do secretario e de Gattinara, como

gibelino italiano mais proximo do realismo politico.

Sera ele que influenciara Valdés sobre a ideia de monarquia universal
efetiva, em cumprimento da promessa evangélica: “Fiet unum ovile et unus
pastor” (MARAVALL, 1999: 139). Gattinara tinha dirigido uma meméria ao
imperador em 1519, na qual Ihe refere a preeminéncia de Carlos sobre reis e
principes, a origem carolingia do seu poder, seu papel providencial. Desse
modo, através da doutrina da “traslatio imperii”, enlaca a legitimidade o império
romano antigo com a tradicdo do Sacro Império Romano-Germanico, nao longe
do ideal de Monarquia Universal de Ulzurrum (MARAVALL, 1949: 67).

Este ideal se aproxima da concepcao de Monarca do Mundo de Dante,
cujo livro gibelino, condenado no index inquisitorial, Monarquia, Valdés e
Gattinara pedem para traduzir a Erasmo em 1527 (MARAVALL, 1949: 138). O

50



sabio de Rotterdam nao responde. Nao era uma data pacifica, depois do
“sacco di Roma”. Alem disso, parece que Erasmo nao era precisamente um

decidido defensor da solugéo imperial como o eram Valdés e Gattinara.

Com o ultimo sustentaculo do tripé (Erasmo), Valdés coincidiria sob o
ideal do papel reformador do evangelismo cristdo que o Império de Carlos V
poderia levar a Igreja, na procura do sonho palingenésico, com tracos
notadamente mais espiritualistas que o Chanceler (MARAVALL, 1949: 139).

Quais sao os fundamentos dessa utopia erasmista? O que o homem
busca é a paz e a concérdia, mas ela implica a discérdia, como acontece no
sistema agostiniano do bem e o mal. A discordia, que ndo tem freio na
sociedade contemporénea, € contraria as leis divina (ética) e natural (razao)
(SANTAMARIA, 2007: 42-46). Assim, para fundamentar estes principios,
Erasmo utiliza elementos estdicos, entre os quais a natureza (phisis) cumpre

papel primordial. Nisto, como se vera, coincide com Sepulveda.

Como o mais grave caso de discérdia, a guerra constitui ainda uma
violacdo da natureza (lei natural) e, consequentemente, da razdo. Erasmo
langa as proclamas mais apaixonadas contra essa praga, especialmente em
alguns dos primeiros livros, Dulce bellum inexpertis, Institutio Principis e
Querela pacis: os males da guerra sempre superam 0s beneficios, deflagram

uma espiral de crimes.

Na realidade sempre existem justificativas para a guerra, quando na
realidade o que predomina é a sede de poder, quem ndo acha ser justa a
causa propria? O bom principe cristdo deve sempre ver com receio toda
guerra, sem importar quanto justa ela seja, jA que a guerra para proteger os
inocentes é um mito, porque estes sdo precisamente os que sofrem mais
cruelmente o acoite da guerra. (SANTAMARIA, 2007: 46-51).

Como terminar com a guerra? Na visdao de Erasmo, voltando a uma
mitica idade de ouro isenta da discérdia presente, que se pode alcancar
através da razdo natural do homem e da fé de Cristo em direcdo a paz. A
guerra ndo apenas é um obstaculo a perfeicdo utopica; ela é realizada pela

soldadesca mercenaria:
51



¢Cbébmo pedirles a estos monstruos disfrazados de hombres, esos impios
discipulos del diablo, que no trastoquen la pulcritud que es la vida en esa
I6brega hediondez que es la muerte? Esos bellacos que eternamente y sin
esperanza de redencion encarnan todo lo que de malo tiene el hombre son
precisamente el origen de los males de la guerra (ERASMO apud
SANTAMARIA, 2007: 60).

Até aqui, existe consideravel identidade entre o exposto por Erasmo e o
manifestado pelo jovem luterano Leopoldo, antagonista de Democrates nos
dois dialogos latinos, justificativos da guerra escritos por Sepulveda. Leopoldo
encarna a oposicao total a guerra de muitos jovens nobres espanhois,
rebatidos por Democrates Primus e Democrates Alter. E a coincidéncia é tripla:

da-se também com as teses anabaptistas e irenistas de Menno Simons.

Esta tendéncia, sem duvidar, pretere absolutamente César em favor de
Deus. Isso supde em periodos de guerra negar toda ajuda ou colaboracédo ao
poder terreno. Tal principio levado até as ultimas consequencias implica
mesmo em tempos de paz a ndo aceitacao de cargos publicos: afastamento da
sociedade civel. Menno Simons apela a obediéncia da Palavra Revelada nas
escrituras. Baseia-se necessariamente no exame e interpretacdo individual da
Biblia. Como consequéncia, a Igreja se vé substituida pela assembléia
(SANTAMARIA, 1988: 161).

Consequéncias logicas que sao rejeitadas em bloco, ndo apenas pelo
autor do Democrates Primus, como se vera no capitulo “O agostinismo politico
de Sepulveda”, mas pelos escritos posteriores de Erasmo e pelo préprio Lutero.
Nao se pode esquecer o papel fundamental que na Reforma tiveram os
principes alemaes e o temor pelas revoltas populares do outrora frei
agostiniano Lutero. Este admite teoricamente a livre interpretagédo da palavra
divina, mas conduz os seus seguidores a guerra através do que vai se chamar

os trés passos, plenamente agostiniano/tomistas.

No primeiro passo, depois de se condenar absolutamente a guerra,
admite-se como legitima a defesa (e primeira causa justificativa de Santo
Agostinho da guerra) e resisténcia ao mal demoniaco que supde o turco neste

Caso:

52



De lo dicho cada cual puede orientar y asegurar su conciencia, si se le exige
luchar contra los turcos, cémo debe pensar y conducirse. Es decir: no debe
abrigar dudas de que quien combate a los turcos — si éstos empiezan la guerra
— esta peleando contra los enemigos de Dios y los detractores de Cristo y, en
efecto, contra el propio diablo. De manera, pues, que cuando mata a un turco
no debe preocuparse de que ha derramado sangre inocente o ha matado a un
cristiano, sino que ciertamente ha matado a un enemigo de Dios y detractor de
Cristo. Dios mismo, en el escrito de Daniel, lo ha condenado al infierno como
adversario de Dios y de sus santos. En el ejército turco no puede haber ningiin
cristiano, ni adepto a Dios, a no ser uno que niegue y se convierta asi también
en adversario de Dios y de sus santos, sino que todos pertenecen al diablo y
estan poseidos por él, como lo estan su sefior Mahoma y el propio emperador
turco (LUTERO apud PATINO, 2007: 191. Grifos nossos).

Observe-se a sutil mencao ao “imperador” (turco). Prepara-se, neste

segundo passo, o terreno argumentativo para a ampliacdo do conceito de

guerra. Nao apenas o turco, mas os servidores do Diabo deverdo combater-se:

El papa y el turco constituyen al alimén el anticristo, porque la persona esta
formada de cuerpo y alma. El espiritu del anticristo es el papa, su cuerpo el
turco, puesto que éste devasta corporalmente a la Iglesia y aquél lo hace
espiritualmente. Los dos, sin embargo, pertenecen a un mismo sefor, el diablo,
al ser el papa un mentiroso y el turco un homicida (LUTERO apud PATINO,
2007: 190).

O terceiro passo esta plantado. Nao se peleja como cristdo, mas sob

obediéncia ao principe cristdo, principio que Sepulveda desenvolvera através

da separacao entre vita ativa e vita contemplativa. Mas Lutero encontra

também uma construgéo deste terceiro momento, a obediéncia ao principe:

Por esa razdn, aconsejé empefiosamente en mi libro anterior (...) que no se
emprendiese la guerra contra los turcos bajo nombre cristiano, ni se hiciese la
guerra contra él como enemigo de los cristianos (...).Por el contrario, he
aconsejado y todavia aconsejo que cada cual se esfuerce por ser cristiano,
estando dispuesto y listo para sufrir por parte del turco o de cualquiera. Pero no
debes pelear como cristiano, o bajo ese nombre, sino dejar que guerreen los
soberanos temporales. Bajo su bandera has de ir a la guerra, como subdito
temporal, segln el cuerpo, por haber jurado obediencia a tu principe con
cuerpo y bienes (LUTERO apud PATINO, 2007: 191-2. grifos nossos).

Como clausula de fechamento do sistema, e parte do terceiro passo, a

preservacao da consciéncia, basal no sistema luterano — e ainda mais no

calvinista — surge a providéncia divina por meio do instrumento que a acéo do

principe terreno, apoiado também na terceira causa agostiniana de justificacao

da guerra: a imposicao do castigo a quem cometera a ofensa:

53

Asi, pues podras seguir con buena conciencia, y podras ser un hombre valiente
e intrépido, ya que este corazon y animo daran sin duda mas fuerza a tu cuerpo
y cabalgadura. Porque estaras seguro que vas a la guerra y luchas en
obediencia a tu soberano y por orden de Dios, el cual te ha impuesto este



servicio militar y quiere que lo cumplas. Asi tampoco debes preocuparte n
temer que derramaras sangre inocente en el ejército turco, pues aqui oyes que
estan condenados a muerte e infierno por parte de Dios como enemigos suyos.
Y El te ordena, por medio de tu soberano, a ejecutar esta condena contra el
turco, por le cual tu brazo y dardo se llaman y son brazo y dardo de Dios, de
modo que eres verdugo de Dios, el altisimo sefor, contra su gran enemigo
condenado, ¢como podras tener muerte mas digna, si por lo demas eres un
cristiano? (LUTERO apud PATINO, 2007: 192. Grifos nossos).

Embora Patifio Palafox (2007:192) restrinja o conceito luterano ao de
guerra defensiva contra os infiéis, implicitamente, a introducdo da ideia de
obediéncia ao principe, que € instrumento da Providencia Divina, leva de novo
o problema e “solucdo” da guerra ao campo agostiniano. Ecos de jihad
ressoam na cita luterana quando se refere a alcancar uma morte digna na
guerra como algoz de Deus/Ala. Las Casas vai chamar, na sua apologia,

maometano a Sepulveda, o mais explicito agostiniano dos trés, como se vera.

O que interessa destacar aqui € que Erasmo vai seguir idénticos trés
passos, 0 que se desprende da sua obra completa, tal qual Sepulveda, como
se vera. Erasmo, ao contrario dos anabaptistas, aceita a existéncia do Estado.
No sistema erasmista, o principe cristdo € a encarnacdo do Estado, ja que
estdo unidos por um lago tdo intimo (Santamaria o chama de lago “quase
maquiavélico”). Nao sera entdo o Estado, mas o principe o que estudara
Erasmo. A solugdo para a humanidade esta na saida da ignoréncia: a
instrugcdo. Conforme o aristocratismo erasmista, apenas um sera instruido,
através do seu “relox principis”, o Institutio principis christiani. Esse devera
evitar a guerra por todos os meios (nisso ndo difere de todos os demais
teéricos da guerra justa, incluido Santo Agostinho) embora ele aceite
circunstancias, ja que o principe tem direitos (SANTAMARIA, 2007: 42-53).

O sistema de legitimacao da guerra que segue Erasmo, numa obra de
maturidade, a Ultilissima consultatio de bello Turcis inferendo (1530), sera
paralelo a ja vista em Lutero e a de Sepulveda, na sua Coortatio ad Carolum V
(Bolonha, 1529). Primeiro, descreve-se a crueldade dos turcos, cujas vitérias
devem-se mais aos vicios dos cristdos que as virtudes dos infiéis (mais uma

vez, Deus ex machina trabalhando). O “outro” demoniaco deve ser combatido.

54



No segundo passo, os cristdos devem fenecer pelos seus pecados em
maos dos turcos. Pode um cristdo fazer a guerra? Seria absurdo proibir a
guerra justa. Os cristdos podem e devem lutar.

Terceiro passo: podem lutar os cristdos com outros cristdos? Se se tira o
direito de fazer a guerra, também se exclui 0 dos magistrados de castigar os
delinqlentes. E isto seria absurdo porque seria introduzida a justica pela
prépria mao. Assim surge o conceito de guerra: um castigo de muitos contra
muitos, quando ndo existe outro remédio a mdo para coibir a maldade.
(SANTAMARIA, 2007: 52-55). J4 em 1515, nos Adagia, Erasmo compreende a

guerra como consequéncia da aceitacdo do Estado:

Una vez que has concedido gobierno imperial, concedes también el negocio de
recaudar dinero, la fuerza armada, espias, caballos, mulas, trompetas, la
guerra, la carniceria, los triunfos, insurrecciones, tratados, batallas; en fin, todo
aquello sin lo cual es imposible manejarlos negocios del Imperium
(SANTAMARIA, 2007: 55).

Erasmo, como Lutero e Sepulveda, tem um forte sentimento de terror
pelas insurreicdes, até mesmo porque os movimentos religiosos renovadores
historicamente sempre foram valvula de escape do descontento popular. E por
isso que Erasmo ndo apenas admite na Utilissima a teoria agostinista/tomista
classica da guerra justa (auctoritas principis, justa causa and recta intentio),
mas a enfatiza: os reis tém a espada para aterrorizar aos malvados e honrar os
bons. Assim mesmo: Despojar aos principes e magistrados da espada civel
supbe subverter a estabilidade da Republica e colocar a disposicdo e sujeicdo
dos malfeitores a vida e fortuna dos cidaddos (SANTAMARIA, 2007: 56-7).

Embora Erasmo tivesse influido enormemente nos territérios do Império
através dos seus livros, macicamente importados, serdo os erasmistas 0os que
influirdo decisivamente ndo apenas na peninsula, mas também no Novo
Mundo. O principal deles € unanimemente considerado Alfonso de Valdés, o
secretario de cartas latinas a servico de Gattinara. Como homem que vai
acumulando a confianga do Grande Chanceler, Valdés se inicia como simples
escrivao, apenas um aprendiz de humanista que dificilmente pudera ter uma
conversacao em latim com um grande da Corte. Aprendiz de latim com Pedro
Martir de Angleria, Valdés escala o cursus honorum da corte até chegar a

55



secretario de cartas latinas, e influente cortesdo de Carlos V (BATAILLON,
1949: 104).

Alfonso de Valdés percorre um itinerario ideoldgico paralelo ao de seu
grande mestre Erasmo enquanto que, como homem de Gattinara, vai

ganhando em experiéncia e importancia politicas na corte cesarea.

Em sua obra de maturidade, Dialogo de Mercurio y Caron (1528), Valdés
exprime seu ideario. Inicia o dialogo de Mercurio com as almas que irdo passar
o rio Leteo na barca de Caronte, barqueiro do inferno. Através da série de
personagens, vai mostrando um panorama da sociedade e dos costumes da
época, mediante paradigmas proximos das alegorias medievais, mas com uma
intencdo ja renascentista. Bispo e cardeal sdo testemunhas da ruina do seu
governo espiritual. Conselheiros e reis mostram ser exemplo de tirania e
covardia, enquanto os secretarios sdo cumplices. Critica moral similar a
erasmista, explica como todos eles vao ao inferno, embora muitos tenham se
aplicado na religiosidade externa sem realizar as obras que a moral evangélica
exige (SANTAMARIA, 1988: 49-52).

Antecipa-se, assim, algo da concepcao valdesiana de sociedade e de
politica, sempre orientadas pela religido, que neste caso sera renovada,
espiritualizada e interiorizada, nao diferindo muito do luteranismo e calvinismo
triunfantes no norte da Europa, com os quais Valdés jamais negara dialogo.
Mostra Mercurio para a alma que ela vai se condenar, sem que ela entenda:

Cata que yo era cristiano y recibi siendo nifio el bautismo y después la
confirmacién. Confesabame y comulgabame tres o cuatro veces en el afo.
Guardaba todas las fiestas, ayunaba todos los dias que manda la iglesia y aun
otros muchos por mi devocion y las vigilias de nuestra sefiora a pan y agua.
Oia cada dia mi misa y hacia decir muchas a mi costa. Rezaba ordinariamente
las horas candnicas y otras muchas devociones, fui muchas veces en romeria,
y tuve muchas novenas en casas de gran devocién. Rezaba en las cuentas que
bendijo el Papa Adriano. Daba limosnas a pobres, casé muchas huérfanas,
edifiqué tres monasterios e hice infinitas otras buenas obras. Allende de esto,
tomé una bula del Papa en que me absolvia a culpa y a pena in articulo mortis.
Traia siempre un habito de la merced. Al tiempo de mi muerte tomé una
candela en la mano de las del Papa Adriano. Enterreme en habito de San
Francisco, allende de infinitas mandas pias que en mi testamento dejé. ;Y que
con todo esto haya yo ahora de venir al infierno? (VALDES, 1528: 14).

Denuncia do beatismo hipécrita que lembra a Reliquia de Eca de

Queiroz, com intencionalidades diametralmente opostas: o que se pretende é
56



aprofundar no espiritual a auténtica fé desprovida de falsas vestes. Somente as

boas obras e a fé auténtica salvam.

Mas a sociedade como um todo esta corrompida — dai o carater
aleg6rico das personagens que desfilam no didlogo — e sé6 um homem
providencial, o principe verdadeiramente cristdo, mais perfeito do que o homem
comum, podera reformar essa sociedade imersa na ignorancia, motivo ultimo

dessa decadéncia. Esse principe recebe nome na obra: Carlos V.

O imperativo pedagdgico sera parte fundamental na ideologia de Valdés:
uma permanente e intransigente educacdo do principe serd a mola de
transformacao, com a qual colaborara o Dialogo de Mercurio y Carén como
relox principis espelho da Institutio Principis erasmista. Carlos V, como o bom
rei Polidoro do Dialogo, deve aprender a governar e instruir o principe

Sucessor.

Polidoro que fora formado para se ocupar nas guerras de conquistas,
enquanto seus ministros desgovernavam o reino, recebe um servente
misterioso que lhe compele a deixar de ser senhor para ser pastor, pois o
senhor das ovelhas é Deus. O bom rei/pastor expulsa entdo aduladores e
parasitas da corte e ensina artes mecanicas aos filhos dos cortesdos. Controle
das leis e dos advogados e, sobretudo,

Polidoro aparta dos seus cargos os bispos indignos. Valdés, desta
forma, afasta-se da teoria das duas espadas, concentrando o poder
eclesiastico também nas maos do Imperador. A sociedade se converte numa
auténtica unidade evangélica e mistica que une a paz e o bom governo
(SANTAMARIA, 1988: 54-9).

Santamaria (1988: 57), descreve o Império que Valdés defende de forma
paralelistica ao principado de Maquiavel. Ambos sao diplomatas profissionais
que escrevem em lingua vernacula. Os dois compartiham uma visao
desesperancada do homem como ser corrompido pela sociedade e véem
necessidade do controle total do reino por parte do principe, inclusive do
aparelho eclesiastico. A Unica diferenca € que Maquiavel ndo acredita na

mudanca do homem como ser corrupto, dentro de uma histéria ciclica,
57



enquanto Valdés pensa num principe quase messianico, dentro de uma histéria
com génese e apocalipse, embora reconheca a importancia da sua formacao.

Maravall (1999: 146), define este império como despotismo espiritualista,
dirigido por um principe cujo poder ndo tem limite institucional. H4 uma total
confusdo entre o plano religioso e o politico. Um principe que renuncia as
conquistas e prefere uma paz injusta a guerra justa.

Como ironia do destino (e da teoria da guerra justa), sera Valdés, como
secretario de Carlos V, quem tera a missao de elaborar a justificativa do sacco
di Roma pelas tropas imperiais no seu Dialogo de las cosas ocurridas en Roma
(1527). A proposta de Erasmo para a resolucdo do novo cisma luterano, como
se viu, é a de um Concilio ecuménico para tentar reunificar a Igreja. Clemente
VIl ndo sé nao atende as peticoes repetidas de Carlos V como participa da Liga
de Cognac, com Veneza e Franga, para enfrentar a hegemonia imperial.

Dificilmente se verao criticas mais agugadas a curia que as provenientes
de Valdés'®, mais erasmista que Erasmo, como o definira Sepulveda, convicto
de que a solugédo para o cisma é assegurar definitivamente a hegemonia do
imperador, assim como a reforma da curia passavam pela intervencéao sobre o
Papado. Mas, como justificar uma intervencdo das tropas imperiais contra o
Vicario de Deus por parte de um humanista catdlico que representa o

Imperador do Sacro Império Romano Germanico?

Mais uma vez, os postulados agostinianos classicos ao resgate: Carlos
V apenas se defende da injusta ofensiva do Papa, aliado de Francisco | da
Franca, homem que ndo cumpre a palavra empenhada do Tratado de Madri. O
motivo alegado do saqueio de Roma foi - mais uma vez Santo Agostinho salva

as consciéncias - a Providéncia Divina. Deus ex maquina frustra a boa vontade

B Joseph V. Ricapito e uma corrente crescente da critica literaria atribuem o romance picaresco Lazarillo
de Tormes a Valdés ndo apenas pelo estilo literario, mas, sobretudo pelas acérrimas criticas ao clero, o
que se vé na distribuicdo dos amos que vai tendo Lazaro: um cego mendicante que utiliza em vdo o
nome de Deus, um clérigo corrupto, um escudeiro fidalgo parasita, um frade hipécrita, um vendedor de
bulas que inventa milagres, um capeldo e finalmente casa com a concubina de um padre, forma de subir
na escala social. (Anénimo: Lazarillo de Tormes. (Ed. Joseph V. Ricapito). Madrid: Catedra, 1980).

58



do Imperador. Nem Carlos nem Hugo de Moncada, nem o condestavel de

Bourbon autorizaram o sacco.

Haviam-se enviado nuncios e esperado pacientemente a reconvencgao
de Clemente VI, mas Deus, e os mercenarios sem soldada atrasada ha varios

meses, tomaram outra atitude, um castigo aos pecados de Roma:

Antes os digo de verdad que en viniendo a sus manos la capitulacién dessa
trequa, aunque las condiciones della eran injustas y contra la honra y
reputacion del Emperador, luego su Majestad...la ratificé y aprobd, mostrando
quanto desseava la amistad del Papa y estar en conformidad con él, pues
queria mas aceptar condiciones de concordia injusta que seguir la justa
venganza que tenia en las manos. Mas por permission de Dios, que tenia
determinado de castigar sus ministros, la capitulacién tardé tanto en llegar acé
y la ratificacion en ir alla, que antes que allegase estava ya hecho lo que se
hizo en Roma (VALDES, 1527: 114).

Considerando os humanistas teoricos analisados até agora, pode-se
concluir que todos eles defendem um imperador ou principe hegemaénico que
leve adiante as mudancgas necesséarias no corrompido clero para melhora da
sociedade, eliminando a justificativa luterana para o cisma religioso e imperial
mediante a concentracdo de poderes na mao de um imperador cristao

exemplar e forte.

Todos condenam de forma unanime as guerras de conquista, negando a
legitimidade da guerra, embora coincidamos com Fernandez-Santamaria e
Maravall na ideia de que carecem de uma clausula de fechamento do sistema,
que lhes obriga continuamente a se servirem de constructos politicos e
teoldgico-filoséficos agostinianos sobre a guerra justa, especialmente quando

confrontados com outras civilizagdes, neste caso os turcos.

Revela-se a importancia da relacdo da teoria da guerra justa com a
teoria do estado espelhada nos relox principis humanistas para explicar e
fundamentar o que intuitivamente se percebia: a constituicdo de um novo
sistema mundo. Também se vé a insuficiéncia deste aparelho ideolégico para
justificar a conquista e dominio imperiais sobre 0 Novo Mundo. Sepulveda sera

quem tenta erguer esse artefato tedrico, como se tentara expor.

59



Resta escrever o posfacio da corte erasmista de Carlos V, que fenece na
Italia, precisamente onde nasce a nova fase da corte imperial. Em 1528, Carlos
resolve se trasladar para Italia para fazer a guerra aos franceses, e impor a paz
imperial. Para tal, era necesséaria uma sensacional reconciliacdo com o papa e
a convocacao com ele do Concilio que acabasse com o cisma (BATAILLON,
1949: 404).

Clemente VIl e Carlos V precisam um do outro. Em 1529, firma-se a paz
de Cambrai com a Franca. Carlos desembarca em Genova, a verdadeira
capital econdmica do Império, como se vera no préximo capitulo, para ser
coroado imperador em Bolonha. Gattinara € nomeado, ao dia seguinte, cardeal;
apenas um ano depois do sacco di Roma. Irbnica recompensa para este
gibelino incansavel, e claro sinal do declinio do partido de Erasmo, que sempre
rejeitara o capelo de cardeal. Inicia-se, assim, o periodo italo-germanico da
corte de Carlos (BATAILLON, 1949: 404-8). O Grande Chanceler se retira
(DANVILA, 1899: 493):

Lo que méas naturalmente se deduce es que el cansancio de los negocios, las
enemistades que de continuo rodean & los hombres publicos, y la actitud poco
lisonjera del Consejo y de Juan Manuel, que ya comenzaba a contrabalancear
la influencia extranjera en el animo del. Emperador, segun se desprende de la
correspondencia de los Embajadores venecianos, y de lo que Soardino escribia

en 1527, iban labrando en Gattinara el desencanto de los grandes desenganos,
y el convencimiento de que su misién en Espafa habia terminado.

Seguindo o melancélico relato de Bataillon (1949), o tempo comecara
uma obra que a Inquisicdo aperfeicoa fatalmente, a extincdo da influéncia
erasmista — e mesmo de alguns erasmistas — no mundo de Carlos. Gattinara
morre de disenteria em 1529. Valdés serd beneficiario e testamenteiro de

Gattinara.

Alfonso de Valdés tenta sua derradeira aproximacao com os luteranos
na Dieta de Augsburgo, em 1530. A intencdo do Imperador era conseguir uma
unidade pelo menos temporaria na defesa de Viena contra o Turco. Valdés
conversa com o representante dos luteranos, Melanchthon, entendendo que as
divergéncias sdo mais rituais que nos artigos de fé. H4 um bom clima privado
que ndo se confirma em publico: Melanchthon apresenta a Confissdo de
Augsburgo com os postulados da Reforma, inaceitavel para os imperiais

(BATAILLON, 1949: 412-4),
60



Alfonso falece na Viena cercada pelos turcos e imperiais, em 1532. O
seu irmao Juan de Valdés, processado pelo Santo Oficio na Espanha, nao
voltara mais. E definitivamente o fim de uma época (BATAILLON, 1949: 429-
30).

Indagar, nas raizes italianas, sobre o pensamento de Sepulveda
explicara em grande parte o particularismo deste em relacdo aos outros
humanistas espanhdis ja esbocados. Pensamento filoséfico/teoldgico e
experiéncia cortesa italiana que conformam e explicam o ideério do

pocoalbense, como se vera no seguinte capitulo.

2.2. BASES DO PENSAMENTO DE SEPULVEDA

O Império de Carlos V na ltalia de Sepulveda

Madre, yo al oro me humillo,
él es mi amante y mi amado,
pues de puro enamorado
anda continuo amarillo.

que pues dobldn o sencillo
hace todo cuanto quiero,
Poderoso caballero

es don Dinero.

Nace en las Indias honrado,
donde el mundo le acompana;
viene a morir en Espana,

y es en Génova enterrado.

Y pues quien le trae al lado
es hermoso, aunque sea fiero,
Poderoso caballero

es don Dinero.

Francisco de Quevedo.

Quando Carlos V desembarca em Genova para ser coroado Imperador
em Bolonha, Sepulveda e Zuiniga sdo os nuncios de Clemente VIl que recebem

e introduzem ao séquito imperial na corte papal, para eles desconhecida. Ginés
61



profere o discurso Coortatio ad Carolum V, sobre a conveniéncia da guerra
contra o Turco, antes mesmo de publicado a Consultatio de Bello Turcico de
Erasmo, enfatizando a compatibilidade de ser bom cristdo e tomar as armas
contra os infiéis. A corte se depara um ambiente intelectual sob influéncia do
aristotelismo paduano mais préximo da escolastica que da philosofia Christi de
Erasmo, considerado apenas um humanista mais na Italia (BATAILLON, 1949:
405-8).

Erasmo cita a Sepulveda no Ciceronianus dentre os poucos filésofos
ibéricos, confundido ele com um jovem portugués. Pouca importancia deu a
esse fato Ginés, que como estudante na ltalia, sofre 1& um processo de
assimilacao espiritual. Reimpresso na Espanha, antes de ser conhecido na
Itdlia, no Ciceronianus, Erasmo julga superficial o humanismo italiano
(BATAILLON, 1949: 407-8). De fato, Sepulveda Ginés, publica em Paris em
1532 a Antapologia do Principe Pio, como resposta a Apologia contra as
rapsodias caluniosas de Alberto Pio, o qual, na sua velhice, encontrando-se em
artigo de morte e sendo inepto para esta tarefa, mais de que nenhuma outra,
foi subornado por homens mal inspirados de Erasmo, ja que o Principe Pio,

falecido, n&o podia responder.

Sepulveda, além de advogar pelo bom nome do defunto, Principe de
Carpi, na Antapologia do Principe Pio, defende a superioridade dos humanistas
italianos que esta em jogo, com espirito de corpo, e particularmente mostra os
perigos que corre Erasmo, com seus escritos sarcasticos. Critica a atitude
erasmista, que abre espaco para a revolta luterana, devido as ironias sobre
frades e freiras, assim como, o questionamento a autoridade papal com as
brincadeiras sobre bulas e decretais. Prossegue assim Sepulveda, a polémica
do seu amigo Alberto Pio, que durante seis anos foi a mais desgastante para a
imagem de Erasmo (SANCHEZ apud SEPULVEDA, 2000: 23,44). Bataillon
(1949: 423), pouco suspeito de “antierasmista” da justa medida do livro de
Sepulveda:

El libro de Sepulveda es ciertamente, como pretende serlo, una defensa del
principe de Carpi, y no una diatriba en contra de Erasmo. Se trata a este con

respeto, y casi se diria que con condescendencia. El humanista andaluz
adopta, en efecto, una posicion de arbitro imparcial entre Erasmo y sus

62



denigradores italianos. Erasmo, al escoger a Alberto Pio como victima, parece
haber olvidado que ltalia no “erasmiza” con el mismo celo que los paises del
Norte o que la generalidad de Espana. Alberto Pio es un representante, entre
muchos otros, de cierto antierasmismo italiano contra el cual Sepulveda afirma
haber roto muchas lanzas. Nuestro espanol italianizado est4 habituado a oir
decir que Erasmo es ajeno a la filosofia, que no se interesa en las cuestiones
de fisica (...) En teologia se le considera poco seguro. En materia literaria se le
concede amplitud de lecturas, vivacidad, fecundidad, pero se le reprocha que
muy raras veces se levanta por encima del estilo familiar, que le faltan
elocuencia y gravedad ciceronianas (...). Sepulveda, que ha protestado
muchas veces contra este desprecio injustificado protesta ahora contra el
tratamiento injusto infligido por Erasmo al Principe de Carpi.

Epistolas se sucedem, até que Valdés, como amigo comum pede a
ambos encerrar a discérdia. O proprio Sepulveda manifesta a Valdés a
admiracao pelo saber do Batavo, e se escusa por ter que defender o bom
nome do amigo de Carpi falecido. Posteriormente se intercambiam repetidas
cartas sobre interpretacbes do grego de trechos da Biblia (LOSADA, 1949:
147). A boa relagdo a descreve Losada (1949: 74-81) ao detalhe. Por que
enfatizar nesse ponto sobre a italianidade e humanismo de Sepulveda? Porque
nem todos os autores pesquisados atribuem esta caracteristica ao
pocoalbense, pelo contrario dentre os espanhdis a maioria lhe atribui
caracteres patridticos, que deduzem de epistolas e da prépria obra
sepulvedana. Seguir-se-a o0 juizo de Bataillon (1949: 408): Sepulveda nao
renuncia a sua identidade hispanica, mas se sente romano por direito de

nascimento.

Quando as tropas imperiais invadem Roma, Sepulveda se refugia com a
corte papal no Castelo de Santo Angelo como qualquer outro italiano. A obra
da qual se sente mais orgulhoso, as traducdes diretamente do grego de
Aristételes, sdo financiadas pelos principes italianos, protetores e amigos de
Ginés. Solana Pujalte (1991 e 1999) e Coroleu (1993 e 1996) entre outros, tém
destacado o carater ciceroniano e perfeccionista do latim de Sepulveda,
caracteristica netamente italiana. O pensamento de Sepulveda é italiano.

A italianidade de Sepulveda, ser um tradutor de grego nao sé de
Aristételes, mas da Biblia e pertencer ao circulo humanista (que inclui ter
correspondéncia com Erasmo), serdo fatos a considerar a partir da morte de
Gattinara e Valdés e da estancia de Carlos V fora de Espanha. Sepulveda vira

uma rara avis, um estranho no ninho, ainda que este esteja bem situado, na
63



corte imperial da Espanha. Talvez por isso, Sepulveda pede repetidas
dispensas da corte, para se refugiar na sua quinta em Pozoblanco durante
longas épocas, como descreve exaustivamente Losada (1949), através das

epistolas e documentos da corte imperial guardados no Castelo de Simancas.

Ha um crescente poder do clero e especialmente das ordens
monasticas, destacadamente dos dominicanos, guardides da fé e gestores da
Santa Inquisicdo na Espanha a partir de 1530. Também destacados
dominicanos sé&o doutores das Universidades de Salamanca e Alcala, como
Francisco de Vitéria. Depois do sacco de Roma e da Dieta de Augsburgo, as
posicdes vao se acirrando, primeiro na perseguicao de conversos € mouriscos,
depois abertamente contra erasmistas considerados hereges luteranos, a
perseguicao termina se estendendo a humanistas tradutores de grego como o
préprio Frei Luis de Ledo, processo que se radicalizara durante e depois do
concilio de Trento (1545-1563), como resposta nao apenas a Reforma de
Lutero e Calvino, mas a qualquer abertura: proibe-se a livre interpretacdo da
Biblia e, por conseguinte as traducdes ndao sao bem quistas. Sabe-se que Paez
de Castro duvida do equilibrio de Sepulveda: en lo del doctor Sepulveda no sé
qué me diga sino que le tengo por hombre non sani capitis, que ni en sus
cartas ni en su dialogo sabe lo que dize por falta de principios (BATAILLON,
1949: 633).

Bataillon (1949: 633), afirma que nenhum erasmista espanhol atacara as
teses do Democrates Alter de Sepulveda. Tera isto que ver com uma aceitacao
tacita das teses de Sepulveda da guerra justa contra os indios ou com um
clima de crescente temor causado pela Inquisicao?

O que parece ser unanimidade é que a coroagao imperial em Bolonha e
estabelecimento da corte de Carlos em ltalia e Alemanha coincidiram com uma
crise do humanismo como corrente, tal e como descrevéramos. Burckhardt
(1991: 200) é muito ilustrativo:

Depois de que, desde o principio do s. XIV, varias e brilhantes geragbes de
poetas-fildlogos haviam impregnado a Itdlia e o mundo com seu culto a
Antiguidade, determinado em sua esséncia a cultura e a educagdo, amiude

tomado a dianteira nas questdes referentes ao Estado e reproduzindo o melhor
possivel a literatura antiga, toda a sua classe mergulhou num puro e

64



generalizado descrédito ao longo do s. XVl —a um tempo que nao se desejava
absolutamente prescindir por completo das suas ligbes e do seu saber.
Continua-se ainda a falar, escrever e compor poemas a maneira que eles o
faziam, mas, pessoalmente ninguém mais quer pertencer a sua classe. Em
meio as duas principais acusagdes de que eram alvo — a da maligna altivez e a
da vergonhosa devassiddo — ressoa ja uma terceira, na voz da nascente
Contra-Reforma: a da irreligiosidade (Grifos nossos).

Com a morte de Gattinara e Valdés, os cargos respectivos foram
eliminados, de forma sintomatica. Nem Sepulveda — sempre queixoso dos
poucos progressos do principe Filipe no latim — nem nenhum outro humanista
ocupariam esse espago que agora sera patriménio dos donos da consciéncia
imperial: os confessores reais. Il libro del Cortegiano de Castiglione junto com o
Principe de Maquiavel acompanhavam uma Biblia na mesa de cabeceira de
Carlos V (CASTIGLIONE, 1997: VII). Provavelmente, os relox principis tenham
ja sido substituidos como acompanhantes dessa Biblia, por algum breviario de
oracdes no criado-mudo de Filipe I, pelo menos para néo levantar quaisquer
rumores dentre os numerosos frades do “partido fernandino”, que cercavam a
corte de Filipe. Certamente o espelho de principes de Sepulveda, De Regno

(1571), ndo ocuparia muito espaco, a hao ser secreto, nos aposentos reais.

Enquanto Carlos mandara sua tia Margarida prover pensao para
Erasmo, Sepulveda devia rogar todo ano os provimentos (LOSADA, 1949: 496-
505). Filipe Il, graciosamente os concedia a este “servidor do meu pai”. Ginés
suplicava ao rei para aliviar a censura das suas obras, que até mesmo sendo

cronista real, ndo evitava, sem resposta ou agao possivel de Filipe.

Serdo estes argumentos suficientes para justificar o impedimento da
publicacdo na Espanha das obras primas de Sepulveda como a Tradugao da
Etica de Aristételes, o Democrates Alter, além da Apologia do Democrates,
publicada em Roma e banida na Espanha, por parte das Universidades de
Salamanca e Alcala, assim como das autoridades do Santo Oficio?

O que se adivinha ndo é uma vida facil na ltalia de Sepulveda, nem dos
outros humanistas, que o sacco de Roma, evidenciara como fim de festa, de
uma era que Burckhardt (1991, 204) ilustra como poucos na descricao do livro
de Pierio Valeriano chamado De infelicitate literatorum:

65



Pierio escreveu sob a influéncia sombria da devastagdo de Roma, a qual, com
a desgraga que langou também sobre os eruditos, deu um fecho a obra de um
destino furioso e cruel que ja havia tempos pesava sobre eles. O autor é levado
a essa afirmacao pro um sentimento simples e, em esséncia, correto; ndo
invoca com alarde um deménio particular a perseguir as pessoas de génio por
causa de sua genialidade, mas constata o que aconteceu, amiude conferindo
ao mero e desafortunado acaso um papel decisivo (...). Ficamos conhecendo
pessoas que, em tempos agitados, perdem primeiro seus rendimentos e,
depois, suas posicdes; pessoas que, entre dois empregos acabam sem
nenhum; mesquinhos misantropos que carregam seu dinheiro sempre consigo,
costurado a roupa, e que, uma vez dele roubados, morrem loucos; e pessoas
que aceitam beneficios da Igreja e definham em melancélica saudade da
liberdade perdida. Lemos ainda o lamento do autor pela morte prematura de
tantos, pela febre ou pela peste, tendo seus escritos queimados juntamente
com a cama e as roupas; outros vivem e sofrem sob as ameacas de morte da
parte dos colegas (...). (grifos nossos).

Perigos nos quais, podemos bem imaginar, ao duplamente estrangeiro
Sepulveda, diante da agressao das que Losada (1949: 59-62), chama tropas
gibelinas dos Colonna e outros, tropas imperiais. Adivinha-se o providencial de
poder partir para a seguranga da corte cesarea, embora Losada (1949:83-4),
preste vestes patridticas ao fato, que mais parece necessidade:

Su deseo de volver a la patria lo expresa repetidas veces en su Epistolario.
Roma es maravillosa por su arte, bibliotecas, y ocasién que le brinda de hacer
amistad con sabios y eruditos, pero la patria le subyuga.

Defende-se aqui outra explicacdo para a “diaspora humanista”, além do
destino furioso e cruel que ja havia tempos pesava sobre eles, do carater de
maligna altivez ou vergonhosa devassidao, ou ainda duma patria que subjuga:
a criagao do novo sistema-mundo no qual atualmente vivemos e que supera 0s
diversos subsistemas regionais que até entdo compunham o orbe. Isto poderia
explicar a crise cultural e econémica italiana da época, ha um deslocamento:

Italia,intermediaria com o centro do sistema(oriente), fica isolada pelo Turco.

Giovanni Nesi, um humanista do circulo de Ficino, acredita que o frade
dominicano Savonarola vai conduzir a salvag¢ao da Italia, como escreve no seu
Oraculum de novo século (1496), na realidade uma obra que compendia as
profecias de Frei Savonarola:

ltalia serd devastada por los barbaros; el imperio florentino sera puesto a
prueba durante un tiempo por la ambicion, perfidia e inconstancia de sus
ciudadanos, pero finalmente su nombre y sus fuerzas se propagaran con el
incremento de su riqueza, poder y gloria; Roma serd llevada a la destruccion

invadida por extranjeros; la Iglesia sera salvada de la destruccion por la accion
divina y completamente restaurada; los mahometanos seran atraidos a la fe

66



cristiana en el curso de vuestras propias vidas; finalmente se haré de todos un
solo rebafo y un solo pastor (NESI apud GRANADA, 1988: 21).

Contrariamente aos seguidores de Savonarola, mas também a aqueles
do circulo platénico de Ficino, para Nicolas Maquiavel (2008, 226), Italia entrara
ha bastante tempo em franca decadéncia, o que nao era por acaso, nem pelos
pecados, mas a falta de previsado dos principes:

Assim os principes que perderam seus dominios, depois de neles terem se
estabelecido por muitos anos, ndo devem culpar a Sorte, mas sim sua
incompeténcia e falta de energia, pois em tempos de paz nunca pensaram na
possibilidade de mudanga — esse é um defeito dos homens, pois quando o
tempo estd bom, nunca pensam nas tempestades. Depois, quando a
adversidade se apresentou, o primeiro impulso deles foi fugir e ndo o de se
defender (O Principe, cap. XXIV).

Sera esse o motivo das ambicdes italianas de Carlos V? Sob o ponto de
vista de Gattinara, uma projecao do Império de Carlos que lhe desse o controle
das cidades italianas, contra os velhos poderes, terminaria sendo mais
produtiva para a liberdade dessas cidades que qualquer alternativa outra
(MOREIRAS, 2009: 284).

Para Miguel A. Granada (1988: 47), os motivos da crise italiana sao a
hegemonia da Franca e da Espanha:

Tras la muerte de Lorenzo el Magnifico se patentiza la disolucién del equilibrio
politico italiano que habia mantenido la situaciéon politica en la peninsula
relativamente estabilizada durante la segunda mitad de siglo, justificando las
expectativas del advenimiento pacifico de la Edad de Oro por parte del circulo
platénico ficiniano centrado en torno a Lorenzo. Pero ademés de por los
factores inherentes a la propia situacién italiana, la crisis que se abre en la
ultima década del siglo XV cuenta entre sus elementos determinantes a
aquellas nuevas formaciones estatales, como Francia y Espana.

Antes de entrar numa explicacao contemporanea, vejamos como Pietro
Pomponazzi, (magister mihi de Sepulveda) fundamenta a mudanca dos tempos

e a crise no seu De naturalium effectuum causis sive de Incantationibus (1520):

Todo lo que tiene un comienzo — sea animado, sea una substancia o un
accidente, sea uno por si mismo o uno por congregacion, sea por naturaleza o
pro convencion — tiene también aquellos otros tiempos que hemos mencionado
anteriormente: aumento, auge y declinacién, aunque en muchos casos no
resulte claramente perceptible, como ocurre con aquellas cosas que duran
mucho tiempo, por ejemplo cosas inanimadas como rios, mares, ciudades,
leyes y otras similares (GRANADA, 1988: 214).

O filésofo Enrique Dussel (2006: 50-86), traz uma perspectiva diferente,

porque até agora as categorias histéricas da ldade Antiga, Idade Média e Idade
67



Moderna (Europa), seriam uma categoria deformante e ideoldgica, porque
confundem a histéria européia (local) com a histéria mundial. A subjetividade
moderna se desenvolveria primeiro no Renascimento Italiano, depois na
Alemanha da Reforma e o lluminismo em direcao a Revolucao Francesa. Sob
este ponto de vista, a invasdo da peninsula européia pelos turcos naquele
momento significaria o apocalipse, o fim do mundo, ou como falaria Fukuyama,

o fim (daquela) histéria, no que coincidiria com a profecia de Savonarola.

O paradigma alternativo, que Dussel (2006: 51) propde, é aquele que
propde a primeira modernidade como a cultura do centro do primeiro sistema-
mundo, como resultado da incorporacao de Amerindia e como resultado da
gestao de dita centralidade. Espanha seria esse primeiro centro, que passaria

sucessivamente a outros paises da Europa.

Para os fins dessa tese, podem se derivar duas consequencias paralelas
que justificam suficientemente este capitulo: a centralidade do sistema sub-
regional europeu que estava na ltalia se desloca para Espanha, como centro
do novo sistema-mundo que coincide com a mudanca de Sepulveda para a
corte da Espanha, levando consigo uma ideologia hegeménica italiana.

Por que a Itdlia era o centro do sistema regional? Porque eram as
cidades italianas, notadamente Veneza e Florenca, as que serviam de enlace
com os sistemas sub-regionais mais prosperos: a india e o Oriente. Por
intermédio dos muculmanos, os italianos forneciam a Europa especiarias e
sedas, mas também tomavam contacto com avancgos tecnoldgico-cientificos,
como a bussola, pélvora, papel, imprensa, contabilidade, letras de cambio,
matematica, medicina, etc. A crise se inicia, quando os “pérfidos turcos” tiram
os italianos “da jogada”, ocupando Bizancio e fechando o monopélio comercial
italiano da pequena peninsula asiatica, chamada Europa, em 1453.

Os genoveses foram os primeiros que perceberam o fechamento do
sistema Asiatico-afro-mediterraneo, pelo sul pelos piratas berberiscos e pelo
oeste pelo Turco. Esse sistema, desde o século IV, tinha como centro de
conexdes comerciais a regido persa e depois 0 mundo mugulmano, sendo o

centro produtivo a india, e o extremo oriental, a China o sul ocidental a Africa

68



Bantu e o Ocidental o mundo bizantino-russo. Europa era o extremo oeste, com
um papel marginal durante toda a idade média européia (DUSSEL, 2006: 21).

Os genoveses decidiram procurar o centro das riquezas e intercambios
comerciais e cientificos pela Unica via que tinha quedado livre: o Atlantico.
Primeiro financiando a empresa navegadora dos portugueses, a colonizagao de
Ceuta, Canarias, Madeira e Acores, as viagens para contornar Africa, los
genoveses pusieron toda su experiencia en la navegacion y el poder
economico de su riqueza para abrirse ese camino (DUSSEL, 2006: 54).

Vespucci, patricio florentino, cujo nome se da ao continente, o genovés
Colombo que pensa ter chegado a Asia, e tantos outros italianos participaram
na empreitada. Espanha sera o primeiro estado moderno por ter uma periferia:
Amerindia. Comega assim o deslizamento do centro do sistema inter-regional
[Il (Bagdd), que estava conectado com Genova e que se liga a Sevilha, como o
novo centro, e onde se centram os genoveses (DUSSEL, 2006: 56).

Un significativo grupo de comerciantes y banqueros genoveses se establecid
en Sevilla, donde la apertura de relaciones con el Nuevo Mundo los encontro
bien situados para aprovechar la oportunidad. En los primeros afios, los
genoveses fueron, con mucho, el grupo de inversores mas importante en el
comercio con América. Con Carlos V se convirtieron en los principales
banqueros y capitalistas de la monarquia. (...) Su papel en la conversion del
imperio en un gran negocio fue crucial. Adelantaron dinero para financiar la
emigracién, el comercio de bienes, el envio de esclavos y el progreso de la
produccion de azucar en el Nuevo Mundo. “Aqui todo discurre como desean los
genoveses”, escribid un gestor en Sevilla en 1563, dirigiéndose a uno de los
principales banqueros castellanos de la época. (...) Siempre que eras posible,
los genoveses preferian cobrar los préstamos con los metales preciosos que
las flotas que atracaban en Sevilla traian de América (KAMEN, 2003: 91-92).

Todavia, para Carlos V e o defunto Gattinara, na sua visao provincial
européia, o centro do mundo continuava sendo o Sacro Império Romano
Germanico, cujo centro seria Mildo, e onde concentrara permanentemente o
maior numero de tropas imperiais. Nesse sentido, Jean Dumont no seu
Amanecer de los derechos del hombre (1997) defende a escassa importancia

que para a Coroa Espanhola tinha Amerindia.

69



A conquista (nome que teve que se trocar para descoberta ja naquela
época por mandado real) era realizada por particulares, que nao se confundiam
com o Estado. Cortés financia arma, e conduze por si, sua for¢a particular de
conquista de 119 marinheiros e 400 soldados. Enquanto isso, Carlos V
concentra mais de 100.000 soldados em Viena a cargo da Coroa (DUMONT,
1997: 24).

N&ao apenas para a Coroa. A sociedade dos reinos hispanicos nao dera
muita atencdo a América, havia maior atracao por Italia, Flandes ou Alemanha.
Assim, Dumont (1997: 25) toma de Carande como exemplo o registro total
anual de 21 imigrantes espanhdis para América em 1548, 43 em 1549, 59 em
1550 e 38 em 1551 Mesmo supondo que houvesse ilegais parece doutrina
pacifica destacar o numero escasso de colonos e quase nulo papel da Coroa

na conquista, como ilustra Kamen (2003: 119-120):

Ni un solo ejército espafol fue empleado en la “conquista”. Cuando los
espafoles consolidaron su dominio lo hicieron mediante esfuerzos esporadicos
de pequefios grupos de aventureros que mas tarde la corona traté de someter
a su control. Por lo general estos hombres, que asumieron con orgullo el titulo
de “conquistadores”, ni siquiera eran soldados (...) La mayoria de ellos y
especialmente los cabecillas, eran “encomenderos” (lo eran en efecto, 132 de
los 150 aventureros que acompanaron a Valdivia en Chile).

Pequena importancia desde o ponto de vista “ideolégico”, porque houve
um poderoso aparelho estatal: burocratico, o Conselho de indias (1524), a
Casa de Contratacién de Sevilha (1503) e Consulado de Mercaderes (1543);
legislativo, leis de Burgos (1512) e leis Novas de indias (1542); e, sobretudo,
fiscal e financeiro, com o “quinto real” sobre todos os metais provenientes do
Novo Mundo, todo perfeitamente registrado e documentado. Esse escasso
interesse poderia ilustrar o pensamento “provincial europeu”, e ao mesmo
tempo, o pouco sucesso editorial de Sepulveda, ou até seu esquecimento fora
de restritos circulos intelectuais do momento, embora Zavala (1949: 58),
registre o envio a Sepulveda, pela Prefeitura de México, de algunas cosas
desta tierra de joyas y aforros hasta el valor de doscientos pesos de oro de

minas.

70



O que se pode imaginar é a chegada de Sepulveda aos Reinos
hispanicos em 1536, levando consigo seus livros gregos e latinos, e
carregando junto a eles o convencimento da superioridade cultural que lhe
conferia ser discipulo e companheiro dos mais prestigiosos humanistas
italianos da época, e frequentador das luxuosas cortes salomdnicas do L&cio.

Quais seriam os principios éticos que Sepulveda traz junto com os
pesados fardos de livros que traz da ltalia? Alguns podem se deduzir do l6cus
enunciativo de Ginés, ja descrito em parte, mas que agora € conveniente
aprofundar, especialmente no ambiente intelectual. Outros, provenientes dos
mestres e formacao do cordobés. O mais influente que dentre todos pode ter
sido Pietro Pomponazzi, como se tentara demonstrar. Pese a que € um fato
pacifico, porque ndo ha autores que discordem e todos o afirmam, pensamos
que € um fator insuficientemente explorado, que poderia revelar bastante sobre
Ginés.

A maior parte dos principios recolhidos na obra italiana de Ginés, influira
sobre a particular visdo deste sobre os barbaros dos reinos de indias,
determinada também, sem duvida, pelo convencimento que o cordobés tinha
de provir do centro (para os europeus da época) econémico e cultural do

mundo (sub-regional): a Italia.
Sepulveda, discipulo de Pietro Pomponazzi.

Sera necessario examinar se esses inovadores dependem de si proprios ou se
contam com outros. Isto é, se com o objetivo de levar adiante seus planos eles
tém que langcar mao de persuasdo, ou se podem conseguir isso através da
forca. No primeiro caso, eles sempre sdo mal-sucedidos e fracassam, sem
conseguir nada. Entretanto quando dependem de sua prépria forga para levar
adiante suas inovagdes, raramente correm qualquer perigo. Entdo foi assim
que todos os profetas que vieram com armas na mao foram bem-sucedidos
enquanto os que n&o vieram armados fracassaram. Pois, além das razbes
acima expostas, a disposi¢cdo das pessoas € variavel. E facil persuadi-los de
qualquer coisa, mas é dificil firméa-los nessa convicgdo. Assim, um profeta deve
estar preparado para, no caso de o povo ndo confiar mais nele, ser capaz de
pela forga, compeli-los a acreditar. Nem Moisés, Ciro, Teseu e Rdmulo teriam
sido capazes de fazer suas préprias leis e instituicbes serem cumpridas ao
longo de qualquer periodo de tempo se nao estivessem preparados para forgar
através das armas. (Maquiavel, O Principe. Cap. VI, “Os novos principados”).

Sepulveda, comeca a atingir a maturidade na época em que estuda no
Colégio de Sao Clemente de Bolonha, de 1515 a 1523, como vimos. Além de

71



direito, avanca no estudo de filosofia e teologia, da mao de Pietro Pomponazzi
(1462-1525), praeceptur meus, como o chama Ginés na dedicatéria a Alberto
Pio da traducdo de Parvi Naturales (1522) de Aristoteles. Pio havia |he
encomendado a traducdo e comentario da Meteorologia de Aristételes
(LOSADA, 1949: 47).

Em 1522, o pocoalbense vai para o Castelo da familia Carpi em
Médena, e em 1523, fica de vez, abandonando o Colégio de Sdo Clemente de
Bolonha. Nessa corte frequenta Aldo Manucio, preceptor de Alberto Pio, Juan
Montes de Oca, Julio de Médici, e sobre tudo, Pietro Pomponazzi (BENEYTO,
1944: 46-48). Também Ginés, fala sobre o circulo que se retune na casa do
Principe de Carpi, no inicio da sua Antapologia pro Principe Pio (1997: 93-95),
acrescentando aos aludidos, Trifon de Bizancio, Marco Musuro e outros, alem
de falar de novo de Pomponazzi. Outro membro importante do circulo era
Hércules Gonzaga, futuro cardeal e mantuano como Pomponazzi, mecenas de

Ginés e amigo de juventude dele no Colégio de Sdo Clemente.

Numa epistola que Sepulveda dirige a Gonzaga, comenta o projeto de
traduzir a obra de Aristoteles diretamente do grego e como poderia ser Gtil a
Hércules que estuda o estagirita sob direcdo de Pomponazzi. Em 1526,
Hércules encomenda ao cordobés a traducado de De Mundo de Aristételes, que
lhe servira para os estudos de Meteorologia, do mesmo Filésofo.

Enquanto isso, Ginés continuava traduzindo os Comentarios de
Alexandre de Afrodisias a Metafisica de Aristoteles. (LOSADA, 1949: 51, 272,
393).

Ha muitas epistolas de Sepulveda, e nas vérias disputas nas quais
participara, sempre fala do seu preceptor com respeito e sem discrepancias. Se
Pomponazzi escreve De fato e libero arbitrio (BASILEIA, 1567). Sepulveda
escreve outro com o mesmo titulo e base filoséfica similar, embora com

conclusdes teoldgicas e finalidades diferentes (aqui combate o luteranismo).

Por que a énfase em rastrear a pista Pomponazzi-Sepulveda? Porque
nao tem sido seguida, apesar de ser citada por quase todos. Alguns nem

nomeiam o “praeceptur’ Pomponazzi, como Jorge Luis Gutiérrez na sua
72



reveladora dissertacao “Aristoteles em Valladolid” (2007). Apesar disso, o
trabalho de Gutiérrez € muito interessante na pesquisa das fontes aristotélicas
e tomistas de Sepulveda, especialmente da Escola de Paris, ao qual o presente

trabalho se remite em tudo o referente a fontes medievais de Sepulveda.

Angel Losada aponta uma linha de pensamento esclarecedora para
indagar no pensamento de Sepulveda, como ja foi antecipado: o projeto de vida
de Ginés seria efetivar o sonho que Cisneros tivera para a Universidade de
Alcald de traduzir Aristdteles de forma direta e nova em todos os conceitos,
purgando-lo das interpolacbes medievais, cumpliendo asi en lItalia la mision
que Cisneros tenia reservada a los sabios de Alcala, para cuando se ultimasen
los trabajos de la Poliglota (LOSADA, 1949: 47).

O projeto de Alcala, nao vingou, enquanto, Sepulveda chegou
efetivamente a conseguir a depuracao e estilo definitivo em grande parte das
obras de Aristételes e Alexandre de Afrodisias. Menéndez y Pelayo (1941: VIII)
qualifica Sepulveda como peripatético clasico, de los llamados en Italia
helenistas o alejandristas. A chave da ética da guerra justa contra os indios de
Sepulveda, esta latente nesse espirito peripatético alexandrista, que conforma
a estrutura ideolégica profunda de Ginés, como Losada (1949: 267), sugere na
trajetoria biobibliografica, que deduze e comprova no seu Epistolario:

Vimos como los altos intereses patrios influyeron para que se torciese el rumbo
de la vocacién del filésofo par la del historiador. Pero esto solo fue en
apariencia; Sepulveda siguié siempre fiel a su estrella. La Historia le
desagrada; sus enojosas polémicas con Las Casas en defensa del Imperio
espafiol las considera el cronista y capellan del César como anejas a su cargo;
sus producciones literarias de otro tipo, no merecen a su juicio otro apelativo
que el de “opusculos”, “obrillas”, “pasatiempos”; él se preciara siempre y
Unicamente de ser el traductor y comentarista del Estagirita.

Concorda-se com Losada em afirmar que o foco e vocacao principal de
Sepulveda sao as traducbes de Aristételes e Alexandre de Afrodisias. No
entanto, pelas epistolas de Sepulveda, que Losada transcreve, percebe-se
uma angustia no pogoalbense diante da censura do seu Democrates Alter, dor
que lhe acompanhara por anos pela nao publicagdo desses “passatempos”.
A.C. Bell (1925, 4) da algumas chaves sobre Pomponazzi (1462-1524),

73



destacadamente o fato do mantuano nao poder ler Aristételes no grego original.
Serd um motivo de proximidade intelectual com seu pupilo Sepulveda?
Pomponazzi, a stimulating professor, from whom Sepulveda imbibed his love of

Aristotle, while his knowledge of Greek and native good sense enabled him to
be sanely critical and not to accept without thinking the dangerously agnostic

tendencies of his teacher, who himself could not read Aristotle in the original.

Pomponazzi foi professor da Universidade de Padua (1488-1496 e 1499-
1509), Ferrara (1496-1499 e 1509-1510) e Bolonha (1511-1524). Em disputa
com o0s averroistas e tomistas da Escola de Padua, este médico filésofo
defendera a interpretacdo de Alexandre de Afrodisias para compreender a
doutrina aristotélica (FERRATER, 1979: 2624), particularmente em aspectos
pouco pacificos, como a imortalidade da alma. Representa a cabeca da Escola
de Padua durante a primeira metade do século XV (MARAVALL, 1999: 195).

A Universidade de Padua desfrutava de uma ampla independéncia,
decorrente da sua pertenca a Republica de Veneza, a mais oriental de ltalia,
em constante contacto com os centros de riqueza e cultura do sistema sub-
regional. Intermediaria da periférica Europa, com as riquezas do oriente,
através dos muculmanos, ndo apenas no comercio, mas na medicina e
filosofia, Veneza podia se permitir contar com numerosos fildsofos e tradutores
gregos provenientes da ocupada Bizancio e usufruir dessa influéncia oriental
que tao claramente se percebe na arquitetura e pintura venezianas. O filésofo
Dussel (2006: 41), lembra a extraordinaria evolugdo da “falasifa’ éarabe

(filosofia).

Inicia-se com Al-Kindi em 873 dC que influencia em lbn-Rusd (Averroes),
que culmina a secularizacdo com muitos séculos de antecipacao, respeito a
periférica Europa: todos defendem os direitos da razdo diante da fé,
configurando um “iluminismo arabe”, medieval porque com eles nasce uma
filoséfica secularizada, diferente da sabedoria racional com intencao teolégica

que a precedera.

Em 1509, com a Paz de Cambrai, a Universidade de Padua é fechada.
Nela, tinha havido um ambiente de coexisténcia cordial entre tomistas e
averroistas. Especialmente estes, defendiam a teoria da dupla verdade: a fé se

74



ocupava do sobrenatural e a razao da filosofia natural, da fisica, 0 ambito de
Pomponazzi. Pietro era um protegido da familia Gonzaga, condotieri que
exerciam papel de mecenas. Naguele momento Padua era ainda escoléstica.
Em 1515 Pietro publica De actione e reactione, um opusculo onde afirma a
impossibilidade de que o “Ato puro” tem de atuar sobre o mundo sublunar sem
o concurso/mediacdo de motores astrais. Pomponazzi procura nao deixar
espaco para as acdes miraculosas, divinas ou demoniacas, perturbadoras da
ordem natural, principio da Fisica de Aristételes (BELAVAL, 1974: 100-103).

Em 1520 Pomponazzi termina de redigir uma obra que apenas se
publicaria postumamente, De naturalium effectum causis sive de
Incantationibus. Nesta obra pretende dar resposta a questao das profecias e
milagres. O ponto de partida é o kosmos aristotélico, finito e geocéntrico,
dividido em duas regides: o mundo etéreo supralunar e o0 mundo sublunar dos
quatro elementos. Para Pomponazzi, esses ambitos sdo independentes, as
Inteligéncias separadas (o sobrenatural) ndo podem ser agente causal direto
interventor no ambito sublunar (POMPONAZZI apud GRANADA, 1988: 121-
125):

De un agente completamente inmaterial no puede porvenir ningin efecto sobre
las cosas inferiores, a no ser a través de un cuerpo intermedio entre las cosas

eternas y aquellas generables y corruptibles, tal y como resulta patente por
Phisyca VI, De Generatione, Il'y otros muchos lugares.

Segundo isto, Deus sera a causa ultima, primeiro motor, mas nao agente
direto de nenhum evento particular no mundo sublunar, portanto tampouco de
nenhum mirabilia nem profecia. Como ira explicitar Granada (1988: 125):

Puesto que podemos salvar este tipo de hechos mediante causas naturales y
ninguna razén nos obliga a concluir que son efectuadas por demonios, en
vano, pues, se afirma la existencia de los demonios ya que es ridiculo y
totalmente estupido dejar a un lado lo manifiesto y lo que puede ser probado

por razén natural y buscar lo que no es manifiesto y de ninguna manera resulta
verosimil.

Anjos e demdnios sdo necessarios para a educagdo e articulacdo
politica do vulgo, tendo também sua origem na ignorancia popular. Nao ha,
portanto milagres diretamente causados por Deus ou ministros dele (anjos ou
demdnios). Os prodigios, caso existirem devem-se a fatos naturais.

75



A explicacdo se desenvolve em quatro hipoteses, sendo a quarta é o
fundamento de todas. Segundo Granada (1988: 130):

suponemos que aunque Dios sea la causa de todas las cosas, sin embargo no

puede operar, segun Aristételes, en este mundo sublunar excepto por

mediaciéon de los cuerpos celestes como instrumentos necesariamente
requeridos para la produccién y conservacion de estas cosas sublunares.

A resposta que Pomponazzi da para a fundamentacgéo da profecia, nao é
de pouca importancia. Naquele momento histérico havia grandes movimentos
milenaristas, notadamente Savonarola na vizinha Florenga (GRANADA, 1988:
31). E importante destacar, que Savonarola no seu movimento, marcadamente
popular, também influi nas classes médias florentinas insatisfeitas e até grupos
de elite como o circulo de Ficcino, pelo menos inicialmente.

La respuesta de los cristianos es que estas cosas suceden por revelacion
inmediata de Dios o bien por medio de angeles ministros suyos, y ello cuando
se da una voluntad santa y piadosa; suceden por el contrario por causa de los
demonios cuando hay una voluntad impura tal como la idolatria. Opino sin
embargo que Aristételes no admitiria que Dios actle sobre las cosas
sublunares directamente, es decir, sin algin agente intermedio, aunque

algunos — como es el caso de la creacién del alma humana — sostengan Ilo
contrario (POMPONAZZI apud GRANADA, 1988: 131).

Complementa-se a visao cosmolégica de Pomponazzi, através da sua
controvertida obra, De inmortalitate animae (1516). Segundo Miguel A.
Granada (1988: 196), De inmortalitate tenta ser uma resposta a Theologia
platénica de inmortalitate animorum publicada por Marsilio Ficino (1433-1499),
em 1487, na qual o filésofo florentino tenta fundir filosofia e religido,
demonstrando racionalmente a existéncia da alma. Ele € tradutor de Platao,
fundador da Academia Florentina, um representante do neo-platonismo que
bebe da fonte filoséfica de Plotino. Ficino afirma a deificatio:

Dios se hizo hombre antafio para que el hombre se hiciera de alguna manera
Dios algun dia, pues puede de alguna manera ser hecho Dios quien por instinto
natural lo desea y se esfuerza por ser divino (...) Cesen pues, cesen ya los
hombres de duda de su divinidad, por cuya duda ellos mismos se sumergen en
la mortalidad. Venérense a si mismos como divinos y tengan esperanza en que

pueden ascender a Dios ya que también hasta ellos se ha dignado descender
de alguna manera la majestad divina. (apud GRANADA, 1988: 172).

No inicio De inmortalitate, Pomponazzi diz aceitar como catélico e desde
a fé a verdade revelada e dogmas da Igreja, entre eles o da imortalidade da

alma. Nao é tedlogo, apenas expde a Filosofia Natural de Aristételes segundo

76



foi encomendado pelo papa e Senado de Roma (BELAVAL, 1974: 102). Na
realidade fisica, que € o objeto de estudo do mantuano, ele parte de dois
principios. Por um lado a rigida jerarquia ontolégica que estabelece graus do
ser (Deus, as Inteligéncias motrizes das esferas celestes, o kosmos nas suas
regides supralunar e sublunar) e que situa as diferentes entidades num Unico

nivel ontolégico, aquele que precisamente corresponde a sua estrutura.

Por outro lado, a concepcdo do ser humano (da alma humana), por
Pomponazzi como mediacéo entre as Inteligéncias motrizes (que movem e dao
aos astros, mas nada recebem deles, e consequentemente sua inteleccao é
perfeita, sem suporte corpéreo) e as almas plenamente insertas na matéria e
necessitadas para suas operagdes do corpo como sujeito e como obijeto.
Assim, a alma situa-se numa posi¢ao intermediaria entre o corpo humano
mortal e as Inteligéncias separadas, mas ndo pode existir fora do corpo
(GRANADA, 1988: 201). Quais sao os modos de conhecimento?

A estos tres modos de conocimiento se refiere Aristételes en De anima, |
cuando dice “si conocer es imaginacién o no es sin imaginacién”, pues por
imaginacién entiende el sentido, que necesita del cuerpo de dos maneras,
como sujeto y como objeto; por no ser imaginacién y no ser sin ella entiende el
intelecto humano, ya que necesita del cuerpo como objeto y no como sujeto.
Aquel, sin embargo que no es imaginacion y es totalmente sin ella, es el
verdadero intelecto y es propio de las naturalezas divinas. Aristételes no habla
de otros modos de conocer en otros lugares ni es razonable que los haya, pues
decir — como hacen quienes afirman que el intelecto humano es absolutamente
inmortal — que el intelecto mismo posee dos maneras de conocer, a saber, sin
ningun recurso a la imaginacion y otra manera con recurso a la imaginacion, es
transformar la naturaleza humana en divina. (POMPONAZZI apud GRANADA,
1988: 202).

As consequencias ndo sao gratuitas, e Pomponazzi as apresenta com
toda a crueza aristotélica. Discorda das concepc¢des ficcinino-neoplatonicas,
sobre a alma e um ser humano quase divino, um auténtico dono do mundo,
quase um deus. Pomponazzi, afirma o contrario, o conceito de mortalidade do
homem e da alma (grifos nossos).

Si alguna vez llamamos al hombre inmortal, esto se ha de entender secundum
quid, pues se dice que sblo el hombre entre los mortales participa de la
divinidad superior. Y comparado al resto de los demas seres mortales se puede
decir inmortal (...). Asi pues, como el pélido comparado con el negro se le
puede llamar blanco, de la misma manera el hombre comparado con las

bestias sele puede llamar Dios e inmortal. Pero no de forma verdadera y
simpliciter. 'Y si los hombres, nuestros mayores, de cara a los dioses, lo

77



afirmaron — dice Aristdteles — lo afirmaron con engario, para persuasion y
oportunidad de muchos, y en relacion con las leyes (SANTIDRIAN, 1989: 194).

A religido como “nomos”, convencado do profeta-legislador- Moisés,
Licurgo, Rémulo...- como artificio para dominar o povo, lembra a cita de
Maquiavel que abre o capitulo. Pomponazzi denuncia o mito (SANTIDRIAN,
1989: 195).

Dizer, como alguns querem afirmar, que o entendimento humano é
absolutamente imortal e que 0 mesmo entendimento tem dois modos de
conhecer — sem imagem alguma e com imagens (fantasmas) — &€ mudar a

natureza humana em divina. E isto dista muito pouco das fabulas de Ovidio no
seu livro das Metamorfoses (POMPONAZZI, Cap. IX).

Eis a postura de Alexandre de Afrodisias, posicao que Averroes ja tinha
visto como germe do panteismo materialista, uma concepc¢ao platonizante do
inteligivel em si confundido com o Primeiro Motor, longe da exegese de
Averroes, que assimila o entendimento a ultima das Inteligéncias separadas.
Também, e isto é o mais perigoso para Pomponazzi, pois discorda com o
principio tomista (oficial, dominicano, do Santo Oficio) que pretende encontrar
em Aristoteles uma espécie substancial de alma capaz de subsistir por si, sem
o corpo (BELAVAL, 1974: 104). Precisamente o tomismo busca provar
mediante a razao alguns dogmas de fé, sendo a doutrina conciliar da Igreja

desde entao.

Tomas Vio, chamado Cardeal Caetano, teélogo de peso, havia estudado
em Padua e tinha sido colega de Pomponazzi. Sendo ainda jovem, Sepulveda
colaborara com este homem de confianga do papa em Roma depois de estar
na corte de Carpi. Depois do sacco de Roma foi acolhido por Caetano na sua
terra natal, Gaeta, para traduzir do grego algumas passagens do Novo
testamento. Sabe-se que os Comentarios de Caetano a Summa Teoldgica de
Santo Tomas figuravam entre os livros legados por Sepulveda no seu
testamento (LOSADA, 1949: 61,64, 89). Este general da ordem dominicana é
citado em repetidas ocasides no seu Democrates Alter.

78



O Cardeal Caetano escrevera em De anima (1509), defendendo que da
leitura sem preconceitos do estagirita, ndo encontrara uma verdadeira
demonstracdo da imortalidade da alma, porque Aristételes apenas vincula a
atividade da alma ao corpo sem lhe conferir imortalidade nenhuma. Com isto,
Caetano reafirma a doutrina da dupla verdade e rompe o bloco dogmatico
tomista e abre, seguramente sem intencdo, o caminho de todas as heresias
(BELAVAL, 1974: 105, 107).

Pomponazzi toca uma tradicdo mediterrdnea, que Boccaccio ja
tivera recolhido no Decamer&o (Florencga, 1353): a doutrina da tripla impostura:
Supondo que nao haja mais que trés leis, a de Cristo, a Mosaica e a de
Maomé, o bem as trés sao falsas e assim o mundo inteiro foi enganado, o bem

sdo falsas, pelo menos duas das trés e assim tem sido enganada a maioria
(BELAVAL, 1974:107).

Embora a intengdo originaria, fosse derrubar o conceito ficciniano de
alma, e sua autonomia frente ao corpo, De Inmortalitate gerou uma intensa e
acirrada polémica desde as mesmas catedras aristotélicas e pulpitos.
Pomponazzi emite seu Responsorium (BOLONHA, 1519), acrescentando um
novo argumento: a alma-forma é, ao mesmo tempo, motriz e movida; pertence
entdo, ao ambito da fisica e segue a sorte comum dos seres sublunares

submetidos a geracao e corrupgao.

Agrega outro argumento: para Santo Tomas os acidentes eucaristicos
recebem seu “esse” de Deus, fora do seu “sujeito” normal (pdo e vinho); a
sobrevivéncia da alma sem o corpo € um milagre do mesmo género. Ainda
ironiza sobre os poetas, de Homero a Dante, que fazem conversar aos mortos
sob tragos de corpos carnais (BELAVAL, 1974: 109).

De modo, que os profetas e a religido, os mesmos impérios, sao para o
mantuano um fato natural de origem celeste, com destino gerido pelos céus e
finalidade natural humana. Para Pomponazzi a religido ndo vincula os homens
a Deus, mas ao coletivo humano entre si, sempre no seio do kosmos. Convém

gue assim seja, e que a natureza proceda ordenadamente: o superior nao se

79



une ao inferior sem intermediarios (GRANADA, 1988: 126). Tem-se seguido a

A. Granada no referente a Pomponazzi.

Vé-se que desta forma, a questdo da conciliagdo entre a onipoténcia
divina e a liberdade e responsabilidade do homem, perdeu muito da sua
importancia para Pomponazzi. O destino, em sua acepcao estbica se lhe revela
como a solucao relativamente mais satisfatéria, mais adequada a razao
humana. As dificuldades para aceitacdo desta solucdo sdo mais de natureza
ética do que logica (CASSIRER, 2001: 138).

Até agora, temos visto a origem de um pensamento “moderno” ou pré-
moderno, do ponto de vista europeu, como pensamento local auto-centrado,
nao diferente da prépria de Pomponazzi ou Sepulveda. No entanto, Sepulveda,
vai operar estes conceitos para tentar assimilar o Novo Mundo e sua diferenca,
de modo a levantar um debate filoséfico de estremada importancia. Continuar-
se-4 analisando as origens aristotélico-alexandrinas - ou naturalistas - da ética
de Sepulveda, que nao se podem desligar dessa intima relagéao biunivoca entre
Pomponazzi, maestro e amigo, e Sepulveda, discipulo e tradutor do grego de
Aristételes/Alexandre de Afrodisias que Pomponazzi estuda, relacédo intima que
se desprende do estudo de Losada (1949), Santarmaria (1988) e Maravall
(1999).

Sepulveda e a ética aristotélica naturalista

Porque si es ambicién buscar esta gloria no rechazaré yo el ser llamado y
tenido por ambicioso. Y si algun filosofo me reprende, excusaré esta culpa con
el ejemplo de los que fueron mas excelsos en la direccién delas guerras y en el

gobierno de la republica. A los cuales nunca despreciaré hasta el extremo de
anteponerles ningun filésofo, no obstante apreciar también a estos
grandemente. Pues yo tengo por cierto que es ley natural lo que placi6 a los
hombres mejores, nacidos para ayudar a la humanidad y para conservar las
ciudades, no lo que pensaron en el ocio de las escuelas, contra la opinidén
comun, algunos hombres ingeniosos pero de poco valor. jAcaso me interesan
més los dichos artificiosos y sutiles de Platén y de Sécrates que los hechos,
esforzados y prudentes, de Escipién y Marcelo?

Juan Ginés de Sepulveda. Dialogus de Appetenda Gloria, qui inscribitur Gonsalus.

80



A chegada dos europeus ao Novo Mundo, e as conseguencias
correspondentes, serdo configuradores do novo sistema mundo, um divisor de
aguas em todos os aspectos. As culturas de ambos os lados do Atlantico,
entram em contato e abre-se o debate de como enfrentar esse fato. Por parte
dos cronistas europeus, parece majoritaria a corrente evangelizadora. No
entanto, ela ndo implica uma perspectiva idéntica sobre as mesmas realidades.
Pertencer a uma escola filoséfica, ou outra, vai condicionar decisivamente o
debate. Dois grandes correntes vao se enfrentar na Controvérsia de Valladolid,
sobre este acontecimento: Sepulveda, com a bagagem aristotélica alexandrina,
gue estamos descrevendo e Bartolomé de las Casas, representando o tomismo
da Escola de Salamanca. Veja-se como inicia 0 seu relato da Historia da
Indias, comparando-lo depois com o relato de idénticos fatos de Sepulveda:

Llegado, pues, ya el tiempo de las maravillas misericordiosas de Dios, cuando
por estas partes de la tierra (sembrada de simiente o palabra dela vida) se
habia de coger el ubérrimo fruto que a este Orbe cabia de los predestinados, y
las grandezas de las divinas riquezas y bondad infinita mas copiosamente,
después de méas conocidas, mas debian ser magnificadas, escogid el divino y
sumo Maestro entre los hijos de Adan que en estos tiempos nuestros habia en
la tierra, aquel ilustre y grande Colén, conviene a saber, de nombre y de obra
poblador primero, para de su virtud, ingenio, industria, trabajos, saber y
prudencia confiar una de las egregias divinas hazafas que por el siglo presente
quiso en su mundo hacer: y porque de costumbre tiene la suma y divinal
Providencia de proveer de todas las cosas, segun la natural condicion de cada
una, y mucho mas y por modo singular las criaturas racionales, como ya se
dijo, y cando alguna elige para, mediante su ministerio, efectuar alguna heroica
y sefalada obra, la dota y adorna de todo aquello que para cumplimiento y
efecto della le es necesario, y como éste fuese tan alto y tan arduo y divino
negocio, a cuya dignidad y dificultad otro alguno igualar no se puede, por ende
a este su ministro y apdstol primero destas Indias creedera cosa es haberle
Dios esmaltado de tales calidades naturales y adquisitas, cuantas y cuales para

el discurso de los tiempos y la muchedumbre angustiosa inmensidad de
peligros y trabajos...(Las Casas, |, cap. Il, grifos nossos)

Sepulveda proporciona uma explicagcdo desprovida do elemento divino,
buscando os motivos intimos, apontando o papel do Acaso e da Fortuna.
Observem-se, as referencias a interesses e custos, objetivos e ambicdes,
constantes em toda a Histdria do Novo Mundo de Sepulveda. Nao ha rastro da
Providencia Divina. O que explica o prodigio sdo os elementos sublunares, as
Inteligéncias se subentendem. E imagem comum na época, representar a
deusa Fortuna, soprando os ventos e o her6i sustentando o timao da nave.
Ocasidao beneficia a quem dela aproveita, ela sorri aos jovens e ousados.
Fareja-se um ar aventureiro de algum barco a procura de llha Tartaruga:

81



Los espanoles iniciaron el mismo ano una larga navegacién hacia pueblos
desconocidos y tierras nunca oidas bajo el mando de Cristébal Colon, ligur,
quien fue el principal promotor del viaje siguiendo la pista segura de un experto
navegante portugués. Cuando se dirigia por el océano rumbo a Gran Bretana,
una fuerte tempestad llevo la nave en que viajaba con unos pocos a las islas de
los Lucayos, que son las primeras que aparecen cuando se navega desde las
islas Afortunadas al Nuevo Mundo y la Nueva Espafa. El portugués habia
logrado volver con unos pocos compafieros a la isla del océano Atlantico
llamada Madeira. Colén, que casualmente se encontraba alli por negocios,
dado que comerciaba con portugueses e incluso se habia casado con una
portuguesa, acogioé al citado portugués enfermo dandole un trato humanitario.
De él precisamente, que deseaba, moribundo corresponder al anfitrion con
algun favor por la ayuda prestada, se enteré Colén al detalle del viaje y de los
lugares y reinos recorridos, asi como de la forma de navegar hasta alli. Coldn,
que habia sofado con tierras y pueblos desconocidos y con la magnifica
oportunidad de poder y riqueza, en el caso de que, con el apoyo de un principe,
pudiera llegar con una flota a aquellas lejanas regiones, tanteé primero al rey
de Portugal y después al de Gran Bretafia. Tras fracasar con ambos acudi6 a
Fernando, rey de Espana (...) De modo que pese a estar envueltos en las
preocupaciones de una larga guerra y exhaustos por los gastos, con todo
creyeron que no habia que descuidar un proyecto tan importante, si, como
Colén aseguraba, se coronaba con el éxito y no iba a suponer un gran
dispendio. (Sepulveda, Historia del Nuevo Mundo, libro |, grifos nossos).

Sepulveda conhece bem o ambiente erasmista da corte do imperador e
o pietismo reinante na Espanha da época. Os dominicanos dominam postos
chave das mais importantes instituicoes (Conselho Real, Santo Oficio,
Universidades), um poder fatico apreciavel. A ordem imanente do mundo
natural descansa na criagao divina, e por isto, esta articulado com a ordem
divina das causas primeiras e dos fins ultimos. Sepulveda harmoniza razdo e
fé, mas sem dependéncias nem interconexbes entre elas, e sim com plena
separacdo e autonomia da ordem da natureza e razdo. Os problemas da vida
social haverdo de se enfrentar por meios naturais, ndo contando com milagres
(MARAVALL, 1999: 197).

Nao questiona a religido, pelo contrario, utiliza as citacdes biblicas como

apoio a filosofia natural que informa o seu pensamento.

¢Acaso también sin baculo y alforjas? Da tu a los apdstoles de nuestro tiempo
aquella perfeccion de fe, aquella virtud de milagros y don de lenguas con que
ellos sometian a los enemigos impios al yugo de la fe y los dominaban, y no
faltardn, créeme, predicadores apostolicos que recorran el mundo ensefando
el Evangelio; y tengo la seguridad de que aun estos mismos, si tales hubiesen
existido en nuestro tiempo por un don de Dios, con gusto todos se habrian
aprovechado de la ocasion y comodidad de cumplir bien su misién y habrian
dado muchas gracias a los principes cristianos porque, con la pacificaciéon de
los indios, habian asegurado el camino para la predicacién evangélica. Pero
ahora, como, por nuestro mérito o culpa o porque no hay necesidad, no
presenciamos milagro alguno o sélo en muy rara ocasion, conviene apoyarnos
en la recta razén y proceder con prudencia, no sea que, si obramos de otro

82



modo, parezca que tentamos a Dios, lo cual va contra la ley divina. Pues segun
declaran los tedlogos, tienta a Dios aquél que en los peligros no toma las
precauciones que puede, sino que todo lo confia a la ayuda divina, como si
quisiera poner a prueba su justicia y su poder (SEPULVEDA, 1997: 90, grifos
Nnossos).

Observe-se, que no texto do Democrates Alter de Sepulveda, que sdo os
principes cristdos, os encomendados a “pacificarem” para abrir 0 “campo” a
evangelizagdo. Em relacao aos milagres, note-se a resposta, talvez irbnica, de
Democrates ao jovem luterano Leopoldo, quando questiona o uso de armas
para a propagacao da fé, alegando que os primeiros apdstolos ndo as usavam.

Sepulveda devia ter vivido de perto, o debate gerado ao redor de
Pomponazzi e a Inmortalitate anima por proximidade geogréfica e por conhecer
pessoalmente a maioria dos humanistas em lida. Provavelmente, tivesse
tomado boa nota de tudo. A polémica toma aspecto tempestuoso. Spina
consegue a proibicdo da obra na Republica de Veneza; o aristotélico Contarini,
antigo aluno de Padua, apresenta duvidas no seu opusculo (que Pomponazzi
recolhne no Responsorium); o agostiniano Ambrésio de Napoles desde o
inflamado pulpito, e até mesmo o companheiro Nifo dentre outros, o acusam de
impiedoso, abrindo uma campanha perigosa para Pomponazzi, ja que pertence
a corte vaticana (BELAVAL, 1974: 107-110).

Isto deve ter influenciado para que Pietro ndo publicasse outras duas
obras, De Naturalium Effectum causis sive de Incantationibus e De fato, de
libero arbitrio et de praedestinatione, ja terminadas em 1520 (GRANADA, 1988:
122).

Sera nesta disputa dialética, primeiro com Ficino e depois com Contarini,
como se erigird a proposta ética de Pomponazzi, elevada com materiais
aristotélicos e argamassa estoica. Os profetas tém uma disposi¢do ocasional e
involuntaria: sua inspiracdo nao provém de anjos ou demoénios, tem uma

explicagao fisica, porque o mundo sublunar responde a uma ordem:

Tales hombres tienen tal disposicion por su horéscopo y la adquirieron a partir
de los principios de la generacion, pero de una manera bastante remota y casi
en potencia; por eso cuando profetizan de hecho, ademés de esa disposicién
remota tienen otra disposicién préxima (...) Que no esta enteramente en poder
del profeta vaticinar es evidente, puesto que muchas veces quieren hacerlo y
no pueden, ya sea por falta de disposicién en ellos ya sea por la diversa
colocacién de los cuerpos celestes, lo cual hace que sus oraculos no siempre
83



resulten verdaderos, pues las estrellas no estan siempre segun el mismo y
unico movimiento. El vulgo lo atribuia a la lira de los dioses en su ignorancia de
la verdadera causa, pues es costumbre del vulgo atribuir a demonios o angeles
aquellos hechos cuyas causas ignoran (POMPONAZZ| apud GRANADA, 1988:
134).

Impossivel ndo se lembrar do contemporaneo Savonarola, quando se 1é
postular ao mantuano sobre a verdadeira natureza das profecias, que nao
nega, mas situa no marco da natureza. Os astros pertencentes a natureza, sao
0s auténticos reguladores do sistema sublunar. Destaca Cassirer (2001: 137),
sobre Pomponazzi: A presciéncia divina ndo se encontra necessariamente em
oposicao a liberdade das agcbées humanas. Pois se Deus conhece as acbes
futuras, ndo as conhece por suas causas — o que de fato seria contrario a

nossa liberdade de acao — mas por sua mera “factibilidade”

Pomponazzi, na sua Inmortalitate anima, levanta algumas objecdes de
Ficino (sem nomea-lo) a sua doutrina da mortalidade da alma. O préprio
mantuano no mais puro estilo escolastico vai superando-las (GRANADA, 1988:
204-6). Ficino defende que se a alma fosse mortal o homem n&o poderia
conseguir o fim que o seu préprio apetite natural Ihe confere e, portanto, nao
podera ser feliz. Dada a distancia entre a possibilidade de conhecimento do
intelecto humano em vida e sua aspiracdo ao conhecimento perfeito,
impossivel na vida terrena, faria do homem um ser desgracado, por baixo da
condicdo das feras. A resposta do mantuano, afirma que essa concepcao da
imortalidade da alma, pretende o impossivel e a infelicidade do sujeito humano,
deviria de transpor o limite da natureza. O fim do homem é imanente ao mundo
e suficiente para atingir a felicidade.

Qualquer coisa, ao menos qualquer coisa perfeita, tem um fim. Embora o fim
tenha a natureza de bem, segundo se afirma na Metafisica, Il, ndo se deve
atribuir como fim a cada coisa o que é melhor, mas unicamente o que resulta
conveniente a sua natureza e esta proporcionado a ela. Mesmo sendo melhor
sentir que ndo sentir, ndo convém a pedra sentir nem & bom para ela, pois
nesse caso nado seria mais uma pedra Por isso, ao atribuir um fim ao homem,
se lhe atribuimos o mesmo fim que a Deus e as inteligéncias, nao efetuariamos

uma correta atribuicdo ja que entdo nao seria um homem. (POMPONAZZ| apud
GRANADA, 1988: 205).

Sepulveda vai usufruir desta tendéncia secular do mantuano. Alem
disso, se levanta uma séria dificuldade. Nao apenas alcancar a perfeicao

absoluta do intelecto é inalcancavel, mas se perderia de vista o fato de que a

84



totalidade da raca humana pode se comparar a um individuo (relacao
macrocosmos /microcosmos fundamental em Pomponazzi). Como em um
corpo, os diferentes membros e érgdos tém suas proprias fungcdes, sendo
absurdo e irracional que todos exercessem a fungdo mais nobre
(POMPONAZZI apud GRANADA, 1988: 206).
Pues todo el género humano es como un Unico cuerpo formado por diversos
miembros que tienen diversas funciones y estan ordenados a la comdn utilidad
del género humano. Cada uno da algo a otro y recibe algo de aquel a quien da;
tienen, pues, funciones reciprocas. Tampoco pueden poseer todos la misma
perfeccién, sino que unas funciones son mas perfectas y otras mas

imperfectas. Si esta desigualdad se suprimiera, o bien pereceria el género
humano, o bien tendria grandes dificultades para subsistir (grifos nossos).

Observe-se que o foco ético agora € o ser humano como espécie e sua
conservacao, formando um macrocosmo de alguma forma paralelo ao
microcosmo que constitui um corpo, imagem alegérica muito cara ao médico
Pomponazzi. Da mesma forma que a maneira de julgar sobre o valor da vida
humana n&o depende mais das ideias que temos sobre a continuidade da vida
da alma humana, o valor das nossas acées pertence ja a outra esfera,
deixando o julgamento ético-pratico livre (CASSIRER, 2001: 139).

Nem todos os individuos humanos podem ter uma vida contemplativa ou
serem fil6sofos, levando a perfeicdo do seu intelecto teorético. Observe-se o
carater politico da afirmativa:

El intelecto teorético no es propio de los hombres sino de los dioses, como
ensefa Aristoteles en Etica, X. Platon dice en el Timeo que ‘“la filosofia es el
regalo mayor de los dioses” (...) Por eso, aunque todos los hombres poseen
algo de él, son poquisimos sin embargo los que lo poseen y pueden poseerlo
de modo completo y perfecto. Por eso la parte del género humano que se
entrega enteramente a la contemplacion tiene en el género humano el mismo
lugar que el corazoén en el conjunto de los miembros (...) Al igual que no todo
miembro puede tener la perfeccion del corazén o del ojo, pues entonces el
animal moriria, de la misma manera si todos los hombres fueran
contemplativos, la comunidad humana no podria existir (POMPONAZZI apud
GRANADA, 1988: 206-7).

Estamos diante do que Giordano Bruno define como sabio
contemplativo: os individuos excepcionais dominados pelo furore eroico, (uma
paixao contranatural) perseguem a apropriagdo de Deus enquanto a maioria
segue a religido mediante sua presenga nas coisas - natura est Deus in rebus-
(GRANADA, 1988: 252). Sepulveda (1963: 156), segue também, em certo

modo, essa linha que cinde as exigéncias éticas em dois compartimentos
85



praticamente estancos, quando no Democrates primus afirma haver duas
classes de virtude: uma intelectual e outra moral, como sustentam os

peripatéticos:

Para vivir bien basta con ejercitar cualquiera de ellas. Ahora bien, a los que se
ocupan en el conocimiento de la verdad y en la contemplaciéon de las cosas
excelentes, los consideran tanto mas felices cuanto el entendimiento es mas
excelente que las otras partes del alma y las cosas divinas que las humanas.
Pero Aristételes se refiere a la felicidad que se puede hallar en el hombre
mortal y no a aquella denominada por los te6logos “eterna vida” (como lo es en
realidad), la cual consiste en la clara y manifiesta contemplacién de Dios,
segun se desprende de aquellas palabras con que Cristo se dirige al Padre:
“Esta es la vida eterna: que te conozcan a ti solo Dios verdadero”: lo cual, en
cuerpo mortal, sin duda nadie lo consiguio, excepto Cristo, ya que de Moisés y
San Pablo se duda entre los doctores (grifos nossos).

A finalidade dessa justificativa € vencer no diadlogo “ao modo platénico” a
Leopoldo, um jovem tudesco luterano que se opde a Guerra. O argumento que
segue é biblico em aparéncia — uma estratégia habitual em Sepulveda — mas
leva insito todo o peripatetismo vivo do seu mestre Pomponazzi, quando
delimita a “vita ativa’ e a “vita contemplativa’, justificando uma cisdo na conduta
ética dos cristdos, segundo eles sejam uma minoria de virtuosos que
contemplam Deus, ou a maioria dos cristaos:

Y asi como los grandes filésofos, la vida de los sabios que imitan, cuando
humanamente es posible, a la de Dios, anteponen mucho a todas las otras, asi
debemos entender que los cristianos tienen dos maneras de vivir, ambas
honestas y conformes a la religién, pero una mas excelente que la otra. (...) Y
asi en la vida de Marta que hospedaba graciosamente a Cristo y se esforzaba
con diligencia por tratar cortés y amorosamente a tal huésped, ;qué otra cosa
se entiende sino la vida de aquellos que se entregan a las virtudes morales y
se ocupan de los negocios? Y en la persona de Maria, que sentada a los pies
del Sefor estaba atenta a sus palabras, sin duda esté significada la vida de

quienes se dedican a la contemplacién y a la filosofia. (SEPULVEDA, 1963:
157).

Os cristdos que seguem a vita ativa cumprem a lei natural, que inclui o
Antigo Testamento e o Decalogo de Moisés, que constituem a lei natural, que
coincide com a Revelacdo, o que permitiria a guerra justa. Nao se exige a
perfeicdo da Lei do Evangelho, mas o minimo da Lei Natural (MARAVALL,
1999: 200). Pode-se chamar uma ética de minimos. Sepulveda, ndo nega, mas
justapbe as verdades da fé catdlica e as da filosofia natural. Sem estabelecer
nenhum lago, Sepulveda afirma um corte entre elas, dois hemisférios, ou
melhor, dois mundos que permanecem perfeitamente deslindados

(MARAVALL, 1999: 199).
86



Sera Enrique Dussel (2006: 60), quem se refira a modernidade
(concebida como gestora do centro dominador do novo sistema mundo) como
efeito (e ndo causa) dessa simplificacdo moderna, embora atribuida ao
Descartes da segunda modernidade, sera ja no século XVI, quando surja a

necessidade de articular a razdo pratica instrumental.

A principal objecdo ao preceptor de Sepulveda, a formula Contarini,
(BELAVAL, 1974: 108), alegando sérios problemas no sistema ético decorrente
da concepcao de alma mortal de Pomponazzi, porque ao sustentar o mantuano
que o homem pode satisfazer aqui em baixo todas as exigéncias de sua
natureza, ndo tenha necessidade nem da fé nem da graca (BELEVAL, 1974:
108).

Pomponazzi, ha entdo de construir (ou reconstruir), um sistema ético
alternativo, autbnomo e terreno para dar uma resposta aos que questionam,
com fundamento na ética cristd, o vacuo ético que se produz na sociedade
quando ndo mais se esperam recompensas no paraiso ou castigos eternos. O
mantuano ha de romper de um so golpe, certeiro e enérgico, o lago que até
entdo unira a metafisica e a ética (CASSIRER, 2001: 138).

Talvez por isso, afirme Cassirer (2001: 136): Pomponazzi foi chamado
de “o dltimo escolastico”, mas também é possivel chama-lo de o primeiro
iluminista. De fato, o que a totalidade de sua obra nos oferece € um iluminismo

que se nos revela em roupagem escolastica.

Logicamente, o lo6cus enunciativo e temporal de Pomponazzi e
Sepulveda, é diferente aos da segunda modernidade/iluminismo na qual o
sistema mercantilista esta ja consolidado, e talvez por isso, muitas perguntas
nao sejam entdo formuladas e sim neste momento prévio. A resposta ética
imanente de Pomponazzi e que Sepulveda subscreve literalmente em algumas
obras e de forma velada noutras, coincidente com Maquiavel, serad uma ética
civil e secular, mas que nao nega a sobrenatural, como se sugerira na citacao
de Machuca em Milicia india ou na crénica de indias De Orbe Novo de

Sepulveda.

87



Ningun mal permanece sin castigo esencial, al igual que ningun bien
permanece sin su recompensa esencial. Es necesario, por eso, saber que
premio y castigo tienen dos significados: uno es esencial e inseparable, el otro
accidental y separable (POMPONAZZI apud GRANADA, 1988: 209).

A virtu havera de se perseguir por si mesma e nao atras de

recompensas “acidentais” como bens terrenos ou sobrenaturais. Veja-se a
formulacéo de Pomponazzi (apud GRANADA, 1988: 209):

El premio esencial de la virtud es la virtud misma que hace al hombre feliz (...)
Lo contrario ocurre con el vicio, pues el castigo del vicioso es el vicio mismo,
mas miserable y mas desgraciado que el cual nada puede haber (...). De esta
manera todo hombre virtuoso es premiado con su virtud y felicidad (...) y lo
contrario pasa con el vicio pues ningiin hombre vicioso queda sin castigo, ya
que el vicio mismo es el castigo del vicioso. Es accidental aquel premio o
castigo que puede separarse, como por ejemplo el oro o cualquier clase de
multas. No todo bien es premiado asi ni todo mal castigado de esta manera,
pero eso no representa ningun inconveniente ya que se trata de
remuneraciones accidentales.

De forma que Pomponazzi (apud GRANADA, 1988: 209), estabelecera

uma escala de recompensas éticas que coincide com 0s niveis dentro da

hierarquia sécio-organica do mantuano, nas quais o predominio dos melhores e

virtuosos sobre os mais imperfeitos é total.

En efecto, conviene saber en primer lugar que el premio accidental es mucho
mas imperfecto que el premio esencial, puesto que el oro es mas imperfecto
que la virtud. El castigo accidental es mucho menor que el castigo esencial (...)
por eso carece de importancia si a veces falta lo accidental, dado que siempre
esta presente lo esencial. En segundo lugar conviene saber que cuando se
recompensa accidentalmente un bien, el bien esencial parece quedar
disminuido y perder en perfeccion.

A superioridade da minoria estoica sobre os “pietistas” de Savonarola ou

Ficcino, 1é-se nas entrelinhas. Afirma-se uma piramide de méritos éticos que

Sepulveda utilizara sempre na sua obra, como se vera. Pomponazzi conclui:

88

Asi, si un hombre actla virtuosamente sin esperar una recompensa y otro
esperandola, la accion del segundo no es considerada tan virtuosa como la del
primero. Por eso quien no es recompensado accidentalmente es
recompensado mas esencialmente que quien es recompensado
accidentalmente (...) Por tanto, quienes afirman que el alma es mortal parecen
salvar mejor la causa de la virtud que quienes afirman que es inmortal, pues la
esperanza de un premio y el temor de un castigo parecen comportar una cierta
servidumbre contraria a la virtud (...). Por tanto, aunque el alma sea mortal, no
por eso se ha de despreciar las virtudes y buscar los placeres, a menso que
prefiramos ser una bestia a ser un hombre y un insensato a una persona
sensata y sabia. (POMPONAZZI apud GRANADA, 1988: 210).



O vulgo, a maioria da humanidade, vive ao nivel da sensacao e age por
incentivos, esperancas e, sobretudo, temores materiais, e dificilmente seguira a
ética estoica de procurar a virtt per se. Como argumentaria Maquiavel € melhor
ser temido do que amado. Ha uma escala de valores similar no sistema do
mantuano, no que diz respeito aos prémios e punigcoes:

En efecto, la mayor parte de los hombres, si hacen el bien, o hacen méas por
miedo del castigo eterno que por la esperanza de un bien eterno, pues los
castigos nos resultan mas conocidos que esos bienes eternos. Y como este
ultimo recurso puede beneficiar a todos, con independencia de su grado y
condicion, el legislador — teniendo en cuenta la inclinacién de los hombres al
mal y atendiendo al bien comun — estableci6 que el alma es inmortal, no
preocupandose por la verdad, sino tan sdlo de la probidad, con el fin de inducir
a los hombres a la virtud. No por eso hay que censurar al politico, puesto que
de la misma manera que el médico finge muchas cosas para restablecer la
salud del enfermo, también el politico forja fabulas para corregir a los
ciudadanos. Ahora bien, en estas fabulas, como dice Averroes en el prélogo a

Fisica, lll, no hay propiamente verdad o falsedad (PIETRO POMPONAZZI, De
Incantationibus, cap. X1V, apud GRANADA, 1988: 212, grifos nossos).

Conclui-se, portanto, num esquema conceitual de Pomponazzi com
incentivos e castigos axiologicamente ordenados, que vao sustentar uma
organizacao socio-ética, mediante uma proto-razao de Estado que Maquiavel
(ANO), detalhard na sua obra, utilizando de forma plenamente justificativa da
religido como instrumentum regni (organograma seguindo a GRANADA, 1988:
212): Nos ampliaremos tal esquema de quatro niveis com uma quinta classe: a
dos barbaros/ excluidos, ou melhor, ndo inclusos. Seguindo o espirito de
Pomponazzi, Sepulveda precisa desse nivel E para ordenar as categorias que
permitam a inclusdo de Amerindia como periferia do novo sistema mundo

moderno que é essencial como Outro constituinte da identidade propria:

Classe (p méritos éticos) Castigo Prémio
A Poucos sabios/optimates O mal é penoso em si A virtd em si.
B Segundos Vitupério, infamia, desonra Loas/ honores.
C Plebe, terceiro estado Temor castigo corporal Ouro/ dignidades
D Maioria de perversos, | Temor castigo eterno que Bem eterno

89




potencialmente TODOS produza terror

E Barbaros/ bestas N3o temem Deus Ouro sgmt;{alor de
cambio

Note-se o paradoxo de que apesar dos optimates e barbaros coincidirem
objetivamente em ndo valorar o ouro nem temer o castigo eterno, a posigao
social que tém é radicalmente contraria, precisamente em virtude e por
intermédio da religiao. O mesmo que faz a uns serem superiores faz aos outros

depreciaveis e bestas, homunculos, segundo Sepulveda (1997).

Outra caracteristica, que revela o esquema, é a ampliacao de numero de
classes, colocando uma classe muito numerosa por baixo se elevam todos os
niveis e, por conseguinte enriquece-se a sociedade metropolitana como um
todo e de uma vez s6: todos sobem um nivel, mesmo comparativamente

falando.

Embora seja um esquema ja experimentado noutros impérios, baseados
na exploracdo macica de méo de obra ndo livre, como Sepulveda cita, e
veremos em sucessivos capitulos, é a primeira vez que se formula desta forma
e para um continente inteiro, gerando um desequilibrio tal, que a Europa

marginal do sistema lll, passa a ser o centro do novo sistema mundo.

Dentro do sistema axial de prémios e castigos, observe-se a progressao,
desde a pura auséncia deles, até o maximo medo, como ja foi citado por
Pomponazzi. Maquiavel, contemporaneo deles, € suficientemente claro e

conhecido:

Os homens hesitam menos em ofender aquele que se faz amar do que aquele
que se faz temer. O amor fica preso a um elo de obrigagdo que, como a
espécie humana é ruim, se quebra todas as vezes que seja de interesse da
parte obrigada. Entretanto, o medo, mantido pelo temor de puni¢des, nunca
deixa o homem. Assim, um principe deve se fazer temer de tal forma que, se
ele nao tiver a afeicdo de seu povo, pelo menos nao atraira sobre si seu édio.
Pois ser temido e ndo odiado sdo condi¢gdes que vao bem quando estéo juntas,
se o principe se abstiver de tomar os recursos e as mulheres de seus suditos.
(Maquiavel. O Principe, XVII)

90




Sepulveda no seu Democrates Alter (1997: 94), parece conhecer bem o

principio agostiniano, que sera desenvolvido em sucessivos capitulos:

Aunque yo digo que han de ser dominados los indios no sélo para que
escuchen a los predicadores, sino también para que a la doctrina y a los
consejos se unan ademas las amenazas y se infunda el terror, lo que confirma
San Agustin en su respuesta epistolar al donatista Vincencio: “Si se les
aterrase”, dice, “y no se les instruyese, pareceria como un dominio inicuo; pero
a su vez, si se les instruyese pero no se les aterrase, se endurecerian con la
antigiedad de la costumbre y demostrarian menos interés en tomar el camino
de la salvacién”. Y la prueba es que muchos que bien conocemos, después de
llegar al convencimiento de la verdad y manifestarseles ésta con divinos
testimonios, nos respondian que ellos deseaban pasarse a la comunion de la
Iglesia Catdlica, pero que temian la violencia enemiga de hombres perversos.
Cuando se afnade, pues al terror Util la doctrina saludable, para que no sélo la
luz de la verdad ahuyente las tinieblas del error, sino también la fuerza del
temor rompa los vinculos de la mala costumbre, entonces, como dije, nos
alegramos de la salvacién de muchos.

Como fruto e semente de um sistema, o terror que encontramos

perfeitamente ordenado para um fim racional e benéfico para aqueles que o
vao sofrer, é revelador para Dussel (apud MIGNOLO, 2003: 104-5):

A modernidade inclui um conceito racional de emancipagéo que afirmamos e
presumimos. Mas, ao mesmo tempo, desenvolve um mito irracional, uma
justificativa para a violéncia genocida. Os pds-modernistas criticam a razao
moderna como uma razao do terror; nds criticamos a razao moderna por causa
do mito irracional que esconde.

Neste aspecto, deve-se delimitar o conceito de modernidade, ao qual se

refere Dussel (1998). Se estiver se referindo a uma modernidade “mundial’,

sem um l6cus de enunciacao definido, poderia ser pertinente. Se for o conceito

de modernidade, como sistema racional gerenciador do centro dominador do

novo sistema mundo, ha de se entender essa razao de terror como plenamente

racional, entendida como aparelho ideol6gico destinado a um fim, neste caso a

extensao do evangelho/ jurisdicao do imperador sobre os indigenas.

Nesse sentido, Sepulveda (1997: 89, grifos nossos), seria um escravo da

razao “moderna”, no seu contexto, no sentido exposto no Democrates Alter.

91

Con la pobreza que hay de predicadores de la fe y escasez de milagros, afirmo
que los barbaros pueden ser sometidos a nuestro dominio con el mismo
derecho con el que pueden ser obligados a oir el Evangelio. Pues el que busca
un fin en justicia, éste con el mismo derecho emplea todas las cosas que
pertenecen al fin, pues es lo que dice Santo Tomas: “toda potencia, arte o
virtud a la que pertenece un fin puede disponer de aquellas cosas que son para
el fin". Y al explicar el papa Alejandro Il este decreto natural dijo: “Aquél a
quien se le confirma una causa recibe plena potestad de todas las causas que
pertenecen a la causa”. Y Celestino lll: “es propio del derecho explorado que a



los jueces delegados, a quienes se le encarga lo principal, también se les
confie lo necesario”; pues en todo negocio ocupa el lugar principal el fin, que en
nuestra causa es la propagacion de la piedad cristiana.

Dentro deste jogo de fins e meios, a concepgcao de Pomponazzi sobre as
religides, nao necessariamente compartilhado por Sepulveda, sem duvida tem
influencia no pocgoalbense, e que encaixa de certa forma légica com o
agostinismo politico de Ginés, ja que se pode entender a Igreja como uma
instituicdo humana, e com isso com caracteristicas semelhantes a qualquer

organismo, dentre elas a mortalidade.

Postula o mantuano (apud GRANADA, 1988: 214), que todas as coisas
que tém comeco, tém também aumento, auge e declinio, ainda sendo muitas
vezes imperceptivel em coisas que duram muito tempo, por exemplo, coisas
inanimadas como rios, mares, cidades, leis e outras similares. Dessa forma,
Pomponazzi entende que as religides devem o seu hordscopo e sua vida aos
céus, que as fazem nascer, crescer e morrer. Explica-se o suceder histérico de
religides e como declinou a pagéa e surgiu o cristianismo. Escreve Pomponazzi:

En la época de los idolos nada era mas despreciado que la cruz, mientras que
en la época de la religién siguiente nada era mas honroso que la cruz. En la
época de los idolos nada méas honroso que la cruz. En la época de los idolos
nada mas honroso que el nombre de Jupiter; en la época de la nueva religion
nada era mas detestable. Por eso no es exirafio si ahora se curan
enfermedades en el nombre de JesUs y con el signo de la cruz, mientras que
entonces no ocurria asi. La causa es que todavia no habia llegado su hora.
Eso indica que en el ambito de las religiones ocurre lo que en el ambito de las
cosas sometidas a generacién y corrupcién, pues vemos que las religiones y
sus milagros son en un principio débiles, luego crecen y alcanzan después su
punto culminante para después declinar hasta que retornan a la nada. Por eso
también ahora todo se enfria en nuestra fe, los milagros cesan excepto los

fingidos y simulados, pues el fin parece estar préximo (GUERRERO, 2003:
216-7).

Pomponazzi parte de um lécus enunciativo local italiano. Cercadas pela
guerra e em plena crise econémica, num estado vitima de indefesa crénica, as
pequenas cidades estado da Padania, ameacgadas por si mesmas, pelos
franceses, espanhois, a Reforma dos alemaes, as revoltas populares, perigos
que bem descreve Maquiavel em virtude da fragilidade reinante, faz a maior
parte dos pensadores abordados acreditarem no declinio da religido-sistema
cristdo. Sepulveda pode ou ndo compartilhar a concepcao de nascimento, auge
e declinio das religibes de Pomponazzi, mas com certeza demonstra na sua

obra, ndo acreditar no declinio presente da religido crista. Pelo contrario,
92



entende ela em certa forma instrumental, tanto que fara duvidar a Maravall
sobre o agostinismo politico de Sepulveda, cuja existéncia espera-se provar

suficientemente no capitulo pertinente.

As religides em declinio para Sepulveda (1987: 151-2) sao as originarias
dos povos de Amerindia, tdo em declinio como os sistemas politicos aos que
servem como se vé no seu De Orbe novo:

Habia en el templo mayor un gran nimero de estas imagenes. Cuando Cortés
entr6 en él ordené derribar de sus pedestales y arrojar por las gradas las
imagenes de los idolos que los indios adoraban con mas devocién. Pero
Moctezuma, que se encontraba alli con muchos nobles, le pidi6 y rogd
encarecidamente que tuvieran cuidado de no ofender las creencias del pueblo
profanando a los dioses patrios; con ello se iban a ganar el odio de quienes
temian, como era ldgico, que los dioses se enojaran, si los ciudadanos
permitian que se les infirieran tales ofensas, que les negaran las cosechas y
lluvias periddicas que acostumbraban a concederles, que devastaran los
campos con la sequia y las tormentas y que la ciudad pereciera de hambre.
Frente a esto, Cortés les invité a que volvieran a la razén de una vez y creyeran
en el Dios verdadero, al que ignoraban: era uno solo, el mejor, el més
poderoso, sempiterno, autor de todos los bienes, el Unico que cred el cielo, la
tierra y todo cuanto existe; el Unico que rige y gobierna todo a su voluntad. En
cambio, los dioses, a quienes ellos veneraban, eran obra de hombres y hecha
de materia inmunda y repugnante. Era necio creer que podian ser dioses

imagenes inmundas y que carecian de sentido, y atribuirles los bienes y males
recibidos (grifos nossos).

Observe-se a identidade entre, entrar em razdo e acreditar no deus
verdadeiro, a identidade com o deus Um de Plotino em contraste com a matéria
imunda. Sepulveda € um especialista em astrologia e astronomia,

indiferenciados na época.

Escrevera em 1522, De Mundo de Alexandre de Afrodisias, e em 1529, a
traducao da Meteorologia de Aristételes, (LOSADA, 1949: 280), e sabe-se que
fizera. Conhece Astronomia e Cronologia como se deduz de suas epistolas
(LOSADA, 1949: 138). Polemiza com Contarini sobre De Correctione Anni
Mensiumque Romanorum (1539), acerca de calendario, datas de solsticio e
equindcio. Isto, porque pode se apreciar 0 desprezo para a concepcao da
religido dos mexicas, quando referidas a colheitas e chuvas periédicas,
elementos que para Sepulveda, pertencem ao mundo sublunar dos astros,
embora Ginés conheca os rituais de rogatérias aos santos e a virgem por
chuvas dentro da sua propria tradicao catdlica, que silencia. Mas o que
verdadeiramente interessa, é a fungcao de religiao como aliada do legislador-

93



fundador, neste caso Cortés, ja que a plebe ndo obedece a razdo. Maquiavel

(2002: 464) o formula com exemplos similares aos romanos de Cortés:

Numa simuld tener familiaridad con una ninfa que le aconsejaba lo que él a su
vez tenia que aconsejar al pueblo; y todo nacia de que él queria poner 6rdenes
nuevos y desacostumbrados en aquella ciudad y temia que su sola autoridad
no fuera suficiente. Verdaderamente, jamé&s hubo ordenador de leyes
extraordinarias en un pueblo que no recurriera a Dios, ya que delo contrario no
hubieran sido aceptadas, pues son muchos los bienes conocidos por un
prudente que no poseen en si razones evidentes para poder persuadir a otros.
Por eso, los hombres sabios que quieren suprimir esa dificultad recurren a
Dios. Eso es lo que hizo licurgo, lo que hizo Solén ,lo que hicieron muchos cuyo
fin era el mismo que el suyo. Maravillado, pues, el pueblo romano ante la
bondad y prudencia de Numa, aceptaba cualquier decision suya.

Sepulveda da mostras de grande mestria narrativa, quando joga com o

conceito de profecia e oraculo em De Orbe novo. Quando os homens de Cortés

perdem cinco cavalos atacados por uma repentina e larvada doenca, todos os

soldados o interpretam como um mau pressagio, pedindo a Cortés para que

desistisse da expedicdo por ver a cavalaria diminuida e ver sinais de Deus

desaconselhando a empreitada, explica Sepulveda em De Orbe Novo (1996:

135):

Cortés critic6 duramente la superficialidad de quienes creian en la vana
supersticion y ordendé al ejército proseguir la marcha y tener esperanza en
Cristo, puesto que habian emprendido la misién de propagar la religion
cristiana y habian recibido la ensefianza de despreciar los augurios de los
oraculos y los engafnos delos malvados demonios.

Relata depois varias acdes de sucesso das hostes de Cortés, ocupando

varias aldeias e cidades indigenas. Quando eles voltam, no acampamento

estavam esperando as desgracas que 0S péssimos pressagios anunciavam, de

modo que a chegada levantara os animos e esperangas:

Con esta prueba y otras muchas se puede comprender que la ligereza y temor
de los hombres los habian llevado a fiarse de auspicios y augurios. Pues lo que
aterroriza a los supersticiosos y los trastorna con esa vana opinion y los hace
remisos a la accion, eso mismo, si se desprecia, los convierte a menudo en
hombres valientes y valiosos para llevar a cabo con gran éxito las acciones
mas dificiles (SEPULVEDA, 1987: 136).

Maquiavel (2002: 473-474), mostra a importdncia dos auspicios na

antiga Roma. Ndo empreendiam batalha alguma sem eles. Um tipo de

auspicios comum era o de colocar frangos para comerem, se o faziam os

augurios eram bons. Se os frangos ndo picotavam, os romanos nao entravam

94



em luta. Tinham os pullarii (polarios), sacerdotes que cuidavam dos frangos

(pullus):

Alineado Papirio en el campo de batalla frente a los samnitas, creyendo segura
la victoria y deseoso por ello de entablar batalla, ordené a los polarios que
hicieran sus auspicios; pero como los pollos no comian, el polario principal —
viendo al ejército enormemente dispuesto al combate y al capitan y a todos los
soldados convencidos de vencer — para no privar al ejército de la oportunidad
de obrar bien, refiri6 al coéonsul que los auspicios se desarrollaban
favorablemente, de manera que Papirio orden6 a las escuadras y, habiendo
dicho algunos polarios a ciertos soldados que los pollos no habian picoteado,
éstos lo comunicaron a Espurio Papirio, sobrino del cénsul, quien a su vez lo
notificd al consul, cuya respuesta inmediata fue que atendiera a cumplir bien
con su deber que en lo que a él y al ejército se referia los auspicios eran
favorables y si el polario habia mentido, sus mentiras se volverian en contra
suya. Y para que el resultado estuviera en consonancia con el propésito, dio la
orden a los legados de que pusieran a los polarios en primera linea. Esto hizo
que cuando marchaban contra los enemigos un soldado romano sacd una
flecha que matd casualmente al polario principal; cuando el cénsul recibi6 la
noticia, dijo que todo se desarrollaba bien y con el favor de los dioses, ya que el
ejército se habia liberado con la muerte del embustero de toda culpa y de toda
ira que los dioses pudieran tener en contra suya. De esta forma, sabiendo
acomodar bien sus planes a los auspicios, tomo la decisién de combatir sin que
el ejército se diera cuenta d que él habia descuidado en algun punto los
ordenes de su religion. (Maquiavel, 2002: Discorsi, |, 14).

Percebe-se, como Sepulveda na crénica do Novo mundo, trabalha

sempre o conceito divino e os auspicios de forma favoravel aos fins buscados,

nunca se submetendo a eles. Em vivo contraste com a utilizacdo dos auspicios

por Cortés, Sepulveda narra a profecia na qual os mexicas (0s “outros”),

acreditam e obedecem piamente, profecia cujo narrador seria o préprio

Moctezuma, diante da chegada de Cortés:

95

Desde hace mucho tiempo en estas regiones existe una tradicion que nosotros
hemos recibido de nuestros padres y ellos de sus antepasados de generacién
en generacién y que incluso consta en las pinturas de nuestros monumentos.
Segun ella, nosotros, habitantes de estas tierras, no somos aborigenes, sino
que procedemos de extranjeros, que venidos hace mucho desde tierras lejanas
al mando de un rey que mandaba sobre ellos, se asentaron en estas regiones.
Aquel rey, se cree, se vio obligado a regresar con unos pocos a su patria,
después de ordenar a los demas que se quedaran y que esperaran su vuelta
no mucho después. Regresd, en efecto, a estos mismos lugares no muchos
anos después, cuando ya los primeros se habian casado con indigenas, habian
tenido hijos y habian elegido a otro rey, de modo que no lo recibieron. Cuanta
que se habia marchado entristecido y enojado por tal rechazo y desprecio y
que al partir pronuncié a modo de profecia que llegaria un tiempo en que uno
de su linaje volveria, someteria a sus descendientes a su vasallaje y poder y
les obligaria incluso contra su voluntad a cumplir lo que le habian negado a él.
Y como quiera que desde entonces hemos esperado su cumplimiento, ahora
estamos convencidos de que ese gran Rey de Espana, que como dices te ha
enviado, es del linaje de aquel primer rey nuestro, y tanto mas al afirmar ti que
ya hace tiempo se tenia noticias de nuestra existencia. También la tradicion
nos ensefié que aquel rey nuestro salié de la parte de donde vosotros habéis



venido, esto es, de oriente, para llegar a esta zona del mundo. Piensa, por
tanto, que has llegado a tu propia patria y al reino de aquel gran rey, de quien
tu mismo eres gobernador. No dudes en mandar con tu autoridad lo que
estimes conveniente (SEPULVEDA, 1987: 148).

Em todo momento, Sepulveda anuncia a novidade total sobre os reinos
de Indias, de modo que implicitamente se nega a veracidade da profecia. No
entanto, Cortés responde: que le parecio bien, pero hizo hincapié de manera
especial, para abundar mas en la opinion de Moctezuma de que el Rey de
Espana descendia de aquel viejo rey que regresaria, segun creian todos, en el
futuro (SEPULVEDA, 1987:149).

Profecia auto-cumprida, no livro VI, quando Cortés apresa Moctezuma
que repete a profecia para os nobres mexicas, que aceitam a submisséo
solicitada por seu rei. Cortés falara com Moctezuma depois que seu rei Carlos,
precisava de ouro para realizar alguns projetos, de modo que a quinta parte
que correspondia ao fisco ascendera a mais de trinta e dois mil quatrocentos
pesos de ouro. O total de prata fundida para igual fim foi de quatrocentas libras,
que os banqueiros chamam de marcos (SEPULVEDA, 1987: 159).

O mesmo Sepulveda confirma definitivamente, a falacia de acreditar em
profecias, quando afirma no Democrates Alter (1987: 66), sobre a conquista de
TenochtittAin e a rendicdo de Moctezuma, numa versdao sensivelmente

diferenciada e para demonstrar definitivamente a inferioridade mexica:

Al enterarse este (Moctezuma) de la llegada de Hernan Cortés, de algunas de
sus victorias y de la intenciéon que tenia de ir a Méjico con el pretexto de una
entrevista, procuraba con toda clase de razones disuadirle de ello. Al no
conseguir nada con los razonamientos aducidos, atemorizado y lleno de terror,
le recibié en la ciudad con un nimero aproximado de trescientos espanoles.
Cortés, por su parte, después de haberse apoderado asi de la ciudad, hizo
tanto desprecio de la cobardia, ineptitud y rudeza de aquella gente, que no sélo
oblig6, infundiendo terror al rey y sus principales subditos, a recibir el yugo y
gobierno del rey de Esparia, sino que al mismo rey Moctezuma, por sospechas
que tuvo de que en cierta provincia habia tramado la muerte de algunos
esparioles, le encadend, ante el estupor y la inercia de sus conciudadanos,
indiferentes a su situacion y preocupados de cualquier cosa menos de tomar
las armas para liberar a su rey. Y asi Cortés tuvo oprimida y aterrorizada, al
comienzo, durante muchos dias, aun con la ayuda de tan reducido numero de
esparioles y tan pocos indigenas, a una multitud tan inmensa, que daba la
impresién de estar falta no sélo de habilidad y prudencia, sino hasta de sentido
comun. ;Puede darse mayor o mas claro testimonio de la ventaja que unos
hombres tienen sobre otros en ingenio, habilidad, fortaleza de &nimo y virtud?
¢ No es prueba de que ellos son siervos por naturaleza? (grifos nossos).

96



Veja-se que nesta versdo nada se comenta sobre a profecia. Tampouco
se alude as numerosas forcas auxiliares que o proprio Sepulveda relatara em
De Orbe novo. Simplifica-se a descricdo da cidade, que em Orbe é
deslumbrante, alem dos mercados e instituicbes dos mexicas, bastante
refinados segundo confessa o proprio cronista de indias. E se oculta a ultima
parte do relato que narra a herdica resisténcia de Cuauhtémoc e do povo
mexica, que Sepulveda (1989: 224-5), converte num auténtico Marco Bruto,
solicitando a morte do estéico (segundo relata Tito Livio), pronuncia as
seguintes palavras para Cortés:

Yo he intentado por todos los medios de que disponia, con celo y dedicacion,
mientras se me permitio, defenderme a mi y a mi ciudad del ataque de los
enemigos. Ahora que un injusto destino me ha empujado a esta situacién, de ti
dependera mi salvacion. Pero si me causas — y eso quizas sera lo mejor para
todos — una muerte querida con este arma — sefialaba con un gesto el pufal de
Cortés, que estaba tocando con la mano — te libraré a ti tal vez de alguna
preocupacion y a mi sin duda de una desgracia. Cortés, por su parte, que no
olvidaba su condicion de hombre de Cuauhtémoc, le consol6 muy
humanitariamente y le invit6 a que levantara el animo. Asi fue como terminé la

guerra de México a los setenta y cinco dias de asedio el trece de agosto del
afo 1521 d.C. (SEPULVEDA, De Orbe novo, libro VII).

Comprova-se nos textos de Sepulveda, uma acusada tendéncia secular
gue nao nega a religidao, pelo contrario, trabalha com ela e com os sistemas de
crencas e valores para conseguir um fim justificativo das agdes de Cortés e dos
espanhdis (na realidade, europeus) colonizadores. Nao se nega a posicao de
Losada, que prova suficientemente a religiosidade do pocoalbense até seus
derradeiros momentos. Como Pomponazzi, acredita-se na fé revelada, embora
da leitura atenta dos textos se afirme a tendéncia de Sepulveda a configurar
uma ética materialista, fruto do seu aristotelismo naturalista e pragmatico, ao

servico dos fins do principe, que sao os do império.

O proprio Losada destaca dentre as tradugdes do Filésofo, a Etica, como livro
fundamental de Sepulveda, ja em uma época em que a Inquisicdo nao deixava
trabalhar com liberdade a Sepulveda. Diante da dificuldade de publica-la em
Castela, tenta fazé-lo em Zaragoza, Veneza e Franca, sem resultados. Livro
hoje perdido.

Os critérios inquisitoriais haviam se refinado na perseguicdo aos
desvios, e se vé envolto em um processo de Censuras de Inquisicao por parte

97



do dominicano Frei Juan de La Fuente, que promove na Universidade de
Alcald, que se reduz a quatro (LOSADA, 1949: 284-5):
1. Que es una misma el alma vegetativa del hombre, idéntica, lo mismo cuando

comienza a existir en el Utero de la madre que cuando se ha desarrollado como animal
perfecto.

2. Que es licito forzar a los paganos para que abracen la fe catolica.

3. Que aquellas acciones que se realizan por miedo a males mayores, son
consideradas como involuntarias, lo mismo que si se hiciesen por violencia o por
ignorancia.

4. Que, a juicio del autor del memorandum, hay esparcidas por toda la obra opiniones
que, no solo son falsas, sino contrarias a la moral cristiana.

De modo que, o naturalismo aristotélico helenista, que impregna
Sepulveda e que tenta moldar, sempre termina fazendo-o passar por
problemas perante os 6rgaos que a Coroa e a Igreja vao desenrolando
paralelamente durante a Contra-Reforma, ao mesmo tempo em que o0s
postulados erasmistas da Corte de Carlos V, mecenas do préprio sabio de
Rotterdam e de Vives ou do préprio Valdés, comecam a cair em desgraga, com
a progressiva e crescente influéncia do partido fernandino na corte de Filipe Il.
Da mesma forma o Democrates Alter nao sera impresso e sua Apologia o fara
distante da Corte, em Roma, talvez com alguns amigos que Sepulveda

conservara em sua patria adotiva, a ltalia.

Evidencia-se que as teses de Sepulveda, se inclinam em direcdo a um
modelo de religiao instrumental, préximas as teses do Principe maquiavélico,
livro de cabeceira de Carlos V, que dificilmente se uniriam a piedade, sentida
ou nao, mas de obrigada praxe na Espanha de finais do século XVI de Felipe.

Aristocratismo naturalista: o dominio dos melhores.

Nesses espetaculos com armas o cortesdo deve ter as mesmas
precaugdes, concernentes a sua posi¢ao. Ao cavalgar, lutar, correr e
saltar, gostaria que evitasse a multidao plebéia ou pelo menos que se
deixasse ver bem raras vezes, pois nao ha no mundo coisa tao
excelente que os ignorantes nao acabem saciando-se dela e dando-lhe
pouco valor, quando a véem com frequéncia. O mesmo penso sobre a
musica.

Baldassare Castiglione, O Cortes&o (ll, xii)

98



O conceito de sociedade de Pomponazzi (GRANADA, 1988: 207-8),

entendida como um corpo social, composto por 6rgaos com fungdes bem

delimitadas, vai determinar os conteudos da sua concepcéao ética. Observe-se

a distribuicao aristocratica, mas nao estanca, dos trés intelectos:

Digamos que todos los hombres, para conseguir este fin comudn, deben
participar de los tres intelectos, esto es, del teorético, del practico y del
productivo. Ningin hombre sano y en la edad justa hay que no posea algo de
estos tres intelectos, al igual que no hay ningin miembro que no participe de la
sangre y del calor natural (...) pero conviene saber que aunque ningin hombre
esté enteramente privado de estos tres intelectos, sin embargo su relaciéon no
es la misma respecto a ellos (...). El intelecto practico es el verdaderamente
apropiado al hombre y cualquier hombre no incapacitado puede alcanzarlo
perfectamente. Es por él por lo que se dice que el hombre es absolutamente
bueno o malo (...) Ser justo o vicioso es humano y esta a nuestro alcance, pero
ser filésofo o arquitecto no es tarea nuestra ni es necesario. Por eso todos los
hombres pueden y deben ser buenos, pero no todos filésofos, matematicos,
arquitectos, etc., pues la humanidad no podria subsistir si no hubiera tal
diversidad (...). Pero el intelecto practico, que es lo verdaderamente humano,
debe poseerlo todo hombre perfectamente pues para que la humanidad se
conserve adecuadamente es necesario que todos los hombres sean
moralmente virtuosos y en la medida de lo posible carezcan de vicios. La
felicidad no consiste, pues, en la facultad teorética de la demostracion como
apropiada para todo el género humano, sino como apropiada para la parte
primera y principal. Y aunque las restantes partes del género humano no
puedan alcanzar esa felicidad, no por eso estaran privadas enteramente de la
felicidad, ya que pueden poseer algo del teorético y algo del productivo y
totalmente del practico. Y esta Ultima facultad puede hacer feliz a todos (...) Asi
pues, el género humano no se ve privado de la obtencion de su fin (Grifos
Nnossos).

Como tudo em Pomponazzi, lembra-nos o tomismo, neste caso e de

forma viva, a divisao estamental tomista da sociedade. Porem, esta sociedade

organica de Pomponazzi ja possui outra natureza diferente a medieval, mais

moével, plastica. Observe-se que todos (0 género humano), podem atingir a

felicidade, dentro das suas fungdes organicas, pelo menos seria esta a

promessa ética de Pomponazzi, segundo Agnes Heller (1980: 167):

99

Para Pomponazzi, el principio de “cada uno en su sitio” no remite nunca a la
funcién que se representa en la jerarquia social, sino a la relacion que
mantiene el individuo particular con un tipo especifico de trabajo, al margen del
lugar que ocupe en la jerarquia social. El caracter feudal de la cooperacién
social se encuentra de este modo en su punto final, perfilAndose el camino que
conduce a la produccién de mercancias y el sistema social burgués (...)
Pomponazzi se siente satisfecho con la ilusién de la divisién del trabajo que
asegura el bien publico y el incremento del conjunto social, capaz al mismo
tiempo de procurar la felicidad de todos los individuos. (...) Pomponazzi
abandona la esperanza de que todos los seres humanos puedan alcanzar una
personalidad polifacética y sin embargo, no renuncia todavia a la posibilidad de
que todos puedan auto-realizarse.



Efetivamente, Agnes Heller (1980: 165), se entusiasma com esta
concepcgao organicista da sociedade do mantuano, que entende inspirada nao
mais na pura teoria, mas na vida quotidiana no seu conjunto. Fundamenta-se
para ela uma promessa moderna de felicidade futura para todos. Nos tempos
que seguiram a Pomponazzi, seria dificil, segundo Heller (1980), encontrar
tedricos que conjuntassem pensamento cientifico, capacidade pratica dilatada
e integridade moral na existéncia burguesa quotidiana do “homem médio” e
mais dificil ainda descrever ou programar a universalidade do homem e da
humanidade. Aquela possibilidade ndo tornara a se produzir até Marx
(HELLER, 1980:171). Heller (1980: 170), percebe na teoria organicista do
mantuano que a universalidade como tal, somente é caracteristica da espécie
humana; ou seja, os individuos s6 podem ser universais eticamente, ja que a

finalidade do individuo se relaciona com a finalidade do género humano.

Qual seria esta finalidade da vida virtuosa? O essencial seria que o
homem compreendesse que é uma parte da evolugao da humanidade inteira,
reconhecendo seu lugar e as fungdes que correspondem a sua natureza para
cumpri-las, sabendo que dessa forma participa da finalidade da espécie. Dessa
forma, cumprindo o seu destino/fungdo natural, o homem, qualquer homem
poderia atingir a felicidade total, neste mundo. Seria para Heller um foque ético
estéico centrado na divisdo do trabalho duma sociedade produtora de

mercadorias.

Agnes Heller (1980), materialista histérica, marxista e, portanto,
pertencente ao pensamento local europeu com pretensdes universalistas —
como Pomponazzi ou Sepulveda, sdo materialistas e universalistas — é
seduzida pelos cantos de sereia da promessa do progresso e felicidade obtida
através da ordem social organica, fator medular da modernidade/ colonialidade
do poder.

No entanto, a prépria Agnes Heller (1980: 165), intui perspicazmente os
desdobramentos, para ela indesejados, da teoria organica da sociedade de

Pomponazzi, quando afirma, talvez se incluindo sem saber: no sabemos qué es

100



preferible: si elogiar su genialidad o condenar la estrechez de miras de sus

sucesores al abordar de nuevo esta problematica.

Note-se que, 0 que € percebido pelos pesquisadores europeus, como
um efetivo avance “modernizador” nas concepcbes ético-sociais e
epistemologicas em Pomponazzi, quando aplicadas ao contexto local europeu
(e nao se tem noticias de que Pomponazzi pensasse em algum I6cus fora de
Europa), parecem acrescentar realmente inovagdes vantajosas para a
felicidade da maioria e permitem a tomada de consciéncia e saida da alienacao
de uns poucos iniciados. O problema surge quando o0s projetos globais s&o
fermentados nas historias locais dos paises metropolitanos, implementados,
exportados e encenados de maneira diferente em locais particulares
(MIGNOLO, 2003: 99). Evidentemente, que o Estado de Veneza da Escola de
Padua no século XVI, é decididamente diferente de um Novo Mundo que esta
entrando na era histérica da idade do ferro e pelas armas, num espaco de

tempo fulgurante.

Serd um desses sucessores de Pomponazzi, seguindo a profecia de
Heller sobre os olhares estreitos ou largos, dependendo do l6cus de analise,
gquem fundamentara “novas” causas de guerra justa contra os indios:
Sepulveda (1997: 53), supera o numerus clausus das tradicionais causas
agostiniano-tomistas, que se verado aprofundadamente na seguinte secao. Ele
se apodia precisamente nessa distribuicdo organicista de homens e funcgdes
“reciprocas”, de forma a propor novos motivos licitos de guerra, segundo uma
ordem natural. Um deles sera: que aquellos cuya condicion natural es tal que
deban obedecer a otros, si rehtisan su gobierno y no queda otro recurso, sean
dominados por las armas; pues tal guerra es justa segun la opinion de los mas
eminentes filésofos. Baseado no direito natural, que como se vera possibilitara
este salto rumo a uma ética do governo dos melhores, surge uma ética
naturalista com pretensdes “universais” porque o direito natural é “integrador”

de toda a humanidade num sé “corpo”.

7

Como fundamentara Enrique Dussel (2006: 68), é a necessidade de

expansao do “ocidente” a que gera a renovagao filosofico-cientifica e ndo ao

101



contrario: El ego cogito dice ya también relacion a una protohistoria del s. XVI
que se expresa en la ontologia de Descartes pero que no surge de la nada. El
ego conquiro (yo conquisto) como un “yo practico” le precede un siglo y sin
embargo el cogito cartesiano no considera al barbaro. A formulacdo de
Sepulveda (1997: 55, grifos nossos), também persegue e justifica a
conservacao da espécie e o beneficio reciproco dos membros que pertencem a
um todo organico:
En todo esto se ve con claridad que es natural y beneficioso el dominio del
alma sobre el cuerpo, de la razdn sobre el apetito, al tiempo que la paridad o
desigualdad de dominio es perniciosa para todos. Y, segln ensefan, por esta
misma medida y ley se rigen corrientemente los hombres y los restantes
animales. Pues siendo entre los animales mejores los domesticados que los

salvajes, no obstante, a los primeros les resulta mejor y mas beneficiosa la
sumisién al gobierno del hombre, ya que asi y no de otro modo se conservan.

Dussel (2006: 61), mostra como o dominio da alma sobre o corpo
constitui também a chave do pensamento dualista que substitui a razao pratico-
material por uma razao instrumental, que se ocupara do manejo técnico,
tecnoldgico: La ética desaparecera ante una razon more geométrico de la
Critica del Juicio( de Kant). Es aqui donde una cierta tradicion (como la de
Heidegger) no ha dejado de percibir la supresion simplificadora de la
complejidad organica de la vida.

Desde Grecia y Roma hasta los persas, los reinos de la India y la China taoista,
una ontologia del absoluto como lo Uno, una antropologia dualista de la
superioridad del alma sobre el cuerpo (causa de alguna manera siempre del
mal), instaura una ética ascética de “liberacién” de la pluralidad material como
“retorno” a la Unidad originaria — movimiento de la ontologia neoplaténica, y
posteriormente del idealismo aleman, en especial de la Ldgica de Hegel - es la
l6gica-ética de la Totalidad. La muerte empirica es, para esta vision ética del
mundo, el “nacimiento” a la vida verdadera. La vida terrestre es un tiempo
negativo del dolor, del sufrimiento. Para merecer una muerte que libere al ser
humano del eterno retorno de la reincorporalizacién, es necesario cumplir con
la “ley natural” (physikén némon) con el “orden”, con las instituciones como las

de las "castas” con la eticidad establecida, con el statu quo (DUSSEL, 2006:
35).

Neste momento, vemos o regresso de Sepulveda a uma antiga
estrutura: o fundamento ultimo ndo sera mais o fisico natural, mas a teodicéa
de Plotino (0 Um e a alma e conseguinte promessa de felicidade futura post-
mortem), ja que a ética estdica (material) apenas servira para uns poucos mais

preparados. Como se articula esse dominio da alma sobre o corpo?

102



Seguindo 0 jogo do naturalista Pomponazzi de microcosmo/
macrocosmo, Sepulveda (1997: 55), destila completamente seu programa
sécio-ético que Ihe serve de justificativa para sua ampliagdo ao resto do “corpo
social”, menos “sabio”:

Por la misma razén el marido tiene dominio sobre su esposa, el adulto sobre el
nino, el padre sobre el hijo, en una palabra, los superiores y méas perfectos
sobre los inferiores y mas imperfectos. Y ensefian que esta misma razén vale

para los demas hombres en sus mutuas relaciones, pues de ellos hay una
clase en que unos son por naturaleza senores y otros por naturaleza esclavos.

Oswald de Andrade (1972: 78), o chamara filosofia messianica,
fundamentada no patriarcado. Dussel (2006: 32), coincide porque essa
consideracao negativa da vida temporal (o nascimento como uma queda), traz
um julgamento ético negativo da corporeidade, e sexualidade: dominacao da
mulher, negatividade da pluralidade, da historicidade e justificacdo de toda
dominacao ou exclusdo de escravos, servos, camponeses, castas ou estratos
sociais explorados.

Los que sobresalen en prudencia y talento, aunque no en robustez fisica, éstos
son los sefores por naturaleza; en cambio, los tardos y torpes de
entendimiento, aunque vigorosos fisicamente para cumplir los deberes
necesarios, son siervos por naturaleza, y anaden los filosofos que para éstos
no sélo es justo, sino también util, que sirvan a los que son por naturaleza
sefores. Y vemos que esto estd sancionado también por ley divina en el libro
de los Proverbios: “el que es necio servira al sabio”. Es creencia que tales son
los pueblos barbaros e inhumanos apartados de la vida civil, conducta
morigerada y practica de la virtud. A éstos les es beneficioso y mas conforme a
derecho natural el que estén sometidos al gobierno de naciones o principes
mas humanos vy virtuosos, para que con el ejemplo de su virtud y prudencia y
cumplimiento de sus leyes abandonen la barbarie y abracen una vida més

humana, una conducta morigerada y practiquen la virtud (SEPULVEDA, 1997:
56, grifos nossos).

Eis a virtualidade da doutrina moderna/ colonial de Sepulveda: a ordem
lhes é imposta para seu proprio “bem”, ha um sistema ético ja autbnomo e
material por tras da intervencdo humanista/ humanitaria. Como diz Maravall
sobre Sepulveda (1999: 205), o direito a imperar sobre os barbaros pelos
povos mais ilustrados e perfeitos ndao provem de uma transmissao juridica de

titulo, mas de um deslocamento natural de funcdo. Note-se que qualquer mito

103



de modernidade, incluido o marxismo de Heller, tem uma nota de negacao da
contemporaneidade, implicito ou explicito na futura promessa de felicidade,

terrena ou ultra-terrena, ndo esta aqui.

Sepulveda (1997: 131, grifos nossos), também toca a tecla de um futuro
melhor, embora a desigualdade ndo desapareca - dentro do “corpus” organico
de Pomponazzi a igualdade de funcdes supde a faléncia organica - ha um
eterno devir de Heraclito: todo flui salvo o proprio movimento:

Del mismo modo, pues que en una casa grande hay hijos y siervos o esclavos,
y mezclados con unos y otros hay criados de condicién libre, y sobre todos
ellos impera el padre de familia, con justicia y afabilidad, pero no del mismo
modo, sino segun la clase y condicion de cada cual, digo yo que un rey 6ptimo
y justo que quera imitar a tal padre de familia, como es su obligacion, debe
gobernar a los esparioles con imperio paternal y a esos indios como a criados,
pero de condicion libre, con cierto gobierno templado, mezcla de heril y
paternal, y tratarlos segin su condicién y las exigencias de las circunstancias.
Si con el correr del tiempo, cuando se hayan civilizado mas y con nuestro

gobierno se haya reafirmado en ellos la probidad de costumbres y la religion
cristiana, se les ha de dar un trato de mas libertad y liberalidad.

Surge o que Bhabha (apud MIGNOLO, 2003: 172), denominara
“defasagem temporal”. E uma posi¢do da razao ocidental que foi constituida na
sua histéria e fornece a relagdo que possa ter com outras sociedades, até
mesmo com a sociedade da qual historicamente surgiu. Ao repudiar o
momento colonial como presente enunciativo na condicdo histérica e
epistemoldgica da modernidade ocidental, fecha a possibilidade de interpretar a
razdo ocidental no dialogo com as col6nias. O presente enunciativo sera o
presente do tempo ocidental e seu lécus de enunciacdo. Os loci coloniais de
enunciagdo foram dissolvidos ou adsorvidos pelo discurso colonial, incluido a

producéo de conhecimento por carecerem de contemporaneidade.

O que é comum a todos eles, Pomponazzi, Sepulveda ou Heller, e nisto
segue-se a Oswald de Andrade, é a existéncia de um messianismo de carater
patriarcal, ainda que civel, mas sempre sustentado numa determinada
teodicéa, no qual uma minoria de mais preparados, mais meritérios ou
vanguarda, decide aquilo que é bom para a maioria, despreparada, pecadora
ou alienada, que tera sua recompensa, seja como individuos, seja como classe
ou espécie, no paraiso ou na terra, sempre no futuro:

104



105

Hay que tener en cuenta que muchos hombres han pensado que el alma era
mortal y sin embargo han escrito que era inmortal. Pero actuaron asi por la
inclinacion al mal de los hombres que tienen poco o nada de intelecto y al no
conocer, no amar los bienes del alma se entregan Unicamente a las cosas
corporales. Por eso es necesario curarlos mediante recursos de este tipo, al
igual que el médico y la nifiera se comportan respecto al enfermo o al nifio
carente de razén (POMPONAZZI apud GRANADA, 1988: 213).

A ética dos melhores: a virtu em Sepulveda.

Alfonso Pérez de Guzman, que después de un mes de sitio en Tarifa, contesto al
enemigo, que habiendo intentado, vanamente, todos los deméas medios, le
amenazaba con matarle al hijo si no se rendia: “que habia engendrado un hijo
para la patria y no imperecedero, y que era preferible verse privado de él a
apartarse de la palabra dada”, pues lo uno podia ser con gloria y lo otro sin
deshonra. Y dijo: “Para que entiendas cuanto mas vale para mi, como debe valer,
el amor de la virtud y de la lealtad que la piedad paterna, puedes ejecutar con mi
espada el infame crimen, para que de un solo golpe des a mi hijo la vida
verdadera, a mi la gloria inmortal y a ti la mas torpe ignominia”.

Juan Ginés de Sepulveda. Dialogus de Appetenda Gloria, qui inscribitur Gonsalus, XX



O Renascimento nao conhecia uma escala de valores Unica e
universalmente vélida. Era um sistema pluralista, em transformacédo constante
e com diferencas interpretativas acerca de um mesmo valor. Eram os homens,
0s que selecionavam os valores justos para as agdes concretas em cada
momento: 0 que podia ser justo numa ocasido, poderia ser injusto noutra, o mal
provem muitas vezes do bem e o bem do mal, e ndo apenas no campo politico.
Produz-se uma separacéo total da ética da escala de valores. Existe todo um
enxame de sistemas axiologicos, reciprocamente contraditérios y um leque de
interpretagdes das virtudes individuais, também incompativeis entre si a maior
parte das vezes. O que faziam os pensadores renascentistas era buscar a
vinculagdo do ato justo com virtudes definidas (HELLER, 1989: 287-336).

Sepulveda segue a Etica a Nicémaco de Aristételes, mas o proprio
Sepulveda é consciente da limitacao das escalas globais de valores. Estuda as
virtudes de forma individualizada, criando escalas para determinados ambitos.
Precisamente o foco da sua obra mais controvertida é cindir entre os valores,
ou melhor, virtudes, do ambito contemplativo/ religioso, e ativo/ virtudes da vida
civil, caso que estuda do seu Dialogus de Appetenda Gloria, qui inscribitur
Gonsalus (Roma, 1523). Seguir-se-4 0 mesmo critério dos estdicos em adiante.
Sepulveda (1963: 256), afirma no seu Democrates Primus:

Los estoicos ninguna cosa tenian por buena ni por mala, salvo las virtudes y los
vicios que hacen que los hombres sean tenidos por buenos, y por el contrario,
por malos, llamando preciadas y despreciadas aquellas cosas que Aristételes y
los otros discipulos de Platon llaman bienes y males del cuerpo o extranos,

quienes juzgan ser bueno todo lo que la naturaleza abraza y malo lo que
desecha.

Para Aristoteles, o bem da Republica era o bem supremo do homem e
consequentemente, a felicidade radicava na entrega ao servico do bem do
Estado. Para isso se precisava de “virtude” e fortuna (no sentido econémico)
(HELLER, 1980: 290). De aqui seguird o0 esquema basico das virtudes
Sepulveda. O aristotélico Pomponazzi, disse que a felicidade ¢ um bem do
homem, que a possuem todos os que a desejam. Feliz € quem pode conseguir
0 seu objetivo, coisa que esta longe do bem supremo. Ha que atribuir um fim a

cada coisa, ndo segundo o que é bom em maior grau, mas segundo o que lhe
106



convém e Ihe seja proporcional - ou seja, o bem em sentido lato.
(POMPONAZZ| apud HELLER, 1980: 291). Desta forma, segue-se que a idéia
tomista de Pomponazzi, relativa & possibilidade de ndo concordancia dos fins
individuais e fins da totalidade, facilitavam o desmantelamento do antigo ideal
do bem supremo. Ndo ha uma escala de valores fixa porque ¢é irrealizavel na
pratica (HELLER, 1980: 291, 323).

Igualmente Sepulveda (1963: 181), renuncia ab initio a escalas se
concentrando no estudo da virtude: casa cosa se perfecciona con su virtud. Por
tanto si llamamos buen piloto al que bien y artificiosamente gobierna un navio,
buen padre de familia al que bien gobierna su casa, y asi los demas. Deste
modo, o pogoalbense centra os seus juizos sobre a cisdao do ethos da vita
comtemplativa, do homem sabio ou santo que se dedica a contemplagdao do
supremo bem, do ethos da vita ativa, que ele encarnard no soldado e
cavalheiro, embora estenda essa ética aqueles que no governo das cidades,
mostrarem animo valente, em constante resisténcia aos agravos publicos e
privados dos maus cidaddaos e que favorecendo a coisa publica, sem se
amedrontar, resistirem a ousadia dos poderosos (SEPULVEDA, 1963: 204).

Note-se a coeréncia da formulacdo de Sepulveda (1963: 188), com o
restante da sua obra, quando inclui dentro da vida contemplativa, ndo apenas
os religiosos de vida retirada e santa, na humildade e pobreza e que néao
revidam as agressdes vivendo numa paz evangélica, mas os sabios filésofos,
integrando sempre o saber aristotélico com o cristianismo: como los
peripatéticos, tambiéen los cristianos ponen la felicidad en el ejercicio de la mas
excelente virtud cerca de la cosa mas perfecta, y declaran que la cosa mas

excelente virtud y la cosa mas perfecta son el entendimiento y Dios.

Heller (1980: 317), propde o problema da renovacéao ética, originado no
ateismo préatico do Renascimento, porque os trés pecados pelos que Satanas
podia entrar na alma humana deixaram de ser pecados: amor ao dinheiro,
voluptuosidade e sede de poder. Alem disso, a problematica do mal, passara a
um segundo plano. Sepulveda nao apenas amava o dinheiro. Losada (1949)

descreve bem os beneficios eclesiasticos e bens acumulados na vida dele em

107



diversos documentos do arquivo real e no proprio testamento, também estava
convencido dos beneficios que reportava, assim como da importancia do poder
para o exercicio da virtude, como se vera. E como se viu, Sepulveda nao
apenas acreditava no cristianismo, mas estava obrigado a fazé-lo, pela filosofia
politica que defendia e pelas circunstancias da corte de Carlos V.

Eis o achado de Sepulveda, elevar uma ética separada do cristianismo,
mas declaradamente favoravel a religido, com eminentes fins politicos. Como
fora antecipado, todos os instrumentos pertencem ao fim, ja que as boas obras
as vezes ndo podem se realizar com bons propositos; para a obtengdo de
certos resultados positivo,s se precisam motivos negativos, de modo que o
agente pode ser melhor que se atingisse um mal fim com boas intengées
(HELLER, 1980: 327). Entdo, sendo impossivel construir uma escala de
valores geral, construir-se-a para os oficios, notadamente o que mais interessa
a Sepulveda além dos governantes: os soldados. Por que escrever sobre o
oficio militar? Sepulveda tinha polemizado muito com os espanhéis que iam
estudar no Colégio de Sao Clemente de Bolonha, porque eles entendiam que
havia incompatibilidade entre o cristianismo e a milicia. Escreve entao,
Democrates Primus (Roma, 1535), seguramente em polémica com Erasmo de

Rotterdam. Recorde-se o que escrevera Erasmo sobre 0s soldados:

El dnico espécimen humano que no puede ser alcanzado por la razén ni movido
por la fe de Cristo. Como pedirles a esos monstruos disfrazados de hombres,
esos impios discipulos del diablo, que no trastoquen la pulcritud que es la vida en
esa |obrega hediondez que es la muerte? Esos bellacos que eternamente y sin
esperanza de redencion (ERASMO apud SANTAMARIA, 2007: 60).

Sepulveda tem uma escala do corpo social em situagdes de guerra similar
a ja vista de Pomponazzi, embora modificada para o contexto politico e
histérico ao qual pretende aplicar o pocoalbense. Nessa escala ndao poderia
estar o soldado em dultimo lugar, até porque poderia questionar a ética da

guerra justa.

Virtudes Vicios

Magnanimidade em grau

108




Rei sumo Pusilanimidade

Aristocracia guerreira Fortaleza/ magnanimidade Cobardia/ cobiga
e governante relativa
Cidads Idad Valor/ lealdade/ honradez/ Menos eficientes/ esperam
I
adaos soldados temerosos dos magistrados recompensa/ ousados
Mercenarios Mais eficientes/ experientes/ Cobardia/ deslealdade/
parecem fortes cobiga botim

Igual que acontece no quadro social de Pomponazzi, como se viu, nao
estd dividido em compartimentos estancos: existem cidaddaos cobardes e
mercenarios fiéis, mas a caracteristicas assinaladas sao as predominantes.
Trata-se de um esquema orientador sobre a piramide ética do pogoalbense.

Que seria a virtude? Um habito da alma, ndo consiste em esperanca
alguma, mas engendra-se da repeticio de muitas obras virtuosas
(SEPULVEDA, 1963: 184). Importante fato, como se viu, porque querer que 0s
indigenas deixem seus costumes e ritos apenas pela predicagao, sera uma va
esperanca, como afirma Sepulveda (1997: 95), no seu Democrates Alter sobre

os indigenas (ou vulgo) seguindo ao Fil6sofo:

Por tanto habia que desterrar de los animos del vulgo este terror e infundirles el
de los cristianos (...). Es imposible que ocurra o al menos muy dificil, que
quienes por mucho tiempo se han habituado y envejecido en ciertas
costumbres, cambien diametralmente de conducta por palabras o
razonamientos. Y poco después: gran parte de los hombres obedece mas por
la fuerza de las palabras y el razonamiento y se siente més obligada por los
castigos que guiada por la honestidad. Asi pues, asegura que hay necesidad
de leyes y violencia para refrenar a los hombres malvados con el miedo al
castigo y para engendrar la virtud.

O que é notadamente relevante em Sepulveda é o seu espirito tedérico-
pragmatico, qualquer tese ha de ter sua validagdo empirica, funcionar. Qual
seriam as virtudes fundamentais durante o Renascimento? Prudéncia (justica)

e temperanca. Heller postula sobre a justica: continua sendo uma virtude

109




absoluta, embora perdesse seu carater inequivoco. O que era justo numa
circunstancia poderia ndo sé-lo noutra. Nao confundir com outro problema: a
justica estima validos seus interesses e estima estes como justos, inclusive a
escravidao (Heller, 1980: 296). Sepulveda tende a adotar esta postura, com
algumas clausulas moderadoras, mas nele prevalece sempre o principio de
conservacao da autoridade, como veremos. Entende Sepulveda (1963: 218-9),
a Justica em dois sentidos. Propriamente seria constante e perpétua, vontade
de dar a cada qual o seu. Em sentido amplo, seria aquela virtude que
perpassa, todas as outras, ja que infringir a lei, equivale a atacar alguma das
virtudes-valor, de modo que todas as virtudes podem se chamar de prudéncia

ou justica.

Da mesma forma, a temperanca estdica, buscar no médio a virtude,
perpassa todas as demais virtudes. Heller (1980: 312, 295), encontra esta
virtude, agora de carater instrumental, servindo as outras, em quase todos os
pensadores da época, de Castiglione a Bacon. Nao é mais o consumo
moderado, e sim, a moderacao em tudo, que implica autonomia e liberdade.
Torna-se um elemento da praxe, um padrao geral de comportamento ético
correto. Sepulveda moderara todas as virtudes segundo a temperanga, sendo
0s extremos sempre vicios. Para ele todas as virtudes estdo encadeadas. As
virtudes principais que correspondem ao soldado e cavalheiro sdo a fortaleza e
a magnanimidade. Fortaleza é aquela que tempera as ousadias e temores.
Temer alguns males como a infamia é honesto. Morte honesta é aquela que se

da em guerra justa, nunca em duelo.

Quais os vicios contrarios? Ousadia: confiado demais nos perigos, que se
enfrenta desnecessariamente. Cobardia: teme demais ou ousa menos do
conveniente. Pelo contrario o valente teme as coisas que ha de temer e ousa
quando é preciso. Posto que as virtudes provem dos costumes, e os soldados
tém habito de enfrentar perigos, ha muitos valentes dentre os militares, embora
nao se exclui, agueles que tém as virtudes civis como 0s magistrados antes
aludidos (SEPULVEDA, 1963: 208-213).

110



Heller (1980: 306-309), destaca que surge um novo conceito de valentia
civil, porque nessa época sao comuns 0S Mercenarios, 0s personagens mais
baixos e perversos. Também sublinha a importancia de evitar a cobardia, pelas
graves consequencias para a comunidade, tanto a ativa como a

pusilanimidade, segundo documenta Maquiavel.

Sepulveda (1963: 211), coincide com Maquiavel em desprezar aos
mercenarios, dando maior valor aos cidadaos em armas, porque protegem
suas cidades e tem medo de se envergonharem. Os mercenarios nao tém
comprometimento: parecem valentes quando vém que nao ha perigo, e quando
este aparece, sdo os primeiros em fugir. Essa virtude é a que Maquiavel chama
de virtd, a virtude civel de gestao dos negocios publicos, de forma a beneficiar
a maioria, a virtude do estadista, cujo imperativo ético e Unico sera o resultado

benéfico para a sociedade.

A magnanimidade seria a outra que forma o par de virtudes do perfeito
soldado, e central para Sepulveda (1963: 214-220), origem do apetite da
verdadeira gléria. Quais os vicios relativos & magnanimidade, que seriam 0s
extremos indesejados? Ambicdo, desejo imoderado de honras, mesmo
pequenas. Pusilanimidade: ndo apetecer a honra, de modo que se
negligenciam as acdes honrosas e excelentes. Soberbos e arrogantes aqueles
que se louvam fora de tempo e procuram acdées que ndo podem realizar
convenientemente. O magnanimo é digno de grandes coisas e se tem por
digno delas, € excelente em todo género de virtude. O deleite dessas honras
sera moderado, porque a virtude completa, ndo pode ser remunerada com
nenhuma honra, ndo se importando com a opinido positiva ou negativa do
vulgo. Ponto importante sdo os meios. Porque em muitas ocasiées a virtude
esforcada se torna inutil por falta de meios, pois 0 homem vestido de farrapos
nao se atreve a fazer muitas coisas e pelo contrario, Sepulveda (1963: 221)

mostra:

Nobles, sefiores y ricoshombres son tenidos por dignos de honra por la ventaja
que ya, por ello, llevan pues cualquier cosa que tiene ventaja en algun bien se
tiene por mas honrada. De suerte que, aun con tales bienes, cobra mas fuerza
la magnanimidad, porque aunque la honra solamente es debida de razén y
justicia a los hombres virtuosos, algunos la otorgan a los bienes exteriores. Asi

111



pues, la virtud, acompanada de estas cosas, sin duda es considerada por mas
digna de honra.

Nem nobreza, nem riquezas, poderdo originar magnanimidade sem a
virtude (Sepulveda, 1963: 221). Como é o homem magnanimo? Valora muito
poucas coisas, mas se a patria esta em perigo ou tem que defender aos frageis
dos poderosos ou lutar pela religiao contra os infiéis, arriscara a vida sem
vacilar. Fara favores aos outros para obriga-los a receber pena e vergonha de
que outros os obriguem. Nao pedird nada a ninguém. Sera Cortés e humano
com os medianos. Amigo da sadia ociosidade, ndo se apressa nos negécios,
nem na fala, procurando coisas formosas, proveitosas e que oferecam fruto
concreto. O magnanimo ama e aborrece, de forma aberta sempre, ndo vive
conforme a vontade dos outros, e esquece-se das magoas. Fala pouco dos
outros, nem louva nem critica (SEPULVEDA, 1963: 218-232).

Mas os cristdos ndo devem ser humildes, vestindo com mansiddo como
fala Sao Paulo? Os cristaos foram ensinados sobre o pior dos pecados,
chamado soberba, sendo assim, que sua virtude oposta seria a humildade.
Também Platdo defende a humildade, que € parte principal da religido, porque
segundo os “modernos tedlogos”, afirma Sepulveda (1963: 236-241), faz dos
homens subditos e obedientes a Deus. Sepulveda (1963: 242), propde uma
solugdo tedrica interessante: a humildade estd incluida dentro da virtude
magnanimidade. Por qué? A magnanimidade consiste em desejar ou
menosprezar as grandes honras com moderagdo. Esta dltima foi chamada

pelos religiosos de humildade.

Entdo, a gloria ndo é um vicio, e sim algo que coroa a0 magnanimo
suficientemente, para Sepulveda (1940: 105), que escreve um livro para
justifica-lo, o Gonsalus. Dedicado & figura do Grande Capitdo, Gonzalo
Fernandez de Cérdoba, e a enaltecer a verdadeira gléria dos grandes homens.
Os gregos sobressairam na arte da escultura porque era julgado glorioso.
Cicero afirmava que o louvor alimenta as artes o todos se entusiasmam com o
desejo de gloria. Sepulveda (1963: 105-6), compara as cidades opulentas de

Italia com as de Espanha: muitos tém amplos patriménios, mas faltam homens

112



fortes e valentes, ao ponto de que ndo podem empreender nem seguir a guerra
sem mercenarios estrangeiros. O contrario acontece na Espanha, que depreza
o comercio e julga melhor se sobressair nas armas, tendo mais cidadaos

corajosos que opulentos.

O problema dos mercenarios é que abandonam facilmente as armas no
menor perigo, mas nao os jactanciosos, embora, ndo possam ser considerados
jactanciosos, aqueles que forem merecedores da verdadeira gloria, porque
existem ocasides nas quais se pode falar da propria virtude: quando se acusa
de vicio cuja oposta virtude é certa, quando alguém entre desconhecidos nao
queira ficar ignorado pelos préprios feitos e os ancides querendo dar exemplo
da prépria virtude aos jovens (SEPULVEDA, 1940: 107-8). As guerras serdo
justas quando se empreendem por desejo de gloria, injustas quando causadas
por ambicdo, avareza, ira ou loucura, ja que nao se chega a ser ilustre pelos
vicios, mas pelo caminho da virtude que conduz a verdadeira gloria
(SEPULVEDA, 1940: 113-114),

Que pensar daqueles que induzem & virtude e criticam o afa de gloria? Os
eu escrevem livros sobre o desprezo da gloria, merecem pouco crédito, porque
ao assina-los, demonstram que por desejo dela os fizeram. Sao de estreitas
miras aqueles que permitem desejar a virtude e proibir a gloria, porque é
companheira inseparavel dela, e permite mover os animos altos e livres a

fazerem grandes coisas. Sepulveda (1940: 124-127) exemplifica:

Me parece que quien no sélo priva del deseo de otras cosas a los que se
dedican al estudio de las letras o0 a regir la republica en paz y en guerra, sino
que los ordena realizar grandes hechos, sin esperanza ni ambicién de gloria,
manda mover una gran nave de carga sélo con remos, y navegar en alta mar
sin velas; precepto, jvive Dios! Duro, arbitrario y dificil.

Sepulveda (1940: 122-128), apresenta uma dupla fundamentacéo,
religiosa e de filosofia natural. A verdadeira gloria € praticar a piedade e as
virtudes. E as praticamos, mais quando cumprimos os deveres de cada um,
segundo oficio e dignidade. E ndo apenas os que seguem os rastros de Sao

113



Francisco, Sdo Domingos e outros. Embora justamente louvados, ndo se sabe
se fazem mais pela religido que aqueles que em vida mais livre, regem, sabia e
prudentemente a republica ou pelejam esforcadamente numa guerra justa em
defesa da patria e da mesma religido. O comum dos homens de todo o orbe
sempre lembrara com inscricoes os grandes fatos, erigira estatuas dos grandes
homens como faziam os gregos. Os cartagineses portavam um anel por
guantas campanhas combatessem. Os iberos erigiram obeliscos. Sepulveda
(1940: 128) questiona:

Y ahora yo preguntaria de buena gana a los que niegan que es licito desear la

gloria: ;Qué responden a estas instituciones humanas? ;O condenaran a

necedad y vaciedad a todo el género humano porque con unanime sentencia
mostro a los elevados animos estas excitaciones a buscar la gloria?

Como acontece com os postulados do cordobés, sempre geram
consequencias praticas, especialmente no que diz respeito ao dominio dos
mais sabios sobre o vulgo. Sepulveda (1940: 128-9), oferece um exemplo no
Gonsalus:

Los buenos generales, cuando, antes de comenzar la batalla, arengan a los
soldados, para que peleen fuerte y valientemente, sabiendo que a cada uno
hay que tratarle segun su naturaleza, presentan a los ambiciosos la esperanza
de lucro; a los timidos, que es mejor el peligro que la huida, si son vencidos; a
los voluptuosos, los placeres tras la victoria; pero a los honrados y educados
libremente, les muestran la gloria y el honor, si salen vencedores; la ignominia
e indignidad, si vencidos. Y ciertamente no es dificil persuadirlos de que es
mejor encontrar muerte honrosa que sobrevivir a la lucha con nota
desfavorable, aun leve. Y tanto vale la gloria, que por ella no hay que rechazar
ningun peligro ni lamentar ningun trabajo.

Anos mais tarde, Sepulveda (1987: 132-133), utilizara perfeitamente o
recurso da fama, dentre outros, mas como um dos principais, nas “arengas” de
Cortés aos aventureiros que o acompanhavam na sua conquista de México, no
livro Orbe novo, as mesmas estratégias oratorias do estagirita, juntando

pathos, logos e ethos num discurso:

(...) Después me imagino las recompensas que se nos ofrecen en caso de
victoria. Que hay muchas razones para hacer guerras. Unos luchan por los
altares y el hogar en defensa de si mismos y sus posesiones, protegiendo
mediante la guerra necesaria la vida y la libertad; otros guerrean por el poder y

114



la gloria, contentdndose a menudo con la alabanza de apoderarse de una sola
ciudad y su comarca después de vencer al enemigo; hay quienes se mueven
especialmente por el botin y piensan que los despojos de la toma de una
ciudad un poco mas rica y la devastacién de su comarca representan un gran
premio para los esfuerzos y peligros arrostrados. A nosotros nos animan y
empujan a sostener con valentia y perseverancia esta guerra emprendida no
una de las razones citadas, sino todas a la vez, dado que la situacién ha
llegado a tal punto que hemos de vencer o morir o convertirnos sin duda en
esclavos de manera vergonzosa. Y es que no hay posibilidad de retirada
segura, teniendo en cuenta que las naves fueron hundidas o destruidas por mi,
precisamente para que no hubiera ocasion de pensar en la huida; (...) Pues la
gloria atrae de manera especial a los espafoles. Los peligros que a otros
debilitan, a ellos infunden valor y los hacen mas valientes para arrostrar una
empresa con bravura; y ello es tan natural que soportan con serenidad antes
una muerte honrosa en la guerra que la verglienza o incluso la sospecha de
cobardia. Nuestra memoria y la de nuestros padres — por no recordar los
ejemplos antiguos que la fama ha difundido por todo el mundo — han dejado
muchos y muy preclaros testimonios de esta tradicional manera de ser (grifos
Nnossos).

Como foi antecipado, nao apenas a gléria coroa a virtude: o dinheiro.

A ética do dinheiro em Sepulveda.

Como foi visto, segundo Heller (1980: 317), o dinheiro constitui um dos
trés pecados pelos que Sata podia entrar na alma do cristdo medieval. O ouro,
nao apenas confere nobreza e gléria ao que o obtém, mas também agora, no
Renascimento, a extensdo generalizada das relacées mercantis, transforma o
dinheiro em valor e influencia toda relacdo humana, conforme parametros

utilitaristas. Quem possui dinheiro sera tudo, e quem carecer dele, nada
115



(HELLER, 1980: 318). Para Heller, a ética do dinheiro havera de se confrontar
com o Evangelho, ndo em relacdo a sua qualidade evangélica, mas a sua
interpretagédo anticapitalista. Nao existe mais uma ética comunal, seria absurdo
politicamente confiar nessa modalidade de ética, o que ha € um fomento da
distribuicao desigual de riqueza. A caréncia dos antigos freios da polis faz com
que tenha sucesso a ética do interesse. Sera o interesse o motor das acgdes
humanas e nao os principios éticos (HELLER, 1980: 322- 325- 327).

Embora ndo se possa concordar com a existéncia de movimentos
anticapitalistas relevantes e duradouros na época, sim pode haver um espirito
generalizado de aldedo do Danubio, especialmente nas regides periféricas da
periférica Europa, no sentido de critica a acumulacdo desordenada de
riquezas, que trazem o vicio e a queda moral dos reinos. Aqui representa um
papel de antagonista excepcional o Padre Bartolomeu de las Casas. De um
ponto de vista mais intelectualizado, também os erasmistas criticavam a cobica
e o dinheiro que nao existia na Utopia de Moro, na qual o ouro era empregado
na fabricacdo penicos e correntes para os presidiarios. Serdo essas ideias as
que combatera Sepulveda em toda sua obra. Nao é necessario lembrar o papel
fundamental do ouro e da prata americanos na consolidagcdo do aparelho
estatal dos Habsburgo e dos numerosos exércitos reunidos em Pavia, Lepanto,
Viena, Mildo... e ainda da funcdo de honrado intelectual organico de
Sepulveda, eficiente cronista e capeldo a servico do Império, que nao poderia
deixar de considerar o ouro como mola e ordenador do sistema. Novamente
havera de compatibilizar este valor emergente, o ouro, pelo menos do ponto de
vista ético e quantitativo com o Cristianismo (a Europa estd saindo de uma

posicao marginal a outra central no novo sistema mundo).

No Democrates Primus, Sepulveda (1963: 253), nos apresenta a
Leopoldo, desta vez como porta-voz do “vildo do Danubio”; ele questiona: que
dizer da corrupgédo dos costumes que provém das riquezas? Os soberbos ricos
humilham os pobres e se entregam aos torpes prazeres, enquanto os pobres
cumprem seu dever sem ofender ninguém. Democrates-Sepulveda alega, nao
sem velada ironia: nem todos os ricos sdo maus nem todos os pobres, bons. E

proprio de grande e religioso animo, na pobreza menosprezar as riquezas e na

116



prosperidade, utiliza-las prudentemente para fazer o bem e ser liberal
praticando a virtude sem cair na cobica. Nem cobicar riquezas nem té-las ha de
ser coisa torpe nem considerar coisa viciosa querer fugir da pobreza. A
resposta se baseia na ética estodica: nenhuma coisa se tinha entao por boa ou
ma, salvo as virtudes e vicios. O dinheiro fica fora da escala ética, portanto,
pelo menos com efeitos axioldgicos, ndo é vicio nem virtude. E, no entanto, ele
€ meio para Sepulveda (1963: 257):
La virtud para llevar a cabo obras virtuosas se sirve muchas veces no
solamente de los bienes del cuerpo, el cual es como instrumento del alma, sino
también de los bienes exteriores. Asi dice Aristoteles “no es posible o al menos
no es facil, que haga cosas esclarecidas aquel a quien faltan facultades para
hacerlas”. Y aunque no lo dijera, es bien claro que nadie sin riquezas puede
ejercitar la liberalidad, ni mucho menos la magnificencia, pues tanto la una
como la otra se ponen de manifiesto principalmente en el buen empleo de la

fortuna o hacienda, aunque la liberalidad se entiende en gastos pequenos y
medianos y la magnificencia en los grandes.

Assim mesmo, Sepulveda (1963: 256-258) argui: os magistrados e
principes precisam das riquezas para governar para ter forcas para conter a
cobica dos poderosos e equilibrar as forcas deles com a dos mais fracos.
Igualmente até os fildsofos contemplativos precisam de bens que os sustentem
enquanto contemplam as coisas excelentes e divinas. Dessa forma os frades
se ocupam da contemplacdo de modo que ndo importa se eles se sustentam
com bens proprios ou alheios, porque eles tém o género de vida mais perfeito.
Agora, se todos os cristaos fossem necessitados, quem daria de comer aos
famintos, quem vestiria 0s nus, quem curaria os doentes? Por que néo seria
licito aos ricos se manterem com o que ganharam honestamente? O contra-
argumento luterano de Leopoldo diz que ndo é preciso possuir bens para
exercitar a liberalidade, porque, muitas vezes, a caridade é feita para fingir a
vontade de fazer o bem, mas Deus Ié as intencdes ocultas dos coragdes.

Democrates-Sepulveda (1963: 260-266): ndo se devem procurar
riquezas com cobica, mas como diz o Filésofo, homem virtuoso ha de se
manter no justo médio, procurando 0s bens necessarios ao estado de cada
qual. Assim os nobres e honrados necessitam mais que os baixos e comuns, e
0s reis e principes sem grandes riquezas tém pouca forca e sao

menosprezados pelos inimigos.

117



No entanto os fil6sofos contemplativos requerem pouca coisa, mas sem
0S bens necessarios para viver como convém a natureza torna-se impossivel
exercitar a contemplagédo. Embora os frades mendicantes vivam de esmolas de
maneira santa e devota, configurando a vida mais perfeita, nem por isso € a
Unica forma de vida ou o Unico modo de alcancar a vida eterna. Temos
diferentes dons e gracas que Deus nos tem dado. Cristo mandou os apdstolos
se hospedarem nas casas dos mais virtuosos e se servirem da sua
liberalidade. Dessa forma as riquezas nao sao obstaculo para os homens

virtuosos e cristaos, antes proporcionam meios para a virtude e a religido.

Nao concorda Democrates-Sepulveda (1963: 267-271), com a afirmativa
de Leopoldo sobre o predominio da vontade (processo de espiritualizacao
luterana): as obras tém mais exceléncia do que a vontade: a cobica de coisas
boas é louvavel e a de torpes, vituperavel. Como diz o Filésofo, a coisa se
conhece pelo seu fim, sendo que a vontade € a forma da obra. A perfeicao esta
na obra voluntaria saida da razdo. A boa obra que nédo se realiza é imperfeita
porque a necessidade dos pobres ndo se remedia com a boa vontade de
ninguém, a liberalidade nao se produz. Concluindo, o termo médio de riquezas
segundo o estado de cada qual, em parte é necessario para passar a vida,
exercitar perfeitamente algumas virtudes e conservar a companhia dos homens
e a liberdade e em parte proveitoso para o culto divino e o ornamento dos
templos. Nao por isso deve se esquecer de que a avareza dos ricos e a cobica
sem medida convém pouco a vida apostolica. Neste ponto € compreensivel a
simpatia com as teses de Sepulveda de setores préoximos ao Opus Dei, que se
articulou depois da Guerra Civil espanhola em varias universidades e,
sobretudo, no Centro Superior de Investigacées Cientificas, com vocacéo de

orgao apolitico.

Escriva de Balaguer postula para a “Obra” muitos dos pontos
programaticos coincidentes com Sepulveda: obediéncia ao poder civil
constituido, ainda que tiranico, papel evangelizador por parte dos leigos, a
riqgueza como dom divino, os titulos de nobreza e gléria correspondem aos
melhores cristdos (Escriva obteve durante o governo do general Franco o titulo
nobiliario de Marqués de Peralta, contra o costume de renunciar aos titulos em

118



outras ordens). Veja-se 0 que se postula sobre o dinheiro por parte do fundador

do Opus Dei:

Y abriendo sus tesoros le ofrecieron dones: oro, incienso y mirra.
Detengamonos un poco para entender este pasaje del Santo Evangelio.
¢Cbémo es posible que nosotros, que nada somos y nada valemos, hagamos
ofrendas a Dios? Dice la Escritura: toda dadiva y todo don perfecto de arriba
viene. (...) En la economia de la salvacion, Nuestro Padre cuida de cada alma
con delicadeza amorosa: cada uno ha recibido de Dios su propio don, quien de
una manera, quien de otra. (...) No se satisface compartiendo: lo quiere todo.
No anda buscando cosas nuestras, repito: nos quiere a nosotros mismos. De
ahi, y sélo de ahi, arrancan todos los otros presentes que podemos ofrecer al
Sefior.

Démosle, por tanto, oro: el oro fino del espiritu de desprendimiento del
dinero y de los medios materiales. No olvidemos que son cosas buenas, que
vienen de Dios. Pero el Sefor ha dispuesto que los utilicemos, sin dejar en
ellos el corazdn, haciéndolos rendir en provecho de la humanidad.

Los bienes de la tierra no son malos; se pervierten cuando el hombre
los erige en idolos y, ante esos idolos, se postra; se ennoblecen cuando los
convertimos en instrumentos para el bien, en una tarea cristiana de justicia y de
caridad. No podemos ir detras de los bienes econémicos, como quien va en
busca de un tesoro; nuestro tesoro esta aqui, reclinado en un pesebre; es
Cristo y en El se han de centrar todos nuestros amores, porque donde esta
nuestro tesoro alli estara también nuestro corazon. (BALAGUER, 1973, ponto
35).

Que dizer das criticas luteranas ao aumento sem medida das riquezas
eclesiasticas que Leopoldo levanta. Democrates-Sepulveda (1963: 253-264)
respondera, e desta vez em defesa de causa propria, como veremos: no
nascimento da Igreja e durante o tempo em que o seu nome fora aborrecivel
para os principes, os sacerdotes eram capitdes dos outros no combate a fé e
se mantinham com o que os prebostes Ihes davam cada dia ou com uma
pequena renda, viviam mais santa e devotamente que quando a Igreja
alcancara a liberdade e sua autoridade fora confirmada e fortalecida com
riquezas. No entanto a culpa do mal ndo se encontra nas riquezas, mas nos
costumes. Se houver abuso na administracéo de rendas por parte de bispos ou
sacerdotes, a culpa é dos costumes e nao das riquezas, pois 0s justos e
religiosos bispos e sacerdotes quanto mais ricos, tanto mais santos e
proveitosos para a republica, por repartirem entre muitas pessoas 6rfas e

vilvas e outras igualmente necessitadas.

Losada (1973: 154), relata como o nome de Sepulveda, como se viu,
estava entre os dos colegiais pobres da Universidade de Alcald, e, ao falecer, a

fortuna era tdo grande que o leva a fundar um Morgado para transmitir o seu

119



sobrenome a geracbes futuras. Losada apresenta uma documentacéo
abundante sobre o fato. Afirma: Cualquiera, después de una visita al Archivo de
Protocolos de Cdrdoba, creeria que Juan Ginés de Sepulveda no hizo otra
cosa en su vida que comprar, vender, arrendar y acumular sobre si beneficios
eclesiasticos. Losada (1973: 154-157), apresenta apenas como exemplificacdo

alguns beneficios eclesiasticos de Sepulveda, perfeitamente documentados:

1. Frutos da “racdo” do seu sobrinho Pedro da Igreja-catedral de Cérdoba.

2. Beneficiario da Igreja de Sao Pedro tinha os frutos arrendados a Juan Ruiz de Torres
por 23.000 maravedies'* anuais (1539-1540).

3. Beneficiario da vila de Priego, cujo beneficio arrendara a Martin de Baeza em 1547
por dois anos por 30.000 maravedies por ano.

4. Entre 1550 e 1555 recebera 300 ducados de penséo sobre os frutos do Bispado de
Jaén.

5. Era beneficiario e cura de Albendea e como tal arrendou os frutos do seu curato por
trés anos e renda em cada um de 42.750 maravedies.

6.Como beneficiado da igreja de Priego, na sua metade, arrendara em 1552 os frutos e
rendas por dois anos e preco de 39,375 maravedies.

7. Em 1555 era beneficiario de Alba de Tormes e Albendea.

8. Em 1556 era ja arcipreste de Ledesma,, beneficiado de Anaya, e seguia recebendo
pensao de 300 ducados sobre a mesa bispal de Jaén.

9. Em 1557 arrenda novamente a Baeza os frutos da metade do beneficio que tinha na
vila de Priego.

10. Em 1559 outorga poder a Juan Sacristan para cobrar 45.000 maravedies dos
presbiteros arrendadores dos frutos do beneficio que possuia na vila.

11. Em 1560 e 1561 outorga poder para cobrar os 300 ducados da sua penséo sobre a
mesa episcopal de Jaén.

12. Novamente arrenda em 1561 os frutos e beneficios de Priego por dois anos e o
total de 75.000 maravedies dos quais recebia antecipadamente 100 ducados de ouro.
13. Em 1562 outorga Pedro de Sepulveda em favor do seu tio uma obrigagéo por 150
ducados de ouro que lhe tinha emprestado para as despesas de expedicdo das bulas
sobre o regresso e acesso do beneficio da paréquia da vila de Albendea.

14. Volta a outorgar poder aos sobrinhos para arrendar por dois anos a metade do
beneficio da Igreja Maior e de Santiago da vila de Priego.

15. Em 1571 Pedro de Sepulveda com o poder que seu tio lhe outorgara arrendou a
Pedro de Ahumada os frutos decimais do beneficio que possuia na igreja de Santa
Maria e Santiago da vila de Priego, por dois anos e 140 ducados cada um.

Sem contar os beneficios que como cronista real e capeldao recebia,
assim como os abundantes bens registrados no testamento, detalhados por
Losada escrupulosamente no seu Epistolario (1973). Sepulveda (1963: 265),

diz no Democrates do dinheiro: A los clérigos, no solamente hermanos y

1 Antiga moeda espanhola. O nome maravedi significa moeda almoravide, sendo naquela época as de Castela
arabigas e bilingues. Ou seja, tinham forma arabiga de fundo e significagdo cristd nas legendas arabigas. Levavam
uma cruzinha e o nome de Afonso em latim e estavam datadas pelos anos da Era Hispanica, de 1214 a 1255. Usou-
se para facilitar o comercio com os mugulmanos nos dominios de Castela. O escudo, desde 1535 cotizara a 350
maravedis. Sua avaliagdo muda ao longo da era moderna, entre os 400 maravedis de 1566 e os 440 de 1609. O Real
tampouco esteve isento de mudangas na paridade, cotizando em 1642 nos 45 maravedis e nos 64 maravedis desde
1686. (Wikipédia, acessado em 15 de fevereiro de 2010).

120



hermanas, mas los sobrinos y otros parientes tan sin empacho se lo piden que
no parece que ruegan, sino que por derecho lo demandan. Asi, pues, quiérase
0 no, habéis de dar a los parientes que a tiempo o fuera de tiempo o0s
importunan.

O dinheiro e os bens dos impios podem passar a maos dos justos, por
lei humana e divina. Além do mais, 0s espanhdis que cumprirem o0 seu dever
no que diz respeito & Conquista de indias, ndo devem se ver privados do seu
justo prémio, afirma Sepulveda(1997: 97), no Democrates Alter. Porque
seguindo a Santo Agostinho, todos os hereges, todos os impios e idblatras
encontram-se em possessao ilegal das suas riquezas e por isso podem ser
despojados delas pelos catélicos e piedosos, segundo Sabedoria, “por isso 0s
justos despojardo aos impios”. E como dizem os Provérbios “por isso 0s justos
despojardo aos impios”, afirma Sepulveda (1997: 106). Citando o
Deuteronémio, “repartirds todo o botim entre teu exército e comeras dos
despojos dos inimigos”. “Também no Génese fala-se do botim que levara
Abraham dos reis vencidos e se menciona aos escravos, dirigindo-se ao rei dos
sodomitas que viera em seu auxilio: “no reparto do botim me dé as almas, o
demais tomé-lo para ti” (SEPULVEDA, 1997: 112-113).

Para encerrar o capitulo sobre as riquezas, observe-se o discurso militar
de Cortés dentro da crénica De Orbe novo, quando numa situagao dificil tem

que incentivar os homens a luta:

Y aunque se pudiera poner fin a la guerra y vivir en una paz segura, sin
embargo hombres piadosos y valientes tienen la obligacion de hacerla a la vista
de tantos y tan importantes premios. Que no se trata del dominio de una sola
ciudad, ni se va en pos de la gloria que proporciona la destrucciéon y huida de
un solo ejército, sin que es otro Nuevo Mundo lo que se nos pone por delante
como recompensa a nuestros esfuerzos, a los peligros y a la victoria; asimismo,
la gloria de haber sometido a las armas a muchos y muy grandes pueblos, y no
ya el botin ganado en la destruccion de una sola ciudad para distribuirlo entre
muchos, sino los bienes de muchos reinos extraordinariamente ricos en oro y
plata para repartirlos entre muy pocos. De modo que, dado que nos obliga, de
una parte la supervivencia y nos empuja, de otra, una gran gloria y tan grandes
recompensas, desfallecer y renunciar a una guerra que se hace por piedad y
que va a proporcionar gloria e incontables ganancias es propio de gente
pusilanime y despreciable, cosa que se aleja con mucho de la forma de ser y
de las costumbres de nuestro pueblo. (SEPULVEDA, 1987: 133, grifos nossos).

O que se tentou demonstrar € que a obra de Sepulveda constitui um
tétum coerente e integrado na ordenacao da sociedade de forma piramidal, na

qual a base vai se alargando mediante o Império que tem uma cabecga sé e
121



alguns homens melhores e mais sabios, selecionados segundo seus méritos.

Todo um programa imperial, embora Sepulveda nao utilize muito o termo,

porque o fundamento é de dominio de uma minoria mais preparada sobre

maiorias.

Seguindo a relacdo microcosmo/ macrocosmo, o que se justifica € o

dominio de um povo mais culto sobre outro menos culto, sendo que a definicao

€ univoca e monoldgica por parte da nacao mais forte. A simplicidade dos

conceitos até agora analisados os faz operativos, porque eles hao de funcionar

na pratica, e Sepulveda sabe que como em toda boa maquina social a

complexidade ndo acompanha a eficiéncia. A parte final do discurso de Cortés

no Orbe novo, que recapitula cada argumento de dominio, serve também para

concluir esta secao sobre as bases do pensamento imperial de Sepulveda.

122

Sopesad una y otra vez todo esto, compaferos, sabiendo que la decisién de
renunciar a la guerra, asunto que no es siquiera discutible, os es perjudicial,
mientras que la empresa, en la que incluso morir seria lo mas hermoso, es lo
mejor para vuestra salvacion; y comprended que, lejos de vosotros tan
vergonzosa duda, no debéis pensar en nada que no sea hacer la guerra y que
es necesario que os dediquéis a ello con toda vuestra alma. De esta forma se
nos abre un camino, en primer lugar para salvarnos, después para ganar una
limpia famay, en tercer lugar, para conseguir enormes riquezas y para —y esto
debe pesar mucho mas entre hombres piadosos y leales al Estado y a la
majestad del César Carlos, nuestro Rey — propagar la religion cristiana y el
imperio de los espafoles a lo largo y ancho del orbe. Pues sometidas las
naciones mas poderosas a nuestro poder, una vez desaparecido el culto a los
idolos y sus costumbres salvajes gracias a vosotros, tal como sucedié en las
islas, se vuelven mas dispuestas y ddciles para aprender y abrazar, no en
contra de su voluntad, la piedad cristiana mediante la doctrina del Evangelio.
Nada hay més agradable y aceptable a Cristo que tal empresa. Y, dado que
estamos capacitados para llevarla a cabo, es licito pensar que hemos
emprendido esta guerra teniendo a Cristo por autor y callado consejero
(SEPULVEDA, 1987, 134, grifos nossos).

lllA CONTROVERSIA AMERICANA DE SEPULVEDA

3.1. A GUERRA JUSTA

Santo Agostinho, o agostinismo politico e Sepulveda.



Apesar das numerosas citacdes que sobre Santo Agostinho nos traz
Sepulveda, primeiro no seu Democrates Primus e depois no seu Democrates
Alter, e de maneira especialmente abundante na sua posterior Apologia em
favor do livro das justas causas da guerra contra os indios, que elaborara
expressamente na defesa do Democrates Alter, poucos autores sequer o tém
resenhado na hora de estudar a obra do pocoalbense. Possivelmente porque a
maioria deles tenha enfatizado o carater secularizador e aristotélico do sabio de
Pozoblanco, o que parece entrar em franca contradicdo com o platonismo e

carater mistico da obra de Agostinho de Hipona.

Apenas Fernandez Santamaria o cita com maior destaque ao comentar
sobre Sepulveda, mas de modo introdutério e geral, sem um nexo claro com a
obra deste (SANTAMARIA, 1988: 172-175). Francisco Castilla Urbano (2000:
24) o cita rapidamente, juntamente com Aristételes e o estoicismo ciceroniano
como um dos pilares do pensamento sepulvedano, mas depois ndo volta a
fazer referéncia a ele. Patifio Palafox (2007: 53-62), cita Santo Agostinho como
precedente medieval da teoria da servidao, sem o relacionar diretamente com a

obra do nosso autor.

Tampouco na extensa bibliografia de traducdes e estudos filoséficos ou
teoldgicos escritos por Ginés de Sepulveda, tdo bem registrados por Losada
(1949), encontramos rastros de nenhum estudo concreto sobre a obra de Santo
Agostinho, diferentemente da cuidada atencéo prestada ao Estagirita, de quem
chega a traduzir o pogoalbense uma longa série de livros, desde Parvi
Naturalis, em 1522, até a Etica do Filésofo, ja no fim da sua carreira, por volta
de 1565, obra que sofrera censura eclesiastica, até chegar a sua mais
conhecida obra, a traducao da Politica de Aristételes (LOSADA, 1949).

Pareceria entdo que Santo Agostinho entraria como um elemento
neoplaténico “estranho” ou ao menos ndo de forma totalmente natural na obra
de Ginés, que a principio parece um humanista italiano mais préximo as
correntes filoséficas do aristotelismo naturalista da escola de Pietro
Pomponazzi que a teologia “idealista” e neoplatdnica da Civitas Dei. Como

postula Fernandez Santamaria:

123



Sepulveda creia que era posible evitar el catolicismo politico supuestamente
concomitante a una sociedad universal y mantener intacto, con la ayuda de la
teoria de la guerra justa, el particularismo politico que caracterizaba tanto a la
doctrina politica de Aristoteles como a la praxis habitual de Sepulveda. Y es
esto, junto con su éxito en llevar a cabo su objetivo en términos mucho mas
seculares de lo que era posible a los teélogos de la escuela de Salamanca que
vertieron mucha tinta sobre el tema de América, lo que da la auténtica medida
de la contribucién de Sepulveda.(1988: 175).

No mesmo sentido para José Antonio Maravall (1999: 203-204),
Sepulveda supbée uma transmutacdo da idéia imperial e consequentemente,
uma transformacdo do pensamento politico, representando um corte com a

tradicado medieval, porque

representa quiza el méximo grado en la eliminacion de todo agostinismo
politico, alcanzado hasta su momento, dejando aparte a Maquiavelo. Su vuelta
al puro Aristételes, su alejandrinismo, le aseguran esa inmunidad contra la
tradicion medieval, cuyo peso los aristotélicos de tipo escolastico no habian
dejado de sentir.

Henri Mechoulan contradiz tanto a Fernandez Santamaria quanto a
Maravall, insistindo no carater catolico ortodoxo de Sepulveda, € o que é mais
importante para a presente exposi¢cdo, no seu evidente agostinismo politico,
idéia que flui constante através de toda a sua obra L Antihumanisme de J.G. de
Sepulveda que pretende explicar o Democrates Primus, mas que, sob 0 N0sso
ponto de vista, ilumina-nos acerca da maior parte da obra sepulvedana,
redisons-le, le presente ouvrage est une théorie dénsemble qui justifie aussi
bien la guerre, le paupérism, que la hiérarchie monarchique de droit divin et, en
filigrane, le réle historique de certains peuples dans les plans de la Providence
divine (MECHOULAN, 1974 : 51-52). E se prestarmos atencdo as anotacdes
que o autor do Democrates acumula na sua obra, teremos de concordar com
Mechoulan (1974: 53), quando afirma que é a autoridade religiosa a mais
invocada por ele. E se acrescentarmos aqueles autores que constituem a
tradicdo do agostinismo politico, desde Santo Gregério Magno e o Ostiense,
até Santo Isidoro e Santo Jerénimo, além do frequente uso de Sdo Paulo e de
Santo Tomas de Aquino, no apoio das suas teses, vé-se que o0 corpus teorico
agostinista dentro da obra sepulvedana ndao é uma peca apenas anedoética ou
de simples necessidade contextual e dialética a mais na hora de se confrontar

a seus adversarios nas diversas polémicas nas quais se envolvera Sepulveda.

124



Muito pelo contrario, desde cedo, ja no seu Democrates Primus, Santo
Agostinho na sua interpretacdo mais ‘agostinista’ (valha o jogo de palavras), ira
se constituir como o esqueleto do aparelho ideolégico erguido pelo nosso autor:
Sepulveda, avant d’étre aristotélicien, est fondamentalement un catholique
orthodoxe, qui met au service de la mission impériale espagnole toutes les
ressources de la thélogie et de la philosophie MECHOULAN, 1974 :77).

Como sera visto, precisamente nessa aparente contradicdo estriba a
original contribuicdo sepulvedana ao debate de ideias sobre a licitude da
guerra, e de maneira enfatica, na ocupagdo dos reinos indigenas pelos
espanhdis.

O temperante Ginés num momento da sua vida, depois de se ter
incorporado a Corte do César Carlos V, em torno de 1545, carrega o peso da
polémica sobre a licitude da conquista das terras americanas, que faz estourar,
em 1542, a publicacdo das Leis Novas de Indias e as limitagdes que estas
impdem, nesse momento, sobre as “encomiendas” no Novo Mundo, com o

conseguinte escandalo dos “encomenderos’.

Sera Sevilha a capital onde se estabeleca o Conselho de indias e a
instédncia do proprio cardeal e arcebispo dessa mesma cidade, Fernando de
Valdés, por quem Sepulveda assumira a justificacdo de tais “descobertas” e,
por conseguinte, da instituicdo da “encomienda’ no seu Democrates Alter ou
Segundo, nos quais acudira, entre outros, aos argumentos agostinianos a favor
da guerra justa, que ja antecipara no seu Democrates Primus. Parece-nos que
€ precisamente o debate de ideias gerado o que desperta a necessidade de
esgrimir a doutrina de Santo Agostinho, dado que tanto o Democrates Primus
quanto o Alter elaboram-se pela necessidade de oposi¢do dialética as ideias
cristds do humanismo renascentista da época, especialmente na Espanha,
onde a doutrina de Erasmo de Rotterdam era preeminente tanto entre os
membros da Corte de Carlos V quanto nos postos mais destacados da Coroa,
tanto no que diz respeito a formacao humanistica do préprio Carlos como na
decisiva influéncia sobre os ideais do seu secretario, Afonso de Valdés, e o
mesmissimo Inquisidor Geral, Dom Afonso de Manrique que chegara a ser um

125



dos seus mecenas (BATAILLON, 1949), e nada melhor para combater o
cristianismo renovador, beirdo da heterodoxia, que a teologia de Santo
Agostinho e sobretudo, o agostinismo politico por ela inspirado, ainda que este
seja mais agostinista que Agostinho, de forma a combater “o fogo com fogo”
num inteligente jogo de polémica humanista.

Frente a uma busca idealista de uma Ekklesia origindria e pura, isenta
da macula que o contubérnio com os poderes terrenos — tdo caros ao
agostinismo politico e que tanto criticara o sabio de Rotterdam, nas suas
constantes criticas a corrupgcao de costumes de frades e clero secular da Igreja
da época — geraria 0 que deveria ser o0 auténtico e primigénio espirito cristao,
Ginés defenderia uma Igreja terrena, a servico dos objetivos materiais da
Coroa de Castela, ambito no qual a evangelizacdo cumpre um objetivo
evidentemente pragméatico de ampliagdo do imperium do César Carlos, para o
qual o agostinismo politico parece ser uma doutrina que bem serve a estes fins,
e como veremos, de forma paradoxal, ndao desentoara com a filosofia, que
avant la lettre poderiamos qualificar como secularizadora, da Escola de Padua
de Pomponazzi, o influente professor de Sepulveda (ao qual chama vérias
vezes de praeceptor meus).

Seguindo o teor da explicacao de Maravall, o fundamento da ética — e,
por conseguinte do direito, incluindo o direito a guerra justa, a conquista e ao
dominio — baseia-se na coexisténcia de dois mundos, as duas ordens,
perfeitamente separadas: o da perfeicdo apostdlica e a da vida comum, poder-
se-ia dizer que sdo como as duas partes de uma noz, que nao se tocam, mas
convivem harmoniosamente, como pode se observar nos capitulos referentes a
Pomponazzi e o estoicismo como fundamentos do pensamento desse cronista

Imperial.

Segundo relata um dos mais importantes estudiosos sobre Sepulveda, o
professor Angel Losada, o Democrates Primus fora escrito durante uma das
viagens de Sepulveda de Roma para a capital da Romanha em 1531.
Reencontra-se com o que fora o seu antigo colégio, Sao Clemente de Bolonha,
onde estudam jovens espanhoéis, muitos dos quais albergam sérias duvidas

126



acerca da compatibilidade entre o oficio das armas e a possibilidade de
chegarem a ser bons cristaos.

Essa é uma polémica de certa forma paralela a estabelecida durante a
época da decadéncia do Império Romano e a adogédo do cristianismo como
religido imperial por Constantino, constituindo-se, assim, progressivamente, o
cristianismo como culto oficial do Estado, no tempo de Santo Agostinho, o que

levantou questbes muito controversas.

Precisamente o bispo de Hipona escrevera sua Cidade de Deus para
desmentir as acusagdes que na época circulavam de que existia uma eventual
responsabilidade da religido cristd (devido a sua suposta influéncia, neste caso
de carater negativo, em virtude do irenismo militante dos cristdos) na origem da
decadéncia do outrora todo-poderoso Império Romano de Ocidente que
naquele tempo sofria continuos saques por parte dos barbaros e, até mesmo,
chegara a ser governado pelos eleitos caprichosamente pela Guarda

Pretoriana, até mesmo pelos chefes da Guarda.

Tras el saqueo de Roma por los visigodos de Alarico en 410, San Agustin
compuso La Ciudad de Dios para responder a las acusaciones dirigidas contra
los cristianos, cuyo Dios, al igual que las antiguas divinidades paganas, no
habia sabido proteger la Ciudad Eterna (ARQUILLIERE, 2005: 42).

Originam-se entdo muitas duvidas acerca da idoneidade da participacao
dos cristdos no que diz respeito ao Estado — e a guerra vem a ser naquele
tempo o primeiro e fundamental elemento entre as atividades a servigo daquele
Ente — que, seguindo a patristica dos primeiros tempos da Igreja, mantinham-
se obedientes, mas alheios as estruturas politicas: reddite quae sunt Caesaris
Caesari et qua sunt Dei Deo (Mt XXII, 21. A Deus o que é de Deus e a César o

que é de César).

Do mesmo modo, as correntes do Humanismo cristdo erasmista - com
0s quais entrara em confronto ideolégico o préprio Sepulveda - colocam o
ponto de mira das suas mais ferozes diatribes na guerra, criticas que levadas
até suas ultimas consequéncias derivariam de forma necessaria nas correntes

irenistas dos anabaptistas, os quais se negam a toda e qualquer colaboracéo

127



com o governo civil, assim como rejeitam quaisquer possibilidades de que a

guerra possa vir a ser considerada como justa em hipotese nenhuma.

Para Sepulveda, homem que durante muito tempo esteve sob os
auspicios e mecenato do Papado, bom conhecedor das fontes biblicas, assim
como do direito e tradicao patristica e canbnica da Igreja, que se intui a luz do
ingente aparelho teérico de padres e sabios da Igreja que ele utiliza com
frequéncia, ndo Ihe sera dificil, diante dos seus adversarios, sejam eles
erasmistas ou neoescolasticos, luteranos ou censores, dominicanos ou
irenistas, postular os argumentos juridicos, teoldgicos e filos6ficos adequados
para os seus fins justificativos da guerra de conquista como elemento de
primeira ordem para os fins da Coroa e decide escrever sobre 0 assunto no seu
Democrates Primus patrocinado pelo mesmissimo Duque de Alba, prova cabal
da enorme importancia que tinha, nesse momento, contar com esses jovens
para o servico das armas da Espanha e poder combater as incipientes ideias
irenistas (LOSADA, 1949: 184).

Esse dominio da Patristica chega até as fontes, Sao Paulo, que é citado
por Sepulveda em Santo Agostinho mais do que frequentemente. Nao deve
estranhar ao leitor, porque Séo Paulo sera o apostolo que levara a Igreja para
fora dos muros do judaismo, serd o auténtico primeiro missionario como o
entendemos, ampliando ao mundo helénico a doutrina cristd, e bebendo
também nas fontes do estoicismo, com a aceitacdo acritica do poder que isto
acarreta. Pensamos que Santo Agostinho é herdeiro direto de Sao Paulo no
espirito e letra dos seus textos, como o pocoalbense deveu intuir ao recolher
seu pensamento de forma tao constante e significativa na sua prépria obra.

O pensamento de Santo Agostinho sobre o Estado.

Santo Agostinho de Hipona, nascido na Numidia, Africa romana, no ano
354, € uma figura central no pensamento medieval € ndo o sera menos no

Renascimento, uma vez que se podem encontrar seus manuscritos em todas

128



as bibliotecas importantes da época e identificar sua influéncia nos pensadores
posteriores a ele, Gregério Magno ou lIsidoro de Sevilha serd fundamental
(ARQUILLIERE, 2005: 35-36), de maneira que Sepllveda ndo poderia ignora-
lo. O que se verifica € que a maior influéncia que exerce Santo Agostinho no
pensamento da época € por meio de seus glosadores, os agostinianos
politicos, entre os quais poderiamos incluir o autor de Democrates Alter, ou
quando menos este utilizara ad hoc esta doutrina em um momento que
necessite contra-arrestar dialeticamente seus adversarios intelectuais, ja que

eles se batiam na arena ideolégica da teologia.

A filosofia pré-tomista de Santo Agostinho se caracterizara pela auséncia
de uma distincdo formal entre o ambito da filosofia e 0 da teologia, entre as
verdades racionais e as reveladas. Enquanto para Sdo Tomas a natureza é
metafisicamente indestrutivel, Santo Agostinho descreve sob o nome de
natureza o estado de coisas do pecado e aquele que neste estado permite a
esperanca de que o homem possa abandoné-lo (ARQUILLIERE, 2005:37).

A consequiéncia logica € que haja em Santo Agostinho uma tendéncia a
envolver o direito natural na justica sobrenatural, o direito do Estado no da
Igreja, porém nao era mais que uma inclinacdo do espirito, 0 que para os
agostinianos politicos veio a ser uma doutrina férrea e simplificada, de forma
que tenderam a confundir o Ambito da Igreja com o do Estado (ARQUILLIERE,
2005: 38-39). Bataillon (1949: 632), afirma que Sepulveda se empena en definir
la sabiduria cristiana conforme al sentido comun y, en demostrar que, en el
fondo, la ensefianza de Cristo no esta refida con la sabiduria de los grandes
filbsofos. Poder-se-ia ser mais ousado que Bataillon e substituir o que ele
chama de ‘sentido comum’ pela ‘doutrina agostiniana sobre a guerra’ que
Sepulveda pretende defender, em um tipo de jogo retoérico-polémico, téo

préprio de humanistas como ele.

Bernheim postula a centralidade do conceito agostiniano de pax em sua
obra, um conceito complexo e sumamente rico neste padre da Igreja: é um
estado de equilibrio interno e externo no qual tudo que foi criado se adapta ao

lugar querido por Deus e no seio do Cosmos, participando assim do mais

129



elevado bem, ou seja, da unidade do ser em Deus (ARQUILLIERE, 2005:
44).Torna-se crucial dentro da explicacdo do agostinismo politico este conceito
tao préprio de pax: a paz verdadeira é a pax Cristiana, de maneira que a paz
do homem nao é necessariamente a paz exterior e sim a submissao a vontade
de Deus através da fé, fé que esta dirigida pelo mesmo magistério da Igreja
(ARQUILLIERE, 2005: 45). A primeira vista, ndo se confundem aqui a ordem
natural e a sobrenatural, ainda que a Igreja, segundo outros pontos de vista,
possa ser uma instituicdo humana e, portanto, suscetivel de desviar-se do fim

divino prescrito, como denunciard Erasmo, entre outros.

No entanto, Arquilliére (2005: 46), atribui este conceito aos herdeiros
intelectuais de Santo Agostinho, os ‘agostinianos’, os quais, como todo
beneficiario testamentario, ndo serdo sempre fiéis as ultimas vontades do
cessionario e nunca o serdo quando se trata de uma herancga doutrinal. Para o
francés, o centro de gravidade do pensamento agostiniano sera a idéia de
justitia, conceito que depende do de pax, porém que resulta preeminente em
relacdo a ultima. E nisso coincide com o estoicismo.

Si, en efecto, la paz resulta del orden establecido por Dios, la justicia no es, en
el fondo, mas que el respeto y la realizacién de este orden. Esta armonia de
cosas estd inscrita en la voluntad divina. Para empezar, aquélla es exterior a la
nuestra. So6lo al conformar nuestra acciéon a la misma, adquirimos la justicia, y

en consecuencia, aseguramos la paz. La justicia es, pues, la condicién de la
paz.

Para Santo Agostinho, a paz ndao é qualquer estado de auséncia de
guerra, e sim

La soumissién a I'ordre chrétien: En effet, ceux méme qui font la guerre ne la

font que pour vaincre et para conséquent pour parvenir glorieusement a la paix.

Qu’est-ce que la victoire : C’est la soumission des rebelles, c’et-a-dire la
paix...(SANTO AGOSATINHO apud MECHOULAN, 1974: 55).

Daqui se derivam consequéncias teoricas que Sepulveda podera utilizar
muito bem para apoiar a justica das causas da guerra contra os indios. O
Estado, seguindo o conceito ciceroniano, é a res publica, a coisa do povo, este
estaria constituido pelo conjunto de pessoas reunidas pela aceitacdo de um
130



mesmo direito e pela comunhdo dos mesmos interesses. Sendo que o direito
se identifica com a justica; ali onde essa nao se encontre, tampouco havera
justica verdadeira. Nao havendo uma justica verdadeira, nao podera haver uma
multiddo de pessoas reunidas em virtude da aceitacdo do direito e, por
conseguinte, ndo havera povo nem res publica (MECHOULAN, 1974: 48).

Estamos diante de um conceito no minimo perigoso para a soberania de
diversos estados, dependendo do conceito de justica que venha a ser
assumido, o que confirma a centralidade de tal aceitagdo em Santo Agostinho.
Se concebemos, como o fardo muitos agostinianos medievais — e Sepulveda o
sera a sua maneira peculiar e moderna, com matizes, como se explicara,
quando se fizer necessario aos seus fins justificativos — a idéia de paz e justica
como inexistentes fora da Igreja, posto que as Unicas de carater auténtico
seriam aquelas em que se verifigue a submissao ao verdadeiro deus, criam-se
de forma necessaria consequéncias inevitaveis: apenas se o rei for justo, ele é
legitimo, apenas tera direito a mandar sobre seus suditos, se estiver dentro do

seio da Igreja.

E um deslocamento que seria injusto atribuir a Santo Agostinho, uma
vez que leva uma carga de valor absoluto que faltava a este Grande Padre da
Igreja (MECHOULAN, 1974, 48-49). E isso porque Santo Agostinho néo é
propriamente um escolastico ou um escritor didatico, e sim, um pensador que
elabora seus escritos normalmente motivado por alguma polémica, e sempre
com o espirito mais dirigido a fé do que as construgées conceituais, mais

didaticas, que depois serao elaborados pelo tomismo.

Assim o0s conceitos de que se vale esse Padre da Igreja néao
necessariamente terdao um carater univoco, pelo que se faz necessario
manusear varias de suas obras. Assim, em uma delas, defende a exclusdo dos

infiéis deste mundo de justica:

¢ Qué justicia podemos encontrar en aquellos que substraen al hombre a la
sumisién al verdadero Dios y lo someten a los diablos inmundos? ¢4 Es ello dar
a cada uno lo que se le debe? Es, pues injusto que, en tales condiciones,
ciertos hombres sometan al resto bajo su dominacién. Podemos, sin duda,
decir que esta injusticia fue util: aquéllos que renunciaron a una parte de su
libertad encontraron bajo otra forma el beneficio de esta alienaciéon. Pero, en
primer lugar, para quien observe con atencion, no puede haber una verdadera

131



utilidad cuando se vive en la impiedad y, en lugar de estar al servicio de dios,
se sirve a los demonios (...). A continuacién, aun extrayendo algun provecho
de ello, no es posible hallar la justicia, ni, por ende, la cosa publica (SAN
AGUSTIN apud ARQUILLIERE, 2005: 48-49).

De maneira que nao poderia haver justica longe do conhecimento e culto
ao verdadeiro Deus e, portanto, segundo este argumento, o estado romano
nunca haveria existido (ARQUILLIERE, 2005: 49).

Se unirmos, pois, este conceito do agostinismo politico, com o
agostiniano do pecado, ha um bom argumento esgrimido por Sepulveda (1997:
72), que cita Santo Agostinho quando afirma que se atrasamos o castigo ou a
vinganga as graves ofensas feitas a Deus, em verdade provocamos sua
paciéncia até chegar a ira. Na sua apologia, sera taxativo ao afirmar que

estos indios estan sumidos en pecados muy graves contra la ley natural. La
ignorancia de tales pecados a nadie excusa, y por los mismos Dios destruy6 a
los pueblos pecadores que habitaban la Tierra Prometida, pues todos
practicaban la idolatria y la mayor parte inmolaba victimas humanas. Y que
Dios, o pro un juicio oculto sino precisamente por tal idolatria, destruyé a
aquellas gentes, nos lo confirma la Sagrada Escritura no con obscuridad sino
con palabras claras (SEPULVEDA, 1997: 72).

Igualmente cita Santo Agostinho na Apologia a favor del libro
sobre las justas causas de la guerra contra los indios, quando lembra do que
disse em sua carta a Bonifacio que ensina que los reyes piadosos sirven a Dios
oponiéndose al culto a los idolos: asi, dice Ezequias sirvio al Sefior,
destruyendo los bosques sagrados, los templos de los idolos y las
construcciones elevadas hechas contra el precepto del Sefior (SANTO
AGOSTINHO apud SEPULVEDA, 1997: 72). Sem duvida palavras que nos
remetem imaginariamente a praca de TenochtittAn onde Hernan Cortés
derrubou e mandou destruir as estatuas dos deuses astecas, uma conversa
que teria animado algumas das tertulias que freqtientavam o citado Duque Del
Valle e Sepulveda, que sem duvida inspiraram-nos na escritura tanto do
Democrates Alter como da Historia Del Orbe Novo que relata a conquista do

México.

Sepulveda, que fora parte da corte de Clemente VII, como bom
humanista e doutor em Teologia - grande conhecedor das fontes originais, das
quais gostava de nutrir-se diretamente, o que aconteceria com igual

132



intensidade em relagéo a obra de Santo Agostinho - alega um fator moderador
gue o bispo de Hipona nao se esquece de assinalar, segundo o que se postula
na obra agostiniana Contra Fausto, ainda que nao deixe de incidir sobre o fator
do pecado como titulo de ocupacdo dos reinos indigenas, com o intuito de
alcancgar assim as consciéncias de seus leitores:
No obstante si en alguna nacién se cometen pecados mortales, no por ello ha
de decirse que toda ella no cumple la ley natural (como han opinado
falsamente algunos tedlogos), pues de este modo ninguna nacién cumpliria la
ley natural. Y asi una causa publica debe discernirse habida cuenta de las
costumbres y de las instituciones, como ensefna Aristételes, no de la conducta
buena o mala de unos cuantos. Ha de considerarse, pues, como nacién que,
como tal, no cumple la ley natural, aquella en la que un pecado mortal no es
tenido como una vileza, sino que se aprueba publicamente, como el homicidio
de inocentes inmolados por estos indios en muchas regiones o la idolatria
generalmente abrazada, y que es el mas grave de todos los pecados.(...) Asi
pues, por el testimonio de la Historia Sagrada y de los santos doctores, se
deduce que a estos indios en estricto derecho, por su impiedad, se les hubiera
podido privar de la vida, de las tierras y de todos los bienes en aras de un justo
castigo; con cuanto mas derecho podran, pues, ser sometidos al imperio de los

cristianos(...) se vean obligados a abstenerse de tales crimenes que tanto
ofenden a Dios (SEPULVEDA, 1997: 201-202).

Como se vé, o conceito de pecado é também fundamental no construto
ideolégico do antagonista de Las Casas, o que em certa forma vem a

contradizer as teses que defendem Sepulveda como apenas secularizador.

Nao obstante os seguidores de Santo Agostinho, este esta longe
consagrar uma divisdo definitiva entre a Civitas Dei e a Civitas Diaboli que se
adivinha nas interpretacdes dos agostinianos mais ferrenhos, ja que aceita que
0 povo romano seja um povo verdadeiro e que, por conseguinte, sua res
publica seja, sem duvida, um Estado, uma vez que é composto por uma
multiddo de seres racionais € nao por animais, e ainda que a Republica
sofresse guerras civis ou sedicdes que quebrassem sua concérdia, isSso nao
seria Obice para Ihe negar o nome de ‘povo’, nem para rechacar o nome de
Estado a sua comunidade.

O mesmo pode-se dizer de gregos, egipcios, assirios e povos de todas
as nacoes. Isso tera repercussbes claras na interpretacdo do direito
internacional nascente que comeca a elaborar Francisco de Vitoria,

133



precisamente em virtude do estudo sobre a legitimidade da conquista dos

reinos indigenas.

E desse modo que ndo se separa tanto da tradicdo patristica como da
sua escola agostiniana, o que muitas vezes acontece entre discipulos e mestre,
ocasides nas quais este costuma ter apreciacées mais moderadas que aqueles
(ARQUILLIERE, 2005: 50).

Sepulveda conhece bem a doutrina agostiniana do Estado e a cita
respaldando suas proprias ideias de conformacéao da filosofia e praticas pagas
com o mundo cristdo em que vive. E eis que Santo Agostinho, com resultados
diferentes ainda que néo necessariamente encontrados, também havia feito
uma viagem intelectual pelo mundo filoséfico pré-cristdo, retomando o
problema do Estado e do Império (mesmo estando em decadéncia), e invocou
a Ciceron, a los estoicos. Confrontd sus concepciones con la idea de la justicia
cristiana (ARQUILLIERE, 2005: 99).

De sorte e maneira que soube reconhecer a legitimidade das antigas
constituicdes politicas. Assim, Sepulveda apresenta uma proposta sem duvida
arriscada, porém fundamentada no pensamento renascentista da época,
especialmente no da Espanha dos Reis Catdlicos e do César Carlos, imperador
defensor da Igreja e da Pax Cristiana a servigo de quem esta o sabio de
Pozoblanco; e seria dificil defender uma doutrina secularizadora aristotélica
mais proxima daquela do seu mestre Pomponazzi, salto teolégico que dara
Santo Agostinho — e a quem se juntara o discipulo do mantuano — embasado
na Providéncia Divina, que se constitui em cldusula de fechamento do sistema:

“Dios concedi6 a los romanos un imperio muy dilatado y glorioso para impedir
los males graves que cundian en muchos pueblos que en busca de la gloria
tenian ansias de riqueza y otros muchos vicios”, es decir, para que con la
buena legislacion que seguian y la virtud en que sobresalian, cambiasen las

barbaras costumbres y suprimiesen y corrigiesen los vicios de muchos pueblos
barbaros (SEPULVEDA, 1997: 63).

Assim, pois, se reconhece que a paz pode reinar entre os pagaos, e
inclusive se alegra de encontra-la sob os reis impios, pelos quais néo

recomendaria rezar, invocando a autoridade de Séo Paulo, se ndo vissem

134



nesses soberanos mais que sequazes do diabo (SEPULVEDA, 1997: 50-51). O
conceito de Providéncia Divina € a chave para explicar este ponto. Dios da los
reinos de la tierra a los buenos y a los malos. La autoridad que ejercen unos
sobre otros viene, pues, de la divina Providencia. El mal uso que de la misma
hacen los reyes infieles es obra de éstos (SEPULVEDA, 1997: 51).

A antiga grandeza romana era obra da virtude de seus cidadaos, que
inspirados pelo desejo da gloria mundi haviam sido instrumento da providéncia
divina que preside ao advento e queda dos impérios (ARQUILLIERE, 2005:
53). Da-se, pois, uma continuidade da vontade divina, o Império é um
instrumento para propagacao da verdade revelada e, portanto, obra também do
préprio Criador, através de sua Providéncia.

De maneira que o Estado, seja este secular ou ndo, nao apenas é mal
visto por Santo Agostinho, nem muito menos diabdlico como poderiam pensar
alguns maniqueistas e, diga-se de passagem, anabaptistas e erasmistas
radicais, se quisermos estabelecer um paralelo com o Renascimento, e sim
que se contempla como meio de atuacdo da Providéncia Divina a que,
portanto, se deve obediéncia como bons cristdos. Este principio, como
veremos, sera desenvolvido de maneira autbnoma e levado pelo agostinismo
politico até as suas Ultimas consequéncias, e segundo Mechoulan, sera o
nervo fundamental da ideologia de Sepulveda.

Santo Agostinho, Sepulveda e a objecao da consciéncia

135



Santo Agostinho, assim como Sao Paulo e os primeiros Padres da
Igreja, mantém uma postura de respeito a ordem politica, ainda que
preservando a separacao entre a civitas Dei e a civitas terrae. Desta maneira,
defende-se a postura de obediéncia as autoridades legitimamente constituidas,
incluso en caso de autoridades perversas e impias, cuando no nos obliguen a
hacer cosas injustas o impias (ARQUILLIERE, 2005: 52). Toma o exemplo de
Juliano, o Apdstata, que era injusto e idélatra e mesmo assim os soldados
cristdos o0 serviram, mesmo no momento em que os obrigava a oferecer
incenso aos idolos, quando recusavam-se a obedecer; a hora do combate,
seguiam jpso facto a ordem de avancar, ja que distinguian al Maestro eterno de
su maestro temporal y sin embargo con vistas al Maestro eterno obedecian al
maestro temporal. (ARQUILLIERE, 2005: 52).

Seguindo o mesmo espirito, que veremos em capitulos sucessivos do
Democrates, semeado de abundantes citacdes de Santo Agostinho, Sepulveda
(1963: 174-175) recorre a Pedro para afirmar que se deve obediéncia inclusive
aos principes maus, ja que é preciso soportarlos con toda paciencia, siempre
que su perversidad y maldad no sean tan grandes que claramente acarreen la
destruccion del reino o de la religion, pues en tal caso el bien comun y el
verdadero servicio de Dios deben ser antepuestos.

De forma que o principio geral é o de obediéncia ao principe constituido,
com as raras exceg¢oes de casos graves de ataque a religiao,
otros pecados menos importantes de los principes han de sufrirse
pacientemente y han de remitirse al juicio de Dios, al cual algunas veces
agrada el que los pueblos, por sus pecados , se vean afligidos con la injusticia
de sus principes, pues, segun dice San Pablo, no hay poder que no venga de
Dios, que nos manda seamos obedientes a los principes. Mas todavia, San

Pedro nos dice que aun hemos de obedecer a los sefiores asperos e injustos.
(SEPULVEDA, 1963: 175).

Em seu Democrates Alter, Sepulveda (1997: 121) propde uma alegacgao
para a objecao da consciéncia na guerra por meio do “luterano” Leopoldo, que
diz que se alguém proibe fazer o que Deus manda ou manda fazer o que Deus
proibe, sera execravel para todos os que amam a Deus, com o que se deduz
que nao deve ser obedecido. Também alega a Santo Agostinho, cuando el

sefior manda lo que es contrario a Dios, en ese caso no se le debe obediencia.

136



Ahora bien, hacer una guerra injusta (...). Aqui Leopoldo formula a sua critica a
ocupacao ilegitima dos reinos indigenas e as cruéis atrocidades e escravidao
dela derivadas, alegando um paralelismo entre a desobediéncia de um juiz a
uma sentenca ou resultado injusto, de maneira idéntica a que os soldados nao
deveriam executar o que se considerava contra a Lei de Deus.

A resposta de Democrates, alter ego auténtico de Sepulveda (1997:
122), sutil e firme ao mesmo tempo, alega entre outras a controversa doutrina
da oposicao dos dois males, que tantos e tantas dolorosas polémicas causou
ao cronista de Pozoblanco, supondo-se que seja obrigado a optar pelo mal
menos prejudicial: Mal es el hecho de ser gjecutor e instrumento del despojo de
una finca a su legitimo dueno, pero mucho mayor mal es despreciar las
ordenes de un juez superior y hacer un perjuicio grave a la republica, ya que la

injuria publica es considerada, con mucho, mas grave que la privada.

Igual doutrina podera ser aplicada aos soldados, que perjudicarian
gravemente a la patria si se insubordinasen contra el principe en una causa
dudosa.(SEPULVEDA, 1997: 122).

Observa-se que nao ha espaco para mais objecdes de consciéncia que
a que impeca o ataque a verdadeira religido, sendo obrigacdo do cidadéao e,
mais ainda, do soldado, a da obediéncia ao principe, seja este cristdo ou
pagao, justo ou injusto. A ponderacdo sobre o que seja justo ou injusto, fica
longe da decisao particular do cidadao e, mais ainda, do soldado, que devera
se submeter a autoridade legitima, em um tipo de leu de obediéncia devida:

La nacion naturalmente constituida (...) frecuentemente se veria ésta acechada
por peligros y agitada por graves perturbaciones si el vulgo encontrase en la
religiébn ese resquicio para desechar la milicia, acto que es contrario a la ley
eterna y constante voluntad de Dios, a quien agrada, sobre todo, que esté en
vigor toda legislacion administrativa fundada en el orden natural, segun ya
declaramos con testimonios de San Agustin. Asi pues, si los soldados al admitir
de buena fe la autoridad y 6rdenes del principe o la republica incurriesen en
error o injuria, se encontrarian exentos de culpabilidad, y cualquier crimen que
se cometiera seria imputado a los superiores, ya que a los soldados les
favorece la necesidad de obedecer y la ignorancia, la cual para recibir la
denominacién de “ignorancia invencible” no requiere una diligencia incansable
e importuna, sino que basta con que cada uno se cuide de tenerla segun su
deber y profesion (SEPULVEDA, 1997: 123, grifos nossos).

137



Cabe assinalar a coeréncia interna do raciocinio de Sepulveda (1997:
123), ja que introduz a clausula de fechamento do sistema ao redor de seu
principio aristocratico de dire¢ao da res publica, ja que em uma administracao
publica correta ndo caberia ao vulgo a decisdo sobre atos de governo. Um dos
principais atos de governo é a guerra, e € preciso seguir o estipulado pelo
principe e pelos magistrados, o governo dos “optimates”, os melhores, sobre o
vulgo, os mais pobres e menos preparados, aos quais apenas se pode delegar
alguns cargos simbolicos. Talvez neste ponto Sepulveda pense no Tribuno da
Plebe romano, e como apontou sobre alguns reinos indigenas mais amistosos,

que poderiam ter seu proprio governo em alguns municipios.

No entanto, nunca as magistraturas principais poderiam corresponder
aos indigenas, como defendera em De Regno, uma de suas ultimas obras, e,
portanto, de sua fase madura, um “espelho de principes” dedicado a Felipe II:
Pues alli donde el vulgo se arroja la deliberacion sobre asuntos graves de
gobierno, no existe propiamente republica sino aberracion de ella, y tal estado,
llamado “popular” es injusto y pernicioso para la nacion.

Note-se a importancia de bem confirmar teoricamente este assunto, ja
que se constitui em uma das pedras de toque das criticas erasmistas, que
pretendem coincidir novamente com o espirito dos primeiros cristdos, como
bem observa Mechoulan (2005:23), uma vez que inicia sua argumentacao com
a objecao da consciéncia:

Les premiers chrétiens furent particulieremente sensibles a la contradiction
entre I'amour enseigné par le Christ et la violence matiale. L hostilité au métier
des armes, si elle ne fut pas systématique, exitait cependant. A une époque ou
seuls les fils de vétérans devaient replir les obligations militaires, |"objetion de

consciece fit son apparition. Une réelle tiédeur a |I'pegard de I'armée habitait
ces premiers chrétiens.

Evidentemente ndo se joga aqui apenas a decisdo ética individual de
incorporar-se ou nao a guerra, mas sim o principio de autoridade do Estado e,
neste caso concreto, da facilidade ou dificuldade de reunir levas militares para
as filas do César Carlos, mecenas de Sepulveda.

138



Causas Justas de Guerra e Santo Agostinho.

Sera na doutrina do sabio de Hipona sobre a qual Sepulveda assentara
as bases para sua justificativa da guerra, que logo ampliard e adequara as
circunstancias de seu tempo, em especial as conquistas das indias. Em
primeiro lugar, Santo Agostinho ventila o problema da natureza da guerra. Sem
duvida, a paz é o bem almejado, enquanto a guerra é um flagelo terrivel da
humanidade, inerente a propria existéncia da 'cidade terrena ‘ (Santo Agostinho
in : SANTAMARIA, 1988 : 128).

Sepulveda (1997: 163-164) cita Santo Agostinho, quando afirma que
tener paz es lo que queremos; la guerra solamente se ha de hacer cuando no
nos queda otro remedio para que Dios nos libre de la necesidad y nos
mantenga en paz. Na cidade terrena ha um estado de felicidade imperfeita, ja
que a guerra e a discérdia sao inseparaveis companheiras. Ha uma interacao
entre a guerra e a paz: aquela que busca o homem para gozar de seus bens
terrestres é a paz que perseguem as tenazes guerras (SANTAMARI'A, 1988:
129).

Santo Agostinho recupera da tradicdo patristica os critérios para
delimitar a ética da guerra, ja que nem todas elas sdo censuraveis como
defendia na sua época o maniqueismo'®, corrente religiosa muito influente na
Numidia natal deste padre da Igreja e a qual pertenceu durante oito anos em
sua juventude, o que sem duvida deixou algum tipo de influéncia na elaboracao

de sua mais importante obra, De Civitas Dei.

'S Maniqueismo: Manés admite dois seres eternos, a iwzy e as trevas, estabelecendo assim de
uma maneira positiva e inteiramente diversa dos Gnosticos o Dualismo pérsico. Os dois
principios se manifestam por meio de geragdes sucessivas nas diversas esferas das quais
cada um é dono. O bom principio (o que corresponde ao Ormuz persa) preencheu todas as
coisas com a sua luz, assim como o Sol no sistema planetario. O mau principio (0 Ariman
persa) ndo € outra coisa que matéria, trevas e perversidade. E como existem ab aeterno os
dois reinos da luz e das trevas estdo em perpétua guerra. Com o fim de combater as poténcias
tenebrosas, formara o bom principio do seu préprio ser ao homem primitivo, o qual, como o
Logos de Fildao, é ao mesmo tempo a alma do mundo e a fonte de toda vida.. ALZOG, J.
Historia Universal de la Iglesia. Puig, F. (trad.) Barcelona: Libreria Religiosa, 1856, pp. 259-264.

139



Sepulveda (1963: 163) lembra em seu Democrates Primus o que Santo
Agostinho opina sobre a guerra, conceito sem duvida distante do antigo ideério
maniqueista do sabio africano, defendido com o ardor de um recém-converso:

Hablar mal de las guerras porque algunos, al procurarse la paz con ellas,
mueren antes de tiempo (los cuales, sin duda, en algun tiempo habian de
morir), es, como dice San Agustin, propio de hombres temerosos y cobardes.
Lo que con razdn se reprende en las guerras es el deseo de hacer dafo, la
crueldad en tomar venganza, la animosidad despiadada, la fiereza en
rebelarse, el deseo de dominar y cosas parecidas. Y asi, muchas veces los
hombres virtuosos hacen la guerra, por mandato de Dios o del principe o

magistrado, para castigar, con razén, tales excesos contra la violencia de los
que resisten’

Santo Agostinho também rechaca o pacifismo de muitos dos primeiros
cristdos da Igreja primitiva, embora sempre beba da tradicdo, aprofunda-se
sobre a consideracao que o cristdo deve ter para com a res publica. Alguns dos
representantes desta Igreja primitiva coincidiram em grande medida com as
correntes erasmistas que Sepulveda pretende combater dialeticamente. Em
numerosas ocasides cita o Evangelho para combater as teses irenistas.
Certamente no Antigo Testamento encontra numerosos exemplos, que o
filosofo de Pozoblanco retoma de Santo Agostinho para a defesa de sua tese:
No pienses, dice S. Agustin, que ninguno de los que sirven en las guerras
agrada a Dios, pues en ellas anduvo David, a quien el Sefior dio testimonio; en
ellas andaba aquel centurion que dijo al Sefior: no soy digno de que entres en
mi casa (Sepulveda, 1963:163).

Nessa ordem de ideais, o que Santo Agostinho defende e Sepulveda
(1963: 130) subscreve é que os preceitos do Antigo Testamento, a Lei
Mosaica, nao fiquem, como pretendem alguns seguidores de Lutero e das
demais correntes evangélicas, invalidados pelas afirmagdes que aparecem no

Novo Testamento.

E assim que Leopoldo (que bem poderia representar Lutero, ou melhor,
como se viu, um erasmista) levanta violentos protestos pelas citacoes
abundantes do Antigo Testamento que Democrates/Sepulveda (1963, 146)
emprega, imputando-lhe que se trata da lei judaica, distante do espirito da
mensagem conciliadora de Jesus Cristo, ja que para los judios por la ley era
licito hacer la guerra, y a los cristianos, no.

140



O que Leopoldo alega é que, como ensinou Cristo, ofereca-se a outra
face em caso de agressao. Também argui com a repreensao que Sao Pedro
sofreu por tentar resistir com a espada a autoridade. Além do mais, o aleméao
“luterano”, antagonista de Democrates, baseia-se na citagcdo da Epistola aos
Galatas, na qual Sao Paulo establece que guardar la Ley vieja no solamente no
es provechoso al cristiano, sino dafoso, y asi dice: De las obras de la Ley,
ninguna carne se justifica y también: “Si por la Ley se alcanza la justicia, luego
en balde murié Jesucristo” (SEPULVEDA, 1963:46).

Sepulveda (1963:147) defende, separando-se assim de uma importante
corrente do humanismo, com um aparato teérico variado, a validade do Antigo
Testamento, que tantos argumentos lhe proporcionam para a defesa de sua
tese: Cristo dice en el Evangelio: “no vine a quitar la Ley ni los profetas, sino a
cumplirla” (SEPULVEDA, 1963:148), pensamento que desenvolve no livro | de
seu Democrates Primus, (VII-IX) contra a tendéncia mais geral de sua época.
(MARAVALL, 1999: 200). No entanto Santo Agostinho n&o abandona o
argumento dos evangelhos, optando por dar-lhes uma interpretacdo conforme
a sua tese. De maneira que para Santo Agostinho, quando Jesus antes de ser
capturado exorta Sdo Pedro a embainhar sua espada, ndo o faz por motivos
pacifistas, mas sim porque tomar da espada é utilizar a arma contra a vida do
homem, e o que é mais importante para suas teses aristocraticas, sem a
sancao da autoridade constituida. O Senhor havia dito a seus discipulos que
levassem uma espada, mas néo lhes disse que a utilizassem (SANTAMARIA,
1988:130). O mesmo episédio é tomado por Sepulveda, que conduz a
interpretacdo da passagem em direcdo ao campo em que melhor se
desenvolve, o da filosofia natural, vindo assim em auxilio de sua defesa da
licitude do emprego da forca, que nao se vé afetada pela passagem citada, ja
que Cristo alega:

¢ Es que acaso piensas que yo no puedo rogar a mi Padre quien me mandaria
mas de doce legiones de angeles? Pero como se cumplirian las Escrituras,
pues asi conviene que suceda. Por tanto, no formul6 Cristo con esto una ley de
gue no resistamos con la fuerza las injurias de los malvados si de otra manera
no podemos, lo que seria totalmente contrario a la naturaleza, sino que lo que
hizo fue reprender la imprudencia de S. Pedro que pensaba que Cristo era

llevado a la muerte contra su voluntad y que se debia librar de ella con ayuda
humana (SEPULVEDA, 1963: 164).

141



Assim, pois, os cristdos ndo devem crer que a religido seja incompativel
com a carreira militar. Sepulveda emprega novamente outra citacdo de Santo
Agostinho neste sentido, ja& que ndo insta aos legionarios a abandonar suas
armas, uma vez que

la religién cristiana tuviese por injustas todas las guerras, cuando los soldados
pidiesen consejo de lo que debian hacer para salvarse, les mandaria que
abandonasen las armas y se apartasen totalmente de la guerra. Pero no fue
esta la respuesta que les dio San Juan Bautista, sino que les dijo que no
maltratasen a nadie ni buscasen el modo de hacer mal y dafio a otro, sino que
se contentasen con sus sueldos. (SEPULVEDA, 1963: 164-165).

Ao longo da historia da filosofia politica medieval se tece uma triade de
conceitos éticos sobre a qual se fundamenta a teoria da guerra justa, e
Sepulveda nao deixara de aproveitar toda a forca da tradicdo que agora julgara
a favor da consolidacdo de sua tese: legitima autoridad del principe, justa
causa y recta intencién en la ejecucion de la guerra (SANTAMARIA, 1988:

134).

Retorna Sepulveda (1997: 49) a este importante Padre da Igreja no seu
Democrates Alter em defesa da guerra justa: como dice San Agustin en la
Disputa Contra Fausto, el orden natural acomodado a la paz de los mortales
exige que la autoridad y determinacion para declarar la guerra residan en el
principe.

Ademais Sepulveda (1997: 49) cré, subscrevendo a tradicdo escolastica,
que deve haver probidade de animo, esta € a boa finalidade e a reta intengéo.
E assim que resulta muito importante esta intencdo naquele que faz a guerra,
convencimento ao qual chegou Santo Agostinho quando disse: Luchar en si no

es delito, pero si es pecado luchar por el botin. (SEPULVEDA, 1997: 50).

Sepulveda (1997:62), aprofundando no mesmo sentido, vé outros fatores
que regulam el recto modo de hacer la guerra, como el evitar la envidia,
crueldad, avaricia y desenfreno, detalles estos y parecidos que si no se tienen
en cuenta, con razon son vituperados como pecados y obras torpes, segun el
testimonio de S. Agustin. Ja vimos como tudo isso ndo se choca contra os
ideais aristotélico-estéicos de consecucdo de honra e riquezas, moderadas

convenientemente de acordo com esse sistema pré-cristao e imperial.

142



De modo que se fixa a definicdo do que vém a ser guerras justas para
Santo Agostinho, doutrina ja consolidada e que sustenta Sepulveda, e nas
quais sempre podem participar os cristdos, son aquellas que vengan las
injurias, cuando un pueblo o un estado no castigan las injurias cometidas por
sus ciudadanos o no devuelven los bienes que han sido tomados injustamente.
Sin duda, también es justa la guerra ordenada por Dios (SANTAMARIA,
1988:131).

Sao esses principios agostinianos, que logo retomara Santo Isidoro de
Sevilha, como bem observa Sepulveda (1997:49): guerra formalmente
declarada pela maxima autoridade legitima do Estado, probidade de &nimo e
reta intencdo que serdo desenvolvidos amplamente em seu Democrates
Primus. O Democrates Alter acrescenta outros quatro motivos especificos para
a declaragao e conquista dos reinos indigenas. Assumindo os pressupostos do
Democrates Primus, o Democrates Alter sera objeto de grande polémica por
aplicar a doutrina da guerra justa e o agostinismo politico aos reinos indigenas,

como se vera.

143



O Agostinismo Politico.

O agostinismo politico € uma corrente de pensamento que se baseia no
desenvolvimento das ideias que reune a obra de Santo Agostinho. Poderiamos
definir a argumentacao dessa corrente de pensamento politico como:

Si el fin politico no es de suyo necesario para el hombre, luego la existencia
efectiva del orden politico debera obedecer a razones contingentes, desligadas
de la actualizacion de potencialidades humanas. Es decir, obedecera al
presente estado historico del hombre: vgr., al pecado. Si todo esto es asi, se
siguen dos lineas de consecuencias. Por un lado, los representantes de la
autoridad espiritual detentaran la titularidad de la potestad politica, de suerte
que quienes ejerzan ésta ultima seran delegados o mandatarios de la érbita
religiosa. Por otro lado, la vida politica —y juridica- vera retaceado su valor
como dimensién necesaria para la perfeccion del hombre. Pasard a ser
explicada por una circunstancia desgraciada, causa de males para el hombre, a

los que el orden juridico-politico debera poner coto (remedio extrinseco).
(CASTANO, 2008).

O programa que propde Sepulveda nao coincide com o0 que seria o
agostinismo no sentido estrito do termo, sendo nas suas antipodas
secularizadoras, ainda quando utiliza muitos de seus conceitos e joga com
eles, dando-lhe uma guinada evolutiva original, como se vera, mas que alcanca
consequéncias pragmaticas muito similares, mostrando se apoiar sobre o
argumento de autoridade das bulas pontificias, que se explicara no capitulo

seguinte.

O agostinismo politico ndo sera necessaria e absolutamente fiel ao
espirito do préprio Santo Agostinho, sendo um movimento progressivo e
irregular (ARQUILLIERE, 2005: 8), cuja esséncia seria a de diluir a ordem
natural dentro da ordem espiritual, ja que ao longo da Idade Média, el derecho
natural del Estado tendié a diluirse en el cristiano a medida que la Iglesia
extendia su influencia sobre los pueblos barbaros, penetrando a un mismo

tiempo en sus ideas y en sus instituciones.

Aderiram-se posteriormente a esta corrente importantes pensadores,
como Santo Isidoro de Sevilla, Santo Gregdrio Magno ou Enrique de Segusio, 0
Ostiense, que farao interpretacbes sem duvida simplificadoras, ao menos em
matéria politica, do pensamento agostiniano (ARQUILLIERE, 2005: 40).

144



Alguns afirmam que ndo s6 ndo se encontra em Santo Agostinho tal
doutrina, sendo que chega a ser anti-agostiniano pelo que comporta de missao
religiosa atribuida ao imperador ou ao rei das coisas temporais, 0 que parece
pré-anunciar o protestantismo (BUENO, 1987: 337):

Una ideologia que no ha de considerarse como una mera construccion
especulativa, obtenida de las obras de San Agustin, sino como una
reconstruccion del mapa real de las relaciones de intereses politicos y
econdmicos de las organizaciones politicas y religiosas que suceden al imperio,
trazado con los conceptos agustinianos pero desarrollados de forma que
obligara a resaltar todas las contradicciones de la ideologia meta-finita. Pues
esta ideologia avanza en el sentido de la progresiva eliminacién del derecho
natural del Estado, pero en virtud, diriamos, de la limitacion que el Estado
experimenta por parte de otros Estados, mas que de El mismo, considerado en
abstracto (pues, en general, pretendié siempre mantener su soberania). De

aqui, la efectividad de la nueva situacién estructural (de parte a todo) que se
dibuja en el mapa politico alto medieval (BUENO, 1987: 334-335).

Surge o agostinismo a partir do século V numa época de mudancas e
instabilidade como também o € o século XVI, e ainda quando evidentemente ha
diferencas substanciais também se denotam certos paralelismos. Assim, por
exemplo, o sentido de la crisis era comun a ambos periodos y sus efectos los
mismos en la medida en que guiaban al hombre como cristiano y como ser
sociopolitico (Santamaria, 134). De maneira que, por exemplo, uma questao
candente no século XVI sera a da guerra, precisamente porque mantém-se o
esquema agostiniano no qual estdo profundamente inter-relacionados o
homem, o Estado e a guerra (SANTAMARIA, 1988: 134).

Santo Agostinho proporcionara a Igreja em seus inicios um sistema que
servira para deter os problemas delineados pela necessidade de harmonizar a
teologia cristd, a vida eterna, com a existéncia temporal (SANTAMARIA, 1988:
128). Uma vez mais se recorrera a religiao como fator aglutinante e, sobretudo,
legitimador do poder. Como defende Gustavo Bueno:

la maduracion de la idea de una funcion religiosa del Rey, en calidad de tal,
aunque esté lejos de la intencion de San Agustin (en la época, afo 410, en que
todavia existia un Imperio Unico en occidente) sin embargo, es casi una
consecuencia obligada por la misma marcha de los acontecimientos (la
formacion de los multiples reinos sucesores y la actuacion efectiva y progresiva
de los obispos como funcionarios, prefectos, recaudadores de contribuciones,
etc.), pues constituye otra cara, de la perspectiva, ya formalmente agustiniana,
de la subordinacion del poder temporal al poder espiritual, que se concretara en
la que Arquilliere ha llamado la «concepcion ministerial» del poder temporal
(BUENO, 1987: 340).

145



Precisamente coincidira com as tendéncias agostinistas durante o
reinado de Felipe Il. Produz-se um encobrimento do Estado por parte da Igreja,
cuja primeira consequéncia seria a intensificacéo, apds o concilio de Trento, da
atividade censora de autoridades religiosas que vém a servir interesses
estatais, atividade que Ginés de Sepulveda se vera obrigado primeiro a sofrer e
logo a0 menos tentar driblar a partir da proibicdo da publicacdo de seu
Democrates Alter, e o confisco da sua Apologia e o impedimento por parte das
autoridades da publicacdo de sua traducédo da Etica de Aristteles, como vimos

na introducao sobre a vida e obra de Sepulveda.

O fato de haver padecido a censura, algo torturante para um espirito que
em principio seria de certa forma ortodoxo, mas que estava acostumado a
outro grau de liberdade de imprensa e pensamento na ltalia que Ihe consolidou
como pensador, poderia explicar sua filiacao as teorias agostinistas como um
verniz preventivo ou defensivo que Ihe permitisse melhor publicar e propagar
seus livros e ideias. Nao obstante, parece-nos que o emprego destas ideias é
muito mais profundo que o que essa hip6tese estaria disposta a aceitar, o
agostinismo nos parece se nao fundamental, imprescindivel para Sepulveda.

146



Sepulveda é um agostinista politico?

José Antonio Maravall (1999: 204), afirma taxativamente que Sepulveda
representa quiza el maximo grado en la eliminacion de todo agustinismo
politico, alcanzado hasta su momento, dejando aparte a Maquiavelo. O que o
faz levar a pensar isto é sua filiacdo ao alexandrismo: su wvuelta al puro
Aristoteles, su alejandrinismo, le aseguran esa inmunidad contra la tradicion
medieval, cuyo peso los aristotélicos de tipo escolastico no habian dejado de
sentir. Nisto Maravall poderia parecer excessivamente categérico: sem davida
a escola de Padua da um salto, ou melhor, um passo em direcdo ao moderno,
mas nao ha um abandono sem fissuras da tradicdo medieval, que tampouco
nos parece se produza em nenhum dos pensadores humanistas, nem se
desconhecem as fontes escolasticas, como foi suficientemente demonstrado

tanto em capitulos precedentes como na introducao sobre 0 Humanismo.

Nao se dard uma importancia maior a esta figura do pensamento
hispanico, que além de apresentar sélidos argumentos sobre a transmutacao
da idéia imperial, como se viu no capitulo que aborda a influéncia da escola de
Padua no pensamento politico da obra do que fora discipulo de Pomponazzi.
Defende-se por Maravall a idéia de que estamos diante de uma colocacéao ja
moderna do estado e do Império, nas antipodas seculares do agostinismo

medieval, 0 que se subscreve aqui em parte.

O ponto de vista que se defende aqui € que o que se construiu foi
precisamente um pensamento agostinista moderno, ja que dentro da
modernidade podem coexistir varios modelos, sem que um deles exclua a
modernidade dos outros. E, além disso, seguindo Mechoulan (1974), trata-se
de um modelo agostinista que vem a coincidir, de maneira paradoxal, com seu
inimigo teoldgico Martin Lutero, que néo deixa de ser um frei agostiniano em
desobediéncia ao papa, mas amigo do principe, que, como o "Principe" de
Maquiavel, e nisto sim ha coincidéncia com a concepcao de Maravall, emprega
a religiao a servico do Estado, ou melhor, como um dos mais importantes

alicerces da Res Publica, que deve ser dominado pelo principe.

147



O que sim se defende é que Sepulveda possa utilizar de maneira
oportuna com fins retorico-ideolégicos toda a tradicdo agostinista medieval, ou
inclusive, se afirmaria que da uma nova reviravolta ao conceito de agostinismo,
de maneira paradoxal, fazendo-lo funcionar mediante e precisamente em
virtude da secularizacio, o que nos parece chave para explicar a consideravel
modernidade da formulagédo Imperial Hispanica de Sepulveda, que se verificara
com maior definicdo nos seus sucessores, o Império BritAnico e o Norte-
americano. Mechoulan sinala a ponte ideolégica que se produz entre a filosofia
de Sepulveda e o lluminismo, com Kant e logo com Hegel a respeito do
imperialismo alemao, mas que pode estender-se a todos os imperialismos

contemporaneos sem for¢ar muito o conceito.

Assim, este doutor em Teologia por Bolonha, que domina amplamente a
doutrina da Igreja e até seus mais reconditos canones — ndo se esquecga que
trabalhou para o papa Clemente VII, também em assuntos canénicos,
elaborando o Breviario Romano junto ao cardeal Quinones (LOSADA, 1949:
67), assim como De Ritu Nuptiarum et Dispensatione e outras (LOSADA, 1949:
331-2) — dentre os quais seleciona de maneira muito significativa a maior parte
de agostinistas que na Igreja foram, cita -os amplamente em suas principais

obras.

Praticamente todas as figuras do agostinismo politico tém aceitagdo no
amplo leque de citacbes que Sepulveda comenta em toda sua obra.
Enumeraram-se alguns deles, com algumas de suas propostas, e seu emprego
por Sepulveda, de modo a comprovar que este ndo é de nenhuma forma um
anti-agostinista politico, ainda quando nédo o seja da maneira medieval.

Sao Gregdrio Magno, nasce em Roma por volta de 540, depois da
queda do Império Romano do Ocidente. Seu pontificado tera duas
caracteristicas principais: respeito e veneracao ao Império Bizantino, onde foi
apocrisiario, e influéncia religiosa sobre os incipientes estados barbaros. Dono
de uma sdlida formacéao juridica, ele tinha sido prefeito de Roma, motivo pelo

qual sua chegada ao papado nao parecia ilégica.

148



Sao Gregoério defendia que a missdao do monarca deveria ser velar pela
Igreja e propagar a fé. Sonhou com uma unido intima da Igreja e o Império (do
oriente), de maneira que as linhas de demarcacao se esfumagaram: sua linha
de atuacgao, sutil, foi a de fazer mais cristdo ao imperador antes que lhe por
limites (ARQUILLIERE, 2005: 104). Reconhecia a intervencdo imperial nos
assuntos eclesiasticos posto que considerava ao principe bizantino o
responsavel pela paz da Igreja, que vem a garantir a do Estado. Contudo, ante
o decreto imperial que impede aos funcionarios incorporar-se aos monastérios,
Sao Gregoério Magno protestara afirmando, numa concepcédo ministerial do
Império Cristiano, que:
El poder ha sido dado de arriba a mis sefiores sobre todos los hombres, para
ayudar a aquéllos que desean hacer el bien, pera abrir aln mas el camino que

conduce al cielo, para que el reino terrestre esté al servicio del Reino de los
cielos (ARQUILLIERE, 2005: 108).

De maneira diferente, respeito dos recém-constituidos reinos “barbaros”
assentados sobre o antigo Império Romano do Ocidente, Sdo Gregério afirmou
a concepc¢ao ministerial do poder real com menos circunléquios. Afirma:

Si alguien entre los reyes, los obispos, los jueces y las personas seglares,
conociendo esta constitucion revestida de nuestra autoridad, intenta
contravenirla, que sea destituido de su potestad, de su honor y de su dignidad;
gue se sepa responsable ante el juicio divino de la iniquidad perpetrada; y si no
restituye los bienes sustraidos y no cumple una digna penitencia, que sea

separado del cuerpo y la sangre de nuestro divino Redentor, y sea sometido a
la prueba eterna de una severa venganza (ARQUILLIERE, 2005 118).

Ao confiar aos reis uma missao religiosa, a instituicio monarquica ira
cedendo sua independéncia e direito naturais a uma paulatina submissao a
autoridade da Igreja.

O pontificado de Sdo Gregdrio Magno se caracterizou por seu espirito
pratico de acdo e pela conversdo dos visigodos ao catolicismo e a
evangelizagdo de Inglaterra. Defende assim a conversao forgada a qualquer
preco dos pagaos, citacdo que Sepulveda (1997: 92) utiliza no seu Democrates
Alter convenientemente aos seus fins: visto que aprueba y demuestra que son
piadosas y gratisimas a Dios aquellas guerras que los fieles hacen a los
infieles, aunque no exista otra causa que predicarles la fe y el nombre de

Cristo, una vez que estén sometidos al gobierno de los cristianos.

149



s

E assim que este Doutor da Igreja — e, portanto, Sepulveda (1997: 92-
93) como agostinista - se alinha com as teses de Genadio, o exarca de Africa
que persegue aos pagaos tao s6 para leva-lhes o nome de Cristo, como 0s

romanos declaravam guerra a povos pacificados.

Também Sepulveda (1997: 99), afirma sob a autoridade de Gregoério
Magno o poder de Alejandro VI para mediante suas bulas de cessdo aos Reis
Catélicos desta missao, trazer a tona de forma compulséria os indios, ndo sé
os convidar, mas também por meio da guerra. Seguindo a Gregoério, Sepulveda
(1997: 105), sustenta a privacdo dos bens dos que ofendam a Deus, pois
merece perder o privilégio quem abusar do poder que Ihe fora concedido.

Trata-se de um assunto de capital importancia teolégica, e como ja se
perfila, claramente politica, visto que precisamente se trata de demonstrar que
estes dois aspectos vao indissoluvelmente unidos em Sepulveda, ja que nao
apenas se fara entrar no banquete aos hereges (que de alguma maneira ja
pertenciam a jurisdicdo da igreja, em uma situacdo de jure sanguinii) ou
aqueles que nao sendo cristaos residissem em territérios sob jurisdicdo de rei
cristdo, caso de judeus ou mouros (iure solii).

Agora, com Sao Gregbrio/Sepulveda se podera exercer
compulsoriamente o ius imperii derivado da autoridade universal do Papa,
sobretudo o Orbe, cristdo ou ndo. Isto, que ndo deixa de ter alguma novidade,
nao sera aceito por autoridades juridico teol6gicas como Francisco de Vitoria,
rejeitado em geral pela escola de Salamanca.

Santo Isidoro de Sevilha (560-633), grande conhecedor de grego e latim,
o homem mais sabio de sua época, arcebispo de Sevilha durante trinta anos,
impulsionou a conversdo dos arianos visigodos ao catolicismo, presidiu o

Concilio de Toledo desde o qual impulsionou os estudos do trivium.

Sao Isidoro expressa muito claramente a superioridade da lIgreja

mediante a concepg¢ao ministerial da realeza:

150



Los principes del siglo ocupan a veces las cimas del poder en al Iglesia a fin de
proteger por medio de su potestad la disciplina eclesiastica. Por lo demas, en la
Iglesia, estos poderes no serian necesarios si no se impusieran por medio del
terror de la disciplina lo que los sacerdotes son incapaces de hacer prevalecer
mediante la palabra. A menudo el Reino Celeste saca provecho de la realeza
terrestre: cuando aquéllos que estan en la Iglesia atentan contra la fe y la
disciplina, son aniquilados por el rigor de los principes. Que los principes del
siglo sepan que Dios les pedira cuentas a propdsito de la Iglesia, confiada por
Dios a su proteccion. Puesto que, ya la paz y la disciplina eclesiasticas se
consoliden por la accién de los principes fieles, ya peligren éstas, Aquél les
pedira una justificacion de las mismas, quien ha confiado su Iglesia a su
potestad (ARQUILLIERE, 2005: 119-120).

Sepulveda (1997: 110), ndo pbde deixar de valer-se do argumento deste
Doutor da Igreja, para justificar a perda de bens e liberdade dos vencidos na
guerra, ja que a vida lhes é perdoada: /as leyes se promulgan para refrenar, por
el miedo que infunden, la audacia humana y para mantener sequra la inocencia
entre los malvados y aun reprimir la osadia de éstos y su poder de hacer daro,
por el miedo al suplicio.

E é que nao se pode reprovar ao sabio pogoalbense sua falta de espirito
pratico, como se vera na abordagem de sua obra Gonsalus. Numa época na
que 0s exércitos eram mercenarios, ou no caso dos conquistadores de
Ameérica, cooperativas que assumiam o risco econémico de seus bolsos nas
“entradas”, dificilmente poderiam se iniciar aventuras guerreiras sem a garantia

de um espdlio “justo”.

Talvez, outra das referéncias fundamentais do agostinismo politico, seja
o reinado de Carlos Magno. Sua idéia imperial sancionaria a fusédo do temporal
e o0 espiritual criando uma unidade no mundo ocidental, realizando
inconscientemente en los hechos el agustinismo politico, le dio fuerza y
consistencia, consagréo la eliminacion de la vieja nociéon del Estado
independiente y distinto de la Iglesia (Arquilliere, 136). ;Cémo? Nombrando
obispos, fundando abadias, convocando sinodos, regulando la disciplina
religiosa, interesandose por el dogma, promoviendo la instruccion de los
clérigos y utilizando al clero en su administracion general del reino
(ARQUILLIERE, 2005: 135).

151



Nesta concepcgao de natureza teocratica era o Imperador o que tinha um
papel dominante enquanto que ao papa era apenas delegado ao ministério da
oracdo (ARQUILLIERE, 2005: 140). O papa Adriano na realidade tinha alguma
dependéncia de Carlo Magno, ainda quando como disse Sepulveda, o exortou
a guerra contra os lombardos, arianos e, portanto hereges, em uma guerra

santa.

Para Sepulveda (1997: 89), da mesma forma, o papa Alejandro a
imitacion de Adriano, exhorté a los reyes de Espafia a que atacasen a los
barbaros, los sometiesen a su dominio y protegiesen el camino de la
predicacién evangélica. E sabida a forte relacdo entre o rei Fernando o Catdlico
com seu antigo vassalo Rodrigo, da casa dos Borja, ou Borgia como os
conhecera a partir de entao na ltalia, ou mais tarde a de Adriano de Utrecht que
chegou ao papado pela méo de seu protetor Carlos V. E, pois uma concepciao
similar a que escrevera Sepulveda, j4 nas bulas alexandrinas, em troca da
evangelizacdo do Novo Mundo se delegava aos reis de Espanha a obrigacao

de enviar e manter os missioneiros e como consequéncia:

el Papa concedi6 a continuacién a los reyes de Espafa los diezmos exigibles a
los habitantes bautizados de las nuevas tierras(...) Y esto a perpetuidad.
También l6gicamente Roma concedié a los reyes de Espana el derecho de
patronato y presentacion de las personas idéneas para ocupar los obispados y
beneficios (funciones) de las nuevas tierras, mientras que se prohibia toda
construccion y fundacién candnica de iglesias, capillas u otros lugares de culto

sin el consentimiento expreso de los reyes (DUMONT, 1997: 32).

Arquilliere (2005: 162), defende esta época como de transicdo ao
auténtico agostinismo politico, de maneira que esta uniao entre poder temporal
e espiritual produzirda um prodigioso traspaso de la preponderancia del poder
imperial al poder pontificio, ja que se produziu apds o falecimento de
Carlomagno la circunstancia de que el emperador ya no era capaz de
garantizar la paz y la unidad entre la Iglesia y el Imperio, siendo el papa quien
debia ocuparse de ello (ARQUILLIERE, 2005: 161).

152



E é assim como o imperador Luis herdeiro de Carlo Magno termina
deposto ante o conventus de bispos de Compiégne aparentemente pela ordem
papal, ainda quando foram os bispos os que tiveram um papel preponderante
na cerimonia de sua abdicacdo (ARQUILLIERE, 2005: 148-165).

Outros autores, como Otto Hintze (1968: 27), denominaram-no
Cesaropapismo, cuja origem estaria no Império Romano, e que se estende ao
Império Bizantino e ao Russo, ainda quando nés, seguindo a Zea e a Darcy
Ribeiro, estenderiamos este conceito aos Impérios Salvacionistas Ocidentais,
ao Império Espanhol e ao Brasileiro:

El Imperio romano cultivd el cesaropapismo y se lo hered6 a Bizancio, de
donde pasé a Rusia y pervivié una especie de despotismo oriental a pesar de
la influencia europea. Esta forma imperialista ha sido la herencia politica que el
mundo antiguo ha dejado a los modernos pueblos romano-germanicos”. Este
concepto imperial sobrevivo en el Estado aleman y la iglesia romana. El
cesaropapismo fue legado a los merovingios, pero negado a los emperadores
carolingios a pesar de su adhesion a la Iglesia. Tras la muerte de Carlomagno
el poder temporal se derrumbd, en tanto que el poder de la iglesia se
afianzaba. La iglesia se emancipd del poder temporal, pero “el vigor

organizativo y el arte del gobierno romanos perviven en el lenguaje hablado y
escrito y no sélo se ha preservado la independencia, sino que la ha hecho por

siglos portadora de la idea de un poder imperial occidental”.

José Uriel Patifio (2002), fez referéncia a importancia do Patronato como
instituicdo derivada do cesaropapismo que os espanhdis introduziram na
Ameérica, inclusive nas instituicbes republicanas, com a nomeacao ou proposta

de cargos eclesiasticos por parte das autoridades estatais latino-americanas.

Durante a época de Sepulveda, Carlos V sucessivamente instaurou seu
secretario Adriano de Utrech como Papa gracas a sua influéncia e
curiosamente sem demasiado interesse por parte do beneficiado e a
continuacao invadiu e saqueou a Roma de Clemente VIl ante as desavencas
com este por sua alianga com Francisco | de Francia, caindo nas maos de
Carlos V e mudando sua politica que culminaria com a entronizagdo de Carlos
como Imperador do Sacro Império Romano Germanico em Bolonha em 1530.

153



Se a Igreja mediante seu poder moral e influéncia temporal na ltalia
gquem domina com sua doutrina agostinista 0 @mbito terreno ou o imperador o
qual em virtude de seu cesaropapismo impera no espiritual, ndo € um assunto
que se possa responder facilmente, se seguimos a Arquilliere se tratam ambos
de fenbmenos explicaveis como formas de agostinismo politico, ambas caras
de uma mesma moeda na que a religido e a politica co-habitam, de forma
censuravel por alguns como Mechoulan, ou de forma necessaria por outros

como Sepulveda.

A inclusao do direito natural pelo direito divino que propugna Sepulveda,
como se vera, resulta crucial para explica-lo e o capitulo referente as bulas nao
€ alheio a este problema. Mas o que nos parece revelador do espirito em
alguma medida agostinista e imperial de Sepulveda (1997: 64), é a citacao do
bispo de Hipona na que nos insta a aceitar ao poder politico, perfeito ou nao, e
como um Império baseado em virtudes civis, inclusive distante da religido,
possa ser legitimo:

El mismo San Agustin en otro pasaje asegura mas claramente que la
providencia de Dios hizo que por las virtudes de los antiguos romanos su
imperio se dilatase. Asi responde por carta a Marcelino: “soportamos, si no los
podemos corregir, a aquellos que quieren que se mantenga en pie, con vicios
impunes, la republica que constituyeron y dilataron con sus virtudes los
primeros romanos”, y afade poco después: “Dios mostré en el preclaro y

opulentisimo imperio de los romanos cuanto valor tienen las virtudes civiles aln
sin la verdadera religion”.

154



As bulas papais de Alexandre VI

O agostinismo politico, que ndo é de todo estranho ao pessimismo

politico estdico (Castaro, 9) vird a dar um respaldo a tese da doacao papal das
terras americanas a Coroa Espanhola. Um agostinista politico, Enrique de Susa
o de Segusio, também chamado Ostiense, autor da Suma Aurea, defende que

los pueblos gentiles tuvieron jurisdicciones y derechos antes de la venida de
Cristo al mundo; pero desde ésta, todas las potestades espirituales quedaron
vinculadas en su persona, y luego, por delegacion, en el Papado, de suerte que
los infieles podian ser privados de sus reinos y vienes por autoridad apostolica,
la cual estaban obligados a obedecer (ZABALA apud PATINO, 2007).

Gomez Robledo (VITORIA, 2007: xlv-xlvi), defende a oposicdo que a
estes faz Francisco de Vitoria, que como se vera, nao aceita a jurisdicao papal
no terreno, ou ao menos ndo com a extensao que o fazem os agostinistas, aos
gue denomina representantes da teocracia, ideologia que conduz diretamente a
instituicdo da figura do “requerimiento™

Tanto Matias Paz como Palacios Rubios, en efecto, eran herederos
intelectuales del célebre cardenal-arzobispo de Ostia, Enrigue de Susa,
apodado el Ostiense, canonista del siglo Xlll, autor de una Summa aurea. (...)
A Palacios Rubios, fiel acélito del Ostiense, no se le oculta el hecho tan
palpable de que hay incontables sefiorios paganos (los del Nuevo Mundo
desde luego) que estan bien vigentes sin la menor autorizacién del papa, pero
con toda tranquilidad afirma que todo ello es asi por virtud de una permision
eclesiastica tacita y precaria (ex quadam Ecclesiae permissione tacita et
precaria), y revocable, por ende, en cualquier momento. Estas ideas, nétese
bien estaban aun del todo vigentes en pleno siglo XVI, y eran auspiciadas por
nadie menos que por Palacios Rubios, uno de los mas autorizados consejeros

de Fernando el Catdlico, autor, segun es bien sabido, del famoso
16

Requerimiento .

16 Requerimiento: ato de manifestacdo de obediéncia a Igreja e aos Reis espanhdis que
se pedia aos indios (...). O “requerimiento” era um aviso ou manifestacdo que se fazia a uma
pessoa, da qual se esperava uma resposta ou atitude declaratoéria. (...) O “requerimiento” tinha
uma parte informativa na qual se explicavam os preceitos principais da fé catélica (existéncia
de um Deus criador da terra e dos homens, donde e sobre 0s quais tem plena jurisdicdo o
Papa); informava-se da concessao das indias pelo Papa aos Reis espanhdis; dava-se exemplo
recente de como os habitantes das llhas tinham aceitado tais disposi¢coes (?) e os beneficios
que por isto tinham recebido (?7?). Depois vinha a parte na qual os indios eram requeridos para
que reconhecessem a Igreja e ao Papa como autoridades superiores, e ao Rei e a Rainha (no
caso a filha dela, Juana) como seus reis e senhores. Se assim o faziam, eram lhes prometidas
bondades, privilégios, isen¢des e benfeitorias (?77); se ndo, “entraremos poderosamente
contra vosotros y vos haremos guerra, (...) y tomaremos vuestras personas y de vuestras
mujeres e hijos y los haremos esclavos (...) e vos tomaremos vuestros bienes y vos haremos
todos los dafios y males que pudiéramos (...)” De isso dava fé um escrivdo e assinavam
testemunhas. (...) Os “requerimientos” nao foram mais do que una desculpa, mais ou menos
dissimulada, que se utilizou depois das expedi¢cbes antilhanas para formalizar o ato de
155



Alexandre VI Borgia, que havia sido vassalo do Rey Fernando o

Catolico, vem a emitir em 1493 duas bulas, chamadas Inter Caetera e Inter

Caetera Il concedendo aos Reis Catolicos de Castela e Aragao o privilégio de

colonizar os novos territérios descobertos nas indias:

Alejandro, obispo, siervo de los siervos de Dios: a los ilustres carisimos en
Cristo, hijo Rey Fernando y muy amada en Cristo, hija Isabel, reina de Castilla,
de Ledn, de Aragdn, de Sicilia, y de Granada, salud y bendicién apostdlica [...].
Entendimos que desde atras habiais propuesto en vuestro animo buscar y
descubrir algunas islas y tierras firmes remotas e incognitas, de toras hasta
ahora no halladas, para reducir los moradores y naturales de ellas al servicio de
nuestro Redentor, y que profesen la fe catolica[...] motu proprio y no a instancia
de peticion vuestra ni de otro que por vos no lo haya pedido, [...] y de cierta
ciencia de plenitud del poderio apostolico, todas las islas y tierras firmas
halladas que fueren descubiertas. [...] por tenor de los presentes, las damos,
concedemos y asignamos perpetuamente a vos y a los reyes de castilla y Leon
vuestros herederos y sucesores [...]. Asi que ningun hombre sea licito
quebrantar o con atrevimiento temerario, ir contra esta nuestra cara de
encomienda, amonestacion, requerimiento, donacién, concesion, asignacion
[...] y si alguno presumiere intentarlo, sepa que incurrird en la indignacion del
Omnipotente Dios y de los bien aventurados Apostoles Pedro y Pablo (ZABALA
apud PATINO, 2007: 79-80).

Estas bulas de Alexandre VI, constituem um dos argumentos de maior

autoridade sobre os que se baseiam as teses de Sepulveda e que se incluem

num lugar muito destacado, na parte final da demonstragdo, como argumento a

fortiori dentro da Apologia a favor del libro sobre las justas causas de la guerra.

Importante destacar que além de figurar na Apologia sobre as justas

causas, também aparece no Democrates Alter e na Crbénica De Orbe Novo

também chamado De las hazanas de los esparioles en el Nuevo Mundo y

Méjico, a mencgao as citadas bulas, nas quais se afirma que o Papa tem poder

sobre todas as nacbes ndo so para predicar o Evangelho mas também para

obrigar aos povos, se lhe for possivel a observarem a lei natural a qual todos

0s homens estdo submetidos, como ensinaram Inocéncio IV e o Ostiense,
autores de grande peso (SEPULVEDA, 1997: 200).

ocupacdo de terras e pessoas que se fazia no Novo Mundo. In: Andion Herrero, M.A.
Americanismos (no indigenas) en la Historia de las Indias de Fray Bartolomé de las Casas.
Madrid: UNED Ediciones, 2002, pp. 211-13.

156



Em seguida, Sepulveda (1997: 201), alinha perfeitamente a citagao
biblica, com a do canonista medieval e a de Santo Agostinho fundindo-as num
estilo escolastico raro no pocgoalbense, mas necessario para sua finalidade
polémico-defensiva para com os censores eclesiasticos, e em geral pela
preeminéncia da teologia sobre a filosofia na Espanha de Carlos V:

Pues Cristo, que orden6 a sus apostoles: “ensefiad a todos los pueblos lo que
os he encargado” (Mateo 28, 19-20), les exhortdé a que observasen en primer
lugar las leyes de la naturaleza que se contiene en los diez mandamientos y en
el amor al projimo. Pero, para que los infieles se sientan impelidos a oir la
predicacién y observar la ley natural, es necesario que se sometan al poder de
los cristianos; y esto, para usar la terminologia pontificia, “causalmente”, pues
pertenece al poder del Papa que se dirige principalmente a lo espiritual, lo que
propiamente es su potestad [...]. Ahora bien, quienes adoran los idolos violan
sobre todo la ley natural. Con derecho pueden pues los idélatras ser obligados
por la guerra a someterse a los cristianos, para, sujetos a su imperio, vivir
segun la ley natural y no blasfemar ni ofender a Dios con su idolatria. Y aunque

todos los pecados van contra la ley natural, como ensefia Agustin en Contra
Fausto 22, 1-98]...].

Teoria que sera posta em pauta de discussao tanto pela Escola de
Salamanca em bloco, tanto Francisco de Vitoria, sua figura mais conhecida,
como por Bartolomeu de Las Casas, que negam o poder papal na partilha
territorial do mundo, assim como por Martin Lutero, que faz de sua luta contra
as bulas papais sua bandeira de batalha.

Mas nao apenas fora da Igreja se colocara em pauta de discussao as
bulas. J& Erasmo as havia criticado como um todo em seu Elogio a Loucura.
Francisco | de Franga perguntaria ironicamente o lugar onde Adao havia escrito
em seu testamento que legaria o Novo Mundo aos soberanos de Espanha.

Sera Gregorio VI o Grande, ja no século XI quem perfila definitivamente
na tradicdo cristd textos classicos nos que se afirmava que a sociedade e
poder politicas advém do pecado adamico (CASTANO, 2008). Gregério Magno
€ um autor muito citado por Sepulveda, de maneira especial em sua Apologia,
que é seu texto mais escolastico, ja que foi pensado para rebater as teses de
Las Casas diante de tribunais e Juntas eclesiasticas censoras da obra do

cronista imperial.

157



Nao parecem totalmente incongruentes a teses que vém a identificar a
Igreja com o Estado, com as materialistas do mestre de Sepulveda, Pietro
Pomponazzi, que defendia a instrumentalizacdo da religido por parte do Res
Publica, ao menos desde o ponto de vista material — valha a redundancia — ou
seja das consequéncias faticas que da aplicacdo de ambas teorias se derivam,
€ que nao sdo outras que a imposicao politica sobre o outro: a instauragcao do

Império, neste caso cristdo, sobre povos pagaos.

Para o Mantuano, todas las religiones son iguales, sujetas a la
generacion y a la corrupcion. No buscan la salvacion extraterrestre del hombre
ni el acercamiento a Dios, sino unir al colectivo humano en el marco del
cosmos (SANTIDRIAN, 2007).

Assim, a esta altura, parece ja arriscado afirmar a auséncia de qualquer
agostinismo politico na obra de Sepulveda, ainda quando ndo seja a Unica
corrente de pensamento da qual beba o pocoalbense numa época, o

Renascimento, no que prima o ecletismo.

A cobertura de legitimidade e até certo ponto, legalidade, que as bulas
papais, como instrumento privilegiado de uma ideologia agostinista, ddo a
conquista em geral e em particular com o instrumento do requerimento aos
espanhdis, nos parecem justifica suficientemente a abordagem mais profunda

que se deu a esta corrente de pensamento.

158



Santo Agostinho e a Servidao Natural.

Ainda quando a serviddo natural dos indigenas sera abordada com a
profundidade que merece em seu capitulo correspondente, nao se pode deixar
de destacar a concepcado que sobre ela teme Santo Agostinho, o que serve
para apurar o estudo sobre o sabio de Hipona e sua influéncia em Sepulveda
com a clausula de fechamento do sistema agostinismo baseada no conceito do

dominio sobre os pagaos dos cristaos.

Nesta época na que o direito internacional ndao existe como tal,
precisamente sera Francisco de Vitoria quem estabelecera suas bases, ainda
guando naquele momento € apenas uma incipiente teoria. Portanto, ndo h3,
como se vera no seguinte capitulo, uma separacao taxativa entre ius gentium,
como direito originado em Roma pelo pretor para governo daqueles que
careciam de cidadania romana, em suas relagdes entre si e com os que tinham
direitos de cidadania e o ius inter gentes, ou Direito Internacional Moderno, o
qual era além de impensavel desde o ponto de vista agostinista. E como
consequéncia evidente, numa concepcao ainda medieval, a sujeicdo dos
individuos pagéos — e em ocasides, com a simples conversao de seus reis - ao
imperium dos cristdos, implica também a de seus povos, como parte do mesmo

fendbmeno.

Luis Patifio Palafox (2007: 59), em seu livro Juan Ginés de Sepulveda y

Su pensamiento imperialista nos fornece uma muito interessante introducao ao

pensamento agostiniano e como conclusdo suas consequéncias, face ao

conceito de serviddao natural. Dessa maneira apresenta um panorama na que

vai se desmembrando os valores basais do pensamento do de Hipona, pecado
original, pax agostiniana, o fim humano da salvagao, Divina Providéncia.

La parte vencida se rinde a la vencedora, prefiriendo la dominacién o ain a la

libertad cualquiera paz y salud (...) En efecto, en casi todas las naciones la

naturaleza grita con voz fuerte que los vencidos prefieran sufrir el yugo de los

vencedores a ser aniquilados en los ultimos fulgores de la guerra. Y asi se

entiende que no sin un consejo de la Providencia, en cuya mano esta el ser

vencedor o vencido en la guerra, unos pueblos hayan sido sefiores y otros
subditos (De civ. Dei XVIII, 2, 1).

159



Constitui, portanto um castigo que institui a Providéncia Divina aos
pecadores, ainda quando todos sdo enquanto participes do pecado original e
de modo mais imediato, a serviddao provem do direito de guerra que agora se
revela peca chave tanto para o pensamento de Santo Agostinho como para
Sepulveda, atras de uma justificacao para o dominio sobre os indigenas:

Esto es la prescripcion del orden natural. Asi creé Dios al hombre. Domine,
dice, a los peces del mar, y a las aves del cielo, y a todo reptil que se mueva
sobre la tierra. Y quiso que el hombre racional, hecho a su imagen, dominara
Unicamente a los irracionales, no el hombre al hombre, sino el hombre a la
bestia (...) La palabra siervo, en la etimologia latina designa los prisioneros, a
quienes los vencedores conservaban la vida, aunque podian matarlos por
derecho de guerra. Y se hacian siervos, palabra derivada de servir. Esto es
también merecimiento del pecado. Pues, aunque se libre una guerra justa, la
parte contraria guerrea por el pecado. Y toda victoria, aun la conseguida por los
malos, humilla a los vencidos por juicio divino, o corrigiendo los pecados, o
castigandolos (...) la primera causa de la servidumbre es, pues, el pecado, que
somete un hombre a otro por el vinculo de la posicién social. Esto es efecto del
juicio de Dios, que es incapaz de injusticia y sabe imponer penas segun los
merecimientos de los delincuentes (De civ Dei XIX, 15, apud PATINO, 2007:
59).

Santo Agostinho (PATINO, 2007: 60), ndo deixa de relativizar o conceito
de escravidao baseando-se em um principio ndo estranho ao estoicismo, como
€ o0 do dominio das paixdes como chave para a virtude e, portanto,
distanciamento do pecado, de maneira que ser escravo das paixdes pode ser
pior que sé-lo de fato:

A la verdad que es preferible ser esclavo de un hombre que de una pasion,
pues vemos lo tiranicamente que ejerce su dominio sobre el corazén de los
mortales la pasion de dominar, por ejemplo. Mas en ese orden de paz que
somete unos hombres a otros, la humildad es tan ventajosa al esclavo como
nociva la soberbia al dominador. Sin embargo, por naturaleza, tal como Dios
cred al principio al hombre, nadie es esclavo ni del hombre ni del pecado.
Empero, la esclavitud penal esta regida y ordenada por la ley, que manda

conservar el orden natural y prohibe perturbarlo. Si no se obrara nada contra
esta ley, no habria que castigar nada con esa esclavitud (De civ Dei XIX, 15).

Em perfeita coeréncia com o pensamento de Santo Agostinho,
Sepulveda vai conjuntar: Providéncia Divina; dominio dos melhores (que sao os
temperantes) sobre os menos valorosos; como consequéncia imperium de uns
povos sobre outros: virtuosos e cristaos sobre pecadores (que coincidem neste
caso concreto com pagdos). Demasiadas coincidéncias em elementos
essenciais como para desconsidera-las, inclusive suas consequéncias no
pensamento imperialista contemporaneo, no que se reserva aos colonizados a

sujeicao as paixoes frente a racionalidade dominante.
160



Leia-se a citacdo que de Agustin faz Sepulveda (1997: 87), e como o

engasta, como um ourives da palavra, com seu oficio de cortesao de Carlos V:

Si es verdadera, como a todas luces lo es, aquella frase de San Agustin:"Con
propia utilidad es del vencido aquél a quien se le arrebata la licencia de pecar y
nada hay mas infeliz que la felicidad de los pecadores”. ;Qué mayor beneficio
0 ventaja pudo acaecer a esos indios que sin sumision al gobierno de quienes
con su prudencia, virtud y religién los han de convertir de barbaros en apenas
hombres, en humanos y civilizados en cuanto pueden serlo, de criminales en
virtuosos, de impios y esclavos de los demonios en cristianos y adoradores del
verdadero Dios dentro de la verdadera religién, como lo son ya hace tiempo,
por prevision y disposicién de un principe tan bueno y religioso como lo es el
César Carlos, quien les ha concedido preceptores de letras y de ciencias y
maestros de moral y de la verdadera religion?

Afirma Sepulveda (1997: 92), mais ainda, a possibilidade de confisco de

bens e a aplicacdo aos pecadores da pena capital, 0 que leva implicita sua

substituicdo pela de escraviddao, como se viu, também seguindo a doutrina do

sabio de Numidia:

El mismo San Agustin atestigua que no es tan propio del mejor como del mas
justo principe el establecer una ley contra los paganos y sus sacrificios,
sancionados con la pena capital y la confiscacién de bienes, no sélo a los que
perpetran sacrificios impios, sino también a los gobernadores de las provincias
que descuidasen el castigo del crimen. San Agustin recuerda que esta ley fue
aprobada y alabada por todos los cristianos.

Para que nao fique duvida da faculdade que os melhores e virtuosos tém

de impor-se aos pecadores, por qualquer meio, inclusive o terror, novamente o

que fora preceptor de Felipe Il se vale das teses agostinianas:

161

Como el mismo San Agustin dice, “cualquiera pueda ser bueno contra su
voluntad, sino porque temiendo lo que quiere padecer, o bien depone la
animosidad que le estorbaba, o se ve impulsado a conocer la verdad ignorada,
para que el temor consiga que o bien rechace la falsedad que defendia, o
busque la verdad que ignoraba, y voluntariamente mantenga ya lo que no
queria”. Esta doctrina la confirma con el ejemplo no s6lo de cada hombre en
particular, sino también de muchas naciones, las cuales habiendo sido
donatistas eran ya catdlicas con ocasioén de esta clase de terror. Pues, como
dice el mismo San Agustin, “la Iglesia corrige a quienes puede y tolera a
quienes no es capaz de corregir’ (SEPULVEDA, 1997: 95).



Ha uma unidade de finalidade, pensamento e agao entre a Igreja e o
poder imperial, um tipo renovado de agostinismo politico, mas que Sepulveda
num jogo de prestidigitagdo intelectual consegue secularizar através da
conjuncado do aristotelismo naturalista e do estoicismo ciceroniano. Ainda
quando as consequéncias que se derivam possam ser criticadas tanto do ponto
de vista da ética da libertagdo de Dussel como dos estudos culturais € a nova
epistemologia propugnada por Mignolo, ndo cabe duvida da firmeza ideoldgica
que adquire a liga desses materiais a principio aparentemente estranhos entre
si, diante da dificuldade, dada sua consisténcia, da sua refutagdo num plano

politico pragmatico.

Isso porque se enfrentam duas concepgdes encerradas em duas esferas
totalmente independentes: por um lado aqueles que contemplam a
complexidade ética das diferentes culturas e visbes de mundo, com toda sua
complexidade, cujo primigénio representante, segundo Dussel (1998), seria Las
Casas. Frente a eles, Sepulveda e os agostinistas, que vivem de defender a
unicidade do poder do Estado, fundamentados num Aristoteles que define e

domina num s6 ato, simplificador, monolégico e definitivamente autoritario.

162



3.2. IUS GENTIUM ET NATURALIS EM SEPULVEDA E VITORIA.

Direito Natural e physis em Sepulveda

Por este motivo hay razones para creer que aquellos filésofos y todos cuantos creian
en la existencia de un solo Dios y en su providencia por las cosas humanas, tenian
también cierta fe en Cristo, ya que en esta suma se contiene toda la fe en El, segun la
doctrina de San Pablo, que confirma Santo Tomas con las siguientes palabras: “todos
los articulos se contienen implicitamente en ciertas primeras verdades que por todos
pueden ser creidas, esto es, creer en la existencia de Dios y en la providencia que
tiene en la salvacion de los hombres.

Juan Ginés de Sepulveda. Democrates Alter. Libro |, 4.

Do conceito filosofico-ético de Sepulveda, deriva naturalmente seu
conceito juridico-politico. Verificando-se tal correspondéncia se constata a
hipoétese anunciada, que nao é outra que a afirmacdo de um moderno, e
particular agostinismo em Sepulveda.

Mechoulan (1974:62) considera Sepulveda, fundamentalmente um
agostiniano e um tomista, o que é uma boa descricdo. Também o estima anti-
humanista, postura que como se provara, ndo se comparte aqui:

Un mal physique, comme nous |'avons vu chez saint Augustin, peut étre un
bien moral. Par elle se manisfeste le gouvermenmente divin, par elle Dieu

exerce sa justice. Religion et droit naturel s"accordent parfaitement. Dans cet

accord réside |'essentiel de ["argumentation de Sepulveda.

Entretanto, Mechoulan (1974 :89), chega a lancar certas pontes entre o
sabio de Pozoblanco e o pensamento da llustracdo e do século XIX, embora
sempre afirmando seu carater ortodoxo catdlico, de onde vem seu carater
paradoxal e de dificil encaixe, se quisermos escapar da simples caricatura
intelectual de Sepulveda:

Sepulveda nous parait paradoxalement moderne par sa conception historique,
tansa conviction de la vocation particuliere de I'Espagne nous confronte avec
les différentes missions des peuples ou desclasses, qui, depuis le19 siécle
jusqu’a nos jours, ne cessent de s opposer. On pourrait appliquer a son oeuvre
ce pertinen jugement de R. Labrousse: « interpétation a lafois mystique et
nationale du droit naturel, paralaquelle on entend demontrer d"abord que toutte
politique véritable se résume en un réle de champion de la foi catholique, et
ensuite que ce role suppose des dispositions psycholigiques et morales dont

seule la nation espagnole semble avoir fait preuve continiment ».
163



Sera neste campo, o do direito, no que Sepulveda consolidara uma
amalgama de elementos que resultard em um sistema juridico blindado pela
simplicidade de resultantes que permitem a quase auséncia de brechas e que

orientara todo o sistema de pensamento sepulvedano.

Sabe-se da influencia decisiva da filosofia estdica em Pomponazzi e
Sepulveda. Qual o principio fundador desta filosofia? Vivere sequndum natura,
viver segundo a natureza, familiar para todos os que tenham acesso a poemas
bucdlicos ou louvadores da sancta rusticitas. O que se persegue é o bem-estar
do ser humano, ja que vivendo seguindo a lei da natureza evitamos todo ato
proibido pela lei comum a todas as coisas. O fundamento seria sujeitar todas
as faculdades do homem o controle da razédo. Os estbicos dividem a filosofia
em lbgica, fisica e ética, embora as duas primeiras tenham implicagdes éticas
fundamentais. Nem a fisica nem a logica podem se aplicar se 0 homem nao for
bom e sabio (SANTAMARIA, 2007: 21-22).

Seguindo Losada, a obra mais importante de Sepulveda, a constituem
suas traducdes de Aristoteles e Alexandre de Afrodisias, as primeiras das
quais, como foi visto, eram referentes & fisica. Nao é uma fisica como hoje se
entende em geral, mas um conhecimento que implicava aos seres vivos e
entidades divinas, fazendo necessario abordar questées de cosmologia e
teologia. Existem para os estbicos gregos trés acepcdes de physis: a) Principio
ou forca que da unidade ou coeréncia; b) Deus, o0 principio césmico imutavel,
inteligente e inteligivel, principio ativo, matéria inteligente que todo o penetra e
recta ratio (que depois sera o Direito Natural); c) fogo artistico que avangca em
direcdo a um fim criador (SANTAMARIA, 2007:22). Portanto a natureza esta
dotada de um Logos, a racionalidade por exceléncia, e nesse sentido a
natureza é Deus como principio racional supremo. Logos pode significar entao,
palavra, discurso ou razado, configurando um monismo absoluto que depois

retomara Plotino.

164



O Logos nao se manifesta igual em todos o0s seres: sera hexis nos seres
inorganicos, physis nos organicos e psyche nos homens, que é racional porque
€ um fragmento do Logos, o que faz o homem participe da divindade.
(SANTAMARIA: 1988: 24)

A lei vem da razao e, portanto, lei e natureza sdo conceitos idénticos, do
que se deriva a lei natural. O logos humano, microcosmo, como parte do
Logos, macrocosmo, tera que ser ordenado de conformidade a razdo natural.
Lei assim tem um sentido descritivo da natureza humana. Para os estdicos,
viver virtuosamente seria viver seguindo essa natureza, mediatamente o Logos
e imediatamente o logos. A relacdo com a physis € intima porque os estdicos
nao diferenciam o estado de virtude ou consumacdo ética do individuo, da
humanidade e da lei (racional) da Natureza. Integra-se assim ética e physis de
forma que todos os homens tém obrigacbes morais uns com 0s outros e todos
os fatos obedecem a um estrito regime de causa e efeito. Nao ha espago para
0 azar, o nexo causal é providéncia, boa vontade da deidade (SANTAMARIA,
2007: 25).

Como explicar as mudangas da natureza? Existem os logoi spermatikoi
o razdes seminais que encerram o germe do que chegarao a ser, explicando as
ocorréncias normais e anormais. Como consequéncia, pode-se vaticinar tudo
por meio da astrologia, ja que existe uma correspondéncia entre microcosmos
e macrocosmos, e os fenbmenos do céu se relacionam com os do mundo
sublunar como foi visto na cosmologia de Pomponazzi. Como explicar o mal, se
o Deus benevolente tudo governa? O mal nao existe na natureza, mas na
atualidade do homem, baseado na ignorancia, erro ou vicio humanos, produto
da livre vontade do homem. De forma que a Physis age de forma necessaria
embora deixe um espaco para o livre arbitrio humano, que possibilita o mal.
(SANTAMARIA, 2007: 25-26).

Serad Cicero quem ampliard este conceito de recta ratio pela
necessidade da expansao imperial de Roma, com a pretensao de aplicar a lei a
humanidade inteira, dando uma surpreendente envergadura a lei natural dos
estbéicos. Adquire uma nocao supra-juridica tal que a lei ordinaria deve

165



obedecé-la, uma recta ratio congruente com a natureza, sempiterna, constante
e em todo presente, cujos ditados nos encaminham ao dever e cuja censura
evita a fraude. Nao é permitido mudar nenhuma das suas partes nem pode se
abolir por completo, nem precisamos sair de nés mesmos para conhecé-la.

Eterna e inalteravel, para todas as nacoes e tempos.

Deus é autor, legislador, juiz supremo que Ihe da forca e a impde. Quem
a desobedecer, se nega a si mesmo e a sua natureza como homem (CICERO
Apud SANTAMARIA, 2007: 27).

Os Santos Padres da Igreja tomardo a lei natural de Cicero e a
transformardo, ampliando-a, até o ponto que para S. Isidoro as leis divinas
consistem na natureza, (incluindo os Evangelhos), e as humanas no costume.
Aproximamo-nos ja do conceito de lei natural de Sepulveda, a de Santo
Agostinho. Decorrente das necessidades da ampliacdo do cristianismo que
naquela época esta ja indissoluvelmente ligado ao Império, Santo Agostinho
inicia um sistema trimembre que Sepulveda adotara formalmente, embora na
realidade se oculte um auténtico sistema monista: lei eterna, lei natural e lei

positiva.

A lei Eterna como razdo divina ou vontade de Deus ordena a
conservacao da ordem natural e proibe sua perturbacdo. Na medida ela se
inscreve no coracdo dos crentes, configura a lei natural (SANTAMARIA, 2007:
29-30). Eis o ponto de partida de Santo Tomas. Para ele, Lex Aeterna é algo
idéntico ao préprio Deus, suas Ideias, Providéncia e governanca do universo, a
sabedoria divina. A participagdo das criaturas irracionais na sabedoria divina €
mediante a obediéncia. Os racionais participam mediante a razado, fragmento
da Razao Divina e, portanto, esta dirige 0 homem para o fim que lhe é proprio,
que é o bem. Assim, a lei natural € a participacdo da criatura racional na lei
Eterna. (SANTAMARIA, 2007: 32-33).

Quais seriam os preceitos que compdem a lei natural? Todas as coisas,
que a razao pratica, naturalmente apreende, como ser o bem do homem,
pertencem aos preceitos da lei natural sob o aspecto das coisas que se hao de

buscar ou evitar. Primeiramente buscar o bem e evitar o mal. Seguir-se-ao as

166



inclinacées naturais do homem: auto-conservagao, protecdo e educacado da
prole (inclinacdo animal), o auxilio mutuo da vida em sociedade (inclinagéo
racional). Como consequéncia da inclinagdo racional: buscar a verdade, o
conhecimento de Deus, evitar e combater a ignorancia. Entende-se assim,
familia, comunidade e Estado como entidades arraigadas na lei natural. Por
ultimo, os preceitos do Decélogo. Destes principios primarios se derivam os
preceitos secundarios, explicados pela lei da natureza (SANTAMARIA, 2007:
34).

A lei da natureza é a mesma para todos os homens? A principio sim.
Porem existe uma diferenca entre razao especulativa e pratica. Os principios
gerais da razao especulativa sdo asequiveis a todos, mais faceis de captar.

Nao assim as conclusdées da razao pratica porque nem a verdade e
retitude sdo iguais para todos nem € igualmente conhecida por todos. Em
alguns a razdo pode estar pervertida pela paixdo ou maus habitos ou ma
disposicao natural. Além disso, a infinita complexidade dos atos individuais da
pratica faz que entre em jogo a lei humana. Ela carece de principio préprio ja
que provém da lei natural. O legislador deduz o preceito universal da lei natural
para prescrever os atos particulares visando o bem comum. Obrigam enquanto
justas, sendo injustas ndo obrigam em consciéncia. (SANTAMARIA, 2007: 34).
Neste ponto Sepulveda se afasta do Doutor Angélico, posto que fosse
preferivel para ele, obedecer a principes injustos e até tiranicos que colocar em
perigo o principio de autoridade da republica, como foi visto.

A lei natural sera o alicerce sobre o que construira toda sua concepcao
Sepulveda: a lei natural ha de ser conhecida na sua substancia por todos os
homens, pelo menos para aqueles que tém uso de razédo, de forma que sera
repreensivel qualquer um que tiver ignorancia universal. Além disso, a lei
natural € uma s6 e imodificavel em todos os tempos e situacdes da natureza
humana (SANTAMARIA, 2007:36-40). De modo que aqueles que nao
cumprirem a lei natural, atentam contra normas basicas intencionalmente, de
modo que cometem iniquidade ou ndo sdo autenticamente racionais, com as

consequencias que dentro da concepc¢ao de Sepulveda ja se analisaram.

167



A principio Sepulveda no seu livro De Regno [1571 (1963, 54] espelho
de principes dedicado a Filipe Il, distingue apenas duas classes de leis: as leis
“civis”, também chamadas préprias ou de direito positivo, promulgadas pelas

préprias cidades a que servem; e outras denominadas “comuns”:

Las cuales, porque se apoyan en el Derecho natural y estan insertas
naturalmente en el hombre, por ello se llaman también “Derecho Natural”,
porque no las instituyo la voluntad o parecer del legislador, sino que Dios y la

naturaleza las dejé impresas en los corazones de los hombres.

Observe-se, por tanto, a dicotomia modesta e a dupla origem do Direito
Natural, Deus e a natureza, fusdo de elementos agostinianos e aristotélico-
estéicos. Da mesma forma, Sepulveda (1963:54), assimila o Direito Natural ao
Direito Gentil, o ius gentium, que fora o antigo direito pretoriano para aqueles
que nao eram cidadaos romanos, € pouco a pouco, se foi convertendo no
direito que rege as relacdes entre as nacdes ou pessoas e instituicbes de
diversos paises. O direito pretoriano era baseado em decretos que o pretor
colocava nas paredes do foro ou do mercado, de natureza relativamente
autoritaria, normalmente de assuntos relativos a comércio e estrangeiros ou
clientes: Asi pues, de estas leyes (naturales) y de este derecho se sirven las
gentes por poco civilizadas que estén, y por tanto, se denominan también
“Derecho de Gentes”. Para nao restarem duvidas, reafirma Sepulveda (1963:

54) assimilando o direito de gentes a palavra de Deus:

Derecho de Gentes, derecho este en el que estan contenidos los preceptos del
Decalogo, los cuales son como capitulos y principios de referencia de todas las
leyes naturales, las cuales, por tal motivo, son consideradas dentro del nimero
de las divinas, porque se derivan de la ley eterna a través de la razén humana

y de la luz divina impresa en nuestros corazones.

Como colofao, a citacdo de Santo Agostinho, que nao deixa de ser
também um precursor de Sepulveda (1963:54), no seu trabalho de fusédo de
elementos estdicos, neste caso a ordem natural, que logo chamara racional,
com a Divina Providéncia: Pues “ley eterna”, segun definicion de San Agustin,
es “la voluntad de Dios que ordena la conservacion del orden natural y prohibe
Su perturbacion’.

168



Entao temos um sistema bimembre, em que, por um lado, estao as leis
civis, e por outro, submetendo-as, o Direito Natural, que por ser equiparado a
Lei Eterna, para o pocoalbense, governa a todos o0s seres humanos,
englobado, portanto ao lus Gentium, de maneira que todos os povos terdo que
obedecer este Direito Natural. O resultado pratico é subsuncao do lus Gentium
no Natural e submissdo de todos a este Direito Natural declarado e revelado
aos mais fortes e cultos, os principados cristdos, e dentre estes ao da Espanha,
resultando num sistema monista de carater global ou imperial. Trata-se de um

instrumentum regni mais para o pogoalbense, o principal.

Sistema Juridico de
Sepllveda

Lei Eterna

Lei natural

Tus
Gentium

N AR A A AR A

Lei Civil (propria)

169



Sistema, como se vé, plenamente agostiniano, ja que todos os seres e
povos, sem excecgao, terao de obedecer ao lus Gentium que nao € outra coisa
que o Direito Natural, que é parte da Lei Eterna revelada ou a que foi trazida
por meio da razdo ou da luz divina impressa no coracdo dos mortais.
Certamente, a Igreja se constitui na maior intérprete do que possa ser a Lei
Natural, e Sepulveda como representante destacado da Santa Igreja Catdlica e
Apostélica Romana, um dos preclaros oraculos dela, integrando a verdade
revelada pelo Antigo e Novo Testamento com a verdade natural dos fildsofos

pagaos e os canones e doutrina dos padres da Igreja.

Sepulveda (1997:46) segue assim a pauta tomista: qualquer um podia
seqguir a lei natural, ja que é de carater quase intuitivo, longe da complexidade e
corruptibilidade do direito positivo, como se vé no seu Democrates Alter.

Cristo, no obstante, con la repeticién de unas pocas leyes del Decalogo, ha
reducido éstas y todas las demas leyes que rigen la moral y la conducta
humana a una sola corroboradora del Derecho natural, fundamento de la
sociedad humana. Segun sentencia de Graciano, autor muy importante, “no
otra cosa se nos manda por el Derecho natural que lo que dios quiere que se

haga, ni otra cosa se nos prohibe sino lo que Dios prohibe que se haga”.

Quanto a Lei Eterna, Sepulveda (1997:47), acompanha nisto aos
tedlogos de forma ortodoxa, sempre segundo o critério agostiniano/tomista, e

mantendo-la como cimeira do sistema:

Los filésofos dan la siguiente definicion de ley natural: “la que en todas en ello
partes tiene la misma fuerza, sin depender de apreciaciones circunstanciales”.
Los tedlogos vienen a coincidir con otras palabras, pero que tienden a lo
mismo, de este modo: ley natural es la participacion de la ley eterna en la
criatura dotada de razéon”. “Ley eterna”, segun define San Agustin, “es la
voluntad de Dios, que quiere la conservacion del orden natural y prohibe su

perturbacion”.

170



O que faz em seguida Sepulveda (1997:47) é fundir o conceito com
fundamentos estoicos, (logos, virtude) o que universaliza e permite tanto a
salvacao dos filésofos pagdos (e, portanto a sua validagdo como fonte do
direito, ja que estamos em um sistema ainda dominado pela lei eterna, como
estamos vendo), como, 0 que € mais importante aqui, a sujeicdo dos nao-

cristdos a mesma lei:

Ahora bien, de esta ley eterna es participe el hombre por la recta razén e
inclinacion al deber y a la virtud; pues aunque el hombre sea arrastrado al mal
por el apetito, sin embargo por la razén es propenso al bien. Asi pues, la recta
razon e inclinacion al deber y a aceptar las obligaciones de la virtud, es y se

llama ley natural.

z

E assim que as causas legitimas do dominio sobre os povos indigenas
se fundamentam em pelo menos duas ofensas ao direito natural, os atos
impios e iddlatras e os sacrificios humanos, sob nosso ponto de vista os
argumentos mais fortes de Sepulveda.

Em toda a obra de Sepulveda (1997:70), mais especialmente no
Democrates Alter, se citam os sacrificios humanos e atos contra natura dos
indigenas como ofensa a Lei Natural. Para argumentar se utilizam passagens
do Levitico e do Deuteronémio, livros do Antigo Testamento nos quais Deus
exerce um papel notadamente justiceiro e posto que também sao direito

natural, diretamente aplicaveis:

Esos crimenes son pues tan impios y nefandos que Dios, es particularmente
irritado por ellos, destruyé en la guerra a los cananeos, fereceos y demas
pueblos pecadores por medio de los hijos de Israel, y a estos mismos a su vez
por medio de los asirios y babilonios, les colmé de toda clase de bélicas
calamidades, muertes y servidumbres, sélo por dos gravisimos pecados: el
culto a los idolos y la celebracion de sacrificios humanos, jamas promulgados
al establecerse la ley; pues esta es divina y natural y en ella se determinan los
mismos castigos tanto para los fieles como para los paganos que se hayan
manchado con estos crimenes segun se declara en muchos lugares vy

testimonios de las divinas Escrituras(...).

171



Sepulveda (1997:70) nos proporciona uma pequena passagem do
Levitico, que ndo deixa de ter um efeito estético de “justa” crueldade:

“Toda alma”, dice, “que cometa alguna de estas abominaciones sera borrada
de en medio de su pueblo”; es decir, ha de ser castigado con la pena de muerte
todo aquel que cometa alguno de los crimenes citados, como son el culto a los
idolos y los sacrificios de victimas humanas, segun declaré con documento
contundente Moisés, el mejor intérprete de la voluntad divina; pues por el culto
a los idolos en que se habian contaminado los restantes hijos de Israel, orden6
a los Levitas que diesen muerte a sus hermanos, amigos y allegados y, una
vez cumplida esta orden, les dirigié la siguiente alocucion:"Habéis consagrado
hoy al Sefior vuestras manos, cada uno en su hijo y en su hermano, para que

se o0s dé la bendicién”.

Para Sepulveda o Imperium do principe cristdo alcanca a perseguicao
de crimes contra a lei natural, contra aqueles que nao podem alegar o
desconhecimento da lei, uma vez que esta impressa por Deus e a razdo no
coracao dos homens, podendo assim ferir o principio de soberania dos povos,
por meio da guerra justa e da legitima ocupacgéo, ja que ndo ha propriamente
direito dos povos e sim O Direito Natural, Unico e conhecido pelos mais
preclaros.

Em certas ocasides as leis civis ndo podem contemplar todos os
supostos de fato. Tal € o caso das novas realidades que se apresentam aos
europeus da época em virtude das viagens intercontinentais de exploragao,
conquista e comércio, uma vez que constituem novos fatos ou situacées nao
previstas pelas normas “préprias”. Entdo, Sepulveda (1963:63), postula que é
guando os juizos sobre essas questées duvidosas terdo de se adequar ao bem
comum, a justica e a equidade, mediante esse sistema de fontes que preside a

lei natural e que integra os vazios ou duvidas da lei civil (positiva):

Ahora bien, la razén de la equidad y bondad, que nunca se aparta del orden
natural sancionado por la ley eterna, es semejante a la escuadra de plomo y
lesbia, la cual se mudaba adaptandose conforme a la figura de piedra que se
deseaba obtener. Cuando esto ocurre no son los hombres o el arbitrio humano
los que tienen imperio en el estado, sino Dios y las leyes, por la ley eterna, que
suele ser llamada por los filésofos “ley suma” y “suma razén”. Esta es pues, la
gue en una buena forma de gobierno preside y gobierna toda la administracién
172



civil por medio de la razén humana que de ella procede (...) y a su vez el
magistrado y la republica decretan sobre cosas singulares pues los mismos
juicios y decretos que sobre cosas singulares, ademas de las leyes escritas, se
hacen, al juzgar y deliberar, deben formularse de acuerdo con el Derecho

natural y la norma de la ley eterna y de la suma razén.

Fecha-se novamente o sistema hierarquico das fontes do direito com a
supremacia do direito divino (como vimos no caso das bulas papais Inter
Caetera), o que nao deixa espaco para duvidas Ginés, que fora o protegido de
Clemente VI, precisamente em uma obra a ele encomendada, De Ritu
Nuptiarum et Dispensatione, na ocasiao do divorcio de Henrique VIII:

(En opinidon de Sepulveda) la facultad de dispensar les fue otorgada por el
derecho de gentes a aquéllos que detentan la suma autoridad en la
administracién del estado; esto es, a principes, reyes y supremos magistrados,
que, cuando legislan, estan asistidos por Dios. (...) El papa esta imbuido mas
gue ningun principe de esa potestad: pues aquello de “atar y desatar” no es
sino el poder de crear leyes y moderarlas en virtud de su sabiduria y arbitrio, e

incluso derogarlas. (Peregrina: 1993, 23)

Portanto, o sistema juridico que propdem Sepulveda é perfeitamente
coerente com os fins que se deduzem de toda sua obra e programa ideologico.

Ordem social hierarquico absoluto, que nao implica imobilidade.

Embora ndo se utilize raramente esta nomenclatura por parte do
pocoalbense, ele defende uma posicdo imperial, que outros chamam
hegemonia unipolar, coerente com o pensamento herdado de Pomponazzi, que
relaciona 0 microcosmo € 0 macrocosmo. Se num corpo sé pode haver uma
cabeca, um principio ordenador unico e coerente, ndo pode se tolerar
desordem, pois implicaria o caos e a morte. Os membros devem obedecer ao

cérebro, os menos sabios aos mais sabios, 0s menos cultos aos mais cultos.

173



Assim, ha um unico motor inicial, Deus e uma Unica ordem natural,
physis, cujas leis sado inexoraveis. O Filosofo é o que melhor tem interpretado
até agora essa filosofia natural, juntamente com o Antigo Testamento e o
decéalogo de Moisés. Nao pode haver duas leis naturais, sendo que a Natureza
€ uma. Segue nisto aos estdicos e neo-platbnicos de Plotino, € monista. E, por
conseguinte, havendo apenas uma lei natural, serd o cristianismo aquele que,
juntamente com os melhores filésofos pagaos, configure esse direito natural,
que todos os povos devem obedecer imperativamente. Quando ndo se pode

impor essa lei, deve-se tolerar.

Em resumo, apenas a lei civel € convencional e isto muito relativamente
porque também é a aplicagcdo a uma cidade da lei eterna e lei natural, no
momento histérico determinado, a concretizacdo de uma lei superior, que
jamais pode ser derrogada pela lei civil. As consequencias ndao sao inécuas:
um poder superior, 0 império, pode impor aos povos menos cultos cujas leis
infringem o direito natural (verdade que foi revelada aos judeus e depois aos
cristdos, e que nagdes cultas como os gregos conheciam por meio da razao)
podem ser sujeitos e compelidos pelos reinos cristdos (neste caso pelo

Imperador) a obedecerem a normas de natureza superior € inderrogaveis.

Note-se que a aplicagao seguira as condicées da guerra justa de Santo
Agostinho, como foi visto. Apenas sera de aplicacao pelo principe com motivos
justos e de forma humana, quando as normas de direito natural forem
infringidas por principados como organizacdo publica e ndo por simples
privados. O principio de intervengcdo humanitaria esta ja plantado, ele serd o
justificador das acdes do Império, porque ele ndo pode se permitir empreender
acOes sem legitimidade.

174



A filosofia do Direito de Francisco de Vitoria.

Ninguna potestad temporal tiene el Papa sobre aquellos barbaros ni sobre los
demas infieles. Porque sélo tiene potestad temporal en orden a lo espiritual;
mas no tiene potestad espiritual sobre ellos, como manifiestan las palabras
citadas de San Pablo. Luego tampoco temporal. De donde se sigue el corolario:
Aunque los barbaros no quieran reconocer ningin dominio al Papa, no se
puede por ello hacerles la guerra ni ocuparles los bienes.

Frei Francisco de Vitoria. De Indis. Sexta Conclusién.

Francisco de Vitoria (1483-1546) nasceu em Burgos, onde entrou no
mosteiro de San Pablo dos dominicanos. Depois se doutorou nas
universidades de Paris (onde imperava um tomismo que separava
decididamente fé e razdo) e Salamanca onde ministrara as famosas Relectio
de Indis. Ele serd a grande sombra ausente na controvérsia de Valladolid
(1550) sobre a licitude das conquistas dos reinos de indias, no mosteiro de Sao
Gregério que ele conhecera tao bem, sendo alegado tanto por Sepulveda como
por Las Casas. Ironicamente, até hoje permanece a disputa entre lascasianos e
imperiais, reivindicando sempre que Vitoria concorda com seu paladim. E como
se vera, sempre estardo certos. Foi Vitoria quem sentara as bases do moderno
direito internacional e por isso sera lembrado, embora para o nosso campo seja
importante por ser um dos primeiros em questionar a ocupacao dos reinos

indigenas.

Sendo um neo-escolastico ele prestara as bases para que muitos outros
contendessem sobre a licitude das conquistas americanas. Nesta época,
alguns pensadores como Vitoria contemplaram a possibilidade de atingir uma
mera coexisténcia das culturas. De fato, a Europa estava preparada para isto
em virtude do seu ja longo convivio com o Isla. Era necessario modificar a
visdo cristocéntrista do mundo (SANTAMARIA, 1988:69).

Como salvar a diferenca de religido entre os povos? Mediante a
reivindicacdo do ius communicationis. O direito dos povos de se comunicar e
comerciar pacificamente € um principio baseado na lei natural de todos. Era um
principio ético natural que ndo dependia nem contradizia a revelagao crista,
pudendo existir de forma autbnoma. Constitui um comeco, a justificagao inicial

para o que depois sera um novo ius gentium. (SANTAMARIA, 1988: 70).
175



Vitoria ndo desenvolve totalmente o direito de gentes, apenas da o inicio
teérico como necessidade de integrar novos povos ao Orbe conhecido. O
importante é a origem racional deste ius gentium, constituindo direito humano e
nao direito natural. Vitoria era um neo-escolastico que tinha consciéncia de que
a unidade implicita do Sacro Império Romano Germanico constituia ja apenas
um ideal obsoleto: a novidade do contato com América representava um
potencial de mudanca suficiente para ter que elaborar um novo pensamento.
Era precisa estabilidade e harmonia nas partes inter-relacionadas, num mundo
no qual a unidade havia sido substituida pela pluralidade, que deveria ser
gerida por um gérmen do Direito Internacional de carater simples: o ius gentium
(SANTAMARIA, 1988: 71-72):

Con su reconocimiento de los estados indios paganos como estados
juridicamente perfectos y en pie de igualdad con sus homoénimos europeos,
Vitoria trascendié la realidad familiar a todos sus contemporaneos y tan

determinante en el desarrollo del pensamiento politico moderno, del paso de la
vieja idea imperial y la aparicién de una respublica christiana fragmentada.

O ius gentium era na Roma republicana o direito ditado pelos pretores
(ndo pela “comunidade de nagdes”), isento dos formalismos que o carater
sagrado do direito civel exigia e que o fazia pouco flexivel. Era utilizado em
casos de decisdes urgentes e para regulamentar as relacbes com o0s
estrangeiros, sejam eles os clientes que moravam em Roma, sejam aqueles
gue moravam fora dos limites da Cidade Eterna. De modo que este direito tem
um forte carater de conveniéncia pratica, frente a lei natural, imutavel e
universal. Os estados, ndao sao criados pela lei natural ou sob sua compulséo,
mas pelo ato volitivo do homem que age sob o impulso da necessidade, de
modo que a natureza permanece neste caso neutral (SANTAMARIA, 1988: 76).

Frei Francisco de Vitoria esta na origem dos direitos indigenas e até dos
Direitos Humanos, sendo que o direito natural se encontra na base de sua
piramide juridico-ética (CANTARELI, 2002: 49):

No direito Natural, na concepg¢édo de Vitoria, reconhecia que a comunidade
internacional resultaria da sociabilidade inerente a natureza humana, que se
estenderia a todo o género humano ao qual chamou orbis — conjunto de
estados, povos e nagbes. Seu vinculo era o ius gentium. O Direito de Gentes
estaria concebido por Vitoria num duplo sentido: como Direito universal do
género humano, por um lado, na tradicdo romana; por outro, como direito dos
povos, nas nagdes, nas suas relagdes reciprocas (ius inter gentes).

176



Sistema Juridico de Vitoria

Leil natural

Tus Gentium Lei Civil

Lei1 Humana

Vitoria parte de pressupostos que lhe conduzem a entender a origem do
poder politico como uma construcdo humana. Por lei natural ninguém é rei ou
presidente de outros porque por direito natural todos nasceram livres. No
estado originario de inocéncia nao existia dominio nem potestas coercitivas.
Com o surgimento da propriedade privada apareceram o0s principes, porque de
outra forma, houvesse prevalecido a confusédo. Por conseguinte, nem as ilhas
sociais surgidas do advento da propriedade privada, nem a potestade Unica
que as convertera em sociedades civis, tiveram sua génese na lei natural,
antes bem foram criadas por circunstancias histéricas (SANTAMARIA, 1988:
75).

O dominicano Vitoria, entdo, aposta pela legitimidade do poder politico
dos estados: todo poder publico ou privado pelo qual se administra uma
republica regular ndo sé € justo e legitimo, mas tem a Deus por autor de forma

que nem pelo consentimento de todo o mundo pode-se suprimir.

177



Nega-se o império, o que €& fundamental para poder fundar o Direito
Internacional dos Povos: Vitoéria reafirma a permanéncia dos estados
soberanos autbnomos e afirma contundente: tampouco se 1é que por direito
divino houvesse antes da vinda de Cristo um senhor do mundo... logo nunca o
Imperador foi senhor do mundo. Logicamente este convencimento leva ao
reconhecimento de outros soberanos nao cristaos, porque nao ha duvida sobre
a existéncia de principes legitimos entre os pagaos. (SANTAMARIA, 1988: 75,
84).

O poder civil é de lei natural, mas nao se baseia nela, porque obedecem
a vontade humana, os estados nao sao criados por lei natural, porque ainda
gue a condicdo humana mudasse depois do Diluvio, a lei natural que emana da
vontade divina, seguiu sendo a mesma. Para Vitoria a lei natural ndo sanciona
a existéncia de sociedades civis nem as proibe. As leis humanas sido a
resposta a necessidades do homem, mas néo correspondem a um capricho
humano. A natureza é responsavel delas e, portanto o estado faz parte da
mesma natureza. Conclui-se que fica fora do poder do homem ameacar de
qualquer forma a existéncia da sociedade politica constituida (SANTAMARIA,
1988: 76-77).

Desta forma o Estado cumpre sua fungéo de oferecer um meio propicio
para a coexisténcia pacifica dentro da comunidade. Para isso o Estado deve
ser uma entidade auto-suficiente, autbnoma e livre de interferéncias de outras
entidades similares. De aqui surge o direito de soberania. (SANTAMARIA,
1988: 78).

Uma das prerrogativas principais para o Estado segundo Vitoria € o
direito de autodefesa: tampouco a republica pode ser privada do direito de se
defender e de se administrar contra as injusticas de préprios e estranhos, o que
nao pode fazer sem os poderes publicos. Impbe-se para Vitoria a autoridade
para declarar e fazer a guerra que vai além da autodefesa, incluindo vingar um
mal, segundo a doutrina classica da guerra justa (SANTAMARIA, 1988: 79).

178



A autoridade do soberano nao é absoluta, ele ndo pode alienar uma
parte do territdério porque a comunidade nao € propriedade dele. O que o rei
tem é uma autoridade e ndo a potestas, ou seja, o principe é ministro e
administrador da nacdo, cumpre as obrigacoes de um oficio, estando
submetido ao império da lei (SANTAMARIA, 1988: 83-84).

Esta supremacia do rei nos assuntos politicos ndo se limita as
comunidades cristas, mas a outras com praticas religiosas diferentes: podem
existir principes e potentados legitimos entre os pagéaos, segundo Vitoria. Duas
comunidades podem ter um mesmo principe e conservar a soberania. A
existéncia de principe é condicdo necessdria, mas nao suficiente para a
comunidade perfeita (SANTAMARIA, 1988: 84-85).

Paradoxalmente, Vitoria, para conseguir consolidar o ius gentium
“moderno”, ha de fortalecer o Estado, aparentemente em contradicdo com o
esquema universalista. O que realmente pretende Vitoria € acabar com a idéia
imperial, como medida indispensavel para instaurar um novo ordem
ecumeénico, que sb poderia subsistir com a soberania individual das partes, as
nacoes-estado. Configura-se entdo, um sistema no qual, a comunidade
autarquica que nao faz parte de outra, com um nucleo organizado como
comunidade perfeita, com todos 0s meios que se dirigem a seu fim,
notadamente a autodefesa, coexiste com muitas outras iguais que se
relacionam em absoluta igualdade (SANTAMARIA, 1988: 86).

s

Vitoria é taxativo: Conclui-se que os indios estavam publica e
privadamente em pacifica posse das suas coisas; logo devem ser tidos como
verdadeiros senhores, ndo podendo ser despojados em tais circunstancias.
Tampouco a deméncia impede aos barbaros ser verdadeiros donos. Porque na
realidade ndo sdao dementes, mas exercem seu uso de razdo ao seu modo.
Isso é manifesto porque tem estabelecidas suas coisas com certa ordem. Tem,
com efeito, cidades, que requerem ordem, e tem instituidos matrimonios,
magistrados, senhores, leis, artesdos, mercados, todo o qual requer uso de
razao...mas o principal do homem é a razao e seria inutil a poténcia que nao se
reduz ao ato. (VITORIA APUD SANTAMARIA, 1988: 87).

179



Para o dominicano o estado perfeito ndo é necessariamente aquele
cujos membros conhecem o auténtico Deus. Um estado é uma comunidade
perfeita. A lei cristd ndo é requisito fundamental para a existéncia de uma
verdadeira comunidade; s6 a lei natural o é. A lei natural s6 pode se conhecer
mediante o uso da razdo. A perfeicdo ou auséncia dela ndao esta em funcao da
revelacdo, mas da razdo (SANTAMARIA, 1988: 88-89).

Continuar-se-a com os titulos ilegitimos e legitimos para a reducao dos
reinos indigenas que estabelece Vitoria na sua relectio De Indis. Observe-se
que algumas das afirmacdes sdo verdadeiramente ousadas e provocaram a
ordem por parte de Carlos V de recolhimento dos escritos dos alunos porque
ainda ndo haviam sido publicadas as licbes, apenas eram orais e alguns

anotavam. Ha sete titulos (motivos) que nao sao idoneos nem legitimos:

Primeiro titulo: O Imperador é senhor do mundo. Porque ainda dado que
os indios fossem verdadeiros senhores, podem ter outros senhores superiores
a eles, como os principes inferiores tém um rei, e alguns reis, imperador.
Parece ser que o Imperador € senhor do mundo e, por conseguinte, dos
barbaros. Primeiro pelo titulo que adjudicam ao imperador: “Carlos sempre
augusto, senhor do orbe”. Assim mesmo, as instituicdes humanas devem imitar
as naturais. E assim que nas naturais ha sempre um sé reitor, como no corpo o
coracdo e na alma uma so razdo. Logo, parece que, do mesmo modo, deve
haver no orbe um s6 imperador, como nao ha mais que um sé Deus (VITORIA,
2007: 38).

Esta afirmagéo carece de todo fundamento. O imperador ndo € senhor
de todo o orbe. Porque segundo Santo Tomas por direito natural os homens
sao livres, salvo no dominio paterno e no marital. Nao se vé porque
fundamento haveria na natureza para o dominio do mundo pertencesse aos
alemaes e nao aos franceses. E além do mais: dado que o imperador fosse
senhor do mundo, nem por isso poderia ocupar as provincias dos barbaros e
estabelecer novos senhores, depor os antigos e cobrar tributos. Porque nem
ainda os que atribuem o dominio ao imperador dizem que seja ele o0 dono com
dominio de propriedade, mas tdo sé de jurisdicao (VITORIA, 2007: 41,42).

180



Assim mesmo, ninguém por direito divino é senhor do orbe (VITORIA, 2007:
39-40):

Santo Tomas comentando el pasaje de San Juan, 18, expresamente dice que
el reino de Cristo no es temporal, ni tal como lo entendia Pilatos, sino reino
espiritual, segun lo declara el mismo Sefior: Tu dices que soy rey. Yo para esto
he nacido y para esto he venido al mundo, para dar testimonio de la verdad.
Consta, pues, que es mera fantasia decir que por donacion de Cristo haya un
emperador y sefior de todo el mundo. Todo ello se confirma abiertamente.
Porque si se tratara de derecho divino, ;cémo se dividid el imperio en
occidental y oriental? Primeramente se dividi6 entre los hijos de Constantino el
Grande y después por el papa Esteban, que traspasé el occidental a los
germanos, como se halla en dicho capitulo Per venerabilem. Es, pues necio e
indocto lo que la Glosa dice alli, que después de esto los griegos no fueron
emperadores. Nunca los emperadores germanos pretendieron, por este titulo,
ser senores de Grecia.

Respeito ao direito humano, porque nao ha lei que o tivesse outorgado,
Ni tampoco tuvo el emperador el dominio del orbe por legitima sucesién, ni por
donacidn, ni permutacion, ni compra, ni por justa guerra, ni por eleccion, ni por

cualquier otro titulo legal, como es patente. Luego nunca el emperador fue
sefor de todo el mundo (VITORIA, 2007: 40).

Segundo titulo: a autoridade do Sumo Pontifice. Dizem que ele é
monarca de todo o orbe, ainda no temporal, e pode, por conseguinte nomear
aos reis da Espanha principes de aqueles barbaros e regides. E segundo, que
ainda ndo sendo senhor temporal, seria motivo suficiente para declarar a
guerra aos indios o fato de eles n&o reconhecerem o dominio temporal do
Papa sobre eles (VITORIA, 2007: 43).

Responde Vitoria que o Papa néao é senhor civel ou temporal de todo o
orbe, falando de dominio e potestade civel em sentido préprio. Se Cristo ndo
teve senhorio temporal, muito menos o Papa, que apenas é o seu vicario. Além
disso, 0 mesmo Senhor disse que ao fim do mundo, formar-se-ia um so6
rebanho com um so6 pastor. Por onde se vé ndo serem ao presente todas as
ovelhas de um s6 rebanho. (VITORIA, 2007: 43-44):

Ademas, dado que tuviera Cristo esa potestad, consta que no la ha
comunicado al Papa. Esta claro porque no menos es vicario de Cristo e Papa
en lo espiritual que en lo temporal; pero el Papa no tiene jurisdiccién temporal
sobre los fieles, como confiesan los mismos adversarios, y parece sentencia
expresa del Apostol : ¢ Qué tengo yo que juzgar de aquellas cosas que estan
fuera de la Iglesia? Luego tampoco de las cosas temporales. Y carece de todo
valor probativo el argumento que se aduce: Cristo tuvo potestad temporal sobre
todo el orbe, luego el Papa lo tiene. Porque Cristo tuvo sin duda potestad
espiritual en todo el orbe, lo mismo sobre los fieles que sobre los infieles, y
pudo dar leyes que obligaran en todo el mundo, como hizo con la del bautismo

181



y demas articulos de la fe; y, sin embargo el Papa no tiene tal potestad sobre
los infieles, ni los puede excomulgar, ni prohibirles el casamiento en grados
permitidos por el derecho divino. Ademas porque tampoco, segun los doctores,
Cristo comunico a los ap6stoles su potestad de excelencia.

Terceiro titulo: direito de descoberta. No inicio ndo se alegava outro, e
somente com ele navegara Colombo, 0 genovés. Porque aqueles que estao
abandonados s&o por direito de gentes e natural, de quem os ocupa, como 0s
espanhdis foram os primeiros que acharam e ocuparam aquelas provincias, as
possuem legitimamente como se as descobrissem em desabitada solidao
(VITORIA, 2007: 47):

Mas en este titulo, que es el tercero, no es preciso gastar muchas palabras,
puesto que esta ya probado antes que los barbaros eran verdaderos duefios
publica y privadamente. Es de derecho de gentes que se conceda al ocupante
lo que no es de ninguno, como se dice expresamente en dicho Ferae Bestiae.
Pero como aquellos bienes no carecian de duefio, no pueden caer bajo este
titulo. Y aunque dicho titulo pueda valer algo unido a algun otro (como se dird

después) por si solo no justifica la posesion de aquellos barbaros, no mas que
si ellos nos hubieran descubierto a nosotros.

Quarto titulo: Obstinam-se em néo receber a fé de Cristo, ndo obstante
té-la proposto e exortado a eles com insistentes rogos a recebé-la. O Papa é
ministro de Cristo, ao menos no espiritual, parece que, pela autoridade do Papa
ao menos podem ser obrigados a receber a fé de Cristo e se a ser requeridos
nao quiserem recebé-la, pode se proceder a fazé-los a guerra. Ainda mais:
parece que 0s principes podem também fazer isto com sua autoridade, posto
que eles sdo ministros de Deus e vingadores para castigo de quem obrar o
mal. Estes obram pessimamente ndo abracando a fé de Cristo; logo podem ser
obrigados pelos principes pela forca. (VITORIA, 2007: 47-48).

Vitéria (2007) responde: os barbaros antes de ter noticia alguma da fé
de Cristo, ndo cometiam pecado de infidelidade por ndo acreditar em Cristo.
Esta literalmente em Santo Tomas, em aqueles que nada ouviram de Cristo, a
infidelidade nao tem razdo de pecado, mas de pena. Ignoram invencivelmente
logo sua ignoréancia nao € pecado. Segunda: os barbaros ndo estdo obrigados
a acreditar na fé de Cristo no primeiro anuncio que dela Ihes for feito, de modo
que pequem mortalmente ndo acreditando Ihes ser simplesmente anunciado e

proposto que a verdadeira religido € a cristd e que Cristo é o Salvador e

182



Redentor do mundo, sem que acompanhem milagres o qualquer outra prova ou

persuasdo em confirmacao disso.

Se somente desse modo se propde a fé aos barbaros e ndo a abragcam,
nao € razao suficiente para que os espanhdis possam lhes fazer a guerra nem
proceder contra eles por direito de guerra. (VITORIA, 2007:48-54). Aqui, Vitoria
critica abertamente o chamado “requerimento” ideado por Palacios Rubio,
mediante o qual era de praxe cominar aos indios a aceitarem a fé de Cristo ou
serem conquistados. O proprio Sepulveda (1988: 99), descreve um destes na
cronica De Orbe Novo:

Por tanto, que hicieran llegar al principe las siguientes palabras: Cortés
necesitaba ir al poblado no sélo para buscar provisiones, sino también porque
tenia la obligacion de obedecer las drdenes y la voluntad del gran Rey, que le
habia enviado a conocer aquellas regiones y enserar a sus habitantes las
cuestiones trascendentales que atanian a su propia salvacion. Por ello le pedia
que se le permitiera acercarse con entera libertad, al menos acompanado de
los pocos alli presentes. El no seria responsable de intentar conseguir contra
su voluntad, mediante una guerra justa que produciria dafio a él y a su
conciudadanos lo que no podia con ruegos. Afadio que esperaria la respuesta
a estas peticiones tan elementales hasta que el sol subiera a un lugar concreto
del cielo. Y si la respuesta se retrasaba un poco mas de lo sefalado, le
aseguraba que entraria a la fuerza en el poblado, aunque ellos se opusieran.

De forma que Vitoria (2007:51), opde sua argumentacdo ao
requerimento, que era a forma oficial de cumprir o requisito agostiniano de
declaragao por legitima autoridade de guerra justa:

Porque si antes de haber oido algo de la religién tenian excusa, tampoco estan
obligados después por la simple propuesta y anuncio. Tal propuesta no es
argumento o motivo para creer; antes bien, como dice Cayetano, imprudente y
temerario seria quien creyera algo, sobre todo tratandose de lo que pertenece
a la salvacion, sin saber que lo afirma alguna persona fidedigna. Tal es el caso

de los barbaros, pues no saben quienes o de qué condiciéon son los que les
predican esa religién nueva.

Quinto titulo: Os pecados dos mesmos barbaros. Considerado mais
sério por Vitoria (2007:53). Cometem pecados contra natura, como comer
carne humana ou concubito indiferente com a mae, as irmas ou com os varoes,

e por isto pode se fazé-los a guerra e obriga-los a que desistam deles.

183



Porém, Vitoria (2007:54), estabelece: os principes cristdos ndo podem,
ainda com autoridade do Papa, apartar pela forca aos barbaros dos pecados
contra a natureza nem por causa deles castiga-los. Primeiro, porque eles se
baseiam num suposto falso que é que o Papa tenha jurisdicao sobre eles.

En segundo lugar, porque o entienden por pecados contra naturaleza, en un
sentido universal, cualquier pecado contra la ley natural, como el hurto, la
fornicacion, el adulterio, o en el sentido peculiar de pecados contra naturaleza
de que habla Santo Tomas en la 2-2 q 154 a11 y 12, donde se dicen pecados
contra naturaleza no sélo porque atentan contra la ley natural, sino también
contra el orden de la naturaleza, y que segun la Glosa, se llama inmundicia en
la carta a los Corintios, como el concubito con los nifios o el bestial, o del de
mujer con mujer, de los cuales se habla en la carta a los Romanos. Si se
entiende en el segundo sentido solamente, se arguye en contrario: El homicidio
es pecado tan grave o mas, y tan manifiesto; luego lo que por aquéllos es licito,

también por este. Ademéas también la blasfemia es pecado tan grave y tan
manifiesto como estos. (VITORIA, ANO: 55).

Alem do mais, tampouco podem fazer-se com evidencia ostensivel estes
pecados contra lei natural. E assim mesmo n&o é licito ao Papa fazer a guerra
a cristdos porque sejam fornicadores ou idolatras, nem ainda por serem
sodomitas, nem, por conseguinte, pode lhes arrebatar suas terras e da-las a
outros principes. Se assim fosse, como em qualquer provincia ha sempre
muitos pecadores, poderiam a cada passo mudar os reinos. Isto se confirma
porque tais pecados sdo mais graves entre os cristdos, que sabem que sao
pecados, que entre os barbaros, que o ignoram. Alem disso, € estranho que o
Papa nao possa legislar sobre os infiéis, e sim possa julga-los e Ihes impor
penas (VITORIA, 2007: 55).

Sexto titulo: Eleicdo voluntaria. Quando os espanhois chegam aos
barbaros e dao Ihes a entender que como séo enviados pelo rei da Espanha
para seu proprio bem, e Ihes exortam a recebé-lo e aceita-lo como rei e senhor,
eles respondem que aceitam; e nada mais natural que dar por valida a vontade
de um proprietario que quer transferir o seu dominio a outro dono. (VITORIA,
2007: 56).

Mas Vitoria (2007:56), contra-argumenta: Tampouco esse argumento é
idéneo. Primeiro porque o medo e ignorancia devem estar ausentes por viciar a

eleicdo. No entanto é o que mais intervém porque os barbaros nao sabem o

184



que fazem e ainda quicd nem entendam o que pedem os espanhdis. Alem
disso, o pedem gentes armadas que rodeiam a um grupo desarmado e
medroso. Alem do mais, tendo eles seus proprios senhores e principes, nao
pode 0 povo sem causa razoavel chamar a novos senhores em prejuizo dos
primeiros. Tampouco podem o0s senhores eleger novo principe sem
consentimento do povo, pois ndo concorrem eleicées e aceitagdes, todos os
requisitos para uma eleicao legitima. O mesmo Sepulveda (1988: 139), é
irbnico, quando mostra a forma de se apresentarem os requerimentos:
Asi que se marcharon y comunicaron a la ciudad que en el plazo de tres dias
enviaran a presencia de Cortés en mision oficial legados de entre los
ciudadanos notables, con el fin de poner a la ciudad bajo la proteccion vy el
poder del Rey de Espafa y prometer que cumplirian sumisamente las érdenes
que Cortés les diera en nombre del Rey. Si lo cumplian, disfrutarian de su favor
y amistad; si no, en el plazo de tres dias asolaria la comarca a sangre y fuego,
atacaria la ciudad y la destruiria; en resumen, trataria a los habitantes de
Cholula como enemigo en todos los aspectos. Envié tales amenazas
redactadas en espafiol, a pesar de que no conocian esa lengua y eran

analfabetos, y ratificadas por la firma y testimonio del escribano para imprimirle
oficialidad, solemnidad y seriedad. (Grifos nossos).

Sétimo titulo: doagao especial de Deus. Vitoria (2007:57), questiona:
dizem alguns que Deus nos seus singulares juizos, condenou a todos esses
barbaros a perdicdo pelas suas abominagdes e lhes entregou em méaos dos

espanhdis como em outro tempo aos cananéios em maos dos judeus.
Vitoria (2007:57), irbnico, lanca:

Pero de esto no quiero disputar mucho, porque es peligroso creer a aquel que
afirma una profecia contra la ley comun y contra las reglas de la Escritura, si no
confirma sus doctrinas con milagros, los cuales en esta ocasion no se ven por
parte alguna ni son realizados por tales profetas. (...) Ojalda que, fuera del
pecado de infidelidad, no hubiera entre algunos cristianos mayores pecados
contra las buenas costumbres que entre estos barbaros. Por otra parte escrito
esta: No creais a todo espiritu, sino probad los espiritus si son de Dios.

Vitoria (2007:57), para terminar apela ao principe, mas de forma
radicalmente diferente aos habituais relox principis, pode-se dizer que as
relectio De Indis sdo um verdadeiro anti-relégio, um apelo a consciéncia e

quase uma ameaca:

185



Por eso si no hubiera mas titulos que éstos, en verdad que mal se atenderia a
la salvacion de los principes, o mejor, de aquellos a quienes incumbe
manifestar estas cosas. Porque los principes siguen el parecer de otros, pues
no pueden examinar estos problemas por si mismos. ;Qué provecho al
hombre, dice el Sefior, el granjear el mundo, si sufre detrimento de si y al fin se
pierde a si mismo?

Pode-se perceber até aqui, a grandissima coeréncia do pensamento
vitoriano, e a silenciosa polémica com os argumentos dos defensores da
ocupacao dos reinos indigenas. O sistema multipolar vitoriano nao poderia
sofrer a contradicdo com o orbe unipolar religioso, filoséfico e politico que
defendiam os imperiais. Carlos V, fica airado porque a negativa da doacao
papal de América lhe resta legitimidade a Carlos, tanto respeito ao Pontifice
como aos restantes reinos cristaos, avidos por romper o monopdlio hispanico
sobre as Indias. Dai, que em dez de novembro de 1539, Carlos V em célera,
escrevera pessoalmente ao prior do Convento de San Esteban de Salamanca,
lugar de residéncia de Vitdria, para a apreensao das licdes que alguns mestres
religiosos tem tratado sobre o direito de indias (DUMONT,1997: 84):

Venerable padre Prior del monasterio de Santisteban de la cibdat de
Salamanca yo he sido informado que algunos maestros religiosos de esa casa
han puesto en platica y tratado en sus sermones y en repeticiones del derecho
gue nos tenemos a las indias yslas e tierra firma del mar océano y también de
la fuerga y valor de las conpusicones que con autoridad de nuestro muy santo
padre se han hecho y hacen en estos reinos y porque de tratar de semejantes
cosas sin nuestra sabiduria e sin primero nos avisar dello mas de ser muy
perjudicial y escandaloso podria traer grandes inconvenientes en deservicio de
nuestra Corona Real destos reinos, abemos acordado de vos encargar y por la
presente vos encargamos y mandamos que luego sin dilacién aluna llaméis
ante vos a los dichos maestros y religiosos que de lo susodicho o de cualquier
cosa de ello ovieren tratado asi en sermones como en repeticiones o en otra
cualquier otra manera publica o secretamente y recibais dellos juramento para
que declaren en que tiempo y lugares y ante que personas han tratado y
afirmado lo susodicho asi en limpio como en minutas 0 memoriales, y si dello
han dado copia a otras personas eclesiasticas o seglares; y lo que ansy
declaren con las escripturas que dello tuvieren sin quedar en su poder ni de
otra persona copia alguna; lo entregad por memoria firmada de vuestro nombre
a fray Nicolas de santo tomés que para ello enviamos ueer proueer cerca dello
lo que convenga al servicio de dios y nuestro y mandarles eys de nuestra parte
y vuestra que agora ni en tiempo alguno sin espresa licencia nuestra no traten
ni prediquen ni disputen de lo susodicho ni hagan imprimir escriptura alguna
tocante a ello porque de lo contrario yo me terne por muy deservido y lo
mandaer proueer como la calidad del negocio lo requiere. De Madrid a diez
dias del mes de noviembre de mil e quinientos e treinta y nuevo afos. Yo el
rey. Refrendada de mi mano. (CARLOS V APUD PATINO, 2007:167).

Observe-se que estamos diante de um caso que habitualmente seria
tratado por intermediarios do poder real. A censura de livros geralmente estava

em maos do Santo Oficio (inécuo agora contra um dominicano), ou até do
186



Conselho de Castela ou do Conselho de indias, ou se formavam tribunais
especiais para sopesar a conveniéncia de limitar a edicdo ou outros meios de
limitacao da circulacéo das ideias. Neste caso € o préprio Carlos V que escreve
com seu proprio punho e letra com veladas ameacas que fazem supor a falta
de confianca nos frades dominicanos, um auténtico “poder paralelo”, ou como
tradicionalmente se denomina poder fatico. Intui-se uma velada luta pelo poder
dentro do Império, como foi sugerido por Américo Castro no capitulo referente a
Guevara. Isto também explicaria a aparente falta de coeréncia no dominicano
quanto ao assunto das justificativas de indias, muito estranho neste doutor
tomista da escola de Paris, se ndo houvesse alguma finalidade nao revelada.

Os partidarios de Las Casas entendem perfeitamente, ser Vitoria um
predecessor de Las Casas: frade dominicano como Bartolomeu e defensor dos
indios. Haveria uma continuidade na Escola de Salamanca na configuracao de
um corpus de Direitos dos Povos apoiado na razdo e no costume do ius
gentium. E esta segue sendo a postura de muitos lascasianos até hoje, como
Vidal Abril Castell6 ou o dominicano Isacio Fernandez. Incluem-se entre eles 0s
lascasianos o mexicano Patifio Palafox e o chileno radicado em S&ao Paulo
Jorge Luis Gutiérrez, nos seus respectivos Ginés de Sepllveda y su
pensamiento imperialista e Aristoteles em Valladolid.

Até agora, ndo se podem tirar conclusbes diferentes. Apesar de
Gutiérrez levantar algumas duvidas, ndo se pode relevar ou ocultar as

conclusdes finais de Vitoria na sua primeira relectio de Indis.

Embora ndo se neguem méritos consideraveis a Escola de Salamanca,
nao se oculta que Vitoria também reconhece bastantes justos e legitimos titulos
de ocupacao dos reinos indigenas, fato que Sepulveda, e todos os seguidores
ele utilizam convenientemente, se servindo do prestigio de Vitoria. Alem disso,
sabe-se o0 irmao de Francisco, Diego de Vitoria aceitara como valido o
Democrates Alter, como Sepulveda afirma sem que haja motivos para duvidar.

187



Vejam-se entdo os motivos que Vitoria entende como legitimos para a
ocupagao dos reinos indigenas. Primeiro titulo: sociedade e comunicacao
natural, ius communicationis. Como foi anunciado, elemento imprescindivel no
sistema multipolar vitoriano por ser principio ecuménico e natural sem sombra
de davidas como fundamentacdao de um ius gentium universal. A ele dedica a
maior parte dos seus esforcos argumentativos. Note-se que entra em confronto
com os interesses da coroa, que tinha monopdlio com o comércio de indias,
segundo se desprende do préprio relato de Sepulveda (1988: 81):

En efecto, unos marineros de Palos, que le habian ayudado en aquel viaje, de
regreso a Espafa decidieron volver alli de manera privada. Se asociaron en
secreto con unos amigos de la misma profesion y se embarcaron rumbo a la
isla de Margarita (que asi llaman los nuestros a la isla de Cubagua) al mando
de Pedro Alonso Nifio. De alli volvieron con 30 libras de perlas gracias al
trueque de ceramica, sonajeros de bronce y naderias del estilo. Pero una
tempestad les arrastré hacia Galicia, donde gobernaba el virrey Hernando de la
Vega, y cayeron en sus manos. Este descubrié la operacion fraudulenta de
quienes habian emprendido el asunto secreta y temerariamente sin la orden del
Rey o del Almirante. Ordené retener la nave, prenderlos y llevarlos atados y
con las perlas confiscadas a presencia de los Reyes, quienes tuvieron
conocimiento entonces, por primera vez o de forma clara, de la abundancia y

captura de perlas. Les perdonaron, pero ordenaron que en adelante se vigilara
con mayor celo la isla de Cubagua.

Vitoria (2007:59), defende que em todas as nacbes, se tem como
desumano tratar e receber mal aos hospedes y peregrinos sem motivo algum
especial; e pelo contrario é de humanidade e cortesia se comportar bem com
eles, a ndo ser que os estrangeiros reportaram dano a nacdo. Veja-se a razao

natural alegada:

Al principio del mundo (como todas las cosas fuesen comunes), era licito a
cualquiera dirigirse y recorrer las regiones que quisiese. Y no se ve que haya
sido esto abolido por la division de las tierras. Pues nunca fue la intencién de
las gentes evitar la mutua comunicacion entre los hombres por esta reparticion.

O desterro conta entre as penas capitais, portanto e ilicito desterrar aos
héspedes sem culpa alguma. Também Vitoria (2007: 59-60), argumenta que
compete ao direito de guerra negar a estancia na cidade ou provincias aos que
se considerem inimigos ou expulsar aos que estiverem |a estabelecidos. Dado
que os barbaros ndo estdo em guerra contra os espanhdis, supondo que estes
nao lhes sejam danosos, nao lhes &€ licito nega-los residir na sua patria. Assim

mesmo, todo animal ama ao seu semelhante, logo a amizade entre os homens

188



parece ser de direito natural, e contra a natureza seria impedir a companhia

dos homens que ndo causam nenhum dano (VITORIA, 2007: 60).

Vitoria (2007:60), alega um motivo que sera fundamental para o Império
Britanico em adiante: por direito natural, comuns a todos sdo as aguas
correntes, € 0 mar; 0 mesmo 0s rios e portos; e para as naves por direito de
gentes ¢é licito atracar neles. Pela mesma razao parecem publicas estas coisas
e ninguém pode proibir o uso delas. Fariam injuria os barbaros aos espanhois

se Ihes proibissem isso nas suas regides.

Hugo Grotius no século XVII, assumira este principio como primordial
para o Direito Internacional (DUMONT, 1997:80). Depois servird a outro
Império, o Britdnico, para embasar a Union Act: os barcos ingleses teriam
direito de atracar em qualquer porto do mundo desfrutando da liberdade dos
mares e do comércio (a reciproca liberdade quica nao se verificasse). De modo
que para Vitoria, la violacion de este privilegio humano justifica el primer titulo
que permite a los espafioles subyugar a sus transgresores (SANTAMARIA,
1988: 93).

Além disso, é licito aos espanhbis comerciarem com eles, mas sem

prejuizo da sua patria, como explica Vitoria (2007: 60-61):

Importandoles los productos de que carecen y extrayendo de alli oro o plata u
otras cosas en que ellos abundan; y ni sus principes pueden impedir a sus
subditos que comercien con los espanoles ni, por el contrario, los principes de
los esparioles pueden prohibirles comerciar con ellos. Se prueba por la anterior.
Primero, porque parece también de derecho de gentes que los transeuntes
extranjeros puedan comerciar, sin dafo alguno de los ciudadanos. En segundo
lugar se prueba, de la misma manera, porque esto parece también licito pro
derecho divino; luego la lay que lo prohibiera seria, sin duda alguna irracional.

Postula Vitoria (2007: 63-64) que quando tentados todos os meios, 0s
espanhdis s6 podem conseguir seguranca respeito aos barbaros ocupando
suas cidades e os submetendo, podem licitamente o fazerem. Prova-se porque
o fim da guerra é a paz e a seguranca como defende Santo Agostinho.

Aun si después que los espanoles han mostrado con toda diligencia, por
palabras y obras, que no son impedimento ninguno para que los barbaros vivan
pacificamente y sin perjuicio alguno para sus cosas, y no obstante los barbaros
perseveraran en su malicia y trabajaran la perdicion de los espafioles, entonces

pueden éstos obrar, no ya como si se tratara de inocentes, sino de pérfidos
enemigos, cargar sobre ellos todo el peso de la guerra, despojarlos y reducirlos

189



a cautiverio, destituir a los antiguos sefiores y establecer otros nuevos; pero
moderadamente y segun la calidad del asunto y de las injurias. (...) En la ley
Hostes de las Pandectas en el capitulo lus gentium y mas expresamente en las
Instituciones, donde se dice que por derecho de gentes lo que tomamos de los
enemigos pasa inmediatamente a ser nuestro, hasta tal punto que los mismos
hombres se convierten en siervos nuestros.

O segundo titulo, que em parte deriva do primeiro, que pode se invocar
segundo Vitoria (2007: 64), consiste no chamado ius predicationis. Os cristaos
tém direito de predicar e anunciar o Evangelho nas provincias dos barbaros,
segundo as palavras da Escritura: predicai o Evangelho a toda criatura. Se 0s
espanhdis tiverem direito de peregrinar por aqueles lugares e comerciar com as
gentes, podem também ensinar a verdade aos que a quiserem ouvir; muito
mais se tratando do concernente a salvacao e felicidade. Assim mesmo, Vitoria
(2007: 65), da um pequeno giro e defende:

Aunque esto sea comun y licito a todos, pudo, sin embargo, el Papa
encomendar este asunto a los espanoles y prohibirselo a los demés. Se prueba

porque aunque el Papa no sea sefior temporal, como arriba queda dicho, tiene,
no obstante, potestad sobre las cosas temporales en orden a las espirituales.

Segue-se que se 0s barbaros permitirem aos espanhdis predicarem o
Evangelho livremente e sem obstaculo, recebendo ou néo a fé, nao é licito por
este capitulo lhes declarar a guerra nem ocupar as suas terras. A sensu
contrario, Vitoria (2007: 66), afirma de forma detalhadamente escoléstica o
direito a guerra justa:

Si los barbaros, ya sean sus jefes, ya el pueblo mismo, impidieran a los
esparioles anunciar libremente el Evangelio, pueden estos, dando antes razén
de ello a fin de evitar el escandalo, predicarles aun contra su voluntad y
entregarse a la conversion de aquella gente, y, si fuere necesario, aceptar la
guerra o declararla, hasta que den oportunidad y seguridad para predicar el
Evangelio. Lo mismo se ha de decir si, permitiendo la predicacién, impiden las

conversiones, matando o castigando de cualquier manera a los ya convertidos
a Cristo, o de otros modos atemorizando a los demdas con amenazas.

Vitoria (2007: 66), modera a afirmacao: no dudo que no haya habido
necesidad de acudir a la fuerza de las armas para poder permanecer alli los
espanoles; pero temo no haya ido la cosa mas alla de lo que el derecho y lo
honesto permitian. Nem se pretende nem se entende necesséario fazer um
julgamento da histéria. Até porque se assim fosse e Vitoria fosse absolvido,
também devia sé-lo Sepulveda (1988: 70-71), j& que defende igualmente a
“guerra justa” e denuncia até mais vivamente os abusos dos espanhois em De

Orbe novo:
190



El caso fue que los espanoles, a quienes se entregaron los indios en clientela,
no cumplieron con sus obligaciones y se excedieron en el trato. Y en efecto,
cada uno de ellos trataba con avaricia y crueldad a las personas entregadas a
su proteccién, es decir, no como clientes, sino como esclavos. Tal conducta no
estaba de acorde con la justicia ni con el trato humanitario ni actuaban con la
aprobacion de los Reyes que los habian enviado. Estos querian que los indios
se sometieran al poder de los espafoles pero sin tocar pese a ello ni su libertad
ni sus bienes (...).

Asi pues, obsesionados por la codicia insaciable de oro, explotaban a los indios
con tantos y tan pesados trabajos en las minas de oro, muy ricas en la isla, que
algunos llegaban a morir agotados; otros, para librarse de tan grandes
desgracias, preferian el suicidio en la medida en que no estaban
acostumbrados ni fisica ni psiquicamente y eran débiles para soportar tal tipo
de calamidades. Estaban evidentemente acostumbrados a comidas ligeras y a
pequenos y faciles trabajos, y, en cuanto a vestido, vivian desnudos. Asi que,
primero debido al hambre que provocaron, como hemos dicho, y después a
causa de los trabajos, las enfermedades contraidas y los suicidios, ocurrié que
alrededor de un millén de indios, sin diferencia de edad o sexo, han quedado
reducidos apenas a quinientos en el momento en que damos cuenta de estos
acontecimientos. Sucedia que los magistrados y gobernadores pasaban por
alto las injusticias de los demas, en parte pro su complicidad en los crimenes, y
en parte porque no podian refrenar adecuadamente la conducta tan depravada
de algunos hombres en lugares tan alejados de Espana. Tampoco los principes
(...). No es pues sorprendente que, en medio de tan gran libertinaje y
depravacion de estos hombres que habia que reprimir de algin modo, los
hermanos Colén hubieran tomado contra algunos decisiones que
evidentemente no iban a ser toleradas por quienes confundian la impunidad de
sus delitos con la libertad (SEPULVEDA, 1988: 71).

O intuito é apenas esclarecer as ideias de Vitoria e mostrar aos
contemporaneos que dentro da escala de prioridades do dominicano estava em
primeiro lugar a predicacdo antes que a paz entre os povos. Acredita-se seja
esta uma postura légica dentro do Iécus enunciativo de Francisco de Vitoria, na
defesa dos interesses da sua ordem dominicana.

Como terceiro e quarto titulos, Vitoria segue em parte a John Mair, com
alguma diferencga: se para o doutor da Universidade de Paris, Mair, os cristdos
poderiam depor sempre aos principes indigenas que tolerarem préticas
idolatricas, para o dominicano apenas o poderao fazer no caso de perseguicao
a um grande numero de indigenas conversos, a modo de protecao das
minorias (DUMONT, 2007: 80-81). Ou, seja, estamos diante do gérmen do que
mais adiante sera chamado Direito Humanitario de Intervencédo, de multiplas

leituras.

O terceiro titulo, alegado por Vitoria (2007: 66-67), é este: se alguns dos

barbaros se converterem ao cristianismo e seus principes quiserem pela forca

191



e 0 medo fazé-los tornar a idolatria, podem por este capitulo também os
espanhdis, se de outro modo ndo puderem o fazer, declarara a guerra e obrigar
aos barbaros a que desistam de semelhante injuria e utilizar todos os direitos
de guerra contra os obstinados até destruir em ocasides aos senhores, como
nas demais guerras justas. Ja& que devemos fazer o bem a todos, mas

especialmente aos irmaos de fé.

Como quarto titulo, Vitoria (2007: 67), propugna que se uma boa parte
dos barbaros houvesse se convertido a fé de Cristo, ja pacificamente, ja pela
violéncia, isto é, por ameacas, terrores ou de outro modo injusto, com tal que
de fato eles sejam verdadeiramente cristdos, o Papa pode com causa justa,
pedindo-lo eles ou ndo, da-los um principe cristdo, e tira-los os outros senhores
infiéis. Porque assim, convém a religido crista, por se temer que sob o dominio
dos senhores infiéis apostatassem da fé, ou com tal ocasido sejam oprimidos
pelos seus senhores, o Papa pode, em favor da fé, mudar os senhores.

Sepulveda (1997: 95), como ja foi visto, alegara de forma semelhante:

y esto que S. Agustin dice delos herejes podemos nosotros con toda razén
aplicarlo a los barbaros, la mayoria de los cuales, gracias al terror unido a la
doctrina, han recibido la religién cristiana. Ellos sélo con la predicacion la
hubieran rechazado, aterrorizados por el temor a sus sacerdotes y principes
que es muy probable que por propio interés y teniendo por sospechosa la
novedad, habian de haberse opuesto con ahinco a la nueva religién, como
indtil a sus planes. Por tanto habia que desterrar de los animos del vulgo este
temor e infundirles el de los cristianos.

O quinto titulo, que defende Vitoria (2007:66), é o da tirania dos mesmos
senhores dos barbaros ou das leis inumanas que prejudicam aos inocentes,
como o sacrificio de homens inocentes ou matar a homens inculpaveis para

comer as suas carnes.

Afirma Vitoria (2007: 67), que sem necessidade da autoridade do
Pontifice, os espanhdis podem proibir aos barbaros todo costume ou rito
nefasto. Prova-se no texto dos Provérbios: Salva aqueles que sao arrastados a
morte e nao deixes livrar aos que sao levados ao degoladoiro. Se o sacrilego
costume nao pode se abolir de outro modo, podem-se destituir os chefes e
constituir um novo principado. Sepulveda (1997: 67-69), no seu Democrates

Alter, coincide plenamente com as teses do dominicano:

192



¢ Qué diré ahora de la impia religién y nefandos sacrificios de tales gentes, que
al venerar como Dios al demonio no creian aplacarle con mejores sacrificios
gue ofreciéndole corazones humanos? Y aunque esto ultimo esta muy bien, si
por corazones entendemos las almas sanas y piadosas de los hombres, ellos,
no obstante referian esa expresién no al espiritu que vivifica (para emplear las
palabras de San Pablo), sino, al pie de la letra, al que mata y, dandole una
interpretacion necia y barbara, pensaban que debian sacrificar victimas
humanas y abriendo los pechos humanos arrancaban los corazones, los
ofrecian en las nefandas aras y crian haber hecho asi un sacrificio ritual con el
gue habian aplacado a sus dioses, y ellos mismos se alimentaban con la carne
de las victimas. (...) De lo cual se deduce que es tanto o mas justo que esos
hombres estén sometidos al dominio de los mas prudentes, humanos y
piadosos, cuanto hay mas disciplinas a las que no repugna su caracter si en
ellas se instruyen, quedando claro que todos ellos son barbaros o al menos lo
fueron antes de la dominacion y trato con los espafoles, que fueron educados
sin letras servilmente y alejados de la moral, vida y cultura civil y humana y
contaminados con tales crimenes, que por si constituyen otra causa muy
justificativa de la guerra.

Como sexto titulo, alegado por Vitoria (2007: 68), o que pudesse surgir
por uma verdadeira e voluntaria eleicdo, se os barbaros, compreendendo a
humanidade e sabia administracdo dos espanhdis, livremente quiserem, tanto
os senhores como os demais, receber por principe ao rei da Espanha. Isto
poderia ser feito e seria titulo legitimo e de lei natural. A alienagdo da soberania
num povo mais humano e sabio conflui com as teses de Sepulveda ja

expostas.

Como sétimo titulo, se propde por parte de Vitoria (2007: 68-69), baseia-
se na amizade e alianga. Como, com efeito, 0s mesmos barbaros guerreiam as
vezes entre si legitimamente, e a parte que padecera injuria, tem direito de
declarar a guerra, pode chamar no seu auxilio aos espanhoéis e repartir com
eles os frutos da vitéria, como conta-se que fizeram os tlascaltecas, os quais
concertaram com os espanhdis que os ajudaram a combater aos mexicanos.
Vitoria reconhece ser esta a principal causa da dilatacdo do império dos
romanos. Este motivo coincide com Sepulveda e as causas classicas tomistas

de guerra justa, ja descritas no agostinismo politico do pocoalbense.

Seguramente, nem Vitoria ndo tivesse advertido a ampla margem de
manobra, que possibilitaria este titulo para um principe habilidoso, dado que
sempre se pode fomentar, como bem viu Maquiavel, dentro de uma republica,
as divergéncias internas, e depois acudir a “auxiliar” a um dos contendores

para obter o poder. Outra possibilidade é instalar diretamente algum

193



governador titere no pais amigo. Vitoria abre aqui a soberania mais
decisivamente do que parece.

Como oitavo e ultimo titulo, Vitoria (2007: 69-70), apresenta o mais
controvertido e que diz muito sobre a ideologia tomista e estilo do dominicano:

Otro titulo podria no ciertamente afirmarse, pero si ponerse a estudio y parecer
a algunos legitimo. Yo no me atrevo a darlo por bueno ni a condenarlo en
absoluto. El titulo es éste: esos barbaros, aunque, como se ha dicho, no sean
del todo faltos de juicio, distan, sin embargo, muy poco de los amentes, por lo
gue parece que no son aptos para formar o administrar una republica legitima,
dentro de los términos humanos y civiles. Por lo cual no tienen una legislacion
conveniente, ni magistrados, y ni siquiera son suficientemente capaces para
gobernar la familia. Por eso carecen también de ciencias y artes, no solo
liberales sino también mecanicas, y de cuidada agricultura, de trabajadores y
de otras muchas cosas provechosas y hasta necesarias para los usos de la
vida humana. Podria entonces decirse que para utilidad de ellos pueden los
reyes de Espafia tomar a su cargo la administracion de aquellos barbaros,
nombrar prefectos y gobernadores para sus ciudades y aun darles también
nuevos principes si constara que esto era conveniente para ellos. (...) También
para esto puede valer lo que se dijo antes, que algunos son siervos por
naturaleza. En efecto, tales parecen ser estos barbaros, por lo que pueden ser
gobernados como siervos. (Vitoria, 2007: 68-69, grifos nossos)

Deste ultimo titulo, os lascasianos preferem entender que Vitéria ndo o
afirma com certeza. No entanto, ele o situa como ultimo argumento, o que num
discurso oral que é uma relectio, tem um forte efeito retérico. Alem disso, ha
um principio escolastico que enuncia Gutiérrez (2007) precisamente sobre
Vitoria:

Como pode ser observado, no pensamento de Vitéria conviviam o aristotelismo
e a ortodoxia crista. Ele aceitou — e nisso foi aristotélico — que havia povos que
estavam tdo privados da razdo que eram incapazes de administrar um Estado.
Mas ele foi cauteloso ao considerar os indios parte desses povos. Nisso ele foi
escolastico, pois a escolastica ensinava que, quando existia uma duvida
razoavel, dever-se-ia ficar com a opg¢ao que causasse menos dano aos
afetados. Vitoria se manteve coerente com a tradicdo escolastica: nela nao
existia precedente que permitisse colocar a superioridade cultural como motivo

de opressao de um povo sobre outro, nem que a superioridade politica ou de
dominio.

Era o oitavo titulo, prejudicial para outros povos? Seguindo o critério
escolastico de escolha da opcao geradora de menos dano em caso de duvida,
e nao optando por coloca-lo como titulo injusto, teria Vitoria (2007: 70), mais
certezas do que duvidas? As conclusbes finais do dominicano sdo uma
concessao a possivel censura de Carlos V ou verdadeiramente contraditérias
com os titulos ilegitimos? Coincide realmente com Sepulveda nas

consequencias finais?
194



De lo dicho en toda la cuestion parece deducirse que si cesaran todos estos
titulos, de tal modo que los barbaros no dieran ocasién ninguna de guerra ni
quisieran tener principes espafoles, etc. Debian cesar también las
expediciones y el comercio, con gran perjuicio de los espafoles y grande
detrimento de los principes, lo cual no seria tolerable.

Se responde primeramente: el comercio no conviene que cese, porque, COmo
se ha declarado, hay muchas cosas en que los barbaros abundan que pueden
por cambios adquirir los espafoles. Hay muchas otras cosas que ellos las
tienen abandonadas o que son comunes a todos los que las quieran utilizar.
Los portugueses sostienen intenso comercio con naciones similares que no
conquistaron y sacan de ello gran provecho.

En segundo lugar: quizd no fuesen entonces menores los intereses del rey,
porque sin faltar ni a la equidad i a la justicia, podria imponerse un tributo sobre
el oro y la plata que se importe de los barbaros, o la quinta parte o mayor,
segun la calidad de la mercancia, y esto con razén, porque por el principe se
descubrié esa navegacién y los mercaderes por su autoridad estan defendidos.

En tercer lugar, es claro que después que se han convertido alli muchos
barbaros, ni seria conveniente ni licito al principe abandonar por completo la
administracién de aquellas provincias. FIN. (VITORIA, 2007: 70).

Sepulveda (1997:219), sobre aprovacado do Democrates por D.de Vitoria:

Lei esta obra en la cual nada encontré contrario a la verdad, sino muchas
cosas dignas de ser leidas; por lo tanto, no solo recomiendo, sino que también
admiro la obra y su autor; firmado Fr Diego de Vitoria. Semejante opinién no la
hubiera pronunciado este autor tan libremente y sin vacilar contra la comun
opinion de los suyos si no se hubiera sentido confirmado con la autoridad de su
hermano Francisco (...) quien se encontraba a dos dias de distancia de él.

Agnes Heller (1980: 326-327), formula a ética na época da Renascenca,
como segue: A realidade se expde com toda sua crueza conduzindo a certa
unilateralidade de todas as grandes descobertas, que apaga de uma vez a
ética da virtude para elaborar uma teoria ética do interesse, onde o que
importam sao as consequencias. Vitoria termina sucumbindo ao critério da
ética da conveniéncia da nova época moderna? Tera seguido os passos da
teoria justificativa da ocupacao dos reinos indigenas de outros neo-escolasticos

da Escola de Paris, como John Mair?

195



3.3 ARISTOTELES E O DOMINIO DOS MELHORES

Escravidao natural e legal na Idade Moderna e Sepulveda

“Hemos visto que el parisiense de hoy tiene el cerebro mas grande que en el
siglo XII. Es de creer que el del espafiol no haya crecido mas que en el siglo
X1V, antes de comenzar a obrar la Inquisicién. Es de temer que el pueblo criollo
americano en general lo tenga mas reducido aun que los espanoles
peninsulares a causa de la mezcla con razas que lo tienen conocidamente méas
pequeno que las razas europeas. Los indios no piensan porque no estan
preparados para ello, y los blancos espanoles habian perdido el habito de
ejercitar el cerebro”

Domingo F. Sarmiento, Facundo (apud Zea,1988).

Como foi visto até agora, Sepulveda assume a tradicdo agostiniana no
que diz respeito a concepcgao estatal e as causas e requisitos da guerra justa,
qgue recolhe no seu Democrates Primus e no seu Democrates Alter. Até aqui
nao se diferenciaria muito de qualquer escolastico a ndao ser pelo seu dominio
do latim ciceroniano e suas formas de didlogo humanista a imitacdo dos
dialogos platénicos. O verdadeiro achado de Sepulveda € acrescentar novas
causas de guerra justa contra os indios ao numerus claussus medieval e dota-
las de uma roupagem filoséfica e teoldgica solidas. Vejamos a primeira das
quatro “novas” causas alegadas por Sepulveda (1997: 55-56):

“El que es necio servird al sabio.” Es creencia que tales son los pueblos
barbaros e inhumanos apartados de la vida civil, conducta morigerada y
practica de la virtud. A éstos les es beneficioso y mas conforme al derecho
natural el que estén sometidos al gobierno de naciones o principes mas
humanos y virtuosos, para que con el ejemplo de su virtud y prudencia y
cumplimiento de sus leyes abandonen la barbarie y abracen una vida mas
humana, una conducta morigerada y practiquen la virtud. Y si rechazan su
gobierno, pueden ser obligados por las armas, y esta guerra los filésofos
ensefian que es justa por naturaleza con estas palabras:” De esto resulta que
en cierto modo brota de la naturaleza la obtencion de riquezas por medio de la
guerra, puesto que una parte de ella es la facultad de la caza, de la cual
conviene usar no solo contra las bestias, sino también contra aquellos hombres

que habiendo nacido para obedecer rehGsan el dominio, pues tal guerra es
justa por naturaleza.” Hasta aqui Aristételes (SEPULVEDA, 1997: 55-56).

Sepulveda, seguindo ao Filosofo, reconhece haver dois tipos de
escravidao, a juridica ou sobrevinda, e a filoséfica ou natural. Neste momento,
tratar-se-a da natural. Na realidade, neste ponto o pocoalbense nao sera tao
tomista, como até esse momento, como bem glosa o professor Gutiérrez

(2007) no seu Aristételes em Valladolid que sera seguido neste apartado.

196



Assim, Santo Agostinho (apud GUTIERREZ, 2007), afirma que por
natureza tal como Deus criou no principio o0 homem, ninguém € escravo de
outro homem ou do pecado, de modo que quando o Homem € escravo do
Homem, ou o fez a iniquidade ou a adversidade (GUTIERREZ, 2007: 40).
Santo Tomas, aceita a determinacao natural da escravidao, embora afirme que
ela é propria do ius gentium, de natureza humana. Como se explica esta
aparente contradicao?

A razdo natural ndo determina, absolutamente falando, que um determinado
individuo seja escravo e outro ndo. Esse fato pode ser determinado por uma
consequéncia Util, pela qual seria proveitoso a um homem ser governado por
alguém mais sabio do que ele, e para o mais sabio, ser ajudado por aquele,
como diz Aristételes. Por conseguinte, a escraviddo, que é pertinente ao direito

das nagOes, € natural do segundo modo, mas n&o do primeiro (TOMAS DE
AQUINO, Il, 2,q.57, a.3, ad2 APUD GUITIERREZ: 41).

Na realidade, o conceito de escraviddo natural que chega ao
renascimento, vem através de Tolomeu de Luca, cujo texto foi atribuido
erroneamente ao Aquinate. Os costumes dos povos variavam conforme o
poder que as constelacées exerciam sobre os diversos territorios do orbe (de
modo que perto do equador os povos viviam bestialmente), de modo que havia
constelagdes que influiam sobre a liberdade de alguns povos e outras sobre a
escravidao natural, “fato” que Luca associava a teoria da escravidao natural de
Aristételes e que Sepulveda transcreve quase literalmente. Desse modo, aos
naturalmente escravos lhes faltava o uso de razéo e, portanto, a escravidao
desses homens era naturalmente licita e conveniente (GUTIERREZ, 2007: 43).
Mas, o precursor da aplicacdo moderna da doutrina da escravidao natural aos
povos indigenas sera o tedlogo e jurista John Mair (1465-1550), escocés da
Escola de Paris, a mesma universidade na qual estudara Vitoria. Os
argumentos de Mair da sua obra Primum et Secundum Sententiarum (Paris,
1510) sintetizados seriam (GUTIERREZ, 2007: 45):

1. Se um povo se converte a fé cristd e o rei ndo quer aceitar essa fé, o rei
deve ser deposto pelo seu povo.
2. Esserei ou principe pagao deve ser privado de sua jurisdicao, para que
seu povo possa exercer liviemente o cristianismo.
3. O povo convertido voluntariamente ao cristianismo deve desejar a
destituicao de seu rei, ou principe, se ele perseverar no paganismo.
Um tal rei deve ser destituido.
Se os povos das Indias ndo sdo governados por reis, mas por um regime de

republicas,tais republicas devem ser despojadas do seu império.
6. A bestialidade dos indios é também um motivo para tirar deles sua soberania.

o

197



Sepulveda (1997: 218), cita expressamente John Mair, quando alega
uma série de vardes preclaros que aprovam expressamente o uso da forga,
tanto contra os hereges, como contra os pagaos, assim como, da doutrina
aristotélica de que nao pode suceder ou sucede muito dificiimente que com
palavras se alterem ou desarraiguem aquelas coisas impressas nos costumes
e mantidas por muito tempo (SEPULVEDA, 1997: 208).

Palacios Rubios (1450-1524), participara da Junta de Burgos de 1512,
origem das famosas Leis de Burgos, que a priori davam ampla protecdo aos
indigenas. No entanto, Rubios escreve Libellus de insulis oceanis quas vulgus
Indias appellat, onde defende a escravidao natural e a soberania castelhana
sobre os reinos de indias. Alega haver homens de talento excelente que devem
dominar a outros rispidos e bobos que devem obedecer. Escreveu o famoso
“requerimento”, documento juridico que devia ser lido aos indigenas antes da
guerra que garantia a justica da mesma, e que Sepulveda (1996), chega a
ironizar na sua crbénica do Orbe novo. Segue a doutrina peripatética ja vista.
(GUTIERREZ, 2007: 49-50).

No mesmo sentido, Bernardo de Mesa segue Tolomeu de Luca e atribui

a falta de entendimento dos indios a influéncia da lua, senhora das aguas

sobre os insulares (GUTIERREZ, 2007: 50). Juan de Quevedo, tinha uma

concepgao mais restritiva da escravidao natural, havendo de se cumprir alguns

requisitos: a) a razao do senhor deve exceder claramente a prudéncia do servo

que devia carecer dessas qualidades; b) A serviddo devia ter igual utilidade

para ambos; c) a escravidao por natureza s6 poderia ser declarada pelo

principe (GUTIERREZ, 2007: 58). Conclui-se, que eram poucos 0s que

seguiam a teoria da escravidao natural, e talvez fora este o maior problema que

teve que enfrentar Sepulveda, na sua controvérsia com Las Casas e

destacados doutores de Salamanca e Alcala. E, no entanto, a escravidao de
origem legal ndo é apenas questionada:

Debemos expresar sinceramente un sentimiento de decepcion por el hecho de

que en ninguno de ellos (escritores) se formule una condenacién tajante,

incondicional, del principio mismo de tan odiosa institucién, contraria a la

dignidad humana y al espiritu evangélico. Los mas audaces (Las Casas,

Mercado, Albornoz...) no van derechos a la raiz; se limitan a sefialar abusos, a
pedir moderaciones (DOMIGUEZ ORTIZ, 2003: 39).

198



Como era considerada a escravidao na época? Como foi comentado, o

carater e formacado de Sepulveda havia se consolidado nas mais refinadas
cortes da Itdlia. Como relata Jacob Burckhardt (1991, 217-218) sobre as

colecoes exdticas daqueles:

Ao final do século XV, varias cortes principescas possuiam j& verdadeiras
colegbes de animais selvagens (serragli), como simbolo de luxo na corte (...).
Nao faltava sequer uma colegdo de seres humanos. O conhecido cardeal
Ippolito de Médici — filho bastardo de Giuliano, dugue de Nemours — mantinha
em sua estranha corte um bando de barbaros, falando mais de vinte linguas
diferentes e cada um deles notavel dentro de sua espécie e raca. Podiam-se
encontrar ali incomparaveis voltigeurs norte - africanos de nobre sangue
mouro, arqueiros tartaros, lutadores negros, mergulhadores indianos e os
turcos, que eram 0s principais companheiros do cardeal nas cagadas.

Assim, o ambiente que rodeia 0 nosso protagonista ndo é alheio nem

estranho aos escravos. Nao € infreqlente a tendéncia de escravos nos

palacios italianos da época, seguramente por influencia da suntuosidade dos

sultdes turcos, primeiro na orientalizante Veneza e depois em Genova e em

quase todos os demais principados italianos, como escreve Burckhardt (1991:

218):

Na Alta Italia ndo havia escravos; no restante do pais, compravam-se inclusive
cristdos, bulgaros e circassianos do Império Turco, estendendo-lhes a servidao
até que esta cobrisse o prego da compra. Os negros, ao contrario,
permaneciam escravos, apenas ndo sendo permitido que se lhes castrasse —
ao menos no reino de Napoles. Moro designa todas as pessoas de pele escura;
moro nero, o negro. De fontes diversas sabemos: de um documento acerca da
venda de uma escrava circassiana (1427); de uma relagdo das escravas de
Cosme; do fato de Inocéncio VIII ter recebido cem mori de presente de
Fernando, o Catdlico, presenteando com eles, por sua vez, cardeais e outros
senhores (1488); de escravos negros trabalhando também como facchini (em
beneficio dos seus senhores); de catalaes que capturavam mori tunisianos e os
venderam em Pisa; de um testamento florentino em que consta a manumissao
e recompensa de um escravo negro (1490); de negros empregados como
carrascos e carcereiros da caso dos Aragdo, em Napoles; de negros
acompanhando os principes em suas excursdes; de um negro escravo atuando
como musico e outro (livre?) como mergulhador e professor de natagao em
Génova; de um negro (etiope) ocupando um alto posto em Veneza (o que nos
autoriza a pensar em Otelo como um negro). Em Génova, quando se desejava
castigar um escravo, vendia-se-lhe para lIbiza, nas ilhas Baleares, para
carregar sal.

Ortiz (2003: 03-06), descreve o estado da escravidao na Espanha do s.

XVI. Havia um bom numero de escravos de origem muculmano, chamados

“moriscos”, que do ponto de visto étnico eram propriamente espanhois. As

rebelides de mouros de 1524 e 1525 proporcionaram grandes contingentes de

prisioneiros, assim como a toma de Oran em 1508 (8000 escravos) ou de

199



Tunisia (onde Carlos V capturara 18.000). Portugal obteve o monopélio de
comércio de escravos em 1479, o que nao limitou a chegada de escravos
negros da Guiné e guanches das ilhas Canarias em bom numero. No entanto
0s escravos de origem americana eram raros. Era proibido comerciar com
escravos de origem cristd e no entanto quando a origem era Europa do leste
podia haver alguns. Ortiz (2003: 07-15), calcula em mais de 100.000 escravos
naquela época, concentrados especialmente em Andaluzia e sobre tudo em

Sevilha, e muito raramente no norte de Castela.

O que Dominguez Ortiz (2003: 40-41), defende no seu livro sobre a La
Esclavitud en Castilla durante la Edad Moderna (2003), pode trazer algumas
luzes. A distincdo classica do estagirita sobre escraviddao natural e legal
(dimanada da guerra, venta ou outras circunstancias) nao fora discutida pela
reverencia que se tinha a Aristdteles na época. Até Las Casas que chega a
enviar a Aristoteles aos infernos utiliza macicamente os argumentos do
Filésofo. Repugna na época a idéia de que haja escravidao natural, embora se
aceite como tradicdo a escravidao legal. Acontece que os titulos da servidao
legal nao se fundam num principio e sim num casuismo, de forma que nao ha
muita consisténcia filosofica nele. A fonte era a legislacao baseada no Direito
Romano de Justiniano (tardio): A Nova Recopilagao recolhia substancialmente
as Partidas e Fuero Juzgo medievais, que reconheciam a integridade corporal,
contrair matrimonio, formar familia e até em certos casos juntar um peculio, de
forma que o status do escravo era bastante superior ao de Roma ou
Grécia.Conclui Dominguez (2003: 48-49), que a doutrina da escravidao como
fora formulada por Soto, Molina, Covarrubias, Gregério Lopez, Menchaca, etc.
Era incoerente, justapondo doutrinas classicas cheias de dureza com
medievais e modernas, suavizadas pelo cristianismo, dentro de um carater
puramente artificial: os autores repetem com ligeiras variantes os textos

antigos, em ideias mais transcritas que elaboradas.

Porque o pragmatico Sepulveda, ndo renunciou a seu ponto
argumentativo menos forte, o da escravidao natural, ponto nada pacifico e que
afinal |he causaria inUmeros problemas, podendo seguir sem empecilhos
aparentes a doutrina da escravidao legal?

200



O leitor deve ja ter adivinhado, conhecendo um pouco do Ginés que foi
apresentado, alguns motivos para jamais renunciar a doutrina da escravidao
natural. Aventura-se um conjunto de causas de carater uno e trino: a) porque o
aristotelismo de Sepulveda nao lhe permitira cair no casuismo de uma
justificativa apenas legal da escravidao, sem sustentaculo filoséfico suficiente;
b) porque o pogoalbense quer consolidar uma doutrina imperialista na qual uns
povos sdo superiores a outros, e este fundamento ha de ser ontolégico e nao
temporal; c) porque este dominio ha de obedecer a uma razao Unica e
simplificadora da vida, Dussel (2006: 61), coerente com a concepg¢ao organica
da sociedade que ja fora exposta. Todos os trés sdo Uno: a génese do
pensamento imperial moderno que de uma forma ou outra estava gestando o
pocoalbense. Elimina-se assim um debate suficientemente ventilado na
doutrina sobre a natureza mais ou menos cruel da serviddo pregada por
Sepulveda. Sabe-se que tivera um escravo negro, como figura dentre os
documentos do Arquivo de protocolos de Cérdoba, segundo confere Losada
(1949: 157): entre su servidumbre tenia un esclavo negro llamado Pedro
Mayorquin, a quien, el 22 de septiembre de 1559, Pedro de Sepulveda, por
encargo y poder de su tio, pone de aprendiz por un afio con Gonzalo Garcia,
maestro de hacer agujas.

Entende-se assim, que Sepulveda (1997: 133), estivera familiarizado
com a escraviddo, tanto de um ponto de vista cotidiano como por ter
frequentado ambientes sociais e politicos onde a escraviddo era
consubstancial. Nao ha motivos para duvidar das intencdes piedosas e ao
mesmo tempo, e, sobretudo, de progresso civilizador do pogoalbense no intuito
de um estado de bem-estar dos barbaros, quando prega um império heril, mas

moderado:

Ninguna razén de justicia, humanidad o filosofia cristiana prohibe dominar a los
mortales sometidos y exigir los tributos que son justa recompensa a los
trabajos y necesarios para la alimentacién de los principes, magistrados y
soldados: tampoco prohibe tener siervos y usar moderadamente de su trabajo,
pero lo que si esta vedado es gobernar con avaricia y crueldad, el oprimir a los
siervos con intolerable esclavitud, siendo asi que se debe velar por su salud y
bienestar como parte dela propia felicidad, pues el esclavo, como dicen los
filosofos, es como parte animada de su duefio, no obstante estar separada de
él. Todos estos crimenes y otros semejantes los detestan, no sélo los hombres
religiosos sino también toda persona buena y civilizada. (...)

201



Salva a alma, Sepulveda (1997: 134), jamais oculta as finalidades
pragmatico/civilizadoras do dominio (império). O fato de fazer figurar a natureza
inferior dos indigenas na parte conclusiva do Democrates Alter, ndo deixa lugar
a duvidas sobre sua importancia no constructo teérico imperial de Sepulveda:

Para concluir ya de una vez y resumir en pocas palabras mi pensamiento, mi
opinion es que se debe salir al paso y poner remedio a todos estos males para
que los beneméritos de la patria no se sientan defraudados del premio
merecido y se ejerza sobre los pueblos pacificados un imperio justo, segun su
naturaleza, y a la vez templado y humano, en suma, como conviene a principes
cristianos, acomodado no sélo a la utilidad del pueblo dominador sino también

al bienestar de sus subditos y a su libertad dentro de los limites de su
naturaleza y condicion (Grifos nossos).

Temos entdo, que Sepulveda enuncia quatro titulos de ocupacao dos
reinos indigenas: servidao natural, idolatria e pecados nefandos contra natura,
sacrificios humanos e efetiva predicacdo da verdadeira religido. Quatro titulos
que como os quatro elementos naturais se reduzem a um sé, o predominio do
mais perfeito, do melhor sobre as imperfeicoes:

Os filésofos dao o nome de servidao a certa torpeza ingénita e aos costumes
inumanos e barbaros. Pelo demais, o dominio nem sempre se exerce do
mesmo modo: sao distintos e tém diverso fundamento juridico o dominio do pai
sobre o filho, 0 esposo sobre a esposa, o senhor sobre os seus servos, o
magistrado sobre os cidadaos, o rei sobre os povos e individuos sujeitos ao
seu império; e sendo estes dominios tdo diversos, no entanto, quando
apoiados na reta razdo, todos tém fundamento no direito natural, que dentro de
sua variedade parte, como ensinam os fil6sofos, de um sé principio e dogma

natural: o império e dominio da perfeicédo sobre a imperfeicéo, da fortaleza
sobre a fraqueza, da virtude excelsa sobre o vicio (SEPULVEDA, 1997: 54).

O Uno de Plotino, a unidade da perfeicao, utopia imperial, a submissao
do corpo & alma, aprecia com muita mais clareza nos animais, pois a alma tem
dominio e é como senhora: o corpo esta submetido e € como escravo. Do
mesmo modo e ainda na alma, a parte dotada de razdo (logos) preside e
desempenha um governo, ainda que civel, e a outra, falta de razdo esta
submetida ao seu dominio e a obedece, e isto tudo o faz por aquela decisdo e
lei divina e natural, seqgundo a qual as coisas mais perfeitas e melhores
mantém o seu dominio sobre as imperfeitas e desiguais (SEPULVEDA, 1997:
55).

Nao ha povo melhor sem outro menos perfeito, ndo ha sabios sem

homens incultos, ndao ha amo sem escravo.

202



Logos Helenistico e Barbarie em Sepulveda.

Dois homens subiram ao templo para orar; um fariseu, e o outro
publicano. O fariseu, de pé, assim orava consigo mesmo: 6 Deus.
Gracas te dou que nao sou como os demais homens, roubadores,

injusto, adulteros, nem ainda como este publicano. Jejuo duas vezes
por semana, e dou o dizimo de tudo quanto ganho. Mas o publicano,
estando de em pé de longe, nem ainda queria levantar os olhos ao céu,
mas batia no peito, dizendo: o Deus, se propicio a mim 6 pecador.
Lucas, XVIII: 10-14.

Talvez seja interessante trazer a contribuicdo de Leopoldo Zea (1998:
197), neste ponto, que servird para lembrar o ja visto sobre Direito natural e
physis em Sepulveda. Parte do conceito aristotélico de homem, como animal
racional, portador de capacidade de objetivar e compreender, como de
comunicar aos outros o compreendido. Tem-se assim o logos, como razdo que
compreende e como palavra que comunica. Mas apenas comunica a quem
tiver capacidade de compreender. O homem como animal faz parte da
natureza e da luta pela existéncia, distinguindo o que lhe beneficia e o que Ihe
€ hostil.

Fora deste mundo de compreensdo e comunicacdo estdo o0s outros,
como aqueles que lhe disputam os elementos que lhe permitem sobreviver.
Gente com outro totem, alheios ao mundo do qual ndo fazem parte, um
potencial perigo para a sobrevivéncia do homem e do grupo. Cria-se assim
uma ordem de compreensédo familiar do grupo, a partir do qual todo o estranho
deve ser expulso. O homem supera as normas inexoraveis da sobrevivéncia
natural, estabelecendo as préprias leis, fazendo que a natureza se submeta
aos significados estabelecidos por ele (ZEA, 1998: 198).

O logos humano é parte do Logos divino e lhe permite compreender e
ordenar a polis. Por isso, segundo Aristételes, € melhor que mande o melhor, o
mais sabio ao menos sabio. O logos ndo esta ao alcance de todos, ha
limitagbes para criangas, mulheres, escravos. O escravo esta fora da ecumene,

foi submetido como animal doméstico para ndo ser aniquilado.

203



Fora do submetido esta o barbaro, o que ndao pode se expressar em
grego ou balbucia. Incapaz de compreender constitui uma ameaca permanente
para o grego. Alexandre de Macedbnia aprendera de seu mestre Aristoteles
que compreender é familiarizar e apropriar, helenizar a barbarie seria
incorpora-la ao orbe grego e sair dos estreitos limites da polis (ZEA, 1998:
199).

Roma traz consigo os filésofos gregos, entre outros por meio de Cicero,
embora selecionem aqueles propicios aos seus fins. Nao deixaria de ter muito
interesse pesquisar sobre alguns pré-socraticos e sofistas para procurar neles
algumas visoes alternativas a imperial de Aristételes e Sepulveda. Constantino
(272-337 dC) exila todos os deuses romanos e estrangeiros, permitindo apenas
um, consolida um corpo eclesiastico e uma religido oficial, o cristianismo, que
salvara os restos do Estado. Continuando o processo unificador, Justiniano
(483-565 dC), barrara nao apenas os filésofos, mas todos os juristas, que
antigamente podiam se alegar livremente, permitindo apenas cinco e

elaborando assim o Pandectas. Um logos, uma Lex, um Deus.

Em 1492 abre-se a possibilidade de um mundo aberto, ao servico dos
limitados interesses regionais. Inicia-se ndo apenas a conquista de América,
mas do mundo. Europa ibera leva o principio messianico evangelizador. Europa
ocidental ndo fala de cristianizar, porque a salvacdo é assunto individual, fala
de civilizar (ZEA, 1998: 202-203). Segundo Zea:

Los fildsofos europeos no podran ver otra cosa que lo que esté relacionado con
Europa. Asi lo expresa Hegel al iniciarse el siglo XIX. La totalidad del mundo y
de la historia son considerados en relacion con el Unico presente y futuro
posible, el europeo, que depende de la misma Europa. Por ello, Asia no es sino
el obligado escalén para que se realice Europa, asi como América y Africa no
serén sino expresion aun mas amplia del mismo desarrollo europeo. El Espiritu
hegeliano alcanza su maxima expresién en Europa, la que ese ha servido y se
servird de otros pueblos para alcanzar y estimular su propio desarrollo. Civilizar
es someter lo que no es a lo que es, y que por serlo se basta a si mismo.
Civilizar es someter a los otros y poner al servicio de los pueblos que se
presentan a si mismos como la maxima esencia de lo humano. Los mejores
son los escogidos que hacen de su propio y peculiar desarrollo proprio del
espiritu. Sobre la vieja concepcién cristiana se impondra la nueva concepcion
cristiana utilitaria, expresa en el protestantismo y en forma mas absoluta en el
puritanismo (ZEA, 1998: 203-204, grifos meus).

Concorda-se sem terminar de concordar, porque o avisado leitor tera

percebido, que precisamente o programa que anuncia Zea defender Hegel ja
204



estd plenamente desenvolvido em Sepulveda. Colonizacdo do pensamento
descolonizador? Pensamento eurocéntrico, os melhores eleitos pela
previdéncia, concep¢ao crista utilitaria, todo estd no programa imperial de
Sepulveda. Porgue como vimos no apartado anterior, existem os escravos por
natureza, os seres inferiores, que sao condicdo sene que non para O

surgimento dos melhores e mais sabios, os eleitos.

Muitas paginas foram escritas por Sepulveda descrevendo porque a raga
espanhola constitui um leque de virtudes, de modo que até a plebe menos
culta, destaca-se por suas qualidades, sendo melhores que os melhores dos
barbaros. Toda uma raga de senhores. Sepulveda dedica todo o livro | de
Rebus Gestis Carolus V a glosar as facanhas dos espanhdis, desde antes dos
romanos até a gloriosa conquista. O cordobés descreve aos homens

invenciveis:

La situacién geograéfica es tal (por todas partes esta rodeada de mar, excepto
por la que esta fortificada por el Pirineo), el talento de sus hombres tal, su
robustez de animo y su habilidad en el arte de hacer la guerra tales que, al
parecer, habrian podido contener por si mismos el ataque del resto del mundo,
si hubieran unido sus fuerzas. Y fue todo lo contrario lo que sucedié a nuestros
antepasados en medio de aquellas calamidades, delas que hace poco he
hablado. Pues, con frecuencia perdieron su libertad en parte por negligencia
propia, en parte por desavenencias. Y asi, rara vez o nunca, pueblos de fuera
sometieron a los hispanos, a no ser precisamente con las armas de los propios
hispanos, abusando de la ayuda que prestaban los pueblos pacificados para
someter a los demas (SEPULVEDA, 1994: 81).

Espanha verso do melhor e mais guerreiro imperador romanos, Trajano
e Séneca o cordobés, é terra onde nao faltam homens fortes e valentes. O
contrario, em todas as cidades de Espanha, se despreza o comercio e se julga
melhor sobressair nas armas. E ndo ha outro modo de cuidar da fazenda que a
agricultura, trabalho honrosissimo e que costuma endurecer, para as batalhas
a alma e o corpo dos homens. Inclusive muitos consules e ditadores romanos
sairam de conduzir o arado. Sepulveda (1940: 105), no Gonsalus relata todas
as qualidades e exemplos de valor castrense dos hispanos, assim como a

origem de alguns consules romanos, na agricultura mais rude. Lembra muito ao

205



vilao do Danubio de Guevara, um homem puro e perfeito na rusticidade, um
super homem do Danubio, avant la lettre. Um red-neck?

A consolidacdo do que é melhor, valha insistir, da-se por comparacao. O

que Edward W. Said entende por orientalismo (surgido para ele a partir do s.

XVIII) também se pré-configura ndo apenas em Sepulveda, mas em Vives ou

Erasmo, como se vera. Veja-se como se descreve o valor dos espanhdis em

relagdo aos asiaticos na Coortatio ad Carolum V, discurso proferido em

Bolonha antes da coroacao imperial, y que Losada traduze como “Exhortacion

de J.G. de Sepulveda Cordobés al invicto Emperador Carlos V para que,

después de hacer la paz con los principes cristianos, haga la guerra a los
turcos” (1963: 21):

Tienes a los espanoles, cuyo gran valor y habilidad para hacer la guerra son de

sobra conocidos no sélo de ti sino de todos los hombres, como para tener que

explicarlo con mi discurso y palabras. No es necesario buscar en las viejas

historias el testimonio de sus valerosas y esforzadas hazafnas, en todo

momento realizadas, ni alabar la gesta de Sagunto o recordar la gloria de

Numancia, en la cual, como es sabido, cuatro mil espafoles resistieron durante

catorce afos a un ejército de cuarenta mil, compuesto no por medos o persas,

no de débiles asiaticos, sino de valerosos soldados romanos; y no sélo le

resistieron, sino que mas de una vez, rechazandole y venciéndole, le
impusieron pactos deshonrosos.

Todo império se autonomeia adail da liberdade. Os turcos sao a
representacdo do poder tiranico. Para Erasmo os tracos mais sobressalentes
dessa nacao é a crueldade, rapacidade e afeminamento. As vitérias por eles
conseguidas nao sao fruto do seu valor, mas dos pecados dos cristdos. Seu
estado é inferior: sua espiritualidade é decididamente defeituosa. Nao defender
aos cristdos em Viena suporia: entregar a cristandade e os cristdos aos seus
bestiais inimigos e deixar desamparados a esses irmaos que gemem na
serviddo (SANTAMARIA, 2007: 52-53).

Leopoldo, o luterano, inquire porque os espanhdis, e ndo outra nagao
cristd, tém o direito de ocupar os territérios indios. Democrates/Sepulveda
(1997, 100) defende: en verdad parece que la cuestion puede ser materia de
duda o disputa, aunque en esta causa el mejor derecho esta de parte de la
nacion que sea mas prudente, mejor, mas justa y mas religiosa; y en todo esto,

206



a decir verdad, muy pocas son las regiones que puedan compararse con

Espana.

Estamos diante da elevacao aos altares da razao de um povo elegido,
que como as tribos de Israel segue os designios divinos da Providéncia, porque
ndo temos recebido o espirito de serviddo de novo no temor, mas no espirito
da adocio de filhos,no que chamamos Abba pai, nem somos filhos de escrava
referidos a Ismael, mas de mulher livre, pertencentes a Isaac. (SEPULVEDA,
1997: 87).

Note-se que Sepulveda, segue em grande medida as teses civilizadoras
de Vitoria, ja descritas, o que se vé na propria terminologia e ordem
argumentativa, embora Sepulveda se dé menos trabalho em suavizar suas
verdades. O que se percebe € uma unidade de proposta evangelizadora com a
civilizatéria, até mesmo com predominio desta ultima, o que derruba o mito de
que o principio civilizatério tenha sido decantado pela “Europa Ocidental” mais

materialista que a Europa “marrom” ou ibérica, mais espiritualizada:

Tenian, pues, aquellas regiones verdaderos sefores y principes legitimos ya
que su derecho convenia a la republica, en la que a esclavo por naturaleza
mandaban otros esclavos un poco mas inteligentes, quienes con propio
derecho podian, cada uno en su reino, arrojar a los extranjeros y prohibirles la
explotacion de las minas de plata y la pesca de perlas (...) Asi pues, aquellas
regiones pasaron al dominio de los esparioles ocupantes por el Derecho de
gentes, no porque no fueran de nadie, sino porque aquellos mortales que las
ocupaban estaban faltos por completo del gobierno de los cristianos y de
pueblos civilizados, y ademas por el decreto antes citado del Sumo Sacerdote y
Vicario de Cristo (...) Por muchas razones, pues, y con el mas legitimo
Derecho divino y natural, pueden ser sometidos esos indios con las armas a
dominio de los espafoles si rehtsan su poder (SEPULVEDA, 1997: 101).

Nao apenas € uma missao civilizatéria: trata-se de uma globalizagéao
tecnoldgica (avant la lettre?), a revolucdo da idade do ferro e da roda a um
tempo, todo, se comparado com a perda da simples soberania e metais sem
valor, nada, assim Sepulveda (1997: 97-98), prega o culto & utilidade, que nao

€ como pretendem alguns incompativel com a verdadeira religido:

Pues la suma total de males consiste en que se vean obligados a cambiar de
principes, y no de todos, sino solo de aquellos que pareciera conveniente, y
son despojados en gran parte de los bienes muebles, a saber el oro y la plata,
metales que entre ellos tenian poco valor, puesto que no lo utilizaban como
monedas, y en su compensacion recibieron de los esparoles el metal de hierro,
gue es con mucho de més aplicacién a la vida para infinidad de ocasiones (...)
Como dice Plinio, “con el hierro hendimos la tierra, sembramos los arbustos

207



(...). Asi pues no solamente con el hierro se compensan los demas metales
que los espanoles toman de los barbaros y se les devuelve con creces el
beneficio; ¢y cudnto mas se acrecienta éste, si a él se une el trigo, la cebada y
demas clases de cereales y legumbres? Anddanse los caballos, las mulas, los
asnos, los bueyes, las ovejas, las cabras, los puercos, las vides e infinita clase
de arboles (...). Con el beneficio de cada una de estas cosas en particular, se
supera con mucho la utilidad que los indios obtenian del oro y la plata; cuanto
mas si nos fijamos en las letras, de las que por completo estaban ellos faltos,
del todo desconocedores de la lectura y la escritura. O en la cultura o en las
instituciones y leyes excelentes, o en un beneficio que solo él vale por todas las
utilidades de las demas cosas, a saber: el conocimiento de Dios y la religion
cristiana (...). Asi pues, siendo los reyes de Espana inventores de tantas cosas
utiles, necesarias y desconocidas en aquellas regiones, ¢con qué obsequios,
con qué favores, con qué honores podrian los indios devolverles beneficio igual
por tantos y tan inmensos favores recibidos? (Grifos nossos)

Estamos diante de uma auténtica economia da graca, como falaria
Balaguer, e foi visto no capitulo de Sepulveda e a ética do dinheiro. Como diria
Dussel (2006: 62), a vida humana, qualidade por exceléncia fora imolada a
quantidade, a acumulacao. As simplificacbes modernas — dualismo ego/alma
sem corporeidade, razdo instrumental como unico uso de razdo, racismo de
superioridade da propria cultura, etc. — tém muitos semelhangcas com a
simplificacdo do escravismo grego do antigo sistema. Dussel (2006: 61),
postula: la negacion de la razén practico-material reemplazada por una razon
instrumental que se ocupara del manejo técnico, tecnologico (la ética
desaparecera ante una razon more geomeétrico) de la Critica del Juicio.

Nao desaparecera a ética, Sepulveda é apédstolo de uma nova ética,
utilitaria e de exaltacdo dos melhores, das racas superiores. Como diz
Menéndez y Pelayo (1941: viii-ix) na introdugdo do Democrates Alter, por ele
editado por primeira vez na historia, literalmente reeditado pelo FCE, autor
nada suspeito de heterodoxia, sobre Sepulveda:

Peripatético clasico, de los llamados en ltalia helenistas o alejandrinistas, traté
el problema con toda la crudeza del aristotelismo puro tal como en la Politica se
expone, inclinandose con mas o menos circunloquios retdricos & la teoria de la
esclavitud natural. Su modo de pensar en esta parte no difiere mucho del de
aquellos modernos socidlogos empiricos y positivistas que proclamaban el
exterminio de las razas inferiores como necesaria consecuencia de su
vencimiento en la lucha por la existencia. Los esfuerzos que Sepulveda hace
por conciliar sus ideas con la Teologia y el Derecho candnico no bastan para
disimular el fondo pagano y naturalista de ellas. Pero no hay duda que si en la
cuestion abstracta y teérica, Las Casas tenia razdn, también hay en el fondo de
filosofia histérica y de triste verdad humana en el nuevo aspecto bajo el cual
Sepulveda considera el problema.

208



Como foi suficientemente demonstrado, Sepulveda, ndo apenas € um
excelente canonista que trabalhara com Quifiones na elaboragé&o do Breviério
Romano e participara das mais acirradas disputas eclesiasticas e candnicas da
época no servico direto ao Papa e curia romana, publicando obras contra
Lutero, sobre a validade do divércio de Enrique VIII, ou polemizando com
Erasmo. O pocoalbense em toda sua obra participa da doutrina do agostinismo
plenamente, de forma que ndo se pode coincidir aqui com Pelayo: Sepulveda é

tdo pagao como Santo Agostinho, Santo Tomas ou Pio XII.

Porque a real contribuicdo de Sepulveda foi antecipada: Se para Santo
Agostinho os filosofos pagaos conseguem perceber que ha uma cimeira
gloriosa, embora estejam cegos ao caminho que a ela conduz, e para Dante,
Catao e Virgilio conseguem entrar no paraiso, para Ginés, os filésofos pagaos
salvam a alma. Para demonstra-lo, Sepulveda (1997:79), recorre a autoridade
de Santo Tomas: os pagdos, antes da vinda de Cristo, estavam submetidos
somente a lei natural e ndo a mosaica, embora, mais perfeita e seguramente
conseguiam a salvacdo com a observancia de esta lei que solo sob a lei
natural. Alega Sepulveda a Epistola aos Romanos, na qual Sdo Paulo diz:
Diante de Deus ndo s&o justos os que escutam a lei, mas o que a cumprem;
pois quando os gentis que nao tem lei fazem naturalmente o que é da lei, estes
que nado tém lei constituem a lei para sim mesmos, posto que mostram a ora da

lei escrita nos seus coragées.

Mas o cordobés ndo se limita a argumentos de escolastico. Como sumo
conhecedor da filosofia do estagirita, e tradutor da biblia diretamente do grego,
alega que Aristételes reconhecia a existéncia de um sé Deus (o Uno).
Questionado por Leopoldo porque falava de Jupiter, Saturno, Marte, Mercurio,
e outros, Democrates/Sepulveda (1997: 75-78):

Usar las palabras dioses por una metafora, no es impio ni contrario al estilo de
las Sagradas Escrituras. Pues leemos en el éxodo: no hards de menos a los
dioses y no maldeciras al principe de tu pueblo; y en el Salmo: Dios se puso en
pie, en la sinagoga de los dioses, y en medio juzga a los dioses (...). De este
modo, las sustancias incorpéreas que nosotros llamamos &ngeles, ellos las
denominan unas veces inteligencia y otras dioses. Y asi como nosotros al
admitir la existencia de innumerables angeles que imitan la simplicidad de Dios,
creemos en la existencia de un Dios Unico, del mismo modo ellos, creyendo
que en el cielo habia muchas substancias de éstas, no obstante tenian por
cierta la existencia de un solo dios sumo y sempiterno, al que llamaban 6ptimo

209



y maximo, él mismo que a su vez era designado con muy diversos nombres
gue nosotros le damos por sus obras. Asi le llamamos Jupiter como al autor de
la vida; Saturno por el tiempo que pasa de siglo a siglo sin fin, y Némesis,
porque a cada uno satisface segun sus méritos. Segun San Agustin (...).

Sepulveda demonstra dominar toda a cosmologia do seu mestre
Pomponazzi, na qual o mundo sublunar esta governado pelas forgas celestes,
embora a causa primeira seja 0 motor imoével, conjugando plenamente com o
Deus Uno, ou seja, coerente com o0s principios neo-platdnicos de Plotino, que

implicam a demonizagéo do corpo e prazeres corporais:

En el libro primero de la Meteorologia ensefia que el mundo que nos rodea es
gobernado por las causas celestes, de las cuales la primera es Dios (...) En el
libro segundo de los Magna Moralia, en la mencion a la buena fortuna, dice:
Pensamos que Dios, de cuyo arbitrio dependen tales cosas, distribuye los
bienes y los males a los hombres segun los méritos de cada uno. De este
mismo modo pienso que San Ambrosio fue arrastrado en el segundo libro de su
obra a escribir que Aristoteles habia colocado la felicidad de la vida en la virtud
y placeres del cuerpo, cuando dej6 clara y certeramente sentada su doctrina
sobre la felicidad, al asegurar que el Sumo Bien consiste en el gjercicio libre de
la virtud. Y no hizo mencion de otros placeres sino de aquellos que adquirieron
el habito de la virtud y de la buena conducta; esto se observa por aquellos que
adquirieron el habito de la virtud, en lo que consiste el mas honesto y
verdadero placer, muy alejado de los placeres corporales, cuyos seguidores
suele afirmar que no son felices, sino semejantes ya a las bestias, ya a los
esclavos. Y por ejercicio libre de la virtud, entiende aquel al que no pone
obstaculos ni la indigencia ni la falta de salud para la realizacién de obras
honestas y preclaras; pues la voluntad sola no basta para el cumplimiento del
deber, sino que se requiere el hecho, segun atestiguan San Ambrosio y el
mismo Filésofo. (SEPULVEDA, 1997: 77-78).

Demonstrada, suficientemente a salvacdo dos filésofos pagaos, que
também acreditavam em Um Deus, e confirmada a validez da Filosofia Natural
para a salvacao, o sistema fica integrado, unido, Unico. Um Unico sistema
cosmologico, social e de fontes do direito, hierarquico e sem fissuras, um
mondlito: Um Orbe, Uma verdade, Um Império.

Descartes, pai do racionalismo diz: de suerte que este yo, es decir, mi
alma, por la que soy lo que soy, es enteramente distinta del cuerpo y aun es
mas facil de conocer que el cuerpo, que sino hubiera cuerpo no dejaria de ser
el alma que es (In: DUSSEL, 2006: 60).

Para Dussel (2006: 60), a racionalizacdo, o ego cogito cartesiano, é
efeito do ego conquiro de Cortés, e ndo a causa. Nesse sentido se espera
poder ter contribuido em parte com essa filosofia da libertagdo auxiliando na

pesquisa do pensamento de Sepulveda. Talvez esse seja um caminho
210



inacabado, visto que nao se teve acesso as traducdes gregas de Aristoteles,
apenas sabendo delas por referéncias remotas, dada a raridade dos livros.

Pensamos também ter contribuido a desmitificar o fato de que a mission
civilizatrize ndo € um fato exclusivo da segunda modernidade iluminista, ja que
se encontra formulada, mesmo rudimentarmente, em Sepulveda e outros. E se
defende a pericia do pocoalbense para fundir a missao prototipica que Darcy
Ribeiro chamara dos Impérios Salvacionistas, com uma genuina intencao

civilizadora, assumindo crua e expressamente todas as consequéncias.

Sepulveda consegue esbocar o programa imperial moderno, coincidindo
com o que expde Mignolo (2003: 206-207). Agora nao se esta diante de uma
dicotomia, cristianismo versus laicismo, medievalismo lascasista versus
modernidade sepulvedana, império salvacionista versus império civilizador:
como bem soube entender Sepulveda a reducao matematica, a simplificacao
ao Uno, com um maximo comum denominador aperfeicoa a economia dos
melhores, eliminando  brechas indesejaveis ao  programa de
modernidade/colonialidade:

A propria estrutura do sistema mundial moderno caminha junto com um
imaginario cambiante, que tem como objetivo o universal (légica e
historicamente): h4 uma discussédo bastante antiga na filosofia cristd sobre os
problemas dos “universais” (Beuchot, 1981) que se tornou a fundamentagéo
epistemoldgica do projeto pratico de cristianizar o mundo. Essa cumplicidade
possibilitou, primeiro conceber o cristianismo e o conhecimento dento da
filosofia cristd como projeto global, e, segundo, com a secularizagdo do mundo,

associar o conhecimento a Razéo e a Teoria (em vez de Deus) e assim apoiar
um novo projeto global, a misséao civilizadora.

Seguindo a Dussel (2003), podemos ver que nao ha contradicao, e nao
seria bom que assim fosse para os interesses modernizadores, entre essa
Razao e a cristianizagdo. Desde a ética da Liberacdo, (Dussel APUD Mignolo:
2003, 168), estabelece os passos que segue 0 mito da modernidade e que
precisamente Sepulveda recorre e ilustra franca e sinceramente no seu

Democrates Alter. Dussel descreve sete fases dentro deste processo.

(1) O primeiro passo seria a auto-proclamacgéao da civilizacao (européia)
moderna como mais desenvolvida e superior. Veja-se, por exemplo, a

descricao das instituicdes mexicas e a alusao ao conceito de racionalidade:

211



Y por lo que respecta al género civil de vida de los habitantes de Nueva
Espana y provincia de México, ya he dicho que se les considera como los mas
civilizados de todos, y ellos mismos se jactan de sus instituciones publicas,
como si no fuese prueba suficiente de su industria y civilizacion el hecho de
tener ciudades edificadas racionalmente y reyes nombrados no conforme a un
derecho hereditario y de edad sino por sufragio popular y ejercer el comercio
como los pueblos civilizados. Pero mira cuanto se engafian ellos y qué
diferente es mi opinién de la suya, pues para mi la mayor prueba que nos
descubre la rudeza, barbarie e innata esclavitud de aquellas gentes son
precisamente sus instituciones publicas, ya que casi todas son serviles y
barbaras, pues el hecho de tener casas y algun modo racional de vida en
comun y el comercio a que induce la necesidad natural, ¢qué prueba sino que
ellos no son 0sos 0 monos carentes por completo de razén?(Sepulveda: 1997,
67).

(2) Esse sentido de superioridade a obriga, em forma de imperativo
categérico (civilizar, elevar, educar) as civilizacbes primitivas, barbaras ou
subdesenvolvidas. E isso ndo em sua vertente dupla, por uma parte 0 ensino
da verdadeira religiao, como primeiro passo:

En aquel lugar San Agustin no tan tanto atendia al castigo de los delitos, segun
se desprende del mismo asunto, como dar los medios para velar por la
salvacion y bienestar de los hombres en conformidad con la caridad cristiana.
Pues lo mismo que los médicos curan contra su voluntad del enfermo (a quien
hay que atar), cortando y quemando para conseguir que sane, del mismo modo
San Agustin estima que hay que velar por los que andan alucinados en la
religién y descarriados en la verdadera y cristiana piedad, aun como contra su
voluntad y con su oposicidn no sélo por los herejes sino también por los
paganos, para que unos y ofros si llamados rehdsan entrar al convite
evangélico, sean obligados a hacerlo aunque no quieran, segun el precepto de
Cristo.(Sepulveda, 95-96).

Por outra parte, e sem que necessariamente uma venha antes que a
outra, a tecnologia superior do colono:
Como dice Plinio, ‘con el hierro hendimos la tierra, sembramos los arbustos,
plantamos los arboles frutales (...’ Asi pues solamente con el hierro se
compensan los demas metales que los esparioles toman de los barbaros y se
les devuelve con creces el beneficio; ¢ cudnto mas se acrecienta este, si a él se
le une el trigo, la cebada y demas clases de cereales y legumbres? (...); cuanto
mas todavia si nos fijamos en las letras, de las que por completo estaban ellos

faltos, del todo desconocedores de la lectura y la escritura; o en la cultura o en
las instituciones excelentes.(Sepulveda, 95-96).

(3) O trajeto deste desenvolvimento sera 0 mesmo que a Europa seguiu
em seu préprio desenvolvimento, de maneira que terd que superar a
Antiguidade e a Idade Média antes de chegar a contemporaneidade
(modernidade). Este ato de colocar os povos como defasados no tempo, o que
Fabian chamaria a negacdo da contemporaneidade como resultado de

recolocar a los pueblos en una jerarquia cronoldgica que sustituya la distancia

212



geografica(Mignolo) € muito caracteristico da missao civilizadora. Se os tiram
do atraso.
Quando a negacdo da contemporaneidade se expressa nao em termos de
comparacdo de culturas ou estagios de civilizagdo baseados numa idéia
pressuposta de progresso, mas aplica-se ao I6cus de enunciagéo, a defasagem
temporal permite uma negagédo da contemporaneidade enunciativa e, portanto,

uma negacgdo violenta da liberdade, da razdo e da qualificagdo para a
intervengéo politica e cultural. (MIGNOLO, 2003:383).

(4) Quando os barbaros ou primitivos resistem ao processo civilizatério,

a praxe da modernidade, deve, em dultima instancia, recorrer a violéncia
necessaria para remover os obstaculos a modernizagao.

Una de ellas (causas justificativas de la guerra), la mas aplicable a esos

barbaros vulgarmente llamados indios (...) es la siguiente: que aquellos cuya

condicion natural es tal que deban obedecer a otros, si rehlsan su gobierno y

no queda otro recurso, sean dominados por las armas; pues tal guerra es justa
segun opinién de los méas eminentes filésofos.(Sepulveda, 1997:53)

(5) Essa violéncia, que de muitas formas produz vitimas, assume um
carater quase ritual: o herdi civilizador atribui a suas vitimas (colonizado,
escravo, mulher, destruicdo ecolbgica da terra, etc.) o carater de participantes
em um processo de sacrificio redentor. Sepulveda aporta numerosos
testemunhos do Antigo Testamento, entre eles este:

Pero mejor serd tomar ejemplos de la Historia Sagrada. En ella vemos cémo
por el estupro y la muerte de la mujer del Levita en la ciudad de Gabaa, de la
tribu de Benjamin, los demas israelitas hicieron guerra a esta ciudad y a al tribu

complice del crimen, desapareciendo al ser aniquilada casi en su totalidad y
siendo incendiadas sus ciudades y aldeas (SEPULVEDA, 1997: 53).

(6) Desde o ponto de vista da modernidade, o barbaro ou primitivo é
culpavel (de entre outras coisas se opor ao processo civilizador). Isto permite a
modernidade se apresentar ndo s6 como inocente, mas também como uma
forca que ird emancipar ou redimir da culpa suas vitimas. Sepulveda glosa
multiplos exemplos das Escrituras sobre a destruidora colera divina, e em
contraste coloca o trabalho emancipatério dos civilizadores:

(...) Salmo: ‘derrama tu ira sobre los que no te conocen y sobre los reinos que
no invocaron tu nombre’. Pero, segin veo, otros fueron y son los proyectos de
nuestros muy dignos reyes de Esparia, quienes en esta mision que les cupo en
suerte de someter a estos barbaros a su dominio y al de los cristianos, tienen
presente no el castigo de sus pecados, sino la enmienda, salvacion y publico
bienestar de aquellas gentes, segun lo exige la razén de la piedad cristiana,

que es ley de gracia y mansedumbre y no, como la antigua, de mansedumbre y
temor.( SEPULVEDA, 1997: 72)

213



(7) Devido a este carater “civilizador” e redentor da modernidade, o
sofrimento e os sacrificios (0s custos) da modernizagdo imposta aos povos e
racas “imaturos”, aos escravos, ao sexo fragil, etc. sdo inventaveis necessarios
(Dussel in Mignolo: 2003, 168).

Fica amplamente justificado o estudo e a reflexdo sobre Sepulveda,
posto que amiude e inadvertidamente, nada mais facil ou comodo que chegar a
pensar na superioridade dos mais sabios ou melhores, concebendo
pensamentos e principios dessa modernidade, de forma acritica. Ver em toda
sua crueza algo da filosofia (e teologia) da ocupacdo dos reinos indigenas de
Sepulveda pode servir como reflexao.

Sepulveda nunca foi um autor dirigido as maiorias. E no entanto as
minorias “esclarecidas” sempre 0 consideraram, para critica-lo ainda que
seguindo na praxe um programa civilizador semelhante, o segui-lo secreta ou

publicamente.

Nesse sentido, interessante seria ter aprofundado nos motivos que
levaram a Real Academia da Historia de Espanha, perto da sua fundacao,
tomar a iniciativa de publicar pela primeira vez as obras completas de
Sepulveda, e qual o motivo de ndo publicar entdo junto com o restante o
Democrates Alter, j4 que néo estava no index naquela época.

Por que o escasso interesse editorial durante o século XIX a respeito do
pocoalbense, apenas roto por uma pobre publicacado, no Boletim de Historia por
Menendez e Pelayo?

O que se sabe pelo volume de publicagdes e a importancia das mesmas,
€ 0 peso que Sepulveda teve durante o regime do General Franco na Espanha,
especialmente no inicio da pds-guerra. Duas instituicbes da maxima
importancia publicaram varias referencias e obras de Sepulveda. Duas

instituicbes de diferente natureza.

214



Laso Prieto (1984) informa sobre a situacao cultural no inicio da regéncia
(j& que Espanha era uma monarquia sem rei, o chefe do Estado era o General
Franco). A Falange Espanhola havia fundado o Instituto de Estudos Politicos e
a Revista de Estudos Politicos. Um dos fundadores do IEP fora José Maria
Maravall, a quem Laso denomina liberal, confundido esse termo com “laico”, ja
que durante a Espanha de Franco, das forcas dominantes, Falange era a
menos “agostinista”. quatro eram as bases de apdéio de Franco: Falange
Espanhola, os monarquicos, os carlistas (que terminariam subsumidos numa
nova forgca navarra, a que fundara Balaguer, o Opus Dei, Ultima e superior forca
derradeira. Nao estranha ver a laicos como Maravall ou o declarado ateista
Gustavo Bueno estudarem com énfase a figura de Sepulveda.

Sob outros parametros o Centro Superior de Investigacdes Cientificas foi
fundado no intuito de fazer ciéncia com carater absolutamente apolitico, nas
antipodas do que era o movimento sindical e “revolucionario” de Falange.

Nao foi dificil para os membros do Opus Dei tomar posicdes relevantes
no CSIC, outro dos 6rgaos que publicara bastante sobre Sepulveda. O que é
curioso € que Sepulveda, mais uma vez, conseguisse juntar dentre seus
admiradores, aos materialistas filo-fascistas de Falange, gibelinos como se
autodenominavam alguns, com os pietistas e guelfos da “Obra”. O que se
percebe é que nao ha relacdo dos dois grupos, eles ndo se citam nas obras,
salvo 0 maior especialista em Sepulveda de todos os temos, Angel Losada,
que publicou no CSIC e também com o IEP, mas jamais cita a Maravall, por
exemplo, embora o faga com Juan Beneyto Pérez, que havia estudado na ltélia
de Mussolini em 1934 e publicara um curioso livro “Sepulveda: humanista y
soldado”, (1940, 164), talvez incentivando aos jovens a se alistarem na Divisao
Azul contra Russia, onde ele jamais lutara, livro que rezava na parte final:
Juan Ginés ha muerto al servicio de Espana. Sigue al hijo del César hasta la
muerte. Y le aconseja como buen militar. No ha sido soldado ni anduvo en
guerras, pero hubiera querido serlo y acudir a primera linea — a esa a la que

Carlos acudia sin deber, y donde habrian de estar los buenos espafoles de
todos los siglos - .

215



Esta seria uma base interessante de estudo, saber como um pais
destruido pela guerra e a miséria podia fazer a leitura imperial de Sepulveda,

sobre um povo superior.

Também, sobre os livros didaticos de Histéria da época na Espanha e
até mesmo os recentes, que, sem nomear Sepulveda, recolhiam praticamente
todos os pontos da sua Historia de Orbe Novo e a Crénica de Carolus V, desde
o heroismo de Numancia até as gestas Imperiais, os valores de heroismo, mas
também de tudo o que os povos de América devem aos espanhdis naquele

balanco contabil utilitarista que se viu em Sepulveda.

Sera desconstruindo alguns mitos, e a leitura de Sepulveda nisto sempre
sera frutifera, como podera se erigir um pensamento liminar proprio e
emancipado de razdes alheias, fazendo um caminho préprio na elaboracao de
alternativas que a Modernidade confessa ndo encontrar mais para os excluidos
que gera de forma crescente e ndao pode subsumir pela propria dindmica
acumulativa. A busca de um pensamento mundial, polifénico e centrado nas

necessidades do ser humano poderia ser o objetivo.

216



IV. BIBLIOGRAFIA

ABRIL CASTELLO, Vidal. La bipolarizacién Sepulveda-Las Casas y sus
consecuencias: la revolucion de la duodécima réplica: Madrid, CSIC, 1984.

AINSA, Fernando. De la Edad de Oro al Dorado: Génesis del discurso utdpico
americano. México: Fondo de Cultura Econdémica, 1992.

ALONSO DEL REAL, Carlos. Juan Ginés de Sepulveda. Barcelona: Ediciones
Fe, 1940.

ALZOG, J. Historia Universal de la Iglesia. Puig, F. (trad.) Barcelona: Libreria
Religiosa, 1856.

ANDION, M.A. Americanismos (no indigenas) en la Historia de las Indias de
Fray Bartolomé de las Casas. Madrid: UNED Ediciones, 2002.

ANDRADE, Oswald de. Obras Completas (v VI): Do Pau-Brasil a Antropofagia
e as Utopias. Rio de Janeiro: Civilizagao Brasileira, 1970.

ANDRES Marcos, T. Los imperialismos de Juan Ginés de Sepllveda en su
'‘Democrates alter' (Madrid, IEP, 1947).

ANDUJAR, Eduardo. "Bartolomé de Las Casas and Juan Ginés de Sepulveda:
Moral Theology versus Political Philosophy", in Hispanic Philosophy in the Age
of Discovery, ed. Kevin White (Washington, D.C., Catholic University of America
Press, 1997), 69-87;

ANONIMO, Lazarillo de Tormes. (Ed. Joseph Ricapito). Madrid: Catedra, 1980.

ARQUILLIERE, H. EI Agustinismo Politico. Ensayo sobre la formacién de las
teorias politicas en la Edad Media. Massot, |. (trad.). Granada: Universidad de
Granada, Universitat de Valencia, 2005.

ARISTOTELES. Etica a Nicémaco. Madrid: Mestas, 2006.

. Politica. Barcelona: Folio, 2002.

217



BATAILLON, Marcel. Erasmo y Espana. Estudios sobre la historia espiritual del

siglo XVI. México-Madrid-Buenos Aires, Fondo de Cultura Econémica, 1949.

BELAVAL, Yvon. La Filosofia en el Renacimiento. Madrid, México, Buenos
Aires: Siglo XXI, 1974.

BELL, A.F.G Juan Ginés de Sepulveda. Oxford: Oxford University Press, 1925.

BENEYTO PEREZ, Juan. Ginés de Sepulveda: Humanista y soldado. Madrid:
Editora Nacional, 1944.

BERRAONDO, J. El Estoicismo. Barcelona: Montesinos, 1992.

BEUCHOT, Mauricio. "La conquista segun Ginés de Sepulveda, Motolinia y Las
Casas", en Revista Universidad de Guadalajara, nimero especial 500 afos
(1992).

BHABHA, H. O local da cultura. Belo Horizonte:UFMG, 1998.
BIBLIA SAGRADA. Buenos Aires: Visor, 1999.

BUENO, G. Cuestiones cuodlibetales sobre Dios y la religion, Madrid:
Mondadori, 1989.

BURKHARDT, J. A Cultura do Renascimento na ltalia. Trad. Sérgio Tellaroli.

Sao Paulo: Companhia das Letras, 1991.

CABACO, José Luis e CHAVES, Rita. "Franz Fanon: colonialismo, violéncia e
identidade cultural." In: Benjamim Abdala Jr. Org. Margens da cultura. Sao
Paulo: Boitempo, 2004, 67-86.

CANTARELLI, Margarida. A doutrina colonial para o novo mundo: Francisco de
Vitoria — um Decénviro do Direito Internacional. Revista Académica, v2 anos
2001/2002 — Recife: UFPE. Aurélio Boa Viagem (org) Editora Universitaria da
UFPE, In: Cantarelli, Margarida. Poder, Politica y Derechos Humanos, ESPINA
BARRIO, Angel B (org). Poder, Politica y Cultura: Antropologia en Castilla y
Ledn e Iberoamérica VII. Recife: Ed Massangana, 2005.

218



CASSIRER, Ernest. Individuo e Cosmos na Filosofia do Renascimento. Sao
Paulo: Martins Fontes, 2001.

CASTIGLIONE, Baltasare. O Cortesdo. Sao Paulo: Martins Fontes, 1997.

CASTILLA URBANO, Francisco. Juan Ginés de Sepulveda. Madrid: Del Orto,
2000.

. "Juan Ginés de Sepulveda: en torno a una idea de civilizacion",
Revista de Indias 52 (1992), 329-348.

. "El mito republicano en Espana y América en tiempos de Carlos V",
in El precio de la 'invencién' de América, ed. R. Mate / F. Niewdhner
(Barcelona, Anthropos-UAM, 1992), 141-177;

"La antigiiedad romana y el Nuevo Mundo en la obra de Juan
Ginés de Sepulveda”, in: Espacio geografico/Espacio imaginario. El
descubrimiento del Nuevo Mundo en las culturas italiana y espafola , ed. Maria
de las N. Mufiz Mufiz (Céceres, Univ. de Extremadura, 1993), 121-131;

COROLEU, Alejandro. Estudios sobre Juan Ginés de Sepulveda: sus
traducciones latinas de Aristoteles (Diss. Barcelona, 1993).

. Democrates primus di Juan Ginés de Sepulveda: una nuova prima

condanna contro il Machiavelli, «|l Pensiero Politico», 25 (1992), 2, pp. 263-268

. La contribucion de Juan Ginés de Sepulveda a la edicion de los
textos de Aristoteles y de Alejandro de Afrodisias, «Humanistica Lovaniensia»
43 (1994) pp. 231-245.

. "The Fortuna of Juan Ginés de Sepulveda’s Translations of Aristotle
and of Alexander of Aphrodisias", JWCI, 59, 1996, pp. 325-331

COSTAS, J. La concepcion historiografica en Juan Ginés de Sepulveda, en
Actas del Congreso Internacional V Centenario, pp. 83-97.

El retrato de Carlos V de Juan Ginés de Sepulveda, en
Thesauramata Philologica |. Orozio oblata, Ill, Salamanca 1995, pp. 525-537.

219



DANTE ALIGUIERI. Monarquia. ROBLES CARCEDO et FRAYLE DELGADO
(trad.). Madrid: Tecnos, 1992.

DANVILA, Manuel. Mercurino de Gattinara: Gran Canciller de Espana. Madrid:
Boletin de la Real Academia de la Historia, Tomo 34, 1899, pp. 482-494.

DE LAS CASAS, Bartolomé. Apologia o Declaracion y Defensa Universal de los
Derechos del Hombre y de los Pueblos. Salamanca: Junta de Castilla y Ledn,
1991.

. Historia de las Indias (vol. l). Estudio preliminar Lewis Handke. México:
Fondo de Cultura Econdmica, 1951.

DE ROUX, Rodolfo. Dos Mundos Enfrentados. Colombia: CINEP, 1990.

DE VARGAS MACHUCA, Bernardo. Milicia Indiana. Caracas: Fundacion
Biblioteca Ayacucho, 1994.

DOMINGUEZ ORTIZ, Antonio. La esclavitud en Castilla en la Edad Moderna y

otros estudios de marginados. Granada: Castellano, 2003.

DUMONT, Jean. El amanecer de los Derechos del Hombre. La controversia de
Valladolid: Madrid: Ediciones Encuentro, 1997.

DUSSEL, E. Etica de la Liberacién en la Edad de la Globalizacién y de la
Exclusion. Madrid: Trotta, 1998.

ESPIGARES PINILLA, A., La cuestion del honor y la gloria en el humanismo
del s. XVI a través del estudio del «Gonsalus» de Ginés de Sepulveda y el «De
honore» de Fox Morcillo, tesis doctoral inédita. Madrid: Universidad

Complutense, 1992.
FANON, Franz. Los condenados de la tierra. Pais Vasco: Txalaparta. 1999.
. Piel negra, mascaras blancas. Buenos Aires: Editorial Abraxas, 1973.

FERRATER MORA, José. Diccionario de Filosofia. Madrid: Alianza Editorial,
1979.

220



GIL, J et MAESTRE, J.M. Humanismo latino y descubrimiento (Sevilla, 1992)
[contiene : Juan Ginés de Sepulveda: De Orbe Novo (historia y problemas del
texto). Equivalencias y analisis comparativo entre el De Orbe Novo de Juan
Ginés de Sepulveda y la Verdadera historia de los sucesos de la conquista de
la Nueva Espana de Bernal Diaz del Castillo];

GUEVARA, Fray Antonio de. Menosprecio de Corte y alabanza de aldea.

Madrid: Ed. De la lectura, Clasicos Castellanos, 1915.

PHELAN, J. El Reino Milenario de los Franciscanos en el Nuevo Mundo.

Vazquez, J. (trad.) México: UNAM Instituto de Investigaciones Histéricas, 1972.

GONZALEZ, E. Reflexiones Juridica entorno a la integracion de las Indias de
Juan Ginés de Sepulveda, pp 31 a 37. In: Antropologia en Castilla y Ledn e
Iberoamérica, IV, Cronistas de Indias. Salamanca: Ediciones Universidad de

Salamanca, 2002.

GRANADA, Miguel A. Cosmologia, religién y politica en el renacimiento. Ficino,
Savonarola, Pomponazi, Maquiavelo. Barcelona: Anthropos, 1988.

GRUZINSKY, Serge. A passagem do século: 1480-1520: as origens da
globalizagcéo. Trad: Rosa Freire de Aguiar. Sdo Paulo, Companhia das letras,
1999.

GUTIERREZ, J.L. Aristoteles en Valladolid. Sdo Paulo: Editora Mackenzie,
2007.

HALL, Stuart. Identidades culturais na pds-modernidade. Rio de Janeiro: DP &
A, 1997.

. Da diaspora. Belo Horizonte: UFMG, 2002

(org.). Cuestiones de Identidad Cultural. Buenos Aires: Amorrortu,
2003.

HANKE, Lewis. Bartolomé de Las Casas, historiador. In: Bartolomé de Las

Casas, Historia de las Indias. México: F.C.E., 1951.

221



. All Mankind is One. A Study of the Disputation between Bartolomé de
las Casas and Juan Ginés de Sepulveda in 1550, on the Intellectual and
Religious Capacity of the American Indians (DeKalb, Northern lllinois University
Press, 1974).

. La Humanidad es una. Avendario y Sepulveda (trad.). México: F.C.E,
1980.

HELLER, A. El Hombre Del Renacimiento. Barcelona: Peninsula, 1980.

HINTZE, O. Historia de las formas politicas. Madrid, Revista de Occidente,
1968.

HIRSCHBERGER, J. Historia de la Filosofia. (V. ). Trad. Martinez Gémez.

Barcelona: Herder, 1985.
JUDERIAS, Julian. La Leyenda Negra. Barcelona: Araluce, 1917,

KAMEN, Henry. Imperio: La forja de Espafia como potencia mundial. Madrid:
Aguilar, 2003.

, Del Imperio a la decadencia: Los mitos que forjaron la Espafia Moderna.
Madrid: Temas de Hoy, 2006.

LENS, J. Sepulveda y la historiografia clasica I: Aristoteles y Posidonio sobre el
‘Esclavo por naturaleza' en el «Democrates Alter», en Actas del Congreso

Internacional V Centenario, pp. 71-81.

LOPEZ DE AYALA, M.J., El concepto clasico de esclavitud en las Historias de
Indias del s. XVI, en E. SANCHEZ SALOR, L. MERINO JEREZ, S. LOPEZ

LOSADA, Angel (ed.). Actas del congreso internacional, V centenario de
nacimiento del Dr. Juan Ginés de Sepulveda celebrado en Pozoblanco, del 13
al 16 de febrero de 1991 (Coérdoba, 1993);

. Apologia. De Juan Ginés de Sepulveda contra Bartolomé de las
Casas. De Bartolomé de las Casas contra Juan Ginés de Sepulveda. Madrid:
Editora Nacional, 1975.

222



. Fray Bartolomé de las Casas a la luz de la moderna critica
histérica. Madrid: Losada, 1970.

. Juan Ginés de Sepdulveda. In: Hispania: Revista Espanola de Historia.
Madrid, 1948.

. Juan Ginés de Sepulveda a través de su Epistolario y nuevos
documentos. Madrid: CSIC, 1949 (1973).

. "The Controversy between Sepulveda and Las Casas in the Junta of
Valladolid”, in Bartolomé de Las Casas in the History. Towards an
Understanding of the Man and His Work, ed. Juan Friede / Benjamin Keen
(DeKalb, Northern lllinois University Press, 1971), 279-306;

. Tratados politicos de Juan Ginés de Sepulveda. Madrid: Instituto de
Estudios Politicos, 1963.

MAQUIAVEL, Nicolas. O Principe. Comentarios e notas do Imperador
Napoledo. (Trad. Candida de Sampaio). Sao Paulo: Golden Books, 2009.

MAQUIAVELO, Nicolas. Antologia. (Ed. M. A. Granada). Barcelona: Peninsula,
2002.

MARAVALL, J.A. Carlos V y el Pensamiento Politico del Renacimiento. Madrid:
Boletin Oficial del Estado, Centro de Estudios Politicos y Constitucionales,
1999.

MARCOQOS, Andrés. Los imperialismos de Juan Ginés de Sepulveda en su
'‘Democrates alter' (Madrid, IEP, 1947);

MARINO Gémez, La condicién natural del indio segun Sepulveda y el Titulo de
civilizacion, pags. 251-268, in: Actas del Congreso Internacional sobre el V

Centenario del nacimiento del Dr. Juan Ginés de Sepulveda, Cérdoba, 1993.

MECHOULAN, Henry L'antihumanisme de J.G. de Septlveda : Etude critique

du "Democrates primus" (Paris, Mouton, 1974).

223



MENENDEZ PELAYO, M. J. Genesii Sepulvedae cordubensis Democrates alter
siue de justis belli causis apud Indos, «Boletin de la Real Academia de la
Historia», 21 (1892), pp. 257-369.

MEXIA, Pedro. Historia Imperial y Cesérea. Sevilla: Pedro Bellero, 1578 (1545).

MIGNOLO, Walter. Historias locais/ projetos globais: colonialidade, saberes
Subalternos e pensamento liminar. Trad. Solange Ribeiro. Belo Horizonte:
editora UFMG, 20083.

The Darker Side of the Renaissance: Literacy, Territoriality, and
Colonization (University of Michigan Press, Ann Arbor, 1994).

MOREDA, (eds.), La recepcion de las artes clasicas en el siglo XVI, Caceres
1996, pp. 563-569; Ead., Ideas sobre la paz y la guerra entre los humanistas
italianos y espanoles, en Acta Conventus Neo-Latini Bariensis. Proceedings of
the Ninth International Congress of Neo-Latin Studies (Bari, 29 August to 3
September 1994), Tempe 1997, pp. 387-394.

MOREIRAS, Alberto. El imperialismo hispano en tiempos de Carlos V. In:
Revista Res Publica, 21, 2009, pp. 283-288.

MORENO GALLEGO, V, SOLANA PUJALTE, J. GARCIA PINILLA, Dos
memoriales de Juan Ginés de Sepulveda a Felipe Il y otra documentacion
inédita, «Boletin de la Real Academia de la Historia» 198 (2001), 1, pp. 131-
154.

NAVARRO ANTOLIN, F., Equivalencias y andlisis comparativo entre el «De
Orbe Novo» de Juan Ginés de Sepulveda y la «Verdadera Historia de los
sucesos de la conquista de la Nueva Esparna» de Bernal Diaz del Castillo, en J.
Gil y J. M2, Maestre (eds.), Humanismo latino y descubrimiento, Sevilla-Cadiz
1992, pp. 93-111.

NEUHASEN, K.A., Indis Americanis quae cum veteribus Helvetiis intercedere
necessitudo sit visa Sepulvedae Bartholomaei Casai adversario novi orbis ad

antiquum referendi specimen, en Acta Conventus Neo-Latini Torontonensis.

224



Proceedings of the Seventh International Congress of Neo-Latin Studies
(Toronto 8 to 13 august 1988), Binghamton-New York 1991, pp. 549-558

O'GORMAN, Edmundo. La invencion de América. México, Fondo de Cultura
Econdmica, 1958.

PATINO, L. Ginés de Sepulveda y su pensamiento imperialista. México:

Novohispania, 2007.

PATINO, J.U. La Iglesia en América Latina: Una mirada histérica al proceso
evangelizador eclesial en el continente de la esperanza: siglos XV-XX. Bogoté:
San Pablo, 2002.

PERENA, Luciano (org.). Proceso a la Leyenda Negra. Salamanca:
Universidad Pontificia, 1989.

PIETSCHMANN, H. Juan Ginés de Sepulveda y la evangelizacion de los indios
americanos, en La Iglesia en América. Siglos XVI-XX, Madrid 1993, pp. 157-
174.

PIZARRO, Ana. (org). América Latina: palavra, literatura e cultura. Campinas:
UNICAMP, 1993.

POZUELO, B. La Crdnica de Felipe Il de Juan Ginés de Sepulveda y la doctrina
de Cicerdn sobre la Historia en Humanismo y pervivencia del mundo clasico.
Homenaje al profesor Antonio Fontan. Actas del Il Simposio sobre Humanismo
y Pervivencia del Mundo Clésico, (Alcaniz, 8 a 13 de mayo de 2000).

PRATT, Mary Louise. Os olhos do Império: relatos de viagens e
transculturacdo. Trad. Jézio Hernani Bomfim Gutierre, Bauru: EDUSC, 1999.

. Pés-colonialidade: projeto incompleto ou irrelevante? In: Literatura e
Histéria: perspectivas e convergéncias. VESCIO, L. e BRUM, P. (orgs). Bauru:
EDUSC, 1999.

RAMIREZ DE VERGER, A. Plutarco en el «De Orbe Novo» de Juan Ginés de
Sepulveda, en A. Pérez, G. del Cerro (eds.), Estudios sobre Plutarco: Obra y
tradicion, Malaga 1990, pp. 271-276.

225



RAMOQOS, D., GARCIA, A. PEREZ, |, et al. La ética en la Conquista de América.
Francisco de Vitoria y la Escuela de Salamanca. Madrid: Consejo Superior de

Investigaciones Cienticas, 1984.
RAWLS, J. O Direito dos Povos. Sao Paulo: Martins Fontes, 2004.

RODRIGUEZ, J.M. Introduccién a De Ritu Nupciarum et Dispensatione.
Granada: Universidad de Granada, 1993.

RIBEIRO, Darcy. O Processo Civilizatério. Sao Paulo: Circulo do Livro, 1978.
SAID, Edward W. Culture and Imperialism. London: Vintage, 1993.
SANTAMARIA, F. El Estado, la Guerra y la Paz. Madrid: Akal, 1988.

. Juan Ginés de Sepulveda: la guerra en el pensamiento politico del
Renacimiento. Madrid: Centro de Estudios Politicos y Constitucionales, 2007.

. “Juan Ginés de Sepulveda on the Nature of the American Indians”,
The Americas 31 (1975), 434-451;

. Juan Ginés de Sepllveda y la guerra, en J. MARTINEZ MILLAN
(coord.), Carlos V y la quiebra del humanismo politico en Europa (1530-1558),
Madrid: 2001.

SANTIDRIAN, P. Humanismo y Renacimiento. Madrid, Alianza Editorial, 1989.

SEPULVEDA, J. G. Acerca de la monarquia. Obras Completas VI. Introduccién

juridica de J. M. Pérez-Prendes Munoz-Arraco.

. Apologia en favor del libro sobre las justas causas de la guerra.
Introduccion y edicion critica de A. Moreno Hernandez, traduccién y notas de
A. Losada (revision de A. Moreno) Pozoblanco, 1997. Resefa: |. J. Garcia

Pinilla, Bibliothéque d’'Humanisme et Renaissance, 61 (1999),

. Antiapologia en defensa de Alberto Pio frente a Erasmo, trad. Julian
Solana Pujalte (Cérdoba, 1991); estudio, edicién bilinglie, notas e indices de

Joaquin J. Sanchez Gazquez (Almeria, 2000).
226



. De rebus gestis Caroli V. Liber primus. Ed, intro e trad: RODRIGUEZ
PEREGRINA, Elena. Granada: Universidad de Granada, 1994.

. Democrates Primus: Madrid: Ed. y trad. Angel Losada, 1963.

. Democrates Alter. México: Ed. y trad. Menéndez y Pelayo, 1941
(1892).

. Democrates Alter. Madrid: Ed. y trad. Angel Losada, 1951.

Democrates Alter. Ed. y Trad. Alejandro Coroleu. Pozoblanco:

Ayuntamiento de Pozoblanco, 1997.

. Hechos de los esparnoles en el Nuevo Mundo. Edicibn Demetrio
Ramos. Valladolid: Seminario Americanista de la Universidad de Valladolid,
1976.

. Historia del Nuevo Mundo, introduccion, traduccion y notas de Antonio

Ramirez de Verger. Madrid: Alianza, 1996.

. Obras Completas IV. Historia de Felipe Il. Edicién critica y traduccién

de B. Pozuelo Calero. Estudio histérico de J. |. Fortea Pérez, Pozoblanco 1998

. Tratado sobre las justas causas de la guerra contra los indios: México
DF, Fondo de Cultura Econdémica, 1996.

SOLANA, J. Dos traducciones castellanas atribuidas a Juan Ginés de
Sepulveda. Cérdoba: Universidad de Cérdoba, 1999.

. Una antologia de textos de Juan Ginés de Sepulveda sobre la conquista
y la colonizacion de América, «Almirez», 1991-2, pp. 37-52.

TODOROV, Tzvetan. A conquista da América. A questao do outro. Sao Paulo:
Martins Fontes, 1999.

VIROLI, Maurizio. Dalla Politica alla Ragion di Stato. La scienza del governo tra
Xl e XVIIl secolo. Roma: Donzelli, 1994.

VITORIA, F. Relecciones del Estado, de los Indios, y del Derecho de la Guerra.

Gomez Robledo (ed.). México: Porrua, 2007.
227



WALLERSTEIN, I. O Universalismo Europeu. A Retdrica do Poder. Medina, B.
(Trad.) Sao Paulo: Boitempo, 2007.

WHITE, Hayden. Tropicos do Discurso: ensaios sobre a Critica da Cultura.
Trad. Alipio Correia de Franca Neto. Sao Paulo: ESUSP, 2001.

ZAVALA, Silvio. La filosofia politica en la Conquista de Ameérica (México,
F.C.E., 1947);

.La Encomienda Indiana. México: Ed. Porrda, 1971.

ZEA, L. Discurso desde la Marginacion y la Barbarie. Barcelona: Anthropos,
1988.

Cultura Occidental y Culturas marginales. In: David Sobrevilla (org.)
Filosofia de la Cultura. Valladolid: Trotta y CSIC, 1998.

INTERNET

CASTANO, S.R., La politicidad natural tomista y El verdadero humanismo
politico Cristiano, in: http://www.e-aquinas.net/pdf/castano.pdf, 15 noviembre de
2008

CASTRO, Américo. Antonio de Guevara: Un hombre y un estilo del siglo XVl in:
Thesaurus. Tomo 1. Numero 1 Centro Virtual Cervantes (1945).

CECILIA VIADES, T., Juan G de Sepulveda y su cronica indiana. In:

www.unam.mx/iih/publicaciones/n07012.pdf

EL RENACIMIENTO: Filosofia y modernidad. Los origenes de la modernidad,

MGS. In: www.mgar.net/var/renacimi.

ESCRIVA DE BALAGUER, José Maria. El Cristo que pasa. En la Epifania del
Serior. Madrid: Rialp, 1973 (2002). In:

www.escrivaobras.org/book/es_cristo_que pasa.htm

228



EXOPUS: Los otros del Opus Dei. In:
http://exopus.wordpress.com/category/nombres-propios/santiago-escriva-de-

balaguer-y-albas/

GARZON VALDES, E., Justificacién ética de la conquista. Estudios Filosofia-
historia-letras, invierno 1991-1992. Hemeroteca Virtual ANUIES. In:

www.hemerodigital.unam.mx/ANUIES/itam/estudio/letras27/textos2/textos2

GUERRRERO, Atilana et INSUA, Pedro. Espafa y la «inversién teoldgica»
Revista electronica Catobeplas. In: www.nodulo.org/ec/2003/n020p19.htm

IRABURU, J. Maria, Un pueblo fuerte, elegido para una empresa grandiosa, in:

Revista Arbil, www.iespana.es/revista-arbil/(63)irab.

INSUA, Pedro. Quiasmo sobre «Salamanca y el Nuevo Mundo»  El
Catoblepas +« numero 15 + mayo 2003 =+ pagna 12. In:

www.nodulo.org/ec/autores.htm#pi
LA CONTROVERSIA DE VALLADOLID, In: www.rayuela.nu/controversia

LA POLEMICA SOBRE LA OCUPACION DE AMERICA, In:
http://62.43.252.47/empresas/fprieto_com/lacbra/moderna/renac_65

LASO PRIETO, J.M. Pensamiento Esparol en la era de Franco (1939-1975)
Revista Argumentos n® 63/64 Revista Argumentos, seccién Libros (pag. 96-99),
ano VI, 1984 ; Madrid in:

www.wenceslaoroces.org/arc/laso/articulos/argumentos/63ii.htm

PARRA GARCIA, Luis. J Ginés de Seplilveda: obras completas: in: Boletin 13
de la Sociedad de Estudios Latinos, 2001. In:

www.ual.es/asocia/selat/bol13.htm#democrates

SUAREZ ARDURA, M. Javier, El honor como causa de la guerra, In: Revista
Catoblepas n. 17, julio de 2003, www.nodulo.org/ec/2003/n017p24.

VALDES, Alfonso de. Dialogo de Mercurio y Carén. Biblioteca Virtual Miguel de
Cervantes, in:
www.cervantesvirtual.com/servlet/SirveObras/02494996434027507976613/p00
00001.htm#1 0

229




, Didlogo de las cosas acaecidas en Roma. Biblioteca Virtual Miguel de

Cervantes, in:
http://www.cervantesvirtual.com/servlet/SirveObras/0248382976702683097661

3/p0000001.htm

VALERO, José A., El otro como no-cultura y como anticultura en el discurso
épico de la conquista de América. Revista Espéculo, 2002. In:

www.ucm.es/info/especulo/numero20/val_otro.html

WIKIPEDIA.In: http://es.wikipedia.org.

230



