
Universidade Federal de Pernambuco 

Centro de Artes e Comunicação 

Departamento de Pós-Graduação em Letras 

Teoria da Literatura 

 

 

 

 

Deixe a visão chegar:  

a poética xamânica de Roberto Piva 

 

 

 

 

 

Mestrando: José Juvino da Silva Júnior 

Orientador: Prof. Dr. Anco Márcio Tenório Vieira 

 

 

 

 

Recife, 2011 



 

2 

Universidade Federal de Pernambuco 

Centro de Artes e Comunicação 

Departamento de Pós-Graduação em Letras 

Teoria da Literatura 

 

 

 

 

Deixe a visão chegar:  

a poética xamânica de Roberto Piva 

 

José Juvino da Silva Júnior 

 

 

Dissertação apresentada como requisito para a conclusão  

do Mestrado em Teoria da Literatura, do curso de Letras  

da Universidade Federal de Pernambuco,  

sob a orientação do Prof. Dr. Anco Márcio Tenório Vieira. 

 

 

 

Recife, 2011 



 

3 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária Gláucia Cândida da Silva, CRB4-1662 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

S586d Silva Junior, José Juvino da. 

Deixe a visão chegar: a poética xamânica de Roberto Piva / José 
Juvino da Silva Junior. – Recife: O autor, 2011. 

112 p. : il. ; 30 cm. 

 

Orientador: Anco Márcio Tenório Vieira. 

Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, 
CAC. Letras, 2011. 

Inclui bibliografia. 

 



4 
 



 

5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos xamãs. A todos os mamíferos. Aos sonhos e visões. Às narrativas do 

maravilhoso, ao útero e aos distúrbios da caverna. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

6 

Agradecimentos 

 

Agradeço ao cosmos e sua respiração. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

7 

“Nós convidamos todos a se entregarem à dissolução e ao desregramento. A vida não 

pode sucumbir no torniquete da Consciência. A vida explode sempre no mais além. 

Abaixo as Faculdades e que triunfem os maconheiros. É preciso não ter medo de deixar 

irromper nossa Alma Fecal. Metodistas, psicólogos, advogados, engenheiros, 

estudantes, patrões, operários, químicos, cientistas, contra vós deve estar o espírito da 

juventude. Abaixo a Segurança Pública, quem precisa disso? Somos deliciosamente 

desorganizados e usualmente nos associamos com a Liberdade.” 

“Bules, bílis e bolas” in Um estrangeiro na Legião. Roberto Piva. 

 

“Como todos os homens, Harry crê saber muito bem o que é o homem, e não sabe 

absolutamente nada, embora o suspeite algumas vezes em sonho ou em outros estados 

anímicos não sujeitos a controle. Quem dera não esquecesse esses pressentimentos, 

mas se apropriasse deles tanto quanto possível! O homem não é uma forma fixa e 

duradoura (tal era o ideal dos antigos, apesar do pensamento em contrário de alguns 

luminares da época); é antes um ensaio e uma transição, não é outra coisa senão a 

estreita e perigosa ponte entre a Natureza e o Espírito. Para o espírito, para Deus, ele é 

impulsionado por sua vocação mais íntima. Para a natureza, para a mãe, é atraído pelo 

mais íntimo desejo. Sua vida oscila vacilando angustiosamente entre ambos os poderes. 

O que se compreende comumente pela palavra "homem" é sempre uma estipulação 

efêmera e burguesa. Certos impulsos mais crus estão afastados e proibidos nessa 

convenção; um grau de consciência e de cultura humana são reclamados à besta; uma 

pequena parcela de espírito não é somente permitida, como também encorajada. O 

homem desta convenção, como todos os outros ideais burgueses, é uma conciliação, um 

intento tímido, de ingênua astúcia com o intuito de enganar tanto à perversa mãe 

Natureza primitiva quanto o incômodo primitivo pai Espírito de suas enérgicas 

exigências e para viver na zona temperada entre eles. É por isso que a média das 

pessoas permite e tolera aquilo que denomina "personalidade", mas ao mesmo tempo 

entrega a personalidade àquele Moloch chamado "Estado" e intriga continuamente um 

com o outro. Assim o burguês queima hoje por herege e enforca por criminoso aquele 

ao qual amanhã levantará estátuas.” 

Trecho do “Tratado do lobo da estepe” in O lobo da estepe. Hermann Hesse. 



 

8 

SUMÁRIO 

Lista de Tabelas.............................................................................................................9 

Resumo...........................................................................................................................10 

Resumen.........................................................................................................................11 

Introdução.....................................................................................................................12 

PARTE I 

1. O caminho do poeta: notas biopoéticas..................................................................14 

2. A caça, a dança e o anarquismo epistemológico....................................................20 

3. Mito e contemporaneidade: o corpo mágico da cosmodernidade........................24 

4. O xamã e o poeta: aproximações.............................................................................35 

PARTE II 

5. Registros do Cosmos: os ciclones de Saturno.........................................................50 

6. As paisagens xamânicas e o cadáver da cidade......................................................52 

7. As figurações do xamã e do discípulo......................................................................74 

8. As imagens da alteridade..........................................................................................82 

9. Catalisadores de visões..............................................................................................95 

10. Ações do êxtase.......................................................................................................100 

PARTE III 

11.Cosmodernidade: erotismo sagrado, cura e bom humor....................................104 

Referências bibliográficas...........................................................................................112 

 

 



 

9 

LISTA DE TABELAS 

 

Tabela 1 – Paisagens abertas, balizas cíclicas, fenômenos naturais e cósmicos 

 

Tabela 2 – O cadáver da cidade 

 

Tabela 3 – O xamã e o discípulo 

 

Tabela 4 – Figuras do mundo animal, vegetal, mineral, mítico/religioso/angélico e  

extraterrestre 

 

Tabela 5 – Catalisadores de visões 

 

Tabela 6 – Ações do êxtase 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

10 

RESUMO 

Estudo sobre a poética xamânica de Roberto Piva, centrado nos livros Ciclones e 

Estranhos Sinais de Saturno. Averiguação do cosmos poético do autor originado nas 

visões alucinatórias e investigação do êxtase como técnica do exercício poético. Análise 

das formas e símbolos que compõem a escritura poética e visionária do autor e 

discussão das reverberações e vínculos entre a figura do xamã e do poeta, além da 

pesquisa das possibilidades de fulgurações do pensamento mítico na 

contemporaneidade. Estudo da poética xamânica como método de combate às forças 

castradoras da mentalidade racionalista e tecnocrática, além de instrumento viabilizador 

de um erotismo sagrado e catalisador da poesia como poder curativo. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Roberto Piva, poética do xamanismo, êxtase, visões, cosmos, 

erotismo sagrado, mito 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

11 

RESUMEN 

Estudio sobre la poética chamánica de Roberto Piva, centrando en los libros Ciclones y 

Extraños Signos de Saturno. Encuesta del cosmos poético del autor y su origen en las 

visiones alucinatorias y la investigación del éxtasis como técnica del ejercicio poético. 

Análisis de las formas y símbolos que conforman la escritura poética y visionaria del 

autor y la discusión de las reverberaciones y los vínculos entre la figura del chamán y 

del poeta, además de la búsqueda de las posibilidades de ráfagas del pensamiento mítico 

en la época contemporánea. Estudio de la poesía chamánica como método de lucha 

contra las fuerzas de castración de la mentalidad racionalista y tecnocrática, y un 

instrumento facilitador de un erotismo sagrado y catalizador de la poesía como poder 

curativo. 

 

PALABRAS CLAVE: Roberto Piva, poética del chamanismo, éxtasis, visiones, 

cosmos, sagrado, mito 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

12 

INTRODUÇÃO 

 

 Antes de iniciarmos uma deriva pelo conjunto de visões que moldam e dão 

forma à poética de Roberto Piva (mais precisamente nos livros Ciclones (1997) e 

Estranhos Sinais de Saturno (2008), obras consideradas para análise nesta dissertação) e 

nos aventurarmos pelas reverberações identificáveis entre as figuras do poeta e do xamã 

e pelos desdobramentos e irrupções da intuição mítica no mundo contemporâneo, 

convém, ainda que brevemente, salientarmos alguns aspectos contextuais que auxiliem 

uma melhor compreensão do fenômeno poético posto em movimento pela obra de Piva 

– situarmos marcas geracionais, interesses compartilhados por contemporâneos da obra 

do poeta, manifestação de valores de resistência ao conjunto de saberes e práticas da 

tecnocracia operada pela visão racional e científica do mundo, etc. 

 O primeiro momento em que emerge a poesia de Roberto Piva é na Antologia 

dos Novíssimos, em 1961. Agora, cinqüenta anos nos separam deste instante inicial. E o 

percurso poético pode ser apreciado em sua plenitude. Num primeiro momento, 

construído no delírio de versos longos, num diálogo fecundo com a beat generation. Em 

seguida, realizado nos cruzamentos experimentais e psicodélicos entre poesia e prosa. 

Por fim, calcado no êxtase de um erotismo sagrado, visionário, místico. Porém, como 

salienta o crítico Alcir Pécora, “os elementos mais relevantes de um período 

permanecem em todos os outros, havendo aspectos de continuidade e coerência 

marcantes em todo o conjunto, como, por exemplo, o seu efeito de alucinação” 

(PÉCORA in PIVA, 2005, p. 10).  

 O poeta Roberto Piva forjou uma dicção transgressora, uma escritura atravessada 

pelo devaneio e pela intuição alucinada. Movendo-se no magma da contracultura da 

década de 60, o poeta partilhou interesses com poetas companheiros de geração pela 

busca de caminhos criativos e críticos (religiões do êxtase, como o dionisismo, busca de 

estados alterados de consciência, erotismo embebido no desregramento dos sentidos, 

etc.) que fornecessem substrato para a superação dos limites e interditos colocados pela 

infiltração cotidiana dos valores tecnocráticos.  



 

13 

 Na poética de Roberto Piva, saberes ancestrais, míticos e místicos, se irmanam 

num diálogo com as contribuições de um modernismo brasileiro (com forte presença 

das figuras de Oswald Andrade, Mário de Andrade, Jorge de Lima e Murilo Mendes), e 

com o surrealismo e a poesia beat – inclusive na perseguição de um estado de coisas em 

que a literatura e a vida estejam reunidas, imbricadas num mesmo gesto, movimento. A 

poética de Roberto Piva desencadeia forças e energias de transgressão. Tal poética, 

como num percurso iniciático, envolve os exercícios delirantes e nonsense que situam 

Paranóia (1963) e Piazzas (1964) e replicam as necessidades de despojamento dos 

sentidos habituais, embotados, para a elaboração e emergência de novos significados e 

valores. Em seguida, com as mobilizações alucinatórias e o acento psicodélico de obras 

como Abra os olhos e diga ah! (1975), Coxas (1979), 20 poemas com brócoli (1981) e 

Quizumba (1983), o poeta indica os mergulhos em estados alterados de consciência, 

vetores para a construção de novos sentidos, movimentação por paragens não-

localizáveis pela inspeção racional – como na viagem por mundos subterrâneos e 

celestes efetuada pelo xamã. E, por fim, ao termo do percurso iniciático/poético, as 

intuições visionárias, extáticas e iluminadas gestadas em Ciclones (1997) e Estranhos 

Sinais de Saturno (2008). 

 Dentre os poucos estudos acadêmicos sobre a poética de Roberto Piva, 

percebemos maior preponderância e atenção dispensada ao início da jornada do autor 

(em especial, ao livro Paranóia). Em Deixe a visão chegar: a poética xamânica de 

Roberto Piva deslocamos o foco para os dois últimos livros do poeta, onde podemos 

estudar e dimensionar as operações de formas e símbolos da escritura imagética onde 

são predominantes os vínculos e emergências do xamanismo. Na primeira parte, 

situamos brevemente um perfil biográfico do poeta e indicamos as práticas que 

informam a escrita da dissertação. Ainda na primeira parte, percorremos os caminhos de 

contato entre a figura do xamã e do poeta e os desdobramentos e possibilidades do mito 

no mundo contemporâneo. Na segunda parte, mergulhamos numa análise do cosmos 

criado pelo poeta, identificando eixos significativos e a composição de um universo da 

escritura calcada no exercício do êxtase. Na terceira parte, como término e arremate, 

discutimos e situamos a poética xamânica de Roberto Piva dentro da idéia de um 

erotismo sagrado e como energia carregada de poderes curativos. Agora, deixe a visão 

chegar. 



 

14 

PARTE I 

1. O caminho do poeta: notas biopoéticas 

 

Escrever sobre Roberto Piva nos coloca algumas questões a respeito das visões 

do autor (implicadas nas declarações a seguir) sobre as relações entre o poeta e a poesia, 

literatura (e as artes, de maneira geral) e vida, linguagem e cosmos, sagrado e profano, 

existência e êxtase, revolta e capitalismo, mundo natural e cidade - para nos determos 

em algumas indicações de trilhas possíveis para uma investigação. Roberto Piva é um 

poeta que disse/registrou: “não acredito em poeta experimental sem vida 

experimental”, “a palavra registrada em livro é mera extensão (sublimada) do que 

sobrou da orgia”, “o poeta precisa se colocar no coração anárquico da vida”, “o coito 

anal derruba o capital”, “eu faço minha oração para o arco-íris”, “o caminho do 

poeta/xamã é o caminho do coração”, “poesia é iniciação (...) os primeiros poetas 

eram xamãs e curandeiros”, “os poetas brasileiros têm que deixar de ser broxas pra 

serem bruxos”, “eu quero a onça-pintada na Avenida São João”, “o estado mantém as 

pessoas ocupadas o tempo integral para que elas não pensem eroticamente, 

poeticamente, libertariamente”, “o delírio foi afastado da teoria do conhecimento”, “O 

Brasil precisa de poetas perseguidos pela polícia, o resto é literatura”.  

Adentrar no terreno mágico das criações poéticas alimentadas por tais diálogos e 

embates de forças e percorrer os espaços míticos construídos na (e além da) linguagem 

criativa do êxtase é um processo complexo e multifacetado. Tal empreitada agencia, 

exige uma multiplicidade de abordagens (alguma teorização, análise imersiva, 

derivações e desdobramentos simbólicos, etc.) que não esgotam, entretanto, a miríade 

de articulações e significados possíveis de serem colhidos na imanência/transcendência 

vital da linguagem poética e suas relações com o “mundo da vida”. À variedade de 

enfoques e perspectivas críticas sobre o poema e seu feixe de relações na (e pela) 

existência, podemos acrescentar a figura do poeta – não como palavra final ou instância 

discursiva de algum modo definitiva sobre o poema, mas como um xamã visionário, 

como um sujeito próximo e distante, simultaneamente, das palavras e do imaginário da 

espécie.   



 

15 

O poeta/xamã, ao invés de deus, pai, fonte, máquina do poema, retorna à 

condição de técnico do êxtase, de vidente, de mamífero onírico habitado por energias 

magmáticas que o atravessam e irrompem no deserto do real a partir de vivências e 

performances que integram a dança, a canção, a poesia, a pintura, etc. O poeta/xamã e 

sua intuição visionária atuam sabotando conceitos estanques e mecanismos opressivos 

da coletividade sobre o indivíduo e se move fraturando os ossos da linguagem, 

revolvendo os materiais míticos e ancestrais sobre os dados fundamentais da existência 

humana e planetária (a fabricação de ferramentas/trabalho, a consciência da morte e a 

sexualidade reprimida, por exemplo). O poeta/xamã tece uma filigrana híbrida entre 

cosmos e caos, mapeando as derivas e deambulações do indivíduo possuído pelo querer-

viver irreprimível da espécie, a pulsão delirante e renovada do corpo/mente animado 

pelas energias que são eternas delícias (para recolher uma imagem de Blake).  

Em tal cenário, a linguagem poética é vista como manifestação do sagrado e do 

profano, do jogo e do erotismo – um empenho humano ontológico e cósmico para a 

abertura e comunicação entre os inumeráveis arranjos da vida - e passa a ser percebida e 

praticada como um elemento provocador de brechas no núcleo, no caroço da realidade 

cotidiana, possibilitando que a espécie dê saltos e mergulhos em “realidades não-

comuns”. Os poemas visionários, colhidos na jornada extática, ampliam as noções sobre 

estar-no-mundo, abrindo fendas no “penico estreito da lógica” e no jardim organizado 

da ordem racional. Como força mágica, a linguagem poética se converte num elemento 

que religa a espécie com os poderes e movimentos da teia da vida. 

Antes de passar às considerações críticas a respeito do cosmos poético 

engendrado pelo autor, convém anotar algumas indicações sobre o percurso biográfico, 

registrar alguns dados de sua existência que auxiliem a compreensão dos poemas e das 

visões da rebelião mística e erótica desencadeada pela escrita/vida visceral do poeta 

(vale reiterar, o poeta não surge como um juiz soberano sobre o poema e a biografia do 

mesmo não constitui um valor único e independente a ser considerado nas palavras 

críticas.). Roberto Piva - poeta e intelectual na insubordinação - indica em sua 

autobiografia (presente na edição de sua Antologia Poética, de 1985) alguns vetores 

criativos presentes em sua experimentação poética:  



 

16 

(...) em matéria de revolta eu não preciso de antepassados. A minha vida & 
poesia tem sido uma permanente insurreição contra todas as Ordens. Sou uma 
sensibilidade antiautoritária atuante. Prisões, desemprego permanente, 
epifanias, estudos das línguas, LSD, cogumelos sagrados, embalos, jazz, 
rock, paixões, delírios & todos os boys. O cinema holandês informará. (...) A 
poesia é um salto no escuro como o amor. Por isso, meus leitores preferidos 
são os heréticos de todas as escolas & os transgressores de todas as leis 
morais e sociais. (...) Pasolini começou a contagem regressiva do nosso 
planeta a partir do desaparecimento dos vagalumes na Itália. Eu poderia 
começar a mesma contagem regressiva a partir do desconhecimento & 
desaparecimento da abelha Jataí no Brasil. (...) Uma tarde, numa ilha 
esquecida do litoral sul de São Paulo, um garoto com olhos de Afrodite me 
perguntou no que eu acreditava. Respondi: Amor, Poesia & Liberdade. E nos 
ovnis também. (PIVA, 2009, p. 50-53) 

 Este excerto possibilita certa visão panorâmica sobre algumas sendas percorridas 

pelo poeta, contribuindo para a montagem de um painel sobre sua visão de mundo (entre 

outras coisas, percepção geral da realidade, subjetividade) e seu nomadismo do 

absoluto, sua errância no rio da vida. Podemos destacar das declarações da 

autobiografia, entre outras coisas: a importância e a pertinência de uma postura e de 

uma escrita calcada no delírio, no deboche, no desvario, um compromisso pelo 

confronto e pela rebeldia contra os valores do mundo cristão ocidental/oriental (o elogio 

do trabalho e a clivagem entre erotismo e sagrado, por exemplo), a utilização de 

alucinógenos, o homoerotismo, consciência ecológica e a atenção ante a existência das 

alteridades do mundo natural e a presença de seres sobrenaturais. Não cremos ser 

possível (nem temos tal intento) delimitar as aventuras biopoéticas de Roberto Piva (sua 

literatura e vida e literatura) a tal elenco de elementos. Os poemas das visões e vivências 

de Roberto Piva ultrapassam a entropia de conceitos fixos, rijos, movendo-se 

sinuosamente nas situações (idéias, conceitos, valores, dogmas, etc.) em que se infiltra. 

Os elementos destacados, antes de formar uma imagem acabada e ordenada do 

poeta/xamã Roberto Piva e sua poesia, servem como índices renováveis e magmáticos 

para cada nova leitura e articulação que deles se faça. 

 Com palavras diretas e bem-humoradas o poeta diz que sua formação incluiu 

“cinema, desenho animado, gibi, troca-troca e Hegel”. Outros elementos igualmente 

pertinentes e interessantes para a compreensão do universo mítico e do fazer poético de 

Roberto Piva dizem respeito aos seus anos de formação intelectual e poética (com 

destaque para a presença de marginais da cultura italiana como Giordano Bruno, 

Tommaso Campanella, Giambatista Vico e Cecco Angiolieri), suas iniciações no 

catimbó e na piromancia (Piva conta que aos 12 anos foi iniciado na piromancia por 



 

17 

Irineu, um empregado - um mestiço de índio e negro - da fazenda de seu pai, em 

Analândia, interior de São Paulo), às suas articulações intertextuais e dialógicas com 

outros poetas, místicos, músicos, etc. componentes de certa parte maldita, subversiva e 

iconoclasta (poetas beats, poetas surrealistas, visionários, sabedoria indígena, espíritos 

africanos, etc.) da espécie, sua busca caótica e cósmica por um sagrado erótico, sua 

manipulação da linguagem em termos de cura. A esta altura, vale citar trechos em que 

Roberto Piva define sua visão sobre o poeta, a poesia, o fazer poético e a função da 

poesia: 

O poeta é o violador da língua, das leis, dos comportamentos estereotipados. 
É o grande doente e cheio de saúde ao mesmo tempo, anunciador de 
tempestades, ladrão do fogo celeste e aliado dos deuses, bandidos, bandido, 
bruxo, bêbado, drogado pelo “espírito santo”, companheiro de farras de Satã, 
onipotente, eterno adolescente, macho/fêmea, vidente e grande 
desequilibrado. (PIVA, 2009, p. 39) 

Poesia é uma forma de conhecimento que vê através de objetos opacos como 
uma viagem de LSD e estados mediúnicos de levitação, Xamanismo, 
linguagem da Sibila de Cumas e cantos de caça de povos “primitivos”, poesia 
é uma atividade lúdica em que está empenhada sua vida, sua morte, a dor, a 
felicidade, e principalmente o jogo. O jogo gratuito de todas as coisas. 
(PIVA, 2009, p. 35) 

Contra a inibição de consciência da Poesia Oficial Brasileira a serviço do 
instinto de morte (repressão), minha poesia sempre consistiu num verdadeiro 
ATO SEXUAL, isto é, uma AGRESSÃO cujo propósito é a mais íntima das 
uniões. (PIVA, 2009, p. 16)  

O objetivo de toda Poesia & de toda Obra de Arte foi sempre uma mensagem 
de Libertação Total dos Seres Humanos escravizados pelo masoquismo 
moral dos Preconceitos, dos Tabus, das Leis a serviço de uma classe 
dominante cuja obediência leva-nos preguiçosamente a conceber a Sociedade 
como uma Máquina que decide quem é normal & quem é anormal. (PIVA, 
2009, p. 16) 

Acompanhando as palavras de Arthur Rimbaud de que “o poeta faz-se vidente 

mediante um longo, imenso e sistemático desregramento de todos os sentidos”, Piva 

situa a figura do poeta como um revoltado visionário, capaz de instaurar aproximações 

entre o sonho e o cotidiano, entre o desconhecido e as cenas familiares. O poeta/vidente, 

para Piva, atua no sentido de se libertar (e possibilitar aos outros seres tal libertação) 

dos dispositivos de controle da ordem instituída (o estado, a religião organizada, o 

sistema global do capitalismo tardio, etc.), criando um estado de coisas onde se torna 

possível uma vivência não-organizada do sagrado, uma experimentação inventiva de um 

erotismo multiforme, uma vagabundagem ontológica contra as alienações do trabalho, 

uma permanente associação com o lúdico e com a alegria da revolução e da rebeldia. 



 

18 

 Entre os fundamentos intelectuais e do imaginário poético radical de Roberto 

Piva – citados em poemas e entrevistas - figuram nomes tais como (a extensão favorece 

a identificação dos espíritos recombinados na composição sincrética e mítica do 

universo intelectual e poético de Piva, além de indicar a constituição de uma poética que 

toma por princípio o exercício de uma literatura que se alimenta de literatura e deixar 

emergir a figura de um poeta/leitor que converte a leitura em sangue, em vida): Charles 

Fourier, Sousândrade, Friedrich Nietzsche, William Carlos Williams, Pierre Reverdy, 

Lawrence Ferlinghetti, Gregory Corso, Arthur Rimbaud, William Blake, James Joyce, 

Mário de Andrade, Gottfried Benn, George Trakl, Jorge de Lima, Murilo Mendes, 

Antonin Artaud, René Crevel, Max Stirner, Octavio Paz, Jacob Boehme, Paracelso, 

Willhelm Reich, Allen Ginsberg, Vicente Ferreira da Silva, Dante Alighieri, Sándor 

Ferenczi, Chet Baker, Léo Ferré, Fernando Pessoa, Federico García Lorca, Hart 

Crane, Henry Michaux, Robert Desnos, Conde de Lautreámont, Miles Davis, Aleister 

Crowley, Marquês de Sade, George Bataille, Jack Keroauc, Willian Burroughs, 

Guillaume Apollinaire, André Breton, Benjamin Péret, Walt Whitman, Henry David 

Thoreau, Oswald Spengler, Louis Aragon, Alfred Jarry, Mircea Eliade, Gary Snyder, 

Jerome Rothenberg, Terence Mckenna, Malcolm de Chazal, Rainer Maria Rilke, André 

Gidé, Carl Gustav Jung, Otto Rank, Oscar Wilde, Soren Kierkegaard, Jonathan Swift, 

Charles Baudelaire, Pier Paolo Pasolini, Timothy Leary, etc. A lista ainda poderia 

continuar longamente, mas já é suficiente para indicar os interesses e diálogos que 

Roberto Piva estabelece com outros autores. Claudio Willer, a respeito da voragem 

bibliográfica do poeta/xamã, escreve em Uma introdução à leitura de Roberto Piva e 

esclarece as operações de Piva como leitor/poeta: 

{Piva} Não se limita a mencionar autores. Entre outras metáforas da relação 
entre literatura e vida, em alguns de seus poemas também há alguém que lê. 
Em Paranóia, (...) os veterinários passam lentos lendo Dom Casmurro, e há 
boates onde comias picles e lias Santo Anselmo. Em Piazzas, a leitura faz 
parte de uma relação, quando lembrava Jean/ a olhar para mim/ citando 
Baudelaire/ na penumbra. Em Coxas, relata as conseqüências da leitura de 
As Américas e a civilização de Darcy Ribeiro, de Thalassa de Ferenczy e de 
Wilhelm Reich sobre seus personagens, que conversam sobre literatura 
enquanto fazem outras coisas. (...) A presença de outros autores nunca se 
reduz à influência ou imitação de modelos. Desde Paranóia, é como se 
houvesse um encontro ou cruzamento de muitas vozes que se incorporam a 
uma dicção pessoal, um estilo próprio. (WILLER in PIVA, 2005, p. 145-147) 

Roberto Piva formou-se em sociologia, deu aulas no ginasial e foi também 

produtor de shows de rock. Publicou os livros de poesia Paranóia (1963), Piazzas 



 

19 

(1964), Abra os olhos e diga ah! (1975), Coxas (1979), 20 poemas com Brócoli (1981), 

Quizumba (1983), Ciclones (1997) e Estranhos Sinais de Saturno (2008). O poeta/xamã 

nasceu em São Paulo em 1937 e morreu em 2010. Piva, o poeta erudito e blasfematório, 

lírico e debochado, curandeiro da palavra, xamã surrealista irmão do gavião 

pandemônio e da onça-pintada, ascendeu ao plano cósmico, portando as asas da ave-de-

rapina e cavalgando as batidas do tambor mágico. Roberto Piva, que cresceu entre o 

interior e a capital de São Paulo, retornou à árvore cósmica, ao útero místico da terra e 

do espaço. Mochileiro do universo, o poeta/xamã embarcou na viagem mítica da vida e 

da morte. Com a mala na mão e as asas pretas, talvez tenha partido numa carona 

intergaláctica: 

(...) a sociedade se transformou numa vasta tecnologia, numa vasta 
especialização, numa vasta sucata. Não existe país subdesenvolvido. O 
planeta todo está subdesenvolvido. Perto da tecnologia do disco voador, que 
tem outro tipo de conceito de velocidade, de inserção no espaço, de forma, 
todo o planeta é uma sucata. Eu sou um fascinado pela ficção científica e 
atualmente tento uma aproximação com os OVNIS. (...) Há um grupo aí que 
vai para as montanhas. Vou me integrar a eles um dia desses. Eles já tiveram 
contato de terceiro grau. Eu quero ver o que é isso, porque aqui na terra o 
tédio está muito grande. (PIVA, 2009, p. 69) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

20 

2. A caça, a dança e o anarquismo epistemológico 

 

“Escrevo como quem vai à caça, sob o signo de Oxóssi”. Colhemos esta imagem 

do processo criativo e crítico da escritura (a dança com as palavras e suas energias) 

lendo há algum tempo o poeta e antropólogo Antônio Risério, em Textos e Tribos. A 

imagem suscita analogias entre a jornada ao desconhecido empreendida pelo caçador e a 

deambulação poética e crítica realizada pelo escritor/teórico que busca uma 

aproximação e experimentação dos movimentos dinâmicos dos fluxos vivos da 

linguagem e dos acontecimentos.  

Apropriando-nos de outra imagem – a distinção entre a marcha, com um 

caminho planejado, um alvo estabelecido, e a dança, com atenção voltada sobre si 

mesma -, desta feita saqueada do poeta e filósofo Paul Valery, podemos dizer que ao 

invés de utilizarmo-nos, ao invés de marcharmos com um estoque de dispositivos 

teóricos estanques que aguardam a chegada tranqüila e suave ao lugar esperado 

(implicado no seu horizonte de expectativas, imiscuído em seus argumentos e 

premissas), iremos empreender movimentos de crítica e atenção poética (nossas 

palavras, nossa dança) às palavras do poeta Roberto Piva. Retomando a imagem do 

caçador, podemos dizer que saímos em busca de certo animal (a poética xamânica de 

Piva e suas visões) sem esperarmos, de modo absoluto, antecipar as trilhas que serão 

percorridas, as sendas e bifurcações que serão caminhadas, os desvios e desvarios que 

se fazem necessários à jornada em busca da compreensão. 

Os escritos, as visões de Roberto Piva constituem um universo de significados 

inscritos numa apreensão mítica da existência. Tais poemas ensejam uma investigação 

atenta a algo mais que literatura, inscrição gráfica, mancha na página. Antes, permite 

uma crítica imersiva que revolva os territórios simbólicos e formais de poemas que 

apontam, incessantemente, para uma vivência de uma poética xamânica e de um 

caminho iniciático pelo poeta/xamã. Dito de maneira direta, o centro da atenção deste 

estudo (os poemas de Roberto Piva publicados nos livros Ciclones e Estranhos sinais de 

Saturno) não oblitera a presença do poeta/xamã, nem escurece a paisagem de suas 

visões e as imagens que dizem respeito à inscrição do poeta no tempo. As visões, os 



 

21 

êxtases míticos/poéticos escapam ao cotidiano e à história, narrando acontecimentos 

imemoriais, cósmicos, bem como, simultaneamente, reafirmam sua solidariedade para o 

tempo familiar da “realidade comum”.  

Nosso esforço crítico consistirá em conciliar criativamente este suposto 

paradoxo entre a inspiração do poema de se configurar como uma linguagem 

embrionária de (e passagem para) um mundo mágico suspenso fora do tempo (a poesia 

como ritual, como mito, como porta, escada ou árvore para atingir realidades cósmicas 

que fluem e atravessam a espécie humana e a teia da vida numa jornada pelo mar 

inconsciente da totalidade) e a respiração do poema dentro de uma realidade social. O 

poema, a analogia ajuda a esclarecer, será visto como um coração num movimento de 

sístole e diástole – cujas são destacadas como absolutas, por comodidade dos sentidos e 

de uma razão estreita, perdendo assim a unicidade do movimento, do circuito corrente 

da vida.  

Assim, uma declaração fornecida pelo poeta numa entrevista, palavras de um 

manifesto, poemas publicados em outros livros que não os deste estudo podem irromper 

na apreciação crítica ou nos instantes de atenção poética aos poemas contidos em 

Ciclones e Estranhos sinais de Saturno.  E também, os poemas e, sobretudo, as visões 

desencadeadas na linguagem poética que é materializada em Ciclones e Estranhos 

sinais de Saturno, auxiliam a configuração dos posicionamentos e visão de mundo que 

lhe animam e os campos magnéticos do social com os quais dialoga e combate. Esta 

postura auxilia a compreensão das visões ácidas inscritas nos poemas que se debruçam 

ferozmente sobre as desventuras, errâncias, dores, angústias da civilização capitalista 

global (“a civilização e sua tecnologia de extermínio”, como diz Piva) e dos sujeitos 

que lhe movimentam, bem como permite que esta mesma compreensão não se ossifique 

num vínculo exclusivo com o social, navegando para mares míticos que extrapolam os 

limites do útil, do cotidiano, do histórico. 

Num mesmo movimento, o esforço crítico e a atenção poética, algumas 

impressões e insights e um corpo móvel e híbrido de reflexões teóricas colhidas em 

variadas searas (nos estudos do mito, do ritual, do fenômeno do xamanismo, da teoria 

da literatura, etc.) se fundem para dar vazão a uma torrente de palavras que buscam 



 

22 

dançar com as palavras que lhe servem de estímulo crítico. Nesta dança, neste percurso 

crítico, neste diálogo com os poemas de Roberto Piva e sua visão de mundo, tomamos 

por divisa a imagem do Madhyama Pratipad (caminho do meio, em sânscrito). Nesta 

dança, ao invés de movimentarmo-nos com apenas uma parceira (uma teoria ou 

disciplina e todo seu arsenal de conceitos e métodos), iremos atuar com múltiplas 

singularidades, operadas no seio de uma intuição crítica e poética. O encontro entre o 

crítico e o poema é um instante que foge tanto às reduções racionais quanto às 

especulações subjetivas. O poema é um lago com uma incessante corrente de vida 

interna e ramificações no mundo da vida e guarda em seu bojo um sentido sempre 

renovado de obscuridade: 

Nós lemos versos; eles nos invocam e solicitam. O teor pode-nos parecer 
apreensível. No entanto ainda não o compreendemos. Mal sabemos ainda o 
que é que no poema verdadeiramente nos enfrenta, e não sabemos também 
como o todo se relaciona e unifica. Mas os versos nos invocam e solicitam. 
Sentimo-nos inclinados outra vez a apropriar-nos da sua magia e do conteúdo 
que entrevemos e pressentimos obscuramente. (STAIGER, 1964, p. 12) 

Para além de um normativismo (dizer o que deve ser o poema) ou de um 

descritivismo (com a ingenuidade de dizer o que é o poema, baseado em mutilações 

epistemológicas), para além da aparente contradição entre o estudo sistemático e a 

fruição prazerosa, para além de um cartesianismo rápido e rasteiro, rumo a uma ordem 

confusa. Instalados longe da disputa entre o suposto rigor científico e a frouxidão das 

observações impressionistas (termo que ainda guarda o teor pejorativo e certa inclinação 

a considerar a ciência como critério definitivo, “imparcial” para o que seja), não 

pretendemos lançar luz, definir, abarcar, esclarecer, delimitar, circunscrever o que seja o 

fenômeno da poética xamânica de Roberto Piva, nem buscar firmarmo-nos numa 

irresoluta, hermética e delirante jornada subjetiva. Tais antagonismos não nos 

interessam. Antes, acreditamos na fundamental complementaridade e diálogo entre as 

múltiplas plataformas de conhecimento (entre as quais se inclui a linguagem poética e 

profética). Para esta jornada de atenção crítica e poética aos poemas/visões de Roberto 

Piva, não nos interessa compreender tais visões reduzindo-as a fatores externos 

(biografia do autor, personalidade, meio social), nem nos apetece encerrarmo-nos, 

enterrarmo-nos, apenas, na imanência do texto.  



 

23 

Pelo contrário, a emergência de múltiplas reflexões, conceitos e visões 

subjetivas se irmanam numa filigrana, num texto que embaralha as instâncias 

estabelecidas da especialização do saber a um corpo que anima, põe em movimento uma 

leitura que transforma em magma o ser da linguagem presente, desdobrado e posto em 

circulação pelo diálogo com os poemas do autor para quem voltamos nossa 

consideração crítica e poética. A análise (entendida como o exame minucioso de uma 

coisa em cada uma das suas partes) irmana-se aos insights e às apreciações subjetivas, 

ao mesmo tempo em que os devaneios pessoais não se enclausuram num relativismo 

absoluto, nem prescindem da possibilidade e intento de comunicação com outros 

leitores e outras leituras. A criação do que quer que seja está indissociavelmente 

vinculada ao seu contrário, o cosmos e o caos são irmãos siameses. No lugar de 

aferrarmo-nos a um punhado estabelecido e ordeiro de teorias guardadas no bolso, a 

necessidade fundamental de reconsiderar as questões. Partilhamos da idéia de um 

anarquismo epistemológico – cujos passos se orientam por uma irrestrita liberdade para 

utilizar meios diversos para a apreciação e a experimentação dos fenômenos abordados: 

O anarquismo epistemológico difere tanto do ceticismo quanto do 
anarquismo político (religioso). Enquanto o cético vê tudo como igualmente 
bom ou igualmente mau ou desiste completamente de formular juízos dessa 
espécie, o anarquista epistemológico não sente escrúpulo em defender o mais 
banal ou o mais afrontoso enunciado. Enquanto o anarquista político ou 
religioso pretende afastar certa forma de vida, o anarquista epistemológico 
desejará, talvez, defendê-la, pois não tem lealdade permanente para com 
qualquer instituição, nem permanente aversão contra ela. Como o dadaísta, a 
quem se assemelha muito mais do que se assemelha ao anarquista político, o 
anarquista epistemológico ‘não apenas não tem programa [como é] contra 
todos os programas’, embora, por vezes, se mostre o mais exaltado defensor 
do status quo ou de seus opositores: ‘para ser um verdadeiro dadaísta há que 
ser também um antidadaísta’. Seus objetivos mantêm-se os mesmos ou se 
alteram na dependência do argumento, do tédio, de uma experiência de 
conversão, do desejo de impressionar a amante ou de outros fatores dessa 
ordem. Dado um objetivo qualquer, o anarquista epistemológico talvez tente 
atingi-lo com o auxílio de grupos organizados, talvez sozinho; talvez recorra 
à razão, à emoção, ao ridículo, a uma ‘atitude de séria preocupação’ ou a 
quaisquer outros meios inventados pelos humanos para obter o que há de 
melhor em seus semelhantes. Seu passatempo favorito é o de perturbar os 
racionalistas, descobrindo razões fortes para fundamentar doutrinas 
desarrazoadas. Não há concepção ‘absurda’ ou ‘imoral’ que ele se recuse a 
examinar ou acompanhar e método algum é visto como indispensável. Aquilo 
a que se opõe de maneira decidida e absoluta são os padrões universais, as 
leis universais, as idéias universais, como ‘Verdade’, ‘Razão’, ‘Justiça’, 
‘Amor’, e o comportamento que essas idéias acarretam, conquanto não deixe 
de admitir que, freqüentes vezes, é de boa política agir como se tais leis (tais 
padrões, tais idéias) existissem e como se lhes desse crédito. 
(FEYERABEND, 1977, p. 292-293) 



 

24 

3. Mito e contemporaneidade: o corpo mágico da cosmodernidade 

 

Antes de mergulharmos, com propensões analíticas, no universo de visões 

gestadas na poética xamânica de Roberto Piva, iremos rumar numa digressão 

fundamental sobre as relações possíveis de serem estabelecidas entre o mito e a 

contemporaneidade. Tal desvio é imprescindível para que, doravante, possamos nos 

aproximar do mundo engendrado pela fulguração dos poemas visionários materializados 

em Ciclones e Estranhos sinais de Saturno – este desvio nos auxilia no processo de 

familiarização com as táticas e idéias envolvidas na visão de mundo da poética 

xamânica de Roberto Piva e sua deglutição/gestação de mitos. O mito não é estranho na 

composição de espaço e tempo conflagrada pela poética visionária do poeta. No corpo 

dos poemas, a aparição de personagens tais como Dioniso, Shiva, Exu, Xangô, Eros, 

Satã, Amon Ra, Buda é freqüente – tais figuras e outras se embaralham num painel 

construído ainda com referências diversas colhidas na plataforma mítica xamânica, por 

exemplo, em algumas figuras de ascensão (pássaros, plantas, astros) e também alusões 

às presenças de outras ordens diversas (artistas, místicos, ovnis, etc.). 

A atenção devotada à questão da presença e possibilidade de comunicação do 

mito e o sujeito do mundo contemporâneo é fundamental para compreendermos uma 

poética que impõe, gera um ambiente conceitual e prático que envolve a escritura, a 

leitura e a interpretação de visões permeadas, atravessadas pela irrupção da noção/ação 

de uma realidade distante das delimitações materialistas construídas por um pensamento 

racional estreito – a prática xamânica da linguagem poética entende o mito como 

participante (e constituinte) do jogo de percepções sobre o que venha a ser considerado 

como real, vivo, sagrado: constitui uma visão sobre a (e uma vivência da) existência. 

Podemos colher uma definição mais ampla do mito em Mircea Eliade. Segundo o 

historiador romeno,  

O mito conta uma história sagrada; ele relata um acontecimento ocorrido no 
tempo primordial, o tempo fabuloso do “princípio”. Em outros termos, o mito 
narra como, graças às façanhas dos Entes Sobrenaturais, uma realidade 
passou a existir, seja uma realidade total, o Cosmo, ou apenas um fragmento: 
uma ilha, uma espécie vegetal, um comportamento humano, uma instituição. 
É sempre, portanto, a narrativa de uma “criação”: ele relata de que modo algo 



 

25 

foi produzido e começou a ser. O mito fala apenas do que realmente ocorreu, 
do que se manifestou plenamente. (...) os mitos descrevem as diversas, e 
algumas vezes dramáticas, irrupções do sagrado (ou do “sobrenatural”) no 
Mundo. É essa irrupção do sagrado que realmente fundamenta o mundo e o 
converte no que é hoje. (ELIADE, 2002, p. 11) 

Com a irrupção dos poemas visionários, o poeta/xamã além de mapear, em sua 

viagem sideral, regiões cósmicas e situar os indivíduos numa existência dotada de 

correspondências significativas com o universo, estabelece pontes para a passagem do 

tempo cotidiano para estados de realidade não-comum, cria portas para o ingresso em 

regiões infernais e celestes, escadas para o diálogo com os deuses e as origens, executa 

cenas performáticas para a familiarização com a morte e a presença multiforme de seres 

da cadeia da vida. As passagens para o cosmos se materializam via linguagem poética 

das visões (com criação ampla de metáforas e símbolos) que mobilizam as forças de 

cura, delírio e devaneio da palavra: 

A vida de uma mitologia brota e depende do vigor metafórico de seus 
símbolos. Estes transmitem mais do que apenas um conceito intelectual, pois 
seu caráter interior é tal que proporcionam um sentido de efetiva participação 
numa realização de transcendência. O símbolo, energizado pela metáfora, 
comunica não simplesmente uma idéia do infinito, mas certa realização do 
infinito. É preciso lembrar, entretanto, que é possível que as metáforas de um 
período historicamente condicionado e os símbolos inervados por elas não 
sejam comunicáveis a pessoas que vivem muito depois daquele momento 
histórico, e cuja consciência foi formada graças a experiências 
completamente diversas. (CAMPBELL, 2002, p. 20) 

 O “ruído”, a não-compreensão dos símbolos entre os sujeitos de um período e 

outro não é inevitável ou irreversível. O sujeito fragmentado da contemporaneidade não 

é impermeável aos fluidos arcaicos, míticos da existência. Porém, para que as criações 

míticas repercutam as tramas do abismo interior da subjetividade psíquica da espécie 

nos filhos da ideologia moderna é necessário recombinar as narrativas e visões aos 

elementos do torvelinho de acontecimentos e experiências contemporâneas. Dito de 

outro modo, a plataforma mítica se fia no entrelaçamento do mundo interior e o mundo 

exterior e o poeta/xamã recoloca em nova chave as modulações ancestrais no corpo do 

presente: 

Enquanto épocas e condições mudam drasticamente, o sujeito do 
condicionamento histórico no decorrer dos séculos — a saber, a complexa 
unidade psicossomática que chamamos de pessoa humana — permanece uma 
constante. O que Adolph Bastian descreveu como "idéias elementares" e 
aquilo a que Jung se referiu como "arquétipos do inconsciente coletivo" são 
as forças motoras biologicamente arraigadas e referências conotadas para as 



 

26 

mitologias que, moldadas nas metáforas de períodos históricos e culturais em 
mudança, se mantêm elas mesmas imutáveis. (...) As metáforas 
desempenham sua função de falar a esses níveis profundos dos seres 
humanos quando emergem recente e viçosamente do contexto 
contemporâneo da experiência. E uma nova mitologia está se tornando 
rapidamente uma necessidade tanto social quanto espiritual na medida em 
que as metáforas do passado, tais como o nascimento virginal e a terra 
prometida, conseqüentemente lidas erroneamente como fatos, perdem sua 
vitalidade e se tornam concretizadas. (...) Esta será extraída necessariamente 
da vida, pensamento e experiência contemporâneos e, como a linguagem 
especial capaz de tocar mediante o seu próprio poder as camadas mais 
íntimas da consciência, fornecerá uma mitologia revigorada para nós. Artistas 
partilham da vocação, de acordo com suas disciplinas e artes, de fundir as 
novas imagens da mitologia, ou seja, eles produzem as metáforas 
contemporâneas que nos permitem compreender a natureza transcendente, 
infinita e abundante do ser como ele é. Suas metáforas constituem os 
elementos essenciais dos símbolos que tornam manifesto o esplendor do 
mundo como este é, isto em lugar de argumentar que este deveria ser de um 
modo ou outro. Elas o revelam como é. (CAMPBELL, 2002, p. 20-21) 

Na contemporaneidade, os visionários se movem captando/forjando as imagens 

para a vivência de regimes de percepção que a um só tempo permitam encontrar brechas 

no senso comum, provocar fendas nos comportamentos e teorias estabelecidas, apontar 

(e fluir por) fissuras e cortes no corpo de concepções e práticas hegemônicas inscritas 

nas lógicas culturais do capitalismo tardio (para furtar uma expressão em Fredric 

Jameson). Contra o exercício tirânico dos variados dispositivos de poder do capital 

global (redes de vigilância, mecanização das paixões, extermínio das alteridades, 

estímulo e prática de hábitos insustentáveis ecologicamente, etc.), as visões e imagens 

gestadas nas paragens distantes do escrutínio da Razão Ocidental (pensemos aqui em 

figuras, quase tipos ideais, tais como René Descartes, Isaac Newton e Francis Bacon) 

podem consolidar um corpo mítico comum para a ação de sujeitos e comunidades 

nômades e não-hierárquicas no interior das lógicas estabelecidas, corroendo, 

pervertendo, desviando, alterando rotas fixas de padrões sociais, comportamentais, 

econômicos.  

A poética xamânica, ao gestar as visões de mundos possíveis, ao proliferar o 

mito e o sonho, opera uma guerrilha psíquica no campo da contemporaneidade. O 

poeta/xamã, na performance narrativa e mítica (canto, poema, dança, teatro, 

ventriloquismo, etc.), expõe aberturas para a gestação de novos significados e práticas 

opostas às cavilações da razão instrumental.  A poesia visionária põe os indivíduos em 

contato com a dança entre cosmos e caos, o mito situa os sujeitos da espécie numa 



 

27 

multiplicidade de circunstâncias históricas, geográficas, técnicas, etc. O poeta e crítico 

mexicano Octavio Paz afirma que  

A poesia pertence a todas as épocas: é a forma natural de expressão dos 
homens. Não há povos sem poesia, mas existem os que não têm prosa. 
Portanto, pode-se dizer que a prosa não é uma forma de expressão inerente à 
sociedade, ao passo que é inconcebível a existência de uma sociedade sem 
canções, mitos ou outras expressões poéticas. A poesia ignora o progresso ou 
a evolução, e suas origens e seu fim se confundem com os da linguagem. 
(PAZ, 1982, p. 83) 

A linguagem visionária do mito (na criação e na recitação do poema) possibilita 

a transcendência da condição “aqui/agora” da vivência social dos indivíduos em nome 

de reverberações de uma noite primordial, coletiva, indiferenciada, confusa e caótica da 

unicidade do ser e da existência fabulosa. Mircea Eliade salienta que a atualização do 

mito na narrativa poética assegura o transporte do poeta/xamã e da audiência para um 

universo sobrenatural no qual todos se tornam “contemporâneos” dos deuses: 

(...) não basta conhecer o mito da origem, é preciso recitá-lo: em certo 
sentido, é uma proclamação e uma demonstração do próprio conhecimento. E 
não é só: recitando ou celebrando o mito da origem, o indivíduo deixa-se 
impregnar pela atmosfera sagrada na qual se desenrolaram esses eventos 
miraculosos. (...) Ao recitar os mitos, reintegra-se àquele tempo fabuloso e a 
pessoa torna-se, conseqüentemente, “contemporânea”, de certo modo, dos 
eventos evocados, compartilha da presença dos Deuses ou dos Heróis. (...) ao 
“viver” os mitos, sai-se do tempo profano, cronológico, ingressando num 
tempo qualitativamente diferente, um tempo “sagrado”, ao mesmo tempo 
primordial e indefinidamente recuperável. (ELIADE, 2002, p. 21) 

A configuração de uma cosmodernidade – visão mítica consciente do 

desencanto do mundo perpetrada pelo racionalismo, conflagrada no seio da 

contemporaneidade, recombinação permanente de visões de além e do agora, 

instauradora de uma transcendência imanente – se constrói como uma estratégia teórica 

e prática de enfrentamento e apaziguamento dos distúrbios sociais, ecológicos e 

psíquicos provocados pelo capitalismo global no corpo variado das nações do planeta e 

de seus sujeitos desterrados da fonte existencial do mito. É fundamental reconhecer as 

bases em que se apóia a visão moderna do mundo (o recorte racional e científico, a 

razão técnica) para conhecer e criar as possibilidades de infiltrações, subversões e 

aparições de outras modalidades de conhecimento. Assim os poemas, as visões 

xamânicas compõem uma mitologia da insubordinação aos anseios totalitários do 

binômio razão/ciência, ao mesmo tempo em que se afastam, possibilitam uma cura 



 

28 

psicológica e indicam as mutilações de desejos realizadas pelo par estado/religião 

organizada. Ao comentar a situação do homem do ocidente moderno, notadamente em 

sua relação com os valores cristãos (religião do deserto, elogio do trabalho, 

transcendência fechada, dissociação entre erotismo e sagrado, etc.) Piva comenta que 

Nietzsche estava certo & lúcido ao afirmar que o homem moderno é uma 
mistura híbrida de planta & fantasma, & que as almas envenenadas pelo 
cristianismo se conformam & glorificam as conveniências em nome de uma 
abdicação a favor de um Deus instalado na eternidade (projeção infantil da 
figura do Pai como confirmaria Freud) donde reparte suas Graças entre os 
homens mais consumidos de ressentimento, auto-flageladores & submissos. 
(PIVA, 2009, p. 14-15) 

A poesia e o mito, a canção e o sonho, o delírio e as visões, o êxtase e as 

alucinações, o inconsciente e o erotismo permanente da existência aumentam o volume 

de idéias, comportamentos e caminhos que reencontram as dinâmicas míticas da espécie 

e o contato renovado com o universo. A idéia de um processo irreversível, definitivo de 

escrutínio racional das esferas míticas nas relações do homem com o cosmos não tem 

valor universal, não constitui uma estado permanente e inevitável. O poeta/xamã, em 

sua inspiração visionária e na gestação de imagens e metáforas pode lançar mão de 

experiências elementares de seu percurso contemporâneo que repercutem imagens 

arquetípicas imemoriais, idéias fluídicas da “membrana verde do espaço” (para utilizar 

uma imagem recolhida em Lautréamont, em Os cantos de Maldoror). Para Roberto 

Piva, 

A linguagem metafórica, visionária, vence passado e futuro na presença da 
visão, e permanece suspensa num eterno presente. (...) Através da analogia o 
poeta inventa o sagrado e lança as sementes da utopia. Um edifício banhado 
de lua, o amor, o humor, uma canção ouvida na estrada, um garoto que sonha 
debaixo de uma árvore rodeado por vagalumes na noite acolchoada, tudo isso 
é matéria prima do poeta para atingir o sagrado. (PIVA, 2009, p. 41) 

A idéia de Verdade não é privilégio das formulações racionais, as palavras sobre 

a existência se multiplicam numa série interminável de caminhos especulativos e 

vivenciais e o mito, após uma série de embates e mutilações no enfrentamento com a 

Razão, permanece vital e revigora as formas de apreensão da realidade e da experiência 

do mundo. Podemos ilustrar as assimetrias camufladas da modernidade (a idéia 

amalgamada de flecha do tempo histórico e ruptura com o tempo antigo & a noção de 



 

29 

vencedores e vencidos ou racionais e primitivos) com um trecho que reflete sobre a 

definição de modernidade e seus mecanismos instituintes: 

A modernidade possui tantos sentidos quantos forem os pensadores ou 
jornalistas. Ainda assim, todas as definições apontam, de uma forma ou de 
outra, para a passagem do tempo. Através do adjetivo moderno, assinalamos 
um novo regime, uma aceleração, uma ruptura, uma revolução do tempo. 
Quando as palavras "moderno", "modernização" e "modernidade" aparecem, 
definimos, por contraste, um passado arcaico e estável. Além disso, a palavra 
encontra-se sempre colocada em meio a uma polêmica, em uma briga onde 
há ganhadores e perdedores, os Antigos e os Modernos. "Moderno", portanto, 
é duas vezes assimétrico: assinala urna ruptura na passagem regular do 
tempo; assinala um combate no qual há vencedores e vencidos. Se hoje há 
tantos contemporâneos que hesitam em empregar este adjetivo, se o 
qualificamos através de preposições, é porque nos sentimos menos seguros 
ao manter esta dupla assimetria: não podemos mais assinalar a flecha 
irreversível do tempo nem atribuir um premio aos vencedores. Nas inúmeras 
discussões entre os Antigos e os Modernos, ambos tem hoje igual numero de 
vitórias, e nada mais nos permite dizer se as revoluções dão cabo dos antigos 
regimes ou os aperfeiçoam. (LATOUR, 1994, p. 15) 

Para além da visão do cárcere de um mundo esvaziado de significados cósmicos, 

compreendido como fechado, impermeável às energias e movimentos da vida, o 

poeta/xamã vê o mundo como uma estrutura aberta, povoada por instâncias míticas e 

ancestrais da espécie durante a jornada no cosmos. Estas aberturas, estas brechas na 

noção comum de realidade definida pela compreensão ocidental (Logos, Razão), 

permitem ventilações de práticas comportamentais e especulações alheias ao ditame da 

irreversibilidade do tempo histórico e das demandas obstinadas por uma idéia de 

progresso linear. Na barriga da contemporaneidade, o poeta/xamã repercute os dados 

fundamentais da existência, aponta para o círculo do tempo e reatualiza as dinâmicas 

míticas das origens e dos sonhos. Comentando o processo de libertação dos limites 

sociais possibilitado pela jornada do xamã num mundo mítico, Joseph Campbell diz que 

O xamã é, em certa medida, liberto do sistema local de ilusões e posto em 
contato com os mistérios da própria psique, o que o leva à sabedoria com 
respeito tanto à alma quanto a seu mundo, e ele, por meio disso, desempenha 
a função, necessária à sociedade, de tirá-la da estabilidade e esterilidade de 
velhos limites em direção a novos limites e novas profundezas de realização. 
(CAMPBELL, 1992, p. 380) 

Neste processo de imersão e emersão nas águas do subjetivo, o poeta/xamã 

retorna ao social com visões que escapam às amarras da lógica e do útil, do esperado e 

do estabelecido: as visões poéticas identificam as repressões de toda ordem (o mundo 

alienante do trabalho repetitivo, a imposição de restrições às sexualidades polimorfas, o 



 

30 

desenvolvimento de técnicas e objetos de destruição do mundo natural, etc.) e apontam 

a proliferação do caos, bem como para a renovação das forças vitais e reorganização do 

cosmos. As visões do poeta/xamã dizem respeito, concomitantemente, ao mundo do 

mito e ao mundo social. No terreno da criação poética xamânica, embebida na 

manifestação de plataformas atemporais, a terra reencontra os devaneios do sonho. Com 

as narrativas míticas os diversos atores da jornada humana (distribuídos ao longo do 

tempo e do espaço) procuram tecer relações entre o atual estado de coisas e um tempo 

primordial - o “tempo dos sonhos”, na bela imagem dos índios australianos. Assim, é 

possível injetar significados no torvelinho de acontecimentos variados do mundo, 

arranjando para a teia da vida uma imagem, certo estado ordenado, determinada 

composição de forças e eventos. Munidos com tal disposição mental, os sujeitos das 

populações arcaicas fogem à flecha do tempo, ao movimento irreversível de entropia e 

decomposição, de enfraquecimento e morte. A razão de ser do universo, com os mitos, 

não somente passa a ser conhecida, como é possível de ser reencenada indefinidamente, 

através dos ritos, atualizando os acontecimentos que se passaram in illo tempore. Esta 

característica evidencia uma distinção ente o sujeito das civilizações modernas e o 

indivíduo das populações arcaicas: “(...) o homem moderno se considera constituído 

pela História, o homem das sociedades arcaicas se proclama o resultado de um certo 

número de eventos míticos. Nem um nem outro se consideram “dados”, “feitos” de uma 

vez por todas (...).” (ELIADE, 2002, p. 16) Além disto, entre um e outro se processa 

outra clivagem: 

(...) ao passo que um homem moderno, embora considerando-se o resultado 
do curso da História Universal, não se sente obrigado a conhecê-la em sua 
totalidade, o homem das sociedades arcaicas é obrigado não somente a 
rememorar a história mítica de sua tribo, mas também reatualizá-la 
periodicamente em grande parte. É aqui que encontramos a diferença mais 
importante entre o homem das sociedade arcaicas e o homem moderno: a 
irreversibilidade dos acontecimentos que, para este último, é a nota 
característica da História, não constitui uma evidência para o primeiro. 
(ELIADE, 2002, p. 17)  

Entretanto, a separação não é plena, completa, antes apenas repercute 

posicionamentos e vivências frente ao turbilhão de experiências existenciais. A idéia de 

um homem orientado completamente por um ordenamento racional para sempre cego e 

surdo às aparições do mítico e do maravilhoso (sem irrupções do sonho, sem 

direcionamentos biológicos e reverberações psíquicas inconscientes, sem mitos, 



 

31 

narrativas, com um imaginário embotado e anêmico) não encontra correspondência nem 

mesmo na mentalidade e no ritmo das ações do homem moderno, onde é possível 

reconhecer posturas, imagens, traços de conduta, motivações, desdobramentos e 

“sobrevivências” de mitologias anteriores: 

O homem profano, queira ou não, conserva ainda os vestígios do 
comportamento do homem religioso, mas esvaziado dos significados 
religiosos. Faça o que fizer, é um herdeiro. Não pode abolir definitivamente 
seu passado, porque ele próprio é produto desse passado: É constituído por 
uma série de negações e recusas, mas continua ainda a ser assediado pelas 
realidades que recusou e negou. Para obter um mundo próprio, dessacralizou 
o mundo em que viviam seus antepassados; mas, para chegar aí, foi obrigado 
a adotar um comportamento oposto àquele que o precedia – e ele sente que 
este comportamento está sempre prestes a reatualizar-se, de uma forma ou 
outra, no mais profundo de seu ser. Como já dissemos, o homem a-religioso 
no estado puro é um fenômeno muito raro, mesmo na mais dessacralizada das 
sociedades modernas. A maioria dos “sem religião” ainda se comporta 
religiosamente, embora não esteja consciente do fato. Não se trata somente 
da massa das “superstições” ou dos “tabus” do homem moderno, que têm 
todos uma estrutura e uma origem mágico-religiosas. O homem moderno que 
se sente e se pretende a-religioso carrega ainda toda uma mitologia 
camuflada e numerosos ritualismos degradados. Conforme mencionamos, os 
festejos que acompanham o Ano Novo ou a instalação numa casa nova 
apresentam, ainda que laicizada, a estrutura de um ritual de renovação. 
Constata-se o mesmo fenômeno por ocasião das festas e dos júbilos que 
acompanham um casamento ou o nascimento de uma criança, a obtenção de 
um novo emprego ou uma ascensão social etc. (ELIADE, 1992, p. 98) 

Ao invés de uma visão confortável que procurar estabelecer eixos fixos e 

estáveis para a compreensão dos diversos fenômenos tecidos na rede da vida, o mito põe 

em circulação uma concepção metamórfica que se lança ao abraço da totalidade, não 

separando em compartimentos as diversas esferas interconectadas do planeta (mundo 

humano, animal, vegetal, mineral, espiritual, cósmico, etc.). Podemos ilustrar essas 

visões distintas com uma passagem recolhida do filósofo Ernst Cassirer: 

Se o pensamento científico pretende descrever e explicar a realidade, é 
forçado a usar seu método geral, que é o da classificação e sistematização. A 
vida é dividida em províncias separadas que são claramente distinguidas 
umas das outras. Os limites entre os reinos das plantas, dos animais e do 
homem – as diferenças entre espécies, famílias, gêneros – são fundamentais e 
indeléveis. Mas a mente primitiva as ignora e rejeita. Sua visão da vida é 
sintética, e não analítica. A vida não é dividida em classes e subclasses. É 
sentida como um todo contínuo e ininterrupto que não admite distinções 
nítidas e claras. Os limites entre as diversas barreiras não são insuperáveis; 
são fluentes e flutuantes. Não há qualquer diferença específica entre os vários 
domínios da vida. Nada tem uma forma definida, invariável e estática. Por 
uma súbita metamorfose, tudo pode ser transformado em tudo. Se existe 
algum aspecto característico e destacado do mundo mítico, qualquer lei que o 
governe, é a lei da metamorfose. (CASSIRER, 1992, p. 136) 



 

32 

A mentalidade mítica, porém, não está assentada num irracionalismo obtuso, 

obstinado e aberrante, não está baseada numa mente confusa e incapaz de observar e 

experimentar certas sutilezas da teia da vida. Antes, se pauta por outra compreensão do 

que seja o fenômeno da vida e a atuação do homem dentro desta rede. Um pouco 

adiante, Cassirer salienta este aspecto: 

O que é característico da mentalidade primitiva não é sua lógica, mas seu 
sentimento geral da vida. O homem primitivo não olha para a natureza com 
olhos de um naturalista que deseja classificar coisas para satisfazer uma 
curiosidade intelectual. Ele não a aborda com um interesse apenas 
pragmático ou técnico. Para ele, a natureza não é um simples objeto de 
conhecimento, nem o campo de suas necessidades práticas imediatas. Temos 
o costume de dividir a nossa vida nas duas esferas de atividade, a prática e a 
teórica. Nessa divisão, estamos inclinados a esquecer que há uma camada 
subjacente às duas. O homem primitivo não é passível deste tipo de 
esquecimento. Todos os seus pensamentos e sentimentos estão ainda 
mergulhados nessa camada inferior original. Sua visão da natureza não é nem 
apenas teórica, nem simplesmente prática: é simpática. (CASSIRER, 1992, p. 
137) 

 Destacadas estas posturas (científica/analítica e mítica/sintática), podemos 

compreender o caminho das manifestações de vínculos entre mito e contemporaneidade. 

A vitalidade do pensamento mítico permite a experiência de uma vida de trocas e 

câmbios afetuosos e conflitantes entre o indivíduo e o variado corpo de alteridades 

(humanas, animais, vegetais, etc.). Para o nosso propósito, a compreensão da 

possibilidade do mito (sua plataforma, sentido, forma de proceder) no seio do 

industrialismo e da racionalidade nos auxilia nos habitua ao conjunto de visões que 

dialogam com as criações poéticas de Roberto Piva e seus desdobramentos e idéias 

implicadas. Poderíamos dizer que o mito não tem um tempo. Antes, é a manifestação 

atemporal na carne do instante: aparece no passado, no presente e no futuro e transporta 

os indivíduos para jornadas interiores e relações dialógicas com a multidão de corpos da 

vida (animais, plantas, astros, etc.). Segundo Joseph Campbell, 

A mitologia é, aparentemente, contemporânea da humanidade. Desde que, 
por assim dizer, fomos capazes de acompanhar as primeiras evidências 
fragmentadas e dispersas da nossa espécie, foram encontrados sinais 
indicando que as metas e as preocupações mitológicas já estavam moldando 
as artes e o mundo do Homo Sapiens. Além disso, essas evidências no dizem 
algo sobre a unidade de nossa espécie; pois os temas fundamentais do 
pensamento mitológico permaneceram constantes e universais, não somente 
ao longo de toda a história, mas também ao longo de toda a ocupação da 
Terra pela humanidade. (CAMPBELL, 1997, p. 24) 



 

33 

 Para o estudioso norte-americano, além dos mitos acompanharem a jornada 

humana desde o início (ou mesmo possibilitarem tal aventura), eles permitem também 

que os indivíduos da espécie exerçam um contato fecundo com o mundo interior, 

abrindo um universo inteiro de significados para quem se debruça sobre o poço do 

imaginário humano. A visada sobre as águas da subjetividade não funciona como uma 

clausura, um distanciamento do mundo da vida, da exterioridade, do mundo social. 

Antes, ao contrário, dinamiza os processos de participação na rede de fenômenos 

existenciais, encontrando fendas nas definições da realidade (quando entendida apenas 

como o mundo da vigília) e gerando visões e ações que se materializam num 

movimento de união mística e mítica com o cosmos. Campbell nos diz que os mitos 

(...) nos contam, em linguagem figurada, a respeito de forças da psique a 
serem reconhecidas e integradas em nossas vidas, forças que sempre foram 
comuns ao espírito humano, e que representam a sabedoria da espécie, graças 
à qual o homem tem vencido os milênios. Desse modo, eles não tem sido, e 
nunca o poderão ser, desalojados pelas descobertas da ciência, que se 
relacionam mais com o mundo exterior do que com as profundezas onde 
ingressamos no sonho. Por meio de um diálogo mantido com essas forças 
interiores através de nossos sonhos e de um estudo dos mitos podemos 
aprender a conhecer e a chegar a um acordo com o horizonte maior do nosso 
eu interior, mais profundo e mais sábio. E, analogamente, a sociedade que 
fomenta e conserva vivos os mitos será nutrida a partir das mais vigorosas e 
das mais ricas camadas do espírito humano. (CAMPBELL, 1997, p. 20) 

Os mitos, ainda segundo Campbell, entre as miríades de atualizações e 

apropriações possíveis, podem funcionar com vistas a determinados fins, entre os quais 

podemos destacar: infusão no indivíduo de uma vitalidade mística que influi numa visão 

de participação no mistério do ser, da existência e a construção de uma imagem para o 

universo. A mitologia se traduz como uma espécie de útero de iniciação propiciando ao 

indivíduo humano as aproximações do mundo da vida e do mundo da morte. O ser 

humano e sua linguagem mítica tratam de se relacionar de modo mais direto e vital com 

o cosmos. As aparições propiciadas pelas visões poéticas, estimuladas pelas 

manifestações formais da natureza mítica repercutem a idéia de correspondência entre 

os gestos humanos e a atividade cósmica, bem como a noção de participação humana no 

organismo do ser:  

Quando se pensa que há uma relação entre a produção de formas pela 
Natureza e a produção de formas pela imaginação humana, pode-se dizer que 
inventar mitos é prolongar o gesto fundamental da Natureza que produz suas 
formas. (HADOT, 2006, p. 239) 



 

34 

 A noção de uma cosmodernidade (palavra para situar as apropriações e 

reverberações do mito na idéia e experiência da contemporaneidade, sem 

necessariamente instaurar uma proposição que desconheça ou não dialogue com o 

tempo presente) é fundamental para compreendermos as perspectivas de uma poética do 

xamanismo que gesta mitos, imagens e visões que entrelaçam as esferas supostamente 

separadas da natureza e da cultura, da razão e do inconsciente, da vigília e do sonho, da 

terra e do imaginário cósmico. Tal disposição poética privilegia as fulgurações do mito 

e do maravilhoso, as deambulações das imagens oníricas e o reconhecimento das 

condições fundamentais da existência (nascimento, consciência da morte, sede, sono, 

fome, instinto sexual polimorfo reprimido, etc.) ao invés de perpetuar e desdobrar as 

mordaças repressivas (estruturas mentais e dispositivos práticos) do capitalismo global. 

Podemos dizer que a idéia de uma cosmodernidade representa a íntima relação entre os 

diversos organismos que compõem as redes de relações existenciais ao longo do tempo 

e do espaço no seio da contemporaneidade. Ao afastar o princípio de não-contradição 

nas vivências míticas, o poeta/xamã pode, simultaneamente, abordar e reviver as 

posturas e idéias do passado arcaico em modulações subversivas e vívidas da 

contemporaneidade. Ao invés de uma saída nostálgica para o arcaico, um cavalo para a 

orientação de possibilidades de cura e reinvenção no futuro, numa articulação criativa 

com o presente e o passado: 

A contemporaneidade se inscreve no presente marcando-o sobretudo como 
arcaico, e só quem percebe no mais moderno e recente os indícios e as 
signaturas do arcaico pode ser seu contemporâneo. Arcaico significa: 
próximo do "arché", ou seja, da origem. Mas a origem não está situada só em 
um passado cronológico: é contemporâneo ao devir histórico e não cessa de 
funcionar nele, como o embrião continua atuando nos tecidos do organismo 
maduro, e o bebê, na vida psíquica do adulto. A distância e, ao mesmo 
tempo, a proximidade que definem a contemporaneidade têm seu fundamento 
nessa proximidade com a origem, que em nenhum ponto bate com tanta força 
como no presente. (…) Os historiadores da literatura e da arte sabem que, 
entre o arcaico e o moderno, há um encontro secreto, e não tanto por causa do 
fato de que as formas mais arcaicas parecem exercer no presente um fascínio 
particular, mas sim porque a chave do moderno está oculta no imemorial e no 
pré-histórico. Assim, o mundo antigo, em seu final, se volta, para se 
reencontrar, para as origens: a vanguarda, que se extraviou no tempo, segue o 
primitivo e o arcaico. Nesse sentido, justamente, pode-se dizer que a via de 
acesso ao presente tem necessariamente a forma de uma arqueologia. 
(AGAMBEN, 2008, p. 6) 

 

 



 

35 

4. O xamã e o poeta: aproximações 

 

 Para que nós realizemos uma averiguação das visões, dos ritmos, das imagens 

que povoam e configuram o corpo dos poemas inscritos em Ciclones e Estranhos Sinais 

de Saturno, consideramos oportuno, e mesmo necessário, debruçarmo-nos sobre o 

território das possíveis repercussões e analogias entre as figuras do xamã e do poeta (e 

suas visões/poemas). A idéia de investigar o universo mítico gestado nos poemas 

visionários de Roberto Piva implica uma abordagem que considere as relações de 

proximidade e de diálogo na experiência ancestral do xamã e na deambulação do poeta 

– intimidade repetidamente sugerida por uma série de declarações do Piva, pela 

presença constante do xamã (não importando se como instância literal ou metáfora) 

como sujeito lírico dos poemas dos livros referidos, além de possível de ser observada 

nas escrituras, práticas e mentalidades de outros grupos de escritores (românticos, 

surrealistas, dadaístas, beats, etnopoetas, etc.).  

É no diálogo existencial do xamã com o mundo mítico, via linguagem e 

inconsciente, que é possível perceber as repercussões da palavra enquanto força 

dinâmica na configuração de novas disposições psicológicas, novos alinhamentos 

cósmicos, novas possibilidades de vivência subjetiva e social. Tal feito, segundo Piva, é 

possível de ser encontrado em diferentes espaços e tempos da experiência humana e o 

auxiliou no entendimento do imaginário xamânico, mítico, como dispositivo gerador da 

poesia: 

(...) é universal, está presente no inconsciente de todas as culturas. Nos índios 
brasileiros e nos xamãs siberianos, na Europa, na América Latina, na 
América Central, no México, nas tribos peles-vermelhas americanas. 
Portanto, fui beneficiado pelo inconsciente coletivo que permeia a 
humanidade. Isso é a origem da poesia xamânica. É a origem da própria 
poesia, na visão de Córtazar, Artaud, Octavio Paz, Mircea Eliade. Os 
primeiros poetas, legisladores, artistas, curandeiros eram xamãs. (PIVA, 
2009, p. 149) 

Situando a origem da poesia na prática xamânica, Piva indica camadas de 

significados a serem escavados numa leitura de seus poemas como visões do 

inconsciente numa perambulação por siderações cósmicas e míticas.  Dito de outro 



 

36 

modo, a atenção crítica sobre os poemas de Roberto Piva amplia seu espectro de 

atuação ao considerar os elementos xamânicos implicados na escritura e materializados 

na composição, nos arranjos das visões: 

Poesia = xamanismo = técnicas arcaicas do êxtase. Xamã: sacerdote-poeta 
inspirado que, em transe extático, percorre o inframundo, florestas, mares, 
montanhas e sobe aos céus em “viagens”. Dante foi um xamã cabalista que 
conheceu, em sua viagem pelos três mundos, os orixás travessos da sombra. 
Deixe a visão chegar. É hora da despedida dos deuses do deserto & da 
chegada dos deuses da vegetação. Minha poesia é magmática, de magma: 
como Dante, sou exilado em minha própria pátria. (...) sou uma força arcaica, 
um bárbaro. & não sou um homem normal, isto é, um racista, um 
colonialista. Ecologia da linguagem: os poetas brasileiros têm que deixar de 
ser broxas para serem bruxos. Estados alterados de consciência. Há quem 
disseca os versos, mas não conhece o êxtase, que é a alma dos versos. (PIVA, 
2009, p. 112-113) 

As práticas performágicas (a composição mítica de uma totalidade que inclui a 

palavra como configuração verbal sutil, o delírio, a dança, a música, o corpo, o sonho, 

etc.) do xamã se desdobram na configuração do poeta como um extático, um vidente 

(acompanhando a intuição de Rimbaud) e também na prática experimental de poetas 

performáticos (pensemos aqui em nomes como Allen Ginsberg, Jerome Rothenberg, 

Gary Snyder, etc.). E os poemas de ambos materializam, mapeiam um universo mítico 

ao mesmo tempo em que apontam para os processos integrais que o conflagraram: 

quase como se disséssemos os poemas são as palavras do xamã (a figura histórica & o 

poeta como visionário), um sujeito que vive, viaja e vê as possibilidades de cruzamentos 

e articulações entre as visões interiores e o mundo da vida; um sujeito que se aventura 

para embaralhar, escavar, fundir, burlar os limites entre linguagem e vida; um sujeito 

que dilui as fronteiras entre a vigília e o sonho; um sujeito que embarca numa jornada 

de ascensão celeste e descenso infernal para ampliar as possibilidades de libertação da 

alma humana das opressões existenciais; um sujeito que se lança no contato com as 

forças da psique e a linguagem do cosmos para o aumento no conhecimento da morte: 

(...) esse misterioso poder de viajar no mundo sobrenatural tem de fato 
colaborado para que o xamã adquira um maior conhecimento da morte (...). 
Assim, ao se tornar a ponte entre os vivos e os espíritos, os xamãs adquirem 
um grau de conhecimento da morte não acessível ao homem comum: “o 
desconhecido e aterrorizante mundo da morte assume forma, se organiza de 
acordo com determinados padrões; finalmente, ele mostra uma estrutura e, no 
momento apropriado, se torna familiar e aceitável”. Os xamãs, pode-se dizer, 
se relacionam com a morte como se esta fosse sua aliada e não como o reino 
absolutamente desconhecido, na medida em que eles têm que adentrar o reino 
espiritual, ou seja, o plano dos mortos. (SANTOS, 2007, p. 24) 



 

37 

O poeta contemporâneo que compreende tal estado de coisas e as busca (as 

forças mágicas da palavra poética, a possibilidade de libertação psicológica, o transporte 

para plataformas míticas da existência, a vivência de ritmos cósmicos, etc.) sugere os 

poemas como uma materialização de uma jornada de iniciação, uma busca pelas 

repercussões de um sagrado não-ordenado (erótico, curativo, não-institucionalizado, não 

circunscrito numa teologia - segundo Piva, o xamanismo é uma religião de poesia e não 

um estudo do deus, ou do logos), bem como indicam as energias subversivas (erotismo 

sagrado, humor, palavra, sonho, libertação psicológica) para o confronto contra o estado 

e o espírito da época (a lógica do capitalismo tardio). O poema é a folha que cura, a 

ventilação de realidades míticas, o fluxo de estados de consciência não captados pelo 

escrutínio da razão, bem como as visões que confrontam a Weltanschauung 

hegemônica (razão tecnocrata, consumo voraz, volatilidade nas relações com a 

alteridade, lógica de destruição do mundo natural, etc.) do capitalismo tardio. Segundo 

Octavio Paz, 

A desconfiança dos Estados e das Igrejas diante da poesia não nasce apenas 
do natural imperialismo destes poderes: a própria índole do dizer poético 
provoca o receio. Não é tanto aquilo que o poeta diz, mas o que vai implícito 
em seu dizer, sua dualidade íntima e irredutível, o que outorga às suas 
palavras um gosto de liberação. A freqüente acusação que se faz aos poetas 
de serem aéreos, distraídos, ausentes, nunca totalmente deste mundo, provém 
do caráter de seu dizer. A palavra poética jamais é completamente deste 
mundo: sempre nos leva mais além, a outras terras, a outros céus, a outras 
verdades. A poesia parece escapar à lei de gravidade da história porque nunca 
sua palavra é inteiramente histórica. Nunca a imagem quer dizer isto ou 
aquilo. Antes sucede o contrário, como já se viu: a imagem diz isto e aquilo 
ao mesmo tempo. E mais ainda: isto é aquilo. (PAZ, 1971, p. 56) 

Como a figura do poeta é ainda relativamente conhecida (embora deslocada para 

as margens da sociedade de produção e consumo, um fantasma, como sugere Octavio 

Paz) no cenário árido da sociedade contemporânea, volto os olhos para as apreciações 

de diversos autores sobre a figura do xamã (e seus processos visionários, míticos, 

performáticos, lingüísticos, etc.). As pontes possíveis entre as práticas textuais e 

existenciais do xamã e do poeta serão mais bem compreendidas após a contextualização 

do personagem xamânico e seus repertórios de encantamento, cura e viagem mítica. Só 

então as correspondências, os desdobramentos e as influências do xamã na atividade 

poética podem ser focados, percebidos. O historiador Mircea Eliade, num estudo 



 

38 

fundamental para a articulação dos saberes sobre a figura do xamã, evidencia os 

aspectos que situam o xamã além da noção de mago e feiticeiro, 

(...) pois – é preciso deixar claro – o xamã é, ele também, um mago e um 
medicine-man: a ele se atribui a competência de curar, como aos médicos, 
assim como a de operar milagres extraordinários, como ocorre com todos os 
magos, primitivos e modernos. Mas, além disso, ele é psicopompo e pode 
ainda ser sacerdote, místico e poeta. (...) onde a experiência extática é 
considerada a experiência religiosa por excelência, é o xamã, e apenas ele, o 
grande mestre do êxtase. Uma primeira definição desse fenômeno complexo, 
e possivelmente a menos arriscada, será: xamanismo = técnica do êxtase. 
(ELIADE, 2002, p. 16) 

 Podemos colher uma consideração ligeiramente diversa da figura do xamã (que 

salienta aspectos “artísticos”) nas palavras da antropóloga Joan Halifax. Segundo a 

autora, os xamãs 

(...) estão em comunicação com o mundo dos deuses e espíritos. Eles são 
poetas e cantores. Eles dançam e criam obras de arte. Eles não são apenas 
líderes espirituais, mas também juízes e políticos. Repositórios do 
conhecimento da História tanto sagrada quanto secular de sua cultura, eles 
têm familiaridade com a geografia cósmica, assim como com a física, sabem 
tudo sobre as plantas, os animais e os elementos. Eles são psicólogos, 
recriadores e descobridores de comida. Acima de tudo, entretanto, os xamãs 
são técnicos do sagrado e mestres do êxtase. (HALIFAX in SEVCENKO, 
1998, p. 129-130) 

 Joseph Campbell, por sua vez, destaca as nuances que separam o xamã e o 

sacerdote. Conforme Campbell afirma, 

O sacerdote é o membro socialmente iniciado, cerimonialmente aceito, de 
uma organização religiosa reconhecida, onde ocupa certa posição, e funciona 
como ocupante de um cargo que foi preenchido por outros antes dele, ao 
passo que o xamã é aquele que, como conseqüência de uma crise psicológica 
pessoal, obteve certo poder próprio. Os seres espirituais que o visitaram na 
visão nunca haviam aparecido a nenhum outro homem: eram seus familiares 
e protetores particulares. (CAMPBELL, 1997, p. 188) 

 Ampliando o leque de enfoques e olhares sobre a figura do xamã, podemos nos 

valer de um trecho recolhido em Guiado pela Lua, do antropólogo Edward MacRae. O 

autor situa a presença do xamã no interior de práticas distribuídas ao longo do tempo e 

do espaço, o xamã se configurando como um extático em busca de visões, curas e forças 

desdobradas no interior de estados alterados de consciência: 

Para entender o conceito antropológico de xamã, é preciso lembrar que a 
palavra teve origem na tribo dos Tungues da Sibéria, mas denota praticas 
largamente difundidas em todo o planeta. Durante um rito xamanístico, um 



 

39 

visionário inspirado, o xamã, entra em transe profundo e, em nome da 
sociedade a qual serve e com a ajuda de espíritos protetores, estabelece 
relações com as entidades espirituais. O xamã, então, viaja em direção a uma 
realidade extraordinária para ajudar os membros de sua comunidade. Isso 
pode ser feito com a intenção de diagnosticar/tratar certos males ou com o 
propósito de adivinhação/profecia, ou ainda com o objetivo de conseguir 
força através do contato com espíritos, animais de poder, aliados tutelares e 
outras entidades espirituais. Tal transe, ou viagem, acontece durante o que se 
costuma chamar de "estado alterado de consciência", rótulo que agrupa 
experiências em que o sujeito tem a impressão de que o funcionamento 
habitual de sua consciência se modifica e que ele vive uma outra relação com 
o mundo, consigo mesmo, com seu corpo, com sua identidade. Estes estados 
podem ocorrer espontaneamente, ou são induzidos através de técnicas de 
meditação, exercícios de respiração, jejuns ou pela ingestão de substâncias 
psicoativas. (MACRAE, 1992, p. 18) 

 As distintas considerações sobre a figura do xamã auxiliam na composição de 

uma imagem heterogênea e variada, sem perder de vista certas instâncias básicas, 

recorrentes: o exercício deliberado do êxtase, as visões da jornada mítica, os sonhos, a 

vivência de estados alterados de consciência, a formalização/materialização dos mitos 

em arranjos performáticos (um complexo integral que envolve e mistura o poema, a 

dança, a música, o teatro, etc.). O xamã repercute os dados fundamentais da existência, 

se coloca em contato com esferas de conhecimento e poder localizados além dos jardins 

da razão. Através da canção/evocação poética do fantástico, vai forjando as trilhas de 

uma geografia cósmica, aproximando na linguagem visionária e exploratória do 

desconhecido as múltiplas modalidades do ser da existência: animais, plantas, pedras, 

espíritos, ventos, mares, florestas, deuses irrompem nos ritmos e fôlegos do universo. 

No peito do xamã, o êxtase, o mergulho na subjetividade e a plataforma mágica do 

mundo mítico se encontram: 

O reino do mito, do qual, de acordo com uma crença primitiva, procede todo 
o espetáculo do mundo, e o reino do transe xamanista, são o mesmo e único. 
De fato, é por causa da realidade do transe e da profunda marca deixada pelas 
experiências na mente do próprio xamã que ele acredita em sua arte e poder – 
mesmo que, para um espetáculo popular, ele possa ter que assumir uma 
função externa ilusória, imitando para os caçadores honestos alguns dos 
milagres que seus espíritos lhe revelaram no reino mágico por trás do véu. 
Essa relação das experiências íntimas do xamã com o mito é um de máxima 
importância (...) Pois se o xamã foi o guardião da tradição mitológica da 
humanidade durante o período de cerca de quinhentos ou seiscentos mil anos, 
quando a principal fonte de sustento era a caça, então, tem-se que supor que o 
mundo interior do xamã tenha exercido uma influência considerável na 
formação de qualquer que seja a porção de nossa herança espiritual que possa 
ter descendido do período da caça paleolítica. Temos que considerar, 
portanto, que tipo de visões interiores, e as provenientes delas, podem ter 
constituído o mundo das experiências xamanistas. (CAMPBELL, 1992, p. 
208) 



 

40 

 A vivência das visões gera no indivíduo assolado pelos chamados míticos uma 

compleição diferenciada da dos outros integrantes da sociedade em que está inserido – e 

aqui podemos ver como sombra as imagens e representações que o senso comum atribui 

ao poeta, certas idéias vagas em torno de noções como excentricidade, solidão, 

extravagância, etc. Ao experimentar os distúrbios mágicos (psíquicos e sobrenaturais) 

que o atravessam, o xamã adquire habilidades insuspeitadas pelos outros sujeitos. No 

interior da linguagem visionária e da experimentação do mito, o xamã re-energiza sua 

psique e seu corpo a partir de alinhamentos cósmicos. Segundo Joseph Campbell,  

Tem sido notado por observadores perspicazes que, em contraste com a 
psicologia da neurose que mutila a vida (que é reconhecida nas sociedades 
primitivas, bem como na nossa própria, mas não confundida naquelas com 
xamanismo), a crise xamanista, quando devidamente estimulada, resulta em 
um adulto não apenas de inteligência e refinamento superiores, mas também 
de resistência física e vitalidade de espírito maiores que no comum dos 
membros de seu grupo. A crise, conseqüentemente, tem o valor de uma 
iniciação de limiar superior – superior, em primeiro lugar, porque 
espontâneo, não tribalmente forçado e, em segundo lugar, porque a mudança 
de referência dos símbolos psicologicamente potentes não foi da família para 
a tribo, mas da família para o universo. (CAMPBELL, 1992, p. 210) 

 A relação do xamã com o mundo mítico torna familiares aos outros sujeitos as 

presenças e energias que rondam o inconsciente coletivo da humanidade. O universo 

deixa de ser um caos desordenado para configurar-se como um cosmos prenhe de 

significado. O mundo perde a imagem da clausura, deixa de se constituir como um lugar 

fechado e destituído de sentido para atualizar-se como um ambiente atravessado por 

emergências cósmicas (a terra, o inferno e o céu formam um todo comunicável e 

cambiante). A atividade do xamã põe em relevo os campos de deslocamento do 

imaginário e da realidade, os entrecruzamentos entre a vida interior e os ritmos 

universais. Em sua jornada visionária, engendrada pelas técnicas arcaicas do êxtase, o 

xamã coloca a comunidade em contato com as plataformas míticas da existência. Neste 

processo, materializa, inventa, dá forma às imagens que partilha com a comunidade:  

Qualquer um que se entregue a um trabalho de criação literária sabe que a 
gente se abre, se entrega, e o livro nos fala e se constrói a si mesmo. Até certo 
ponto, você se torna o portador de algo que lhe foi transmitido por aquilo que 
se chama as Musas, ou, em linguagem bíblica, “Deus”. Isso não é força de 
expressão, isso é um fato. Uma vez que a inspiração provém do inconsciente, 
e uma vez que a mente das pessoas de qualquer pequena sociedade tem muito 
em comum, no que diz respeito ao inconsciente, aquilo que o xamã ou o 
vidente traz à tona é algo que existe latente em qualquer um, aguardando ser 
trazido à tona. Assim, ao ouvir a história do vidente, é comum alguém dizer: 



 

41 

“Ha! Esta é a minha história. É alguma coisa que eu sempre quis dizer, mas 
nunca fui capaz.” (CAMPBELL, 1990, p. 71)  

Na presença vivencial do mito, desdobrado nas visões e performances do xamã, 

a audiência participa das instâncias cósmicas da vida – e percepções vagas e difusas 

sobre as conexões entre os humanos e as alteridades cósmicas ganham corpo. Nicolau 

Sevcenko salienta esta interação entre o xamã, a narrativa performática e a audiência, 

apontando também para as ambigüidades que cercam este diálogo (a “vampirização” 

das alucinações do xamã por parte da comunidade e a vingança do xamã na 

manipulação dos poderes adquiridos no monopólio da loucura): 

O mito-canção-narrativa, assim, catalisa, articula e redireciona as energias 
coletivas, atuando como uma espécie de circuito nervoso social da 
comunidade, abastecido pelo largo acervo da herança cultural e orquestrado 
pela figura do xamã. (...) quando o xamã a entoa, a voz que flui da sua boca, 
o sopro melódico que inspira os ânimos excitados, não é o do ser concreto, 
paramentado e dançante, mas a dicção do próprio deus evocado. O xamã é 
apenas o veículo dessa presença conspícua, aquele que empresta o seu corpo 
para que o espírito sagrado se materialize e se manifeste diante dos homens – 
ele é o “energóumenoos”, aquele que é possuído pelos gênios. Daí por que 
sua natureza é diferente da dos outros membros da comunidade. É arredio, 
calado, solitário, introvertido, sexualmente ambíguo, o olhar sempre perdido, 
o corpo marcado, esquelético, sempre coberto de pinturas e símbolos 
mágicos. Obedece a tabus e prescrições alimentares, jejua, ingere e inala 
substâncias tóxicas que o predispõem a sonhos, delírios e estados de êxtase. É 
por este devaneio que a comunidade se guia: o xamã é um servo arrastado ao 
limiar da insanidade por uma comunidade que lhe vampiriza as alucinações. 
Ele se vinga retirando desse seu monopólio da loucura todo o poder que ele 
lhe conceda. (SEVCENKO, 1998, p. 126-127) 

As visões do xamã, ao mobilizar as narrativas mitológicas (num gesto 

simultâneo de apropriação e invenção), operam a construção de percepções de mundo 

que se desdobram e se infiltram (numa cadeia interminável e rizomática de derivações e 

sentidos) nas aparições existenciais e na linguagem visionária perseguida e inventada 

pelo poeta contemporâneo. O xamã, em sua aventura criadora de linguagem e visão, 

antecipa a irrupção do poeta, ou melhor, constitui a primordial irrupção do poeta – numa 

plataforma em que as fulgurações do maravilhoso e do mito se entrelaçam com os 

ambientes físicos (mundo natural e cósmico), sociais e psicológicos. Segundo Nicolau 

Sevcenko: 

As derivações mais antigas do xamanismo aparecem na figura dos profetas, 
dos videntes, dos poetas, elementos que, a rigor, não se distinguem entre si e 
cumprem, basicamente, o mesmo papel, achando-se porém, cada vez mais 
deslocados para as margens das sociedades sedentárias, em que grupos de 



 

42 

famílias aristocráticas pretendem monopolizar e manipular, em seu favor, a 
herança cultural, isolando-a em relação aos grupos subordinados e aos 
despossuídos. O xamanismo é esvaziado em função de uma hierarquia 
sacerdotal sob controle e tanto a excitação de emoções coletivas quanto a 
produção de estados de transe passam a ser vistos sob suspeita, quando não 
são diretamente reprimidas. (SEVCENKO, 1998, p. 130) 

 As visões alucinatórias do xamã, constantemente em movimento de invenção, 

não circunscritas a determinações institucionais, solapam as expectativas das ordens 

dominantes. O transe, o sonho, a visão insistem na dinâmica de circulação entre as 

regiões cósmicas – terra, céu, inferno – e no permanente diálogo reinventado entre os 

seres que compõem as modalidades do ser, da vida. As mobilizações coletivas do êxtase 

são capazes de subverter a ordem existente na fundação de novos arranjos. Daí a busca 

por mecanismos repressivos, por movimentos de cerceamento da atividade livre das 

visões. Tal processo de domínio e repressão está entrelaçado aos movimentos históricos 

descritos pela transição da caça/coleta para a sedentarização crescente das populações 

humanas. Indagado sobre esta questão, Joseph Campbell descreve o declínio da 

importância do xamã e suas visões ao longo da evolução humana: 

Quando se dá a grande ênfase na vida sedentária, nas povoações fixas, o 
xamã perde poderes. De fato, há uma bela coleção de histórias e mitos de 
alguns dos índios do sudoeste americano, os navajos e os apaches, que eram 
originalmente povos caçadores, desceram para uma área onde a agricultura 
tinha sido desenvolvida e adotaram um sistema de vida agrário. Em suas 
histórias mais antigas, é típico haver um episódio jocoso em que os xamãs 
caem em desgraça e os sacerdotes assumem. Os xamãs dizem alguma coisa 
que ofende o sol e o sol desaparece; então eles dizem: “Oh, eu posso trazer o 
sol de volta”. Aí eles desempenham todos os seus truques, que são 
cinicamente, comicamente descritos. Mas não conseguem trazer o sol de 
volta. São então reduzidos a uma micro sociedade xamânica, uma espécie de 
sociedade de palhaços. São mágicos dotados de um poder especial, mas seu 
poder está agora subordinado a uma sociedade mais ampla. (CAMPBELL, 
1990, p. 113) 

 Um trecho colhido em Octavio Paz pode nos auxiliar a perceber um processo 

semelhante de marginalização enfrentado pelo poeta das sociedades modernas: 

Condenado a viver no subsolo da história, a solidão define o poeta moderno. 
Embora nenhum decreto o obrigue a deixar sua terra, é um desterrado. (...) O 
poeta moderno não tem lugar na sociedade porque, efetivamente, não é 
“ninguém”. Isto não é uma metáfora: a poesia não existe para a burguesia 
nem para as massas contemporâneas. O exercício da poesia pode ser uma 
distração ou uma enfermidade, nunca uma profissão: o poeta não trabalha 
nem produz. Por isso os poemas não valem nada: não são produtos 
suscetíveis de intercâmbio mercantil. O esforço que se gasta em sua criação 
não pode reduzir-se ao valor trabalho. A circulação comercial é a forma mais 
ativa e total de intercâmbio que a nossa sociedade conhece e a única que 



 

43 

produz valor. Como a poesia não é algo que se possa ingressar no 
intercâmbio de bens mercantis, não é realmente um valor. E se não é um 
valor, não tem existência real dentro do nosso mundo. A volatilização se 
opera em dois sentidos: aquilo de que o poeta fala não é real – e não é real, 
primordialmente, porque não pode ser reduzido a mercancia – e além disso a 
criação poética não é uma ocupação, um trabalho ou atividade definida, já 
que não é possível remunerá-la. (PAZ, 1971, p. 84-85) 

 Os xamãs e os poetas partilham outros elementos (criação de eventos 

lingüísticos especiais, poesia e música, performance, etc.), além do processo social de 

marginalização, esvaziamento e incompreensão. Estes partilhas, estas analogias e 

comunhões entre o xamã e o poeta funcionam como um gatilho, um fermento para a 

construção de poéticas que procuram reverberar os fôlegos vitais das visões do êxtase 

para o sistema nervoso social, para as trocas simbólicas do inconsciente coletivo, bem 

como para as apreciações individuais. Indagado a respeito de possíveis intersecções e 

conexões entre o poeta contemporâneo e personagens ancestrais de “culturas 

elementares”, Joseph Campbell localiza equivalências entre as figuras do poeta e do 

xamã, localizando na prática mágica da narrativa xamânica do mito (do paleolítico a 

tribos do séc. XX), a partir das visões interiores, um mergulho no inconsciente e a 

emersão ritual para partilha das imagens cósmicas – processo análogo ao do poeta que 

escava e revolve as entranhas da linguagem, numa alucinação subjetiva e as dispersa 

entre os ouvidos que ouvem e os olhos que lêem (a “vasta” minoria de leitores) dos 

seus contemporâneos: 

MOYERS: Nessas primeiras culturas elementares, como você as chama, 
quais teriam sido os equivalentes dos poetas de hoje? CAMPBELL: Os 
xamãs. O xamã é uma pessoa, homem ou mulher, que, no final da infância ou 
no início da juventude, passa por uma experiência psicológica 
transfiguradora, que a leva a se voltar inteiramente para dentro de si mesma. 
É uma espécie de ruptura esquizofrênica. O inconsciente inteiro se abre, e o 
xamã mergulha nele. Encontram-se descrições dessa experiência xamânica ao 
longo de todo o caminho que vai da Sibéria às Américas, até a Terra do Fogo. 
(CAMPBELL, 1990, p. 99) 

 E, um pouco adiante, comenta que 

O xamã traduz algumas das suas visões em performances rituais para o seu 
povo. Isto significa trazer a experiência interior para a vida exterior das 
próprias pessoas. (CAMPBELL, 1990, p. 112)  

 A relação do xamã com as artes da música e da palavra (o canto, a percussão & 

o poema/a palavra visionária) constitui a contramão das percepções correntes (queremos 



 

44 

dizer, a ideologia do capitalismo global, o senso comum, a lógica de bolso) ao instituir, 

experenciar e partilhar, tornar presente, uma ação total, uma performance integral, no 

que antecipa e dialoga com preocupações, práticas e pesquisas estéticas encontradas em 

diversos atores das vanguardas do século XX. O xamã vivencia a palavra mítica na 

canção e na dança. E acredita e se fia na energia mágica do canto – elemento 

fundamental para a bonança da jornada de siderações por espaços celestes e infernais, 

na aparição e conversa com presenças diversas de animais, plantas, deuses, espíritos. 

Comentando as ações performáticas do xamã (pintura, danças, cantos, etc.), Nicolau 

Sevcenko afirma que 

A narrativa do mito é sua atividade central, sendo que dela derivam tanto a 
música quanto a coreografia que a acompanha. Isso porque a técnica 
mnemônica, para a retenção das incontáveis tradições míticas, base de todo o 
saber da comunidade, se fundamenta toda em padrões rítmicos, condensados 
em estruturas formulares, cuja evocação se faz sempre em bloco, dos quais 
dado o princípio rítmico ou temático, as seqüências e combinações decorrem 
naturalmente, variando apenas em função do tempo, da expectativa da platéia 
e das circunstâncias ambientais. (...) A narrativa é uma performance integral, 
desencadeada e centrada pelo xamã, ela se torna comunitária; sendo coletiva, 
se torna irresistível. A narrativa não é uma exposição do assunto, é o modo 
supremo da experiência da vida. Através dela o mito se torna rito e a 
cerimônia, uma suspensão do tempo, evasão do espaço e libertação dos 
frágeis limites do corpo mortal e carente. O fragmentário se torna uno, o 
efêmero, eterno e o contingencial, revelação. (SEVCENKO, 1998, p. 126) 

Além da vivência do mito, mobilizada pela narrativa desencadeada pelo xamã 

nas asas do êxtase dentro da esfera das cerimônias, cultos e certos horizontes de 

expectativas religiosas, é possível perceber no ato de narrar histórias dos xamãs certa 

fruição subjetiva, apropriação por deleite – sem deixar de compreender as implicações e 

jornadas que a narrativa promove. Mircea Eliade aponta desdobramentos das visões dos 

xamãs, propiciadas pelos tambores nas práticas sagradas bem como por certo gosto 

pessoal, nas histórias encontradas na literatura popular oral: 

O uso de tambores e outros instrumentos de música mágica não é, contudo, 
restrito exclusivamente às sessões. Vários xamãs tocam tambor e cantam por 
prazer pessoal, sem que as implicações de tais atos deixem de ser as mesmas, 
isto é, subir ao Céu ou descer aos Infernos, para visitar os mortos. Essa 
“autonomia” que os instrumentos da música mágico-religiosa acabam 
ganhando levou à constituição de uma música que, sem ser ainda “profana”, é 
de todo modo mais livre e mais variada. O mesmo fenômeno se verifica em 
relação aos cantos xamânicos que contam as viagens extáticas ao Céu e as 
perigosas descidas aos Infernos. Depois de certo tempo, esse tipo de aventura 
passa para o folclore dos respectivos povos e acaba por enriquecer a literatura 



 

45 

oral popular com novos temas e novas personagens. (ELIADE, 2002, p.205-
206) 

 Além de apontar desdobramentos, estilhaços de visões xamânicas nas narrativas 

orais, Eliade destaca também a cooperação do xamanismo para a acomodação de 

arranjos na linguagem e temas na literatura épica: 

(...) Várias dentre as mais ilustres viagens aos Infernos, realizadas com o 
objetivo de descobrir o destino dos seres humanos após a morte, têm 
estrutura “xamânica” no sentido de utilizarem a técnica extática dos xamãs. 
Isso é muito importante para a compreensão das “origens” da literatura épica. 
Quando procuramos avaliar a contribuição cultural do xamanismo, 
poderemos mostrar quanto as experiências xamânicas contribuíram para 
cristalizar os primeiros grandes temas épicos. (ELIADE, 2002, p.241) 

 O corpo a corpo do xamã com a linguagem se desdobra em narrativas visionárias 

que articulam imagens alucinatórias colhidas em diversos campos dos cosmos e do 

inconsciente. O xamã opera encantos, magias, curas, rupturas no cotidiano e no tempo 

profano ao veicular num evento performático (que simultaneamente inclui e ultrapassa 

as definições estanques de literatura, dança, música, pintura, etc.) as imagens e energias 

que alcança em suas perambulações pelo universo. Numa espécie de deriva inspirada, 

cavalgando certo caos cósmico, o xamã forja as topografias celestes e infernais, dá 

forma às presenças das alteridades (animais, plantas, espíritos, etc.), contribui para a 

exploração dos territórios do inconsciente da espécie, cria os dispositivos de percepção 

e compreensão dos regimes interiores e do mundo – o xamã não se enclausura num 

abismo subjetivo, num delírio abstrato com as forças do cosmos. Antes, dinamiza as 

trocas entre as energias e imagens da psique, do mundo subjetivo e as presenças 

participantes da teia da vida. O xamã é um exímio conhecedor de animais, plantas, 

ventos, chuvas, etc., tendo sido um importante veículo dos movimentos da espécie na 

sobrevivência e errância pela paisagem do planeta. Um dos campos em que podemos 

observar o repertório do conhecimento experimental e visionário do xamã é a 

linguagem. Segundo Nicolau Sevcenko 

(...) o acervo vocabular dos xamãs ultrapassa múltiplas vezes o repertório 
corrente de suas comunidades, como era o caso do xamã tártaro Yakut, que 
segundo V.V. Radlov possuía um vocabulário poético de 12 mil palavras, em 
contraste com as 4 mil de que se serviam os demais membros do grupo. A 
linguagem é um dos principais recursos encantatórios do xamã. 
(SEVCENKO, 1998, p. 135) 

  



 

46 

 Na aliança mágica entre a palavra e o êxtase, o xamã vai revolvendo o território 

da linguagem. Há uma ponte fértil entre a poesia e o arrebatamento visionário. A este 

respeito, Mircea Eliade afirma que 

Seria até muito instrutivo estudar em que medida as técnicas de êxtase levam 
a criações lingüísticas e esclarecer seu mecanismo. Ora, sabe-se que a “língua 
dos espíritos” dos xamã não só tenta imitar as vozes de animais como contém 
certo número de criações espontâneas que provavelmente podem ser 
explicadas pela euforia pré-extática e pelo êxtase. (ELIADE, 2002, p. 476) 

 Noutro ponto, Eliade reitera os desdobramentos do xamanismo contidos na 

literatura épica, e salienta, também, as contribuições eufóricas do xamã para as energias 

e movimentos do lirismo: 

As aventuras do xamã no outro mundo e as provas por que passa em seus 
descensos extáticos aos Infernos e em suas ascensões celestes lembra as 
aventuras das personagens dos contos populares e dos heróis da literatura 
épica. É muito provável que grande número de “assuntos” ou de motivos 
épicos, assim como muitos personagens, imagens e estereótipos da literatura 
épica, tenham, em última análise, origem extática, no sentido de provirem 
dos relatos de viagens e aventuras de xamãs pelos mundos supra-humanos. 
Também é provável que a euforia pré-extática tenha constituído uma das 
fontes do lirismo universal. Quando prepara o transe, o xamã bate o tambor, 
chama seus espíritos auxiliares, fala uma “língua secreta” ou a “língua dos 
animais”, imitando sua voz e sobretudo o canto dos pássaros. Acaba por obter 
um “estado segundo” que põe em ação a criação lingüística e os ritmos da 
poesia lírica. Ainda hoje, a criação poética continua sendo um ato de perfeita 
liberdade espiritual. A poesia refaz e prolonga a língua; toda linguagem 
poética começa sendo uma linguagem secreta, ou seja, a criação de um 
universo pessoal, de um mundo perfeitamente fechado. O ato poético mais 
puro tenta recriar a língua a partir de uma experiência interior que, 
assemelhando-se por isso ao êxtase ou à inspiração religiosa dos 
“primitivos”, revela o fundo das coisas. É a partir de criações lingüísticas 
dessa ordem, possibilitadas pela “inspiração” pré-extática, que as “linguagens 
secretas” dos místicos e as linguagens alegóricas tradicionais se cristalizaram 
depois. (ELIADE, 2002, p. 553-554) 

 A jornada extática do xamã potencializou os usos da linguagem. Os contornos 

míticos e associações entre a linguagem e o mundo, as repercussões mágicas das 

palavras no ambiente da vida, permitiram que o xamã exercesse considerável influência 

na configuração da mentalidade das populações humanas em suas jornadas e siderações. 

Podemos rastrear uma série de afinidades eletivas, analogias entre a atividade do xamã e 

do poeta (poema transmitido pela voz & leituras públicas, processo desenvolvido de 

concepção de imagens & surrealismo, simbolismo, etc., espectador como participante & 

poesia concreta, situação “intermídia” & happenings, base física para o poema & 

dada/poesia sonora/verso e respiração, situação visionária & poesia beat, voyant de 



 

47 

Rimbaud, performances, etc.). O xamã inaugura a linguagem como potência criadora de 

realidade e seus métodos se aproximam da atividade do poeta contemporâneo. “(...) o 

xamã pode ser visto como protopoeta, pois quase sempre sua técnica depende da criação 

de circunstâncias lingüísticas especiais, isto é, da canção & evocação” 

(ROTHENBERG, 2006, p. 31) 

O xamã empreendeu uma viagem cósmica, materializando visões a partir de 

“bricolagens” de sons, gestos, imagens. Na aventura extática do xamã, as palavras são 

vistas como magicamente eficazes. Torrentes materializadas das epifanias, 

desencadeadas sob o manto misterioso da invocação/evocação, da magia, do delírio 

poético, do mito e das visões alucinatórias, as palavras visionárias do xamã constituíram 

uma geografia mítica, um mecanismo para orientação no mundo e uma plataforma para 

o exercício de poderes supra-humanos. Mircea Eliade destaca as percepções míticas a 

respeito das energias místicas da linguagem ainda num estágio anterior às linguagens 

articuladas: 

(...) a inventividade fonética deve ter constituído uma fonte inesgotável de 
poderes mágico-religiosos. Mesmo antes da linguagem articulada, a voz 
humana era não só capaz de transmitir informações, ordens ou desejos, mas 
também de criar todo um universo imaginário por suas explosões sonoras e 
inovações fônicas. Basta pensar nas criações fabulosas, paramitológicas e 
parapoéticas, mas também iconográficas, ocasionadas pelos exercícios 
preliminares dos xamãs ao prepararem sua viagem extática, ou pela repetição 
dos mantras durante certas meditações iogues, que envolvem ao mesmo 
tempo o ritmo da respiração (prânayâma) e visualização das “sílabas 
místicas”. À proporção que se aperfeiçoava, a linguagem aumentava seus 
meios mágico-religiosos. A palavra pronunciada desencadeava uma força 
difícil, se não impossível, de anular. Crenças similares ainda sobrevivem em 
várias culturas primitivas e populares. São encontradas também na função 
ritual das fórmulas mágicas do panegírico, da sátira, da execração e do 
anátema nas sociedades mais complexas. A experiência exaltante da palavra 
como força mágico-religiosa conduziu às vezes à certeza de que a linguagem 
é capaz de assegurar os resultados obtidos pela ação ritual. (ELIADE, 2010, 
p.38) 

 A linguagem poética é uma configuração verbal sutil: excita a imaginação 

visionária e manifesta realidades cósmicas não compreensíveis pelo exercício racional. 

A persistência da idéia de que há magia no uso das palavras evidencia as raízes 

ancestrais do pensamento mítico desdobrado nas perambulações da espécie ao longo da 

história. É no território alucinado de criações lingüísticas experimentais que o xamã e o 

poeta se encontram e podem dialogar de maneira fértil e profícua. As palavras poéticas 



 

48 

(na performance xamânica, na página, transformada em imagem, etc.) dão forma às 

visões, orientam as jornadas dos homens em busca de cura da alma e dão ocasião para a 

irrupção do maravilhoso no ambiente habitual do cotidiano. A poesia repõe a todo 

instante as repercussões das energias do cosmos, do inconsciente, do imaginário no solo 

do dia. A noção de que a sociedade global está plenamente esvaziada de valores míticos 

constitui apenas uma visão projetada pelo discurso racionalista. Marcel de Lima Santos 

comenta esta falácia, este arranjo discursivo: 

Uma das mais difundidas narrativas ocidentais pós-iluministas tem sido 
baseada no tema de uma constante progressão da magia, passando pela 
religião (primeiramente politeísta e depois, monoteísta) e, em seguida, à 
ciência. Isso reflete supostamente um desenvolvimento e uma ascensão do 
ser humano, que podem ser vistos em todas as obras de religiões comparadas 
e mitologia do século XIX. Contudo, é óbvio que esse suposto descarte das 
crenças mágicas e primitivas simplesmente não aconteceu e que esse modelo 
linear foi muito mais um desejo do que uma realidade. (SANTOS, 2007, p. 
134-135) 

 As energias postas em movimento pela ação poética (cremos não ser preciso 

enfatizar que a poesia não significa necessariamente escrita ou livro) do xamã - e do 

poeta – beneficiam uma espécie de libertação psicológica e um sentido para a deriva e o 

movimento dos sujeitos na face do planeta. A palavra poética (compreendida dentro do 

esquema ancestral, atravessada por invasões impetuosas do mítico) acessa um mundo 

impalpável aos ditames da razão e aos dados materiais. Em seu bojo, a palavra poética 

re-energiza as condições de uma ação curativa e espiritual no seu movimento alquímico, 

na recombinação cósmica da linguagem.  

A idéia de poesia implicada na deliberada reverberação da mentalidade arcaica 

repercute visões ancestrais (rastreadas no paleolítico) sobre a relação do homem com o 

mundo natural e com o cosmos. A ação do poeta (neste quadro de analogias e diálogo 

com o xamã) repõe noções e práticas fecundas que reenviam a poesia para a condição 

de fala autêntica e experimental sobre a (e na) vida da nossa espécie no mundo 

(nascimento, amor, morte, etc.). As imagens e representações do poeta e do xamã se 

entrelaçam, se aproximam: 

O poeta, como o xamã, tipicamente se recolhe à solidão a fim de encontrar 
seu poema ou visão, então retorna para fazê-lo soar, para dar vida ao poema. 
Ele executa sozinho (ou, muito raramente, com ajuda, como no trabalho de 
Jackson MacLow, por exemplo), porque sua presença é considerada crucial 



 

49 

& nenhum outro especialista surgiu para agir no lugar dele. Ele também é 
como o xamã ao ser simultaneamente um estranho e, no entanto, uma pessoa 
necessária para a validação de um certo tipo de experiência importante para o 
grupo. E até mesmo em sociedades também hostis ou indiferentes à poesia 
como “literatura”, podem lhe permitir uma gama de comportamento 
anticonvecional, até mesmo anti-social que muitos de seus concidadãos não 
desfrutam. Outra vez como o xamã, não só lhe permitirão agir loucamente em 
público, mas será freqüentemente esperado que ele assim o faça. 
(ROTHENBERG, 2006, p. 96-97) 

 O poeta, em contato com os valores, idéias e práticas do xamã, amplia o 

repertório de visões e plataformas para a criação e comunicação de novas possibilidades 

de arranjos sociais e individuais. No interior, no processo da contemporaneidade, o 

poeta pode auxiliar nos desdobramentos e vivências de potenciais humanos 

adormecidos e embotados nas experiências circunscritas aos domínios do discurso 

técnico-científico da racionalidade do capitalismo tardio. A este respeito, o poeta 

Jerome Rothenberg afirma que 

Ao lado das ideologias oficiais que impulsionaram o homem europeu ao 
ápice da pirâmide humana, havia alguns pensadores e artistas que 
encontraram outros modos de fazer e agir, entre outros povos, tão complexos 
quanto quaisquer encontrados na Europa e que foram, com freqüência, 
apagados virtualmente da consciência européia. Culturas descritas como 
“primitivas” e “selvagens” – um estágio abaixo do “bárbaro” – eram 
simultaneamente os modelos para experiências políticas e sociais, 
ressurgimentos religiosos e visionários, e formas de arte e de poesia tão 
diferentes das normas européias a ponto de parecerem revolucionárias de 
uma perspectiva ocidental posterior. Olhando em retrospectiva, era quase 
como se cada inovação radical no Ocidente revelasse uma contraparte (ou 
várias delas) em algum lugar nos mundos tradicionais que o Ocidente estava 
atacando brutalmente. (...) Nossa convicção, neste sentido, é que uma revisão 
de idéias “primitivas” do “sagrado” represente uma tentativa – por parte de 
poetas e outros – de preservar e intensificar valores humanos primários 
contra uma mecanização descuidada que se desenvolveu para além de 
quaisquer usos que ela possa uma vez ter tido. (ROTHENBERG, 2006, p. 
110-112) 

 Os poetas, assim como os xamãs outrora e hoje, diluem as fronteiras entre sonho 

e realidade, entre palavra e mundo. As ações, idéias e registros das visões de ambos 

asseguram ao mundo a permanência das forças e presenças cósmicas que acompanham 

e informam a jornada humana na teia da vida: 

O trabalho dos xamãs (...) é criar & explorar o extraordinário (o maravilhoso 
de André Breton e dos surrealistas), explorar & criá-lo por meio do transe & 
pelo controle da língua e do ritmo, & assim por diante (porque ele, que 
controla o ritmo, escreveu alguém, controla). Da perspectiva da consciência 
comum, este trabalho do xamã é desorientador, assustador (...). 
(ROTHENBERG, 2006, p. 152-153) 



 

50 

Parte II 

5. Registros do Cosmos: os Ciclones de Saturno 

 

 Depois de nos deslocarmos por sendas que nos conduziram a reflexões sobre o 

estatuto e presença dos mitos, dos símbolos e do imaginário nas vivências 

contemporâneas e a respeito das correspondências e aproximações entre as figuras do 

xamã e do poeta, podemos concentrar nossa atenção sobre o universo poético 

engendrado por Roberto Piva nos poemas dos livros Ciclones e Estranhos Sinais de 

Saturno. Para registrar criticamente o cosmos destes “Ciclones de Saturno”, valemo-

nos de um mecanismo auxiliar para a avaliação das dimensões do espaço/tempo 

construído no exercício das visões do poeta: lançamos mão da feitura de algumas 

tabelas.  

Estas tabelas (forjadas no encontro crítico com os poemas), orientadas pelo 

destaque de vocábulos recorrentes e em ação na configuração da cena xamânica, 

funcionam como gatilhos para o exercício criativo da crítica. As palavras (que se 

desdobram em ritmos, imagens, num lócus poético) ganham um corpo, donde podemos 

extrair vetores interpretativos, cruzar dados, realizar inferências e analogias entre as 

informações fixadas nestes dispositivos.  

Ao todo são seis tabelas, que recobrem o terreno das figurações das paisagens do 

mundo natural e cósmico, as imagens da cidade, as aparições do xamã (e seus 

desdobramentos) e dos discípulos, as figuras do mundo animal, vegetal, mineral, divino 

e extraterrestre, os instrumentos alteradores de percepções e mobilizadores das 

iniciações e as ações extáticas. Vale salientar que para a composição das tabelas foram 

desconsideradas as diferenciações de gênero e número das palavras como, por exemplo, 

entre as palavras Deus e Deusa ou nuvem/nuvens.  

Ao invés de utilizar as informações das tabelas como elementos rígidos e 

absolutos (como valores em si mesmos), nossa crítica esta interessada nestas 

determinações objetivas incrustadas nas tabelas para pôr em movimento um processo de 

superação de tais elementos – as informações nas tabelas não são o fim da jornada 



 

51 

interpretativa, nem mesmo o único fio condutor de tais análises. Antes, se configuram 

como um princípio de jornada (apontam para outros significados e interpretações). São 

vitais para fornecer “pistas”, “insights” e reflexões que lhes ultrapassem.  

Assim, as considerações estatísticas valem na medida em que expõem as 

nuances dos territórios da cena xamânica e de seus atores. Em muitos momentos, as 

implicações de um eixo temático (as paisagens naturais e a presença do xamã, o uso de 

mobilizadores para a indução de estados alterados de consciência e as ações do êxtase) 

estão imiscuídas em outros espaços. A separação em tabelas distintas é mera convenção 

para a execução da análise interpretativa, dada a impossibilidade de abarcar no recorte 

da leitura crítica a totalidade das implicações e cruzamentos da configuração global dos 

poemas numa visada única. 

Estas tabelas não se encerram como um marco orientador do percurso crítico. Ao 

contrário, se expandem na direção imprevista e indeterminada da aventura interpretativa 

e seu espetáculo de aparições, reviravoltas e desdobramentos. Passemos às 

considerações a respeito da configuração mítica e cósmica da poesia de Roberto Piva 

construída nos poemas dos livros Ciclones e Estranhos Sinais de Saturno. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

52 

6. As paisagens xamânicas e o cadáver da cidade 

 

 Em Ciclones e Estranhos Sinais de Saturno, as “paranóias” de Roberto Piva o 

conduziram poeticamente para longe dos cenários desequilibrados, caóticos e perversos 

da cidade de São Paulo. Parece-nos que o poeta encontrou, na construção da cena 

xamânica, o asilo, o refúgio distante da “cidade de lábios tristes e trêmulos” (verso de 

Visão 1961, poema presente em Paranóia). Em lugar da presença constante de “praças”, 

“ruas”, “esquinas”, “avenidas”, multidões agoniadas e do verso longo dionisíaco e 

ditirâmbico presente na produção inicial do poeta (como em Paranóia), os versos 

curtos, “fotográficos”, próximos da concisão do haicai, de imagens condensadas do 

espaço aberto e de horizonte sem fim das materializações do mundo natural (mares, 

desertos, planícies, céu, constelações, montanhas, etc.).  

O poeta, como se fizesse do arco-íris uma estrada, um caminho, vai palmilhando 

as sendas das paisagens naturais, num diálogo prenhe de presenças e energias cósmicas. 

As aparições vão se acumulando, traçando um território fértil de implicações e 

reverberações míticas. Ventos, sol, lua, desertos, mares, montanhas, estrelas, florestas, 

tempestades, etc. Roberto Piva cria um terreno simbólico e cênico no qual o sujeito 

poético atua numa conversa com as forças da natureza. As metáforas de proximidade do 

mundo natural propiciam revisões críticas sobre as vivências atomizadas e mecânicas 

dos cidadãos da urbe. A cena xamânica forjada por Piva poema a poema engendra um 

território de significados que procuram desalojar os hábitos estabelecidos no ambiente 

urbano. A respeito dos arranjos para a construção da cena xamânica, o crítico Alcir 

Pécora afirma que 

Inicialmente, ela se constrói como uma paisagem aberta, de horizonte sem 
fim, como a que é propiciada por imagens de deserto, mar, planícies, 
montanhas, combinadas com balizas cíclicas como sol e lua, noite e dia, 
quatro ventos, estrelas e relâmpagos etc., que acentuam na paisagem vasta a 
sua potência significativa de totalidade cosmológica. (PIVA, 2008, p. 10) 

Podemos considerar as implicações simbólicas e de formação de território na 

poesia xamânica de Piva, recolhendo as nomeações que sugerem as paisagens abertas e 

os astros e fenômenos naturais/cósmicos. Com estas considerações podemos situar as 

recorrências das aparições textuais nos poemas de termos que conduzem ao 



 

53 

estabelecimento ou, ao menos, às indicações de presenças para a revitalização de um 

contato fértil e fecundo com as forças elementares da natureza. A tabela 1 expõe as 

ocorrências de palavras – optamos por selecionar para a tabela 1 as palavras repetidas 

ao menos três vezes - colhidas em Ciclones e Estranhos Sinais de Saturno que dizem 

respeito às fulgurações cósmicas do mundo natural em contraste com as nomeações da 

cidade (que serão expostas na tabela 2). 

Tabela 1 - Paisagens abertas, balizas cíclicas, fenômenos naturais e cósmicos 

 

Vento (23) 
 

Noite (21) Sol (18) Estrela (16) 

Céu (15) 
 

Lua (13) Dia (13) Mundo (12) 

Ilha (12) 
 

Montanha (10) Luz (10) Fogo (10) 

Mar (9) 
 

Nuvem (9) Manhã (8) Planeta (8) 

Cometa (8) 
 

Floresta (7) Relâmpago (7) Crepúsculo (7) 

Terra (6) 
 

Névoa (5) Lago (5) Horizonte (5) 

Água (5) 
 

Paisagem (5) Lunar (5) Mangue (5) 
 

Solar (4) 
 

Deserto (4) Vulcão (3) Campo (3) 

Arco-íris (3) 
 

Verão (3) Poente (3) Constelação (3) 

Aurora (3) 
 

Rio (3) Praia (3) Tempestade (3) 

 

Numa rápida aproximação dos dados recolhidos e expostos na tabela 1, 

podemos destacar o vento como o termo mais recorrente e também a presença dos pares 

de termos que compõem certa simetria e regularidade, tais como noite e sol, lua e dia. 

Podemos atentar também para a configuração de certos arranjos de proximidade, tais 

como os propiciados pelos termos sol, luz, dia, fogo, solar, aurora, manhã, verão ou, 

ainda, pelas palavras noite, lua, estrela, lunar, constelação. Vejamos adiante as 

manifestações e os significados possíveis de serem extraídos na leitura dos poemas em 



 

54 

relação com os termos recolhidos na tabela 1 que dão vazão às composições de um 

lugar poético para aonde corre o sujeito da experiência visionária e da criação poética. 

Comecemos pelas aparições do vento. Logo no segundo poema de Ciclones, 

Roberto Piva situa o palco para a atuação do visionário, o local para a apreensão das 

energias cósmicas e da renovação da força do extático. Para a sabedoria ancestral, os 

ventos estão vinculados aos pontos cardeais (leste, oeste, sul e norte) do planeta e 

também às estações do ano e, assim como a mente, são impossíveis de ver. Eles são 

forças espirituais que agem sobre toda a face da Terra, comunicando-se com as criaturas 

espalhadas pela paisagem do mundo. O poeta nos escreve que 

na direção dos quatro ventos 

o xamã 

rodopia 

na energia da luz (PIVA, 2008, p. 24) 

 Os quatro ventos evocados no poema dizem respeito às direções cardeais e 

referem uma idéia de totalidade, pois implicam o corpo inteiro do planeta e seu processo 

de diferenciação nas estações climáticas ao longo do ano. Em seu giro extático, em seu 

rodopio, à semelhança das danças de transe dos dervixes do islã, o xamã entra em 

contato com forças luminosas. Poderíamos dizer que o xamã se comunica com poderes 

espirituais, implicados na condição dos ventos. Assim, a “energia da luz” é um 

repositório de forças, um cruzamento de eixos espirituais, onde o xamã vai buscar as 

visões. É interessante salientar também as reverberações celestiais implicadas na 

nomeação do vento. Assim como o trovão, o relâmpago, a aurora boreal, o arco-íris, os 

ventos são encarnações da sacralidade celeste. Os ventos, como caracteres uranianos, 

apontam que o rodopio do xamã se passa no palco do céu ou, ao menos, indicam que a 

dança visionária conduz o xamã numa ascensão celestial cheia de vigor e plenitude 

espiritual. Logo em seguida, podemos ler o terceiro poema do livro, onde os ventos 

também se fazem presentes: 

quatro ventos 

quatro montanhas 

no olhar do garoto 



 

55 

que dança 

no céu chapado (PIVA, 2008, p. 25) 

 Os ventos e as montanhas associados indicam que a configuração do cenário 

mítico repercute a idéia de um espaço sagrado, um centro do mundo, portador de 

sacralidade, ponto onde o acesso às regiões siderais e infernais é possível. Se lermos os 

poemas justapostos, podemos realizar alguns cruzamentos de noções. Se o xamã 

rodopia numa viagem ascensional, o discípulo (como veremos adiante em outra seção, 

quase sempre desdobrado na figura de um garoto) também dança. E já neste terceiro 

poema se inscreve o que intuímos no poema anterior. O pano de fundo da mobilização 

visionária é a busca das paragens celestes.  

O xamã indica o olhar do garoto como signo de convergência para os ventos e 

montanhas, e é no olhar do garoto que se desdobra a escalada ascensional em direção ao 

céu – vale notar, “céu chapado”. A experiência extática é fundamental para a jornada de 

iniciação. O poema sugere que tanto o xamã quanto o garoto dançam, num ritual que 

talvez evoque a hierogamia entre o céu e a terra, e ainda que a presença de ventos 

(poderia dizer poderes) e montanhas neste processo é parte fundamental, não mero 

cenário, mas condição da vivência visionária.  Mircea Eliade, comentando métodos de 

recrutamento xamânico, diz que 

O comportamento do jovem às vezes pode decidir e precipitar a consagração; 
assim, pode ocorrer que ele fuja para as montanhas e lá permaneça durante 
sete dias ou mais, alimentando-se dos animais “capturados por ele 
diretamente com os dentes” e retornando à aldeia sujo, ensangüentado, 
esfarrapado e desgrenhado “como um selvagem”. É só depois de uns dez dias 
que o candidato começa a balbuciar palavras incoerentes. (ELIADE, 2002, p. 
31) 

 A fuga para a montanha situa a noção de um necessário deslocamento, de um 

movimento em direção às energias espirituais, movimento que pode ser evocado 

também na deambulação dos ventos. Além disso, as montanhas guardam também o 

simbolismo de ascensão. Ainda de acordo com Eliade 

A montanha figura entre as imagens que exprimem a ligação entre o Céu e a 
Terra; considera-se, portanto, que a montanha se encontra no Centro do 
Mundo. Com efeito, numerosas culturas falam-nos dessas montanhas – 
míticas ou reais – situadas no Centro do Mundo: é o caso do Meru, na Índia, 
de Haraberezaiti, no Irã, da montanha mítica “Monte dos Países”, na 
Mesopotâmia, de Gerizim, na Palestina, que se chamava, aliás, “Umbigo da 
Terra”. Visto que a montanha sagrada é um Axis mundi que liga a Terra ao 
Céu, ela toca de algum modo o Céu e marca o ponto mais alto do mundo; daí 



 

56 

resulta, pois, que o território que a cerca, e que constitui o “nosso mundo”, é 
considerado como a região mais alta. (ELIADE, 1992, p. 25) 

 O xamã é, como um mestre do êxtase, um profundo conhecedor destas “regiões 

altas”. Sua dança prenhe de energia da escalada ascensional expõe as entranhas sagradas 

da Terra, mostrando os dispositivos a partir dos quais o xamã se locomove entre as 

regiões de contato entre as camadas infernais, celestes e terrenas. Ao situar ventos e 

montanhas juntamente com a presença do xamã e do garoto, Piva indica já de saída que 

as fulgurações posteriores dizem respeito a um conjunto orgânico de referências 

espaciais e míticas. Os poemas iniciais colocam os termos da viagem em evidencia, 

sugerem a necessidade de subir nos cavalos do vento montanha acima. O poeta inicia o 

processo de construção de um território simbólico no qual é possível partilhar visões e 

dialogar com forças mágicas do mundo natural. O leitor é convidado também a 

participar deste jorro visionário, deste movimento de transcendência rumo às siderações. 

O poema projeta o leitor neste “centro” mágico, onde as atividades passarão a se 

desdobrar. Já no início de seus Ciclones, Piva alude às escaladas oníricas da iniciação 

xamânica. Segundo Eliade 

É uma dessas montanhas cósmicas que o xamã escala em sonho durante sua 
enfermidade iniciática e que ele visita mais tarde, em suas viagens extáticas. 
A subida de uma montanha sempre significa uma viagem ao “Centro do 
Mundo”. Como vimos, o “Centro” está presente de diversas formas, mesmo 
na estrutura das moradias humanas, mas ninguém além dos xamãs e dos 
heróis escala efetivamente a Montanha Cósmica (...). (ELIADE, 2002, p. 
298) 

 A escalada mítica da Montanha Cósmica, a dança visionária, o sonho iniciático, 

a viagem para o “céu chapado” colocam em foco as múltiplas possibilidades para a 

operação de ir ao encontro das forças mágicas da existência. Roberto Piva vai traçando 

pouco a pouco os contornos de um ambiente cósmico, familiarizando-nos com as 

emergências de energias elementares e poderes mágicos que confrontam e escapam ao 

escrutínio da razão e das vivências dos sujeitos das cidades contemporâneas. Como um 

andarilho profético, o poeta desenha os espaços de energia cósmica e as regiões de 

contato entre os sujeitos humanos e as forças naturais e desdenha a clausura da urbe:  

(...) estas ruas mortas onde  

 não se ressuscita o Vento 

permanente falha mecânica 



 

57 

na civilização que perdeu 

o Maravilhoso (...) (PIVA, 2008, p. 107) 

 Para o poeta, as ruas da cidade não são espaços de regeneração, de contato com 

as potências de um devir cósmico. Até mesmo o vento, presente em múltiplas ocasiões, 

distribuído entre correntes que perambulam por todas as direções do planeta, força em 

movimento que relembra a idéia de mente e alma para as percepções baseadas nas 

correspondências entre os elementos do mundo natural e o homem, não consegue 

transpor a clausura, a “permanente falha mecânica” da mentalidade de uma época 

encarcerada numa visão de mundo embotada e fraturada onde não se materializa “O 

Maravilhoso”.  

O trabalho visionário e inquiridor do poeta e do xamã é buscar as brechas, 

fissuras, limites e contradições da ordem instituída para mobilizar, por em movimento 

as correntes de ar do fantástico, do mítico e do cósmico. Trazer ao cotidiano, às 

vivências dos outros sujeitos o relato de suas jornadas e deambulações na geografia 

mítica do sagrado. O poeta é o sujeito que se põe a ouvir o vento, montá-lo, segui-lo nos 

confins das paisagens para partilhar as mensagens e canções que recebe. Nesta 

expedição ao maravilhoso, nesta viagem vertiginosa, o poeta, como um xamã, passa a 

mobilizar presenças míticas, num diálogo fecundo com o imaginário das forças do 

mundo natural que movem o espírito ancestral de nossa espécie. O poeta registra a 

metamorfose num animal mítico, característica nos rituais xamânicos de inúmeros 

povos distribuídos ao longo do tempo e do espaço.  

Incorporando o jaguar 

 

na escada do vento 

o sonho 

folha que cura 

pequeno exu que 

 dança extático (PIVA, 2008, p. 52) 

 A presença do jaguar nos aproxima das visões míticas da cultura asteca (na qual 

este animal desempenhava um papel cultural importante), ao mesmo tempo em que um 

exu (oriundo do imaginário africano) serve de referência para a dança extática do sujeito 



 

58 

que o poema situa. A leitura deste poema em proximidade com o que lhe segue faz com 

que nos inclinemos a dizer que o sujeito poético que sofre esta metamorfose é um dos 

inúmeros garotos distribuídos numa série variada de poemas ao longo de Ciclones e 

Estranhos Sinais de Saturno.  

o garoto ataca planícies 

  em debandada 

é o coração do jaguar 

na ponta de fogo 

  do diamante 

deus rapinante 

piratas que 

gritam no horizonte (PIVA, 2008, p. 53) 

Permanecem os elementos que são claramente indicadores das empresas 

visionárias do xamã e do aprendiz: a escada (símbolo de ascensão, presença constante 

em diversas narrativas xamânicas, instrumento por meio do qual o xamã alcança as 

regiões siderais), o vento (energia espiritual, potência mítica), o sonho (regime 

freqüente das visões e de recrutamentos iniciáticos). O poema sugere o ambiente do 

sono e do sonho como o terreno para o movimento ascensional com o qual o sujeito 

poético (e o leitor, por implicação, no ato da leitura) se transporta para a “escada do 

vento”. Comentando as implicações da escada Mircea Eliade diz que 

(...) a escada contém um simbolismo extremamente rico, sem deixar de ser 
perfeitamente coerente: ela representa plasticamente a ruptura de nível que 
torna possível a passagem de um modo de ser a outro; ou, colocando-nos sob 
o plano cosmológico, que torna possível a comunicação entre Céu, Terra e 
Inferno. É por isso que a escada e a escalada desempenham um papel 
considerável tanto nos ritos e mitos de iniciação como nos ritos funerários, 
sem falar nos ritos de entronização real ou sacerdotal, ou nos ritos do 
casamento. Ora, sabe-se que o simbolismo da escalada e dos degraus 
encontra-se com freqüência na literatura psicanalítica, o que mostra que se 
trata de um comportamento arcaico da psique humana, e não de uma criação 
“histórica”, uma inovação devida a certo momento histórico (por exemplo, o 
Egito arcaico, ou a Índia védica etc.). (ELIADE, 1991, p. 46-47) 

 Faz parte do imaginário ancestral da espécie o desejo de transcender a condição 

efêmera, centrada na matéria, e singrar pelas regiões siderais. Os sonhos humanos 

conduzem os sujeitos a uma mobilidade espiritual que tenta repercutir o que se passou 



 

59 

in illo tempore, num tempo primordial, na origem, quando o homem se comunicava 

com os deuses, com as forças cósmicas. Segundo Mircea Eliade 

As regiões superiores inacessíveis ao homem, as zonas siderais, adquirem o 
prestígio do transcendente, da realidade absoluta, da eternidade. Lá é a 
morada dos deuses; é lá que chegam alguns privilegiados, mediante ritos de 
ascensão; para lá se elevam, segundo as concepções de certas religiões, as 
almas dos mortos. O “muito alto” é uma dimensão inacessível ao homem 
como tal; pertence de direito às forças e aos Seres sobre humanos. Aquele 
que se eleva subindo a escadaria de um santuário, ou a escada ritual que 
conduz ao Céu, deixa então de ser homem: de uma maneira ou de outra, 
passa a fazer parte da condição divina. (ELIADE, 1992, p. 60) 

Na “escada do vento” é possível ultrapassar os limites humanos e adquirir novas 

disposições espirituais e sabedoria. No espaço fértil do regime onírico é possível 

apreender as manifestações das potências cósmicas e míticas que trabalham num 

exercício de cura simbólica da psique e do ser humano em sua totalidade. Depois de 

atingir o plano de comunicação entre os eixos da existência infernal, terrestre e celestial, 

o poeta nos diz “o sonho / folha que cura” como se nos apresentasse as 

correspondências entre o mundo interior (a imaginação onírica do sujeito poético 

inscrito no texto) e o mundo mítico e natural (indicados na folha, na planta sugerida 

pelas brechas de significado), vistos como um processo simultâneo, permeado por 

trocas e fluxos de energia.  

A cura, a regeneração do sujeito se efetua na aproximação e no reconhecimento 

das instâncias do imaginário para a apreensão da realidade cósmica circundante. Num 

registro breve, o poeta entrelaça os caminhos do sujeito que se lança na exploração do 

maravilhoso a partir do êxtase e no contato com os cenários do mundo natural e 

cósmico. A dança de êxtase se desdobra num ataque em debandada, num movimento de 

violência e confusão, num pleno desregramento dos sentidos. O garoto se torna um 

jaguar a correr furiosamente num espaço que evoca as sensações de vastidão, numa 

corrida confusa e sem-fim onde é possível ouvir “piratas que gritam no horizonte”.  

O movimento de transformação mítica num jaguar, depois de subir às regiões 

celestes e após correr pela paisagem vasta de maneira confusa, furiosa e desordenada – 

um índice sugestivo para a identificação da possessão extática -, culmina num exercício 

erótico selvagem (talvez um consórcio amoroso entre o xamã e o discípulo para re-

atualizar a hierogamia primordial do Céu e da Terra) em conexão com o terreno 



 

60 

acolhedor da Terra, num vínculo estreito com o espaço mágico da floresta, onde é 

possível ser “amigo de todos os deuses”: 

amando sobre a 

terra nua 

garras à mostra 

no fundo azul da 

  floresta 

amigo de todos os deuses (PIVA, 2008, p. 54) 

 Continuemos pelas sendas da floresta. Num poema intitulado Floresta Sacrílega 

(dividido em três partes), Roberto Piva registra poeticamente a aproximação intuitiva do 

mundo natural e instaura uma relação dialógica, não-mecanizada com a natureza. 

Assim, o poeta-xamã se move dentro das esferas de um mundo natural prenhe de 

significados cósmicos. O sol, o céu, o deserto, o vento, o verão, o dia, a floresta, tudo 

conduz à apreciação das presenças cósmicas, que transcendem a condição humana ao 

mesmo tempo em que se inscrevem no cotidiano vivencial dos humanos. O poema se 

transforma num espaço para o encontro vertiginoso entre o poeta e os conteúdos 

simbólicos/míticos inscritos no mundo natural de maneira cifrada. A poética visionária 

de Piva busca, então, realizar/materializar uma leitura orgânica da realidade. A poesia 

opera uma escritura capaz de colocar em movimento os mananciais simbólicos dos 

lugares de poder da existência. O poeta sugere deslocamentos vivenciais, de busca de 

hierofanias, pela floresta: 

Floresta Sacrílega 

 I 

neste dia 

o sol é transparente 

céu erótico aberto 

com olhos de borra 

 de vinho 

o brilho solar canta 

o deserto atravessa o 

 céu 



 

61 

pétalas selvagens 

do horizonte sem fim 

II 

pelos direitos não- 

 humanos do planeta 

a Ilha Comprida 

 nada 

na pradaria do Céu 

gavião pandemônio  

talhado na parte 

mais dura do vento 

III 

máscara erótica louca 

do verão 

o chefe dos roedores 

 quizumbeia 

sua fome de sombra 

 é grande 

& o Invisível  

aparece (PIVA, 2008, p. 56-57) 

 Deste poema tripartido, queremos lançar luz sobre alguns núcleos significativos 

recolhidos neste passeio mítico pela floresta. O “céu erótico aberto”, as “pétalas 

selvagens do horizonte sem fim”, os “direitos não-Humanos do planeta” e a fome de 

sombra com a qual “o Invisível Aparece”. As indicações e associações entre erotismo e 

a imagem da transcendência do céu nos levam a pensar nas repercussões de uma visão 

de mundo em que o sexo se converte num fator possível de ser visto, reconhecido nas 

aparições e potências cósmicas, ainda mais se considerarmos a presença das pétalas de 

uma paisagem que a vista não abarca na totalidade.  

A escritura poética sugere um dia vivencial (inscrito textualmente no poema no 

topônimo “Ilha Comprida”) que desemboca na apreciação dos tempos primordiais, num 

transporte para a origem como testemunha da hierogamia cósmica Céu-Terra. Na 



 

62 

hierofania propiciada por este estado de coisas, o poeta nos indica os limites estreitos do 

antropocentrismo, expondo como o mundo natural ultrapassa e engloba nossa espécie 

em sua teia, em sua cadeia dos seres e das presenças inorgânicas. Adentrando o caminho 

desta floresta apreendida miticamente, reconhecendo os signos cósmicos circundantes, o 

poeta indica a aparição de forças mágicas, que compõem o terreno fértil das 

comunicações entre as diversas modalidades do ser. É assim que, vagando pela 

vastidão, recolhendo e debulhando as cifras cósmicas do sol, do céu, da terra, a floresta 

se converte num “centro do mundo”, num lugar de poder, de anunciação dos regimes 

que escapam à ordem do visível, do material. É então que “o Invisível Aparece”. 

A floresta é um espaço onde é possível suspender as leis do cotidiano, onde as 

aparições e irrupções do maravilhoso tomam corpo e o sujeito pode se despir dos 

acúmulos de visões e ideologias da mentalidade urbana. Diante da idéia de que as 

florestas são lares para os animais e não para os homens e de que os sujeitos que vivem 

nas matas são rudes e grosseiros, de que “somente se retirando das florestas os homens 

seriam levados à civilidade” (THOMAS, 2010, p. 276), o poeta aponta a necessidade da 

defesa do ambiente natural e da vivência neste espaço, pleno de possibilidades míticas e 

cósmicas.  

Na apreensão mágica das florestas, o poeta se desvia da ambigüidade das noções 

da floresta como espaço de crescimento e morte, de dádiva de vida (oferta de alimentos, 

fonte de águas, etc.) e perigo de morte (animais peçonhentos, plantas venenosas, etc.) 

para atingir uma dimensão de esclarecimento da importância ontológica das florestas, da 

necessidade existencial das florestas para a manutenção das dinâmicas da vida e da 

diversidade contra o que o poeta nomeia como “A DITADURA / DO ROSTO 

HUMANO / que faz empalidecer / as montanhas / rasga a pança das florestas” (PIVA, 

2008, p. 156). É na floresta onde se torna exeqüível o processo de iniciação para as 

visões xamânicas que procuram desalojar os hábitos instituídos do senso comum e suas 

rotinas de mecanização. O processo de iniciação, de renovação e recebimento das visões 

conduz o xamã e o discípulo (e o leitor) para longe das ruas da cidade. Segundo Mircea 

Eliade: 

A pessoa destinada a tornar-se xamã começa a ser tomada por acessos de 
fúria e depois perde a razão repentinamente, retira-se para as florestas, 
alimenta-se de cascas de árvore, joga-se na água e no fogo, fere-se com facas. 



 

63 

A família recorre então a um velho xamã, que começa a instruir o jovem 
desnorteado acerca das diversas espécies de espírito e do modo de invocá-los 
e controlá-los. Isso é apenas o começo da iniciação propriamente dita, que 
comporta na seqüência uma série de cerimônias (...). (ELIADE, 2002, p. 29) 

E ainda: 

Uma iniciação heróica nunca é “familiar”; em geral, nem mesmo é “cívica”, 
não se faz na cidade, mas na floresta, no mato. (ELIADE, 2008, p. 166) 

 A floresta se traduz como um espaço de plenitude para a aparição das forças 

míticas da existência, para por em movimento o processo de contato, de diálogo entre os 

homens e os diversos elementos e seres da existência tomada em sua dimensão 

cosmológica. As visões xamânicas imbricadas na poética de Roberto Piva destacam a 

importância das florestas e suas árvores, rios, grandes predadores, pássaros, etc. ao 

mesmo tempo em que erigem um contra-discurso contra a mentalidade hegemônica do 

capitalismo tardio que opera pela transformação do mundo natural em coisa. Como 

apontava Oswald Spengler, ainda no período entre as duas grandes guerras: 

A mecanização do Mundo entrou já numa fase de tensão extremamente 
perigosa. A própria face da Terra, com suas plantas, seus animais e seus 
homens, já não é a mesma. Em escassas dezenas de anos, muitas das grandes 
florestas desapareceram, transformadas em papel jornal; (...) Por causa do 
homem, numerosas espécies animais encontraram a quase total extinção, 
como é o caso exemplar do bisão; e raças inteiras  têm sido sistematicamente 
exterminadas, pouco faltando para o seu desaparecimento total – caso dos 
índios americanos e dos aborígenes da Austrália. (...) Um mundo artificial 
invade o mundo natural, envenenando-o gradualmente. A civilização 
converteu-se, por si própria, numa máquina que faz, ou tenta fazer, tudo 
mecanicamente.  (SPENGLER, 1993, p. 110) 

 O cenário se complica ainda mais se considerarmos que a devastação das 

paisagens naturais vem aumentando desde a Segunda Guerra Mundial (Cf. PONTING, 

1995). Após esta deambulação crítica pelas paragens que nos conduziram os ventos, as 

montanhas e as florestas encontradas na poesia xamânica de Roberto Piva focaremos 

nossa atenção sobre dois complexos de termos aparentados, de certa proximidade.  

De um lado, passaremos a considerar os poemas onde é possível recolher os 

vocábulos que dizem respeito ao complexo diurno (sol, dia, luz, fogo, manhã, aurora, 

verão). Em seguida, traremos considerações críticas aos poemas que apresentam os 

termos do complexo noturno (noite, estrela, lua, lunar, constelação). Curiosamente, os 

termos dos dois grupos apresentam uma soma próxima (cinqüenta e oito do complexo 

noturno VS. sessenta e nove do complexo diurno). Esta constatação permite-nos 



 

64 

perceber a idéia de uma construção que agencia os sentidos de uma totalidade 

cosmológica, onde o regime de alternâncias do ciclo da vida pode ser contemplado em 

seus aspectos de imutabilidade (implicados pelo sol que permanece sempre o mesmo) e 

de regeneração e devir (implicados pela lua que perpetuamente se movimenta num 

ritmo de nascimento e morte). Comecemos o caminho pela aparição, pela nomeação da 

aurora. A aurora irrompe em três poemas: Ritual dos 4 ventos & dos 4 gaviões, Ilha 

Comprida e Pau-Ferro. Os trechos dos poemas são os seguintes:  

(...) Ali onde a aventura conserva os cascos 

do vodu da aurora (...) (PIVA, 2008, p. 72) 

 (...) Enquanto a Ilha afogava nos 

 seus lábios de Aurora (...) (PIVA, 2008, p. 154) 

(...) licor de aurora boreal 

sonho ofegante da árvore-cinema (...) (PIVA, 2008, p. 170) 

 Podemos perceber a associação que o poeta faz entre a aurora e um lugar de 

poder, encontrado numa região a que se tem acesso a partir da permanência do 

deslocamento e da aventura e dos “cascos do vodu da aurora”. Para invocar os ventos e 

os gaviões (animais totêmicos do poeta, citados em diversas entrevistas), o poeta sugere 

que é fundamental a disposição de um espírito transgressor na busca pelo tempo da 

origem, na busca pelo espaço de regeneração e de facilitação das visões mágicas.  

O outro trecho, do poema Ilha Comprida, permite múltiplos níveis de leitura, 

pela abertura, pela indefinição. Não é possível determinar ao certo a quem pertence os 

“lábios da Aurora”: talvez digam respeito ao sujeito com quem o poeta registra que fez 

“um ebó para Nanã”, talvez se refiram à própria ilha, numa imagem antropomórfica. A 

aurora é apreendida como uma grande boca, donde podemos inferir as conotações de 

passagem, de ruptura de nível e comunicação com instâncias míticas. Estas divagações 

ganham corpo se considerarmos o trecho seguinte, do poema Pau-Ferro.  

O “licor da aurora boreal” pode ser percebido como uma mobilização das forças 

que conduzem ao êxtase, que viabilizam o transporte para paragens siderais e mágicas. 

Ainda podemos perceber que este licor está envolto no “sonho ofegante da árvore-

cinema”, o Pau-Ferro – as árvores, entre outros motivos, são vistas como símbolos de 

ascensão. Um reforço para esta idéia de movimento extático nos vem da consideração 



 

65 

de que, entre outras coisas, a madeira do Pau-Ferro é utilizada para a fabricação de 

cachimbos (também nomeado entre os mobilizadores da consciência, na tabela 4). 

 Noutra ocasião, o poeta faz o sol surgir como uma testemunha de uma espécie de 

grande dissolução cósmica, de um desastre, de um mahapralaya. Roberto Piva escreve 

uma espécie de bilhete que aponta para a demanda crescente da voragem consumista da 

paisagem natural. O poema sugere um perturbador cenário apocalíptico, de destruição 

em escala não apenas planetária, mas cósmica, com “um sol retorcido” como 

espectador: 

Soluço de Planetas 

 

os urubus são insaciáveis 

pais de nossos desejos 

na entrelaçada pista 

 das nuvens 

onde um sol retorcido 

 gira no grito 

 azul 

aguardando o cataclismo 

na franja da floresta (PIVA, 2008, p. 147) 

 As visões do poeta indicam as correspondências, ou melhor, a filiação entre o 

desejo humano destrutivo – ethos dominante na lógica de consumo do capitalismo 

global - e os apetites devoradores da podridão, das carcaças, do apodrecimento 

simbolizado pelos urubus. Neste cenário de catástrofe, onde podemos evocar a imagem 

dos planetas num choro convulsivo (implicados na idéia do soluço), o sol testemunha - 

“na franja da floresta”, nas bordas da civilização - a decrepitude iminente do planeta, a 

explosão fulminante que dará cabo dos arranjos conhecidos por nossa espécie. Entre as 

visões críticas e ácidas colhidas na seara poética de Roberto Piva também irrompem 

construções líricas singelas que desenham um quadro mais ameno para os sujeitos cuja 

sensibilidade orienta, evidencia um diálogo, uma relação íntima com as manifestações 

do mundo natural. É assim que o arco-íris se traduz como um elo entre os regimes do 

dia e da noite, numa mediação provocada pela ação sensível do poeta-xamã, 



 

66 

transmutado num feiticeiro, cujo movimento das mãos explicita a proximidade, a síntese 

acolhedora da luz (o dia) e da escuridão (a noite): 

o arco-íris 

é o colar do feiticeiro 

que apaga o dia 

com a mão direita 

& inaugura a noite 

com a mão esquerda (PIVA, 2008, p. 30) 

 O poema dá forma à experiência visionária de um feiticeiro que traz no peito um 

colar mítico cujos efeitos suspendem os ritos do cotidiano. Numa escalada espiritual, 

numa viagem extática que se inicia na travessia pela ponte arquetípica do arco-íris, o 

feiticeiro movimenta os braços (talvez numa dança, num ritual, num improviso 

performático) para interagir com o ciclo de luz e sombra e se infiltrar num espaço e num 

tempo primordial, transportado para regiões onde pode se comunicar com personagens 

ancestrais e míticos. O corpo do feiticeiro, à deriva por regiões siderais, abarca 

sinteticamente o dia e a noite. O feiticeiro sobe pelo arco-íris e seus gestos buscam 

encontrar a dissolução das diferenças num regime anterior, pré-formal, para além da 

condição humana.  

Com a imagem da ascensão propiciada pelo arco-íris, o poeta indica os anseios 

por uma transcendência que é simultaneamente imanência. Dito de outro modo, a 

deambulação cósmica, a viagem extática mostra o vínculo entre o céu e terra, une as 

imagens das luzes e das sombras, indica a vivência de um tempo do sonho ao entrar em 

contato com forças presentes no mundo da vida – sobre esta idéia de deslocamento, de 

movimentação, de busca, de caminhada em direção oposta à clausura e ao embotamento 

das vivências e rotinas da urbe, vale citar um trecho de uma declaração dada pelo poeta 

numa entrevista: “a vida é uma aventura errante em um grande passo nômade. Há 

poetas que se cagam de medo e ficam em casa fazendo suas orações para um penico. Eu 

faço minhas orações para o arco-íris”. (PIVA, 2009, p. 79) O feiticeiro criado no poema 

traz o arco-íris no peito, e quase podemos perceber os seus pés no chão e a mente na 

vastidão do cosmos. Sobre o simbolismo do arco-íris, Mircea Eliade afirma que 



 

67 

(...) um número considerável de povos o vêem como ponte que liga a Terra 
ao Céu, em especial a ponte dos deuses. É por isso que seu aparecimento 
após a tempestade é considerado como sinal de apaziguamento de Deus 
(entre os pigmeus, por exemplo.). É sempre pelo arco-íris que os heróis 
atingem o Céu. Na Polinésia, por exemplo, o herói maori Tawhaki com sua 
família e o herói havaiano Akelenuiaku visitam regularmente as regiões 
superiores escalando o arco-íris ou utilizando uma pandorga a fim de libertar 
as almas dos mortos ou encontrar suas mulheres-espíritos. O arco-íris 
desempenha a mesma função mítica na Indonésia, na Melanésia e no Japão. 
(ELIADE, 2002, p. 154-155) 

 Caminhemos agora por algumas sendas noturnas captadas nos estilhaços de 

visões gestados na poesia de Roberto Piva. O poema que abre o livro Ciclones é uma 

síntese de imagens carregadas de termos que nos conduzem às potências míticas 

(esqueleto, lua, tempo, tambor, noite), um texto condensado que nos permite múltiplas 

divagações e leituras. Em seu primeiro ciclone dos sentidos, o poeta nos escreve:  

esqueleto da lua 

o tempo 

tambor tão frágil 

vomitando a noite (PIVA, 2008, p. 23) 

 Está perdida numa noite imemorial a súbita ou gradual percepção de que a lua é 

o primeiro morto. A imagem de um “esqueleto da lua” nos remete para considerações 

sobre o caráter de mobilidade e devir percebidos no modo de ser lunar, ao mesmo tempo 

em que nos joga num cenário em que podemos encontrar ecos dos sonhos e visões de 

certos recrutamentos xamânicos – onde o neófito é desmembrado, tem as vísceras e 

órgãos substituídos por novos órgãos e é conduzido à contemplação do próprio 

esqueleto. A respeito do simbolismo do esqueleto (e sua representação na indumentária 

xamânica), comenta Mircea Eliade que 

O esqueleto presente na indumentária do xamã resume e reatualiza o drama 
da iniciação, isto é, o drama da morte e da ressurreição. Pouco importa que 
seja considerado representação de esqueleto de homem ou de animal; em 
ambos os casos, trata-se da substância vital, da matéria prima conservada 
pelos ancestrais míticos. O esqueleto humano representa, de certo modo, o 
arquétipo do xamã, pois representaria a família de que nasceram, 
sucessivamente, os ancestrais-xamãs. (ELIADE, 2002, p. 184)  

No poema, os ossos, o esqueleto associado à lua traz a idéia de morte e 

regeneração (ou iniciação ritual) dos seres, dimensionam o fluxo da vida corrente, cujo 

sangue ganha corpo no rio do tempo. O esquema esqueleto-lua-tempo (imagem do devir 

cósmico) se desdobra ainda na imagem de um frágil tambor que vomita a noite. O 



 

68 

espetáculo de nascimento e morte, o movimento da lua e dos seres culmina na visão de 

que o regime de mudanças é um jogo perpétuo, um ciclo onde se alternam o caos e o 

cosmos, um suceder perene de dia e noite. A percepção do devir cósmico propiciada 

pelo modo de ser da lua se espraia, por uma infinidade de associações, na direção de 

variados eixos da vida, sendo possível projetar entendimentos sobre fatos diversos tais 

como a fertilidade, o ciclo das águas e marés, a imortalidade, etc. Ao captar o ritmo dos 

movimentos lunares, o homem possibilitou o surgimento de uma infinidade de idéias: 

Graças às fases da Lua – quer dizer, ao seu “nascimento”, “morte” e 
“ressurreição” –, os homens tomaram consciência de seu próprio modo de ser 
no Cosmos e de suas possibilidades de sobrevivência ou renascimento. 
Graças ao simbolismo lunar, o homem religioso conseguiu aproximar amplos 
conjuntos de fatos, sem relação aparente entre si, e finalmente integrá-los 
num único “sistema”. É mesmo provável que a valorização religiosa dos 
ritmos lunares tenha possibilitado a realização das primeiras grandes sínteses 
antropocósmicas dos primitivos. Graças ao simbolismo lunar, foi possível 
relacionar e estabelecer correspondências entre fatos tão heterogêneos como 
o nascimento, o devir, a morte, a ressurreição; as Águas, as plantas, a mulher, 
a fecundidade, a imortalidade; as trevas cósmicas, a vida pré-natal e a 
existência além túmulo, seguida de um renascimento de tipo lunar (“luz 
saindo das trevas”); a tecelagem, o símbolo do “fio da Vida”, o destino, a 
temporalidade, a morte etc. Em geral, a maior parte das idéias de ciclo, 
dualismo, polaridade, oposição, conflito, mas também de reconciliação dos 
contrários, de coincidentia oppositorum, foram descobertas e precisadas 
graças ao simbolismo lunar. Pode se falar de uma metafísica da Lua, no 
sentido de um sistema coerente de “verdades” relativas ao modo de ser 
específico dos vivos, a tudo o que, no Cosmos, participa da Vida, quer dizer, 
do devir, do crescimento e do decrescimento, da “morte” e da “ressurreição”. 
Pois não se pode esquecer que a Lua revela ao homem religioso não somente 
a ligação indissolúvel entre a Morte e a Vida, mas também, e sobretudo, que 
a Morte não é definitiva, que é sempre seguida de um novo nascimento. 
(ELIADE, 1992, p. 77) 

 A construção poética de Roberto Piva, calcada na visão xamânica de uma 

paisagem suspensa num tempo mágico, explora os vínculos íntimos entre o regime 

noturno e o regime diurno da vida terrestre, entre as aparições do sol e da lua, do dia e 

das estrelas e nos levam para uma dimensão onde a “Poesia é desatino / Abrindo a Noite 

/ No excesso do Dia” (PIVA, 2008, p. 40). O poeta/xamã implicado nos poemas divaga 

e deambula por regiões míticas, alçado ao tempo do sonho, onde é possível ultrapassar a 

condição humana e travar conhecimento de realidades outras na vivência de percepções 

míticas que dizem respeito ao imaginário ancestral da espécie: o encanto diante do 

percurso “iniciático” da lua (nascimento e morte e ressurreição) e seus devires e a 

perene aparição do sol.  



 

69 

A poética xamânica de Roberto Piva estimula apreensões e entendimentos sobre 

a necessidade da reinvenção dos hábitos estabelecidos dos sujeitos mergulhados numa 

sociedade de consumo (que mecaniza as relações entre os homens e entre estes e as 

forças espirituais do mundo natural). A poética xamânica destaca a importância das 

iniciações míticas permitidas pela aproximação e contato fecundo com elementos do 

cenário cósmico. Podemos evidenciar esta disposição num trecho em que Roberto Piva 

faz surgir a figura de um poeta surrealista: “René Crevel menino vidente / Bebeu morte 

num pedaço / De lua em chamas” (PIVA, 2008, p. 107). A importância do sonho no 

universo surrealista, a vidência (com ecos de Rimbaud), as associações com beberagens 

sagradas, a necessidade da morte ritual e o vínculo com a lua: o poema repercute as 

intuições e idéias sobre o processo de busca do sagrado, sobre a viagem do xamã que 

procura em sua ascensão mágica e iniciação ritual conhecer as dinâmicas cósmicas. O 

poeta dialoga freqüentemente com sol e lua, se perde e se acha nas vertigens da noite e 

do dia, vagando por paisagens oníricas, trazendo para a sua constituição as presenças 

das forças cósmicas: 

A integração do homem no cosmos só pode ser realizada, evidentemente, 
quando ele consegue harmonizar-se com os dois ritmos astrais, “unificando” 
a Lua e o Sol no seu próprio corpo pneumático. A “unificação” dos dois 
centros de energia sacrocósmicas, que são a Lua e o Sol, tem por finalidade – 
nesta técnica de fisiologia mística – a sua reintegração na unidade primordial, 
indiferenciada e ainda não fragmentada pelo ato da criação cósmica, o que se 
traduz por uma transcendência do cosmos. (ELIADE, 2008, p. 148)   

Com relação aos limites formais, aos contornos definidos do cenário mítico 

posto em movimento pela poesia de Roberto Piva, não nos interessa identificar, precisar 

uma correspondência exata da paisagem xamânica suscitada nas criações poéticas dos 

Ciclones e dos Estranhos Sinais de Saturno com espaços geográficos precisos. Ao 

contrário, notamos nesta construção da paisagem xamânica a ânsia e o sentido de 

urgência por um dinamismo mítico e mágico que informe as sensibilidades dos sujeitos 

contemporâneos. Os poemas, como os mitos, canções, magias e rituais dos povos 

antigos e contemporâneos, ativam um deslocamento no tempo e no espaço, e podem nos 

alçar a condições que transcendam os limites humanos, podem nos transportar para 

regiões míticas, paragens mágicas; podem nos jogar na vastidão da paisagem xamânica 

(terreno onírico e cósmico, lugar interior e espaço/tempo palmilhado no mundo da vida, 

no fluir existencial, encarnação do sagrado no mundo natural). O poeta/xamã viaja:  



 

70 

paisagem bela anterior ao dilúvio 

duzentos quilos de razão para ser louco 

a lua me apalpa o corpo 

estou nu 

de pé na primeira estrela 

recebendo o beijo 

 do andrógino (PIVA, 2008, p. 83) 

Embora a paisagem xamânica não possa ser definida em termos concretos, 

convertida numa localização precisa, os contornos de seus territórios (e as idéias 

implicadas, sugeridas pelas noções de abertura e horizonte sem fim desta paisagem 

simultaneamente descoberta no ambiente natural e inventada no corpo do imaginário e 

do sonho da espécie) se tornam mais nítidos se considerarmos as breves e mínimas 

aparições da cidade no corpo dos poemas - conforme nos mostra adiante a tabela 2 - 

desta construção poética. 

Tabela 2 – O cadáver da cidade 

 
Cidade (8). Sendo: 
 
Mortas (1) / Ilhas de destroços (1) / Cidades-sucatas (2) / Na cidade (1) / Não da cidade (1) /  
 
Cidades que sufocam no cimento (1) / Quando termina a cidade seres elásticos aparecem (1) 
 

 

Ainda mobilizado em sua viagem ascensional, transportado para a região lunar, 

o poeta/xamã vaticina: “(...) Da minha janela da lua / Vejo cidades que / Sufocam no 

cimento (...)”. (PIVA, 2008, p. 125) Noutro instante, o poeta, em seu movimento 

visionário e onírico, anda perscrutando o astro que governa o dia para sondar “saídas 

definitivas da cidade-sucata”: 

eu caminho seguindo  

o sol 

sonhando saídas 

 definitivas da 

  cidade-sucata 



 

71 

isto é possível 

num dia de 

visceral beleza 

quando o vento 

 feiticeiro 

tocar o navio pirata 

da alma 

a quilômetros de alegria (PIVA, 2008, p. 58) 

 O poeta só deseja da cidade as rotas que o levem para longe da órbita urbana, só 

lhe interessa descobrir as “saídas definitivas” deste ambiente de esquizofrenia. Porém, 

tal deslocamento irrevogável que conduza o poeta para além da clausura da urbe é 

apenas ainda sonhado, intuído, calcado na caminhada efêmera que tem o sol por guia. 

Com a aparição do “vento feiticeiro”, o poeta/xamã pode ser transportado miticamente 

para além do cenário árido da cidade, pois “Quando termina a cidade / Os seres elásticos 

aparecem” (PIVA, 2008, p. 157). O sonho de novas paisagens se entrelaça com a prática 

do deslocamento e compõem uma filigrana que busca experimentar novos arranjos e 

sensibilidades em relação à questão da forma de habitar o território do planeta e lidar 

com suas forças cósmicas.  

Ao invés de um escape cômodo das agruras do regime urbano, o sonho e a 

imaginação se revestem de um caráter subversivo, no momento em que procuram 

fissuras e brechas na carapaça dos territórios delimitados politicamente e dos hábitos 

mecanizados da cidade. A intuição e criação da paisagem xamânica, em suas 

inclinações simultaneamente oníricas, cósmicas e existenciais (no mundo da vida) 

podem ser aproximadas do conceito de zona autônoma temporária (TAZ - Temporary 

Autonomous Zone), cavando espaços nos “mapas fechados” do planeta politicamente 

cerceado. Sobre as implicações da TAZ e o território do planeta, Hakim Bey afirma: 

(...) outro elemento gerador do conceito da TAZ surge de um processo 
histórico que eu chamo de "fechamento do mapa".  O último pedaço da Terra 
não reivindicado por uma nação-Estado foi devorado em 1899.  O nosso 
século é o primeiro sem terra incógnita, sem fronteiras. Nacionalidade é o 
princípio mais importante do conceito de "governo" - nenhuma ponta de 
rocha no Mar do Sul pode ficar em aberto, nem um vale remoto, sequer a lua 
ou os planetas.  Essa é a apoteose do "gangsterismo territorial". Nenhum 
centímetro quadrado da Terra está livre da polícia ou dos impostos... em 
teoria. O "mapa" é uma malha política abstrata, uma proibição gigantesca 



 

72 

imposta pela cenoura/cassetete condicionante do Estado "Especializado", até 
que para a maioria de nós o mapa se torne o território - não mais a "Ilha da 
Tartaruga”, mas os "Estados Unidos". E ainda assim o mapa continua sendo 
uma abstração, porque não pode cobrir a Terra com a precisão 1:1. Dentro 
das complexidades fractais da geografia atual, o mapa pode detectar apenas 
malhas dimensionais.  Imensidões embutidas e escondidas escapam da fita 
métrica. O mapa não é exato, o mapa não pode ser exato. (BEY, 2001, p. 21) 

 Podemos situar as aparições da cidade na poética de Roberto Piva utilizando o 

conceito de TAZ e “fechamento do mapa” como instrumentos heurísticos para a 

compreensão destas irrupções. Há um jogo de forças entre a paisagem xamânica e o 

espaço urbano. As visões subversivas gestadas na ascensão ritual, onírica, conduzem o 

poeta por regiões onde pululam forças e presenças cósmicas (ventos, montanhas, sol, 

lua, mares, florestas, cometas, tempestades, etc.). Mas, ainda que breves, as ocorrências 

em que a cidade surge nos poemas nos permitem perceber que o poeta também se move 

pelo espaço urbano, onde impera o regimento do asfalto e do concreto. É assim que 

podemos ler o registro poético onde Piva nos diz: 

Sou o poeta na cidade 

Não da cidade 

gosto das extensões azuladas das 

 últimas montanhas 

contemplar nas estradas de topázio 

o anzol das constelações (PIVA, 2008, p. 122) 

 A diferença entre se encontrar na cidade e não pertencer a ela (não ser da 

cidade) é mais perceptível se considerarmos os movimentos internos de subversão que 

se processam no interior mesmo do ambiente urbano, criando espaços independentes, 

construindo cenários míticos. Se o mapa político do planeta está fechado e não existe 

terra que não pertença a um governo ou não esteja sob a lógica do capital e da 

propriedade, é preciso trazer para a vivência na cidade uma lógica de sabotagem, um 

comportamento crítico (e mágico e mítico e onírico) que esvazie os fluidos de seus 

mecanismos reprodutores. O poeta/xamã circula magicamente pelo torvelinho da 

cidade, se infiltra em suas ruas e becos, mas na condição de uma “sensibilidade 

antiautoritária atuante” (PIVA, 2009, p. 50-51) que atua no sentido de danificar as 

estruturas materiais e psíquicas que sustentam e informam a vivência urbana. A ação 

mágica posta em movimento pelas visões míticas e cósmicas talhadas nos poemas 



 

73 

trabalha pela deterioração voluntária dos dispositivos que repercutem a estratégia de 

poder da cidade. Neste sentido, o poeta escreve: 

piratas 

plantados 

na carne da aventura 

desertaremos as cidades 

ilhas de destroços (PIVA, 2008, p. 44) 

 As múltiplas camadas de significado, as variadas reverberações das imagens 

postas em circulação pelo poema nos levam a considerações que indicam tanto um 

sentido de fuga e afastamento do ambiente urbano (desejo expresso e marcado em 

termos anteriores de outros poemas, tais como o “sonhando saídas definitivas”) quanto 

uma conotação que evidencia um comportamento que busca renunciar e desamparar os 

regimes de manutenção da urbe. Desertar as cidades, plantado na carne da aventura, não 

apenas sugere um movimento de saída da urbe para paragens do mundo natural, mas 

também insinua uma disposição subversiva que se locomove dentro do cenário urbano, 

corroendo e transtornando suas estruturas reguladoras. E juntamente com o sonho e a 

imaginação criadora e subversiva, o poeta/xamã põe em jogo as emergências do amor e 

do erotismo: 

os meninos curanderos 

se vestem de anjos nos canaviais 

resgatam Eros nas ruas 

 das cidades-sucatas 

nos ritos da magia do Amor 

& bebem Morte numa 

 taça de crânio (PIVA, 2008, p. 106) 

 Segundo o poeta, mesmo “nas ruas das cidades-sucatas” é possível consolidar, 

através dos ritos de morte e ressurreição iniciática (beber morte na taça de crânio), 

dispositivos e comportamentos que provoquem as emersões de sujeitos visionários, de 

mágicos subversivos que assomem das águas sujas do cenário urbano. A paisagem 

xamânica e o espaço da cidade repousam no peito do xamã, que miticamente inicia um 

diálogo fecundo com as energias cósmicas que envolvem a vida humana e planetária. 



 

74 

7. As figurações do xamã e do discípulo 

 

 Nossas atenções se dirigem agora às ocasiões em que as construções poéticas de 

Roberto Piva nomeiam, fazem surgir as figuras do xamã (inclusive seus 

desdobramentos em escritores, músicos, místicos, etc.) e dos variados personagens que 

sugerem o discípulo e o processo de comunicação mágica e aprendizagem entre ambos. 

Poderemos notar em que circunstâncias o consórcio entre o xamã e o discípulo se 

processa, identificando as imagens e as idéias que formam e informam poeticamente a 

cena xamânica. A tabela 3 recolhe os termos recorrentes que se vinculam às aparições 

do xamã e dos discípulos. 

Tabela 3 – O xamã e o discípulo 

 

Garoto (36) Eu (29) Você (22) Menino (12) Xamã (10) 
 

Garota (8) Curandero (5) Adolescente (4) Menina (4) Feiticeiro (3) 
 

Chefe (2) Vidente (2) Índio (2) Caciques (1) Nós (1) 
 

Alquimistas (1) Psicopompo (1) Efebo (1) Moça (1) Dervixe (1) 
 

 

 Os garotos, de variadas extrações, povoam os poemas de Ciclones e Estranhos 

Sinais de Saturno. Começaremos por analisar os momentos em que surgem os garotos 

no jogo de forças destas criações poéticas, procurando identificar elementos marcadores 

que nos auxiliem no entendimento do papel, da figura que cumpre o discípulo e em que 

medida e de que forma os lances do aprendizado mágico e mítico se processam. 

Compreender as irrupções dos garotos no corpo dos poemas nos ajuda a situar as idéias 

e intuições visionárias do poeta a respeito dos interditos e repressões que ainda 

permanecem informando o mundo contemporâneo. A escritura poética de um erotismo 

transgressor (que evoca os ritos e ações no mundo da vida), embebido num cenário 

mítico e mágico, possibilitado pelo contato com os garotos, permite ao poeta engendrar 

um espaço/tempo onde se torna possível veicular e reverberar noções subversivas de 

uma ordem de coisas que confrontam as noções do senso comum submetido às 



 

75 

vigilâncias do capitalismo e do mundo do trabalho. Conforme explicita o poeta Danilo 

Monteiro na apresentação de um livro de entrevistas com o poeta: 

Um vislumbre interessante são as declarações de Piva sobre suas relações 
intensas, quando já adulto, com adolescentes – figuras que são centrais em 
sua obra poética, por aglutinarem em si o inconformismo com as estruturas 
estabelecidas e o erotismo ainda não adestrado pelo mundo do trabalho. Não 
há em sua obra poética uma simples transposição de vivências, mas sim uma 
formulação literária muito específica da figura do garoto suburbano, “rebelde 
e depravado”, formulação que contém um diálogo com artistas de diferentes 
extrações (os adolescentes de Rimbaud, os garotos de Pasolini, os anjos de 
Rilke, para ficar em alguns). (PIVA, 2009, p. 11) 

Passaremos aos poemas em que se processa e se consolida a imagem dos 

garotos, dos discípulos míticos inscritos no mundo delirante criado pelo exercício de 

visões do poeta. Já no terceiro poema do livro Ciclones, surge o “garoto que dança no 

céu chapado”. E os garotos vão irrompendo aqui e ali, pontuando os movimentos da 

cena xamânica, insinuando ritos e aproximações eróticas com o xamã visionário. É 

então que o poeta escreve: 

a poesia vê melhor 

eis o espírito do fogo 

minha mão 

dança 

no corpo do garoto lunar (PIVA, 2008, p. 39) 

 Ou ainda: 

Meio-dia dourado 

acaricia garotos & pássaros 

luz de sonho 

partindo o mundo 

no centro do coração 

lâmina da Eternidade (PIVA, 2008, p. 50) 

 Os poemas sugerem os transportes do xamã e do discípulo por um espaço de 

invenção, um espaço mítico onde é possível reabilitar as comunicações com as 

dimensões onde habitam forças e seres que transcendem a condição humana. É no 

exercício poético prenhe de magia que pode acontecer o deslocamento mítico e 

ascensional; é no exercício poético permeado por danças e visões e sugestões eróticas (a 



 

76 

mão que dança no corpo do garoto lunar) que o xamã e o discípulo se conectam com as 

regiões siderais (certa luz de sonho que recorta o mundo no centro do coração) e com as 

presenças míticas (como o espírito do fogo). A poesia possibilita ao xamã uma visão 

aguçada da realidade e do sagrado, permite a construção de uma geografia mitológica, 

aproxima o místico e seu aprendiz dos lugares de poder. A cena poética onde atuam o 

xamã e o discípulo se desenrola num ambiente que evoca o simbolismo ancestral de um 

centro do mundo – lugar no qual as comunicações entre Terra, Céu e Inferno são 

possíveis. Para a vivência e a intuição religiosa o espaço não é homogêneo: 

(...) a experiência religiosa da não homogeneidade do espaço constitui uma 
experiência primordial, que corresponde a uma “fundação do mundo”. Não se 
trata de uma especulação teórica, mas de uma experiência religiosa primária, 
que precede toda a reflexão sobre o mundo. É a rotura operada no espaço que 
permite a constituição do mundo, porque é ela que descobre o “ponto fixo”, o 
eixo central de toda a orientação futura. Quando o sagrado se manifesta por 
uma hierofania qualquer, não só há rotura na homogeneidade do espaço, 
como também revelação de uma realidade absoluta, que se opõe à não 
realidade da imensa extensão envolvente. A manifestação do sagrado funda 
ontologicamente o mundo. Na extensão homogênea e infinita onde não é 
possível nenhum ponto de referência, e onde, portanto, nenhuma orientação 
pode efetuar-se, a hierofania revela um “ponto fixo” absoluto, um “Centro”. 
(ELIADE, 1992, p. 17) 

 Na busca por uma vivência mítica do espaço mobilizada pela magia conduzida 

pela força poética, o xamã e o discípulo se acham, simultaneamente, jogados num 

tempo fora do cotidiano, um tempo suspenso (condensado na imagem da “Lâmina da 

Eternidade”). É neste espaço e tempo sagrados, agenciados pelo jogo poético, que o 

xamã e o discípulo procuram se aproximar do corpo da realidade. A visão mítica 

conduzida pela criação poética põe em circulação a vontade de ultrapassar o modo de 

ser finito do homem, lançando-o num contato íntimo com as matrizes cósmicas que 

estruturam a realidade suprema, a casa do ser: 

Essa sede ontológica manifesta-se de múltiplas maneiras. A mais evidente, no 
caso específico do espaço sagrado, é a vontade do homem religioso de situar-
se no próprio coração do real, no Centro do Mundo: quer dizer, lá aonde o 
Cosmos veio à existência e começou a estender se para os quatro horizontes, 
lá onde também existe a possibilidade de comunicação com os deuses; numa 
palavra, lá onde se está mais próximo dos deuses. Vimos que o simbolismo 
do Centro do Mundo informa não somente os países, as cidades, os templos e 
os palácios, mas também a mais modesta habitação humana seja a tenda do 
caçador nômade, a iurta dos pastores, a casa dos agricultores sedentários. Em 
resumo, cada homem religioso situa-se ao mesmo tempo no Centro do 
Mundo e na origem mesma da realidade absoluta, muito perto da “abertura” 
que lhe assegura a comunicação com os deuses. (ELIADE, 1992, p. 37) 



 

77 

 Noutro poema, Roberto Piva indica os elementos que propiciam energia ao 

xamã, juntamente com a sugestão do discípulo numa dança iniciática em trajes 

femininos: 

a força do xamã 

provém do nada 

do êxtase 

do Eros 

tambor-gavião 

estrela fiel na chama do coração 

garoto vestido 

 de menina 

dervixe da Lua (PIVA, 2008, p. 64) 

 O xamã se alimenta do nada, do êxtase, do amor, movendo-se nas asas do 

“Tambor-gavião”. Na cena xamânica, o poeta elenca condições em que o xamã pode 

adquirir poder, reiterando noções que acompanham os ritos de abolição das formas para 

uma reintegração no caos primordial (o nada), observando a capacidade extática dos 

técnicos do êxtase, indicando as irrupções do amor e do erotismo no jogo de uma 

sacralidade cósmica, além de nomear o instrumento de ascensão (Tambor-gavião). Ao 

fim do poema, o xamã e o discípulo se encontram num lugar de poder, outra vez 

transportados para um tempo/espaço para além do fluxo cotidiano – a “estrela fiel na 

chama do coração” e o mundo lunar. A imagem do discípulo como um “dervixe da Lua” 

travestido com roupas femininas sugere uma dança noturna, de rodopios que conduzam 

o aprendiz às visões e diálogos com as forças do cosmos. Sobre a questão do uso de 

roupas femininas, Mircea Eliade, comentando o xamanismo em Bornéu, afirma que 

Antigamente, todos os manangs (xamãs), depois da iniciação, vestiam roupas 
femininas pelo resto da vida. Hoje em dia esse costume é raríssimo. Contudo, 
uma categoria especial de manang, o manang bali de algumas tribos 
litorâneas (aliás, desconhecidos pelos dayaks das colinas), usa roupas de 
mulher e realiza trabalhos femininos. (...) O travestimento, com todas as 
mudanças que implica, é aceito quando decorre de uma ordem sobrenatural 
recebida três vezes em sonhos; a desobediência levaria à morte. Esse 
conjunto de elementos denota traços precisos de uma magia feminina e de 
uma mitologia matriarcal (...) (ELIADE, 2002, p. 383-384) 



 

78 

No ritmo dos arroubos ascensionais o poeta vai nomeando as aparições de 

variados garotos, sujeitos que ancoram o sentido, traçam os contornos do jogo erótico e 

mágico com o xamã, e ainda desenham as relações que se estabelecem entre estes e as 

forças elementares da vida cósmica. No penúltimo poema de Ciclones, Roberto Piva 

escreve: 

rico de asas 

o menino xamã 

incorpora o gavião 

escuta a luz do monte 

fica nu & deita impassível na terra 

e dele o tambor feito de Tíbias 

& a estrela mais límpida na 

 cabeça (PIVA, 2008, p. 112) 

 As nomeações das “asas” e do “gavião” nos deixam perceber que “o menino 

xamã” se envolve num rito de ascensão extática, onde ele “incorpora o gavião”. Num 

verso sinestésico, o poeta nos diz que, enlevado pelo transporte mítico, o menino 

“escuta a luz do monte”, o que podemos associar aos códigos e mensagens recebidos 

das regiões de poder e comunicação entre os homens e os deuses presentes no mundo 

natural, além da inferência de que o menino singrou para um ambiente (o monte, mas 

poderia ser também uma montanha, uma árvore, uma corda, um arco-íris, etc.) onde há 

uma rotura com os níveis da vida profana.  

Envolvido nos ritmos encantatórios do êxtase, o garoto “fica nu & deita 

impassível na terra” – ao que podemos associar um transe iniciático, uma possessão 

espiritual, uma entrega às forças telúricas. Notemos também as implicações, os espirais 

de significado que sugerem que o menino, em sua viagem mágica, se torna insensível à 

dor, ao sofrimento, à alegria, não se comove nem se perturba. O êxtase mítico o deixa 

sereno.  

Saltam do poema ainda manifestações que consolidam a cena mágica: o tambor 

(instrumento das cerimônias xamânicas, propiciador das viagens ascensionais) feito de 

ossos – com suas implicações a respeito da força vital, da matéria primordial da vida e 

da morte – e “a estrela mais límpida na / Cabeça”, imagem que permite leituras que nos 



 

79 

conduzam ao estabelecimento do menino xamã na paisagem sideral, galgando territórios 

de visões espirituais do cosmos. Recolhendo noutro instante de configuração da cena 

xamânica outra aparição da figura dos garotos/discípulos, podemos perceber as 

reverberações eróticas que incitam o regime de visões do xamã: 

Xangô e Paracelso 

 

o mundo subterrâneo 

está mobiliado 

por coxas de garotos 

 selvagens 

o mundo solar 

está mobiliado 

por olhos 

de garotos com 

 almas de pétalas 

eu sou o orixá 

com pênis 

do tamanho do 

pênis do elefante (...) (PIVA, 2008, p. 66) 

 Os discípulos/garotos – com suas coxas, olhos e almas de pétalas - permeiam 

tanto as paragens celestes (“o mundo solar”) quanto as regiões dos ínferos (“o mundo 

subterrâneo”). A visão do xamã – “com pênis / do tamanho do / pênis do elefante” - 

sugere o consórcio amoroso e a vertigem ascensional com os discípulos pelos territórios 

do céu e do inferno. Ao caracterizar as aparições do xamã e do discípulo na cena 

xamânica, o crítico Alcir Pécora enfatiza o teor erótico que conduz as visões do poeta 

em sua escritura, destacando que 

(...) a cena prevê um conjunto muito regular de personagens, cujo núcleo é 
constituído pelo par xamã-discípulo, sendo que o xamã, bem dotado com seu 
pênis de elefante, com propriedades curativas, se desdobra freqüentemente 
em escritores ou músicos pertencentes, respectivamente, à grande tradição 
literária ocidental e à dinastia negra do jazz norte-americano. O discípulo, por 
sua vez, toma a forma praticamente invariável de um adolescente sensual, 
andrógino, que se apresenta predominantemente através dos atributos do falo 
duro e das coxas fortes – pois são idênticas as armas do combate belicoso ou 



 

80 

afetivo. Ademais, o adolescente se caracteriza pela inocência da ignorância 
honesta e generosa, embora selvática e descontrolada, isto é, fora ainda do 
verdadeiro domínio da arte da guerra e do amor. (PIVA, 2008, p. 11) 

 O xamã e o discípulo se jogam num exercício de visões, num contato íntimo 

com as forças cósmicas e as paisagens míticas da natureza, na irrupção de um jogo de 

forças erótico. As ações de ambos buscam subverter as estruturas estabelecidas do 

conhecimento ordinário e profano, anunciando o desregramento dos sentidos, a 

confusão das sensações e as ascensões mágicas como práticas que conduzem ao coração 

do real, a um estado de coisas onde mente e corpo, pensamento e sentidos se misturam 

numa filigrana complexa que procura um estágio cósmico anterior à diferenciação das 

individualidades e além da condição humana. Segundo Alcir Pécora, 

A cópula entre o feiticeiro e seu jovem discípulo, que repõe formulações 
neoplatônicas e antiplatônicas de Marsilio Ficino, Pico Della Mirandola ou, 
ainda mais, Leone Ebreo, busca a evidência de um princípio hierogâmico 
universal, no qual o pensamento mais elevado apenas se atinge na máxima 
exploração dos sentidos. (PIVA, 2008, p. 12) 

    O poeta anuncia um tempo/espaço capaz de ativar uma lógica do sagrado 

atravessada pelo erotismo, através do qual o conhecimento das forças e energias vitais 

da vida cósmica e humana se abre ao entendimento e ao corpo dos indivíduos 

envolvidos no jogo amoroso e no aprendizado mágico, no exercício das intuições 

míticas. Roberto Piva aventa as conexões entre xamã-discípulo e os cenários do mundo 

natural para a abertura de sendas, para atingir formulações que realizem a fusão, a 

mistura dos valores religiosos e eróticos, combinação que explora a ascensão mágica do 

corpo e da mente nos arroubos da paixão e do mito. É assim que podemos ler os versos 

em que o poeta escreve: 

(...) Amo os garotos que cospem o sangue 

 das amoras 

pelos lugares ermos, praias habitadas 

 por escamas de peixe, montanhas 

 & matas onde o anjo é um pau  

duro no poente (...) (PIVA, 2008, p. 68) 

 O poeta cria um campo de forças onde energias eróticas e sagradas se 

interpenetram, se coadunam numa aventura errática e de exploração do conhecimento 

mítico. Nos “lugares ermos”, nas “montanhas & matas”, o poeta situa a aparição 



 

81 

subversiva onde “o anjo é um pau / Duro no poente”. A imagem ilustra uma 

combinação que enfatiza as estreitas ligações que se estabelecem no jogo de iniciação e 

aprendizado cósmico posto em movimento pela sabedoria xamânica entre as forças 

assentadas nas regiões celestes e as demandas da imanência. A poesia, como uma 

aventura de expansão do sagrado e do erótico, como uma jornada dos fluxos e diálogos 

entre o chão da existência e os vôos do imaginário, repercute as demandas por novos 

arranjos comportamentais, pelo restabelecimento do afeto e da proximidade entre os 

indivíduos humanos e os elementos da vida cósmica. Roberto Piva, no poema 

Joãozinho da Goméia, vaticina os estados de enlevo da dança mágica do xamã 

(desdobrado na figura do sacerdote do candomblé que dá título ao poema) e indica o 

sentido extático da vivência mítica e sua escritura: 

gestos-síntese 

de sol & e lua 

mãos que governam 

sonhos dos 

meninos que amam o mar 

basta de poesia 

ou religião que não conduza ao êxtase (...) (PIVA, 2008, p. 71) 

 No cenário da escritura xamânica de Roberto Piva, as mobilizações do êxtase 

envolvem eroticamente e magicamente os discípulos e o xamã. Este, além da figura do 

sacerdote das tradições africanas, irrompe nos poemas se desdobrando também na figura 

de feiticeiros, pajés, espíritos índios, videntes, escritores tais como o surrealista René 

Crevel, Antonin Artaud, Dante Alighieri, Gerárd de Nerval, Pier Paolo Pasolini, Jorge 

de Lima, William Blake, Arthur Rimbaud, místicos e religiosos de diferentes extrações 

como Drukpa Kunley, Paracelso, Julius Evola, entre outros personagens. 

 

 

 

 



 

82 

8. As imagens da alteridade 

 

 Depois de nos movermos pelo terreno da cena xamânica numa consideração das 

paisagens que lhe informam e lhe dão contorno e das irrupções do xamã e do discípulo 

no jogo da escritura poética, deteremos nossa análise sobre as emergências das imagens 

da alteridade (situadas na tabela 4, logo abaixo) que surgem dentro dos poemas de 

Roberto Piva. Ao focarmos nossas considerações sobre as figuras do mundo animal, 

vegetal, mineral, mítico/religioso/angélico e extraterrestre teremos a oportunidade de 

verificar as potências simbólicas e cênicas postas em circulação pela escritura visionária 

do poeta. As imagens da alteridade rodeiam o xamã e o discípulo e materializam 

presenças do mundo natural carregadas de reverberações e implicações mágicas. 

Tabela 4 - Figuras do mundo animal, vegetal, mineral, mítico/religioso/angélico e 
extraterrestre 

 
Mineral 

 
Diamante (4); Pedra (4); Topázio (2); Areias (1); Mineral (1); Ametista (1); Esmeralda (1);  
 
Turquesa (1); Jade (1); Ferro (1); Ouro (1) 
 

 
Vegetal 

 
Flor (15); Folha (6); Árvore (4); Planta (2); Pétalas (2); Girassol (4); Sementes (2); Morangos (2);  
 
Pau-Ferro (2); Ramos (2); Alecrim (2); Orquídea (2); Guarapuvu (2); Nenúfar (2); Cacto (1); Ervas (1);  
 
Pimenta (1); Amoras (1); Vegetais (1); Floral (1); Açucenas (1); Vegetação (1); Curare (1);  
 
Samambaias (1); Raízes (1); Uvas (1); Mamona (1); Lavanda (1); Pólen (1); Mangueira (1); Jurema (1);  
 
Grumixama (1); Espinheira Santa (1); Ipê roxo (1); Jasmins (1) 
 

 
Animal 
 

 
Gavião (17); Pássaro (10); Jaguar (5); Urubu (4); Serpente (3); Urso (3); Porco (3); Peixe (3); Coruja (2);  
 
Elefante (2); Cavalo (2); Suçuarana (2); Pombo (2); Abutre (2); Tubarão (2); Carcará (2); Águia (2);  
 
Animal (2); Gaivotas (1); Andorinha (1); Roedores (1); Falcão (1); Répteis (1); Carancho (1);  
 
Tié-sangue (1); Marimbondos (1); Abelhas (1); Irerês (1); Centopéias (1); Periquitos (1); Acauã (1);  
  
Macaco (1); Cisne (1); Feras (1); Lobo (1); Formigão (1); Mamute (1); Pica-pau (1); Mangusto (1);  
 
Lagostim (1); Babuíno (1); Caititu (1); Tartaruga (1); Leopardo (1); Escorpiões (1); Tatu (1); Rolinha (1);  
 
Piranha (1); Borboletas (1); Gafanhoto (1); Onças (1); Tamanduá (1); Cupins (1); Rinoceronte (1);  
 
Serelepe-açu (1); Tauató (1); Búfalos (1); Lagartas (1); Mandril (1); Lagarto (1); Sanhaço (1); Orcas (1);  
 
Esqueleto (1) 
 



 

83 

 
Mítico/ 
Religioso/ 
Angélico 
 
 
 

 
Deus/Deusa/Deuses (18); Anjo (18); Espírito (6); Andrógino (5); Exu (5); Eros (5); Shiva (4);  
 
Baco/Dioniso (2); Orixá (2); Buda (2); Xangô (2); Vodu (2); Hermes (2); Saci (2); Dragão (2); 
 
Hermafrodita* (2); Fantasma (2); Totem (2); Dinastia astral (1); Reis exteriores (1); Santo (1);  
 
Divindade (1); Pedra Preta (1); Ganimedes (1); Iemanjá (1); Pomba-gira (1); Vampiros (1); Zeus (1);  
 
Medusas (1); Elfos (1); Espectros (1); Satã (1); Unicórnios (1); Mártir (1); Ísis (1); Profeta (1); Mitra (1);  
 
Amon Ra (1); Anúbis (1); Drácula (1); Arcanjo Miguel (1); Coribante (1); Metraton (1); Nanã (1);  
 
Seres elásticos (1); Sátiros (1); Fauno (1); Eguns (1); Deva (1)  
 

 
Extraterrestre 

 
OVNIS/UFOS (3); Disco-voador (3); Alienígena (1); Extraterrestres (1) 
 

 

Antes de evocarmos os recortes das ocasiões poéticas em que tais termos 

surgem, convém salientar uma decisão de ajuste para a composição da tabela: o termo 

hermafrodita. Devido às claras implicações que o termo suscita, optamos por trazê-lo à 

parte da tabela onde se encontra o termo andrógino. Posto isto, podemos seguir às 

interpretações das variadas emergências das imagens da alteridade na poética xamânica 

de Roberto Piva. Comecemos por verificar as ocorrências de termos que remetem ao 

mundo mineral, averiguando em que medida os termos propiciam hierofanias e 

revelações das condições cósmicas intuídas e criadas na aventura poética. Voltemos 

nossa atenção para a primeira parte do poema O jazz é um Exu africano: 

a pedra vai compreender 

 na sua frieza 

  de mendiga 

o primeiro grito 

 da inspiração 

címbalo da trepidação 

 supersônica 

palhaço degolado no deserto 

A pedra vai compreender 

o doutor Sax 

& seu improviso de pequenos 

 cometas que mudam de cor. (PIVA, 2008, p. 134) 



 

84 

 Se levarmos em conta que o Exu é um orixá do movimento, das comunicações, 

da mediação entre o mundo material e o espiritual e pensarmos nas dimensões da 

sacralidade que certas pedras podem encarnar, podemos situar as ressonâncias da 

iluminação, da revelação cósmica onde é possível, segundo o poeta, que a pedra 

compreenda “o primeiro grito da inspiração”. A variação e o acúmulo de sons e 

sensações, a reviravolta dos improvisos (mobilizados pelo jazz) sugere uma mobilidade 

crescente da ordem da realidade ao mesmo tempo em que se aliam às demandas de 

estabilidade e perenidade que a apreensão mística da imagem da pedra engloba. 

Segundo Mircea Eliade 

Basta, por exemplo, analisar os diversos valores religiosos atribuídos às 
pedras, para que se compreenda o que as pedras, como hierofanias, podem 
revelar aos homens: o poder, a firmeza, a permanência. A hierofania da pedra 
é uma ontofania por excelência: antes de tudo, a pedra é, mantém-se sempre a 
mesma, não muda – e impressiona o homem pelo que tem de irredutível e 
absoluto, desvendando-lhe, por analogia, a irredutibilidade e o absoluto do 
Ser. Captado graças a uma experiência religiosa, o modo específico de 
existência da pedra revela ao homem o que é uma existência absoluta, para 
além do Tempo, invulnerável ao devir. (ELIADE, 1992, p. 77) 

 O poeta desvenda no jogo entre a música, as ascendências mitológicas africanas 

e a materialidade sagrada da pedra a possibilidade de obtenção de mensagens e 

compreensões cósmicas. Noutro instante, no poema revelações, o poeta indica que o 

xamã inscrito na cena poética recebe “revelações” no percurso de desprendimento e 

deambulação em que se coloca em contato com regiões distantes evidenciadas pelo 

verso “o frio nas fronteiras do topázio”: 

frio nas fronteiras do topázio 

abandonei-me ao mês do Deus do Vento 

floresce no meu corpo um ponto secreto 

entre os cometas vivos do êxtase. (PIVA, 2008, p. 86) 

 A etimologia indica que a palavra topázio tem origem na palavra grega topazos 

(buscar), que era o nome de uma ilha grega no mar Vermelho difícil de achar. É nessa 

região distante e difícil de encontrar que o poeta situa as revelações que ocorrem ao 

xamã, depois deste lançar-se desinibidamente “ao mês do Deus do Vento”. A postura de 

liberdade e busca possibilita ao xamã encontrar o território onírico que faz com que 

nasça em seu organismo “um ponto secreto / entre os cometas vivos do êxtase”. 



 

85 

 Também entram em cena na poética de configuração da cena xamânica de 

Roberto Piva as emergências de termos que nos remetem para as esferas do mundo 

vegetal e animal. Animais e plantas assomam na escritura poética como verdadeiras 

presenças, movendo percepções, instigando o imaginário humano, desdobrando 

significados simbólicos e acionando compreensões do mundo cósmico numa chave de 

leitura em que ganham corpo noções que repercutam a proximidade e os laços 

existentes entre os diversos seres e forças do jogo da vida. Num poema sobre a 

espinheira santa, uma planta com propriedades curativas, medicinais, o poeta escreve: 

planta de cabeceira 

 da Deusa 

substância 

 do tempo 

  & suas cores 

ritos lunares 

epifanias da seiva 

ensinou meu coração a ficar 

 em estado de Raio 

só sabemos quem somos 

 depois de você 

   se mover (PIVA, 2008, p. 168) 

 O contato íntimo e fértil com as energias do mundo vegetal se processa num 

registro mítico, numa apreensão permeada por vocábulos que nos conduzem a uma 

paragem simbólica. O poema materializa visões, traçando um perfil da planta. 

Juntamente com a idéia de que a planta está num estreito vínculo com a Deusa, o poeta 

em sua escritura xamânica expõe as implicações, conexões e reverberações entre a 

esfera do tempo, das revoluções lunares e as emergências do sagrado mobilizadas por 

“epifanias da seiva”. O sentido do aprendizado que se realiza entre o poeta e a planta 

está ancorado em assertivas que agenciam noções mágicas e orgânicas. É com o corpo, 

é no corpo que o poeta aprende a ficar com o coração “em estado de Raio”. A 

aproximação da planta professora também mobiliza as instâncias psíquicas do sujeito 

poético, cuja personalidade ganha contornos nos movimentos cósmicos da planta. 



 

86 

Comentando a proximidade e repercussões míticas entre o homem e as plantas, Joseph 

Campbell escreveu que 

(...) onde o espetáculo da natureza era predominante de plantas, o jogo 
humano da imitação se voltava para o mundo vegetal e, como já vimos, o 
mito básico era de um deus que entregava seu corpo para ser morto, 
retalhado, enterrado, de onde as plantas comestíveis brotavam para sustento 
do povo. Nos ritos de sacrifício humano, comum a todas as culturas de 
plantio, essa cena mitológica primal é imitada literalmente – ad nauseam; 
pois, uma vez que a vida, no mundo vegetal, é vista eclodindo da morte e 
tenros brotos verdes emergindo da decomposição, assim também deve 
ocorrer no mundo humano. Os mortos são enterrados para nascerem de novo 
e os ciclos do mundo vegetal se tornam modelos para os mitos e para os 
rituais da humanidade. (CAMPBELL, 1997, p. 51) 

 Ao captar os ritmos dos movimentos cósmicos da vida vegetal, o homem atinge 

uma condição que ultrapassa seus limites de tempo e espaço e o cerco de sua 

modalidade de ser, alcançando um estágio em que é possível vislumbrar as irrupções do 

jogo cósmico, anterior à diferenciação e o mundo das formas. Com o poema Pimenta 

D’água podemos verificar de que maneira as visões do poeta se traduzem numa 

escritura capaz de por em circulação as emergências mágicas das energias vegetais: 

a rua é muito estreita 

para o exército 

 de folhas 

& seu AXÉ 

esta flor d’água 

esta ondulação de 

 neurônios 

girassol imóvel 

 no centro 

  do mundo 

a cabeça nas nuvens 

os cabelos na poeira 

& depois 

percebe-se 

a Sombra 

que é a nossa cara (PIVA, 2008, p. 65) 



 

87 

 Dividindo a leitura em três eixos, podemos destacar as alusões a um cenário que 

escape à lógica do urbano (“a rua é muito estreita / para o exército / de folhas / & seu 

AXÉ”), as nomeações da planta que culminam na identificação de um centro de poder e 

revelação, de contato entre as regiões cósmicas (“flor d’água”, “ondulação de 

neurônios” e “Girassol imóvel / no Centro / do Mundo) e, por fim, as sugestões que 

indicam a presença do xamã em sua viagem ascensional e extática, numa vertigem 

alucinatória e de compreensão das forças dos ciclos e energias cósmicas e o diálogo 

com o corpo e a psique humana (“A cabeça nas nuvens”, o xamã em seu palco celeste 

mitológico, “Os cabelos na poeira”, o xamã em seu território telúrico e, ainda, a 

irrupção epifânica com a qual o poeta intui as dimensões que ultrapassam os jogos da 

individualidade e registra que “depois / Percebe-se / A sombra / Que é a nossa cara”).  

Articulação do sonho, de um regime de visões com a sugestão de 

comportamentos de diálogo permanente com as forças naturais, a poética xamânica de 

Roberto Piva evidencia múltiplas possibilidades de leitura e aprendizados inscritos na 

conversa com o ambiente e a presença dos seres. Diante da mecanização dos sentidos e 

do embotamento das percepções do senso comum e da lógica bélica de destruição e 

sujeição da natureza ao arbítrio humano, as visões poéticas se revestem de um caráter 

profético, de emancipação, ampliador dos gestos e entendimentos sobre a vida humana 

num fluxo dialógico com as energias emanadas do cosmos: 

Sou aluno 

 das árvores 

alma elétrica 

 nas veredas mais 

  secretas 

Catimbó sonâmbulo 

 & seus palácios 

meu crânio virando brasas 

desfolhando meu coração 

mananciais transfigurados 

 na 

 memória (PIVA, 2008, p. 166) 



 

88 

 Com este poema, intitulado Jurema Preta (árvore de potências psicoativas 

presente em rituais religiosos e de usos medicinais entre os índios do nordeste 

brasileiro), o poeta indica o processo de aprendizado, de transmissão de conhecimento 

estabelecido entre a árvore e ele. É na condição de aprendiz, de neófito (convém notar 

as reverberações da palavra que expressa o estado de “nova planta, erva”) que o sujeito 

poético se desloca e se aproxima das “veredas mais / Secretas”, espaço onde é possível, 

a partir da interação com as energias espirituais da planta e dos rituais de mobilização 

das forças cósmicas (ritual marcado pelo “catimbó sonâmbulo / & seus palácios”), 

ultrapassar os limites individuais e superar as apreensões habituais da realidade. O 

contato íntimo e dialógico entre o sujeito poético e a árvore professora processa 

mudanças no corpo e mente do xamã. O poema explicita este processo que envolve o 

xamã num ambiente mágico e de iniciação para novas percepções da realidade: crânio, 

coração e memória, a planta mobiliza e modela simultaneamente o organismo e o 

imaginário do xamã presente na escritura poética. Sobre a relação entre o xamã e as 

plantas, Edward MacRae escreve que 

A utilização correta das plantas permite então o aprendizado do 
conhecimento que será necessário para suas futuras praticas xamânicas. Sua 
mente está "aberta" para que ele possa então explorar adequadamente a 
fauna, a flora e a sua localização geográfica, assim como lembrar-se de tudo 
isso mais tarde. As plantas se comunicam com ele através de visões e sonhos 
e, além da "sabedoria", transmitem-lhe também "força", ou seja, qualidades 
físicas como resistência a ventos, chuvas e inundações. (MACRAE, 1992, p. 
32) 

 Roberto Piva situa o xamã de sua escritura poética num jogo de proximidade e 

afeto com as plantas e seus poderes espirituais, ampliando repertórios mágicos, míticos: 

Grumixama 

    

Eu vejo o dragão 

 da energia 

no meio do mundo 

lagarto violeta do prazer 

 igual ao Sol & à Noite 

anjos sonâmbulos com esporas 

 deslizam na escuridão (PIVA, 2008, p. 167) 



 

89 

 É na busca do conhecimento mágico e no estabelecimento do diálogo com as 

energias mobilizadas pelas árvores (a grumixama, no caso deste poema) e outras forças 

do mundo natural que o poeta situa a porta para uma região de revelações e 

comunicação entre as potências da terra, do céu e do inferno (idéia implicada no 

simbolismo do “meio do mundo”), a ponte que conduz a um regime de visões e 

entendimento da ordem cósmica (“eu vejo o dragão / da energia”). Nesse ambiente 

mítico suspenso fora do tempo e do espaço, o poeta comunica imagens que nos 

conduzem à compreensão das equivalências entre dia e noite, das correspondências 

entre sol e lua e aponta para a ultrapassagem das diferenciações em busca de um estado 

de coisas que sugira, encarne a totalidade.  

Todo este processo se desenvolve num ritmo próprio, numa neblina, num limite 

tênue entre um conhecimento claro, atravessado por evidências, e um território, uma 

porção de desconhecido, uma zona de sombra (pensemos nos índices tanto do “catimbó 

sonâmbulo” quanto dos “anjos sonâmbulos com esporas / deslizam na escuridão”). 

Outras presenças inscritas na cena xamânica desencadeadas pela poética de Roberto 

Piva e que põem em jogo a circulação do conhecimento mítico e mágico das esferas 

cósmicas são as imagens e representações dos animais, que passaremos a considerar 

adiante. Entre as figuras animais nomeadas na escritura poética dos Ciclones e dos 

Estranhos Sinais de Saturno, o gavião (reiteradas vezes citado pelo poeta como seu 

animal xamânico) é o que mais irrompe no discurso poético. Saltemos em direção aos 

lampejos e aparições do gavião e de outros animais para situar o estado das relações 

sugeridas e incitadas pela cena xamânica: 

O amor 

grita na minha garganta 

a serpente 

o gavião 

o jaguar 

me vêem 

como seu Duplo (PIVA, 2008, p. 29) 

 Ao invés de surgirem (serem percebidos) como autômatos, como máquinas 

móveis, como coisas de que podemos dispor, os animais inscritos na escritura poética, 



 

90 

desencadeada e informada pelas visões xamânicas, surgem (e são vistos) como sujeitos 

que observam o sujeito poético. Uma visão afetiva envolve, circunscreve, informa a 

atmosfera do encontro entre o sujeito poético (que é percebido como um duplo dos 

animais) e a serpente, o gavião e o jaguar. Há uma intuição de uma estreita 

solidariedade entre os ritmos da vida em devir que compartilham os homens e os 

animais. Tal intuição se insinua nas sugestões do xamã em seus gritos rituais em que 

mobiliza e repercute sonoridades e vocalizações de animais e forças espirituais, que 

culminam numa identificação amorosa, simultaneamente orgânica e cósmica (“O amor / 

grita na minha garganta”). A escritura poética de Roberto Piva mobiliza as imagens dos 

animais como verdadeiras presenças, como sujeitos, como plenos participantes do jogo 

cósmico. Esta percepção é fundamental se considerarmos as palavras de John Berger 

sobre a relação contemporânea entre homens e animais. Segundo ele, 

Animais são sempre observados. O fato de que podem nos observar perdeu 

todo o significado. Eles são os objetos de nosso conhecimento sempre 

crescente. O que sabemos sobre eles é um índice de nosso poder; e assim é 

um índice do que nos separa deles. Quanto mais sabemos, mais distantes eles 

ficam. (BERGER, 2003, p. 22) 

E ainda: 

Zoológicos, brinquedos animais realistas e a difusão comercial ampla da 
imagística animal, tudo isso iniciou quando os animais começaram a ser 
afastados da vida cotidiana. Poderíamos supor que tais inovações foram 
compensatórias. Mas na realidade as próprias inovações pertenciam ao 
mesmo movimento cruel de dispersão dos animais. (BERGER, 2003, p. 31) 

As criações poéticas de Piva atuam num sentido contrário, de concentração das 

figuras animais, desdobrando simultaneamente as vivências existenciais e míticas entre 

o poeta/xamã e os diversos seres que irrompem na cena xamânica. Além das sugestões 

do xamã como desdobramento (duplo) das presenças animais, os poemas ensejam 

também uma escritura em que se torna possível aventurar, inventar uma dicção em que 

animal e xamã se irmanam num discurso comum, partilhado, desenvolvido num registro 

em primeira pessoa, onde não é possível determinar precisamente as instâncias em que 

se separam o xamã e o animal. Ao contrário, a escritura visionária desencadeia um 

repertório de conhecimento e experiência existencial e mágica em que ambos se 



 

91 

confundem e se fundem numa filigrana vivencial e mítica. É o que podemos observar no 

poema Gavião Caburé: 

Eu atravessei manguezais 

 & estrelas 

sementes espalhadas 

 na voz do olho obscuro 

répteis abandonados no pó das estradas 

Esta Serra enforca o horizonte 

 nômade do Absoluto. (PIVA, 2008, p. 67) 

 O sujeito poético, amálgama do gavião e do xamã metamorfoseado, desbrava 

territórios da terra e celestes (“manguezais & estrelas”), numa viagem mítica que 

engloba paisagens e personagens variados: sementes, répteis, serra, olho obscuro, 

horizonte, etc. Esta travessia onírica, esta ascensão mágica propicia entendimentos 

sobre as dimensões, sobre as bordas do cosmos e os movimentos da totalidade. Numa 

mistura de referências telúricas e celestes, o gavião xamânico deambula por um tempo e 

um espaço que aspiram à origem, anseiam o mergulho na plenitude do coração da 

realidade sagrada, absoluta, além da condição humana. Sobre a relação do xamã com os 

animais (e com o simbolismo de suas imagens), Mircea Eliade escreveu que a 

(...) imitação xamânica dos gestos e das vozes dos animais pode passar por 
“possessão”, mas talvez fosse mais exato dizer que o xamã toma posse de 
seus espíritos auxiliares: é ele que se transforma em animal, do mesmo modo 
como obtém resultado semelhante usando uma máscara de animal; ou então 
se poderia falar de nova identidade do xamã, que se torna animal-espírito e 
“fala”, canta ou voa como os animais e os pássaros. A “linguagem dos 
animais” não passa de uma variante da “linguagem dos espíritos (...) a 
presença de um espírito auxiliar na forma de um animal, o diálogo com este 
numa língua secreta ou a encarnação desse espírito-animal pelo xamã 
(máscaras, gestos, danças, etc.) são também meios de mostrar que o xamã é 
capaz de abandonar sua condição humana, que é capaz, em suma, de 
“morrer”. Quase todos os animais já foram concebidos, desde tempos 
remotos, ou como psicopompos que acompanham as almas no além ou como 
a nova forma do falecido. Quer seja o “ancestral” ou o “mestre de iniciação”, 
o animal simboliza uma ligação real e direta com o além. Em considerável 
número de mitos e lendas do mundo inteiro, o herói é transportado para o 
além por um animal. É sempre um animal que leva o neófito em seu dorso 
para a mata (= Inferno), ou o carrega entre as mandíbulas, ou o “engole” para 
“matá-lo e ressuscitá-lo” etc. Finalmente, é preciso considerar a solidariedade 
mística entre o homem e o animal, nota dominante da religião dos 
paleocaçadores. Devido a essa solidariedade, certos seres humanos são 
capazes de transformar-se em animais, de compreender a língua deles ou de 
compartilhar sua presciência e seus poderes ocultos. Sempre que consegue 



 

92 

participar do modo de ser dos animais, o xamã reabilita de certa forma a 
situação que existia in illo tempore, nos tempos míticos, quando a ruptura 
entre o homem e o mundo animal ainda não tinha sido consumada. (ELIADE, 
2002, p. 112-113) 

 É o desdobramento dessa intuição arcaica de vínculo entre o homem e as outras 

forças e presenças do mundo natural e cósmico que viabiliza as imagens e metáforas 

postas em jogo pela escritura poética de Roberto Piva. É assim que o poeta pode 

inscrever na cena xamânica um sujeito poético que diz:  

(...) olhar esmeralda 

relâmpagos de pupilas 

a serpente sou eu 

tocando flauta (...) (PIVA, 2008, p. 102) 

 As epifanias, as intuições, as visões dos vínculos e laços que aproximam e 

irmanam o homem e os outros animais permeiam a escritura poética de Roberto Piva. 

Os poemas indicam, apontam para a necessidade da emergência de arranjos 

comportamentais e de posturas e idéias que reverberem e atualizem uma mentalidade e 

visão de mundo em que os animais (entre outras presenças do ambiente natural e 

cósmico) sejam considerados enquanto sujeitos essenciais no jogo planetário, nas 

estruturas cósmicas, antes da emergência de uma catástrofe, a onipresença do humano: 

Escuta & respira 

    

Não mais o Serelepe-açu 

 o Tauató 

 a Suçuarana 

o grande lago dourado 

 onde dançam os 

nenúfares 

O FUTURO é A DITADURA 

DO ROSTO HUMANO (...) 

O FIM DO MUNDO 

SE CHAMA EXPLOSAO 

DEMOGRÁFICA (...) (PIVA, 2008, p. 156) 



 

93 

 Entram no jogo da escritura xamânica, nos desdobramentos das visões e 

intuições para além do racionalismo e da ordem social vigente no capitalismo tardio, as 

irrupções de avatares e seres do mundo espiritual e também das esferas extraterrestres 

colhidas em diversas searas temporais e espaciais: deuses e deusas, orixás, elfos, ovnis e 

alienígenas, entre outros. Passemos às considerações de alguns recortes dos momentos 

em que podemos recolher e verificar as ocorrências destas presenças. Comecemos por 

uma aparição de um orixá africano: 

eu sou o cavalo de exu 

ebó 

do meu coração 

despachado 

na encruzilhada dos cometas (PIVA, 2008, p. 42) 

 O xamã inscrito no poema como sujeito poético implícito registra as 

aproximações e mediações que realiza entre as forças superiores, celestes e siderais e as 

forças da terra (representadas por seu corpo). Como um “cavalo de exu”, um possesso, 

um mediador da encarnação manifesta do orixá, o poeta indica instâncias que 

ultrapassam a condição humana, apontando o palco cósmico onde se desenvolve a 

oferenda de seu coração: a “encruzilhada dos cometas”. Noutro lance, o poeta repete a 

noção de articulador das forças míticas e divinas, de receptáculo das manifestações do 

sagrado: 

seja devasso 

seja vulcão 

seja andrógino 

cavalo de Dionysos 

no diamante mais precioso (PIVA, 2008, p. 37) 

 No lugar do orixá africano, a divindade grega. O poeta lança imperativos em que 

se insinuam os cruzamentos das ordens humanas (a possibilidade da devassidão, 

comportamento moral), do ambiente do planeta (o vulcão, ademais símbolo de 

transcendência e de plataforma de contato com o divino) e das instâncias míticas 

veiculada na figura do andrógino. A mistura, a filigrana que se compõe neste jogo de 

aproximações e justaposições entre ordens diversas culmina na identificação da 



 

94 

chegada, da presença do deus mítico no corpo do discípulo que seguir os prognósticos 

postos em circulação pela visão poética. Roberto Piva repercute idéias que procuram 

viabilizar a sacralização de todos os poros da terra e do espaço, redimensionar a 

existência humana em termos cósmicos, numa vivência comunicante com os diversos 

personagens deste drama universal. Neste cenário se movem luas observadas por ovnis: 

luas caiçaras 

vigiadas 

por ovnis sonâmbulos 

dinastia astral 

reis exteriores (PIVA, 2008, p. 31) 

 Além dos ovnis (sonâmbulos, como noutros poemas aparecem os anjos e o 

catimbó), o poeta cita também a vigilância da lua efetuada por certa “dinastia astral” e 

por “reis exteriores”. As visões do poeta se organizam num conjunto de traços que 

evidenciam, nomeiam, mapeiam as aparições de personagens que ultrapassam o 

cotidiano e os limites das percepções focadas apenas na matéria.  

O poeta singra pelo campo aberto do espaço (mítico e cósmico) numa ascensão 

mágica que possibilita o encontro com entidades e forças para além do humano. 

Mergulhando num tempo mitológico carregado de significados e potências, o poeta 

desdobra energias planetárias que invadem seu corpo, com poder curativo (prestemos 

atenção ao lilás dentro da sabedoria xamânica), e o transportam por paisagens 

imemoriais, além de o transformarem numa divindade – ainda que temporariamente: 

VII. 

o grande reflexo lilás caminha 

creme de anjos 

flor ameaçadora da manhã 

vento varrendo a paisagem 

no momento sou um deus devasso 

 no parapeito frágil do destino 

a névoa que me carrega é horizontal (PIVA, 2008, p. 113) 

 



 

95 

9. Catalisadores de visões 

 

 Após nos deslocarmos pelas sendas da paisagem xamânica e da cidade-sucata, 

termos verificado as aparições do xamã e do discípulo e as emergências de figuras da 

alteridade (animais, vegetais, etc.), iremos focar nossas atenções sobre os instantes em 

que surgem as referências às substâncias propiciadoras de visões e êxtases. Entram 

nesse jogo tanto elementos alucinatórios, narcóticos, quanto instrumentos musicais 

(também usados nas sessões de ascensão xamânica). A tabela 5 dimensiona as 

ocorrências em que os termos que nos remetem para o uso de substâncias alteradoras de 

consciência surgem nos poemas.  

 Tabela 5 – Catalisadores de visões 

 

Tambor (12) 
 

Vinho (6) 
 

Orgônio (6) 
 

Cogumelo (6) 
 

Cerveja (4) 
 

Escada (3) 
 

Peiote (2) 
 

Contrabaixo (2) 
 

Sax (2) 
 

Cannabis (1) 
 

Atabaques (1) 
 

Ácido (1) 
 

LSD (1) 
 

Címbalo (1) 
 

Cítara (1) 
 

Conhaque (1) 
 

Sanfonas (1) 
 

Charuto (1) 
 

Haxixe (1) 
 

Licor (1) 
 

Colar (1) 
 

Flauta (1) 
 

Elixir (1) 
 

Violoncelo (1) 
 

 

 O tambor é o elemento mais evocado dentro da configuração da cena xamânica 

desencadeada pela escritura poética de Roberto Piva, seguido pelo vinho. Comecemos 

por recolher uma ocasião textual em que brotam tais vocábulos. No poema Ritual dos 4 

ventos & dos 4 gaviões, o poeta opera uma linguagem que procura emular, através do 

uso de anáfora, as demandas do ritmo envolvente, caótico, de transe do tambor ritual: 

(...) Bate o tambor 

 no ritmo dos sonhos espantosos 

 no ritmo dos naufrágios 

 no ritmo dos adolescentes 

  à porta dos hospícios 

 no ritmo do rebanho de atabaques 



 

96 

Bate o tambor 

 no ritmo das oferendas sepulcrais 

 no ritmo da levitação alquímica 

 no ritmo da paranóia de Júpiter 

Caciques orgiásticos do tambor 

com meu Skate-gavião 

Tambor na virada do século Ganimedes 

Iemanjá com seus cabelos de espuma (PIVA, 2008, p. 73) 

 A linguagem materializa as idas e vindas do som e seu percurso alucinatório. O 

tambor possibilita ao xamã entrar em contato com hostes míticas do céu e do inferno. 

Com a utilização do tambor é possível sintonizar-se com “sonhos espantosos”, o xamã 

torna-se capaz de realizar a “levitação alquímica”, entre outros feitos. É no espaço ritual 

prenhe de sons mobilizadores de uma consciência alterada que surgem personagens 

como os “Caciques orgiásticos do tambor” e ainda Ganimedes e Iemanjá. Cavalgando o 

ritmo, entregue à demanda cósmica e mítica, o poeta se transporta para regiões além do 

entendimento humano baseado nas explorações racionais. O transporte que o tambor 

viabiliza está também associado ao espaço “onde o arco-íris da linguagem está 

carregado de vinho subterrâneo” (PIVA, 2008, p. 72). Comentando a relação entre o 

xamã e o tambor, Maria Antonina Czaplicka afirma que 

(...) quando ele {o xamã} está entregue à comunicação com os espíritos, faz 
uso de um traje especial, assim como de instrumentos singulares. Dentre eles, 
o mais importante e mais amplamente usado é o “tambor do xamã”. Já se 
afirmou que, por toda a Sibéria, onde há um xamã também há um tambor. O 
tambor tem o poder de transportar o xamã para o “mundo superior” e de 
invocar os espíritos por intermédio de seus sons. (CZAPLICKA, 2005, p. 55) 

 Outras implicações do tambor dizem respeito às relações simbólicas deste com a 

árvore de que foi extraída sua madeira e com o animal de quem foi extraído a sua pele. 

O tambor engloba as reverberações desta árvore e deste animal, animando-os no jogo 

visionário da sessão xamânica, integrando dimensões comunicantes da vida vegetal, 

animal e humana. Além disso, segundo o poeta 

(...) fizeram pesquisas com grupos de biólogos, físicos e antropólogos e 
descobriram que o uso de tambores e chocalhos no xamanismo serve para 
acionar determinados centros nervosos, determinados lóbulos cerebrais que 
provocam a cura e provocam o estado alterado de consciência. Não é curioso? 
Um conhecimento de 30 mil anos precisou esperar a física quântica para 
mostrar que eles tinham razão. (PIVA, 2009, p. 100) 



 

97 

Outro importante componente nos movimentos alucinatórios do percurso 

xamânico encarnados na escritura poética de Roberto Piva é o cogumelo. Num registro 

poético que reverbera uma espécie de ensinamento, de transmissão de conhecimento 

visionário, o poeta/xamã nos diz (ao discípulo e ao leitor): 

come o teu cogumelo 

no coração do sagrado 

fazendo sinais arcaicos 

procura entre praias, montanhas 

 & mangues 

a mutação das formas 

sonha o mundo num só tempo 

o cogumelo mostrará o caminho 

só o predestinado fala 

a luz lilás do cogumelo 

levará ao rio das imagens 

Sombras dançam neste Incêndio (PIVA, 2008, p. 111) 

 É no “coração do sagrado” (imagem do centro do mundo, lugar de comunicação 

entre céu, terra e inferno) que o poeta indica a ingestão do cogumelo como rito de 

transporte para um tempo mítico anterior às diferenciações formais (“a mutação das 

formas”) e também como desencadeador de energias curativas (“a luz lilás do 

cogumelo”). O cogumelo ativa visões cósmicas, lança o poeta num mergulho “no rio 

das imagens”. Segundo Marcel de Lima Santos, 

(...) a força dos cogumelos, como de qualquer outra planta sagrada, está 
menos em suas propriedades farmacológicas do que em sua operação mística 
dentro da mente do xamã. O poder de cura de qualquer planta sagrada está 
rodeado de forças místicas que deveriam sempre ser respeitadas e seguidas 
nos mínimos detalhes, através da preparação ritualística e da performance. 
(SANTOS, 2007, p. 199) 

 A ingestão de elementos que viabilizam a passagem para além da realidade 

ordinária é recorrente e se estende a uma série de plantas, além do fungo citado. Ainda 

de acordo com Marcel de Lima Santos: 

(...) o uso de substâncias que alteram a consciência é comum na prática 
xamânica. Para entrar em contato com forças espirituais que ajudam a 
diagnosticar e curar os doentes, através de meios misteriosos que incluem a 



 

98 

utilização de cantos sagrados, os xamãs vêm usando preparados alucinógenos 
ao longo da história. Os atributos curativos dessas plantas sagradas, já 
comentados, não estão ligados apenas às suas propriedades químicas, mas 
também aos seus poderes místicos, ligados ao ritual de sua preparação e 
ingestão. Assim, pode-se dizer que essas substâncias, presentes nas chamadas 
plantas sagradas, têm em si não apenas poderes curativos aparentemente 
inexplicáveis, mas também a chave para mundos espirituais fantásticos, 
apenas comparáveis ao mundo dos sonhos. (SANTOS, 2007, p. 106) 

  Os dispositivos alucinatórios favorecem não somente as visões e passagens para 

regiões míticas como também estimulam a conexão entre os participantes das sessões e 

rituais. A busca, o preparo e a ingestão de elementos alucinatórios colocam os sujeitos 

do corpo coletivo numa proximidade, numa intimidade que permite a sabedoria dos 

excessos e a ultrapassagem da individualidade e dos ritmos do cotidiano.  

A sacralidade posta em circulação pela utilização de catalisadores de visões 

míticas se processa num jogo de permutas, trocas de experiências, num exercício 

criativo que molda certa geografia mágica das paragens do abismo interior, psíquico, 

bem como das esferas cósmicas. O uso ritual dos alucinógenos reverbera o anseio pela 

irrupção de percepções ancestrais, de temporalidades e espaços mágicos que 

transcendam a condição individual e os limites do entendimento ordinário. Este 

entendimento se estende também a outros dispositivos que viabilizem o êxtase, a saída 

de si, como o álcool. Conforme salienta Michel Maffesoli 

(...) o recurso ao uso de “drogas” nas danças ou nas cerimônias é, 
eminentemente, coletivo, como a ampliação obtida une os homens uns aos 
outros no conjunto do cosmos. O confusional, que faz pensar no magma, no 
caos original, também constitui o que está na base, hoje e sempre, da 
arquitetura diferencial da socialidade. O álcool tem, portanto, uma função de 
agregação, de confusão; seu fluxo, seu aspecto fluido e ágil é o que liga, e a 
festa é o melhor exemplo disso. (MAFFESOLI, 2005, p. 123) 

 Ainda recolhendo considerações do sociólogo francês, podemos compreender os 

mecanismos que envolvem e informam as práticas partilhadas da busca do êxtase: 

Se a refeição (cozinhar, comer) é uma propedêutica orgíaca, em seu interior o 
vinho tem igualmente uma importância antropológica que não pode ser 
negligenciada. (...) Como já foi dito, a carga erótica da comida e da bebida 
repousa, em parte, sobre um substrato cosmológico e religioso. Esse fato foi 
freqüentemente sublinhado: a união orgíaca e a união mística têm raízes no 
coletivo religioso, de que a teofagia é, convém não esquecer, a expressão 
privilegiada. (...) Para melhor resistir à angústia do devir, o homem se 
endurece e, por isso, se isola, tornando-se uma mônada perfeita; a bebida 
divina introduz a afabilidade necessária à constituição da comunidade. De 
uma maneira paroxística, o vinho permite que se chegue à confusão, mas, na 
maior parte do tempo, favorece a fusão. (MAFFESOLI, 2005, p. 117) 



 

99 

 Essa fusão se processa não só nos jogos dos laços sociais entre os participantes 

das sessões e rituais, como inserem o xamã num jogo de metamorfoses e 

transformações viabilizadas pelos diversos catalisadores de visões (LSD, cannabis, 

cerveja, vinho, cogumelo, etc.). É assim que podemos situar o encontro do poeta com 

Baco, divindade que preside as irrupções do vinho, dos ciclos vitais, das festas e 

possibilita a intoxicação que funde o bebedor com o divino: 

Baco 

me transforma 

num astro vibratório 

com este elixir 

de cacto selvagem 

Vejo uma andorinha 

carregando um solfejo 

enquanto o núcleo 

do Sol explode (PIVA, 2008, p. 33) 

 O xamã inscrito na escritura poética adquire a condição, atinge o estado de um 

“astro vibratório”, estimulado pela união (e êxtase desdobrado desta união) com a 

divindade e mobilizado pelas energias fantásticas e alucinatórias de certo “elixir de 

cacto selvagem”. No segundo corte da imagem (evidenciado pelo uso da maiúscula 

destacando a divindade e o xamã sujeito da visão), o xamã recria poeticamente as 

imagens dos devaneios obtidos com a beberagem sagrada, combinando pássaro e 

música e o palco celeste (a andorinha, o solfejo e o sol) numa construção que repercute 

a ascensão extática e os aspectos lisérgicos e fantásticos que recobrem a experiência 

alucinatória. Habitam o poema pulsões que reverberam um instinto ancestral da espécie, 

a busca deliberada de estados alterados de consciência e o transporte para plataformas 

cósmicas, míticas. O poema encarna e desdobra o desejo humano de intoxicação: 

(...) esse desejo é uma quarta necessidade instintiva tão básica e incontrolável 
como a fome, a sede e o sexo. Essa pulsão não é apenas psicológica, mas 
também química. O cérebro humano, por motivos desconhecidos pela 
ciência, produz seus próprios narcóticos, semelhantes à morfina, as chamadas 
endorfinas. Portanto, segundo Furst, “as drogas psicoativas funcionam 
porque se encaixam nos sítios receptores das células nervosas” (Flesh of the 
Gods, 1990, p. 13). Aparentemente, é através dessa incrível “coincidência” 
química que as drogas alucinógenas possuem um efeito tão assombroso sobre 
a mente humana. (SANTOS, 2007, p. 260) 



 

100 

10. Ações do êxtase 

 

 Depois de nos movermos pelo território de paisagens abertas e pelo cadáver da 

cidade-sucata, averiguar as irrupções do xamã (e seus desdobramentos) e do discípulo, 

situar as aparições das figuras de alteridade (distribuídas entre os mundos animal, 

vegetal, mineral, mítico e extraterrestre) e verificar os dispositivos mobilizadores de 

visões e alteradores de consciência, analisaremos as ações extáticas inscritas na cena 

xamânica e desencadeada pela escritura poética de Roberto Piva nos livros Ciclones e 

Estranhos Sinais de Saturno. Para tanto, recolhemos na tabela 6 as ocorrências de 

verbos (todos reduzidos ao infinitivo) dentro da estrutura da poética xamânica. 

Tabela 6 - Ações do êxtase 

 

Dançar (18) 
 

Conhecer (8) Atravessar (8) Caminhar (6) 
 

Fazer (6) 
 

Levar (5) Ver (5) 
 

Tocar (4) 

Voar (4) Bater (4) 
 

Gritar (4) Amar (4) 

Receber (4) 
 

Dizer (4) Perder (4) Aparecer (3) 

Sonhar (3) Saltar (3) Cantar (3) Transformar (3) 
 

Abrir (3) 
 

Procurar (3) 
 

Falar (3) Ficar (3) 

Saber (3) 
 

Comer (3) Beber (3) Esconder (3) 

Escutar (3) 
 

Pedir (3) Carregar (3) Ter (3) 
 

 

 Dentre os termos inscritos na trama poética tecida por Roberto Piva que 

designam ações, os mais recorrentes se referem às modulações do verbo dançar. A 

figura do xamã, configurada na estrutura metafórica posta em circulação pelo conjunto 

de poemas e moldada na aventura de linguagem do poeta, reverbera a performance total 

das sessões ancestrais. Montado no cavalo da linguagem e das visões, o poeta ordena 

imagens que situam a ação mágica do xamã, envolto em seu exercício extático, 

alucinante, num corpo a corpo com a jornada mítica e a criação artística: o xamã canta, 

pinta, dança, incorpora posturas e vocalizações animais, recita os mitos e a geografia 



 

101 

cósmica, realiza seus vôos mágicos e escaladas rituais, tudo urdido num plano comum 

que combina magia, arte e autoconhecimento. O xamã dança ora em seu ritmo 

envolvente e extático, em seu abismo mágico, solitário, ora num contato frenético com 

os discípulos (que também surgem em alguns poemas dançando). A dança do xamã o 

vincula aos comportamentos míticos observados nos animais e plantas e também o põe 

em diálogo com os personagens cósmicos e transcendentes (divindades, astros, etc.). 

Dançando o xamã envereda pelo estado arrebatado do êxtase e da alucinação, habitado 

por espíritos e energias que estimulam e consolidam cenários mentais construídos no 

exercício de invenção poética e mágica. Com um recorte textual podemos situar as 

dinâmicas da dança inscritas no jogo criativo da linguagem poética entre as ações 

extáticas: 

(...) O Guapuruvu era um deus 

suas asas suavam doces delírios 

quando eu colhia morangos silvestres 

& as árvores me ensinavam a dançar ao 

 crepúsculo (PIVA, 2008, p. 133) 

 Este trecho engloba uma série de combinações e reverberações. A árvore 

guapuruvu é identificada como “um deus” ao mesmo tempo em que é aproximada da 

imagem de um pássaro cujas “asas suavam doces delírios”. O poeta cria a atmosfera em 

que o xamã se insinua como um sujeito poético disperso na paisagem onde é possível 

colher morangos e se entregar ao aprendizado mágico da dança com a árvore – tudo isso 

envolto na zona de sombra, invenção e deslocamentos propiciada pela imagem do 

crepúsculo. Noutro poema é a figura do místico Paracelso (como representação da 

metáfora do xamã, como um desdobramento) quem faz dançar pirâmides com a 

utilização de espadas: 

(...) estrelas em prontidão 

relâmpagos 

temperam 

a cerveja dionisíaca 

de Paracelso 

cuja espada 



 

102 

faz dançar pirâmides 

feito um raio 

arrebenta 

o plano ruidoso 

do nosso 

século (PIVA, 2008, p. 66) 

 As ações extáticas dizem respeito tanto a uma ordem de coisas subjetivas, um 

abismo interior, psíquico (evidenciado por termos que nos conduzem à idéia de 

contemplação mística: ver, tocar, aparecer, voar, receber, etc.), quanto se referem às 

relações que se estabelecem entre o xamã e os diversos personagens do teatro cósmico. 

A dança, por exemplo, é interior, mobilização de forças e energias míticas no circuito 

do corpo animado do feiticeiro e seu jorro de movimentos exteriores, assim como se 

estende aos outros corpos (discípulos, animais, plantas, montanhas), numa dinâmica 

ritual que viabiliza percepções alteradas, idéias e sensações que se deslocam para a 

consolidação de um circuito de estímulo do maravilhoso e do cósmico, mítico.  

Um mergulho no corpo do poema Sua Excelência o Marquês de Sade nos 

ajudará a compreender a emergência das energias e visões míticas desencadeadas no 

ritmo ascensional e ritual da dança. Anunciando uma dimensão para além da tribo, do 

coro dos contentes, a figura do escritor se insinua (como metáfora do xamã) como um 

desgarrado, um ser à parte conduzido às paragens ancestrais, onde é possível 

restabelecer a comunicação plena com os planos cósmicos (anjos, águias, Eguns, Eros): 

fora da tribo 

um anjo de outrora 

solidão cercada de 

 bugigangas 

as águias me atravessam 

 por todos os lados 

os brasões são TOTENS 

 contra Eguns 

você dança o samba de 

 EROS 



 

103 

cavalgando o cometa 

 da POESIA (PIVA, 2008, p. 162) 

 A ação extática do sujeito poético expõe a jornada de conexão dos ritmos 

interiores e exteriores: deslocamento prenhe de signos que marcam um afastamento do 

cotidiano e suas leis e rostos (o sujeito poético é descrito como um “fora da tribo”, “um 

anjo de outrora” que se encontra na “solidão cercada de bugigangas”, donde podemos 

recordar as imagens que circundam a figura do mago e do poeta que se desorientam na 

pesquisa da individualidade e se colocam em contato com a linguagem criativa e 

simultânea deste cosmos subjetivo e do manancial cósmico que ultrapassa o indivíduo). 

Neste mergulho o sujeito fica aberto às demandas e presenças de alteridades mágicas e 

registra: “águias me atravessam por todos os lados”. A contemplação visionária, o 

movimento extático conduz o sujeito por diálogos com espíritos ancestrais e míticos 

(Eguns e Totens). Neste paraíso sideral, o xamã pode dançar “o samba de EROS” e 

cavalgar “o cometa da POESIA”. A energia mítica do amor e a viagem criativa da 

linguagem encarnam no peito do xamã e o levam para jornadas de conhecimento, de 

ascensão, de cura. No gesto primordial da dança mística, o xamã se move por geografias 

ocultas aos sujeitos que não saibam dançar. Acompanhado pelo ritmo envolvente e 

propiciador de alucinações e delírios do batuque, montado nas asas do pássaro do êxtase 

e da dança, o xamã pode afirmar “também eu atravessei o inferno”: 

(...) Este paraíso é assim: 

folhas de mamona, submarinos 

viajando no próprio sangue. 

Leveza. Flores frenéticas. 

Batuque sussurrando: também eu  

atravessei o inferno. (PIVA, 2008, p. 100) 

 E ainda indicar as energias que moldam o conhecimento poético do cosmos: 

(...) Que você conheça manguezais 

 & realidades não-humanas 

 Que são a essência da Poesia 

Que você conheça o sussurro do Sol 

Na água ferruginosa dos seus olhos (PIVA, 2008, p. 69) 



 

104 

PARTE III 

11. Cosmodernidade: erotismo sagrado, cura e bom humor 

 

 Depois de nos movermos pelas sendas em que os mitos, os estados alterados de 

consciência e as vivências cósmicas se irmanam numa escrita visceral situada no seio da 

contemporaneidade (indicando, ainda, as aproximações entre o poeta e o xamã) e de 

termos mergulhado nas águas do imaginário xamânico de Roberto Piva, iremos tecer 

nossas considerações finais recortando desdobramentos de uma cosmodernidade posta 

em circulação por uma poética que agencia formulações que vinculam, fundem numa 

experiência única e íntima o sagrado e o erótico e permitem, liberam e viabilizam 

potências curativas para o homem ressentido, reprimido e devorado pelo mundo do 

trabalho nas sociedades contemporâneas. Podemos situar melhor o universo de 

interdições presentes na vivência dos sujeitos humanos recolhendo um trecho de Eros e 

Civilização, do filósofo alemão Herbert Marcuse: 

As restrições impostas à libido parecem tanto mais racionais quanto mais 
universais se tornam, quanto mais impregnam a sociedade como um todo. 
Atuam sobre o indivíduo como leis objetivas externas e como uma força 
internalizada: a autoridade social é absorvida na “consciência” e no 
inconsciente do indivíduo, operando como seu próprio desejo, sua 
moralidade, sua satisfação. No desenvolvimento “normal”, o indivíduo vive a 
sua repressão “livremente” como sua própria vida: deseja o que se supõe que 
ele deve desejar; (...) Seu desempenho erótico é posto em alinhamento com o 
seu desempenho social. A repressão desaparece na esplêndida ordem objetiva 
de coisas, que recompensa mais ou menos adequadamente os indivíduos 
cumpridores e obedientes, e que, ao fazê-lo, reproduz de modo mais ou 
menos adequado a sociedade como um todo. (MARCUSE, 1968, p. 59) 

 Entendemos as irrupções visionárias desencadeadas pela poética de Roberto 

Piva, que identifica este estado de coisas e persegue sua superação, como um repertório 

de energias capazes de mobilizar sentidos embotados pelas rotinas produtivas do capital 

e como um caldeirão alquímico donde o indivíduo pode extrair vitalidade para alcançar 

estados de bem-aventurança e cura diante dos problemas decorrentes das estruturas 

sociais opressivas e suas infiltrações de ordem psíquica. Dito de outro modo, a poesia 

xamânica pode se transmutar num método de cura simbólica para os sujeitos humanos 

que estão submetidos às desordens advindas dos dispositivos de policiamento do corpo 

e das mentes; que estão submetidos às rotinas de reprodução do sistema social de 

divisão do trabalho. Segundo Donald Sandner,    



 

105 

O cerne de todos os métodos culturais e psicológicos de cura, quer ocorram 
em sociedades letradas ou iletradas, é uma estrutura simbólica que explique 
ou, pelo menos, ofereça um contexto de significação para o sofrimento de 
seus membros. Há muito o que tolerar: a exaustiva monotonia da vida diária, 
o apocalíptico aparecimento de enfermidades e tragédias, e o sofrido 
resultado da ignorância e da maldade humanas. Dentro da estrutura simbólica 
de sua cultura, o homem tenta criar um sentido satisfatório para esses 
sofrimentos e um método para curá-los. (SANDNER, 1997, p. 21) 

 E ainda: 

{os símbolos} não só proporcionam um vocabulário e uma explicação, como 
também mudam a psique ao converter energia numa forma diferente, numa 
forma que pode curar. Como disse Jung: “Os símbolos agem como 
transformadores: sua função é converter a libido de uma forma “inferior” em 
outra “superior”. Essa função é tão importante que o sentimento lhe atribui o 
mais elevado valor” (1956:232). No ato da cura, os símbolos atuam sobre o 
paciente que está vulnerável, aberto e pronto para vivenciá-los. Ele se 
identifica com aqueles na forma das imagens sagradas e da pessoa do pajé. 
Transformam-no e permitem-lhe compartilhar de seu poder oculto. Sob tais 
circunstâncias, ele pode não só ser persuadido pela sugestão dos símbolos ou 
reconciliado com seu destino, mas também ser curado. (SANDNER, 1997, p. 
23-24) 

 A escritura poética de Roberto Piva, ao gestar uma sensibilidade xamânica para 

a composição de um erotismo sagrado, põe em jogo, desencadeia o exercício de 

confrontos entre as visões míticas propiciadas pelas vivências das forças cósmicas e do 

mundo natural (deglutidos por uma sensibilidade subversiva) e as normas e limites 

impostos pela ordem social planetária vigente e a hegemonia da lógica de trabalho e 

consumo - incluindo, ainda, um confronto com as religiosidades que se firmam na 

negação do corpo e do erotismo e no estabelecimento de uma autoridade divina única e 

incontestável, institucionalizada.  

 Os poemas e manifestos, bem como a vivência e discursos de Roberto Piva 

evidenciam a situação de alheamento de si e frustrações desencadeadas pelas instâncias 

de poder na existência de uma miríade de sujeitos. A noção de que o mundo do trabalho 

castra, cerceia, restringe, mutila as potências criativas do humano e as explorações do 

imaginário cósmico rondam as entrelinhas da poética desregrada e visionária de Roberto 

Piva. Sobre as mutilações e restrições que o trabalho impõe ao homem, Marcuse escreve 

que 

Os homens não vivem sua própria vida, mas desempenham tão-só funções 
preestabelecidas. Enquanto trabalham, não satisfazem suas próprias 
necessidades e faculdades, mas trabalham em alienação. O trabalho tornou-
se agora geral, assim como as restrições impostas à libido: o tempo de 
trabalho, que ocupa a maior parte do tempo de vida de um indivíduo, é um 



 

106 

tempo penoso, visto que o trabalho alienado significa ausência de 
gratificação, negação do princípio de prazer. A libido é desviada para 
desempenhos socialmente úteis, em que o indivíduo trabalha para si mesmo 
somente na medida em que trabalha para o sistema, empenhado em 
atividades que, na grande maioria dos casos, não coincidem com suas 
próprias faculdades e desejos. (MARCUSE, 1968, p. 58) 

 Roberto Piva, como um xamã furioso e visionário, forjou poemas que situam 

uma perambulação por regiões infernais e paragens celestes para escapar ao cerco das 

domesticações dos instintos libertários e sensuais - clausura que informa e opera as 

engrenagens do cotidiano e suas mordaças contra o tesão, o ócio e a contemplação em 

nome da produção, da circulação de bens e do consumo. A poética xamânica de Roberto 

Piva incita a um transbordamento de sensações e pulsões eróticas, indicando 

arrebatamentos íntimos e transcendentes que extrapolem as amarras da produtividade. 

Sobre a questão do valor que informa a lógica de produção, Michel Maffesoli salienta 

que  

O tempo do produtivismo mostra-se, para ser breve, linear e progressista. 
Trata-se sempre de conquistar um amanhã promissor ou atingir “mundos 
dissimulados” que encerram a “verdade” de nosso mundo. O orgiasmo, ao 
contrário, que é a um só tempo contenção e excesso, assim como dispêndio, 
prende-se no presente, esgota-se no instante. Não funciona sobre um futuro 
hipotético ou sobre um passado duvidoso. A fascinação passional é sempre 
pontual, ainda que essa pontualidade possa se repetir em um ciclo sem fim. 
(MAFFESOLI, 2005, p. 35) 

 O lugar xamânico erigido pelas construções poéticas de Roberto Piva torna 

possível recolher estilhaços de imagens que nos conduzem para a emergência de valores 

que confrontam as forças hegemônicas da ideologia dominante no capitalismo tardio e 

nas religiões monoteístas. Ao recombinar magicamente mitos e experiências biográficas 

numa escritura delirante, o poeta/xamã nos permite encontrar os vetores para a idéia e 

prática da poesia como possibilidade de reencantamento do mundo e potência curativa 

para as desordens psicossociais que acometem os sujeitos de nossos dias. A poesia, 

assim como as narrativas performáticas do xamã, transborda novas sensibilidades, 

possibilita transportes para regiões desconhecidas pela inspeção racional e pode 

reverberar como potência curativa. Como registra o poeta num depoimento retirado do 

livro Piazzas: 

As cavilosas maquinações contra a Vida como conseqüência de um Eu Ideal 
(Deus, Pai, Ditador) nos obrigando a renúncias instintivas, nos transformando 
em conflituados neuróticos sem possibilidades de Brecha alguma, reduzindo 
a vício nosso espontâneo interesse por sexo, o cristianismo como a escola do 



 

107 

Suicídio do Corpo revelou-se a grande Doença a ser extirpada do coração do 
Homem. (...) Já em minhas conversas com Willer & leituras de Freud, 
Desnos, Ferenczi, Monnerot, eu consolidava mais & mais minha idéia da 
Poesia como instrumento de Libertação Psicológica & Total, como a mais 
fascinante Orgia ao alcance do Homem. (PIVA, 2009, p. 15) 

   Na jornada de alucinações, na trama caótica de ascensões e descensos, 

na encarnação do êxtase e na vivência do maravilhoso, os poemas possibilitam uma cura 

simbólica para dissolver as couraças e violências perpetradas pelas lógicas do 

capitalismo tardio no corpo e na mente dos sujeitos contemporâneos. A poesia xamânica 

mostra que é possível o exercício de uma micropolítica, de uma sabotagem contra os 

valores hegemônicos que norteiam e que informam a contemporaneidade, criando uma 

atmosfera de sensibilidades subversivas, uma associação de vontades libertárias – as 

visões poéticas desdobradas na escritura xamânica investem num exercício de afetos 

livres, numa ambiência cósmica, numa apreensão ao mesmo tempo mítica e crítica da 

realidade social, de diálogos e experiências desviantes da lógica do trabalho, do útil, do 

produtivo. De acordo com Georges Bataille, comentando as errâncias de nossa espécie 

em épocas remotas, podemos situar o trabalho no movimento de interdição da 

sexualidade: 

Uma vez que o trabalho, pelo que parece, logicamente, engendrou a reação 
que determina a atitude diante da morte, seria legítimo pensar que a 
interdição que regulava e limitava a sexualidade foi também uma 
conseqüência dele, e que o conjunto de condutas humanas fundamentais – 
trabalho, consciência da morte e sexualidade reprimida – remontam ao 
mesmo período. (BATAILLE, 2004, p. 47) 

 A poética xamânica de Roberto Piva se fia no combate decidido contra os 

múltiplos desdobramentos do trabalho alienante (podemos observar, por exemplo, como 

abundam os personagens adolescentes em relação mágica e erótica com o xamã, 

adolescentes rebeldes ainda não devorados pelo mundo do trabalho), identificando aí 

uma fortificação contra as emancipações delirantes e o livre movimento dos instintos. 

Ainda de acordo com Bataille, 

em oposição ao trabalho, a atividade sexual é uma violência que, como 
impulso imediato, poderia atrapalhar o trabalho: uma coletividade laboriosa, 
no momento do trabalho, não pode ficar à sua mercê. Portanto, estamos 
fundamentados para pensar que, desde a origem, foi dado um limite à 
liberdade sexual ao qual devemos dar o nome de interdição, sem poder nada 
dizer dos casos em que ela se aplicava. No máximo, podemos acreditar que, 
inicialmente, o tempo do trabalho determinou esse limite. A única verdadeira 
razão que faz com que admitamos a existência muito antiga de uma tal 
interdição é o fato de que, das informações de que dispomos, em todos os 



 

108 

tempos como em todos os lugares o homem foi definido por uma conduta 
sexual submetida a regras (...) (BATAILLE, 2004, p. 77) 

 A dominação se imiscui nas rotinas do labor, como uma tortura insidiosa que 

molda os horários, os deslocamentos, os sonhos, etc. De encontro a isso, a poética 

xamânica de Roberto Piva mobiliza um contradiscurso, um vetor para circulação de 

valores de combate às amarras ideológicas do capital (e também das religiões de 

opressão do corpo) que permeiam o cotidiano e o senso comum e sobrecarregam os 

sujeitos. Segundo Marcuse, 

A ideologia hodierna reside em que a produção e o consumo reproduzem e 
justificam a dominação. Mas o seu caráter ideológico não altera o fato de que 
os seus benefícios são reais. A repressividade do todo reside em alto grau na 
sua eficácia: amplia as perspectivas da cultura material, facilita a obtenção 
das necessidades da vida, torna o conforto e o luxo mais baratos, atrai áreas 
cada vez mais vastas para a órbita da indústria – enquanto, ao mesmo tempo, 
apóia e encoraja a labuta e a destruição. O indivíduo paga com o sacrifício do 
seu tempo, de sua consciência, de seus sonhos; a civilização paga com o 
sacrifício de suas próprias promessas de liberdade, justiça e paz para todos. 
(MARCUSE, 1968, p. 99) 

 No lugar de indivíduos cujos desejos, instintos e sonhos são sabotados pelos 

cerceamentos e infiltrações do poder das tecnoestruturas globais contemporâneas no 

chão do cotidiano, a poética xamânica de Roberto Piva apresenta e estimula a 

emergência de sujeitos que se posicionam contra as artimanhas do capital (elogio do 

trabalho, lógica de produção e consumo desenfreado, estímulo das associações sexuais 

reprodutivas de mão de obra, etc.) encarnando fulgurações orgíacas, experiências de um 

sagrado erótico e as múltiplas possibilidades do ócio e da vivência lisérgica. A respeito 

da atuação do xamã e da poesia no ambiente tecnocrático, Marcel de Lima Santos 

escreve que 

O crescente poder da tecnologia tem criado, com sua voracidade em acelerar 
o mundo, um ambiente artificial onde o homem não se sente à vontade. A 
mágica das criaturas naturais, incluindo os seres humanos, está se apagando e 
o homem começa a padecer da ansiedade coletiva da tecnologia e do 
cientificismo. A visão da poesia como arte visionária lhe confere a 
possibilidade de trazer uma cura sagrada tanto para o mundo como para o ser 
humano. Essa é a visão do artista cuja obra está voltada intencionalmente à 
exploração das regiões adormecidas da consciência. Uma obra de arte a 
serviço do mistério da voz, nascida da busca inexorável de um artista 
extático: o poeta-xamã. (SANTOS, 2007, p. 130) 

 A escritura xamânica de Roberto Piva constrói um discurso mágico que sofistica 

e vincula a experiência do sagrado e do erótico, reverberando, assim, potências 

curativas que estão permeadas por simbolismos cósmicos, que subvertem e confrontam 



 

109 

o mundo do trabalho e as morais de repressão sexual – envolvendo as variadas 

emergências das visões num exercício de bom humor. As energias mobilizadas por 

Roberto Piva contra o mundo do trabalho e das religiões de opressão do corpo se 

inscrevem sob o signo de Dioniso. A este respeito, o poeta afirma: 

Creio também, com Nietzsche, na reaparição gradual do espírito dionisíaco 
no mundo contemporâneo. Apesar da caretice generalizada desta década de 
1980, creio na grande explosão de Dionísio, deus do vinho, deus das 
bacanais. Aqui em São Paulo, a polícia fechou uma sauna gay de garotos do 
subúrbio, e chamou os pais dos adolescentes para humilhá-los e depois 
libertá-los. Foi só a sauna reabrir e ali estavam outra vez os garotos 
desafiando a autoridade policial, paternal e moral. Nada pode controlar o 
desejo. William Blake dizia que um desejo que se deixa reprimir não é um 
desejo suficientemente forte. No Brasil, neste momento, vemos a Igreja 
Católica estender suas teias venenosas de moral castradora sobre a nação. 
Mas Cristo é Dionísio de ressaca. Debaixo dessa cruz dormem com um olho 
aberto todos os deuses pagãos. O golpe de estado erótico há de se suceder. 
(PIVA, 2009, p. 84-85) 

 O “golpe de estado erótico” se inscreve numa ordem subversiva que interpreta o 

mundo corrente e seus esteios ideológicos e culturais e religiosos dentro de uma ótica de 

rebelião individual, de um despertar, de uma iluminação atingida através do exercício 

criativo de diálogo com as potências e energias desdobradas de uma experiência de um 

sagrado erótico não-ordenado, não institucionalizado. Contra o policiamento do corpo e 

das pulsões orgíacas, o poeta estabelece uma escritura vivencial e visionária, um 

imaginário rebelde atento às demandas dos instintos cósmicos e animais que atravessam 

os organismos que se entregam ao desregramento dos sentidos e se lançam ao caminho 

dos excessos. Sobre o conflito entre trabalho e sexualidade, Bataille afirma que 

(...) uma sexualidade livremente transbordante diminui a aptidão para o 
trabalho, da mesma maneira que um trabalho regular diminui o apetite 
sexual. Existe, portanto, entre a consciência, estreitamente ligada ao trabalho, 
e a vida sexual, uma incompatibilidade cujo rigor não poderia ser negado. Na 
medida em que o homem se definiu por meio do trabalho e da consciência, 
ele teve não somente de moderar, mas desconhecer e às vezes maldizer em si 
mesmo o excesso sexual. (BATAILLE, 2004, p. 253) 

 A poesia xamânica de Roberto Piva recupera as demandas dos instintos 

cósmicos e animais da espécie humana, incitando a experimentação de comportamentos 

desviantes das normas impostas pelas torturantes rotinas produtivas e se reveste de um 

caráter mágico e visionário, anunciador de rebeliões, ao mesmo tempo em que não 

perde de vista as maquinações das instâncias de poder para a efetivação das clausuras de 

toda ordem (psíquica, sexual, etc.). De acordo com o poeta: 



 

110 

Os governos existem para que as pessoas façam política e não pensem em 
tesão, prazer, liberdade e erotismo. A civilização cristã-ocidental e as 
sociedades chamadas marxistas-leninistas não passam de uma monstruosa 
sucata tecnológica, de idéias, de poder, e totalmente desprovidas de 
imaginação. (PIVA, 2009, p. 76)  

 Roberto Piva estimula e põe em movimento em sua escritura xamânica energias 

que combatem as cadeias do “penico estreito da Lógica” (PIVA, 2005, p. 135) e o 

mundo asséptico das racionalizações castradoras operadas pelos agentes cartesianos e as 

repressões sobre as práticas sexuais. Como registra no manifesto bules, bílis e bolas: “A 

vida não pode sucumbir no torniquete da Consciência” (PIVA, 2005, p. 137). 

Comentando os princípios que norteiam, orientam as estruturas sociais contemporâneas, 

o poeta afirmou que 

Para a Sociedade Utilitarista de nosso tempo, a prova máxima de 
normalidade é a adaptação do indivíduo à família & à comunidade. Numa 
sociedade assim estruturada, todas as virtudes, digo Todas, estão a serviço do 
Princípio de Utilidade. (...) Por isso, em contraposição às passeatas da 
Família com Deus pela Castidade, & a toda manifestação deste fã-clube-de-
Deus, nós oporemos a Liberdade Sexual Absoluta em suas mais extremadas 
variações levando em conta a solução do Marquês de Sade para quem a 
Justiça é a Santidade de Todas as Paixões. Sob o império ardente de vida do 
Princípio do Prazer, o homem, tal como na Grécia dionisíaca, deixará de ser 
artista para ser Obra de Arte. (PIVA, 2009, p. 16-17) 

 Assim como o xamã é alguém que ficou doente e, depois do contato com 

poderes espirituais, cósmicos e forças da natureza, conseguiu curar a si mesmo, 

podendo depois curar os outros sujeitos, Roberto Piva é um poeta que diluiu os limites 

entre linguagem e vida (e libera neste trânsito energias curativas), experimentando 

delícias míticas e sexuais trazidas para a expressão poética e reelaborando forças 

poéticas no torvelinho do mundo da vida – e atingido, deste modo, a plenitude das 

visões e consagração xamânica. O percurso poético registrado entre Paranóia (1963) e 

Estranhos Sinais de Saturno (2008) indica o exercício curativo contra as investidas 

violentas da lógica urbana, do capital e das religiões de martírio do corpo. O xamã 

doente e paranóico que se desloca pelo mapa da cidade em seu percurso encontra 

energias autênticas nos espaços interiores da alma e nos ambientes naturais e nos 

diálogos com forças cósmicas. Com a ação mágica do xamã (e do poeta), mergulhado 

em sua experiência visionária e extática, os poemas readquirem a configuração de um 

elixir curativo. Sobre as potências curativas da poesia, citando idéias do poeta Shelley, 

Marcel de Lima Santos escreve que 



 

111 

Como numa sessão xamânica, em que os cantos do xamã têm a finalidade de 
curar os doentes, Shelley vê na poesia a natureza transcendental das palavras 
que suavizam o sofrimento humano. A simples presença da expressão poética 
é suficiente para criar o poder curador das palavras, pois, como diz o poeta, 
“ela transmuta tudo que toca, e toda forma que se move, dentro da radiância 
de sua presença, é transformada por maravilhosa simpatia pela encarnação do 
espírito que respira” (Shelley, The Norton Anthology, 1993, p. 763). Desse 
modo, a poesia pertence à dimensão espiritual e, como o xamã viaja até a 
terra dos mortos para buscar a substância que cura, ela traz em si o espírito 
divino do mundo sobrenatural. Assim como a poesia tem acesso a esse 
mundo que contém o mundo da matéria, ela pode fazer uma ponte entre as 
duas dimensões e revelar aquilo que é secreto ao plano material, ou seja, ela 
desperta o que está além do alcance da razão e traz em si a beleza que cura 
das formas espirituais na alquimia de suas palavras. (SANTOS, 2007, p. 113-
114) 

 A poética xamânica de Roberto Piva não se configura como uma irrupção 

inesperada, presente apenas nos dois últimos livros do poeta (analisados nesta 

dissertação). Antes, indica uma jornada de constantes buscas e experimentações, tanto 

de ordem intelectual, livresca, quanto em práticas de vida (vincula infância e velhice). 

Num percurso de cinqüenta anos de poesia, Roberto Piva acolheu fulgurações do 

surrealismo, da beat generation, mesclou referências míticas do oriente e do ocidente, 

aprofundou exercícios poéticos visionários desencadeados pelas técnicas arcaicas do 

êxtase, se utilizou de versos longos, cortes cinematográficos, construções no limite com 

a prosa e instantâneos poéticos condensados e alquimias verbais. Com a poética 

xamânica de Roberto Piva podemos apreender dispositivos de combate e lucidez 

delirante que vão de encontro às forças opressivas do capitalismo tardio, às religiões 

autoritárias de submissão do corpo, às sensibilidades ressentidas e raivosas e sérias de 

esquerda e de direita. Roberto Piva escreveu como um xamã visionário atravessado pela 

presença e plenitude do cosmos, em viagem e vôo mágico. No repertório de seus sonhos 

e visões podemos colher frutos dissonantes; podemos recolher imagens incandescentes, 

indecentes, líricas, sublimes. Com uma colher mítica, podemos trazer alimentos 

subversivos da poética xamânica de Roberto Piva paras as jornadas diárias e revigorar 

os organismos sabotados pelo massacre cotidiano do trabalho. Com o humor de quem ri 

de si mesmo – e assim ri de todos – Roberto Piva dissolve as tensões e frustrações que 

envolvem os sujeitos da espécie, indicando caminhos insuspeitados, mapas desenhados 

na atividade onírica e curativa da poesia visionária. Poderíamos escrever sobre a poética 

xamânica de Roberto Piva tudo de outra maneira, mas para isso é preciso deixar a visão 

chegar. Outra vez. 



 

112 

Referências bibliográficas 

 

AGAMBEN, Giorgio. O que é o contemporâneo e outros ensaios. Chapecó: Editora 
Argos, 2009. 

BATAILLE, George. O erotismo. São Paulo: Editora ARX, 2004. 

BEY, Hakim. TAZ – Zona Autônoma Temporária. São Paulo: Conrad editora, 2001. 

BERGER, John. Sobre o olhar. Barcelona: Editorial Gustavo Gili, 2003. 

CAMPBELL, Joseph. Isto és Tu. Redimensionando a metáfora religiosa. São Paulo: 
Landy Editora, 2002. 

__________________. Para viver os mitos. São Paulo: Editora Cultrix, 1997. 

__________________. O vôo do pássaro selvagem. São Paulo: Editora 1997. 

__________________. As máscaras de Deus: mitologia primitiva. São Paulo: Palas 
Athena, 1992. 

__________________. O poder do mito. São Paulo: Palas Athena, 1990. 

CASSIRER, Ernst. Ensaio sobre o homem. Introdução a uma filosofia da cultura 
humana. São Paulo: Martins Fontes, 1992. 

CZAPLICKA, Maria Antonina. Xamanismo: origens e mistérios. São Paulo: Tahyu, 
2005. 

ELIADE, Mircea. História das crenças e das idéias religiosas, volume I: da idade da 
Pedra aos mistérios de Elêusis. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2010. 

______________. Tratado de história das religiões. São Paulo: Martins Fontes, 2008. 

______________. O xamanismo e as técnicas arcaicas do êxtase. São Paulo: Martins 
Fontes, 2002. 

______________. O sagrado e o profano. São Paulo: Martins Fontes, 1992. 

______________. Imagens e símbolos: ensaio sobre o simbolismo mágico-religioso. 
São Paulo: Martins Fontes, 1991. 

FEYERABEND, Paul. Contra o método. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1977. 

HADOT, Pierre. O véu de Ísis. São Paulo: Edições Loyola, 2006. 



 

113 

LATOUR, Bruno. Jamais fomos modernos. Ensaio de antropologia simétrica. Rio 
de Janeiro: Editora 34, 1994. 

MACRAE, Edward. Guiado pela lua: xamanismo e uso ritual da ayahuasca no culto 
do Santo Daime. São Paulo: Editora Brasiliense, 1992. 

MAFFESOLI, Michel. A sombra de Dioniso: contribuição a uma sociologia da 
orgia. São Paulo: Zouk, 2005. 

MARCUSE, Herbert. Eros e Civilização: uma interpretação filosófica do 
pensamento de Freud. Rio de Janeiro: Zahar editores, 1968. 

PAZ, Octavio. O arco e a lira. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1982. 

___________. Os signos em rotação. São Paulo: Perspectiva, 1971. 

PIVA, Roberto. Roberto Piva. Rio de Janeiro: Beco do Azougue, 2009. – (Encontros) 

____________. Estranhos Sinais de Saturno. São Paulo: Globo, 2008. 

____________. Um estrangeiro na legião. São Paulo: Globo, 2005. 

PONTING, Clive. Uma história verde do mundo. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 1995. 

ROTHENBERG, Jerome. Etnopoesia no milênio. Rio de Janeiro: Azougue editorial, 
2006. 

SANDNER, Donald. Os Navajos e o processo simbólico da cura: uma investigação 
psicológica dos seus rituais, magia e medicina. São Paulo: Summus, 1997. 

SANTOS, Marcel de Lima. Xamanismo: a palavra que cura. São Paulo: Paulinas, 
2007. 

STAIGER, Emil. A arte da interpretação. Humboldt, ano 4, nº 9, 1964. 

SEVCENKO, Nicolau. No princípio era o ritmo: as raízes xamânicas da narrativa 
in RIEDEL, Dirce Côrtes. Narrativa: ficção e história. Rio de Janeiro: Imago Ed., 
1998. 

SPENGLER, Oswald. O homem e a técnica. Lisboa: Guimarães editores, 1993. 

THOMAS, Keith. O homem e o mundo natural: mudanças de atitude em relação às 
plantas e aos animais (1500-1800). São Paulo: Companhia das Letras, 2010. 

 


